
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 22 (1944)

Artikel: Der verfolgte Feind und das nichtgehaltene Versprechen in der
Theologie der Frühscholastik

Autor: Landgraf, Artur M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-819635

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-819635
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der verfolgte Feind
und das nichtgehaltene Versprechen
in der Theologie der Frühscholastik.

Von Weihbischof Dr. Artur M. LANDGRAF.

So sehr auch die Lüge im allgemeinen zu jeder Zeit verurteilt
wurde, ebensosehr hat doch ohne Zweifel die Verwerfung der Notlüge
zu jeder Zeit Schwierigkeiten verursacht. Jedenfalls hat man niemals
die Tatsache übersehen, daß die Notlüge mit ziemlicher Selbstverständlichkeit

von jeher gebraucht wurde.
Im Mittelalter weisen nach dem Bericht der Deflorationes

Sanctorum Patrum die Verteidiger einer Zulässigkeit der Notlüge auf die
Fälle hin, in denen es nützlich werden kann, Falsches mit der Absicht
zu täuschen mitzuteilen : auf die Sara, die den Engeln gegenüber
ableugnet, daß sie gelacht habe ; auf Jakob, der vom Vater befragt,
antwortet, daß er Esau, der erstgeborene Sohn sei ; auf die ägyptischen
Hebammen, die, um die Tötung der neugeborenen Kinder der Hebräer
zu verhüten, unter Billigung und Belohnung durch Gott lügen. Es
sind so Lügen von solchen Menschen ausgewählt, die man nicht gerne
beschuldigen möchte, so daß man sich schließlich zu dem Bekenntnis
bequemen müßte, es könne eine Lüge geben, die nicht bloß nicht
tadelnswert, sondern sogar lobwürdig sei. Dazu versuchen diese
Verteidiger der Notlüge nicht bloß auf die den Heiligen Schriften Ergebenen,
sondern auch auf alle Menschen und den gesunden Menschenverstand
Eindruck zu machen, indem sie sagen : Wenn einer, den Du mit einer
Lüge vom Tode retten kannst, bei Dir Zuflucht sucht, wirst Du lügen
Wenn ein Kranker Dich um etwas fragt, dessen Kenntnis für ihn nicht
gut ist und wo auch die Verweigerung einer Antwort auf ihn
niederdrückend wirken kann, wirst Du da den Mut aufbringen, zum Verderben
für diesen Menschen die Wahrheit zu sagen oder zu schweigen, lieber
als mit einer biederen und barmherzigen Lüge seiner Gesundheit zu
helfen 1

Dominica octava (SSL 157, 1075) : Est autem quoddam genus mentiendi,
in quod omnes consentiunt, de quo inquirendum erit, utrum aliquando sit utile



4 Der verfolgte Feind und das nichtgehaltene Versprechen

Wir finden auch tatsächlich in der Literatur des Mittelalters eine

bereits durch Augustinus eingeleitete Behandlung von Einzelfällen, in
denen zumeist verehrungswürdige Gestalten des Alten Testamentes
nach dem Bericht der Heiligen Schrift in Notfällen zu einer Lüge
gegriffen haben, dann aber auch vor allem ein Beispiel aus dem
täglichen Leben, den Fall nämlich, in dem man einem Verfolgten durch
eine Lüge gegenüber seinen Häschern das Leben retten kann ; und
endlich auch noch den Fall des nichteingelösten Versprechens.

Es ist von großem Interesse, zu verfolgen, wie sich die
Frühscholastik zu diesen Tatsachen stellte, und wir können vorwegnehmen,
daß sie zumeist bemüht war, mit allem Scharfsinn jeden Flecken vom
Schild dieser Persönlichkeiten zu waschen, wie sie aber insbesondere
im Falle des verfolgten Feindes zu Ergebnissen kam, die auch die

heutigen Moralisten noch interessieren.

1. Der verfolgte Feind.

Wir nehmen hier vor allem den Fall des verfolgten Feindes auf.
Die Sententie Anselmi sind hier der Meinung, daß, wenn man dem
Verfolger auf seine Frage im Gegensatz zu den Tatsachen antworten
wollte, man hätte seinen Feind nicht gesehen, dies eine Lüge und
untunlich wäre. Denn es sei besser, es gehe jener durch das körperliche
Schwert zugrunde, als daß eine Seele geistiger Weise durch das Geschoß

der Lüge getötet werde. Der einzige positive Rat, den hier die Sententie
Anselmi zu geben wissen x, ist, zu schweigen, da es ja, wie auch das

falsum aliquod enuntiare cum voluntate fallendi. Nam, qui hoc sentiunt, ad-
hibent testimonium sententiae suae commémorantes Saram, cum risisset, angelis
negasse, quia riserit ; Jacob quoque a patre interrogatum respondisse, quod ipse
esset Esau maior filius eius ; Aegyptias etiam obstetrices, ne infantes Hebraei
nascentes interficerentur, etiam Deo approbante et rémunérante mentitas. Et
multa eiusmodi exempla eligentes eorum hominum mendacia commémorant, quos
culpare non audeant, atque ita fatearis aliquando esse posse non solum reprehen-
sione non esse dignum, sed etiam dignum laude mendacium. Addunt etiam,
quod non solos premant divinis libris deditos, sed etiam omnes homines sensumque
communem, dicentes : Si quis ad te confugiat, qui mendacio tuo possit a morte
liberari, non es mentiturus Si aliquid aegrotus interroget, quod ei scire non
expedit, qui etiam possit te non respondente gravius affligi, audebisne aut verum
dicere in perniciem hominis aut silere potius, quam honesto et misericordi mendacio
valetudini eius opitulari His itaque talibus copiosissime se arbitrantur urgere,
ut si consulendi causa exigit, aliquando mentiamur.

1 F. BliemetzHeder, Anselms von Laon systematische Sentenzen. (Beiträge
zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters, Band 18, Heft 2/3), Münster i. W.



in der Theologie der Frühscholastik 5

Beispiel Christi lehre, erlaubt sei, dort, wo es von Nutzen ist, die

Wahrheit zu verheimlichen x.

Die vielleicht zum Bereich Anselms von Laon gehörige mit Pater
iste familias homo beginnende Summe des Cod. Laud. Misc. 514 der
Bibliotheca Bodleiana in Oxford und des Cod. Nr. 18 der Bibliothek
von Vitry le François gibt uns zwei Augustinussentenzen, die eine

solche Antwort veranlaßt haben mögen, in dem Wortlaut : Sed quoniam
aliud est mentiri, aliud verum occultare tacendo, si quis non vult
hominem prodere ad hanc visibilem mortem, debet verum occultare,
non falsum dicere, ut neque prodat neque mentiatur, ne occidat animam
suam pro corpore alterius, cum scriptum sit : os quod mentitur, occidit
animam 2. Und die weitere, die u. a. sagt : Verum autem occultavit
et Dominus, cum ait discipulis suis : Multa habeo vobis dicere, que
non potestis portare modo. Unde manifestum est non esse culpam
aliquando verum tacere 3.

Außer Zusammenhang mit unserem Casus machen dann die Sen-

tentie Anselmi auch darauf aufmerksam, daß, um sich oder den

Nächsten aus einer Not zu befreien, nicht aber um den Nächsten zu
schädigen, man ohne Sünde etwas Wahres sagen und dadurch eine

andere Wahrheit verbergen könne 4. Wie nun dies gemeint sei, darüber
gibt eine andere Sentenz aus der Anselmschule Aufschluß : Man muß
aber wissen, daß, wenn Du sagst, Du habest einen irgendwohin sich
begeben sehen, wohin er sich nicht damals, sondern nach Deinem
Augenschein zu einer anderen Zeit begab, dann sündigst Du nicht,
obwohl Du weißt, daß der Fragesteller es dafür versteht, daß jener

(1919) 99; — Oxford, Bibliotheca Bodleiana, Cod. Laud. Misc. 277 fol. 20v ;

Cod. Paris. Nat. lat. 10448 fol. 183v. — Man vgl. auch Anselmi Laudunensis et
Kadulfi fratris eius sententias excerptas nunc primum in lucem edidit G. Lefèvre.
Mediolani Aulercorum (1895) 29 : Si enim mentiendo a morte corporis fratrem
servo, mortem animae mihi infero ; quo periculo enim totius mundi quantum
ad me mentiri non deberem.

1 F. Bliemetzrieder, a. a. O. : Si ergo queris, quid faciendum sit, an prodere
debeas ilium, qui queritur, ut pereat, tace ; veritatem ibi occultare et alibi, ubi
expedit, non est peccatum. Christus quippe dicit : Multa habeo vobis dicere. —
Man vgl. auch Cod. Vat. Reg. lat. 223 fol. 61.

Fol. 44v. — Man vgl. die Stelle auch bei Abaelard, Sic et Non, cap. 154
(SSL 178, 1602) ; in der zum Bereich des Hugo von St. Viktor gehörigen Summe
das Cod. lat. 208 (Seite 96) der Bibliothek von Monte Cassino, die hier insbesondere
auch die das Schweigen anratenden Augustinussentenzen anhäuft. Ferner kommt
m Betracht die Summe des Cod. Bamberg. Patr. 136 fol. 87.

Vitry le François, Cod. Nr. 18 fol. 44v.
F. Bliemetzrieder, a. a. O., 101.



6 Der verfolgte Feind und das nichtgehaltene Versprechen

sich soeben dorthin begeben habe. Denn derselbe verdient, die Wahrheit

nicht zu erfahren, sondern getäuscht zu werden ; Du aber hast

aufrichtig geredet. Denn auch Christus hat oft so gesprochen, wie

wenn er sagte : « Ihr geht zu diesem Festtag hinauf, ich aber werde
nicht hinaufgehen », und doch ist er nachher hinaufgegangen. Denn

diejenigen, die fragten, waren es wert, daß sie nicht verstanden. Denn

er verstand es dahin, daß er mit ihnen nicht hinaufgehen würde, und
doch wußte er beim Sagen, daß sie es anders verstehen würden 1.

Auch die Summa Sententiarum macht vor allem darauf aufmerksam,
daß man zugunsten eines andern zwar nicht lügen, wohl aber die
Wahrheit verheimlichen dürfe, so um z. B. den nicht zu verraten,
der zur Tötung gesucht werde 2. Sie weist aber auch auf einen neuen
Einwand gegen diese strenge Auffassung hin, der besagt : Wenn die

Meinung gut ist, ist auch die Handlung gut. Wer aber leugnet, jenen
gesehen zu haben, obgleich er ihn sah, tut dies in der guten Absicht,
ihn vom Tod zu befreien 3. Dem gegenüber ist nun die Summa Sententiarum

nicht völlig entschieden. Sie gibt nur als mögliche die Antwort :

Es darf die Absicht nicht gut genannt werden, die nicht dem besseren

Wissen entspricht, mag sie auch gut gemeint (pia) sein 4. Denn damit
die Absicht gut sei, muß sie gut gemeint (pia) und recht (recta) sein.

Die Barmherzigkeit ist eben keine Tugend ohne die Gerechtigkeit5. Zur

Abschwächung wird dann obendrein noch hinzugefügt, daß einige darauf
hinweisen, daß nach der Behauptung einiger dies keine Sünde sei und

1 Cod. Vat. Reg. lat. 223 fol. 61. — Anselmi Laudunensis et Radulfi fratris
eius sententias excerptas nunc primum in lucem edidit G. Lefèvre in gymnasio
Laudunensi philosophiae professor. Mediolani Aulercorum (1895) 28 : Sciendum
est tarnen, quia, si dixeris te vidisse eum divertentem aliquoversum, quorsum
tarnen tune non diverterit, sed alio tempore vidisti, etsi scias quaerentem sie

intelligere, quod modo diverterit, non peccas. Nam ille dignus est, quod verum
non intelligat, sed deeipiatur ; tu tarnen fideliter locutus es. Nam et Christus
ita saepe locutus est, ut cum dixerit : « vos ascendite ad diem festum hune, ego
autem non ascendam » etc., et tarnen post ascendit. Digni erant, qui quaerebant,
ut non intelligerent. Ipse enim intelligebat, quod cum eis non ascenderet, et
tarnen seivit, cum diceret, eos aliter intellecturos. — Wir finden dies wörtlich
auch in der zum Bereich des Anselm von Laon gehörigen Summe des Cod. Paris.
Arsenal, lat. 93 fol. 193v.

2 Tract. 4 c. 5 (SSL 176, 123 C).
3 Ebenda.
4 Die Isagoge Odonis gibt lediglich die Antwort : Ad quod dieimus, quod

bonam intentionem non facit affectus absque scientia. (A. Landgraf, Ecrits
théologiques de l'école d'Abélard. [Spicilegium Sacrum Lovaniense. Fase. 14], Louvain
[1934] 137).

5 Summa Sententiarum, a. a. O.



in der Theologie der Frühscholastik 7

Augustinus sich in solcher Form lediglich geäußert habe zum Abschrecken

um die Menschen von der Lüge abzuschrecken l.
Wie sonst bei Fragen, die die Lüge betreffen, machen wir auch

hier die Wahrnehmung, daß die Summe des Cod. Vat. lat. 1345 2 wörtlich

die gleichen Ausführungen wie die Summa Sententiarum bringt,
nur mit dem Unterschied, daß in der Vatikanischen Summe das Quod

pro salute alterius non est mentiendum als Rubrik erscheint und dann
unter Angabe des Fundortes bei Augustinus der uns bereits an erster
Stelle vom Cod. Nr. 18 der Bibliothek von Vitry le François mitgeteilte
Text aufgeführt wird, von der die Summa Sententiarum nur ein Résumé
bietet. Außerdem erscheint in der Vatikanischen Summe noch die
Sentenz : Idem [Augustinus] super epistolam ad Galathas : Falsum
dicere nichil licet, aliquando autem aliquid veri tacere utile est.

Gleiches sagen auch die Augustinussentenzen3, die Ivo von
Chartres 4 und vor allem Gratian 5 aufführen. Gleiches rät der
Lombarde in seinen Sentenzen6 und nach dem Vorgang Gilberts de la
Porrée7 auch in seinem Psalmenkommentar8. Ihm schließen sich
hierin die kanonistische Summa Coloniensis 9, Benencasa 10, und z. B.
auch Magister Gandulphus 11 an. Die Sentenzenglosse des Cod. Vat.
Barb. lat. 608 fügt dem noch die Marginale hinzu : Nullatenus enim,
ubi anima mea periclitari potest, pro commodo alicuius aliis mentiri
et nocere debemus 12.

1 Ebenda (SSL 176, 123 D). 2 Fol. 121v.
3 In psalmum 5 n. 7 (SSL 36, 85) ; Liber Contra mendacium ad Consentium,

c- 17 (SSL 40, 542).
4 Decretum, pars 12 c. 46 und 48 (SSL 161, 793), Panormia, lib. 8 c. 130

und 125 (SSL 161, 1336 und 1335).
5 Decretum, pars 2 Causa 22 q. 2 c. 14 und 15 (Ae. Friedberg, Corpus Iuris

Canonici, I, Leipzig [1879] 871 f.). Man vgl. auch noch Sentenzen aus dem Liber
Cemendacioc. 6 (SSL 40, 494) bei Gratian, a.a.O. c.17 (Ae. Friedberg, a.a.O., 872).

6 Sententiae, dist. 38 c. 1 (Quaracchi [1916] 721). Quästionen (Oxford,
Bibliotheca Bodleiana, Cod. Laud. Misc. 5 fol. 144v).

7 Psalmenkommentar (Cod. Vatic. Barb. lat. 486 fol. 13 und Cod. Paris.
Nat. lat. 439 fol. 7).

8 Zu Psalm. 5 (SSL 191, 98). 9 Cod. Bamberg. Can. 39 fol. 125.
10 Cod. Bamberg. Can. 91 fol. 56v.
11 Sententiae, lib. 2 § 143 f. (/. de Walter, Magistri Gandulphi Bononiensis

Sententiarum libri quatuor. Wien-Breslau [1924] 231). Man vgl. auch den älteren
Teil der Summe des Cod. Bamberg. Patr. 136 fol. 87. Die Quästionen des Cod.

aris. Nat. lat. 13582 schreiben noch (fol. 152) : Si interrogatus fueris a persecutore
e aliquo latente, taceas. Ipso vero mortem tibi intentante, si perfectus es, prius

exponas cervicem gladio quam mentiaris.
12 Fol. lOOv.



8 Der verfolgte Feind und das nichtgehaltene Versprechen

Den Rat, in solchen Fällen zu schweigen, finden wir auch in der

Summa Parisiensis 1. Johannes Faventinus 2 geht hier in der Kasuistik
noch weiter, in deren Verfolg Sicard von Cremona die Schwierigkeit,
daß von zwei Übeln das geringere zu wählen sei, damit löst : Non

admittitur in diversis personis. Nullus enim tenetur subvenire proximo,
quando non potest sine peccato3. Sowohl die Summa Decreti des

Clm. 16084 (fol. 3v) als auch das kanonistische Summenfragment « Boni
a Deo Pâtre » der gleichen Handschrift (fol. 76) bemerken ganz
allgemein zur Frage, ob jemand eine läßliche Sünde begehen müsse um
eine schwere des Nächsten zu verhüten : Ad hoc respondemus : Aliud
est preter culpam pati, aliud est penam peccando mereri. Primum
eligendum est gratia Christi, secundum vero minime. Omnibus modis
cavenda est culpa, quandoque ultro subeunda est pena. Vitandum est

peccatum non ob hoc, ne pena inferatur sed ne Deus offendatur.
Huguccio, der gewiß strenge Ansichten hat, bemerkt :

Non dico, quin peccarem, si possem omnes vel aliquos iudeos vel

paganos solvere vel aliquos a morte defendere, immo forte in tali casu
mortale peccatum facerem et committerem propter talia. Sed dico,

quod non deberem facere, quia nullum peccatum debet quis facere,
nullum debet fieri, nullum peccatum est faciendum pro utilitate propria
vel alterius4.

Auch der Cantor gibt in der Summa Abel noch den Rat, in unserem
Falle zu schweigen. Auf die weitere Frage, was zu tun sei, wenn nur
die Wahl zwischen meiner Lüge und dem Tod des andern bleibt, ant-

1 Cod. Bamberg. Can. 36 fol. 72 : « De quibus arbitrantur ». Ex hoc capitulo
habetur, quia [pro] temporali vita alicuius perfecto mentiri non licet. Aliquando
etiam verum debet occultare christianus, numquam mentiri, ut puta, si nolens
prodere ad mortem quesitum veritatem occultabat. Econtra dicitur : uterque
reus est, et qui veritatem occultât et qui mendacium dicit. In XI etiam causa
dicitur, quoniam quicumque metu iudicis territus veritatem occultare, ubi necesse
est ipsum dici, aliud, ubi non est necesse ipsum dici, sed expedit ipsum taceri.
Ubi enim ad testimonium dicendum quis asciscitur, nec metu nec odio veritatem
occultare, ubi vero veritatem expedit taceri, utputa ubi non est necesse earn dici,
non est reus, si earn occultât. — Man vgl. hier auch die Dekretglosse des Cod.

Bamberg. Can. 13 fol. 154.
2 Cod. Bamberg. Can. 37 fol. 69v. — Man vgl. auch S. Kuttner, Kanonistische

Schuldlehre von Gratian bis auf die Dekretalen Gregors IX. Studie Terti. 64.

Città del Vaticano (1935) 289. Johannes Faventinus setzt den Fall, daß der
Verfolger schlau ist und aus meinem Schweigen auf die Anwesenheit des Verfolgten
schließt. Ähnlich, Summa Lipsiensis und Huguccio.

3 Cod. Bamberg. Can. 38 fol. 98v.
4 Cod. Bamberg. Can. 40 fol. 193.



in der Theologie der Frühscholastik 9

wortet er in der gleichen Summa Abel unter Bezugnahme auf

Augustinus : es werde sich niemals ereignen, daß der allmächtige Gott
für die von ihm gewollte Rettung keinen andern Weg frei hätte als

Deine Lüge 1.

Es sei hier sofort beigefügt, daß gerade dieser Fall dem Präposi-
tinus als Anlaß diente, sich über die perplexitas zu äußern. Er setzt
nämlich den Fall, daß einer, der einen andern sucht, um ihn zu töten,
einen Vollkommenen fragt und dieser nun weiß, daß, sobald er nach
dem Rat des hl. Augustinus schweigt, der andere versteht, daß der
Gesuchte sich hier finde. Es ergäben sich also drei Möglichkeiten :

Entweder sagt er, daß der Gesuchte dort sei, verrät ihn damit und

sündigt ; oder er sagt, er sei nicht dort und lügt ; oder er schweigt und
handelt damit wieder gegen sein Gewissen, weil er meint, er würde
ihn auch mit seinem Schweigen verraten2. Präpositinus weist nun
noch einen vierten Weg als möglich auf, nämlich den Frager zum
besten zu haben und zu sagen : Meinst Du, daß ich es Dir sagen würde,
wenn ich es wüßte. Damit würde er weder sagen, daß er es wüßte,
noch auch, daß er es nicht wüßte. Dafür aber, daß es in einem solchen
Fall erlaubt sei, einen zum besten zu haben, beruft er sich auf eine

Origenessentenz3.
Die anonyme u. a. von Präpositinus abhängige Summe des Cod.

Vat. lat. 10754 referiert diesen Vorschlag des Präpositinus als die
Ansicht einiger, allerdings mit Änderung und der Verschärfung, daß

man in einer solchen Lage dem Fragesteller in der von Präpositinus
geschilderten Form ausweichen (eludere) müsse. Der Verfasser der
Summe selber meint, man könne sowohl schweigen als ausweichen

1 Cod. Brug. lat. 228 fol. 102. Gleiches findet man auch in der aus einem
älteren Bestand stammenden Abhandlung über die Lüge im Cod. Bamberg.
Patr. 136 f0j g-. Dem Wesen nach das Gleiche liest man noch bei Gaufrid von
Poitiers : Ad hoc dicit magister, quod positio est impossibilis. Tarnen videtur,
quod, si caritatem habet, numquam perplexus erit, et quid facere debeat, bene
ei conscientia dictabit. Unde Joannes: unctio docebit vos de omnibus (Cod. Paris.
Nat. lat. 1574, fol 55v)_

oumme (Cod. Erlangen, lat. 353 fol. 27v).
3 Summe (Cod. Erlangen, lat. 353 fol. 28) : Quod autem obicitur de viro

perfecto, dicimus, quod non oportet eum perdere nec mentiri nec tacere, sed
potest illudere ei et dicere : credis, quod, si ego scirem, ego tibi dicerem Et sie
dicendo non diceret se scire nec diceret se nescire. Non enim, qui dicit : si
So[crates] esset asinus, Sofcrates] esset irrationalis, dicit So[cratem] esse asinum,
nec negat. Quod autem sine peccato possumus alicui illudere, docet Origines
oquens de perverso : Quodsi ingesserit se et provocabit nos dicere, quod est

minus, agentem recte non oportet audire, ei prudenter illudere debemus.



10 Der verfolgte Feind und das nichtgehaltene Versprechen

und wäre, wenn der Fragesteller damit erführe, daß der Gesuchte dort
sei, frei von Sünde, wenn auch aus seinem Schweigen jene Sünde [des

Mordes] folgte ; und dies, weil er keine Schuld an ihr trüge1.
Petrus von Capua sollte, wie wir noch sehen werden, mit der

gleichen Schwierigkeit zu kämpfen haben.

Hier ist dann auch Radulphus Ardens einzureihen, der in seinem

Speculum universale vom Vollkommenen in einem solchen Fall fordert,
daß er entweder schweigen oder mit einem modalen Satz den Frager
täuschen solle. So könnte ich nach dem zur Tötung Gesuchten befragt
antworten : « Ich weiß ihn nicht », indem ich noch hinzudächte : für
Euch. Hierin finde sich keine duplicitas, denn es geschehe nicht, um
zu schaden, sondern um beiden, dem Suchenden wie dem Gesuchten

recht zu raten. Zudem finde sich diese Art zu reden auch in der

Heiligen Schrift2.

1 Fol. 26 : Ad hoc dicunt quidam, quod debet eum eludere dicens : credis,
quod, si scirem eum, tibi dicerem. Sed esto, quod perpendat eum ibi esse, taceat
vel éludât, et si aliter intelligat eum ibi esse, immunis est a peccato, licet ex taci-
turnitate ilia sequatur illud peccatum, quia iste non fuit in culpa.

2 Cod. Vat. lat. 1175 fol. 320 : Hic autem [320v] sciendum, quoniam perfecto
non licet mentiri nec etiam pro temporali alicuius vita servanda, ne, dum cupit
servare alterius animam, perdat suam. Licet ei verum tacere vel modali propo-
sitione eum, qui cupit nocere, deludere. Ut, si querat quis hominem ad occi-
dendum, possum respondere : nescio eum, « vobis » modum vel apponendo vel
subintelligendo. Nec est in hoc dupplicitas, quoniam non fit ad nocendum, sed
ad consulendum utrique, et ei, qui cupit nocere, et ei, cui cupit nocere. Hiis
autem loquendi modus sepius in Sacra Scriptura reperitur, ut, Domine, quem
tu perfecisti, destruxerunt, subaudis : opinione. Et : morieris tu et non vives,
subaudis : si non fleveris. Et illud : XLa dies et Ninive subvertetur, subaudis :

nisi penituerit. Sane legimus, quod Tagathensis episcopus et re et nomine firmus
occultaverit apud se quidem reum fugientem. Quem cum prodere non vellet,
adducitur ad regem infidelem. Et interrogatus, quare non proderet reum fugi-
tivum, respondit : christianus sum. Non licet michi prodere quemquam nec
mentiri. Cumque minaretur ei mortem, respondit : paratus sum mori potius
quam mentiar, vel quod hominem ad mortem prodam. Cuius fidem et constan-
tiam ammiratus infidelis eum dimisit et propter eum reum pepercit.

Dieses letzte Beispiel finden wir mit anderen Worten auch von dem älteren
Teil der Summe des Cod. Bamberg. Patr. 136 (fol. 87) berichtet. In starker
Verwandtschaft mit dem Wortlaut dieser Summe findet es sich auch im Liber de

vitiis et virtutibus des Cod. Vat. Reg. lat. 150 fol. 142v. Auch Odo Rigaldi weist
in seinem Sentenzenkommentar (zu 3 dist. 38 — Brüssel, Bibliothèque Royale
de Belgique, Cod. lat. 11614 [1512] fol. 176) noch anerkennend darauf hin. Allem
Anschein nach nehmen auch die früheren Sentenzen des Cod. Paris. Nat. lat. 14883
darauf Bezug, wenn sie auf fol. 121 sagen : Laudat Augustinus quendam, a quo
querentes hominem interficere non potuerunt aliud extorquere nisi hoc : Sicut
non licet michi hominem perdere, ita nec mentiri.



in der Theologie der Frühscholastik 11

Wie wir aus Zitaten wissen x, hat auch Petrus von Corbeil diese

Ansicht, daß der einzig mögliche Ausweg in einem solchen Fall das

Ausweichen mit etwas Doppelsinnigem sei, kräftig vertreten.
Tatsächlich finden wir dann in den Langton'schen Quästionen des Cod.

Vat. lat. 4297 mit Entschiedenheit die Unmöglichkeit betont, daß

jemals nur die Wahl zwischen Lüge und Verrat bleiben könne. Possem

enim uti ambiguis et multiplicibus locutionibus et multimodas cautelas

apponere 2. In den Quästionen des Cod. Paris. Nat. lat. 14556 heißt
es ebenfalls : Dicimus, quod impossibilis est positio ilia, quia impossible,

quin possit proferre aliquam locutionem, qua non prodetur
aliquis ad mortem3.

Bereits in dem um 1180 entstandenen kanonistischen Summenfragment

« Boni a Deo Pâtre » des Clm. 16084 wird die Ansicht einiger
aufgeführt und ihr nicht direkt widersprochen, daß man zwar nicht
lügen dürfe, damit ein anderer vom zeitlichen Tod freikäme ; wenn
dies aber einer im guten Eifer getan hätte, dann würde er eher gelobt
als beschuldigt 4. Hiebei sind allerdings, als ob es sich um eine

Angelegenheit des bloßen positiven Rechtes handelte, rein kanonistische
Gründe für diese Stellungnahme maßgebend gewesen. Auch Sicard

von Cremona erwähnt, daß nach einigen es dem Unvollkommenen
erlaubt sei, für das Heil eines anderen zu lügen. Er selber hält es freilich

für sicherer, zu schweigen, als gegen sein Gewissen anzugehen 5.

Huguccio stimmt aber dafür, daß die Lüge zur Rettung eines andern

1 Summa Bambergensis (Cod. Bamberg. Can. 42 fol. 112) : Secundum ergo
Augustinum non debet mentiri, sed potius tacere. Sed quid, si ex taciturnitate
présumât invasor, quod querit. Episcopus Cenonensis dicebat, quod debet eum
decipere prudenter per equivocationem vel alio modo, et talis non decipit nec
ledit, sed potius prodest, nam non videtur esse in dolo, qui fraudem excludit. —
Der Dekretapparat « Ecce vicit leo » schreibt : alii sicut Senonensis archiepiscopus
dicunt, quod per equivocationem debet eum decipere. Man vgl. S. Kuttner,
Repertorium der Kanonistik (1140-1234). Prodromus corporis glossarum. I. Città
del Vaticano (1937) 60. — Über die Stellungnahme der Kanonistik vgl. man
S. Kuttner, Kanonistische Schuldlehre von Gratian bis auf die Dekretalen
Gregors IX. Studi e Testi. Città del Vaticano (1935) 61, Anm. 3 und 288 ff.

2 Fol. 86.
3 Fol. 262v.

Fol. 76 : Quidam dicunt, quod non debet mentiri, ut alius liberetur a morte
temporali. Si tamen bono zelo quis fecerit, magis laudatur quam culpatur, sicut
habes simile in causa XXX de quodam, cum inquisitus esset Dominus papa,
qui filium suum dum deferret ad baptismum, vidit eum quasi iam mori et ipsemet
aptizavit eum, respondit eum laudabiliter fecisse, quamvis tamen hoc fieri non
ebuisset. (Ebenso die Summa Decreti der gleichen Handschrift fol. 3v.)

5 Cod. Bamberg. Can. 38 fol. 58v.



12 Der verfolgte Feind und das nichtgehaltene Versprechen

für den Vollkommenen schwer sündhaft sei ; denn wäre sie nur eine

läßliche Sünde, dann würde er damit nicht seine Seele töten L Trotzdem

bekennt Huguccio, wie wir bereits oben sahen 2, daß er tatsächlich,
wenn er damit die Bekehrung von Juden und Heiden erreichen könnte,
vielleicht die schwere Sünde einer Lüge auf sich nehmen würde. All
dies zeigt, daß praktische Erwägungen in diesem Falle so drängend
wurden, daß man sich ihnen trotz aller prinzipiellen Erwägungen nicht
verschließen konnte.

Uns interessiert nun vor allem, wer diejenigen sein könnten, von
denen Sicard von Cremona berichtet, daß sie es für erlaubt hielten,
zur Rettung eines andern zu lügen. Nach Sicards Bericht — dies sei

ausdrücklich wiederholt — soll es nur für die Unvollkommenen
zugestanden werden.

Eine Glosse, die die kanonistische Summa Lipsiensis übermittelt,
berichtet, daß Gandulphus hier zu vermitteln versuchte, und für den

Fall, daß der Verfolger klug genug sei, aus dem Schweigen auf die
Anwesenheit des Verfolgten zu schließen, den Befragten sogar für
verpflichtet hielt, die Lüge als geringeres Übel zu wählen3.

Die allerdings späte Summa Bambergensis gibt uns noch
wichtigeren Aufschluß, da sie mitteilt : Cantor dicebat, quod bene potest
quis mentiri pro vita alicuius conservanda. Unde dicebat « occiditur
[animal] », id est leditur per peccatum veniale4. Die Sentenzen des

Cod. Paris. Nat. lat. 14883 schreiben noch ausführlicher in einem
Abschnitt, an dessen Rand auf den Cantor verwiesen wird :

Si mentior habens oculum tantummodo ad temporalem vitam huius
salvandam, pecco non mortaliter, sed venialiter. Si vero mentior, ut liberem
animam volentis interficere a morte spirituali et similiter animam inter-
ficiendi, scilicet sciens, quod sit in mortali peccato, et ut salvem vitam
eius temporalem, quo scilicet spatium habeat penitendi, et ut mee con-
scientie remurmurationem auferam, quam in futurum timeo, nisi mentiar
pro illo salvando, non solum non pecco, sed et mereor. Et in hoc solvit
Cantor Augustinum asserentem, <(quod]> pro nullius temporali vita salvanda
esse mentiendum, scilicet non est mentiendum pro illa sola servanda 6.

1 Cod. Bamberg. Can. 40 fol. 193. Die weiteren Ausführungen Huguccios
zu diesem Problem bringen wir dort, wo wir uns mit der Lüge des Vollkommenen
beschäftigen.

2 Man vgl. S. 8 Anm. 4.
3 Man vgl. S. Kuttner, Kanonistische Schuldlehre, 290, Anm. 2.
4 Cod. Bamberg. Can. 42 fol. 101.
6 Fol. 121.



in der Theologie der Frühscholastik 13

In der Summa de sacramentis et anime consiliis des Petrus Cantor
suchen wir nun vergeblich nach einer entsprechenden Abhandlung. In
der Summa Abel trägt er sogar, wie wir bereits vermerkten, eine

entgegengesetzte Ansicht vor. Aber in seinem Kommentar zum Johannesbrief

ist diese Lehre mit aller Entschiedenheit als im Naturrecht
verankert dargestellt. Man liest nämlich zu Joh. 2, 21 :

« Veritatem », que scilicet tenenda sit de fide scientibus, « quoniam
omne mendacium » id est nullum mendacium a Christo « est » vel fide eius.
Ergo omne mendacium peccatum est. — Solutio : Mendacium hic dicitur
a menda. Est ergo mendacium omne opus devium a vero, quo scilicet
homo mendam reatus contrahit. — Sed nonne mentiar, ut liberetur proxi-
mus ab homicidio Ita quidem, quia huiusmodi opus non est contra
verum esse. Dictât ergo ius naturale sic faciendum. Quid ergo est, quod
Augustinus dicit huiusmodi mendacium esse peccatum veniale in perfectis.
Perfectos vero dicit in tali casu simulare debere. — Solutio, quia non omne
mendacium peccatum est, sed tale, quod dicitur contra mentem, contra
scilicet, quod dictât alicui mens sua. Et huiusmodi dicit Augustinus esse

peccatum. Dicitur etiam mendacium falsum, quod, si dicatur non cum
intentione fallendi proximum, sed potius ad commodum eius, a vero non
discordât, quia opus bonum est et approbabile '.

Es ist also hier die Unterscheidung zwischen contra scientiam und
contra conscientiam loqui, die man sonst nur zur Reinigung Jakobs von
der Lüge anzuwenden wagte, benutzt, um auch in unserm Fall die

Notlüge zu rechtfertigen. Es zeigt sich zugleich hier erweitert, was
bereits die Pseudo-Poitiers-Glosse angedeutet hatte, da sie sagte : In
his, que pro salute [92] hunt vel ioco, non videtur intentio esse fallendi,
que [Ms. hat qui] criminalibus imputatur, sed sicut dicimus, larga
nominis acceptio est2.

Bei diesen Aufstellungen war sich Petrus Cantor durchaus bewußt,
daß er in Gegensatz zu Augustinus trat, und seine Mühe, diesen Gegensatz

auszugleichen, ist nicht sehr groß. So gibt er in seiner Erklärung
zu Psalm 5 die Ausführungen des hl. Augustinus über die drei Arten
von Lüge in ihrer ganzen Ausdehnung wieder, in denen auch die Scherzlüge

und die Lüge zugunsten eines andern nicht ganz von Schuld
freigesprochen wird. Zuletzt führt er auch das klassische Beispiel vom
entliehenen Schwert an und fragt im Anschluß daran :

Sed a simili, si michi deposuisti pecuniam, ut servarem, et répétas
earn, ut eas ad scortum vel ad hastiludium vel ad aleam vel huiusmodi

1 Cod. Paris. Mazar. lat. 176 fol. 281v.
2 Cod. Paris. Nat. lat. 14423 fol. 91v f.



14 Der verfolgte Feind und das nichtgehaltene Versprechen

et hoc sciam, numquid debeo earn reddere Vel ubi est meta Agenda et
in quibus Contra Augustinum egit beatus Laurentius dicens : da michi
triduum inducias et tesauros ecclesie tibi ostendo. Et statim erogavit illos
pauperibus ante triduum. Numquid criminaliter peccavit mentiens Hoc
etiam legitur in dialogo Gregorii de monacho, qui, ut celaretur culpa
abbatis, qui eum scabello lesit, ait, scabello pedum me allisi1. — Solutio :

Quantumcumque sim perfectus, mentiri me volo pro vita corporali alicuius
tuenda, non dico, cum iuramento. Et hic potius consentio Laurentio et
pluribus aliis Sanctis et m[artiribus] quam Augustino. — Sed nonne, quod
sit contra mentem vel conscientiam ire, dupliciter exponitur, quia dicere
falsum, quod mens non dictât esse dicendum vel conscientia, istud quidem
mortale est ; dicere autem contra mentem aliquid, id est aliud quam credo
in mente esse verum, istud non semper edificat ad iehennam. — Nota
tarnen, ne obviemus Augustino, quod in casu locutus est, in quo non licet
perfecta pro vita alicuius servanda mentiri, ut si credat ex illo mendacio
fieri scandalum. Verbi gratia, ut si sit religiosus et habeatur, qui mentitur,
vel pro fure manifesto et malefico, mentiatur 2.

Der Cantor bleibt sich, wie wir bereits an seiner Summa Abel sahen,
nicht in allen seinen Werken konsequent. Auch im Kommentar zum
Liber Sapientiae gibt er so zu, daß die Lüge zugunsten eines andern,
wie diejenige der ägyptischen Hebammen, eine läßliche Sünde ist3.

Hier ist nun noch zu bemerken, daß der Kommentar zu den
kanonischen Briefen ebenso wie derjenige zum Liber Sapientiae im
Cod. Paris. Nat. lat. 15565, oder derjenige zu den Psalmen im Cod.

Paris. Nat. lat. 14427 dem Cantor zugeteilt, aber ihm nicht weniger
die Glosatura zu Job im Cod. Paris. Nat. lat. 15565 zugeschrieben wird.
Jedoch gerade in diesem letzteren Werk wird die Diskussion des
Verhaltens des durch den Abt verwundeten Mönches einem magister, die

Behauptung aber, daß die Lüge zur Rettung eines anderen gar keine
Sünde sei, gewissen nonnulli zugeschrieben 4. Es läßt sich nicht ohne

1 Die anonyme Summe des Cod. Vat. lat. 10754 versucht übrigens diesen
Fall der Sünd- und Lügenhaftigkeit zu entkleiden, da sie sagt : Sed potest dici
hoc non esse trahendum ad consequentiam et Sancti Spiritus revelatione factum.
Vel forte non fuit mentitus, quia et aliquando ceciderat et ad scabellum frontem
allixerat (fol. 73).

2 Zu Psalm 5 (Cod. Paris. Mazar. lat. 176 fol. 4).
3 Cod. Paris. Mazar. lat. 176 fol. 160v.
4 Cod. Paris. Mazar. lat. 178 fol. 24v : «Non loqui labia mea iniquitatem

nec lingua mea omne mendacium ». A mendacio est iniquitas et econverso, quia ab

[injinquitate discordât, quicquid a veritate discrepat. Sed potius est mendacium
meditari quam loqui. Nam illud est studiose pravitatis, loqui vero plerumque
precipitationis. Vir igitur sanctus, perfectus, adherens veritati peribet se nec
studio nec precipitatione mentiri. Sed omni opere enim cavendum est
cmne mendacium, quamvis levioris sit culpe, si quis mentitur prestando bene-



in der Theologie der Frühscholastik 15

weiteres die Erwägung von der Hand weisen, daß man aus diesem

Grund diese Glosatura dem Petrus Cantor absprechen müßte. Was

uns aber berechtigt dies nicht zu tun, sind die Widersprüche, die wir
auch sonst zwischen Werken des Cantors festgestellt haben.

Was hier die Lehre des Cantors ist, können wir auch aus Robert
Courson erfahren, der übrigens unserem Casus umfangreiche
Darlegungen widmet und es vor allem versucht, den Fall des Verfolgten
noch eindrucksvoller zu gestalten :

Es wird einer bei Dir zur Tötung gesucht. Die Häscher fragen
Dich um Auskunft, und, wenn Du behauptest, er sei nicht bei Dir,
wollen sie Dir nicht glauben, außer Du beschwörst es. Es scheint nun,
so sagt der Einwand weiter, daß Du es beschwören mußt, wenn Du so

einen retten kannst, der sonst getötet wird. Du weißt nämlich — und
das ist die Verschärfung an dem Beispiel —, daß er unbußfertig ist
und daß er, wenn er so abscheidet, verdammt wird ; und Du bist
verpflichtet, mehr seine Seele als Deinen Körper zu lieben. Und Du
weißt auch, daß Dir Dein Sinn befiehlt, daß Du jenen verborgen halten
mußt, und Du weißt zugleich, daß Du dies nur durch den Eid tun
kannst. Also mußt Du eher schwören als jenen durch Schweigen oder

Nichtschwören verraten L
Zu all dem bemerkt nun Courson : Wir halten mit dem Cantor

dafür, daß ich hundertmal eher lügen würde mit einem mendacium

dicti, non dicentis, als einen in den Tod verraten, den ich mit einer
einfachen Behauptung oder mit Beifügung einer leichten Bekräftigung

ficium. Sed quia os, quod mentitur, occidit animam, hoc quoque mendacii genus
a perfectis omni opere fugitur, ut nec etiam vita cuiusquam per eorum falla-
ciam defendatur, ne sue anime noceant, cum vitam aliéné <(vitam)> prestant
carni. Hoc idem Augustinus Exo. 1° : « quorum conversatio iam in celis est »,

estimo non debere formare linguam circa veritatem et falsitatem exemplo obste-
tricum. Sed magister his non acquiescit, licet esset perfectissimus, cum heremita,
ut fratrem suum revocaret ad penitentiam, dixit se esse fornicarium, et monachus
se lesum scabello, ut tegeret culpam abbatis. Si enim taceret in tali casu vel
verum diceret et interficeretur, qui querebatur, peniteret, quia quodammodo
occasionem prebuit homicidii. Ergo libertas liberandi eum a morte meritoria
fuit, si forte veniale perfecto. Et fuit opinio, quam [Ms. hat quod] dicunt Gregorius
et Augustinus sequitur. Nonnulli volunt asserere hoc genus mendacii non esse
Peccatum, cum scriptum sit, quia edificavit eis domos Dominus. — Die Sentenzen
•tes Cod. Paris. Nat. lat. 14883 nennen Hieronymus als Quelle für das Beispiel
vorn Eremiten. Man vgl. fol. 121 : Jeronimus laudat heremitam mentitum, quod

meatus esset, in consolationem fratris sui fornicatione lapsi, egitque partem
Penitentie pro illo. Hoc, ut ait idem Jeronimus, est vere animam pro fratre ponere.1 Cod. Brug. lat. 247 fol. 85v.



16 Der verfolgte Feind und das nichtgehaltene Versprechen

vom Tode befreien könnte. Doch rät der Cantor von einem Gebrauch
des Eides für diesen Fall ab, weil daraus das schlimmste Ärgernis
entstehen könnte L

So spricht Courson in einem Kontext, der de perplexitate handelt.
Wo er nun ausdrücklich von der Lüge spricht, geht er dem Problem
noch genauer nach. Zum Ausgangspunkt nimmt er hier einen Augustinustext,

der für die Lüge eine Falschheit contra conscientiam fordert. Das
erscheine als gleichbedeutend mit der Aufstellung : Lüge ist in einem

nur, wenn er gegen sein Gewissen spricht. Wer also immer seinem
Gewissen entsprechend, d. h. wie ihm sein Gewissen befiehlt, redet,
lügt nicht. Nun redet aber jener Weise, bei dem einer zur Tötung
gesucht wird, nicht gegen sein Gewissen, wenn er dem suchenden
Häscher auf seine Frage sagt : Jener ist nicht hier, sondern in der
Kirche, und dies, weil ihm sein Gewissen und sein abwägendes Urteil
so raten. Wer also so redet, lügt nicht. Also kann er, selbst wenn
er ein Vollkommener wäre, ihm erlaubter Weise Falsches sagen, wenn
er nur nicht wider sein Gewissen redet. Dem stehe aber nun die

Augustinussentenz entgegen, daß den Gerechten nicht Falsches zu

sagen, sondern lediglich die Wahrheit zu verschweigen gestattet sei,

so daß man, wenn man einen nicht zur Tötung verraten wolle, die
Wahrheit zu verschweigen habe. Hieraus ergebe sich also offenbar,
daß man in einem solchen Fall schweigen solle. — Hiegegen spreche
wieder, daß dem Gerechten sein Gewissen befehle, er dürfe nicht
schweigen, wo sich aus dem Schweigen die Gelegenheit ergebe, nach
dem zu Tötenden zu suchen. Da er somit sicher weiß, daß sein

Schweigen jemandem zur Ursache des Todes werde, wo dieser durch
ein Wörtchen gerettet werden könnte, darum muß er seinem Gewissen

folgen, weil alles, was gegen das Gewissen geschieht, Bausteine für die

Hölle beibringt 2.

Ein weiterer Fall, den Courson vorführt : Jener Gerechte weiß,
daß, mag er nun an einer solchen Stelle die Wahrheit sagen oder
verschweigen, sofort ein ganz schwerer Verbrecher, um den man auf der

1 Summe (Cod. Brug. lat. 247 fol. 85v) : Solutio : Dicimus cum Cantore,
quod centies prius mentirer mendacio dicti, non dicentis, quam proderem aliquem
ad mortem, quem possem simplici assertione vel levi adhibita confirmatione
a morte liberare. Sed sollemnitatem iuramenti non adhiberem, iurando scilicet
occidendum non esse hie, quia inde exemplum pessimi scandali posset oriri. De
hoc tarnen in tractatu de mendacio plenius dicemus.

2 Summe (Cod. Brug. lat. 247 fol. 88v).



in der Theologie der Frühscholastik 17

Suche ist, getötet werden wird. Er weiß aber zugleich von demselben,
daß er bei seinem Entrinnen bußfertig und äußerst gebessert würde.
Dem sei so. Wenn dieser nun stirbt, kommt er in die Hölle. Ist es

da nicht ratsamer, Falsches zu sagen, womit man nur eine läßliche
Sünde begeht, als die Seele eines andern, wo man es in der Macht hat,
zugrunde gehen zu lassen und nicht zu retten ?1 Wollte man aber

sagen, es sei für jenen am besten zu schweigen, dann kommt der
Einwand : Der Häscher wird heftiger drängen und ihm sagen : Ist vielleicht
der Verbrecher hier drinnen Gib Antwort oder ich töte Dich. Er
muß also entweder die Wahrheit abstreiten, oder schweigen und
sterben, oder die Wahrheit bekennen. Es stehe also fest, daß er mit
der Aussage der Wahrheit oder mit dem Schweigen sich zum Tode
ausliefert oder die Tötung des andern veranlaßt. Damit bleibe also

nur übrig, daß er die Wahrheit ableugne und Falsches sage ; denn mit
der Behauptung der Wahrheit habe er ein Mißverdienst. Somit erwerbe
er sich in einem solchen Fall mit der Ableugnung der Wahrheit ein
Verdienst2.

Ein weiterer Gesichtspunkt : Angenommen, er sagt : Jener ist
mcht bei mir. Dies tut er ex caritate und aus mildherziger Meinung,
nämlich um den Nächsten zu retten. Er verdient also damit und begeht
damit weder eine läßliche, noch eine Todsünde. Damit erscheine, daß
ein Werk, das Lüge ist, in einem Fall verdienstlich sei. Davon nimmt
nun eine Schwierigkeit ihren Ausgangspunkt, die fragt, ob einer, sei
er nun vollkommen oder unvollkommen, in einem solchen Fall, um
der Befreiung des zur Tötung Gesuchten willen, beschwören müsse,
daß die Sache sich so verhalte, wenn er ihn anders nicht befreien könne.
Wenn dem so ist, begeht er wissentlich einen Meineid, weil die Eide
So zu nehmen sind, wie sie der versteht, dem man sie schwört. Jener
Däscher nun, dem man den Eid schwört, versteht dahin, daß der
Dieb nicht dort sei, was man mit einem Eid erhärtet, obwohl man weiß,

es falsch ist. Da man somit einen Meineid begeht, sündigt man
schwer, um einen andern zu retten 3.

In seiner Lösung macht nun Robert unter Bezugnahme auf
Augustinus vor allem darauf aufmerksam, daß für die Lüge nicht die

2W
Summe (Cod. Brug. lat. 247 fol. 88v). Man findet den Casus auch in den

61 Quästionen des Cod. Erlangen, lat. fol. 67.

3
Summe (Cod. Brug. lat. 247 fol. 88v).
Summe (Cod. Brug. lat. 247 fol 88v).

Dirus Thomas o



18 Der verfolgte Feind und das nichtgehaltene Versprechen

Falschheit des Gesagten, sondern diejenige des Sagenden ausschlaggebend

ist, wie z. B. wenn jemand wider das redet, was ihm sein Sinn

zu sagen befiehlt, sei es nun wahr oder falsch, dann lügt er, wenn er
dabei die Absicht, zu täuschen hat. Nur auf diese trifft die Definition
der Lüge zu, nicht aber auf die Scherzlüge oder auf die Lüge aus
Wohlwollen oder um des Vorteiles des andern willen, wenn sie nicht Täuschung
beabsichtigt1.

Er kennt daneben aber noch eine zweite Art, in der man von Lüge
redet : Man spricht ferner von Lüge, wenn einer wider das redet, was
in seinem Sinne ist, ich sage nicht : wider das, was sein Sinn fühlt,
sondern wider das, was wahr ist, wie z. B. wenn er weiß, daß etwas
wahr ist, und er das Gegenteil davon sagt. Dies ist eine uneigentliche
Bezeichnung, und ihr entsprechend ist Lüge identisch mit dem dialektisch

Falschen. Dem entsprechend wird lügen äquivok genommen,
nämlich für « sprechen wider das, was man nach dem rechten Gewissen

sagen sollte » und für « Falsches sagen ». Wer in der ersten Weise zum
Zweck der Täuschung lügt, begeht eine Todsünde. Nicht aber jeder,
der in der zweiten Weise lügt, begeht eine Todsünde2.

Man sieht, daß hier Robert Courson die ganz strenge Ansicht
vertritt, nach der Lüge im eigentlichen Sinn notwendig Todsünde ist, nämlich

die Aussage von etwas Falschem wider das Urteil des Gewissens,

in der Absicht zu täuschen. Dazu gehört aber nach seiner Lehre vor
allem nicht die Scherzlüge noch die Lüge in der Absicht, einem andern

zu nützen. Vielmehr, wer um des Scherzes willen oder um einem andern

zu nützen, nicht aber um zu täuschen, Falsches sagt, begeht nur eine

1 Summe (Cod. Brug. lat. 247 fol. 88v) : Solutio : Ad intelligentiam predic-
torum nota, quod, sicut dicitur ab Augustino, mendacium non dicitur a falsitate
dicti, sed dicentis. Verbi gratia : Quando quis loquitur contra id, quod animus
dictât ei dicendum esse, sive illud sit verum sive falsum, dummodo intendat
fallere, ille mentitur et tali tantum mendacio convenit predicta mendacii [fol. 89]
descriptio, quia non convenit iocoso mendacio vel illi, quod fit causa benignitatis
vel commodi alicuius preter omnem deceptionem. — Dies findet sich teilweise
wörtlich auch in den zweiten Quästionen des Cod. Erlangen, lat. 353 fol. 67v.

2 Summe (Cod. Brug. lat. 247 fol. 89) : Item, mendacium dicitur, quando
aliquis loquitur contra id, quod est in mente, non dico : contra id, quod sentit
mens, sed : contra id, quod est verum ; verbi gratia, cum sciat aliquid esse verum
et dicat contrarium. Et hec est impropria acceptio in hac facultate, et secundum
hoc idem est mendacium, quod falsum dyaleticum, et secundum hoc mentiri
equivocum sumitur, scilicet pro loqui contra id, quod recta conscientia iudicat
esse dicendum, et pro dicere falsum. Qui primo modo mentitur ad hoc, ut fallat,
mortaliter peccat. Sed non quicumque secundo modo mentitur, peccat morta-
liter. — Ebenso in den zweiten Quästionen des Cod. Erlangen, lat. 353 fol. 67v.



in der Theologie der Frühscholastik 19

läßliche Sünde. Und da das Falsche nichts ist, geht jeder, der das

Wahre, das ist, unterläßt und dazu überschwenkt, Falsches zu sagen,
zu dem über, was nicht ist h

Warum Robert in diesen Fällen doch noch eine läßliche Sünde

annimmt, setze ich an anderer Stelle auseinander. Hier interessiert
uns nur noch, was er in unserm besonderen Fall des verfolgten Feindes
zu tun rät. Er betont betreff desjenigen, bei dem einer zur Tötung
gesucht wird, mag er nun vollkommen sein oder nicht, daß er seinem
Gewissen, wenn dieses nur überlegt ist, folgen muß. Ein solcher hat
s° z. B. alle Umstände in Betracht zu ziehen und, ob er den vom Tod
Bedrohten durch die bloße Behauptung von etwas Falschem befreien
kann. Ist dem so, dann sei es lobenswert, Falsches zu sagen, eher als
die Tötung des andern zuzulassen, und man solle deshalb auch nicht
von einer Lüge im theologischen Sinne sprechen, denn er rede nicht
gegen sein Gewissen2.

Wir sahen bereits, daß Robert an einer anderen Stelle dem Petrus
Cantor die gleiche Ansicht zuweist, und unsere Untersuchung hat
diese Behauptung nur bestätigen können. Auffallend ist nun, daß
Robert im Folgenden wörtlich die gleiche Äußerung, wie dem Cantor,
auch einem Odo zuschreibt, mit den Worten : Und dies war die Meinung
des Magisters Odo, der sagte : er würde hundertmal eher Falsches
sagen als durch Schweigen oder auf andere Weise Gelegenheit dazu
geben, daß einer getötet werde, den er befreien könne. Und es ist die
Annahme nicht unzulässig, daß einer zur Rettung eines andern Falsches
sage und — lügen in diesem Sinne verstanden — lügen müsse. Es
ware aber unpassend zu sagen, daß einer löge — lügen im andern Sinn
genommen —, weil im vorhin mitgeteilten Fall weder ein Vollkommener
n°ch ein Unvollkommener wider sein Gewissen redet, wenn er sagt :

vel ut
^Umme (Cod- Brug. lat. 247 fol. 89) : Immo, si causa ioci dicat falsum,
Pr°sit alii, non ut fallat, tantum venialiter peccat. Et, cum falsum nichil

„j 9uicumque omittit verum, quod est, et transit ad falsum dicendum, transitad 'd. quod non est.

occid
^Umme (Cod. Brug. lat. 247 fol. 89) : De illo autem, apud quem queritur

us> s've sit perfectus sive imperfectus, dico, quod sequi debet con-
omnes^11 SUam* dummodo discreta sit. Verbi gratia : Ipse debet considerare

tione Clrcumstantias, et, utrum possit liberare occidendum per solam asser-
occ- fa'si- Quod si est, laudo, ut dicat falsum, priusquam permittat illum

contra
^ n°n ProP*er ^oc dicatur mentiri secundum theologum, quia non loquitur

^ conscientiam. — Fast wörtlich findet sich dies in den zweiten QuästionenCS Cod" Erlangen, lat. 353 fol. 67v.



20 Der verfolgte Feind und das nichtgehaltene Versprechen

Jener ist nicht hier. Vielmehr steht eine solche Aussage im Einklang
mit seinem Gewissen1.

Die größte Schwierigkeit macht hier natürlich die klassische

Augustinusstelle, mit der sich Robert aber entschieden auseinandersetzt :

Sed quomodo salvemus Augustinum dicentem, quod perfectis non
convenit mentiri nec etiam pro temporali vita alicuius servanda, ne dum
alienam vitam servat, propriam perdat. — Ad hoc dicimus, quod facienda
est vis in hoc, quod dicit pro temporali vita, quia non licet perfectis pro
corpore alicuius servando vel pro vita temporali mentiri, id est dicere
falsum eo modo, quo ostendimus supra, quia sic mentiri sive dicere falsum
potest esse meritorium perfecto 2.

Der Text Roberts ist hier allem Anschein nach etwas verstümmelt.
Wir finden die Sache ganz klar ausgesprochen in der textlich auf weite
Strecken übereinstimmenden Quästion der zweiten Sammlung des Cod.

Erlangen, lat. 353, die sagt : Ad hoc dicimus, quod facienda est vis
in hoc, quod dicit pro temporali vita, id est habito respectu ad temporalem

vitam tantum, ut sie caro contrahat eum tantum et non Spiritus.
Imperfecto autem contingit mentiri habito respectu ad temporalem
vitam alicuius tantum 3. —- Man findet diese Erklärung auch in der
Summe Gaufrids von Poitiers4 erwähnt.

Robert geht nun noch einen Schritt weiter und stimmt dafür, daß

auch ein Vollkommener, wenn er so Falsches behauptet, dies unter
Beifügung einer mäßigen Bekräftigung tun kann, in der Form : Ich

sage Euch für sicher : Der, den Ihr sucht, ist nicht hier5. Robert
möchte es aber nicht loben, wenn man dies mit einem Eid bekräftigen
würde, weil die Feierlichkeit des Eides für schlimmstes Ärgernis
Gelegenheit geben und andere zum Schwören geneigt und leichtfertig
machen könnte6.

1 Summe (Cod. Brug. lat. 247 fol. 89) : Et hec fuit opinio magistri Odonis
dicentis se centies prius dicere falsum quam per taciturnitatem vel alio modo
dare occasionem occidendi aliquem, quem posset liberare. Nec est inconveniens
reeipere aliquem debere dicere falsum et secundum illam aeeeptionem mentiri
ad hoc, ut alium salvet. Sed inconveniens esset dicere aliquem mentiri in alia
signification, quia nec perfectus nec imperfectus in predicto articulo loquitur
contra conscientiam dicendo hoc falsum : ille non est hic, immo hoc dicere est
cum conscientia ipsius.

2 Summe (Cod. Brug. lat. 247 fol. 89 und Cod. Paris. Nat. lat. 3258 fol. 143).
3 Fol. 67v.
4 Cod. Paris. Nat. lat. 15747 fol. 55v.
5 Summe (Cod. Brug. lat. 247 fol. 89).
6 Summe (Cod. Brug. lat. 247 fol. 89).



in der Theologie der Frühscholastik 21

Diese Ausführungen werden dann durch eine Reihe von Beispielen

belegtL Es wird aber auch noch ein weiterer Casus gebracht, der für
den geschilderten Fall besondere Schwierigkeiten bereiten könnte :

Angenommen : Du bist ein Vollkommener, derjenige, der gesucht wird,
ist völlig gerecht und der Dritte will ihn im Einklang mit den Gesetzen

töten und kann dies auch in verdienstlicher Weise tun. Was wirst
Du als Kleriker zu ihm sagen Wirst Du ihn richten Gewiß nicht,
außer Du wärest ein Laie und wüßtest, daß er gerechter Weise sterben
müsse. Ich frage also : Wirst Du lügen, um jenen zu befreien, wo
vielleicht sein ferneres Leben ihm zum Schaden wird Die Lösung lautet :

Um Deinetwillen, nämlich damit Du nicht zur Ursache eines Todschlages
werdest, mußt Du in einem solchen Fall lügen2.

Ohne Zweifel geht die in Frage kommende Quästion der zweiten

Sammlung des Cod. Erlangen, lat. 353 mit Robert Courson. Wir konnten
bereits auf einige wichtige Stellen in diesem Zusammenhang hinweisen.
Bei Behandlung der -perplexitas kommt sie noch einmal auf die Lüge
zu sprechen und setzt den Fall, daß der von den zur Tötung bereiten
Häschern nach dem Verfolgten befragte Vollkommene im Gewissen

überzeugt ist, daß sein Schweigen die Gelegenheit für die Tötung des

andern sei. Dem stehe auf der andern Seite die Augustinussentenz
entgegen : perfecto non licet mentiri. Auch hier lautet die Lösung :

Perfecto non licet mentiri, id est contra conscientiam suam dicere vel

1 Ebenda : Hoc autem, quod diximus, exemplis multis possumus roborare :

Quidam spiritu plenus Laudinus, cum duceretur coram eo latro, qui eum spolia-
verat, et quereretur ab illo, utrum ille esset latro, qui furatus erat sua, non
respondit eis, sed tacuit. Quod videntes apparitores illi volebant illum maleficum
statim suspendere. Sed sanctus statim hoc viso mentiens dixit : Non est ille,
qui me spoliavit, nam turpissimus fuit ille et iste est pulcher et procerus. Item
scolares magistri A. mentiti sunt matri sue tribus diebus post obitum suum
illum non fuisse mortuum, ne ipsa subito dolore moreretur, dicentes illum ad
archyepiscopum fuisse profectum. — Item quidam miles insanus discurrens per
Campaniam armatus omnes, quos superare potuit, interficiebat, nisi ei humagium
facerent. Unde plures mentiti sunt ei, ut effugerent. — Ein Beispiel von einem
Kranken, dessen Leben nur durch eine Lüge geschont werden kann, berichtet
auch noch Richard Fishacre in seinem Sentenzenkommentar (zu 3 dist. 38 —
Cod. Vat. Ottob. lat. 294 fol. 255v).

a Summe (Cod. Brug. lat. 247 fol. 89) : Item adhuc obicitur de predicto
articulo : Sit, quod ille, qui queritur occidendus apud te perfectum, sit iustissimus,
et ille vult eum interficere secundum leges et meritorie potest eum interficere.
Quid dices tu, clericus, ei An iudicabis illum Certe non, nisi esses laicus
sciens illum debere iuste mori. Quero ergo, an mentieris, ut illum libérés, cum
orte amplior eius vita fiet ei in detrimentum — Solutio : Propter te, scilicet

ne fias causa homicidii, debes mentiri in tali casu.



22 Der verfolgte Feind und das nichtgehaltene Versprechen

contra id, quod iusta conscientia dictât ei dicendum. Et in hoc sensu

accipit Augustinus mentiri. Sed falsum dictum bene licet ei dicere,

ut in casu proposito, nec sie mentietur, et ita non erit perplexus inter
veniale et mortale h

Ganz in der Nähe steht hier auch Gaufrid von Poitiers. Er betont,
daß das ire contra mentem, das gleichbedeutend ist mit handeln

entgegen dem, dessen Nichtgeschehen das Gewissen befiehlt, Lüge im
eigentlichen Sinne sei. Augustinus habe dies im Auge gehabt, wo er
die Lüge zur Rettung des Lebens eines andern verbot. Es scheine
nämlich schwer zu sagen, daß ein Priester oder Mönch eine Todsünde

begehe, so oft er wissentlich etwas Falsches sage. Vielleicht meine

Augustinus das Gleiche, wo er bei der Aufzählung von drei Lügenarten
sage, daß zwei Arten seien, in denen sich keine schwere Schuld finde2.
Eine Aussage in diesem Sinn, nämlich wider den Befehl des Gewissens,
daß man nicht so sagen dürfe, fällt nach Gaufrid mit dem uns bereits
aus Robert Courson bekannten mendacium dicentis zusammen, das

immer eine schwere Sünde darstelle3. Im gleichen Sinn sei « Lüge »

auch in der Gregoriussentenz « Summopere cavendum est » zu nehmen4.
Die Annahme, daß man in einem Fall wie dem vom verfolgten

Feind lügen dürfe, scheint zu einer Erweiterung gedrängt zu haben.
Wenn so die Sentenzenglosse des Cod. Paris. Mazar. lat. 758 zwar der

Meinung sich anschließt, daß das mendacium benignitatis eine schwerere
Sünde sei als die Scherzlüge, so kann sie doch den Bericht nicht
unterdrücken : Von dem, der aus Wohlwollen lügt, sagen einige, daß er nicht
lüge. Denn er sage das, was ihm sein Gewissen zu sagen befehle und
es sei somit nicht contra mentem, was (allein) die Lüge ausmaches.

Um nun das fernere Geschick dieser Richtung weiter zu verfolgen,
so sei sofort vermerkt, daß Stephan Langton in seinen Quästionen

gegen diese Ansicht ausdrücklich Stellung nimmt unter Hinweis darauf,
daß nach Augustinus jede Lüge eine Sünde sei6. Auch Wilhelm von
Auxerre tritt mit großer Entschiedenheit dieser Gruppe entgegen, wo
sie im Falle des verfolgten Feindes die Lüge für erlaubt halten möchte.
Er sagt, daß derjenige, der glaubt, in einem solchen Fall lügen zu

1 Fol. 77v.
2 Summe (Cod. Paris. Nat. lat. 15747 fol. 55v).
3 Ebenda.
4 Ebenda.
5 Zu 3 dist. 38 (fol. 134v).
6 Cod. Paris. Nat. lat. 14556 fol 262v.



in der Theologie der Frühscholastik 23

müssen, nicht ein homo spiritualis sei, der alles beurteilt und die Wahrheit

in sich sieht. Ein solches Gewissen sei irrig und er müsse es

ablegen h Darum sei auch die Begründung, jener handle nach seinem

Gewissen, falsch ; vielmehr tue er gegen das Gewissen, weil er gegen
das wahre Gewissen handle ; wie man auch von demjenigen, der urteile,
weiß sei schwarz, sage, er urteile gegen das Sehen, weil er gegen das

gut disponierte Sehen urteile. Er handle auch deswegen gegen sein

Gewissen, weil er in seinem Gewissen das Gegenteil finden würde, wenn
er gut und nach Möglichkeit vergleichen würde 2.

Man sieht, wie hier wieder porretanische Ideen siegreich zum
Durchbruch kommen. Wilhelm meint dann auch ganz entschieden,
daß man in diesem Fall nicht lügen dürfe, und daß auch das Argument
falsch sei, das sich darauf stütze, daß man ja nicht die Täuschungsabsicht

habe. Denn man beabsichtige auch hier den Glauben zu
erwecken, es sei etwas wahr, was falsch ist 3.

Dies gilt für den Vollkommenen. Wilhelm fügt nun bei :

Imperfectus autem potest mentiri, qui non est ita separatus ab amore
mundanorum sicut perfectus. Unde secus est de imperfecto et perfecto 4.

Doch darf man dies nicht dahin verstehen wollen, als ob eine solche Lüge
für den Unvollkommenen gar keine Sünde wäre. Vielmehr stellt Wilhelm
dafür das allgemeine Prinzip auf, daß, nachdem die Unvollkommenen aus
Liebe zum zeitlichen Leben handeln, ihre Lüge eine läßliche oder schwere
Sünde ist, je nachdem die dazu bestimmende Liebe zum zeitlichen Leben
läßlich oder schwer sündhaft ist 6.

Hugo a S. Charo geht hier insofern mit Wilhelm, als er betont,
daß man ein hier sich zeigendes falsches Gewissen ablegen müsse. Er
betont aber auch, daß derjenige, der auf Grund eines solchen falschen
Gewissens lüge, in diesem Falle nicht eine schwere Sünde begehe6.

Auch Odo Rigaldi ist hier einzureihen, insofern er lehrt, daß wohl
nicht einem Vollkommenen, — für den es ja schwere Sünde wäre —

1 Ebenso in der Summe des Herbert von Auxerre (Cod. Vat. lat. 2674 fol. 93).
Summa aurea, lib. 3 tract. 18 c. 1 q. 2 (fol. 216).
Summa aurea, lib. 3 tract. 18 c. 1 q. 2 (fol. 216). Ebenso in der Summe

des Herbert von Auxerre (Cod. Vat. lat. 2674 fol. 93).
Summa aurea, üb. 3 tract. 18 c. 1 q. 2 (fol. 216).

5 Ebenda.
6 Sentenzenkommentar, zu 3 dist. 38 (Leipzig, Universitätsbibliothek,

o • lat. 573 fol. 196v) : Et si ponas aliquem perfectum, cui dictet conscientia,
quod debet mentiri potius quam permittat occidi hominem factum ad ymaginem
e similitudinem Dei, dicimus, quod conscientia erronea est et debet earn deponere,
non tarnen, si manente conscientia mentiatur, in illo casu peccat mortaliter.



24 Der verfolgte Feind und das nichtgehaltene Versprechen

wohl aber einem Unvollkommenen es erlaubt, nicht aber geboten sei,

durch eine Lüge an der Bekehrung eines Ungläubigen mitzuwirken 1.

Doch darf auch hier seine später bei Gelegenheit der Erörterung der

zur Erhaltung der eigenen Keuschheit für den Unvollkommenen
erlaubten (conceditur) Lüge gemachte Bemerkung nicht unbeachtet
bleiben : Es ist dies nicht so zu verstehen, als ob dann jene Lüge keine
Sünde wäre. Es heißt so : es sei keine Sünde oder höre auf Sünde zu
sein im Vergleich zu derjenigen, zu deren Vermeidung es geschieht,
oder mit Rücksicht auf die Sünde, die es darstellte, wenn es freiwillig
geschähe 2.

Die Summe des Cod. Bamberg. Patr. 136 scheint auf den ersten
Anblick mit Petrus Cantor zu gehen, da sie behauptet : est mendacium
indolis, quod non est peccatum, ut si aliquis volens salvare alicuius
vitam dicat insequentibus eum : Non est hie homo, quem queritis.
Peccat tarnen, ut aiunt, si sit perfectus 3. Doch referiert sie, wie das

aiunt mahnt, hier lediglich die Meinung anderer. Sie selber faßt ihre
Ansicht hinsichtlich der verschiedenen Arten der Lüge, auch derjenigen
zur Rettung des Lebens eines andern, dahin zusammen : Dicitur autem,
quod viro perfecto non licet mentiri aliquo istorum modorum, imperfecta

autem licet, quamvis veniale peccatum incurrat4. Die Summe

tritt sodann, wenn auch nicht gerade mit äußerster Energie, der

Forderung entgegen, daß ein Unvollkommener verpflichtet sei, eine

läßliche Sünde (darunter auch die Lüge) zu begehen, um den Tod

1 Sentenzenkommentar, zu 3 dist. 38 (Brüssel, Bibliothèque Royale de
Belgique, Cod. lat. 11614 [1512] fol. 175v) : Item, ponatur, quod alicui perfecto
firmiter dictet conscientia, quod potest per aliquod mendacium convertere infidelem
ad fidem. Numquid in hoc casu potest mentiri Videtur, quod sic, quia non
debet tantum bonum et maxime tantum honorem Domini sui dimittere pro parvo
malo suo. Ergo in hoc non peccat mortaliter. Ergo non omne mendacium est
mortale perfecto Ad aliud dicendum, quod non debet mentiri perfectus, ut
convertat infidelem. Et ad obiectum dicendum, quod potius de [fol. 176] beret
velle etiam aliquod malum pene, sed non malum culpe et maxime mortalis, que
non potest fieri ad honorem Domini sui nec debet dici parvum malum. Sed

numquid licet hoc imperfecto, qui non peccaret nisi venialiter. Dicendum, quod
non debet, id est non obligatur ad hoc — Die Summa Alexandrina betont
unter Berufung auf Augustinus hinsichtlich dieses Falles : quod nequaquam debet
mentiri etiam in hoc casu (Pars 2 q. 139 m. 5 — Koberger [1481]).

2 Sentenzenkommentar, zu 3 dist. 38 (Brüssel, Bibliothèque Royale de

Belgique, Cod. lat. 11614 [1512] fol. 176).
2 Fol. 41v.
* Fol. 42.



in der Theologie der Frühscholastik 25

(den eigenen und auch den eines andern) zu verhindern, nicht aber
auch der Vollkommene

Auch Magister Martinus ist der Ansicht, daß es einem
Unvollkommenen erlaubt sei, zur Rettung des Lebens eines andern zu lügen,
nicht aber einem Vollkommenen. Seine Ausführungen lauten hier :

Item queritur, an aliquis debeat dimittere aliquod bonum vel peccare
venialiter, ne peccet proximus mortaliter. Quod probatur sic : Quod potest
facere homo sine peccato, pro vita alieuius facere debet. Ita dicit auetoritas.
Quod dicitur « sine peccato », intelligitur mortali. Ergo licet alicui peccare
venialiter, ne proximus suus peccet mortaliter. Item tenetur homo pre-
ponere vitam temporalem immunitati venialis peccati et vitam spiritualem
proximi immunitati venialis peccati. Ergo venialiter potest quis peccare,
ne proximus suus peccet mortaliter. Queritur ergo, an liceat alicui mentiri
pro vita alieuius servanda et ne ille qui querit alium ad occidendum, vel
virginem ad deflorandum, peccet mortaliter. Responsio : Augustinus
dicit : imperfectis licere mentiri pro vita alieuius servanda, perfectis autem
negat hoc licere. Inquit enim : perfectis non congruit mentiri nec etiam
pro temporali vita alieuius servanda, ut si quis non vult hominem perdere
ad mortem, verum taceat, non falsum dicat, ne pro corpore alterius animam
suam perdat2.

Wenn hier ebenfalls das absque peccato zu verstehen wäre für
absque peccato mortali, dann wäre Martinus ein Vertreter der von der
Summe des Cod. Bamberg. Patr. 136 bekämpften Ansicht, nach der

man verpflichtet wäre, eine läßliche Sünde zu begehen, um den Nächsten

an einer Todsünde zu hindern : Wir lesen bei Martin wenigstens die

responsio :

1 Fol. 41v : Queritur, an debeat quis committere veniale, ut declinet mortem
corporis. Quod conceditur de imperfecto. De perfecto autem non conceditur
a pluribus. Ait enim Augustinus : Non committas veniale, ne alius declinet
mortale. Sed carior debet esse declinatio mortalis in altero quam salus propria
corporis. Ergo non debet quis venialiter peccare, ut declinet mortem, maxime
si sit perfectus. Quod concedimus. — Contra sic : Plus tenetur perfectus saluti
cuiuslibet quam imperfectus. Sed imperfectis licet venialiter peccare pro salute
alterius. Ergo et perfectis. —• Instantia : Iste prelatus plus tenetur providere
saluti subditorum quam ille subditus. Sed subditus tenetur hoc modo providere
ut ministratione mense et huiusmodi. Ergo et prelatus. — Quod etiam imperfecto
non liceat venialiter peccare pro salute corporis, videtur. Si enim aliqua pena
purgatoria gravior est aliqua pena temporali et pro veniali redditur pena purgatoria.

ergo magis declinandum est veniale qualibet pena temporali. Ait tarnen
magister M[anducator ?)] quod non quelibet pena purgatoria maior est qualibet
pena temporali. Et licet hoc alieubi dicatur, particulariter dicitur et non genera-
liter. Ait etiam, quod perfecto non licet mentiri vel in aliquo casu peccare
venialiter, nec etiam pro salute alieuius corporali.

2 Quästionen (Cod. Paris. Nat. lat. 14556 fol. 338).



26 Der verfolgte Feind und das nichtgehaltene Versprechen

Vere debeo subire penam temporalem, ne proximus subeat eternam,
si possum absque peccato. Propter autem tria peccatum est vitandum :

quia in se malum est : unde : oderunt peccare boni virtutis amore ; quia
eo Dominus offenditur : unde Jacobus : in multis offendimus omnes ;

quoniam peccatum pena co-(m)mit{t)tatur : unde : oderunt peccare mali
formidine pene h

Petrus von Capua nimmt dann die klassische Augustinussentenz zum
Anlaß, die akademische Frage aufzuwerfen, wie man denn annehmen

könne, daß ein Unvollkommener in solcher Lage lügen müsse, wo doch
Augustinus sage : Wenn jemand glaubt, daß eine Gattung der Lüge
nicht Sünde sei, täuscht er sich selber. Denn damit müßte jemand
in einem bestimmten Fall sündigen. Er würde also, wenn er dann

sündigt, nicht sündigen. Petrus von Capua verweist in seiner Lösung
vor allem auf die Antwort einiger, nach welcher in einem solchen Falle
der Unvollkommene perplexus est inter mortale et veniale. Denn in
diesem Fall schweigen, wäre Todsünde, reden, läßliche Sünde. Da er

nun dazu verhalten ist, die Todsünde zu meiden, ist er in diesem Fall
gehalten, läßlich zu sündigen, und doch wird es ihm zur läßlichen Sünde

angerechnet, wie auch dem Teufel seine Sünde imputiert wird, obwohl
er sie nicht zu vermeiden vermag. Dagegen stehe aber nun die Schwierigkeit,

daß dann für den Vollkommenen etwas, nämlich in solchem Fall
schweigen, nicht Sünde wäre, was für den Unvollkommenen eine Sünde

bedeutete. Dies sei aber völlig unerfindlich, vielmehr pflege man das

Gegenteil zu finden, nämlich, daß etwas für den Unvollkommenen
nicht Sünde sei, was für den Vollkommenen eine solche wäre. Darum
gibt Petrus von Capua als mögliche Antwort : Falsches zu sagen sei

in einem solchen Fall für den Unvollkommenen erlaubt, d. h. es sei

für ihn keine schwere Sünde ; solches zu sagen habe er aber keinerlei

Verpflichtung. Dem Vollkommenen aber sei es nicht erlaubt, d. h.

für ihn bedeute es eine schwere Sünde2.
Wir haben bereits auf den Vorschlag hingewiesen, den Präpositinus

für den erwähnten Fall macht. Hier sei lediglich noch vermerkt, daß
nach seiner Ansicht die Lüge zur Rettung eines andern auch für den
Vollkommenen bloß eine läßliche Sünde ist, wenn auch eine belastendere,
wie für den Unvollkommenen. An Präpositinus kann man ferner
wiederum ganz deutlich sehen, daß die störendste Schwierigkeit hier

lediglich aus der klassischen Augustinussentenz kommt, die er denn

1 Ebenda.
2 Summe (Clm. 14508 fol. 31v).



in der Theologie der Frühscholastik 27

in seinem Sinn dahin zu interpretieren versucht : Er möge nicht lügen,
auf daß er seine Seele nicht töte, d. i. er möge nicht lügen, auf daß er
Gott nicht beleidige, der das Leben seiner Seele ist1 ; oder auf daß

er nicht allmählich zum Tod seiner Seele abzweige 2.

Bis hieher sahen wir in der Hauptsache ein Ringen mit Augustinus,
dem sich in manchen zu kraß erscheinenden Fällen der sog. gesunde
Menschenverstand entgegenstemmen möchte. Eine feste Basis ist aber
bis jetzt noch nicht gefunden. Um die Gewinnung einer solchen sollte
sich Wilhelm von Auxerre besondere Verdienste erwerben. Er stellt
das allgemeine Prinzip auf, daß die Lüge eine läßliche oder schwere
Sünde ist, je nachdem die sie diktierende Liebe zum zeitlichen Leben,
dem eigenen oder demjenigen des Nächsten, eine läßlich oder schwer

1 Hier schiebt die Summe des Cod. Vat. lat. 10754 (fol. 73v) noch ein : Vel
large hic accipitur occidere animam, id est oöendere eum, qui est vita anime
sue, sicut in precedenti capite accipit idem Augustinus dicens : Nec artificioos
mendacio nec simplici verbo oportet quemquam decipere, quia, quomodolibet
mentiatur quis, occidit animam, id est ofïendit Deum. — Die Summe des
Gaufrid von Poitiers zitiert diese Ansicht des Präpositinus in zustimmendem
Sinn (Cod. Paris. Nat. lat. 15747 fol. 55v).

2 Summe (Cod. Erlangen, lat. 353 fol. 27v) : Die Schwierigkeit lautet : Item
Augustinus : Si quis forte non velit ad istam visibilem mortem prodere, paratus
debet esse verum occultare, non falsum dicere, ut neque prodat neque mentiatur,
ne occidat animam suam pro corpore alterius. Ergo mentiri pro salute alicuius
est mortale peccatum. Sed si illud est mortale peccatum, quod mendacium erit,
quod non sit mortale peccatum. — Die Antwort lautet (ebenda) : Quod IIIIt0
obicitur, quod dicit Augustinus : Si quis etc. Augustinus ibi large accipit occidere
animam, videlicet pro offensa Dei. Et est sensus : non mentiatur, ne occidat
animam suam, id est non mentiatur, ne offendat Deum, qui est vita anime sue.
Vel ne per hoc pedetentim declinet ad mortem anime sue. Nam et Augustinus,
cum computet maledictum, quod fit ex facilitate vel temeritate inter venialia,
si tarnen subiunxit : Quoniam scriptum est : Maledicti regnum Dei non conse-
quentur, non icirco hoc dixit, quod ipse velit ostendere per tale maledictum
regnum Dei perdere, alioquin non esset veniale, sed mortale peccatum ; sed
icirco hoc dixit, quia, dum talia maledicta non cavemus, facile maiora incurrimus.
Quod autem ita sit intelligendum, apparet ex eo, quod continuo subiunxit : Duo
vero sunt genera mendaciorum etc. Quidam enim dicunt hoc esse intelligendum
de perfecto viro : a Sed si quis forte» etc., cui mortale peccatum esse dicunt
mentiri etiam pro aliquo, etiam pro salute alterius, et hoc dicunt ex eo, quod
Augustinus prius loquebatur de perfecto viro dicens : Ne quis arbitretur perfectum
et spiritualem hominem pro ista temporali vita, morte cuius sua vel alterius non
occiditur anima, debere mentiri. Nobis autem non videtur, quod viro perfecto
S1t mortale peccatum mentiri pro salute alterius. Et quod dicit Augustinus :

Non debent mentiri pro salute alterius, verum est de quolibet. Set révéra gravius
veniale videtur esse viro perfecto quam imperfecto. — Im wesentlichen findet
sich dies alles bis auf die Stellungnahme am Schluß auch in der Summe des Cod.
Vat. lat. 10754 fol. 73v.



28 Der verfolgte Feind und das nichtgehaltene Versprechen

sündhafte ist1. Es erscheint ihm dabei als wenig wahrscheinlich, daß

gerade ein Vollkommener im Fall des verfolgten Feindes aus einer

schwer sündhaften Liebe zum zeitlichen Leben sündige2. Die Augustinussentenz,

nach der man auch für die Rettung des Lebens eines andern

nicht lügen dürfe, ne forte dum vitam alterius servat usw., deutet

er in dem Sinn, daß keiner lügen dürfe, damit er sich nicht der Gefahr
aussetze, schwer zu sündigen. Denn er wisse nicht, ob jene Lüge eine

läßliche oder eine schwere Sünde sei, weil er nicht wisse, ob sie aus
einer läßlich oder aus einer schwer sündhaften Wurzel hervorgehe.
Man habe es somit hier nicht mit einer Behauptung des Augustinus
zu tun, daß einer mit einer solchen Lüge seine Seele verliere, sondern

lediglich mit einem Bedenken3. Wilhelm betont auch im Sinn der
schon früher aufgetretenen augustinischen Tradition, daß ein
Vollkommener nicht perplexus sein könne (neque perplexitate absoluta

neque conditionali). Dann gibt er unter ausdrücklichem Hinweis auf
den Vorschlag des Präpositinus als seine Meinung, daß der Vollkommene
in einem solchen Fall weder schweigen noch verraten dürfe, sondern
die Häscher mit einem Scherz abfertigen solle, der Art : Glaubt Ihr,
ich würde es Euch sagen, wenn er hier wäre. Oder er solle sagen nach
Art des hl. Bischofs, von dem Augustinus berichte : Ich kann weder

lügen noch auch den Verräter machen 4.

1 Summa aurea, lib. 3 tr. 18 c. 1 q. 2 (fol. 216). Ebenso Hugo a S. Charo,
Sentenzenkommentar, zu 3 dist. 38 (Cod. Lips. lat. 573 fol. 196) ; Johannes von
Treviso, Summe (Cod. Vat. lat. 1187 fol. 46v) ; Herbert von Auxerre, Summe (Cod.
Vat. lat. 2674 fol. 93) ; der dem Guerricus de S. Quintino zugeschriebene
Sentenzenkommentar, zu 3 dist. 38 (Cod. Vat. lat. 691 fol. 118). — Das Grundsätzliche findet
sich auch in den anonymen Quästionen des Cod. Paris. Nat. lat. 3804 A fol. 104v.

2 Summa aurea, üb. 3 tr. 18 c. 1 q. 2 (fol. 216).
3 Summa aurea, lib. 3 tr. 18 c. 1 q. 2 (fol. 216). Ebenso Herbert von Auxerre,

Summe (Cod. Vat. lat. 2674 fol. 93) ; Johannes de Rupella, Summa de vitiis (Cod.
Vat. lat. 4293 fol. 56 f.). — Auf diese Ansicht verweisen auch die anonymen Glossen
des Cod. Paris. Nat. lat. 3804 A (fol. 105) : Dicunt quidam, quod perfectus, si men-
tiatur causa benignitatis, ut pro vita alicuius servanda, non peccat mortaliter, sed
venialiter ut imperfectus, sed a statu perfectionis cadit. Unde dicunt, quod aucto-
ritas Augustini intelligenda est sie : quod dicit Augustinus ipsum occidere animam
suam, [non] quia peccet mortaliter, sed quia in periculo ponit se — nescit enim,
an illud mendacium sit veniale vel mortale, quia nescit, an de radice veniali vel
mortali procedat. Ideo dicit in übro de mendacio omnino esse mendacium fugien-
dum eis; et etiam, quia posset esse occasio mortalis et retardare a contemplatione.

4 Summa aurea, lib. 3 tr. 18 c. 1 q. 2 (fol. 216v). Ebenso Hugo a S. Charo,
Sentenzenkommentar, zu 3 dist. 38 (Cod. Lips. lat. 573 fol. 196v) ; Johannes von
Treviso, Summe (Cod. Vat. lat. 1187 fol. 46v) ; Guerricus de S. Quintino,
Sentenzenkommentar, zu 3 dist. 38 (Cod. Vat. lat. 691 fol. 118) ; Johannes de Rupella,
Summa de vitiis (Cod. Vat. lat. 4293 fol. 56).



in der Theologie der Frühscholastik 29

Wir haben bereits in den Anmerkungen darauf verwiesen, daß

Hugo a S. Charo hier im Grundsätzlichen mit Wilhelm von Auxerre
geht. Das ne perdat animam suam der klassischen Augustinussentenz
erklärt er mit : id est ad perdendam animam se inclinet vel habilitet.
Similiter exponitur illa auctoritas : vitasti grandia, vide, ne obruaris
harena, id est multitudine venialium. Frequentia enim venialium indu-
citur quis de facili ad perpetrationem mortalis, per quod obruitur].
Hierin schließt sich ihm die Sentenzenglosse des Cod. Paris. Nat.
lat. 3572 an2.

Sobald mit einer Lüge das zeitliche Leben erkauft werden soll,
bestimmt Odo Rigaldi, daß ein Vollkommener hier in die Enge getrieben

sagen solle : Ich weiß, wo er ist, sage es aber nicht. Oder auch : Wenn
ich es wüßte, würde ich es Euch nicht sagen3. Werde auf ihn noch
weiterer Zwang ausgeübt, dann gelte : Quicquid pro hac fide et humani-
tate fecerit, non solum non culpabile, sed et laudabile iudicatur secundum

Augustinum in libro de mendacio, qui ponit exemplum de quodam
episcopo Firmo nomine, qui sic fecit et bene 4.

Jedenfalls fällt auf, daß Odo sich hier nicht von vornherein auf
den Boden eines unerschütterlichen Prinzips stellt. Zudem findet man
bei ihm den uns bereits aus Huguccio bekannten Einwand :

Angenommen, es diktiert einem Vollkommenen mit Festigkeit sein Gewissen,
daß er mit einer Lüge einen Ungläubigen zum Glauben bekehren könne,
kann er in einem solchen Fall lügen Zur Antwort sagt Odo, daß ein
Vollkommener in einem solchen Fall eher ein malum poenae, niemals
aber das Übel einer Sünde, am wenigsten einer Todsünde wollen dürfe,
die nicht zur Ehre seines Herrn geschehen könne. Betreff des

Unvollkommenen aber, der in diesem Fall nur läßlich sündigt, bemerkt Odo :

quod non debet, id est non obligatur ad hoc. Unde apostolus : Facia-
mus mala, ut veniant bona. Et licet illud sit parvum malum respectu
perfecti, tarnen sonat quodammodo in honorationem Domini sui5.

1 Sentenzenkommentar, zu 3 dist. 38 (Cod. Lips. lat. 573 fol. 196v). Ebenso
im Sentenzenkommentar des Guerricus de S. Quintino, zu 3 dist. 38 (Cod. Vat.
lat. 691 fol. 118). Ähnlich lesen wir auch in der Paulinenglosse des Cod. Paris.
Nat. lat. 3572 (fol. 99) zum Kolosserbrief : « Prohibet ergo aliquando mentiri»,
id est dissuadet. Non enim venialia sunt in prohibitione. Prohibet autem mentiri
assidue, cum illud sit mortale.

2 Fol. 104: Quod autem dicit Augustinus: «ne animam suam occidat»,
intellige per occasionem, nam sepe perfecti occasione venialis incidunt in mortale.

3 Sentenzenkommentar, zu 3 dist. 38 (Brüssel, Bibliothèque Royale de
Belgique, Cod. lat. 11614 [1512] fol. 176).

4 Ebenda. 5 A. a. O. (fol. 175v f.).



30 Der verfolgte Feind und das nichtgehaltene Versprechen

Im wesentlichen lassen sich in der Behandlung des Casus vom
verfolgten Feind drei Gruppen feststellen : Die ältere rät an, dem fragenden
Häscher gegenüber zu schweigen. Die zweite, die hauptsächlich durch

Präpositinus angeregt wurde, glaubt, gedrängt durch die sich

zuspitzende Fragestellung, darauf hinweisen zu sollen, daß man sich und
dem Verfolgten immer noch mit einer zweideutigen Redewendung aus
der Verlegenheit helfen könne. Die dritte endlich glaubt, für diesen

Fall die Erlaubtheit — die nicht ohne weiteres mit der Sündenlosigkeit
zusammenfällt — dieser Notlüge proklamieren zu sollen. Merkwürdig
ist, daß die Vertreter dieser letzten Richtung vor allem praktisch
angelegte Theologen, wie der Cantor und Courson, aber auch ein Mann
der porretanischen Richtung, Radulphus Ardens nämlich, sind.
Verwertet wird von ihnen, und dies ist nicht ohne Interesse, ein Argument
aus der Definition der Lüge, daß nämlich hier wegen der mangelnden
Absicht zu täuschen und der bloßen Absicht zu helfen, von einer Lüge
nicht mehr die Rede sein könne. Auch die Definition der Lüge als

contra mentem loqui (mens moralisches Gewissen) wird nutzbar
gemacht. Das Problem spitzt sich sodann hier sogar bis zur Frage zu,
ob ein Unvollkommener im genannten Falle lügen müsse. Und Gan-

dulphus stimmt in einem bestimmten Fall sogar ganz allgemein für
die Verpflichtung zu dieser Notlüge. Weniger von Bedeutung dagegen
blieb das Verhältnis der Lüge zum Vollkommenen und Unvollkommenen,
sosehr es auch hier betont wurde.

Jedenfalls hat bei der Aufarbeitung des Materials Wilhelm von
Auxerre sich große Verdienste erworben, indem er die Beantwortung
der Frage endlich auf ein festes spekulatives Fundament stellte.

(Schluß folgt.)


	Der verfolgte Feind und das nichtgehaltene Versprechen in der Theologie der Frühscholastik

