Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 22 (1944)

Artikel: Der verfolgte Feind und das nichtgehaltene Versprechen in der
Theologie der Frihscholastik

Autor: Landgraf, Artur M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-819635

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-819635
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der verfolgte Feind
und das nichtgehaltene Versprechen
in der Theologie der Friihscholastik.

Von Weihbischof Dr. Artur M. LANDGRAF.

So sehr auch die Liige im allgemeinen zu jeder Zeit verurteilt
wurde, ebensosehr hat doch ohne Zweifel die Verwerfung der Notliige
zu jeder Zeit Schwierigkeiten verursacht. Jedenfalls hat man niemals
die Tatsache iibersehen, daB die Notliige mit ziemlicher Selbstverstind-
lichkeit von jeher gebraucht wurde.

Im Mittelalter weisen nach dem Bericht der Deflorationes Sanc-
torum Patrum die Verteidiger einer Zuldssigkeit der Notliige auf die
Fille hin, in denen es niitzlich werden kann, Falsches mit der Absicht
zu tduschen mitzuteilen : auf die Sara, die den Engeln gegeniiber ab-
leugnet, daB sie gelacht habe; auf Jakob, der vom Vater befragt,
antwortet, daB er Esau, der erstgeborene Sohn sei ; auf die dgyptischen
Hebammen, die, um die Tétung der neugeborenen Kinder der Hebrier
zu verhiiten, unter Billigung und Belohnung durch Gott liigen. Es
sind so Liigen von solchen Menschen ausgewihlt, die man nicht gerne
beschuldigen méchte, so daB man sich schlieBlich zu dem Bekenntnis
bequemen miiBte, es konne eine Liige geben, die nicht bloB nicht
tadelnswert, sondern sogar lobwiirdig sei. Dazu versuchen diese Ver-
teidiger der Notliige nicht bloB auf die den Heiligen Schriften Ergebenen,
sondern auch auf alle Menschen und den gesunden Menschenverstand
Eindruck zy machen, indem sie sagen : Wenn einer, den Du mit einer
Liige vom Tode retten kannst, bei Dir Zuflucht sucht, wirst Du liigen ?
Wenn ein Kranker Dich um etwas fragt, dessen Kenntnis fiir ihn nicht
gut ist und wo auch die Verweigerung einer Antwort auf ihn nieder-
driickend wirken kann, wirst Du da den Mut aufbringen, zum Verderben
fiir diesen Menschen die Wahrheit zu sagen oder zu schweigen, lieber

:1115 mit einer biederen und barmherzigen Liige seiner Gesundheit zu
elfen1 ?

) ! Dominica octava (SSL 157, 1075) : Est autem quoddam genus mentiendi,
Il quod omnes consentiunt, de quo inquirendum erit, utrum aliquando sit utile



4 Der verfolgte Feind und das nichtgehaltene Versprechen

Wir finden auch tatsichlich in der Literatur des Mittelalters eine
bereits durch Augustinus eingeleitete Behandlung von Einzelfillen, in
denen zumeist verehrungswiirdige Gestalten des Alten Testamentes
nach dem Bericht der Heiligen Schrift in Notfillen zu einer Liige
gegriffen haben, dann aber auch vor allem ein Beispiel aus dem tig-
lichen Leben, den Fall nimlich, in dem man einem Verfolgten durch
eine Liige gegeniiber seinen Hischern das Leben retten kann; und
endlich auch noch den Fall des nichteingelosten Versprechens.

Es ist von groBem Interesse, zu verfolgen, wie sich die Friih-
scholastik zu diesen Tatsachen stellte, und wir kénnen vorwegnehmen,
dal sie zumeist bemiiht war, mit allem Scharfsinn jeden Flecken vom
Schild dieser Personlichkeiten zu waschen, wie sie aber insbesondere
im Falle des verfolgten Feindes zu Ergebnissen kam, die auch die
heutigen Moralisten noch interessieren.

1. Der verfolgte Feind.

Wir nehmen hier vor allem den Fall des verfolgten Feindes auf.
Die Sententie Anselmi sind hier der Meinung, dal, wenn man dem Ver-
folger auf seine Frage im Gegensatz zu den Tatsachen antworten
wollte, man hitte seinen Feind nicht gesehen, dies eine Liige und
untunlich wire. Denn es sei besser, es gehe jener durch das korperliche
Schwert zugrunde, als daB eine Seele geistiger Weise durch das GeschoB3
der Liige getotet werde. Der einzige positive Rat, den hier die Sententie
Anselmi zu geben wissen !, ist, zu schweigen, da es ja, wie auch das

falsum aliquod enuntiare cum voluntate fallendi. Nam, qui hoc sentiunt, ad-
hibent testimonium sententiae suae commemorantes Saram, cum risisset, angelis
negasse, quia riserit ; Jacob quoque a patre interrogatum respondisse, quod ipse
esset Esau maior filius eius; Aegyptias etiam obstetrices, ne infantes Hebraei
nascentes interficerentur, etiam Deo approbante et remunerante mentitas. Et
multa eiusmodi exempla eligentes eorum hominum mendacia commemorant, quos
culpare non audeant, atque ita fatearis aliquando esse posse non solum reprehen-
sione non esse dignum, sed etiam dignum laude mendacium. Addunt etiam,
quod non solos premant divinis libris deditos, sed etiam omnes homines sensumque
communem, dicentes : Si quis ad te confugiat, qui mendacio tuo possit a morte
liberari, non es mentiturus ? Si aliquid aegrotus interroget, quod ei scire non
expedit, qui etiam possit te non respondente gravius affligi, audebisne aut verum
dicere in perniciem hominis aut silere potius, quam honesto et misericordi mendacio
valetudini eius opitulari ? His itaque talibus copiosissime se arbitrantur urgere,
ut si consulendi causa exigit, aliquando mentiamur.

1 F. Bliemetzrieder, Anselms von Laon systematische Sentenzen. (Beitrige
zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters, Band 18, Heft 2/3), Miinster i. W.



in der Theologie der Friihscholastik 5

Beispiel Christi lehre, erlaubt sei, dort, wo es von Nutzen ist, die
Wahrheit zu verheimlichen 1.

Die vielleicht zum Bereich Anselms von Laon gehérige mit Pater
iste familias homo beginnende Summe des Cod. Laud. Misc. 514 der
Bibliotheca Bodleiana in Oxford und des Cod. Nr. 18 der Bibliothek
von Vitry le Frangois gibt uns zwei Augustinussentenzen, die eine
solche Antwort veranla3t haben mdégen, in dem Wortlaut : Sed quoniam
aliud est mentiri, aliud verum occultare tacendo, si quis non vult
hominem prodere ad hanc visibilem mortem, debet verum occultare,
non falsum dicere, ut neque prodat neque mentiatur, ne occidat animam
suam pro corpore alterius, cum scriptum sit : os quod mentitur, occidit
animam 2, Und die weitere, die u. a. sagt: Verum autem occultavit
et Dominus, cum ait discipulis suis: Multa habeo vobis dicere, que
non potestis portare modo. Unde manifestum est non esse culpam
aliquando verum tacere 3.

Auller Zusammenhang mit unserem Casus machen dann die Sen-
tentie Anselmi auch darauf aufmerksam, daB, um sich oder den
Nichsten aus einer Not zu befreien, nicht aber um den Nichsten zu
schidigen, man ohne Siinde etwas Wahres sagen und dadurch eine
andere Wahrheit verbergen kénne ¢. Wie nun dies gemeint sei, dariiber
gibt eine andere Sentenz aus der Anselmschule AufschluB : Man muB
aber wissen, daB, wenn Du sagst, Du habest einen irgendwohin sich
begeben sehen, wohin er sich nicht damals, sondern nach Deinem
Augenschein zu einer anderen Zeit begab, dann siindigst Du nicht,
obwohl Du weiBt, daBl der Fragesteller es dafiir versteht, dal jener

(1919) 99; — Oxford, Bibliotheca Bodleiana, Cod. Laud. Misc. 277 fol. 20v;
Cod. Paris. Nat. lat. 10448 fol. 183v. — Man vgl. auch Anselmi Laudunensis et
Radulfi fratris eius sententias excerptas nunc primum in lucem edidit G. Lefévre.
Mediolani Aulercorum (1895) 29: Si enim mentiendo a morte corporis fratrem
S€IVO, mortem animae mihi infero; quo periculo enim totius mundi quantum
ad me mentiri non deberem. ’

' F. Bliemetzrieder, a. a. O. : Si ergo queris, quid faciendum sit, an prodere
debeas illum, qui queritur, ut pereat, tace; veritatem ibi occultare et alibi, ubi
expedit, non est peccatum. Christus quippe dicit : Multa habeo vobis dicere. —
Man vgl. auch Cod. Vat. Reg. lat. 223 fol. 61.

* Fol. 44v. — Man vgl. die Stelle auch bei Abaelard, Sic et Non, cap. 154
(SSL 178, 1602) ; in der zum Bereich des Hugo von St. Viktor gehérigen Summe
das Coc.1. lat. 208 (Seite 96) der Bibliothek von Monte Cassino, die hier insbesondere
?;Cg die das Schweigen anratenden Augustinussentenzen anhauft. Ferner kommt

Ztrat':ht die Summe des Cod. Bamberg. Patr. 136 fol. 87.

\ Vitry le Frangois, Cod. Nr. 18 fol. 44v.

F. Bliemetzrieder, a.a.Q., 101.



6 Der verfolgte Feind und das nichtgehaltene Versprechen

sich soeben dorthin begeben habe. Denn derselbe verdient, die Wahr-
heit nicht zu erfahren, sondern getiuscht zu werden; Du aber hast
aufrichtig geredet. Denn auch Christus hat oft so gesprochen, wie
wenn er sagte: « Ihr geht zu diesem Festtag hinauf, ich aber werde
nicht hinaufgehen », und doch ist er nachher hinaufgegangen. Denn
diejenigen, die fragten, waren es wert, daB sie nicht verstanden. Denn
er verstand es dahin, dafl er mit ihnen nicht hinaufgehen wiirde, und
doch wullite er beim Sagen, daB sie es anders verstehen wiirden .
Auch die Summa Sententiarum macht vor allem darauf aufmerksam,
daB man zugunsten eines andern zwar nicht liigen, wohl aber die
Wahrheit verheimlichen diirfe, so um z. B. den nicht zu verraten,
der zur Tétung gesucht werde . Sie weist aber auch auf einen neuen
Einwand gegen diese strenge Auffassung hin, der besagt: Wenn die
Meinung gut ist, ist auch die Handlung gut. Wer aber leugnet, jenen
gesehen zu haben, obgleich er ihn sah, tut dies in der guten Absicht,
ihn vom Tod zu befreien 3. Dem gegeniiber ist nun die Summa Senten-
tiarum nicht vollig entschieden. Sie gibt nur als mogliche die Antwort :
Es darf die Absicht nicht gut genannt werden, die nicht dem besseren
Wissen entspricht, mag sie auch gut gemeint (pia) sein 4. Denn damit
die Absicht gut sei, muf} sie gut gemeint (pia) und recht (recta) sein.
Die Barmherzigkeit ist eben keine Tugend ohne die Gerechtigkeit ®. Zur
Abschwichung wird dann obendrein noch hinzugefiigt, daB einige darauf
hinweisen, daBl nach der Behauptung einiger dies keine Siinde sei und

! Cod. Vat. Reg. lat. 223 fol. 61. — Anselmi Laudunensis et Radulfi fratris
eius sententias excerptas nunc primum in lucem edidit G. Lefévre in gymnasio
Laudunensi philosophiae professor. Mediolani Aulercorum (1895) 28 : Sciendum
est tamen, quia, si dixeris te vidisse eum divertentem aliquoversum, quorsum
tamen tunc non diverterit, sed alio tempore vidisti, etsi scias quaerentem sic
intelligere, quod modo diverterit, non peccas. Nam ille dignus est, quod verum
non intelligat, sed decipiatur; tu tamen fideliter locutus es. Nam et Christus
ita saepe locutus est, ut cum dixerit : « vos ascendite ad diem festum hunc, ego
autem non ascendam » etc., et tamen post ascendit. Digni erant, qui quaerebant,
ut non intelligerent. Ipse enim intelligebat, quod cum eis non ascenderet, et
tamen scivit, cum diceret, eos aliter intellecturos. — Wir finden dies wortlich
auch in der zum Bereich des Anselm von Laon gehorigen Summe des Cod. Paris.
Arsenal. lat. 93 fol. 193v.

? Tract. 4 c. 5 (SSL 176, 123 C).

3 Ebenda.

4 Die Isagoge Odonis gibt lediglich die Antwort : Ad quod dicimus, quod
bonam intentionem non facit affectus absque scientia. (4. Landgraf, Ecrits théo-
logiques de 1'école d’Abélard. [Spicilegium Sacrum Lovaniense. Fasc. 14], Louvain
[1934] 137).

5 Summa Sententiarum, a.a. O.



in der Theologie der Frithscholastik 7

Augustinus sich in solcher Form lediglich geduBert habe zum Abschrecken
um die Menschen von der Liige abzuschrecken 1.

Wie sonst bei Fragen, die die Liige betreffen, machen wir auch
hier die Wahrnehmung, dafl die Summe des Cod. Vat. lat. 1345 2 wort-
lich die gleichen Ausfiihrungen wie die Summa Sententiarum bringt,
nur mit dem Unterschied, daB in der Vatikanischen Summe das Quod
pro salute alterius non est mentiendum als Rubrik erscheint und dann
unter Angabe des Fundortes bei Augustinus der uns bereits an erster
Stelle vom Cod. Nr. 18 der Bibliothek von Vitry le Fran¢ois mitgeteilte
Text aufgefiihrt wird, von der die Summa Sententiarum nur ein Resumé
bietet. AuBerdem erscheint in der Vatikanischen Summe noch die
Sentenz : Idem [Augustinus] super epistolam ad Galathas: Falsum
dicere nichil licet, aliquando autem aliquid veri tacere utile est.

Gleiches sagen auch die Augustinussentenzen?® die Ivo von
Chartres ¢ und vor allem Gratian® auffithren. Gleiches rit der Lom-
barde in seinen Sentenzen® und nach dem Vorgang Gilberts de la
Porrée 7 auch in seinem Psalmenkommentar® TIhm schlieBen sich
hierin die kanonistische Summa Coloniensis ?, Benencasa !°, und z. B.
auch Magister Gandulphus! an. Die Sentenzenglosse des Cod. Vat.
Barb. lat. 608 fiigt dem noch die Marginale hinzu : Nullatenus enim,
ubi anima mea periclitari potest, pro commodo alicuius aliis mentiri
et nocere debemus !2.

! Ebenda (SSL 176, 123 D). 2 Fol. 121v.

% In psalmum 5 n. 7 (SSL 36, 85); Liber Contra mendacium ad Consentium,
C. 17 (SSL 40, 542).

4 Decretum, pars 12 c. 46 und 48 (SSL 164, 793), Panormia, lib. 8 c. 130
und 125 (SSL 161, 1336 und 1335).

5 Decretum, pars 2 Causa 22 q. 2 c. 14 und 15 (Ae. Friedberg, Corpus Iuris
Canonici, I, Leipzig [1879] 871 f.). Man vgl. auch noch Sentenzen aus dem Liber
De mendacio c. 6 (SSL 40, 494) bei Gratian, a.a.O. c.17 (de. Friedberg, a.a. 0., 872).

) .6 Sententiae, dist. 38 c. 1 (Quaracchi [1916] 721). Quistionen (Oxford,
Bibliotheca Bodleiana, Cod. Laud. Misc. 5 fol. 144v).

’ Psalmenkommentar (Cod. Vatic. Barb. lat. 486 fol. 13 und Cod. Paris.
Nat. lat. 439 fq. 7).

12 Zu Psalm. 5 (SSL 191, 98). 9 Cod. Bamberg. Can. 39 fol. 125.

x‘1 Cod. Bamberg. Can. 91 fol. 56v.

Sententiae, lib. 2 § 143 f. (J. de Walter, Magistri Gandulphi Bononiensis
Sel.ltentia.rum libri quatuor. Wien-Breslau [1924] 231). Man vgl. auch den ilteren
Tell‘ der Summe des Cod. Bamberg. Patr. 136 fol. 87. Die Quistionen des Cod.
Parls_. Nat. lat. 13582 schreiben noch (fol. 152) : Si interrogatus fueris a persecutore
de aliquo latente, taceas. Ipso vero mortem tibi intentante, si perfectus es, prius

€Xponas cervicem gladio quam mentiaris.
2 Fol. 100v.



8 Der verfolgte Feind und das nichtgehaltene Versprechen

Den Rat, in solchen Fillen zu schweigen, finden wir auch in der
Summa Parisiensis . Johannes Faventinus ? geht hier in der Kasuistik
noch weiter, in deren Verfolg Sicard von Cremona die Schwierigkeit,
daB von zwei Ubeln das geringere zu wihlen sei, damit 16st : Non
admittitur in diversis personis. Nullus enim tenetur subvenire proximo,
quando non potest sine peccato® Sowohl die Summa Decreti des
Clm. 16084 (fol. 3v) als auch das kanonistische Summenfragment « Boni
a Deo Patre» der gleichen Handschrift (fol. 76) bemerken ganz all-
gemein zur Frage, ob jemand eine liBliche Siinde begehen miisse um
eine schwere des Nichsten zu verhiiten : Ad hoc respondemus : Aliud
est preter culpam pati, aliud est penam peccando mereri. Primum
eligendum est gratia Christi, secundum vero minime. Omnibus modis
cavenda est culpa, quandoque ultro subeunda est pena. Vitandum est
peccatum non ob hoc, ne pena inferatur sed ne Deus offendatur.
Huguccio, der gewi3 strenge Ansichten hat, bemerkt :

Non dico, quin peccarem, si possem omnes vel aliquos iudeos vel
paganos solvere vel aliquos a morte defendere, immo forte in tali casu
mortale peccatum facerem et committerem propter talia. Sed dico,
quod non deberem facere, quia nullum peccatum debet quis facere,
nullum debet fieri, nullum peccatum est faciendum pro utilitate propria
vel alterius 4.

Auch der Cantor gibt in der Summa Abel noch den Rat, in unserem
Falle zu schweigen. Auf die weitere Frage, was zu tun sei, wenn nur
die Wahl zwischen meiner Liige und dem Tod des andern bleibt, ant-

1 Cod. Bamberg. Can. 36 fol. 72 : « De quibus arbitrantur ». Ex hoc capitulo
habetur, quia [pro] temporali vita alicuius perfecto mentiri non licet. Aliquando
etiam verum debet occultare christianus, numquam mentiri, ut puta, si nolens
prodere ad mortem quesitum veritatem occultabat. Econtra dicitur: uterque
reus est, et qui veritatem occultat et qui mendacium dicit. In XI etiam causa
dicitur, quoniam quicumque metu iudicis territus veritatem occultare, ubi necesse
est ipsum dici, aliud, ubi non est necesse ipsum dici, sed expedit ipsum taceri.
Ubi enim ad testimonium dicendum quis asciscitur, nec metu nec odio veritatem
occultare, ubi vero veritatem expedit taceri, utputa ubi non est necesse eam dici,
non est reus, si eam occultat. — Man vgl. hier auch die Dekretglosse des Cod.
Bamberg. Can. 13 fol. 154.

2 Cod. Bamberg. Can. 37 fol. 69v. — Man vgl. auch S. Kuttner, Kanonistische
Schuldlehre von Gratian bis auf die Dekretalen Gregors IX. Studie Terti. 64.
Citta del Vaticano (1935) 289. Johannes Faventinus setzt den Fall, daB der Ver-
folger schlau ist und aus meinem Schweigen auf die Anwesenheit des Verfolgten
schlieBt. Ahnlich, Summa Lipsiensis und Huguccio.

3 Cod. Bamberg. Can. 38 fol. 98v.

4 Cod. Bamberg. Can. 40 fol. 193.



in der Theologie der Friihscholastik 9

wortet er in der gleichen Summa Abel unter Bezugnahme auf
Augustinus : es werde sich niemals ereignen, daBl der allmichtige Gott
fiir die von ihm gewollte Rettung keinen andern Weg frei hitte als
Deine Liige .

Es sei hier sofort beigefiigt, daBl gerade dieser Fall dem Priposi-
tinus als AnlaB diente, sich iiber die perplexitas zu iuBern. Er setzt
namlich den Fall, daf3 einer, der einen andern sucht, um ihn zu téten,
einen Vollkommenen fragt und dieser nun weill, daB3, sobald er nach
dem Rat des hl. Augustinus schweigt, der andere versteht, daf} der
Gesuchte sich hier finde. Es ergiben sich also drei Moglichkeiten :
Entweder sagt er, dall der Gesuchte dort sei, verrit ihn damit und
siindigt ; oder er sagt, er sei nicht dort und liigt ; oder er schweigt und
handelt damit wieder gegen sein Gewissen, weil er meint, er wiirde
ihn auch mit seinem Schweigen verraten ®. Pripositinus weist nun
noch einen vierten Weg als mdglich auf, nimlich den Frager zum
besten zu haben und zu sagen : Meinst Du, da@ ich es Dir sagen wiirde,
wenn ich es wiiite. Damit wiirde er weder sagen, dall er es wiilte,
noch auch, dal3 er es nicht wiilte. Dafiir aber, dal3 es in einem solchen
Fall erlaubt sei, einen zum besten zu haben, beruft er sich auf eine
Origenessentenz .

Die anonyme u. a. von Pripositinus abhingige Summe des Cod.
Vat. lat. 10754 referiert diesen Vorschlag des Pripositinus als die
Ansicht einiger, allerdings mit Anderung und der Verschirfung, daB
man in einer solchen Lage dem Fragesteller in der von Pripositinus
geschilderten Form ausweichen (eludere) miisse. Der Verfasser der
Summe selber meint, man kénne sowohl schweigen als ausweichen

) ! Cod. Brug. lat. 228 fol. 102. Gleiches findet man auch in der aus einem
alteren Bestand stammenden Abhandlung iiber die Liige im Cod. Bamberg.
PaFr_ 136 fol. 87. Dem Wesen nach das Gleiche liest man noch bei Gaufrid von
Poitiers : Ad hoc dicit magister, quod positio est impossibilis. Tamen videtur,
quod, si caritatem habet, numquam perplexus erit, et quid facere debeat, bene
€1 Conscientia dictabit. Unde Joannes: unctio docebit vos de omnibus (Cod. Paris.
Nat. lat. 15747 fol. 55v).
: Summe (Cod. Erlangen. lat. 353 fol. 27v).

Summe (Cod. Erlangen. lat. 353 fol. 28) : Quod autem obicitur de viro
perfecto, dicimus, quod non oportet eum perdere nec mentiri nec tacere, sed
pf)test illudere ei et dicere : credis, quod, si ego scirem, ego tibi dicerem ? Et sic
dicendo non diceret se scire mec diceret se nescire. Non enim, qui dicit: si
So[crates] esset asinus, So[crates] esset irrationalis, dicit So[cratem] esse asinum,
Dec negat. Quod autem sine peccato possumus alicui illudere, docet Origines
1°F1“3n5 de perverso : Quodsi ingesserit se et provocabit nos dicere, quod est
minus, agentem recte non oportet audire, ei prudenter illudere debemus.



10 Der verfolgte Feind und das nichtgehaltene Versprechen

und wire, wenn der Fragesteller damit erfiihre, daB3 der Gesuchte dort
sei, frei von Siinde, wenn auch aus seinem Schweigen jene Siinde [des
Mordes] folgte ; und dies, weil er keine Schuld an ihr triige'.

Petrus von Capua sollte, wie wir noch sehen werden, mit der
gleichen Schwierigkeit zu kdmpfen haben.

Hier ist dann auch Radulphus Ardens einzureihen, der in seinem
Speculum universale vom Vollkommenen in einem solchen Fall fordert,
daB er entweder schweigen oder mit einem modalen Satz den Frager
tduschen solle. So kénnte ich nach dem zur T6tung Gesuchten befragt
antworten : « Ich weiB ihn nicht », indem ich noch hinzudichte : fiir
Euch. Hierin finde sich keine duplicitas, denn es geschehe nicht, um
zu schaden, sondern um beiden, dem Suchenden wie dem Gesuchten
recht zu raten. Zudem finde sich diese Art zu reden auch in der
Heiligen Schrift 2.

1 Fol. 26 : Ad hoc dicunt quidam, quod debet eum eludere dicens : credis,
quod, si scirem eum, tibi dicerem. Sed esto, quod perpendat eum ibi esse, taceat
vel eludat, et si aliter intelligat eum ibi esse, immunis est a peccato, licet ex taci-
turnitate illa sequatur illud peccatum, quia iste non fuit in culpa.

2 Cod. Vat. lat. 1175 fol. 320 : Hic autem [320v] sciendum, quoniam perfecto
non licet mentiri nec etiam pro temporali alicuius vita servanda, ne, dum cupit
servare alterius animam, perdat suam. Licet ei verum tacere vel modali propo-
sitione eum, qui cupit nocere, deludere. Ut, si querat quis hominem ad occi-
dendum, possum respondere : nescio eum, « vobis» modum vel apponendo vel
subintelligendo. Nec est in hoc dupplicitas, quoniam non fit ad nocendum, sed
ad consulendum utrique, et ei, qui cupit nocere, et ei, cui cupit nocere. Hiis
autem loquendi modus sepius in Sacra Scriptura reperitur, ut, Domine, quem
tu perfecisti, destruxerunt, subaudis: opinione. Et: morieris tu et non vives,
subaudis : si non fleveris. Et illud : XL dies et Ninive subvertetur, subaudis :
nisi penituerit. Sane legimus, quod Tagathensis episcopus et re et nomine firmus
occultaverit apud se quidem reum fugientem. Quem cum prodere non vellet,
adducitur ad regem infidelem. Et interrogatus, quare non proderet reum fugi-
tivum, respondit : christianus sum. Non licet michi prodere quemquam nec
mentiri. Cumque minaretur ei mortem, respondit: paratus sum mori potius
quam mentiar, vel quod hominem ad mortem prodam. Cuius fidem et constan-
tiam ammiratus infidelis eum dimisit et propter eum reum pepercit.

Dieses letzte Beispiel finden wir mit anderen Worten auch von dem ilteren
Teil der Summe des Cod. Bamberg. Patr. 136 (fol. 87) berichtet. In starker Ver-
wandtschaft mit dem Wortlaut dieser Summe findet es sich auch im Liber de
vitiis et virtutibus des Cod. Vat. Reg. lat. 150 fol. 142v. Auch Odo Rigaldi weist
in seinem Sentenzenkommentar (zu 3 dist. 38 — Briissel, Bibliotheque Royale
de Belgique, Cod. lat. 11614 [1512] fol. 176) noch anerkennend darauf hin. Allem
Anschein nach nehmen auch die fritheren Sentenzen des Cod. Paris. Nat. lat. 14883
darauf Bezug, wenn sie auf fol. 121 sagen : Laudat Augustinus quendam, a quo
querentes hominem interficere non potuerunt aliud extorquere nisi hoc : Sicut
non licet michi hominem perdere, ita nec mentiri.



in der Theologie der Friihscholastik 11

Wie wir aus Zitaten wissen !, hat auch Petrus von Corbeil diese
Ansicht, daB der einzig mdgliche Ausweg in einem solchen Fall das
Ausweichen mit etwas Doppelsinnigem sei, kriftig vertreten. Tat-
sichlich finden wir dann in den Langton’schen Quistionen des Cod.
Vat. lat. 4297 mit Entschiedenheit die Unmoéglichkeit betont, daB
jemals nur die Wahl zwischen Liige und Verrat bleiben kénne. Possem
enim uti ambiguis et multiplicibus locutionibus et multimodas cautelas
apponere 2. In den Quistionen des Cod. Paris. Nat. lat. 14556 heiB3t
es ebenfalls : Dicimus, quod impossibilis est positio illa, quia impos-
sibile, quin possit proferre aliquam locutionem, qua non prodetur
aliquis ad mortem 2.

Bereits in dem um 1180 entstandenen kanonistischen Summen-
fragment « Boni a Deo Patre » des Clm. 16084 wird die Ansicht einiger
aufgefithrt und ihr nicht direkt widersprochen, dal man zwar nicht
liigen diirfe, damit ein anderer vom zeitlichen Tod freikime ; wenn
dies aber einer im guten Eifer getan hitte, dann wiirde er eher gelobt
als beschuldigt . Hiebei sind allerdings, als ob es sich um eine An-
gelegenheit des bloBen positiven Rechtes handelte, rein kanonistische
Griinde fiir diese Stellungnahme malgebend gewesen. Auch Sicard
von Cremona erwihnt, dal nach einigen es dem Unvollkommenen
erlaubt sei, fiir das Heil eines anderen zu liigen. Er selber hilt es frei-
lich fiir sicherer, zu schweigen, als gegen sein Gewissen anzugehen 5.
Huguccio stimmt aber dafiir, daf die Liige zur Rettung eines andern

! Summa Bambergensis (Cod. Bamberg. Can. 42 fol. 112) : Secundum ergo
Augustinum non debet mentiri, sed potius tacere. Sed quid, si ex taciturnitate
pPresumat invasor, quod querit. Episcopus Cenonensis dicebat, quod debet eum
decipere prudenter per equivocationem vel alio modo, et talis non decipit nec
ledit, sed potius prodest, nam non videtur esse in dolo, qui fraudem excludit. —
D.ﬂ' Dekretapparat « Ecce vicit leo » schreibt : alii sicut Senonensis archiepiscopus
dicunt, quod per equivocationem debet eum decipere. Man vgl. S. Kuliner,
Repertorium der Kanonistik (1140-123%). Prodromus corporis glossarum. I. Citta
del Vaticano (1937) 60. — Uber die Stellungnahme der Kanonistik vgl. man
S. Kuttney, Kanonistische Schuldlehre von Gratian bis auf die Dekretalen

Greg(;fﬁp IX. Studi e Testi. Citta del Vaticano (1935) 61, Anm. 3 und 288 fi.
ol. 86.

* Fol. 262y,

* Fol. 76 : Quidam dicunt, quod non debet mentiri, ut alius liberetur a morte
temporali. Si tamen bono zelo quis fecerit, magis laudatur quam culpatur, sicut
ha}_;)es simile in causa XXX de quodam, cum inquisitus esset Dominus papa,
qui filium suum dum deferret ad baptismum, vidit eum quasi iam mori et ipsemet
baptl‘zavit eum, respondit eum laudabiliter fecisse, quamvis tamen hoc fieri non
debmf"SEt- (Ebenso die Summa Decreti der gleichen Handschrift fol. 8v.)

* Cod. Bamberg. Can. 38 fol. 58v.



12 Der verfolgte Feind und das nichtgehaltene Versprechen

fiir den Vollkommenen schwer siindhaft sei; denn wire sie nur eine
laBliche Siinde, dann wiirde er damit nicht seine Seele téten!. Trotz-
dem bekennt Huguccio, wie wir bereits oben sahen 2, daB} er tatsdchlich,
wenn er damit die Bekehrung von Juden und Heiden erreichen konnte,
vielleicht die schwere Siinde einer Liige auf sich nehmen wiirde. All
dies zeigt, daB praktische Erwigungen in diesem Falle so dringend
wurden, dal man sich ihnen trotz aller prinzipiellen Erwidgungen nicht
verschlieBen konnte.

Uns interessiert nun vor allem, wer diejenigen sein konnten, von
denen Sicard von Cremona berichtet, daB sie es fiir erlaubt hielten,
zur Rettung eines andern zu ligen. Nach Sicards Bericht — dies sei
ausdriicklich wiederholt — soll es nur fiir die Unvollkommenen zuge-
standen werden.

Eine Glosse, die die kanonistische Summa Lipsiensis iibermittelt,
berichtet, da3 Gandulphus hier zu vermitteln versuchte, und fiir den
Fall, daBl der Verfolger klug genug sei, aus dem Schweigen auf die
Anwesenheit des Verfolgten zu schlieBen, den Befragten sogar fiir
verpflichtet hielt, die Liige als geringeres Ubel zu wihlen 3.

Die allerdings spite Summa Bambergensis gibt uns noch wich-
tigeren AufschluB3, da sie mitteilt : Cantor dicebat, quod bene potest
quis mentiri pro vita alicuius conservanda. Unde dicebat «occiditur
[animal] », id est leditur per peccatum veniale . Die Sentenzen des
Cod. Paris. Nat. lat. 14883 schreiben noch ausfiihrlicher in einem Ab-
schnitt, an dessen Rand auf den Cantor verwiesen wird :

Si mentior habens oculum tantummodo ad temporalem vitam huius
salvandam, pecco non mortaliter, sed venialiter. Si vero mentior, ut liberem
animam volentis interficere a morte spirituali et similiter animam inter-
ficiendi, scilicet sciens, quod sit in mortali peccato, et ut salvem vitam
eius temporalem, quo scilicet spatium habeat penitendi, et ut mee con-
scientie remurmurationem auferam, quam in futurum timeo, nisi mentiar
pro illo salvando, non solum non pecco, sed et mereor. Et in hoc solvit
Cantor Augustinum asserentem, {quod) pro nullius temporali vita salvanda
esse mentiendum, scilicet non est mentiendum pro illa sola servanda 8.

1 Cod. Bamberg. Can. 40 fol. 193. Die weiteren Ausfiihrungen Huguccios
zu diesem Problem bringen wir dort, wo wir uns mit der Liige des Vollkommenen
beschiftigen.

2 Man vgl. S. 8 Anm. 4.

3 Man vgl. S. Kuttner, Kanonistische Schuldlehre, 290, Anm. 2.

4 Cod. Bamberg. Can. 42 fol. 101.

5 Fol. 121.



in der Theologie der Frithscholastik 13

In der Summa de sacramentis et anime consiliis des Petrus Cantor
suchen wir nun vergeblich nach einer entsprechenden Abhandlung. In
der Summa Abel trigt er sogar, wie wir bereits vermerkten, eine ent-
gegengesetzte Ansicht vor. Aber in seinem Kommentar zum Johannes-
brief ist diese Lehre mit aller Entschiedenheit als im Naturrecht ver-
ankert dargestellt. Man liest nimlich zu Joh. 2, 21:

« Veritatem », que scilicet tenenda sit de fide scientibus, « quoniam
omne mendacium » id est nullum mendacium a Christo «est » vel fide eius.

Ergo omne mendacium peccatum est. — Solutio : Mendacium hic dicitur
a menda. Est ergo mendacium omne opus devium a vero, quo scilicet
homo mendam reatus contrahit. — Sed nonne mentiar, ut liberetur proxi-

mus ab homicidio ? Ita quidem, quia huiusmodi opus non est contra
verum esse. Dictat ergo ius naturale sic faciendum. Quid ergo est, quod
Augustinus dicit huiusmodi mendacium esse peccatum veniale in perfectis.
Perfectos vero dicit in tali casu simulare debere. — Solutio, quia non omne
mendacium peccatum est, sed tale, quod dicitur contra mentem, contra
scilicet, quod dictat alicui mens sua. Et huiusmodi dicit Augustinus esse
peccatum. Dicitur etiam mendacium falsum, quod, si dicatur non cum
intentione fallendi proximum, sed potius ad commodum eius, a vero non
discordat, quia opus bonum est et approbabile 1.

Es ist also hier die Unterscheidung zwischen contra scientiam und
conlra conscientiam loqui, die man sonst nur zur Reinigung Jakobs von
der Liige anzuwenden wagte, benutzt, um auch in unserm Fall die
Notliige zu rechtfertigen. Es zeigt sich zugleich hier erweitert, was
bereits die Pseudo-Poitiers-Glosse angedeutet hatte, da sie sagte: In
his, que pro salute [92] fiunt vel ioco, non videtur intentio esse fallendi,
que [Ms. hat qui] criminalibus imputatur, sed sicut dicimus, larga
nominis acceptio est 2.

Bei diesen Aufstellungen war sich Petrus Cantor durchaus bewuBt,
daB er in Gegensatz zu Augustinus trat, und seine Miihe, diesen Gegen-
Satz auszugleichen, ist nicht sehr groB. So gibt er in seiner Erklirung
2u Psalm 5 die Ausfiihrungen des hl. Augustinus iiber die drei Arten
von Liige in jhrer ganzen Ausdehnung wieder, in denen auch die Scherz-
liige und gje Liige zugunsten eines andern nicht ganz von Schuld frei-
gesprochen wird. Zuletzt fithrt er auch das klassische Beispiel vom
entliechenen Schwert an und fragt im AnschluB daran:

Sed a simili, si michi deposuisti pecuniam, ut servarem, et repetas

€am, ut eas ad scortum vel ad hastiludium vel ad aleam vel huiusmodi

: Cod. Paris. Mazar. lat. 176 fol. 281v.
Cod. Paris. Nat. lat. 14423 fol. 91v f.



14 Der verfolgte Feind und das nichtgehaltene Versprechen

et hoc sciam, numquid debeo eam reddere ? Vel ubi est meta figenda et
in quibus ? Contra Augustinum egit beatus Laurentius dicens: da michi
triduum inducias et tesauros ecclesie tibi ostendo. Et statim erogavit illos
pauperibus ante triduum. Numquid criminaliter peccavit mentiens ? Hoc
etiam legitur in dialogo Gregorii de monacho, qui, ut celaretur culpa
abbatis, qui eum scabello lesit, ait, scabello pedum me allisi !. — Solutio :
Quantumcumque sim perfectus, mentiri me volo pro vita corporali alicuius
tuenda, non dico, cum iuramento. Et hic potius consentio Laurentio et
pluribus aliis sanctis et m[artiribus] quam Augustino. — Sed nonne, quod
sit (?) contra mentem vel conscientiam ire, dupliciter exponitur, quia dicere
falsum, quod mens non dictat esse dicendum vel conscientia, istud quidem
mortale est ; dicere autem contra mentem aliquid, id est aliud quam credo
in mente esse verum, istud non semper edificat ad iehennam. — Nota
tamen, ne obviemus Augustino, quod in casu locutus est, in quo non licet
perfecto pro vita alicuius servanda mentiri, ut si credat ex illo mendacio
fieri scandalum. Verbi gratia, ut si sit religiosus et habeatur, qui mentitur,
vel pro fure manifesto et malefico, mentiatur 2.

Der Cantor bleibt sich, wie wir bereits an seiner Summa Abel sahen,
nicht in allen seinen Werken konsequent. Auch im Kommentar zum
Liber Sapientiae gibt er so zu, daB3 die Liige zugunsten eines andern,
wie diejenige der dgyptischen Hebammen, eine ldBliche Siinde ist 3.

Hier ist nun noch zu bemerken, dal der Kommentar zu den
kanonischen Briefen ebenso wie derjenige zum Liber Sapientiae im
Cod. Paris. Nat. lat. 15565, oder derjenige zu den Psalmen im Cod.
Paris. Nat. lat. 14427 dem Cantor zugeteilt, aber ihm nicht weniger
die Glosatura zu Job im Cod. Paris. Nat. lat. 15565 zugeschrieben wird.
Jedoch gerade in diesem letzteren Werk wird die Diskussion des Ver-
haltens des durch den Abt verwundeten Ménches einem magister, die
Behauptung aber, daB3 die Liige zur Rettung eines anderen gar keine
Siinde sei, gewissen nonnulli zugeschrieben *. Es 1Bt sich nicht ohne

! Die anonyme Summe des Cod. Vat. lat. 10754 versucht iibrigens diesen
Fall der Siind- und Liigenhaftigkeit zu entkleiden, da sie sagt: Sed potest dici
hoc non esse trahendum ad consequentiam et Sancti Spiritus revelatione factum.
Vel forte non fuit mentitus, quia et aliquando ceciderat et ad scabellum frontem
allixerat (fol. 73).

2 Zu Psalm 5 (Cod. Paris. Mazar. lat. 176 fol. 4).

3 Cod. Paris. Mazar. lat. 176 fol. 160v.

4 Cod. Paris. Mazar. lat. 178 fol. 24v: « Non loqui labia mea iniquitatem
nec lingua mea omne mendacium ». A mendacio est iniquitas et econverso, quia ab
[in)inquitate discordat, quicquid a veritate discrepat. Sed potius est mendacium
meditari quam loqui. Nam illud est studiose pravitatis, loqui vero plerumque
precipitationis. Vir igitur sanctus, perfectus, adherens veritati peribet se nec
studio nec precipitatione mentiri. Sed (?) omni (?) opere enim cavendum est
cmne mendacium, quamvis levioris sit culpe, si quis mentitur prestando bene-



in der Theologie der Frithscholastik 15

weiteres die Erwigung von der Hand weisen, daBB man aus diesem
Grund diese Glosatura dem Petrus Cantor absprechen miiite. Was
uns aber berechtigt dies nicht zu tun, sind die Widerspriiche, die wir
auch sonst zwischen Werken des Cantors festgestellt haben.

Was hier die Lehre des Cantors ist, kénnen wir auch aus Robert
Courson erfahren, der iibrigens unserem Casus umfangreiche Dar-
legungen widmet und es vor allem versucht, den Fall des Verfolgten
noch eindrucksvoller zu gestalten :

Es wird einer bei Dir zur Totung gesucht. Die Hischer fragen
Dich um Auskunft, und, wenn Du behauptest, er sei nicht bei Dir,
wollen sie Dir nicht glauben, auler Du beschworst es. Es scheint nun,
so sagt der Einwand weiter, dal Du es beschwoéren muBt, wenn Du so
einen retten kannst, der sonst getétet wird. Du weilt ndmlich — und
das ist die Verschirfung an dem Beispiel —, daBl er unbuBfertig ist
und dal3 er, wenn er so abscheidet, verdammt wird ; und Du bist ver-
pflichtet, mehr seine Seele als Deinen Korper zu lieben. Und Du
weilt auch, da8 Dir Dein Sinn befiehlt, dall Du jenen verborgen halten
mult, und Du weillt zugleich, daB Du dies nur durch den Eid tun
kannst. Also mufit Du eher schworen als jenen durch Schweigen oder
Nichtschworen verraten !.

Zu all dem bemerkt nun Courson: Wir halten mit dem Cantor
dafiir, da ich hundertmal eher liigen wiirde mit einem mendacium
dictr, non dicentis, als einen in den Tod verraten, den ich mit einer
einfachen Behauptung oder mit Beifiigung einer leichten Bekriftigung

ficium. Sed quia os, quod mentitur, occidit animam, hoc quoque mendacii genus
a perfectis omni (?) opere fugitur, ut nec etiam vita cuiusquam per eorum falla-
ciam defendatur, ne sue anime noceant, cum vitam aliene (vitam) prestant
carni. Hoc idem Augustinus Exo. 1°: « quorum conversatio iam in celis est»,
estimo non debere formare linguam circa veritatem et falsitatem exemplo obste-
tricum. Sed magister his non acquiescit, licet esset perfectissimus, cum heremita,
ut fratrem suum revocaret ad penitentiam, dixit se esse fornicarium, et monachus
se lesum scabello, ut tegeret culpam abbatis. Si enim taceret in tali casu vel
verum diceret et interficeretur, qui querebatur, peniteret, quia quodammodo
Occasionem prebuit homicidii. Ergo libertas (!) liberandi eum a morte meritoria
fuit, si forte veniale perfecto. Et fuit opinio, quam [Ms. hat quod] dicunt Gregorius
et Augustinus sequitur. Nonnulli volunt asserere hoc genus mendacii non esse
Peéccatum, cum scriptum sit, quia edificavit eis domos Dominus. — Die Sentenzen
des Cod. Paris. Nat. lat. 14883 nennen Hieronymus als Quelle fiir das Beispiel
V;’m_ Eremiten. Man vgl. fol. 121 : Jeronimus laudat heremitam mentitum, quod
per;lt‘:&tgs esset, in consolationem fratris sui fornicatione lapsi, egitque partem

‘:ntle proillo. Hoc, ut ait idem Jeronimus, est vere animam pro fratre ponere.

Cod. Brug. lat. 247 fol. 85v.



16 Der verfolgte Feind und das nichtgehaltene Versprechen

vom Tode befreien koénnte. Doch rit der Cantor von einem Gebrauch
des Eides fiir diesen Fall ab, weil daraus das schlimmste Argernis ent-
stehen konntel.

So spricht Courson in einem Kontext, der de perplexitate handelt.
Wo er nun ausdriicklich von der Liige spricht, geht er dem Problem
noch genauer nach. Zum Ausgangspunkt nimmt er hier einen Augustinus-
text, der fiir die Liige eine Falschheit contra conscientiam fordert. Das
erscheine als gleichbedeutend mit der Aufstellung : Liige ist in einem
nur, wenn er gegen sein Gewissen spricht. Wer also immer seinem
Gewissen entsprechend, d. h. wie ihm sein Gewissen befiehlt, redet,
liigt nicht. Nun redet aber jener Weise, bei dem einer zur Totung
gesucht wird, nicht gegen sein Gewissen, wenn er dem suchenden
Héascher auf seine Frage sagt: Jener ist nicht hier, sondern in der
Kirche, und dies, weil ihm sein Gewissen und sein abwigendes Urteil
so raten. Wer also so redet, liigt nicht. Also kann er, selbst wenn
er ein Vollkommener wire, ihm erlaubter Weise Falsches sagen, wenn
er nur nicht wider sein Gewissen redet. Dem stehe aber nun die
Augustinussentenz entgegen, daB den Gerechten nicht Falsches zu
sagen, sondern lediglich die Wahrheit zu verschweigen gestattet sei,
so dall man, wenn man einen nicht zur Toétung verraten wolle, die
Wahrheit zu verschweigen habe. Hieraus ergebe sich also offenbar,
daBl man in einem solchen Fall schweigen solle. — Hiegegen spreche
wieder, daBB dem Gerechten sein Gewissen befehle, er diirfe nicht
schweigen, wo sich aus dem Schweigen die Gelegenheit ergebe, nach
dem zu Toétenden zu suchen. Da er somit sicher wei3, daB@ sein
Schweigen jemandem zur Ursache des Todes werde, wo dieser durch
ein Wortchen gerettet werden konnte, darum muB er seinem Gewissen
folgen, weil alles, was gegen das Gewissen geschieht, Bausteine fiir die
Holle beibringt 2.

Ein weiterer Fall, den Courson vorfiihrt: Jener Gerechte weil3,
daB, mag er nun an einer solchen Stelle die Wahrheit sagen oder ver-
schweigen, sofort ein ganz schwerer Verbrecher, um den man auf der

1 Summe (Cod. Brug. lat. 247 fol. 85v): Solutio: Dicimus cum Cantore,
quod centies prius mentirer mendacio dicti, non dicentis, quam proderem aliquem
ad mortem, quem possem simplici assertione vel levi adhibita confirmatione
a morte liberare. Sed sollemnitatem iuramenti non adhiberem, iurando scilicet
occidendum non esse hic, quia inde exemplum pessimi scandali posset oriri. De
hoc tamen in tractatu de mendacio plenius dicemus.

2 Summe (Cod. Brug. lat. 247 fol. 88v).



in der Theologie der Frithscholastik 17

Suche ist, getotet werden wird. Er weil aber zugleich von demselben,
daB er bei seinem Entrinnen buBfertig und #duBerst gebessert wiirde.
Dem sei so. Wenn dieser nun stirbt, kommt er in die Holle. Ist es
da nicht ratsamer, Falsches zu sagen, womit man nur eine liBliche
Siinde begeht, als die Seele eines andern, wo man es in der Macht hat,
zugrunde gehen zu lassen und nicht zu retten ? ! Wollte man aber
sagen, es sei fiir jenen am besten zu schweigen, dann kommt der Ein-
wand : Der Hischer wird heftiger dringen und ihm sagen : Ist vielleicht
der Verbrecher hier drinnen ? Gib Antwort oder ich téte Dich. Er
mufl also entweder die Wahrheit abstreiten, oder schweigen und
sterben, oder die Wahrheit bekennen. Es stehe also fest, daB3 er mit
der Aussage der Wahrheit oder mit dem Schweigen sich zum Tode
ausliefert oder die Tétung des andern veranlaBt. Damit bleibe also
nur iibrig, daB er die Wahrheit ableugne und Falsches sage ; denn mit
der Behauptung der Wahrheit habe er ein MiBverdienst. Somit erwerbe
€r sich in einem solchen Fall mit der Ableugnung der Wahrheit ein
Verdienst 2.

Ein weiterer Gesichtspunkt: Angenommen, er sagt: Jener ist
Nicht bei mir. Dies tut er ex caritate und aus mildherziger Meinung,
Ndmlich um den Nichsten zu retten. Er verdient also damit und begeht
damit weder eine liBliche, noch eine Todsiinde. Damit erscheine, dal3
ein Werk, das Liige ist, in einem Fall verdienstlich sei. Davon nimmt
Nun eine Schwierigkeit ihren Ausgangspunkt, die fragt, ob einer, sei
€r nun vollkommen oder unvollkommen, in einem solchen Fall, um
der Befreiung des zur Totung Gesuchten willen, beschwéren miisse,
daB die Sache sich so verhalte, wenn er ihn anders nicht befreien kénne.
Wenn dem so ist, begeht er wissentlich einen Meineid, weil die Eide
SO zu nehmen sind, wie sie der versteht, dem man sie schwort. Jener
H':"ischer nun, dem man den Eid schwort, versteht dahin, daB der
Dieb nicht dort sei, was man mit einem Eid erhirtet, obwohl man weiB,

a8 es falsch ist. Da man somit einen Meineid begeht, slindigt man
schwer, um ejnen andern zu retten .

In seiney Liosung macht nun Robert unter Bezugnahme auf

Augustinus vor allem darauf aufmerksam, daB fiir die Liige nicht die

ZWeit; SUm.I.ne. (Cod. Brug. lat. 247 fol. 88v). Man findet den Casus auch in den
i Quistionen des Cod. Erlangen. lat. fol. 67.
\ gumme (Cod. Brug. lat. 247 fol. 88v).
Umme (Cod. Brug. lat. 247 fol 88v).

Divus Thomgqg



18 Der verfolgte Feind und das nichtgehaltene Versprechen

Falschheit des Gesagten, sondern diejenige des Sagenden ausschlag-
gebend ist, wie z. B. wenn jemand wider das redet, was ihm sein Sinn
zu sagen befiehlt, sei es nun wahr oder falsch, dann liigt er, wenn er
dabei die Absicht, zu tiuschen hat. Nur auf diese trifft die Definition
der Liige zu, nicht aber auf die Scherzliige oder auf die Liige aus Wohl-
wollen oder um des Vorteiles des andern willen, wenn sie nicht Tduschung
beabsichtigt !.

Er kennt daneben aber noch eine zweite Art, in der man von Liige
redet : Man spricht ferner von Liige, wenn einer wider das redet, was
in seinem Sinne s, ich sage nicht : wider das, was sein Sinn fihlt,
sondern wider das, was wahr ist, wie z. B. wenn er weil}, daB3 etwas
wahr ist, und er das Gegenteil davon sagt. Dies ist eine uneigentliche
Bezeichnung, und ihr entsprechend ist Liige identisch mit dem dialek-
tisch Falschen. Dem entsprechend wird liigen #dquivok genommen,
niamlich fiir « sprechen wider das, was man nach dem rechten Gewissen
sagen sollte » und fiir « Falsches sagen ». Wer in der ersten Weise zum
Zweck der Tiduschung liigt, begeht eine Todsiinde. Nicht aber jeder,
der in der zweiten Weise liigt, begeht eine Todsiinde ®.

Man sieht, daB hier Robert Courson die ganz strenge Ansicht ver-
tritt, nach der Liige im eigentlichen Sinn notwendig Todsiinde ist, nim-
lich die Aussage von etwas Falschem wider das Urteil des Gewissens,
in der Absicht zu tiduschen. Dazu gehort aber nach seiner Lehre vor
allem nicht die Scherzliige noch die Liige in der Absicht, einem andern
zu niitzen. Vielmehr, wer um des Scherzes willen oder um einem andern
zu niitzen, nicht aber um zu tiduschen, Falsches sagt, begeht nur eine

! Summe (Cod. Brug. lat. 247 fol. 88v) : Solutio : Ad intelligentiam predic-
torum nota, quod, sicut dicitur ab Augustino, mendacium non dicitur a falsitate
dicti, sed dicentis. Verbi gratia: Quando quis loquitur contra id, quod animus
dictat ei dicendum esse, sive illud sit verum sive falsum, dummodo intendat
fallere, ille mentitur et tali tantum mendacio convenit predicta mendacii [fol. 89]
descriptio, quia non convenit iocoso mendacio vel illi, quod fit causa benignitatis
vel commodi alicuius preter omnem deceptionem. — Dies findet sich teilweise
wortlich auch in den zweiten Quistionen des Cod. Erlangen. lat. 353 fol. 67v.

? Summe (Cod. Brug. lat. 247 fol. 89) : Item, mendacium dicitur, quando
aliquis loquitur contra id, quod est in mente, non dico: contra id, quod sentit
mens, sed : contra id, quod est verum ; verbi gratia, cum sciat aliquid esse verum
et dicat contrarium. Et hec est impropria acceptio in hac facultate, et secundum
hoc idem est mendacium, quod falsum dyaleticum, et secundum hoc mentiri
equivocum sumitur, scilicet pro loqui contra id, quod recta conscientia iudicat
esse dicendum, et pro dicere falsum. Qui primo modo mentitur ad hoc, ut fallat,
mortaliter peccat. Sed non quicumque secundo modo mentitur, peccat morta-
liter. — Ebenso in den zweiten Quistionen des Cod. Erlangen. lat. 353 fol. 67v.



in der Theologie der Friihscholastik 19

liBliche Siinde. Und da das Falsche nichts ist, geht jeder, der das
Wahre, das ist, unterliBt und dazu iiberschwenkt, Falsches zu sagen,
zu dem iiber, was nicht ist!.

Warum Robert in diesen Fillen doch noch eine liBliche Siinde
annimmt, setze ich an anderer Stelle auseinander. Hier interessiert
uns nur noch, was er in unserm besonderen Fall des verfolgten Feindes
Zu tun rit. Er betont betreff desjenigen, bei dem einer zur Totung
gesucht wird, mag er nun vollkommen sein oder nicht, daB er seinem
Gewissen, wenn dieses nur iiberlegt ist, folgen muB. Ein solcher hat
S0 z. B. alle Umstinde in Betracht zu ziehen und, ob er den vom Tod
Bedrohten durch die bloBe Behauptung von etwas Falschem befreien
kann, Ist dem so, dann sei es lobenswert, Falsches zu sagen, eher als
die Tétung des andern zuzulassen, und man solle deshalb auch nicht
von einer Liige im theologischen Sinne sprechen, denn er rede nicht
gegen sein Gewissen 2.

Wir sahen bereits, da3 Robert an einer anderen Stelle dem Petrus
Cantor die gleiche Ansicht zuweist, und unsere Untersuchung hat
diese Behauptung nur bestitigen konnen. Auffallend ist nun, daB
Robert im Folgenden wortlich die gleiche AuBerung, wie dem Cantor,
auch einem Odo zuschreibt, mit den Worten: Und dies war die Meinung
des Magisters Odo, der sagte : er wiirde hundertmal eher Falsches
Sagen als durch Schweigen oder auf andere Weise Gelegenheit dazu
geben, daB einer getotet werde, den er befreien kénne. Und es ist die
Annahme nicht unzulissig, daB einer zur Rettung eines andern Falsches
Sage und — liigen in diesem Sinne verstanden — liigen miisse. Es
Wire aber unpassend zu sagen, daB einer lége — liigen im andern Sinn
8€nommen —, weil im vorhin mitgeteilten Fall weder ein Vollkommener
Noch ein Unvollkommener wider sein Gewissen redet, wenn er sagt:

ol u11E S:_"“{me _(_Cod. Brug. lat. 247 fol. 89).: .Immo, si causa ioci dicat fals.urrf,
sit quicuomt alii, non ut fallat, tantum venialiter peccat. Et, cum falsum nichil
- Mque omittit verum, quod est, et transit ad falsum dicendum, transit

ad ]dz' quod non est.
o den?l?lmm? (Coq. Brug. lat. 247 fo_l. 89) : De illo_autem, apud quem queritur
Seanionrs S, sive sit perfectu§ sive 1r}1perfectus, dico, quod sequi debe.t con-
omnes gir Suam, d1.1mmodo discreta 51?:. Yerbi grati?.: Ipse debet considerare
Hotiom fal‘:lfmstantxas: et, utrum possit liberare occidendum per solam asser-
occidi, et SL. Quod si est..laudo, ut dicat falsum, priusquam permittat illum
' ©+ non propter hoc dicatur mentiri secundum theologum, quia non loquitur

cont T i
dos 1(':?1 Conscientiam. — Fast wortlich findet sich dies in den zweiten Quaistionen
°d. Erlangen. lat. 353 fol. 67v.



20 Der verfolgte Feind und das nichtgehaltene Versprechen

Jener ist nicht hier. Vielmehr steht eine solche Aussage im Einklang
mit seinem Gewissen !.

Die groBte Schwierigkeit macht hier natiirlich die klassische
Augustinusstelle, mit der sich Robert aber entschieden auseinandersetzt :

Sed quomodo salvemus Augustinum dicentem, quod perfectis non
convenit mentiri nec etiam pro temporali vita alicuius servanda, ne dum
alienam vitam servat, propriam perdat. — Ad hoc dicimus, quod facienda
est vis in hoc, quod dicit pro temporali vita, quia non licet perfectis pro
corpore alicuius servando vel pro vita temporali mentiri, id est dicere
falsum eo modo, quo ostendimus supra, quia sic mentiri sive dicere falsum
potest esse meritorium perfecto 2.

Der Text Roberts ist hier allem Anschein nach etwas verstiimmelt.
Wir finden die Sache ganz klar ausgesprochen in der textlich auf weite
Strecken iibereinstimmenden Quistion der zweiten Sammlung des Cod.
Erlangen. lat. 353, die sagt: Ad hoc dicimus, quod facienda est vis
in hoc, quod dicit pro temporali vita, id est habito respectu ad tempo-
ralem vitam tantum, ut sic caro contrahat eum tantum et non spiritus.
Imperfecto autem contingit mentiri habito respectu ad temporalem
vitam alicuius tantum 3. — Man findet diese Erklirung auch in der
Summe Gaufrids von Poitiers ¢ erwihnt.

Robert geht nun noch einen Schritt weiter und stimmt dafiir, daB
auch ein Vollkommener, wenn er so Falsches behauptet, dies unter
Beifiigung einer mifBigen Bekriftigung tun kann, in der Form: Ich
sage Euch fiir sicher: Der, den Ihr sucht, ist nicht hier®. Robert
mochte es aber nicht loben, wenn man dies mit einem Eid bekriftigen
wiirde, weil die Feierlichkeit des FEides fiir schlimmstes Argernis
Gelegenheit geben und andere zum Schworen geneigt und leichtfertig
machen koénnte .

! Summe (Cod. Brug. lat. 247 fol. 89) : Et hec fuit opinio magistri Odonis
dicentis se centies prius dicere falsum quam per taciturnitatem vel alio modo
dare occasionem occidendi aliquem, quem posset liberare. Nec est inconveniens
recipere aliquem debere dicere falsum et secundum illam acceptionem mentiri
ad hoc, ut alium salvet. Sed inconveniens esset dicere aliquem mentiri in alia
significatione, quia nec perfectus nec imperfectus in predicto articulo loquitur
contra conscientiam dicendo hoc falsum : ille non est hic, immo hoc dicere est
cum conscientia ipsius.

2 Summe (Cod. Brug. lat. 247 fol. 89 und Cod. Paris. Nat. lat. 3258 fol. 143).

3 Fol. 67v.

4 Cod. Paris. Nat. lat. 15747 fol. 55v.
5 Summe (Cod. Brug. lat. 247 fol. 89).
¢ Summe (Cod. Brug. lat. 247 fol. 89).



in der Theologie der Friihscholastik 21

Diese Ausfiihrungen werden dann durch eine Reihe von Beispielen
belegt 1. Es wird aber auch noch ein weiterer Casus gebracht, der fiir
den geschilderten Fall besondere Schwierigkeiten bereiten kénnte :
Angenommen : Du bist ein Vollkommener, derjenige, der gesucht wird,
ist vollig gerecht und der Dritte will ihn im Einklang mit den Gesetzen
toten und kann dies auch in verdienstlicher Weise tun. Was wirst
Du als Kleriker zu ihm sagen ? Wirst Du ihn richten ? Gewi3 nicht,
auBer Du wirest ein Laie und wiiltest, dafl er gerechter Weise sterben
miisse. Ich frage also: Wirst Du liigen, um jenen zu befreien, wo viel-
leicht sein ferneres Leben ihm zum Schaden wird ? Die Losung lautet :
Um Deinetwillen, nimlich damit Du nicht zur Ursache eines Todschlages
werdest, muB8t Du in einem solchen Fall liigen 2.

Ohne Zweifel geht die in Frage kommende Quistion der zweiten
Sammlung des Cod. Erlangen. lat. 353 mit Robert Courson. Wir konnten
bereits auf einige wichtige Stellen in diesem Zusammenhang hinweisen.
Bei Behandlung der perplexitas kommt sie noch einmal auf die Liige
zu sprechen und setzt den Fall, dal der von den zur T6tung bereiten
Hischern nach dem Verfolgten befragte Vollkommene im Gewissen
iiberzeugt ist, daBl sein Schweigen die Gelegenheit fiir die Totung des
andern sei. Dem stehe auf der andern Seite die Augustinussentenz
entgegen : perfecto non licet mentiri. Auch hier lautet die Losung :
Perfecto non licet mentiri, id est contra conscientiam suam dicere vel

1 Ebenda : Hoc autem, quod diximus, exemplis multis possumus roborare :
Quidam spiritu plenus Laudinus, cum duceretur coram eo latro, qui eum spolia-
verat, et quereretur ab illo, utrum ille esset latro, qui furatus erat sua, non
respondit eis, sed tacuit. Quod videntes apparitores illi volebant illum maleficum
statim suspendere. Sed sanctus statim hoc viso mentiens dixit: Non est ille,
qui me spoliavit, nam turpissimus fuit ille et iste est pulcher et procerus. Item
scolares magistri A. mentiti sunt matri sue tribus diebus post obitum suum
illum non fuisse mortuum, ne ipsa subito dolore moreretur, dicentes illum ad
archyepiscopum fuisse profectum. — Item quidam miles insanus discurrens per
Campaniam armatus omnes, quos superare potuit, interficiebat, nisi ei humagium
facerent. Unde plures mentiti sunt ei, ut effugerent. — Ein Beispiel von einem
Kranken, dessen Leben nur durch eine Liige geschont werden kann, berichtet
auch noch Richard Fishacre in seinem Sentenzenkommentar (zu 3 dist. 38 —
Cod. Vat. Ottob. lat. 294 fol. 255v).

. * Summe (Cod. Brug. lat. 247 fol. 89): Item adhuc obicitur de predicto
articulo : Sit, quod ille, qui queritur occidendus apud te perfectum, sit iustissimus,
et ille vult eum interficere secundum leges et meritorie potest eum interficere.
Q%ud dices tu, clericus, ei ? An iudicabis illum ? Certe non, nisi esses laicus
sciens illum debere iuste mori. Quero ergo, an mentieris, ut illum liberes, cum
forte amplior eius vita fiet ei in detrimentum ? — Solutio : Propter te, scilicet
ne fias causa homicidii, debes mentiri in tali casu.



22 Der verfolgte Feind und das nichtgehaltene Versprechen

contra id, quod iusta conscientia dictat ei dicendum. Et in hoc sensu
accipit Augustinus mentiri. Sed falsum dictum bene licet ei dicere,
ut in casu proposito, nec sic mentietur, et ita non erit perplexus inter
veniale et mortale ..

Ganz in der Nihe steht hier auch Gaufrid von Poitiers. Er betont,
daB das ire contra mentem, das gleichbedeutend ist mit handeln ent-
gegen dem, dessen Nichtgeschehen das Gewissen befiehlt, Liige im
eigentlichen Sinne sei. Augustinus habe dies im Auge gehabt, wo er
die Liige zur Rettung des Lebens eines andern verbot. Es scheine
namlich schwer zu sagen, daBB ein Priester oder Ménch eine Todsiinde
begehe, so oft er wissentlich etwas Falsches sage. Vielleicht meine
Augustinus das Gleiche, wo er bei der Aufzihlung von drei Liigenarten
sage, dal zwei Arten seien, in denen sich keine schwere Schuld finde 2.
Eine Aussage in diesem Sinn, nidmlich wider den Befehl des Gewissens,
daB man nicht so sagen diirfe, fillt nach Gaufrid mit dem uns bereits
aus Robert Courson bekannten mendacium dicenits zusammen, das
immer eine schwere Siinde darstelle3. Im gleichen Sinn sei « Liige »
auch in der Gregoriussentenz « Summopere cavendum est » zu nehmen *.

Die Annahme, daB man in einem Fall wie dem vom verfolgten
Feind ligen diirfe, scheint zu einer Erweiterung gedringt zu haben.
Wenn so die Sentenzenglosse des Cod. Paris. Mazar. lat. 758 zwar der
Meinung sich anschlieBt, daB das mendacium benignitatis eine schwerere
Siinde sei als die Scherzliige, so kann sie doch den Bericht nicht unter-
driicken : Von dem, der aus Wohlwollen liigt, sagen einige, daB er nicht
lige. Denn er sage das, was ihm sein Gewissen zu sagen befehle und
es sei somit nicht contra mentem, was (allein) die Liige ausmache 5.

Um nun das fernere Geschick dieser Richtung weiter zu verfolgen,
so sei sofort vermerkt, daB Stephan Langton in seinen Quistionen
gegen diese Ansicht ausdriicklich Stellung nimmt unter Hinweis darauf,
dall nach Augustinus jede Liige eine Siinde sei®. Auch Wilhelm von
Auxerre tritt mit groBer Entschiedenheit dieser Gruppe entgegen, wo
sie im Falle des verfolgten Feindes die Liige fiir erlaubt halten mdchte.
Er sagt, daB derjenige, der glaubt, in einem solchen Fall liigen zu

N

1 Fol. 77v.

2 Summe (Cod. Paris. Nat. lat. 15747 fol. 55v).
3 Ebenda.

4 Ebenda.

5 Zu 3 dist. 38 (fol. 134v).

6 Cod. Paris. Nat. lat. 14556 fol 262v.



in der Theologie der Friithscholastik 23

miissen, nicht ein homo spiritualis sei, der alles beurteilt und die Wahr-
heit in sich sieht. Ein solches Gewissen sei irrig und er miisse es ab-
legen'. Darum sei auch die Begriindung, jener handle nach seinem
Gewissen, falsch ; vielmehr tue er gegen das Gewissen, weil er gegen
das wahre Gewissen handle ; wie man auch von demjenigen, der urteile,
weill sei schwarz, sage, er urteile gegen das Sehen, weil er gegen das
gut disponierte Sehen urteile. Er handle auch deswegen gegen sein
Gewissen, weil er in seinem Gewissen das Gegenteil finden wiirde, wenn
er gut und nach Moglichkeit vergleichen wiirde 2.

Man sieht, wie hier wieder porretanische Ideen siegreich zum
Durchbruch kommen. Wilhelm meint dann auch ganz entschieden,
daB man in diesem Fall nicht liigen diirfe, und daBl auch das Argument
falsch sei, das sich darauf stiitze, dal man ja nicht die Tduschungs-
absicht habe. Denn man beabsichtige auch hier den Glauben zu er-
wecken, es sei etwas wahr, was falsch ist 3.

Dies gilt fiir den Vollkommenen. Wilhelm fiigt nun bei :

Imperfectus autem potest mentiri, qui non est ita separatus ab amore
mundanorum sicut perfectus. Unde secus est de imperfecto et perfecto 4.
Doch darf man dies nicht dahin verstehen wollen, als ob eine solche Liige
fiir den Unvollkommenen gar keine Siinde wéire. Vielmehr stellt Wilhelm
dafiir das allgemeine Prinzip auf, daB, nachdem die Unvollkommenen aus
Liebe zum zeitlichen Leben handeln, ihre Liige eine liBliche oder schwere

Siinde ist, je nachdem die dazu bestimmende Liebe zum zeitlichen Leben
laBlich oder schwer siindhaft ist 5.

Hugo a S. Charo geht hier insofern mit Wilhelm, als er betont,
dafl man ein hier sich zeigendes falsches Gewissen ablegen miisse. Er
betont aber auch, daB derjenige, der auf Grund eines solchen falschen
Gewissens liige, in diesem Falle nicht eine schwere Siinde begehe ©.

Auch Odo Rigaldi ist hier einzureihen, insofern er lehrt, dal3 wohl
nicht einem Vollkommenen, — fiir den es ja schwere Siinde wire —

: Ebenso in der Summe des Herbert von Auxerre (Cod. Vat. lat. 2674 fol. 93).
. gumma aurea, lib. 3 tract. 18 c. 1 q. 2 (fol. 216).
umma aurea, lib. 3 tract. 18 c. 1 q. 2 (fol. 216). Ebenso in der Summe
des Herbert von Auxerre (Cod. Vat. lat. 2674 fol. 93).
! Summa aurea, lib. 3 tract. 18 c. 1 q. 2 (fol. 216).
5 Ebenda.
o 6 Sentenzenkommentar, zu 3 dist. 38 (Leipzig, Universitétsbiblif)the'k,
od. lat. 573 fol. 196v) : Et si ponas aliquem perfectum, cui dictet conscientia,
anc debet mentiri potius quam permittat occidi hominem factum ad ymaginem
et similitudinem Dei, dicimus, quod conscientia erronea est et debet eam deponere,
non tamen, si manente conscientia mentiatur, in illo casu peccat mortaliter.



24 Der verfolgte Feind und das nichtgehaltene Versprechen

wohl aber einem Unvollkommenen es erlaubt, nicht aber geboten sei,
durch eine Liige an der Bekehrung eines Ungliubigen mitzuwirken !.
Doch darf auch hier seine spiter bei Gelegenheit der Erérterung der
zur Erhaltung der eigenen Keuschheit fiir den Unvollkommenen er-
laubten (conceditur) Liige gemachte Bemerkung nicht unbeachtet
bleiben : Es ist dies nicht so zu verstehen, als ob dann jene Liige keine
Siinde wire. Es heiBt so: es sei keine Siinde oder hére auf Siinde zu
sein im Vergleich zu derjenigen, zu deren Vermeidung es geschieht,
oder mit Riicksicht auf die Siinde, die es darstellte, wenn es freiwillig
geschihe 2.

Die Summe des Cod. Bamberg. Patr. 136 scheint auf den ersten
Anblick mit Petrus Cantor zu gehen, da sie behauptet : est mendacium
indolis, quod non est peccatum, ut si aliquis volens salvare alicuius
vitam dicat insequentibus eum: Non est hic homo, quem queritis.
Peccat tamen, ut aiunt, si sit perfectus®. Doch referiert sie, wie das
aiunt mahnt, hier lediglich die Meinung anderer. Sie selber falt ihre
Ansicht hinsichtlich der verschiedenen Arten der Liige, auch derjenigen
zur Rettung des Lebens eines andern, dahin zusammen : Dicitur autem,
quod viro perfecto non licet mentiri aliquo istorum modorum, imper-
fecto autem licet, quamvis veniale peccatum incurrat? Die Summe
tritt sodann, wenn auch nicht gerade mit #uBerster Energie, der
Forderung entgegen, daB ein Unvollkommener verpflichtet sei, eine
liBliche Siinde (darunter auch die Liige) zu begehen, um den Tod

1 Sentenzenkommentar, zu 3 dist. 38 (Briissel, Bibliothéque Royale de Bel-
gique, Cod. lat. 11614 [1512] fol. 175v) : Item, ponatur, quod alicui perfecto
firmiter dictet conscientia, quod potest per aliquod mendacium convertere infidelem
ad fidem. Numquid in hoc casu potest mentiri ? Videtur, quod sic, quia non
debet tantum bonum et maxime tantum honorem Domini sui dimittere pro parvo
malo suo. Ergo in hoc non peccat mortaliter. Ergo non omne mendacium est
mortale perfecto ... Ad aliud dicendum, quod non debet mentiri perfectus, ut
convertat infidelem. Et ad obiectum dicendum, quod potius de [fol. 176] beret
velle etiam aliquod malum pene, sed non malum culpe et maxime mortalis, que
non potest fieri ad honorem Domini sui nec debet dici parvum malum. Sed
numquid licet hoc imperfecto, qui non peccaret nisi venialiter. Dicendum, quod
non debet, id est non obligatur ad hoc ... — Die Summa Alexandrina betont
unter Berufung auf Augustinus hinsichtlich dieses Falles : quod nequaquam debet
mentiri etiam in hoc casu (Pars 2 q. 139 m. 5 — Koberger [1481]).

2 Sentenzenkommentar, zu 3 dist. 38 (Briissel, Bibliotheque Royale de Bel-
gique, Cod. lat. 11614 [1512] fol. 176).

3 Fol. 41v.

4 Fol. 42.



in der Theologie der Friihscholastik 25

(den eigenen und auch den eines andern) zu verhindern, nicht aber
auch der Vollkommene 1.

Auch Magister Martinus ist der Ansicht, daB es einem Unvoll-
kommenen erlaubt sei, zur Rettung des Lebens eines andern zu liigen,
nicht aber einem Vollkommenen. Seine Ausfithrungen lauten hier :

Item queritur, an aliquis debeat dimittere aliquod bonum vel peccare
venialiter, ne peccet proximus mortaliter. Quod probatur sic : Quod potest
facere homo sine peccato, pro vita alicuius facere debet. Ita dicit auctoritas.
Quod dicitur «sine peccato », intelligitur mortali. Ergo licet alicui peccare
venialiter, ne proximus suus peccet mortaliter. Item tenetur homo pre-
ponere vitam temporalem immunitati venialis peccati et vitam spiritualem
proximi immunitati venialis peccati. Ergo venialiter potest quis peccare,
ne proximus suus peccet mortaliter. Queritur ergo, an liceat alicui mentiri
pro vita alicuius servanda et ne ille qui querit alium ad occidendum, vel
virginem ad deflorandum, peccet mortaliter. ... Responsio: Augustinus
dicit : imperfectis licere mentiri pro vita alicuius servanda, perfectis autem
negat hoc licere. Inquit enim : perfectis non congruit mentiri nec etiam
pro temporali vita alicuius servanda, ut si quis non vult hominem perdere
ad mortem, verum taceat, non falsum dicat, ne pro corpore alterius animam
suam perdat 2.

Wenn hier ebenfalls das absque peccato zu verstehen wire fiir
absque peccato mortali, dann wire Martinus ein Vertreter der von der
Summe des Cod. Bamberg. Patr. 136 bekdmpften Ansicht, nach der
man verpflichtet wire, eine liBliche Siinde zu begehen, um den Nichsten
an einer Todslinde zu hindern: Wir lesen bei Martin wenigstens die
responsio :

1 Fol. 41v : Queritur, an debeat quis committere veniale, ut declinet mortem
corporis. Quod conceditur de imperfecto. De perfecto autem non conceditur
a pluribus. Ait enim Augustinus: Non committas veniale, ne alius declinet
mortale. Sed carior debet esse declinatio mortalis in altero quam salus propria
Corporis. Ergo non debet quis venialiter peccare, ut declinet mortem, maxime
S1 .sit perfectus. Quod concedimus. — Contra sic : Plus tenetur perfectus saluti
culuglibet quam imperfectus. Sed imperfectis licet venialiter peccare pro salute
alten_“s- Ergo et perfectis. — Instantia: Iste prelatus plus tenetur providere
saluti Subditorum quam ille subditus. Sed subditus tenetur hoc modo providere
ut ministratione mense et huiusmodi. Ergo et prelatus. — Quod etiam imperfecto
non llcea_\t Venialiter peccare pro salute corporis, videtur. Si enim aliqua pena
puljgatorla 8ravior est aliqua pena temporali et pro veniali redditur pena purga-
toria : ergo magis declinandum est veniale qualibet pena temporali. Ait tamen
magister M[anducator (?)] quod non quelibet pena purgatoria maior est qualibet
pena temporali. Et licet hoc alicubi dicatur, particulariter dicitur et non genera-
liter. Ait etiam, quod perfecto non licet mentiri vel in aliquo casu peccare veni-
aliter, nec etiam pro salute alicuius corporali.

* Quistionen (Cod. Paris. Nat. lat. 14556 fol. 338).



26 Der verfolgte Feind und das nichtgehaltene Versprechen

Vere debeo subire penam temporalem, ne proximus subeat eternam,
si possum absque peccato. Propter autem tria peccatum est vitandum :
quia in se malum est: unde : oderunt peccare boni virtutis amore ; quia
eo Dominus offenditur: unde Jacobus: in multis offendimus omnes ;
quoniam peccatum pena co{m)mit{t)tatur: unde : oderunt peccare mali
formidine pene 1.

Petrus von Capua nimmt dann die klassische Augustinussentenz zum
AnlaB, die akademische Frage aufzuwerfen, wie man denn annehmen
konne, daB ein Unvollkommener in solcher Lage liigen miisse, wo doch
Augustinus sage : Wenn jemand glaubt, da eine Gattung der Liige
nicht Siinde sei, tiuscht er sich selber. Denn damit miite jemand
in einem bestimmten Fall siindigen. Er wiirde also, wenn er dann
siindigt, nicht siindigen. Petrus von Capua verweist in seiner Ldsung
vor allem auf die Antwort einiger, nach welcher in einem solchen Falle
der Unvollkommene perplexus est inter mortale et veniale. Denn in
diesem Fall schweigen, wire Todsiinde, reden, liBliche Siinde. Da er
nun dazu verhalten ist, die Todsiinde zu meiden, ist er in diesem Fall
gehalten, ldBlich zu siindigen, und doch wird es ihm zur ldlichen Siinde
angerechnet, wie auch dem Teufel seine Siinde imputiert wird, obwohl
er sie nicht zu vermeiden vermag. Dagegen stehe aber nun die Schwierig-
keit, dal dann fiir den Vollkommenen etwas, ndmlich in solchem Fall
schweigen, nicht Siinde wire, was fiir den Unvollkommenen eine Siinde
bedeutete. Dies sei aber vollig unerfindlich, vielmehr pflege man das
Gegenteil zu finden, nimlich, daB} etwas fiir den Unvollkommenen
nicht Siinde sei, was fiir den Vollkommenen eine solche wire. Darum
gibt Petrus von Capua als mogliche Antwort : Falsches zu sagen sei
in einem solchen Fall fiir den Unvollkommenen erlaubt, d. h. es sei
fiir ihn keine schwere Siinde ; solches zu sagen habe er aber keinerlei
Verpflichtung. Dem Vollkommenen aber sei es nicht erlaubt, d. h.
fiir ihn bedeute es eine schwere Siinde 2.

Wir haben bereits auf den Vorschlag hingewiesen, den Pripositinus
fiir den erwihnten Fall macht. Hier sei lediglich noch vermerkt, da
nach seiner Ansicht die Liige zur Rettung eines andern auch fiir den
Vollkommenen blo8 eine liBliche Siinde ist, wenn auch eine belastendere,
wie fiir den Unvollkommenen. An Pripositinus kann man ferner
wiederum ganz deutlich sehen, daB die stérendste Schwierigkeit hier
lediglich aus der klassischen Augustinussentenz kommt, die er denn

1 Ebenda.
2 Summe (Clm. 14508 fol. 31v).



in der Theologie der Friithscholastik 27

in seinem Sinn dahin zu interpretieren versucht : Er mége nicht liigen,
auf daB er seine Seele nicht téte, d. i. er mdge nicht liigen, auf daB er
Gott nicht beleidige, der das Leben seiner Seele ist!; oder auf daB
er nicht allmihlich zum Tod seiner Seele abzweige 2.

Bis hieher sahen wir in der Hauptsache ein Ringen mit Augustinus,
dem sich in manchen zu kraB8 erscheinenden Fillen der sog. gesunde
Menschenverstand entgegenstemmen mochte. Eine feste Basis ist aber
bis jetzt noch nicht gefunden. Um die Gewinnung einer solchen sollte
sich Wilhelm von Auxerre besondere Verdienste erwerben. Er stellt
das allgemeine Prinzip auf, daB die Liige eine liflliche oder schwere
Stinde ist, je nachdem die sie diktierende Liebe zum zeitlichen Leben,
dem eigenen oder demjenigen des Nichsten, eine ldBlich oder schwer

1 Hier schiebt die Summe des Cod. Vat. lat. 10754 (fol. 73v) noch ein : Vel
large hic accipitur occidere animam, id est offendere eum, qui est vita anime
sue, sicut in precedenti capite accipit idem Augustinus dicens: Nec artificioos
mendacio nec simplici verbo oportet quemquam decipere, quia, quomodolibet
mentiatur quis, occidit animam, id est offendit Deum. — Die Summe des
Gaufrid von Poitiers zitiert diese Ansicht des Pripositinus in zustimmendem
Sinn (Cod. Paris. Nat. lat. 15747 fol. 55v).

? Summe (Cod. Erlangen. lat. 353 fol. 27v) : Die Schwierigkeit lautet ; Item
Augustinus : Si quis forte non velit ad istam visibilem mortem prodere, paratus
debet esse verum occultare, non falsum dicere, ut neque prodat neque mentiatur,
ne occidat animam suam pro corpore alterius. Ergo mentiri pro salute alicuius
est mortale peccatum. Sed si illud est mortale peccatum, quod mendacium erit,
quod non sit mortale peccatum. — Die Antwort lautet (ebenda): Quod IIIIte
obicitur, quod dicit Augustinus : Si quis etc. Augustinus ibi large accipit occidere
animam, videlicet pro offensa Dei. Et est sensus: non mentiatur, ne occidat
animam suam, id est non mentiatur, ne offendat Deum, qui est vita anime sue.
Vel ne per hoc pedetentim declinet ad mortem anime sue. Nam et Augustinus,
cum computet maledictum, quod fit ex facilitate vel temeritate inter venialia,
si tamen subiunxit: Quoniam scriptum est: Maledicti regnum Dei non conse-
quentur, non icirco hoc dixit, quod ipse velit ostendere per tale maledictum
regnum Dei perdere, alioquin non esset veniale, sed mortale peccatum ; sed
icirco hoc dixit, quia, dum talia maledicta non cavemus, facile maiora incurrimus.
Quod autem ita sit intelligendum, apparet ex eo, quod continuo subiunxit : Duo
vero sunt genera mendaciorum etc. Quidam enim dicunt hoc esse intelligendum
de perfecto viro: «Sed si quis forte» etc., cui mortale peccatum esse dicunt
Mentiri etiam pro aliquo, etiam pro salute alterius, et hoc dicunt ex eo, quod
Augustinus prius loquebatur de perfecto viro dicens : Ne quis arbitretur perfectum
et spiritualem hominem pro ista temporali vita, morte cuius sua vel alterius non
Occiditur anima, debere mentiri. Nobis autem non videtur, quod viro perfecto
Sit mortale peccatum mentiri pro salute alterius. Et quod dicit Augustinus:
NOI} debent mentiri pro salute alterius, verum est de quolibet. Set revera gravius
veniale videtur esse viro perfecto quam imperfecto. — Im wesentlichen findet
sich dies alles bis auf die Stellungnahme am SchluB auch in der Summe des Cod.
Vat. lat. 10754 fol. 73v.



28 Der verfolgte Feind und das nichtgehaltene Versprechen

siindhafte ist 1. Es erscheint ihm dabei als wenig wahrscheinlich, daf3
gerade ein Vollkommener im Fall des verfolgten Feindes aus einer
schwer siindhaften Liebe zum zeitlichen Leben siindige 2. Die Augustinus-
sentenz, nach der man auch fiir die Rettung des Lebens eines andern
nicht liigen diirfe, ne forte dum vitam alterius servat usw., deutet
er in dem Sinn, daB keiner liigen diirfe, damit er sich nicht der Gefahr
aussetze, schwer zu siindigen. Denn er wisse nicht, ob jene Liige eine
liBliche oder eine schwere Siinde sei, weil er nicht wisse, ob sie aus
einer laBlich oder aus einer schwer siindhaften Wurzel hervorgehe.
Man habe es somit hier nicht mit einer Behauptung des Augustinus
zu tun, daB einer mit einer solchen Liige seine Seele verliere, sondern
lediglich mit einem Bedenken®. Wilhelm betont auch im Sinn der
schon frither aufgetretenen augustinischen Tradition, daB ein Voll-
kommener nicht perplexus sein koénne (neque perplexitate absoluta
neque conditionali). Dann gibt er unter ausdriicklichem Hinweis auf
den Vorschlag des Pripositinus als seine Meinung, daB3 der Vollkommene
in einem solchen Fall weder schweigen noch verraten diirfe, sondern
die Hischer mit einem Scherz abfertigen solle, der Art: Glaubt Ihr,
ich wiirde es Euch sagen, wenn er hier wire. Oder er solle sagen nach
Art des hl. Bischofs, von dem Augustinus berichte : Ich kann weder
liilgen noch auch den Verriter machen .

! Summa aurea, lib. 3 tr. 18 ¢. 1 q. 2 (fol. 216). Ebenso Hugo a S. Charo,
Sentenzenkommentar, zu 3 dist. 38 (Cod. Lips. lat. 573 fol. 196) ; Johannes von
Treviso, Summe (Cod. Vat. lat. 1187 fol. 46v) ; Herbert von Auxerve, Summe (Cod.
Vat. lat. 2674 fol. 98); der dem Guerricus de S. Quintino zugeschriebene Sentenzen-
kommentar, zu 3 dist. 38 (Cod. Vat. lat. 691 fol. 118). — Das Grundsitzliche findet
sich auch in den anonymen Quistionen des Cod. Paris. Nat. lat. 3804 A fol. 104v.

2 Summa aurea, lib. 3 tr. 18 ¢. 1 q. 2 (fol. 216).

3 Summa aurea, lib. 3 tr. 18 ¢. 1 q. 2 (fol. 216). Ebenso Herbert von Auxerre,
Summe (Cod. Vat. lat. 2674 fol. 93) ; Johannes de Rupella, Summa de vitiis (Cod.
Vat. lat. 4293 fol. 56 f.). — Auf diese Ansicht verweisen auch die anonymen Glossen
des Cod. Paris. Nat. lat. 3804 A (fol. 105) : Dicunt quidam, quod perfectus, si men-
tiatur causa benignitatis, ut pro vita alicuius servanda, non peccat mortaliter, sed
venialiter ut imperfectus, sed a statu perfectionis cadit. Unde dicunt, quod aucto-
ritas Augustini intelligenda est sic : quod dicit Augustinus ipsum occidere animam
suam, [non] quia peccet mortaliter, sed quia in periculo ponit se — nescit enim,
an illud mendacium sit veniale vel mortale, quia nescit, an de radice veniali vel
mortali procedat. Ideo dicit in libro de mendacio omnino esse mendacium fugien-
dum eis; et etiam, quia posset esse occasio mortalis et retardare a contemplatione.

4 Summa aurea, lib. 3 tr. 18 c. 1 q. 2 (fol. 216v). Ebenso Hugo a S. Charo,
Sentenzenkommentar, zu 3 dist. 38 (Cod. Lips. lat. 573 fol. 196v) ; Johannes von
Treviso, Summe (Cod. Vat. lat. 1187 fol. 46v) ; Guerricus de S. Quintino, Sentenzen-
kommentar, zu 3 dist. 38 (Cod. Vat. lat. 691 fol. 118) ; Johannes de Rupella,
Summa de vitiis (Cod. Vat. lat. 4293 fol. 56).



in der Theologie der Friihscholastik 29

Wir haben bereits in den Anmerkungen darauf verwiesen, dal3
Hugo a S. Charo hier im Grundsitzlichen mit Wilhelm von Auxerre
geht. Das ne perdat animam suam der klassischen Augustinussentenz
erklirt er mit : id est ad perdendam animam se inclinet vel habilitet.
Similiter exponitur illa auctoritas: vitasti grandia, vide, ne obruaris
harena, id est multitudine venialium. Frequentia enim venialium indu-
citur quis de facili ad perpetrationem mortalis, per quod obruitur *.
Hierin schlieBt sich ihm die Sentenzenglosse des Cod. Paris. Nat.
lat. 3572 an?2.

Sobald mit einer Liige das zeitliche Leben erkauft werden soll,
bestimmt Odo Rigaldi, daB ein Vollkommener hier in die Enge getrieben
sagen solle : Ich weill, wo er ist, sage es aber nicht. Oder auch : Wenn
ich es wiiBte, wiirde ich es Euch nicht sagen® Werde auf ihn noch
weiterer Zwang ausgeiibt, dann gelte : Quicquid pro hac fide et humani-
tate fecerit, non solum non culpabile, sed et laudabile iudicatur secundum
Augustinum in libro de mendacio, qui ponit exemplum de quodam
episcopo Firmo nomine, qui sic fecit et bene *.

Jedenfalls fillt auf, daB Odo sich hier nicht von vornherein auf
den Boden eines unerschiitterlichen Prinzips stellt. Zudem findet man
bei ihm den uns bereits aus Huguccio bekannten Einwand: Ange-
nommen, es diktiert einem Vollkommenen mit Festigkeit sein Gewissen,
daB er mit einer Liige einen Ungliubigen zum Glauben bekehren kénne,
kann er in einem solchen Fall liigen ? Zur Antwort sagt Odo, daB ein
Vollkommener in einem solchen Fall eher ein malum poenae, niemals
aber das Ubel einer Siinde, am wenigsten einer Todsiinde wollen diirfe,
die nicht zur Ehre seines Herrn geschehen koénne. Betreff des Unvoll-
kommenen aber, der in diesem Fall nur liBlich siindigt, bemerkt Odo :
quod non debet, id est non obligatur ad hoc. Unde apostolus : Facia-
mus mala, ut veniant bona. Et licet illud sit parvum malum respectu
perfecti, tamen sonat quodammodo in honorationem Domini sui 5.

! Sentenzenkommentar, zu 3 dist. 38 (Cod. Lips. lat. 573 fol. 196v). Ebenso
im Sentenzenkommentar des Guerricus de S. Quintino, zu 3 dist. 38 (Cod. Vat.
lat. 691 fol. 118). Ahnlich lesen wir auch in der Paulinenglosse des Cod. Paris.
Nat. lat. 3572 (fol. 99) zum Kolosserbrief : « Prohibet ergo aliquando mentiri»,
id est dissuadet. Non enim venialia sunt in prohibitione. Prohibet autem mentiri
assidue, cum illud sit mortale.

? Fol. 104: Quod autem dicit Augustinus: «ne animam suam occidat»,
intellige per occasionem, nam sepe perfecti occasione venialis incidunt in mortale.

3 Sentenzenkommentar, zu 3 dist. 38 (Briissel, Bibliothéque Royale de Bel-
gique, Cod. lat. 11614 [1512] fol. 176).

¢ Ebenda. 5 A. a. O. (fol. 175v {.).



30 Der verfolgte Feind und das nichtgehaltene Versprechen

Im wesentlichen lassen sich in der Behandlung des Casus vom ver-
folgten Feind drei Gruppen feststellen : Die éltere rit an, dem fragenden
Hischer gegeniiber zu schweigen. Die zweite, die hauptsichlich durch
Pripositinus angeregt wurde, glaubt, gedringt durch die sich zu-
spitzende Fragestellung, darauf hinweisen zu sollen, daBl man sich und
dem Verfolgten immer noch mit einer zweideutigen Redewendung aus
der Verlegenheit helfen kénne. Die dritte endlich glaubt, fiir diesen
Fall die Erlaubtheit — die nicht ohne weiteres mit der Siindenlosigkeit
zusammenfillt — dieser Notliige proklamieren zu sollen. Merkwiirdig
ist, daB die Vertreter dieser letzten Richtung vor allem praktisch an-
gelegte Theologen, wie der Cantor und Courson, aber auch ein Mann
der porretanischen Richtung, Radulphus Ardens nimlich, sind. Ver-
wertet wird von ihnen, und dies ist nicht ohne Interesse, ein Argument
aus der Definition der Liige, daBl ndmlich hier wegen der mangelnden
Absicht zu tduschen und der bloBen Absicht zu helfen, von einer Liige
nicht mehr die Rede sein kénne. Auch die Definition der Liige als
contra mentem loqui (mens = moralisches Gewissen) wird nutzbar
gemacht. Das Problem spitzt sich sodann hier sogar bis zur Frage zu,
ob ein Unvollkommener im genannten Falle liigen miisse. Und Gan-
dulphus stimmt in einem bestimmten Fall sogar ganz allgemein fiir
die Verpflichtung zu dieser Notliige. Weniger von Bedeutung dagegen
blieb das Verhiltnis der Liige zum Vollkommenen und Unvollkommenen,
sosehr es auch hier betont wurde.

Jedenfalls hat bei der Aufarbeitung des Materials Wilhelm von
Auxerre sich groBe Verdienste erworben, indem er die Beantwortung
der Frage endlich auf ein festes spekulatives Fundament stellte.

(Schluf folgt.)



	Der verfolgte Feind und das nichtgehaltene Versprechen in der Theologie der Frühscholastik

