
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 21 (1943)

Artikel: Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens nach Thomas von
Aquin und den Thomisten [Fortsetzung und Schluss]

Autor: Lang, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762415

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762415
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Gliederung
und die Reichweite des Glaubens nach

Thomas von Aquin und den Thomisten.

Ein Beitrag zur Klärung der scholastischen Begriffe :

fides, haeresis, und conclusio theologica.

Von Universitätsprofessor Dr. Albert LANG.

(Fortsetzung und Schluß.)

II. Das Problem der theologischen Konklusionen bei

Melchior Gano und Dominicus Bänez.

Der hl. Thomas hat das Problem von der Definierbarkeit der

theologischen Konklusionen noch nicht erörtert. Die Frage nach dem

objektiven Glaubensmaß, dem, was unmittelbar unter die Glaubensgewißheit

fällt, hat ihn noch nicht beschäftigt. Es stand nicht die

erkenntnistheoretische Frage nach der Reichweite und den Graden

der Glaubensgewißheit, sondern die religiöse Frage nach der Einflußsphäre

des Glaubenslebens und der Reichweite der Glaubensverpflichtung

zur Debatte. Deshalb wurde das Gebiet der directe credenda
und der indirecte credenda nicht vom Gesichtspunkt der Glaubensgewißheit

aus geschieden, sondern nach dem Gesichtspunkt ihrer
durch Inhalt und kirchliche Verkündigung bedingten Wichtigkeit für
das Glaubensleben. Die Begriffe fides und haeresis hatten eine starke
moralisch-ethische Ausrichtung, und deshalb eine andere Umgrenzung
als heute. Ob die theologischen Folgesätze fide divina geglaubt werden
können oder müssen, darauf gibt der hl. Thomas keine Antwort. Wer
sie trotzdem bei ihm vorzufinden glaubt, der hat sie in seine Texte

hineininterpretiert. — Das war das Resultat unserer bisherigen
Untersuchungen.

Es soll nun noch geprüft werden, wie sich das Problem in der

thomistischen Schule des 16. Jahrhunderts darstellte, besonders bei

den beiden großen Theologen Melchior Cano und Dominicus Bdhez,



80 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

die aus dem Anschluß an den Aquinaten die Antriebe zu neuem theol.

Aufstieg gewannen. Diese Prüfung erscheint aus verschiedenen Gründen

ertragreich und wertvoll. Einmal rechtfertigt schon die Bedeutung
und das verdiente Ansehen der beiden großen Spanier diese

Untersuchung. Sodann wird ihre Auffassung eine wertvolle Kontrolle für
unsere Thomasinterpretation sein, da sie Rückschlüsse auf die
Ordenstradition zuläßt. Drittens wird ein Vergleich zwischen der Einstellung
des hl. Thomas und der beiden großen Thomisten einen Einblick in
die Entwicklung vermitteln, welche die Frage in der Zwischenzeit

durchgemacht hat. Endlich hat gerade in unserer Frage der Verfasser
der Loci theologici eine so verschiedene und gegensätzliche, und wie
wir hinzusetzen wollen, eine so falsche Auslegung gefunden, daß es

an der Zeit ist, mit den Mißdeutungen seiner ganz eindeutigen
Stellungnahme aufzuräumen h

Cano wird nämlich von den einen 2 zu den Vertretern der Ansicht
gezählt, die meist nach ihren Hauptvertretern Vega und Vasquez
benannt wird, daß jede mit Gewißheit feststehende theol. Konklusion
zur fides divina gehöre. Andere dagegen behaupten3, er habe, wie

später Molina, den wesentlichen Unterschied zwischen Glauben und
Theologie so stark betont, daß er auch den von der Kirche definierten

Folgerungen keine Glaubensgewißheit zugeschrieben habe. Wieder
andere 4 meinen, Cano habe sich widersprochen oder er habe seine

Ansicht innerhalb seines Werkes geändert. In neuester Zeit hat Marin-
Sola die Verwirrung noch vermehrt, indem er zu beweisen sucht,
Cano habe die Konklusion ante definitionem ecclesiae als Gegen-

1 Wieder sind es Mann-Sola und Schultes, die sich in der Auffassung der
Stellungnahme M. Canos als wissenschaftliche Gegner gegenüberstehen. Vgl.
F. Marin-Sola, M. Cano et la conclusion théol. : Rev. thorn. 20 (1920) 1-13,
101-115 ; R. Schultes, De definibilitate conclusionum theologicarum : La Ciencia
torn. 23 (1921) 305-333. Marin-Sola widmet der Frage eine lange Abhandlung
in seinem großen Werk : L'évolution homogène du dogme catholique II z,

Fribourg 1924, 212-243.
Zu M. Cano siehe auch A. Lang, Die loci theologici des Melchior Cano und

die Methode des dogmatischen Beweises (Münchener Stud. z. hist. Theol. Heft 6)

München 1925 ; M. Jaquin, Melchior Cano et la théologie moderne : Rev. d. sc.

phil. et théol. 9 (1920) 121-141. Um das Auffinden der Texte innerhalb der
langen Kapitel der Loci zu erleichtern, führe ich immer auch Band und Seite
der neuen Ausgabe Romae 1890 an.

2 So z. B. von Suärez und Billot. 3 So bes. Schultes.
4 Diese Ansicht hat SuArez ausgesprochen (De fide disp. 3 sect. 2 n. 7 ;

disp. 6 sect. 4 n. 4) ; auch /. V. de Groot äußert sich in dieser Richtung (Summa
apologetica de Ecclesia catholica3, Ratisbonnae 1906, 387).



nach Thomas von Aquin und den Thomisten 81

stand der Theologie, aber post definitionem als Gegenstand der fides

divina betrachtet.

1. Der Glaubensbereich und seine Einteilung nach Cano und Banez.

Melchior Cano scheidet die Wahrheiten, die zum Glauben gehören
oder den Glauben berühren, in drei große Gruppen : 1. die veritates
fidei, die « immediate ad fidem pertinent » ; 2. die veritates fidei, die
« mediate ad fidem pertinent » ; 3. die appendices fidei, die « quodam-
modo, non simpliciter ad fidem pertinent » h

Zur ersten Gruppe zählt er alle unmittelbar geoffenbarten
Wahrheiten, ganz gleich ob sie in der Schrift oder in der Tradition uns
überliefert sind, und ganz gleich ob sie von heilsnotwendiger Bedeutung
sind oder nicht. Auch die « principia secundaria », d. h. die inhaltlich
weniger bedeutenden Inhalte der Offenbarung, gehören nach Cano

zu den unmittelbaren Glaubenswahrheiten. Ja, der Prinzipiencharakter
einer Wahrheit wird nicht aufgehoben, wenn wir uns der
Schlußfolgerung bedienen, um den implicite gegebenen, aber nicht klar und
offen zu Tage liegenden Sinn einer Offenbarungswahrheit festzustellen.
Auch diese conclusiones impropriae gehören noch zu den veritates
immediate credendae 2.

1 Cum igitur Veritas fidei bipartita sit et haec ad fidem mediate, ilia
immediate pertineat, necesse est duos gradus propositionum fidei générales statim
a principio collocare. Prior earum erit, quae theologiae légitima principia sunt,
cuiusmodicunque sint illa, sive primaria sive secundaria, hoc est ea omnia quae
Deus in se ipsis Ecclesiae revelavit. Posterior vero gradus harum erit quae ex
prioribus illis necessario colliguntur. Hoc enim genus conclusionum, ut cum
rebus fidei colligatum, ad fidem etiam spectat. Ratio enim connexi, quum con-
cesseris superius, cogit inferius concedere : et cum inferius negaveris, superius
item negari cogit. Rursum in superiore illo gradu duos intelligimus, unum earum
propositionum fidei, quas in Libris Canonicis sacri auctores scriptas reliquere ;

alterum earum, quas verbo proditas, Ecclesia ut crederet, a Christo et apostolis
accepit. In posteriore itidem gradu duo genera intelliguntur. Unum
conclusionum eiusmodi, quae ex principiis fidei solum nascuntur. Alterum earum,
quae non fides sola conficit sine externarum disciplinarum adiutorio, sed accitis
aut uno principio aut pluribus naturae ratione cognitis. Atque hae quidem
tametsi non eodem modo et gradu, omnes tarnen simpliciter et sine additamento
quaestiones fidei vocari possunt, nempe cum ex utrisque fidei Veritas pendeat,
cum utrisque coniuncta et copulata est. Nam quaestiones illae quasi fidei appendices

fidei quodammodo sunt, non simpliciter. Nec enim sic fidei adhaeres-
cunt, ut separari ab ilia non queant. Aegrotat sane, ut ita dicam, in eorum
errore fides, non périt (De locis theologicis, 1. XII c. 5 ; III, 40 f.).

2 Duplex conclusionum genus posse in Concilio definiri. Unum earum quae
sunt propriae Theologiae facultatis, quoniam vel ex duobus principiis per fidem

Divus Thomas 6



82 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

Die zweite Gruppe wird gebildet von allen eigentlichen Konklusionen,

die sich zwingend aus den Wahrheiten der ersten Gruppe
ableiten lassen, mag man dabei zwei geoffenbarte Prämissen verwenden
oder eine Glaubenswahrheit und eine natürlich erkannte Wahrheit.
Diese Folgerungen gehören zum « Glauben », weil sie in einem
notwendigen Zusammenhang zu den unmittelbaren Offenbarungswahrheiten

stehen.

Zur dritten Gruppe endlich, zu den « appendices fidei », rechnet
Cano jene Fragen, die eine gewisse Beziehung zum Glauben haben,
aber nicht in einem notwendigen und unablösbaren Zusammenhang
damit stehen.

Bdhez scheidet wie Cano zwischen den unmittelbaren Offenbarungswahrheiten,

die dem Glauben, und den mittelbar in der Offenbarung
enthaltenen Wahrheiten, die der Theologie zugehören. « Doctrina
revelata immediate, qualis est fides, vel mediate qualis est theologia »

(Schol. comm. in primam partem, q. 1 a. 1). Er erklärt diese

Gliederung näher : « Directe ad fidem pertinet aliquid quod immediate

cadat sub habitu fidei, hoc est sine consequentia rationis ;

indirecte vero pertinere dicatur ad fidem, quod per necessariam

consequentiam colligitur ex aliqua propositione immediata secundum

fidem» (In II-II q. 11 a. 2).

Wenn wir diese Einteilung vergleichen mit jener, die der hl. Thomas

anwendet, so sind ganz gewichtige Änderungen festzustellen. 1. Das

was Cano und Bânez zur fides immediata rechnen, ist viel umfangreicher

als die directe credenda des hl. Thomas. Während Thomas

zum direkten Glauben nur die heilsnotwendigen, kirchlich definierten
Offenbarungswahrheiten, die Glaubensartikel, zählt, teilen Cano und
Bânez alle Offenbarungswahrheiten ohne Ausnahme, also auch die
Details der Heiligen Schrift, der fides immediata zu. 2. Umgekehrt
hat sich das Gebiet der fides mediata verengert. Während Thomas

unter den indirecte credenda verschiedene Wahrheitsgruppen von den

historischen Berichten der Schrift und den Auslegungen der Schrift

creditis, vel alio credito, alio lumine naturae cognito colliguntur. Alterum autem

genus est earum quas Spiritus Sanctus ipse revelavit quidem apostolis, evan-
gelistis aut prophetis, sed quoniam non erat id perinde manifestum, a synodo
declaratur. Quae sunt prioris generis ad fidem spectant secundario et, ut ita
dicam, mediate. Quare, quod suo postea loco fuse sumus explicaturi, qui eas

negaverit, hie haereticus erit, quod ex consequenti negat prineipium, unde illae
conficiuntur. Quae vero sunt posterions generis, proprie et per se ad fidem
pertinent (1. V c. 5 ; I, 290).



nach Thomas von Aquin und den Thomisten 83

bis zu den « consequentiae articulorum » und allem « quibus negatis
sequitur aliquid contrarium fidei » zusammenfaßt, schließt die fides

mediata bei Cano und Bânez nur mehr die eigentlichen theologischen
Konklusionen, das Wort ganz in unserem heutigen Sinn verstanden,
ein. 3. Zwischen das Gebiet der fides indirecta und den Bereich der
natürlichen Erkenntnisse, die bei Thomas noch aneinander grenzten,
haben sich bei Cano die appendices fidei eingeschoben. 4. Die Einteilung

hat sich verschoben, weil sich der Einteilungsgriiwi geändert hat.
Und das ist wohl der entscheidende und grundlegende Unterschied.
Wenn Bânez versucht, seine Gliederung mit der des hl. Thomas in
Einklang zu bringen, so muß dieser Versuch scheitern 1. Er zeigt
aber, wie schwer ein Wechsel des Gesichtspunktes und eine Veränderung
der Perspektive jeweils zum Bewußtsein kommt. Die Einteilung des

hl. Thomas richtet sich nach der religiösen und ethischen Bedeutung,

die eine Wahrheit für das Glaubensleben und die konsequente
Glaubenshaltung hat. Darnach erklärt er als Gegenstand des direkten
Glaubens nur die inhaltlich wichtigen und für alle glaubenspflichtigen
Offenbarungswahrheiten, als Gegenstand des indirekten Glaubens aber

alles, dessen Ablehnung eine Bedrohung des Glaubens bedeuten würde.
Bei Cano und Bânez dagegen wird die Gliederung einzig von dem

Gesichtspunkt der Glaubensgewißheit beherrscht. Die
erkenntnistheoretische Wertung ist in den Vordergrund getreten. Alles, was

von Gott bezeugt wird, in der Schrift oder in der Tradition, hat
Glaubensgewißheit und gehört zur ersten Gruppe ; die inhaltliche
Bedeutung spielt hiefür keinerlei Rolle. Zur zweiten Gruppe dagegen
gehören nunmehr ausschließlich jene Inhalte, die sich mittelbar, mittels
Schlußfolgerung, aus den Offenbarungswahrheiten ergeben. Ihre Wahrheit

ist nicht einzig von dem Zeugnis Gottes gesichert, sondern ist
von der Richtigkeit der Schlußfolgerung und von der Wahrheit der
dabei benützten natürlichen Erkenntnisse abhängig2. Es ist nur
konsequent, wenn Cano jene Sätze, die sich mit den Offenbarungs-

1 In II-II q. 11 a. 2 bezeichnet Bânez als falsch, wenn man nur die Glaubensartikel

zu den directe credenda rechne ; Thomas habe hiefür die Artikel nur als
Beispiel genannt, sie aber nicht exklusiv gemeint.

2 1. XII c. 1 : « est enim facile et apertum fidei theologiaeque discrimen :

quod fides proxime et, ut sic dicam, immediate auetoritate nititur ; theologia
vero proxime et immediate ratione » (III, 9) ; 1. XII c. 2 : (Fides) « aliter ad
assentiendum prineipiis movet, aliter ad assentiendum conclusioni » (III, 18);
1. XII c. 1 : « nam fidem dicere, quae non auetoritati proxime, sed rationi et
syllogimo innitatur, absurdum est» (III, 9).



84 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

Wahrheiten zwar berühren, aber keinen notwendigen Zusammenhang
damit haben, einer dritten Gruppe zuweist, die an der qualifizierten
Gewißheit des Glaubens auch mittelbar nicht mehr Anteil hat h

Eine schematische Gegenüberstellung kann vielleicht besser als

viele Worte die Ähnlichkeiten und die Unterschiede in den beiden

Gliederungen sichtbar machen :

Gliederung des Glaubensgebietes

nach Thomas nach Cano
I

Charakterisierung
Wahrheitsgruppen

I I

quae direc-1
te ad fidem-Jarticuli fidei
pertinent I

veritates Scriptu-
rae non principa-
liter intentae

expositiones Scrip-
turae

quae
indirecte

ad fidem
pertinent

consequentia arti-
culorum

ea ex quibus nega-
tis sequitur aliquid
contrarium fidei

Wahrheitsgruppen Charakterisierung

veritates immediate

revelatae, si-
ve in libris cano-
nicis scriptae sive
verbo traditae

conclusiones im-
propriae

conclusiones pro-
priae

ea ex quibus se-l
quitur aegrotatio,
non destructio
fidei

quae
immediate

ad fidem
pertinent

quae
mediate ad
fidem
pertinent

appendices

fidei

quaestiones
fidei sim-
pliciter et
sine addi-
tamento

quaestiones
fidei quo-
dammodo,
non simpli-
citer

2. Die theologische Wertung der zum Glauben

gehörigen Wahrheitsgebiete nach Melchior Cano.

Wir fragen nun : Wie beurteilt Cano die drei Gruppen von «

Glaubenswahrheiten » Welche Gewißheit schreibt er ihnen zu Müssen

wir sie mit der gleichen religiösen Glaubenshingabe bejahen

1 Vgl. den Text S. 81 Anm. 1. An anderer Stelle kennzeichnet Cano diese

« appendices fidei » also : Quamquam sunt quaestiones quasi appendices, quas,

quoniam gratia explicandi illas, quae vere et proprie theologicae sunt, apposite
et graviter adiunguntur, iure quodam vel similitudinis vel propinquitatis vel
etiam ordinis theologicas itidem haud absurde appellaveris (1. XII c. 4 ; III, 31).



nach Thomas von Aquin und den Thomisten 85

Die Antwort auf diese Frage ist für die « veritates immediate
revelatae » und für die « appendices fidei » klar. Die ersten ruhen

einzig und allein auf der göttlichen Bezeugung und sind fide divina
anzunehmen mit der absoluten Festigkeit, welche die Veritas prima
und sie ausschließlich verdient. Die « appendices fidei » dagegen fallen
nicht mehr unter die Glaubensgewißheit, auch nicht mediate, weil
sie nur in einer kontingenten, ablösbaren Beziehung zu den

Offenbarungswahrheiten stehen.

Die Frage konzentriert sich also auf die 2. Gruppe, die conclu-
siones propriae, die von Cano « simpliciter quaestiones fidei » genannt
werden. Sind sie fide divina zu glauben

a) Die gegensätzlichen Texte hei Cano.

Cano gibt auf diese Frage, die er mit bewußter Absicht immer
wieder aufwirft, scheinbar eine doppelte, sich schroff wiedersprechende
Antwort. In einer ersten Reihe von Texten sagt Cano rundweg, ja
manchmal mit gewisser Akzentuierung : Diese Wahrheiten sind de

fide, ihre Ablehnung ist häretisch, und zwar in gleicher Weise
häretisch, wie die Ablehnung der unmittelbar geoffenbarten Wahrheiten.
In einer zweiten Reihe von Stellen aber lehnt er die Gleichstellung
der Schlußfolgerungen mit den in sich geoffenbarten Wahrheiten ebenso

schroff ab und betont den wesentlichen Unterschied zwischen ihnen.
Sie haben verschiedene Gewißheitsgrundlagen ; die einen gehören dem

Glauben, die anderen der Theologie zu.
Für die erste Reihe sind besonders kennzeichnend 1. VI c. 8 ad 10

und 1. XII c. 5 praec. 7. Sie haben es verschuldet, daß Vasquez sich

auf Cano berufen konnte. Ich führe ein paar charakteristische
Wendungen an :

« Sed id postremo considerandum est (est enim res magna ac

diligenti contemplatione dignissima) non illud modo ad doctrinam
catholicam pertinere quod apostolis expresse revelatum est, verum
hoc etiam quod ex altera propositione revelata et altera certa in
lumine naturali, syllogismo collectioneque evidenti conficitur » (1. VI
c. 8 ad 10; II, 42).

« Si vel Ecclesia vel Concilium vel Sedes Apostolica vel etiam
sancti una mente eademque voce aliquam Theologiae conclusionem

et confecerint et fidelibus etiam praescripserint ; haec Veritas catholica
ita censebitur, ut si esset per se a Christo revelata ; et ille qui adver-
setur, aeque erit haereticus, ac si sacris literis traditionibusve aposto-



86 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

lorum refragaretur. Conclusionem sane Theologiae hie appello eam

proprie, quae ex principiis huius facultatis certa et firma consecutione
ducitur » (1. XII c. 5 praec. 7 ; III, 47 f.). — «Si scholastici theologi
aliquam itidem conclusionem firmam et stabilem uno ore omnes
statuerint atque ut certum theologiae decretum fidelibus amplectendum
constanter et perpetuo docuerint, illam ut catholicam veritatem fideles

sane amplectentur » (1. XII c. 5 praec. 8; III, 49).
Niemand wird sich dem Eindruck dieser scharf geprägten

Formulierungen entziehen können. Aber die Ausdrücke für die gegenteilige

Stellungnahme sind kaum von einer geringeren Klarheit und
Eindeutigkeit. Hier einige Proben :

Auf den Einwand, theol. Konklusionen, deren Gewißheit
feststeht, müßten zum Glauben gehören, antwortet er : « Verum haec

ratio ridicula est : iure itaque a plerisque reprehenditur. Est enim
facile et apertum fidei theologiaeque discrimen : quod fides proxime
et, ut sic dicam, immediate auetoritate nititur ; theologia vero
proxime et immediate ratione. Habent enim se, quemadmodum supra
dixi, fides et theologia non aliter quam habitus prineipiorum et
scientia conclusionum » (1. XII c. 1 ; III, 9). — « At sive ambo syllo-
gismi prineipia fidei sint, seu alteram ex fide certum, alteram ex

natura evidens, conclusio ad theologiam pertinebit : modo consecutio,

aut clara luce naturae sit aut fidei illustratione cognita. Haud enim

secus, quod etsi dixi, saepe ac saepius dicturus sum, haud secus, in-

quam, eiusmodi conclusionis scientia refertur ad fidem, quam ad
habitum prineipiorum naturales diseiplinae » (Ibid., III, 10) « quo
discrimine, ut diximus, theologia et fides, non verbis et cogitatione,
sed universa re et toto genere secernuntur » (1. XII c. 2 ; III, 18).

— « Si error conclusionis theologicae error fidei est, ut est revera
sequitur, fidem et theologiam ad eandem pertinere virtutem Sed

non erit difficile ei qui superiora releget, hanc obterere confundereque
calumniam » (1. XII c. 5 ; III, 49). Hieher gehört auch 1. V. c. 5

(I, 290) h

b) Ungenügende Lösungsversuche.

Es ist verständlich, wenn einige Theologen die Texte für
widerspruchsvoll halten und auf den Versuch, sie in Harmonie zu bringen,
verzichten und annehmen, daß Cano selbst seine Meinung geändert

1 Vgl. den Text oben S. 81 Anm. 2.



nach Thomas von Aquin und den Thomisten 87

habe. Diese Ansicht ist nicht angängig ; denn die Gegensätze bestehen

nicht bloß zwischen dem 5. Buch und dem 12., wie man angibt,
sondern gerade innerhalb des 12. Buches. Außerdem erweist sich

das Werk Canos, diese erste und zugleich klassische Inangriffnahme
der theol. Methodologie, als geschlossene Einheit aus einem Guß.

Solche Risse in seinem Denken vertragen sich nicht mit seiner scharfen

Konsequenz 1. Zudem hat Cano selbst bereits an der fraglichen Stelle
des 5. Buches auf die Lösung des 12. verwiesen2. Er selbst hat also

darin keinen Gegensatz gesehen.

Einen zweiten Lösungsversuch bietet Marin-Sola dar. Zum
Verständnis der Texte Canos sei eine doppelte Distinktion notwendig,
einmal die Unterscheidung zwischen Glauben in engerem und in
weiterem Sinn, so dann die Unterscheidung zwischen Folgerungen
ante und Folgerungen post definitionem Ecclesiae 3. Mit der ersten

Distinktion werden wir uns nachher eingehend beschäftigen. Marin-
Sola hält sie aber zu einer genügenden Klärung der Texte nicht für
ausreichend. Man müsse noch die zweite beachten ; Cano habe zwar
den Folgerungen vor und unabhängig von der kirchl. Definition keine

Glaubensgewißheit zugeschrieben, wohl aber nach und auf Grund einer
solchen Definition. Der entscheidende Text für diese Behauptung ist
ihm 1. XII c. 5 praec. 7 4. Aber dieser Erklärungsversuch hat in den

Texten keine Unterlage. Cano macht zwischen den Konklusionen ante
und post definitionem bezüglich ihres Gewißheitscharakters, d. h.

bezüglich ihres Verhältnisses zur fides divina, keinerlei Unterschied.
Auch die conclusio post definitionem hat nicht die Gewißheit der

fides divina.
Die These Marin-Solas fällt mit folgenden zwei Tatsachen: 1.

Melchior Cano hat in jenen Texten, in denen er die Konklusionen von
den Offenbarungswahrheiten abscheidet und der fides mediata
zuweist, auch die definierten Konklusionen im Auge, die er, wenn Marin-
Solas Auslegung richtig wäre, den Offenbarungswahrheiten gleichstellen

und wie sie unmittelbar zur fides divina rechnen müßte. So

handelt 1. V c. 5 ausdrücklich von der Definition der Konklusionen :

1 Die ersten 10 Bücher der Loci theologici sind wahrscheinlich während
Canos Lehrtätigkeit in Alcala und Salamanca, etwa 1543-50, verfaßt ; sie
wurden aber nach Canos Rückkehr vom Konzil von Trient nochmals einer
genauen Durchsicht unterzogen, als Cano die letzten beiden Bücher zwischen
1553-60 fertig stellte. Vgl. A. Lang a.a.O. 18 f.

2 1. V c. 5 ; siehe S. 81 Anm. 2.
3 Marin-Sola II 216 f. 4 L. c. 227 f.



88 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

« Dupplex conclusionum genus posse in Concilio defmiri ». Er
unterscheidet die eigentlichen und die uneigentlichen Konklusionen und

sagt, daß die ersteren, also auch nachdem sie definiert sind, « ad fidem

spectant secundario et, ut ita dicam, mediate ». Hier hätte Cano

anmerken müssen, daß durch die Definition diese Konklusionen den

Gewißheitscharakter der fides divina erhalten, wenn das seine Ansicht

gewesen wäre. Ferner werden in 1. VI c. 8 ad 10 nach Marm-Sola
die Folgerungen zur fides, aber zur fides im weiteren Sinn, gerechnet.
Nun hat aber Cano gerade an dieser Stelle ganz sorglos als Beispiele
auch feierlich definierte Konklusionen angeführt, z. B. die Lehre von
den zwei Willen in Christus. Das beweist doch, daß er keinen Unterschied

macht zwischen der Gewißheit der Folgesätze ante und post
défini tionem.

2. Die zweite Tatsache ist nicht minder entscheidend. In dem

Haupttext, auf den sich Marin-Solas These stützt, 1. XII c. 6 praec. 71,

ist von definierten Konklusionen die Rede ; aber die Ausdrücke « veritas
catholica », « haereticus » sind hier genau so, wie in 1. V c. 5 und in
1. VI c. 8 ad 10, in weiterem Sinne gebraucht, beweisen also für die

Zurechnung zur fides divina nichts. Nachdem diese termini sonst

von Cano in weiterem Sinne verwendet werden, können sie hier in
dem engeren Sinn von fides divina nur genommen werden, wenn sich

Beweise dafür erbringen lassen. Marm-Sola hat aber einen solchen

Beweis gar nicht versucht, sondern hat den Fehler, den er an anderen

mit Recht rügt, hier selbst gemacht : er ließ sich durch das pointierte
« aeque haereticus » in diesem Text verleiten, diesem Ausdruck nun
unsere präzisierte, auf den Gegensatz zur fides divina eingeengte
Bedeutung unterzulegen. Schon der Irrealis, den hier Cano gebraucht,
hätte stutzig machen müssen. Wer die conclusio zur fides divina
rechnet, kann nicht mehr schreiben : « veritas catholica ita cense-

bitur, ut si esset per se a Christo revelata »2. Doch wir haben noch

1 Siehe den Text oben S. 85 f.
2 Außerdem spricht Cano in der praec. 7 nicht allein von den von der Kirche

definierten Konklusionen, sondern auch von jenen, die die Väter « una mente
eadem voce » aufgestellt haben. In der praec. 8 werden Konklusionen, die sich
auf die Übereinstimmung der Theologen stützen können, zur veritas catholica
gerechnet. Wäre die Auslegung von Marm-Sola richtig, dann müßte auch in
diesen Fällen Glaubensgewißheit angenommen werden. Cano hätte also die

gleiche Ansicht wie Vasquez vertreten, nicht die von Marm-Sola. Diese Folgerung
stützt sich nicht auf eine volle Gleichsetzung von praec. 7 und 8, wie Gardeil,
der mir sonst im Wesentlichen Recht gegeben hat [Rev. d. sc. phil. et théol. 15

(1926) 589], anzunehmen scheint. Die praec. 8 braucht zur Argumentation über-



nach Thomas von Aquin und den Thomisten 89

einen stringenteren Beweis. Cano selbst hat erklärt, wie die praec. 7

verstanden sein will. Unmittelbar anschließend an die praec. 7 und 8

kommt ihm nämlich der Gedanke, daß nun jemand seine Worte
mißverstehen könnte, als würde er die Gewißheit der Konklusionen, also

der nach praec. 7 durch die kirchl. Entscheidung bes. qualifizierten
Konklusionen, der Glaubensgewißheit der unmittelbaren Offenbarungswahrheiten

gleichsetzen. Er hat also vorausgesehen, daß ein Marfn-
Sola mit seinem Erklärungsversuch kommen würde. Ihm gilt seine

Antwort, und sie braucht wahrhaftig keinen weiteren Kommentar :

« Sed ne quis sit admiratus, cur, cum inter omnes fere theologos
constet a meque ipso saepe affirmatum sit, eiusmodi conclusiones,

quae ex fide per explicatam consecutionem derivantur, theologiae
propriae esse non fidei ; nunc ita confundam, quasi theologia et fides
eadem virtus sint. Si enim error conclusionis theologicae error fidei
est, ut est revera ; si earn negare sit haeresis, sequitur fidem atque
theologiam ad eandem pertinere virtutem, quandoquidem errores utri-
que facultati contrarii ad idem pertinent vitium. Sunt enim utrique
haereses. Sed non erit difficile ei qui superiora releget, hanc conterere
calumniam » (1. XII c. 5 ; III, 49). Und dann entwickelt er ebenso

bestimmt wie in den Texten der ersten Reihe, daß die Ablehnung
der Konklusionen, obwohl sie nur mediate zum Glauben gehören,
Häresie sei, weil sie zum Glauben in einer « indirecta quidem et con-

sequens, sed vera et naturalis consequentia » stehen.

Ich möchte hoffen, daß diese Antwort Canos genügt, um den

Interpretationsversuch Marfn-Solas ein für alle mal wieder aus der

theologischen Literatur verschwinden zu lassen. Cano macht keinen
Unterschied zwischen definierten und nicht definierten Konklusionen

bezüglich ihrer Gewißheitsqualität ; für ihn wird der Gewißheitscharakter

einer Wahrheit durch die kirchliche Definition unfehlbar

verbürgt, aber nicht geändert.

haupt nicht mit herangezogen zu werden ; denn die Übereinstimmung der Väter
betreffs einer theol. Folgerung wird von Cano in der praec. 7 einer kirchlichen
Entscheidung gleichgestellt ; bei Übereinstimmung der Väter müßte also Glaubens-

gewißheit für die concl. theol. angenommen werden, genau so wie bei einer
kirchlichen Definition. Außerdem möchte ich doch eine Gleichstellung von praec. 7

und 8 annehmen, aber nur bezüglich ihrer Gewißheitsart — beidemal wird von
Veritas catholica gesprochen — nicht aber bezüglich ihres Gewißheitsgrades.
Die kirchliche Definition bietet die größere Sicherheit und ist leichter feststellbar ;

wo sie abgelehnt wird, ist der Tatbestand der pertinacia und damit der Häresie
leichter gegeben und anzunehmen ; aber beidemal geht es um « Glaubens »-

Wahrheiten und um « Häresie ».



90 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

c) Die verschiedene Bedeutung von fides und haeresis bei Cano.

Aber damit ist der Gegensatz in den Texten des Melchior Cano

nicht beseitigt, sondern nur noch unterstrichen. Gerade in dem
zuletzt angeführten Text wiederholt Cano seine beiden Aussagen : 1. Die
Konklusionen gehören zum « Glauben » ; ihre Ablehnung ist « Häresie » ;

2. Die Konklusionen sind trotzdem, auch nach erfolgter Definition,
wesentlich zu scheiden von den unmittelbar geoffenbarten Wahrheiten
und nicht dem « Glauben », sondern der Theologie zuzurechnen.

Der Widerspruch ist unvermeidlich, wenn Glaube und Häresie

in beiden Behauptungen in gleichem Sinn verwendet werden. Das

ist aber nicht der Fall ; Cano verwendet die Begriffe fides und haeresis

das eine Mal in einem engeren, das andere Mal in einem weiteren
Sinn, wie sich jeweils aus dem Zusammenhang und der näheren

Erklärung klar ergibt ; und hier hegt die Lösung des scheinbaren

Widerspruches bei ihm.
Cano kennt den engen, erkenntnistheoretisch scharf umgrenzten

Begriff des Glaubens, der sich mit unserem Begriff der fides divina
deckt. Dieser Begriff hat bei ihm die Gliederung des Glaubensgebietes
bestimmt und liegt in allen Texten der zweiten Reihe zugrunde. Hierbei

geht es um die erkenntnistheoretische Wertung der Gewißheit, um
den Gewißheitsgrund der Wahrheiten des « Glaubens ». Unter diesem

Gesichtspunkt scheidet Cano immer und überall, ohne Ausnahme,
die unmittelbar geoffenbarten und die durch Schlußfolgerung
gewonnenen Wahrheiten. Die ersteren gehören dem Glauben, die letzteren
der Theologie zu. Sie stehen sich gegenüber wie der « habitus prin-
cipiorum » und der « habitus conclusionum » (1. XII c. 1 ; III, 9) ;

sie trennt nicht bloß eine sprachliche und begriffliche Scheidung,
sondern ein durchgreifender, wesentlicher, sachlicher Unterschied :

« quo discrimine, ut diximus, theologia et fides non verbis et cogita-
tione, sed universa re et toto genere secernuntur » (1. XII c. 2 ; III, 18).
Diese scharfe Trennungslinie ist durch den verschiedenen Gewißheitsgrund,

der diesseits und jenseits dieser Linie gegeben ist, verursacht.
Cano war sich darüber vollständig im klaren — in diesem Punkte
ist die Entwicklung seit Thomas bedeutend fortgeschritten — und
hat es auch mit seiner gewohnten Klarheit zum Ausdruck gebracht :

(Fides) « aliter ad assentiendum principiis movet, aliter ad assentien-
dum conclusioni. Illis, inquam, sine medio syllogismo et ratione, huic
ratione et syllogismo intermedio » (1. XII c. 2; III, 18). Aus diesem



nach Thomas von Aquin und den Thomisten 91

Grund schreibt Cano nur den unmittelbaren Offenbarungswahrheiten
volle Glaubensgewißheit zu ; die theologischen Folgerungen gehören

nur mittelbar zum Glauben und fallen nur mittelbar unter die Häresie.
« Quae (conclusiones) quoniam non in seipsis sed in aliis tamquam
principiis revelatae a Deo sunt, mediate fidei dicuntur esse, et qui
eas negat, is fidem negare hoc modo dicitur » (1. XII c. 4 ; III, 39) ;

« qui eas negaverit, hie haereticus erit, quod ex consequenti negat
principium, unde conficiuntur » (1. V c. 5 ; I, 290).

Nun rechnet aber Cano die Konklusionen trotzdem zum « Glauben »

oder, wie er hier fast immer sagt, zur « Veritas catholica » und ihre

Ablehnung zur Häresie. Das beweisen alle Texte der ersten Reihe.

Dadurch wollte Cano die eben gezeichnete Stellungnahme nicht
aufheben oder zurücknehmen. Er hat sie vielmehr an einigen Stellen

(so besonders 1. XII c. 5)1 ausdrücklich aufrecht erhalten. Wenn

er trotzdem die Konklusionen zum « Glauben » bzw. zur Häresie zählt,
nicht weil er ihnen unmittelbare Glaubensgewißheit zuschrieb, sondern
obwohl er sie nur mittelbar dazu rechnet, so legt er dabei einen

weiteren, nicht vom Gesichtspunkt der Glaubensgewißheit bestimmten
«Glaubens»-Begriff zugrunde. Die Texte der ersten Reihe bieten also

keine andere Ansicht als die der zweiten Reihe, sondern verwenden
eine andere Terminologie, wonach die mittelbaren Offenbarungswahrheiten

noch unter die Veritas catholica bzw. die haeresis fallen. « Atque
hae (die mittelbar und unmittelbar geoffenbarten Wahrheiten) quidem
tametsi non eodem loco et gradu, omnes tarnen simpliciter sine ad-
ditamento quaestiones fidei vocari possunt, nempe cum ex utrisque
fidei Veritas pendeat, cum utrisque coniuncta et copulata sit » (1. XII
c. 5 ; III, 40). Diesen doppelten Sprachgebrauch mag man bedauern,

weil er zu Mißverständnissen Anlaß geben kann, aber zunächst muß

man ihn als gegebene Tatsache zur Kenntnis nehmen und ihn bei der

Auslegung der Texte berücksichtigen.
Aber wir können doch einige Gründe angeben, die Cano zur

Verwendung dieses weiteren Glaubens- und Häresiebegriffes bestimmten.
Cano hat sich — das ist der wichtigste und entscheidende Grund —
dem herrschenden theologischen Sprachgebrauch angeschlossen.
Beispiele für diesen Sprachgebrauch haben Marin-Sola und Schultes

angeführt 2. Molina z. B., der die theologischen Konklusionen genau

1 Siehe den Text oben S. 89.
2 Die Belege siehe bei Marin-Sola (Rev. Thom. 1920, 2 fi. ; L'évolution

II 217 ff.) und bei Schultes, De definibilitate concl. theol. : La Ciencia tom. 23



92 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

so ausnahmslos von der Glaubensgewißheit ausschaltet wie Cano,

sagt : « Fides ergo catholica duobus modis accipi potest ; uno presse,

pro habitu et assensu eorum quae immediate, hoc est formaliter et
in se revelata sunt : altero late, pro habitu et assensu tarn horum

quam eorum quae mediate, hoc est virtute et in alio revelata sunt :

ut sunt conclusiones quae ex articulis deducuntur. Consuevimus enim
dicere de fide esse quae ex articulis evidenter deducuntur » h Das

ist genau die Erklärung, die wir oben gegeben haben. Und was
hier von fides gesagt wird, das muß genau so von den Ausdrücken
haeresis, haereticus, wiederholt werden2.

Der innere Grund für diesen Sprachgebrauch aber ist der, daß

man auch zu Canos Zeiten noch nicht bloß dogmatisch und theoretisch

an der objektiven Abgrenzung der Glaubensgewißheit interessiert war,
sondern auch oder vielleicht noch mehr moralisch an der Absteckung
der subjektiven Glaubensverantwortung. Glauben im vollen Sinne
und ebenso Häresie fordern nach der objektiven Seite, daß es sich um
eine von Gott unmittelbar bezeugte Wahrheit handelt, daß der
Gewißheitsgrund der « Veritas prima revelans » vorliegt ; nach der subjektiven

Seite aber muß das volle Bewußtsein von diesem Gewißheitsgrund

gegeben sein, so daß die Gewissenshaltung der vollen Glaubenshingabe,

bzw. der pertinacia vorliegt. Wir legen heute, wenn wir
dogmatisch von Glauben und Häresie sprechen, allein auf den ersten
Punkt Gewicht und abstrahieren von der subjektiven Einstellung ;

die Anfänge zu dieser rein objektiven Betrachtung waren bereits zur
Zeit Canos gegeben ; Cano aber ist ein Gegner davon und er entwickelt
sehr scharfsinnig seine Gründe in 1. XII c. 6 (III, 53 f.) 3. Man kann

(1921) 317. Auch das Material, das L. Garzend, L'inquisition et l'hérésie, Paris 1913
bietet, könnte hiezu herangezogen werden.

1 In primam partem D. Thomae q. 1. a. 2 disp. 1.
2 Hat Marin-Sola schon den weiteren Begriff von fides, mit dem er selbst

rechnet, faktisch zu wenig beachtet, so scheint er, wie übrigens viele andere,
mit der Möglichkeit eines weiteren Häresiebegriffes überhaupt nicht zu rechnen.

3 Cano weiß um die zu seiner Zeit sich zeigenden Tendenzen, mit « propo-
sitio haeretica » und Häresie den rein logischen, unwandelbaren Sachverhalt des

objektiven Gegensatzes zu einer Glaubenswahrheit zu verstehen, ganz unabhängig
von der subjektiven Einstellung und jeder historisch kontingenten Beziehung.

Cano ist aber Gegner von dieser Beurteilung der Häresie allein « ex genere
et obiecto ». Die Häresie ist für ihn « summa quaedam infidelitatis species » ;

nicht jeder materielle Irrtum in Glaubenssachen ist Häresie, sondern der formelle,
bewußte Irrtum ; sie ist nicht ein logischer, dialektischer Gegensatz, sondern
eine moralisch voll verantwortliche Widersetzlichkeit, die nur bei bewußter freier
Entscheidung vorliegt. « Haeresis quae est summa quaedam infidelitatis



nach Thomas von Aquin und den Thomisten 93

aber auch das Hauptgewicht auf den zweiten Punkt legen, auf die

ethisch-religiöse Haltung des Glaubensgehorsams, bzw. der
Widerspenstigkeit gegen die Bindung durch Offenbarung und Kirche 1. Diese

Gewissenshaltung ist aber nicht an das Gebiet der unmittelbaren
Offenbarungswahrheiten gebunden. Wer an Folgesätzen festhält, von
denen er weiß, daß sie sich mit den Glaubenswahrheiten nicht
vertragen, oder wer nicht bereit ist, sich dem communis sensus ecclesiae

unterzuordnen, « qui adversante catholica fide propriam sententiam
videns volensque complectitur » (1. XII c. 7), dessen Glaubenshaltung
ist wurmstichig. Die Grenzlinie, die man nach der religiös-moralischen
Wertung um den Glauben und die Häresie zieht, greift weiter aus
als die Grenzlinie, die von der rein dogmatischen Wertung der
Glaubensgewißheit bestimmt ist. Die Bedürfnisse oder die Praxis der

Inquisition haben dabei mitgewirkt. Die Kirche nimmt mit Recht

an, so sagt Cano, daß, wer die in logischer Folgerichtigkeit mit den

Glaubenswahrheiten verbundenen Sätze leugnet, nicht in den dabei
verwendeten logischen Gesetzen oder natürlichen Erkenntnissen irrt,
sondern die Glaubenswahrheit anzweifelt. In diesem Sinne ist die

praec. 7. von 1. XII c. 5 zu verstehen : « Wenn die Kirche oder ein

Konzil oder der Papst oder die Väter einmütig eine theol. Konklusion
ziehen und den Gläubigen vorschreiben, so wird sie genau so als

katholische Wahrheit betrachtet, als ob sie in sich von Christus
geoffenbart wäre ; und wer dagegen sich auflehnt, der wird genau so

als Häretiker genommen werden, als wenn er der Heiligen Schrift
und den apostolischen Traditionen sich widersetzen würde ». Und für
diese Einschätzung gibt er folgende Begründung, die ebenso die engere
erkenntnistheoretische, als auch die weitere moralische Umgrenzung von
Glauben und Häresie festhält : « eorum (gemeint sind die errores circa
conclusiones theol.) et fxdei sit indirecta quidem et consequens, sed

species, errorque fidei catholicae adversus, non utcunque, sed perfecte, absolute,
formaliter. Perfecta vero haec, absoluta et formalis repugnatia, quum sit etiam
moralis, non modo dialectica, ex obiecto et genere seorsum non accipitur, nisi
subiecta quoque, et voluntatis humanae ratio habeatur t (1. XII c. 6; III, 54).

Wesentlich an der Häresie ist also die pertinacia. Wann sie anzunehmen
sei, hat Cano in langen Ausführungen entwickelt (1. XII c. 7). Dabei mahnt
er zur äußersten Vorsicht. Man merkt, daß er das Arbeiten der Inquisition im
Auge hat (1. XII c. 7; III, 66 fi.).

1 L. XII c. 7, wo Cano ausführlichst über die pertinacia handelt, wird eine
Definition durch die Kirche zur Vorbedingung der vollendeten pertinacia
gemacht (III, 70 f.).



94 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

vera et naturalis repugnantia » (1. XII c. 5 ; III, 50). Mit dieser

Zurechnung der Folgesätze zum Verantwortungsbereich von Glaube und
Häresie steht Cano — und seine Zeit — noch ganz auf dem Standpunkt

des hl. Thomas ; sie bildet, wie mir scheint, die eindrucksvolle

Bestätigung der oben gegebenen Thomasinterpretation.

3. Die theologische Wertung der theologischen Konklusionen nach
Dominicus Bänez.

Die Beurteilung der theol. Folgerungen vom Gesichtspunkt der

Glaubensgewißheit aus, womit sich Thomas noch nicht beschäftigt
hat, ist zur Zeit Melchior Canos zu einem wichtigen theologischen
Problem geworden. Aber haben die anderen Theologen, bes. der
thomistischen Schule, die Lösung genau so wie Cano gegeben Gehen

sie, wie Cano, hier Hand in Hand mit Molina Nur Dominicus Bänez
soll noch nach seiner Stellungnahme befragt werden1.

1. Bänez vertritt mit Entschiedenheit die Ansicht des M. Cano,

vielfach mit Berufung auf ihn, daß ein spezifischer Unterschied zwischen

fides und Theologie besteht. « Fides non assentit veritatibus com-

plexis per discursum, sed immediate innitiur divinae revelationi, ut
latissime disseruimus in II-II q. 1 a. 1 » (In I q. 1 a. 2) « Ratio formalis

specifica fidei », so heißt es an der zitierten Stelle, « non potest esse

Theologica » (In II-II q. 1 a. 1 dub. 2 concl. 1) ; « obiectum Theologiae
non est expresse revelatum per lumen supernaturale, neque per lumen
naturale vel eius virtute sola acquisitum » (Ebend. concl. 3). Deshalb

bekämpft Bänez mit Nachdruck die Ansicht des Dominicus de Soto,
daß jede gewisse theol. conclusio Glaubensgewißheit habe (In I q. 1

a. 2 ad 3 ; und In II-II q. 1 a. 5 : « haec sententia merito a Theologorum

schola reicitur ».

2. Bänez behauptet, genau wie sein Lehrer Cano, daß die
Konklusionen trotzdem zum « Glauben » gehören, bzw. zur « Häresie » ;

er erklärt aber ausdrücklich, daß das von der fides mediata zu
verstehen sei. « Conclusiones, quae ex principiis fidei vel uno principio
fidei et altera naturaliter evidenti per bonam consequentiam dedu-

cuntur, sunt proprie Theologicae scientiae conclusiones. Et nihilominus

1 Scholast. commentaria in primam partem Angelici doctoris S. Thomae,
Duaci 1614 ; in secundam secundae partis, Duaci 1615.



nach Thomas von Aquin und den Thomisten 95

dicuntur esse conclusiones de fide non immediate, sed mediate, et

oppositum illarum dicitur error circa fidem mediate : et qui contra-
rium sentit, venit in suspicionem haeresis, praesertim si philosophus
est : quia ille non est credendus negare quae sunt nota lumine naturali,
ac per consequens creditur negare principium fidei. Hanc sententiam
tenet praeceptor meus Cano in libro XII de lociis Theol. c. 2 » (In I
q. 1 a. 2 ad 3 ; ähnlich In II-II q. 1 a. 5 ad 1). Er behauptet, daß die
Kirche vielfach propositiones theologicae definiert habe « tanquam de

fide » und läßt sich darauf wie Cano den Einwand machen : « si

error adversus propositiones Theologicas est etiam error adversus

fidem, sequitur, quod fides et Theologia non sunt diversi habitus
formaliter Ad hoc argumentum respondetur, quod sicut divina
revelatio immediate est principium formale fidei, mediate vero Theo-

logica scientiae, ita fides ipse immediate et per se solum inclinât
ad articulos fidei et ea quae expresse revelata sunt, mediate vero et

consequenter etiam versatur circa conclusiones, quae per evidentem

consequentiam ex articulis fidei colliguntur. Unde necesse est ut
dissensus circa propositiones Theologicas mediate et consequenter ad-

versetur fidei» (In I q. 1 a. 8).

3. Es bleibt noch die Frage zu untersuchen, ob nach Bänez die

conclusio theologica durch die kirchl. Definition Gegenstand der fides

divina oder immediata wird. Marin-Sola behauptet es und beruft
sich dabei bes. auf jene Texte, in denen Bänez die definierten

Folgerungen als « de fide » bezeichnet, ihre Ablehnung als « häretisch ». Den

wichtigsten Teil des Beweises, daß hiebei die beiden Ausdrücke im

engeren Sinn von fides divina zu verstehen seien, hat sich aber leider
Marin-Sola wiederum gespart, obwohl er selbst Bänez unter den

Autoren aufzählt, die « fides » auch in weiterem Sinn gebrauchen1.
Besonders dort, wo der Ausdruck haereticus gebraucht wird, hält
Marin-Sola es für selbstverständlich, daß allein die fides divina in

Frage stehen könne. Dabei hat Bänez selbst diesen Schluß abgelehnt ;

denn Häresie liegt nach ihm auch vor, wenn der Glaube mittelbar
(mediate) abgelehnt wird2. Somit hängt die Beweisführung Marin-

1 Marin-Sola II 217.
2 In II-II q. 1 a. 5 ad 1 : » ad probationem, scilicet quod haereticus esset

qui illam negaret, ergo illa est de fide ; distinguo consequens ; dura inferetur,
ergo illa est de fide immediate : nego consequentiam ; mediate vero : concedo

consequentiam ».



96 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

Solas in der Luft. Er hat sich dadurch der Gefahr ausgesetzt, in die

Texte zu viel hineinzulesen. Die Stelle In I q. 1 a. 2 ad 3 hat Marfn-
Sola als einen Hauptbeleg dafür angeführt1, daß Bänez der definierten
Konklusion volle Glaubensgewißheit zuschreibt : « At vero, si ab Ecclesia

definiretur risibilitatem pertinere ad perfectionem humanae naturae,
quemadmodum definitum est Christum habere duplicem voluntatem,
humanam et divinam, iam qui negaret, esset haereticus ». Ist hier
haereticus vom unmittelbaren Gegensatz zur fides divina zu nehmen
Das ist jedenfalls zweifelhaft. Denn gerade an dieser Stelle, zwei

Sätze nachher, beruft sich Bänez auf seine Übereinstimmung mit
1. XII c. 2 der loci theologici, wo Cano wohl am schärfsten den wesentlichen

Unterschied der conclusio theologica von den unmittelbaren
Offenbarungswahrheiten betont hat. Noch mehr muß man sich wundern,

daß Marin-Sola ohne weitere Begründung In I q. 1 a. 8 für die
Definierbarkeit der conclusio theologica anführt2 ; denn gerade an
dieser Stelle erledigt Bänez den Einwand, als würde er Theologie und
Glaube vermengen ; seine Worte seien von der fides mediata gemeint.

Und doch ist Bänez kein Gegner der Definierbarkeit der
theologischen Konklusionen wie sein Lehrer Cano. Der einzige eindeutige
Text hiefür ist In II-II q. 1 a. 5 d. 13. Dort handelt es sich um die Frage
ob fides und theologia in einem Subjekt betreff der gleichen Wahrheit
zusammen bestehen können. Bänez hält die bejahende Antwort für
sehr wahrscheinlich und führt dafür folgenden Beweis : « Antequam
in Concilio definiretur in Christo domino esse duplicem voluntatem,
erat conclusio Theologica, Christus habet duas voluntates Per
hoc quod in Concilio definita est huiusmodi veritas, conclusio iam
habetur tamquam de fide immediate, et omnibus proponitur credenda
sub anathematis interminatione ». Die Ausdrucksweise — Bänez

spricht von « de fide immediate » — und der Zusammenhang ergeben
einwandfrei, daß hier die definierte conclusio der fides immediata,
divina zugerechnet wird. Wie sich die anderen Aussagen von Bänez

damit vereinbaren lassen, ob ein gewisses Schwanken in seiner

Einstellung angenommen werden muß, oder ob er doch schon immer
der definierten Folgerung die Gewißheit der fides divina zuteilen

1 Der Text wird von ihm immer wieder benützt : Marin-Sola I 512 ;

II 164 ; II 233.
2 Marin-Sola I 318 f. ; II 164 f. ; II 233 f.
3 Marin-Sola führt einmal I 308 diesen Text an, hat ihn aber nicht

ausgewertet.



nach Thomas von Aquin und den Thomisten 97

wollte, soll nicht weiter untersucht werden. Nur darauf sei aufmerksam

gemacht, daß sich bei Bânez das Bestreben anzubahnen scheint,
den Ausdruck haereticus auf den unmittelbaren Gegensatz zur fides

divina zu beschränken, während er für den « error circa fidem mediate »

nur den Verdacht der Häresie annehmen will1.
Unsere Untersuchung dürfte gezeigt haben, wie ein wichtiges

theologisches Problem, das erst noch kaum beachtet wurde, sich

immer mehr beherrschend in das Blickfeld der Theologen drängt, und
wie dadurch die theologische Terminologie zu schärferer Ausprägung

gezwungen wird. Wo aber sich diese präzisere Begriffsbildung noch

nicht durchgesetzt hat, darf aus dem Gebrauch der gleichen termini
noch keine Stellungnahme zur späteren Problemstellung abgelesen
werden. Wer die Texte der Scholastik bis ins 16. Jahrhundert herab

— dasselbe gilt von den kirchlichen Entscheidungen — für die

Abgrenzung der Glaubensgewißheit im Sinne unserer theologischen notae
oder Zensuren heranziehen will, der muß im einzelnen das Gewicht
der Ausdrücke fides und haeresis prüfen ; unseren engeren Sinn darf
er nur dann zugrunde legen, wo es sich genügend begründen läßt.
Diese Art der Beweisführung ist schwieriger und anspruchsvoller,
aber sie ist die einzig zuverlässige. Ich möchte mit Gilson, ein Wort
von ihm verallgemeinernd, sagen : « La première chose à faire serait
donc ne pas imposer (au passé) les cadres auxquels nous sommes

accoutumés, mais dans lesquels il n'a jamais pensé »2.

1 Auch in I q. 1 a. 8 unterscheidet Bäriez zwischen den von den Theologen
aufgestellten Konklusionen und den definierten Konklusionen. Im ersten Fall,
auch wenn die Theologen übereinstimmen, ist die Ablehnung « erroneum »,

verdient die « nota erroris » ; im zweiten Fall, wenn die Kirche sie definiert hat
« tanquam de fide », « tanquam de fide tenendum », ist die Leugnung nicht mehr
bloß Irrtum, sondern gegen den Glauben. Ob aber die fides immediata oder
mediata darunter gemeint ist, sagt er nicht ausdrücklich. Man möchte meinen,
daß Bânez hier fides im engeren Sinn versteht, da nur so eine Steigerung gegen
den error, der ja doch auch schon zur fides mediata gehört, gegeben ist. Aber
gerade im Anschluß an diese Stelle weist Bânez den Vorwurf zurück, er hebe
den Unterschied zwischen Theologie und Glaube auf, ohne dabei von der
Sonderstellung der bereits definierten Konklusionen eine Andeutung zu machen. So

läßt der Text eine eindeutige Stellungnahme vermissen.
2 Sens et nature de l'argument de saint Anselme : Arch, d'hist. doctr. et

litt, du m. a. 9 (1934) 40.

Divus Thomas 7


	Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens nach Thomas von Aquin und den Thomisten [Fortsetzung und Schluss]

