Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 21 (1943)

Artikel: Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens nach Thomas von
Aquin und den Thomisten [Fortsetzung und Schluss]

Autor: Lang, Albert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762415

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762415
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Gliederung
und die Reichweite des Glaubens nach
Thomas von Aquin und den Thomisten.

Ein Beitrag zur Klirung der scholastischen Begriffe :
fides, haeresis, und conclusio theologica.

Von Universititsprofessor Dr. Albert LANG.

(Fortsetzung und Schluf.)

II. Das Problem der theologischen Konklusionen bei
Melchior Cano und Dominicus Banez.

Der hl. Thomas hat das Problem von der Definierbarkeit der
theologischen Konklusionen noch nicht erértert. Die Frage nach dem
objektiven Glaubensmall, dem, was unmittelbar unter die Glaubens-
gewiBheit fillt, hat ihn noch nicht beschiftigt. Es stand nicht die
erkenntnistheoretische Frage nach der Reichweite und den Graden
der GlaubensgewiBheit, sondern die religiose Frage nach der EinfluB-
sphiare des Glaubenslebens und der Reichweite der Glaubensver-
pflichtung zur Debatte. Deshalb wurde das Gebiet der directe credenda
und der indirecte credenda nicht vom Gesichtspunkt der Glaubens-
gewiBheit aus geschieden, sondern nach dem Gesichtspunkt ihrer
durch Inhalt und kirchliche Verkiindigung bedingten Wichtigkeit fir
das Glaubensleben. Die Begriffe fides und haeresis hatten eine starke
moralisch-ethische Ausrichtung, und deshalb eine andere Umgrenzung
als heute. Ob die theologischen Folgesitze fide divina geglaubt werden
kénnen oder miissen, darauf gibt der hl. Thomas keine Antwort. Wer
sie trotzdem bei ihm vorzufinden glaubt, der hat sie in seine Texte
hineininterpretiert. — Das war das Resultat unserer bisherigen Unter-
suchungen.

Es soll nun noch gepriift werden, wie sich das Problem in der
thomistischen Schule des 16. Jahrhunderts darstellte, besonders bei
den beiden groBen Theologen Melchior Cano und Dominicus Bdiiez,



80 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

die aus dem Anschlu an den Aquinaten die Antriebe zu neuem theol.
Aufstieg gewannen. Diese Priifung erscheint aus verschiedenen Griinden
ertragreich und wertvoll. Einmal rechtfertigt schon die Bedeutung
und das verdiente Ansehen der beiden groBen Spanier diese Unter-
suchung. Sodann wird ihre Auffassung eine wertvolle Kontrolle fiir
unsere Thomasinterpretation sein, da sie Riickschliisse auf die Ordens-
tradition zulaBt. Drittens wird ein Vergleich zwischen der Einstellung
des hl. Thomas und der beiden groBen Thomisten einen Einblick in
die Entwicklung vermitteln, welche die Frage in der Zwischenzeit
durchgemacht hat. Endlich hat gerade in unserer Frage der Verfasser
der Loci theologict eine so verschiedene und gegensitzliche, und wie
wir hinzusetzen wollen, eine so falsche Auslegung gefunden, daB es
an der Zeit ist, mit den MiBdeutungen seiner ganz eindeutigen
Stellungnahme aufzuriumen 1.

Cano wird nidmlich von den eimen ? zu den Vertretern der Ansicht
gezahlt, die meist nach ihren Hauptvertretern Vega und Vasquez
benannt wird, daB jede mit GewiBheit feststehende theol. Konklusion
zur fides divina gehore. Andere dagegen behaupten3, er habe, wie
spiter Molina, den wesentlichen Unterschied zwischen Glauben und
Theologie so stark betont, daB er auch den von der Kirche definierten
Folgerungen keine GlaubensgewiBheit zugeschrieben habe. Wieder
andere * meinen, Cano habe sich widersprochen oder er habe seine
Ansicht innerhalb seines Werkes geindert. In neuester Zeit hat Marin-
Sola die Verwirrung noch vermehrt, indem er zu beweisen sucht,
Cano habe die Konklusion ante definitionem ecclesiae als Gegen-

! Wieder sind es Marin-Sola und Schultes, die sich in der Auffassung der
Stellungnahme M. Canos als wissenschaftliche Gegner gegeniiberstehen. Vgl.
F. Marin-Sola, M. Cano et la conclusion théol.: Rev. thom. 20 (1920) 1-13,
101-115; R. Schultes, De definibilitate conclusionum theologicarum : La Ciencia
tom. 23 (1921) 305-333. Marin-Sola widmet der Frage eine lange Abhandlung
in seinem gro8en Werk : L’évolution homogéne du dogme catholique II 2
Fribourg 1924, 212-243. :

Zu M. Cano siehe auch 4. Lang, Die loci theologici des Melchior Cano und
die Methode des dogmatischen Beweises (Miinchener Stud. z. hist. Theol. Heft 6)
Miinchen 1925 ; M. Jagquin, Melchior Cano et la théologie moderne : Rev. d. sc.
phil. et théol. 9 (1920) 121-141. Um das Auffinden der Texte innerhalb der
langen Kapitel der Loci zu erleichtern, fithre ich immer auch Band und Seite
der neuen Ausgabe Romae 1890 an.

2 So z. B. von Sudrez und Billot. 3 So bes. Schultes.

% Diese Ansicht hat Sudrez ausgesprochen (De fide disp. 3 sect. 2 n. 7;
disp. 6 sect. 4 n. 4) ; auch J. V. de Groot iuBert sich in dieser Richtung (Summa
apologetica de Ecclesia catholica®, Ratisbonnae 1906, 387).



nach Thomas von Aquin und den Thomisten 81

stand der Theologie, aber post definitionem als Gegenstand der fides
divina betrachtet.

1. Der Glaubensbereich und seine Einteilung nach Cano und Baiez.

Melchior Cano scheidet die Wahrheiten, die zum Glauben gehéren
oder den Glauben berithren, in drei groe Gruppen : 1. die veritates
fidei, die «immediate ad fidem pertinent »; 2. die veritates fidei, die
«mediate ad fidem pertinent » ; 3. die appendices fidei, die « quodam-
modo, non simpliciter ad fidem pertinent » 1.

Zur ersten Gruppe zdhlt er alle unmittelbar geoffenbarten Wahr-
heiten, ganz gleich ob sie in der Schrift oder in der Tradition uns iiber-
liefert sind, und ganz gleich ob sie von heilsnotwendiger Bedeutung
sind oder nicht. Auch die « principia secundaria », d. h. die inhaltlich
weniger bedeutenden Inhalte der Offenbarung, gehéren nach Cano
zu den unmittelbaren Glaubenswahrheiten. Ja, der Prinzipiencharakter
einer Wahrheit wird nicht aufgehoben, wenn wir uns der SchluB-
folgerung bedienen, um den implicite gegebenen, aber nicht klar und
offen zu Tage liegenden Sinn einer Offenbarungswahrheit festzustellen.
Auch diese conclusiones impropriae gehoren noch zu den veritates
immediate credendae 2.

1 Cum igitur veritas fidei ... bipartita sit et haec ad fidem mediate, illa
immediate pertineat, necesse est duos gradus propositionum fidei generales statim
a principio collocare. Prior earum erit, quae theologiae legitima principia sunt,
cuiusmodicunque sint illa, sive primaria sive secundaria, hoc est ea omnia quae
Deus in se ipsis Ecclesiae revelavit. Posterior vero gradus harum erit quae ex
prioribus illis necessario colliguntur. Hoc enim genus conclusionum, ut cum
rebus fidei colligatum, ad fidem etiam spectat. Ratio enim connexi, quum con-
cesseris superius, cogit inferius concedere : et cum inferius negaveris, superius
item negari cogit. Rursum in superiore illo gradu duos intelligimus, unum earum
propositionum fidei, quas in Libris Canonicis sacri auctores scriptas reliquere ;
alterum earum, quas verbo proditas, Ecclesia ut crederet, a Christo et apostolis
accepit. In posteriore itidem gradu duo genera intelliguntur. Unum conclu-
sionum eiusmodi, quae ex principiis fidei solum nascuntur. Alterum earum,
quae non fides sola conficit sine externarum disciplinarum adiutorio, sed accitis
aut uno principio aut pluribus naturae ratione cognitis. Atque hae quidem
tametsi non eodem modo et gradu, omnes tamen simpliciter et sine additamento
quaestiones fidei vocari possunt, nempe cum ex utrisque fidei veritas pendeat,
cum utrisque coniuncta et copulata est. Nam quaestiones illae quasi fidei appen-
dices ..., fidei quodammodo sunt, non simpliciter. Nec enim sic fidei adhaeres-
cunt, ut separari ab illa non queant. Aegrotat sane, ut ita dicam, in eorum
errore fides, non perit (De locis theologicis, 1. XII c. 5; III, 40 f).

* Duplex conclusionum genus posse in Concilio definiri. Unum earum quae
sunt propriae Theologiae facultatis, quoniam vel ex duobus principiis per fidem

Divus Thomas 6



82 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

Die zweite Gruppe wird gebildet von allen eigentlichen Konklu-
stonen, die sich zwingend aus den Wahrheiten der ersten Gruppe ab -
leiten lassen, mag man dabei zwei geoffenbarte Primissen verwenden
oder eine Glaubenswahrheit und eine natiirlich erkannte Wahrheit.
Diese Folgerungen gehdren zum « Glauben », weil sie in einem not-
wendigen Zusammenhang zu den unmittelbaren Offenbarungswahr-
heiten stehen.

Zur dritten Gruppe endlich, zu den «appendices fidei», rechnet
Cano jene Fragen, die eine gewisse Beziehung zum Glauben haben,
aber nicht in einem notwendigen und unablsbaren Zusammenhang
damit stehen.

Bdriez scheidet wie Cano zwischen den unmittelbaren Offenbarungs-
wahrheiten, die dem Glauben, und den mittelbar in der Offenbarung
enthaltenen Wahrheiten, die der Theologie zugehéren. «Doctrina
revelata immediate, qualis est fides, vel mediate qualis est theologia »
(Schol. comm. in primam partem, q. 1 a. 1). Er erklirt diese Glie-
derung ndher: « Directe ad fidem pertinet ... aliquid quod imme-
diate cadat sub habitu fidei, hoc est sine consequentia rationis ;
indirecte vero pertinere dicatur ad fidem, quod per necessariam
consequentiam colligitur ex aliqua propositione immediata secundum
fidem» (In II-IT q. 11 a. 2).

Wenn wir diese Einteilung vergleichen mit jener, die der hl. Thomas
anwendet, so sind ganz gewichtige Anderungen festzustellen. 1. Das
was Cano und Bafiez zur fides immediata rechnen, ist viel wmfang-
reicher als die directe credenda des hl. Thomas. Wihrend Thomas
zum direkten Glauben nur die heilsnotwendigen, kirchlich definierten
Offenbarungswahrheiten, die Glaubensartikel, zédhlt, teilen Cano und
Baiez alle Offenbarungswahrheiten ohne Ausnahme, also auch die
Details der Heiligen Schrift, der fides immediata zu. 2. Umgekehrt
hat sich das Gebiet der fides mediata verengert. Wihrend Thomas
unter den indirecte credenda verschiedene Wahrheitsgruppen von den
historischen Berichten der Schrift und den Auslegungen der Schrift

creditis, vel alio credito, alio lumine naturae cognito colliguntur. Alterum autem
genus est earum quas Spiritus Sanctus ipse revelavit quidem apostolis, evan-
gelistis aut prophetis, sed quoniam non erat id perinde manifestum, a synodo
declaratur. Quae sunt prioris generis ad fidem spectant secundario et, ut ita
dicam, mediate. Quare, quod suo postea loco fuse sumus explicaturi, qui eas
negaverit, hic haereticus erit, quod ex consequenti negat principium, unde illae
conficiuntur. Quae vero sunt posterioris generis, proprie et per se ad fidem
pertinent (. V c. 5; I, 290). ‘



nach Thomas von Aquin und den Thomisten 83

bis zu den «consequentiae articulorum » und allem « quibus negatis
sequitur aliquid contrarium fidei » zusammenfaBt, schlieBt die fides
mediata bei Cano und Bafiez nur mehr die eigentlichen theologischen
Konklusionen, das Wort ganz in unserem heutigen Sinn verstanden,
ein. 3. Zwischen das Gebiet der fides indirecta und den Bereich der
natiirlichen Erkenntnisse, die bei Thomas noch aneinander grenzten,
haben sich bei Cano die appendices fidei eingeschoben. 4. Die Eintei-
lung hat sich verschoben, weil sich der Einteilungsgrund geindert hat.
Und das ist wohl der entscheidende und grundlegende Unterschied.
Wenn Bailez versucht, seine Gliederung mit der des hl. Thomas in
Einklang zu bringen, so muBl dieser Versuch scheitern!. Er zeigt
aber, wie schwer ein Wechsel des Gesichtspunktes und eine Verinderung
der Perspektive jeweils zum BewuBtsein kommt. Die Einteilung des
hl. Thomas richtet sich nach der religiosen und ethischen Bedeu-
tung, die eine Wahrheit fiir das Glaubensleben und die konsequente
Glaubenshaltung hat. Darnach erklirt er als Gegenstand des direkten
Glaubens nur die inhaltlich wichtigen und fiir alle glaubenspflichtigen
Offenbarungswahrheiten, als Gegenstand des indirekten Glaubens aber
alles, dessen Ablehnung eine Bedrohung des Glaubens bedeuten wiirde.
Bei Cano und Bdnez dagegen wird die Gliederung einzig von dem
Gesichtspunkt der Glaubensgewifiheit beherrscht. Die erkenntnis-
theoretische Wertung ist in den Vordergrund getreten. Alles, was
von Gott bezeugt wird, in der Schrift oder in der Tradition, hat
GlaubensgewiBheit und gehért zur ersten Gruppe; die inhaltliche
Bedeutung spielt hiefiir keinerlei Rolle. Zur zweiten Gruppe dagegen
gehoren nunmehr ausschlieBlich jene Inhalte, die sich mittelbar, mittels
SchluBfolgerung, aus den Offenbarungswahrheiten ergeben. Ihre Wahr-
heit ist nicht einzig von dem Zeugnis Gottes gesichert, sondern ist
von der Richtigkeit der SchluBfolgerung und von der Wahrheit der
dabei beniitzten natiirlichen Erkenntnisse abhingig? Es ist nur
konsequent, wenn Cano jene Sitze, die sich mit den Offenbarungs-

1 In II-II q. 11 a. 2 bezeichnet Béfiez als falsch, wenn man nur die Glaubens-
artikel zu den directe credenda rechne; Thomas habe hiefiir die Artikel nur als
Beispiel genannt, sie aber nicht exklusiv gemeint.

1. XII c. 1: «est enim facile et apertum fidei theologiaeque discrimen :
quod fides proxime et, ut sic dicam, immediate auctoritate nititur; theologia
vero proxime et immediate ratione» (III, 9); 1. XII c. 2: (Fides) «aliter ad
assentiendum principiis movet, aliter ad assentiendum conclusioni» (III, 18) ;.
L. XII ¢. 1: «nam fidem dicere, quae non auctoritati proxime, sed rationi et
syllogimo innitatur, absurdum est» (III, 9).



84 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

wahrheiten zwar beriihren, aber keinen notwendigen Zusammenhang
damit haben, einer dritten Gruppe zuweist, die an der qualifizierten
GewiBheit des Glaubens auch mittelbar nicht mehr Anteil hat .

Eine schematische Gegeniiberstellung kann vielleicht besser als
viele Worte die Ahnlichkeiten und die Unterschiede in den beiden
Gliederungen sichtbar machen :

Gliederung des Glaubensgebietes

nach Thomas nach Cano
l l
I (I l
harakte- ; .
Eisail::uneg Wahrheitsgruppen Wahrheitsgruppen Charakterisierung
quae direc-
te ad fidem{articuli fidei veritates immedi-
pertinent l ate revelatae, si- )
veritates Scriptu- ve in libris cano- qua;ie. —
rae non principa- nicis scriptae sive nzie ;ia;:e
liter intentae verbo traditae ad ndem | oyaestiones
o . : . |pertinent 465 Gim-
expositiones Scrip- conclusiones 1im- licit "
. |turae ropriae phciter ©
quae in- FE sine addi-
directe . ) ) quae e |4, mento
ad fidem )consequentia arti- conclusiones pro- | diate ad
pertinent |culorum priae fidem per-
tinent
ea ex quibus nega- €. ex. guibms se- quacstiones
. o B, quitur aegrotatio, | appendi- | fidei quo-
tis sequitur aliquid . .
. . non destructio [ces fidei ;dammodo,
contrarium fidei : . :
fidei non simpli-
citer

2. Die theologische Wertung der zum Glauben
gehorigen Wahrheitsgebiete nach Melchior Cano.

Wir fragen nun: Wie beurteilt Cano die drei Gruppen von «Glau-
benswahrheiten » ? Welche Gewifheit schreibt er ihnen zu ? Miissen
wir sie mit der gleichen religiosen Glaubenshingabe bejahen ?

1 Vgl. den Text S. 81 Anm. 1. An anderer Stelle kennzeichnet Cano diese
« appendices fidei» also : Quamquam sunt quaestiones quasi appendices, quas,
quoniam gratia explicandi illas, quae vere et proprie theologicae sunt, apposite
et graviter adiunguntur, iure quodam vel similitudinis vel propinquitatis vel
etiam ordinis theologicas itidem haud absurde appellaveris (1. XII c. 4; III, 31).



nach Thomas von Aquin und den Thomisten 85

Die Antwort auf diese Frage ist fiir die «veritates immediate
revelatae» und fiir die «appendices fidei» klar. Die ersten ruhen
einzig und allein auf der gottlichen Bezeugung und sind fide divina
anzunehmen mit der absoluten Festigkeit, welche die Veritas prima
und sie ausschlieBlich verdient. Die « appendices fidei » dagegen fallen
nicht mehr unter die GlaubensgewiBheit, auch nicht mediate, weil
sie nur in einer kontingenten, ablosbaren Beziehung zu den Offen-
barungswahrheiten stehen.

Die Frage konzentriert sich also auf die 2. Gruppe, die conclu-
stones propriae, die von Cano «simpliciter quaestiones fidei » genannt
werden. Sind sie fide divina zu glauben ?

a) Die gegensdtzlichen Texte ber Cano.

Cano gibt auf diese Frage, die er mit bewuBter Absicht immer
wieder aufwirft, scheinbar eine doppelte, sich schroff wiedersprechende
Antwort. In einer ersten Rethe von Texten sagt Cano rundweg, ja
manchmal mit gewisser Akzentuierung: Diese Wahrheiten sind de
fide, ihre Ablehnung ist hiretisch, und zwar in gleicher Weise hire-
tisch, wie die Ablehnung der unmittelbar geoffenbarten Wahrheiten.
In einer zweiten Reihe von Stellen aber lehnt er die Gleichstellung
der SchluBfolgerungen mit den in sich geoffenbarten Wahrheiten ebenso
schroff ab und betont den wesentlichen Unterschied zwischen ihnen.
Sie haben verschiedene GewiBheitsgrundlagen ; die einen gehdren dem
Glauben, die anderen der Theologie zu.

Fiir die erste Reihe sind besonders kennzeichnend 1. VI c. 8 ad 10
und 1. XII c. 5 praec. 7. Sie haben es verschuldet, daB Vasquez sich
auf Cano berufen konnte. Ich fithre ein paar charakteristische Wen-
dungen an:

«Sed id postremo considerandum est (est enim res magna ac
diligenti contemplatione dignissima) non illud modo ad doctrinam
catholicam pertinere quod apostolis expresse revelatum est, verum
hoc etiam quod ex altera propositione revelata et altera certa in
lumine naturali, syllogismo collectioneque evidenti conficitur » (1. VI
c. 8 ad 10; II, 42).

«Si vel Ecclesia vel Concilium vel Sedes Apostolica vel etiam
sancti una mente eademque voce aliquam Theologiae conclusionem
et confecerint et fidelibus etiam praescripserint ; haec veritas catholica
ita censebitur, ut si esset per se a Christo revelata ; et ille qui adver-
setur, aeque erit haereticus, ac si sacris literis traditionibusve aposto-



86 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

lorum refragaretur. Conclusionem sane Theologiae hic appello eam
proprie, quae ex principiis huius facultatis certa et firma consecutione
ducitur » (I. XII c. 5 praec. 7; III, 47 f.). — «Si scholastici theologi
aliquam itidem conclusionem firmam et stabilem uno ore omnes
statuerint atque ut certum theologiae decretum fidelibus amplectendum
constanter et perpetuo docuerint, illam ut catholicam veritatem fideles
sane amplectentur» (. XII c. 5 praec. 8; III, 49).

Niemand wird sich dem Eindruck dieser scharf geprigten Formu-
lierungen entziehen kénnen. Aber die Ausdriicke fiir die gegenteilige
Stellungnahme sind kaum von einer geringeren Klarheit und Ein-
deutigkeit. Hier einige Proben :

Auf den Einwand, theol. Konklusionen, deren GewiBheit fest-
steht, miBten zum Glauben gehoéren, antwortet er: « Verum haec
ratio ridicula est: iure itaque a plerisque reprehenditur. Est enim
facile et apertum fidei theologiaeque discrimen : quod fides proxime
et, ut sic dicam, immediate auctoritate nititur ; theologia vero pro-
xime et immediate ratione. Habent enim se, quemadmodum supra
dixi, fides et theologia non aliter quam habitus principiorum et
scientia conclusionum » (1. XII c¢. 1; III, 9). — « At sive ambo syllo-
gismi principia fidei sint, seu alterum ex fide certum, alterum ex
natura evidens, conclusio ad theologiam pertinebit : modo consecutio,
aut clara luce naturae sit aut fidei illustratione cognita. Haud enim
secus, quod etsi dixi, saepe ac saepius dicturus sum, haud secus, in-
quam, eiusmodi conclusionis scientia refertur ad fidem, quam ad
habitum principiorum naturales disciplinae » (Ibid., III, 10) ... «quo
discrimine, ut diximus, theologia et fides, non verbis et cogitatione,
sed universa re et toto gemere secernuntur» (L. XII c. 2; III, 18).
— «Si error conclusionis theologicae error fidei est, ut est revera ...
sequitur, fidem et theologiam ad eandem pertinere virtutem ... Sed
non erit difficile ei qui superiora releget, hanc obterere confundereque
calumniam » (L. XII c. 5; IIL, 49). Hieher gehért auch 1. V. c. 5

(I, 290) 1.
b) Ungeniigende Lisungsversuche.

Es ist verstindlich, wenn einige Theologen die Texte fiir wider-
spruchsvoll halten und auf den Versuch, sie in Harmonie zu bringen,
verzichten und annehmen, daB Cano selbst seine Meinung gedndert

1 Vgl. den Text oben S. 81 Anm. 2.



nach Thomas von Aquin und den Thomisten 87

habe. Diese Ansicht ist nicht angingig ; denn die Gegensitze bestehen
nicht bloB zwischen dem 5. Buch und dem 12., wie man angibt,
sondern gerade innerhalb des 12. Buches. AuBerdem erweist sich
das Werk Canos, diese erste und zugleich klassische Inangriffnahme
der theol. Methodologie, als geschlossene Einheit aus einem GuB.
Solche Risse in seinem Denken vertragen sich nicht mit seiner scharfen
Konsequenz . Zudem hat Cano selbst bereits an der fraglichen Stelle
des 5. Buches auf die Losung des 12. verwiesen 2. Er selbst hat also
darin keinen Gegensatz gesehen.

Einen zweiten Losungsversuch bietet Marin-Sola dar. Zum Ver-
stindnis der Texte Canos sei eine doppelte Distinktion notwendig,
einmal die Unterscheidung zwischen Glauben in engerem und in
weiterem Sinn, so dann die Unterscheidung zwischen Folgerungen
ante und Folgerungen post definitionem Ecclesiae ®. Mit der ersten
Distinktion werden wir uns nachher eingehend beschiftigen. Marin-
Sola hilt sie aber zu einer geniigenden Klirung der Texte nicht fir
ausreichend. Man miisse noch die zweite beachten ; Cano habe zwar
den Folgerungen vor und unabhdngig von der kirchl. Definition keine
GlaubensgewiBheit zugeschrieben, wohl aber nach und auf Grund einer
solchen Definition. Der entscheidende Text fiir diese Behauptung ist
ihm 1. XII c. 5 praec. 7% Aber dieser Erklirungsversuch hat in den
Texten keine Unterlage. Cano macht zwischen den Konklusionen ante
und post definitionem beziiglich ihres GewiBheitscharakters, d. h. be-
ziiglich ihres Verhiltnisses zur fides divina, keinerlei Unterschied.
Auch die conclusio post definitionem hat nicht die GewiBheit der
fides divina.

Die These Marin-Solas fillt mit folgenden zwei Tatsachen: 1. Mel-
chior Cano hat in jenen Texten, in denen er die Konklusionen von
den Offenbarungswahrheiten abscheidet und der fides mediata zu-
weist, auch die definierten Konklusionen im Auge, die er, wenn Marin-
Solas Auslegung richtig wire, den Offenbarungswahrheiten gleich-
stellen und wie sie unmittelbar zur fides divina rechnen miiBte. So
handelt 1. V c. 5 ausdriicklich von der Definition der Konklusionen :

1 Die ersten 10 Biicher der Loci theologici sind wahrscheinlich wihrend
Canos Lehrtitigkeit in Alcala und Salamanca, etwa 1543-50, verfa8t; sie
wurden aber nach Canos Riickkehr vom Konzil von Trient nochmals einer
genauen Durchsicht unterzogen, als Cano die letzten beiden Biicher zwischen
1553-60 fertig stellte. Vgl. A. Lang a.a.O. 18 f.

21 Vc. 5; siche S. 81 Anm. 2.

3 Marin-Sola 11 216 f. 4 L.c. 227 f.



88 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

« Dupplex conclusionum genus posse tn Concilio definiri ». Er unter-
scheidet die eigentlichen und die uneigentlichen Konklusionen und
sagt, dal} die ersteren, also auch nachdem sie definiert sind, «ad fidem
spectant secundario et, ut ita dicam, mediate». Hier hdtte Cano
anmerken miissen, daB durch die Definition diese Konklusionen den
GewiBheitscharakter der fides divina erhalten, wenn das seine Ansicht
gewesen wire. Ferner werden in 1. VI c. 8 ad 10 nach Marin-Sola
die Folgerungen zur fides, aber zur fides im weiteren Sinn, gerechnet.
Nun hat aber Cano gerade an dieser Stelle ganz sorglos als Beispiele
auch feierlich definierte Konklusionen angefiihrt, z. B. die Lehre von
den zwei Willen in Christus. Das beweist doch, daB er keinen Unter-
schied macht zwischen der GewiBheit der Folgesitze ante und post
definitionem.

2. Die zweite Tatsache ist nicht minder entscheidend. In dem
Haupttext, auf den sich Marin-Solas These stiitzt, 1. XII c. 6 praec. 71,
ist von definierten Konklusionen die Rede ; aber die Ausdriicke « veritas
catholica », « haereticus » sind hier genau so, wie in 1. V ¢. 5 und in
1. VI c. 8 ad 10, in weiterem Sinme gebraucht, beweisen also fiir die
Zurechnung zur fides divina nichts. Nachdem diese termini sonst
von Cano in weiterem Sinne verwendet werden, kénnen sie hier in
dem engeren Sinn von fides divina nur genommen werden, wenn sich
Beweise dafiir erbringen lassen. Marin-Sola hat aber einen solchen
Beweis gar nicht versucht, sondern hat den Fehler, den er an anderen
mit Recht riigt, hier selbst gemacht : er lieB sich durch das pointierte
«aeque haereticus» in diesem Text verleiten, diesem Ausdruck nun
unsere prizisierte, auf den Gegensatz zur fides divina eingeengte
Bedeutung unterzulegen. Schon der Irrealis, den hier Cano gebraucht,
hitte stutzig machen miissen. Wer die conclusio zur fides divina
rechnet, kann nicht mehr schreiben: « veritas catholica ita cense-
bitur, ut si esset per se a Christo revelata » 2. Doch wir haben noch

1 Siehe den Text oben S. 85 f.

2 AuBerdem spricht Cano in der praec. 7 nicht allein von den von der Kirche
definierten Konklusionen, sondern auch von jenen, die die Viter «una mente
eadem voce » aufgestellt haben. In der praec. 8 werden Konklusionen, die sich
auf die Ubereinstimmung der Theologen stiitzen konnen, zur veritas catholica
gerechnet. Wére die Auslegung von Marin-Sola richtig, dann miite auch in
diesen Fillen Glaubensgewiheit angenommen werden. Cano hitte also die
gleiche Ansicht wie Vasquez vertreten, nicht die von Marin-Sola. Diese Folgerung
stiitzt sich nicht auf eine volle Gleichsetzung von praec. 7 und 8, wie Gardeil,
der mir sonst im Wesentlichen Recht gegeben hat [Rev. d. sc. phil. et théol. 15
(1926) 589], anzunehmen scheint. Die praec. 8 braucht zur Argumentation iiber-



nach Thomas von Aquin und den Thomisten 89

einen stringenteren Beweis. Cano selbst hat erklirt, wie die praec. 7
verstanden sein will. Unmitlelbar anschlieBend an die praec. 7 und 8
kommt ihm ndmlich der Gedanke, daB nun jemand seine Worte mil3-
verstehen konnte, als wiirde er die GewiBheit der Konklusionen, also
der nach praec. 7 durch die kirchl. Entscheidung bes. qualifizierten
Konklusionen, der GlaubensgewiBheit der unmittelbaren Offenbarungs-
wahrheiten gleichsetzen. Er hat also vorausgesehen, daf3 ein Marin-
Sola mit seinem Erklirungsversuch kommen wiirde. Ihm gilt seine
Antwort, und sie braucht wahrhaftig keinen weiteren Kommentar :
«Sed ne quis sit admiratus, cur, cum inter omnes fere theologos
constet a meque ipso saepe affirmatum sit, eiusmodi conclusiones,
quae ex fide per explicatam consecutionem derivantur, theologiae
propriae esse non fidei ; nunc ita confundam, quasi theologia et fides
eadem virtus sint. Si enim error conclusionis theologicae error fidei
est, ut est revera; si eam negare sit haeresis, sequitur fidem atque
theologiam ad eandem pertinere virtutem, quandoquidem errores utri-
que facultati contrarii ad idem pertinent vitium. Sunt enim utrique
haereses. Sed non erit difficile ei qui superiora releget, hanc conterere
calumniam » (I. XII c. 5; III, 49). Und dann entwickelt er ebenso
bestimmt wie in den Texten der ersten Reihe, daB die Ablehnung
der Konklusionen, obwohl sie nur mediate zum Glauben gehdren,
Hiresie sei, weil sie zum Glauben in einer «indirecta quidem et con-
sequens, sed vera et naturalis consequentia » stehen.

Ich mochte hoffen, daB diese Antwort Canos geniigt, um den
Interpretationsversuch Marin-Solas ein fiir alle mal wieder aus der
theologischen Literatur verschwinden zu lassen. Cano macht keinen
Unterschied zwischen definierten und nicht definierten Konklusionen
beziiglich ihrer GewiBheitsqualitit; fiir ihn wird der GewiBheits-
charakter einer Wahrheit durch die kirchliche Definition unfehlbar
verbiirgt, aber nicht gedndert. '

haupt nicht mit herangezogen zu werden ; denn die Ubereinstimmung der Viter
betreffs einer theol. Folgerung wird von Cano in der praec. 7 einer kirchlichen
Entscheidung gleichgestellt ; bei Ubereinstimmung der Viter mii3te also Glaubens-
gewiBheit fiir die concl. theol. angenommen werden, genau so wie bei einer
kirchlichen Definition. AuBerdem méchte ich doch eine Gleichstellung von praec. 7
und- 8 annehmen, aber nur beziiglich ihrer GewiBheitsart — beidemal wird von
veritas catholica gesprochen — nicht aber beziiglich ihres GewiBheitsgrades.
Die kirchliche Definition bietet die groBere Sicherheit und ist leichter feststellbar ;
wo sie abgelehnt wird, ist der Tatbestand der pertinacia und damit der Haresie
leichter gegeben und anzunehmen; aber beidemal geht es um « Glaubens »-
Wahrheiten und um « Héresie ».



90 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

c) Die verschiedene Bedeutung von fides und haeresis bei Cano.

Aber damit ist der Gegensatz in den Texten des Melchior Cano
nicht beseitigt, sondern nur noch unterstrichen. Gerade in dem zu-
letzt angefithrten Text wiederholt Cano seine beiden Aussagen : 1. Die
Konklusionen gehoren zum « Glauben » ; ihre Ablehnung ist « Héresie » ;
2. Die Konklusionen sind trotzdem, auch nach erfolgter Definition,
wesentlich zu scheiden von den unmittelbar geoffenbarten Wahrheiten
und nicht dem «Glauben », sondern der Theologie zuzurechnen.

Der Widerspruch ist unvermeidlich, wenn Glaube und Hiresie
in beiden Behauptungen in gleichem Sinn verwendet werden. Das
ist aber nicht der Fall ; Cano verwendet die Begriffe fides und haeresis
das eine Mal in einem engeren, das andere Mal in einem weiteren
Sinn, wie sich jeweils aus dem Zusammenhang und der ndheren
Erklirung klar ergibt; und hier liegt die Losung des scheinbaren
Widerspruches bei ihm.

Cano kennt den engen, erkemntnistheoretisch scharf wumgrenzten
Begriff des Glaubens, der sich mit unserem Begriff der fides divina
deckt. Dieser Begriff hat bei ihm die Gliederung des Glaubensgebietes
bestimmt und liegt in allen Texfen der zweiten Reihe zugrunde. Hierbei
geht es um die erkenntnistheoretische Wertung der GewiBheit, um
den GewiBheitsgrund der Wahrheiten des « Glaubens ». Unter diesem
Gesichtspunkt scheidet Cano immer und iiberall, ohne Ausnahme,
die unmittelbar geoffenbarten und die durch SchluBfolgerung ge-
wonnenen Wahrheiten. Die ersteren gehoren dem Glauben, die letzteren
der Theologie zu. Sie stehen sich gegeniiber wie der «habitus prin-
cipiorum » und der «habitus conclusionum» (. XII c. 1; IIL, 9);
sie trennt nicht bloB eine sprachliche und begriffliche Scheidung,
sondern ein durchgreifender, wesentlicher, sachlicher Unterschied :
«quo discrimine, ut diximus, theologia et fides non verbis et cogita-
tione, sed universa re et toto genere secernuntur » (1. XII c. 2; III, 18).
Diese scharfe Trennungslinie ist durch den verschiedenen GewiBheits-
grund, der diesseits und jenseits dieser Linie gegeben ist, verursacht.
Cano war sich dariiber vollstindig im klaren — in diesem Punkte
ist die Entwicklung seit Thomas bedeutend fortgeschritten — und
hat es auch mit seiner gewohnten Klarheit zum Ausdruck gebracht :
(Fides) «aliter ad assentiendum principiis movet, aliter ad assentien-
dum conclusioni. Illis, inquam, sine medio syllogismo et ratione, huic
ratione et syllogismo intermedio» (I. XII c. 2; III, 18). Aus diesem



nach Thomas von Aquin und den Thomisten 91

Grund schreibt Cano nur den unmittelbaren Offenbarungswahrheiten
volle GlaubensgewiBheit zu; die theologischen Folgerungen gehdren
nur mittelbar zum Glauben und fallen nur mittelbar unter die Haresie.
«Quae (conclusiones) quoniam non in seipsis sed in aliis tamquam
principiis revelatae a Deo sunt, mediate fidei dicuntur esse, et qui
eas negat, is fidem negare hoc modo dicitur» (I. XII c. 4; III, 39);
«qui eas negaverit, hic haereticus erit, quod ex consequenti negat
principium, unde conficiuntur» (1. V c. 5; I, 290).

Nun rechnet aber Cano die Konklusionen trotzdem zum « Glauben »
oder, wie er hier fast immer sagt, zur «veritas catholica » und ihre
Ablehnung zur Hiresie. Das beweisen alle Texte der ersten Reihe.
Dadurch wollte Cano die eben gezeichnete Stellungnahme nicht auf-
heben oder zuriicknehmen. Er hat sie vielmehr an einigen Stellen
(so besonders 1. XII c. 5)! ausdriicklich aufrecht erhalten. Wenn
er trotzdem die Konklusionen zum « Glauben » bzw. zur Hiresie zihlt,
nicht weil er ihnen unmittelbare GlaubensgewiBheit zuschrieb, sondern
obwohl er sie nur mittelbar dazu rechnet, so legt er dabei einen
weiteren, nicht vom Gesichtspunkt der GlaubensgewiBheit bestimmten
«Glaubens»- Begriff zugrunde. Die Texte der ersten Reihe bieten also
keine andere Amnsicht als die der zweiten Reihe, sondern verwenden
eine andere Terminologie, wonach die mittelbaren Offenbarungswahr-
heiten noch unter die veritas catholica bzw. die haeresis fallen. « Atque
hae (die mittelbar und unmittelbar geoffenbarten Wahrheiten) quidem
tametsi non eodem loco et gradu, omnes tamen simpliciter sine ad-
ditamento quaestiones fidei vocari possunt, nempe cum ex utrisque
fidei veritas pendeat, cum utrisque coniuncta et copulata sit » (1. XII
c. 5; III, 40). Diesen doppelten Sprachgebrauch mag man bedawuern,
weil er zu MiBverstindnissen AnlaB8 geben kann, aber zunichst muB
man ihn als gegebene Tatsache zur Kenntnis nehmen und ihn bei der
Auslegung der Texte beriicksichtigen.

~ Aber wir konnen doch einige Griinde angeben, die Cano zur Ver-
wendung dieses weiteren Glaubens- und Haresiebegriffes bestimmten.
Cano hat sich — das ist der wichtigste und entscheidende Grund —
dem herrschenden theologischen Sprachgebrauch angeschlossen. Bei-
spiele fiir diesen Sprachgebrauch haben Marin-Sola und Schultes an-
gefithrt 2. Molina z. B., der die theologischen Konklusionen genau

1 Siehe den Text oben S. 89.
* Die Belege sieche bei Marin-Sola (Rev. Thom. 1920, 2 ff.; L’évolution ...
IT 217 ff) und bei Schultes, De definibilitate concl. theol.: La Ciencia tom. 23



92 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

so ausnahmslos von der GlaubensgewiBheit ausschaltet wie Cano,
sagt : « Fides ergo catholica duobus modis accipi potest; uno presse,
pro habitu et assensu eorum quae immediate, hoc est formaliter et
in se revelata sunt: altero late, pro habitu et assensu tam horum
quam eorum quae mediate, hoc est virtute et in alio revelata sunt :
ut sunt conclusiones quae ex articulis deducuntur. Consuevimus enim
dicere de fide esse quae ex articulis evidenter deducuntur»!, Das
ist genau die Erklirung, die wir oben gegeben haben. Und was
hier von fides gesagt wird, das muB genau so von den Ausdriicken
haeresis, haereticus, wiederholt werden 2,

Der innere Grund fiir diesen Sprachgebrauch aber ist der, daB
man auch zu Canos Zeiten noch nicht bloB dogmatisch und theoretisch
an der objektiven Abgrenzung der GlaubensgewiBheit interessiert war,
sondern auch oder vielleicht noch mehr moralisch an der Absteckung
der subjektiven Glaubensverantwortung. Glauben im vollen Sinne
und ebenso Hiresie fordern nach der objektiven Seite, daB es sich um
eine von Gott unmittelbar bezeugte Wahrheit handelt, daB der GewiB-
heitsgrund der « Veritas prima revelans » vorliegt ; nach der subjek-
tiven Seite aber muB das volle BewuBtsein von diesem GewiBheits-
grund gegeben sein, so daB3 die Gewissenshaltung der vollen Glaubens-
hingabe, bzw. der pertinacia vorliegt. Wir legen heute, wenn wir
dogmatisch von Glauben und Hiresie sprechen, allein auf den ersten
Punkt Gewicht und abstrahieren von der subjektiven Einstellung ;
die Anfinge zu dieser rein objektiven Betrachtung waren bereits zur
Zeit Canos gegeben ; Cano aber ist ein Gegner davon und er entwickelt
sehr scharfsinnig seine Griinde in 1. XII c. 6 (ITI, 53 f.)3. Man kann

(1921) 317. Auch das Material, das L. Garzend, L’inquisition et I'hérésie, Paris 1913
bietet, konnte hiezu herangezogen werden.

1 In primam partem D. Thomae q. 1. a. 2 disp. 1.

? Hat Marin-Sola schon den weiteren Begriff von fides, mit dem er selbst
rechnet, faktisch zu wenig beachtet, so scheint er, wie iibrigens viele andere,
mit der Moglichkeit eines weiteren Héresiebegriffes iiberhaupt nicht zu rechnen.

3 Cano wei um die zu seiner Zeit sich zeigenden Tendenzen, mit « propo-
sitio haeretica » und Hiresie den rein logischen, unwandelbaren Sachverhalt des
objektiven Gegensatzes zu einer Glaubenswahrheit zu verstehen, ganz unabhingig
von der subjektiven Einstellung und jeder historisch kontingenten Beziehung.

Cano ist aber Gegner von dieser Beurteilung der Hiresie allein «ex genere
et obiecto». Die Hairesie ist fir ihn «summa quaedam infidelitatis species » ;
nicht jeder materielle Irrtum in Glaubenssachen ist Hiresie, sondern der formelle,
bewuBte Irrtum ; sie ist nicht ein logischer, dialektischer Gegensatz, sondern
eine moralisch voll verantwortliche Widersetzlichkeit, die nur bei bewuBter freier
Entscheidung vorliegt. « Haeresis ... quae est summa quaedam infidelitatis



nach Thomas von Aquin und den Thomisten 93

aber auch das Hauptgewicht auf den zweiten Punkt legen, auf die
ethisch-religiose Haltung des Glaubensgehorsams, bzw. der Wider-
spenstigkeit gegen die Bindung durch Offenbarung und Kirche 1. Diese
Gewissenshaltung ist aber nicht an das Gebiet der unmittelbaren
Offenbarungswahrheiten gebunden. Wer an Folgesitzen festhilt, von
denen er weil, daB sie sich mit den Glaubenswahrheiten nicht ver-
tragen, oder wer nicht bereit ist, sich dem communis sensus ecclesiae
unterzuordnen, «qui adversante catholica fide propriam sententiam
videns volensque complectitur » (1. XII c. 7), dessen Glaubenshaltung
ist wurmstichig. Die Grenzlinie, die man nach der religios-moralischen
Wertung um den Glauben und die Héiresie zieht, greift weiter aus
als die Grenzlinie, die von der rein dogmatischen Wertung der Glau-
bensgewiBheit bestimmt ist. Die Bediirfnisse oder die Praxis der
Inquisition haben dabei mitgewirkt. Die Kirche nimmt mit Recht
an, so sagt Cano, daB, wer die in logischer Folgerichtigkeit mit den
Glaubenswahrheiten verbundenen Sédtze leugnet, nicht in den dabei
verwendeten logischen Gesetzen oder natiirlichen Erkenntnissen irrt,
sondern die Glaubenswahrheit anzweifelt. In diesem Sinne ist die
praec. 7. von 1. XII c. 5 zu verstehen : « Wenn die Kirche oder ein
Konzil oder der Papst oder die Viter einmiitig eine theol. Konklusion
ziechen und den Gldaubigen vorschreiben, so wird sie genau so als
katholische Wahrheit betrachtet, als ob sie in sich von Christus ge-
offenbart wire ; und wer dagegen sich auflehnt, der wird genau so
als Hiretiker genommen werden, als wenn er der Heiligen Schrift
und den apostolischen Traditionen sich widersetzen wiirde ». Und fiir
diese Einschitzung gibt er folgende Begriindung, die ebenso die engere
erkenntnistheoretische, als auch die weitere moralische Umgrenzung von
Glauben und Héresie festhilt : « eorum (gemeint sind die errores circa
conclusiones theol.) et fidei sit indirecta quidem et consequens, sed

species, errorque fidei catholicae adversus, non utcunque, sed perfecte, absolute,
formaliter. Perfecta vero haec, absoluta et formalis repugnatia, quum sit etiam
moralis, non modo dialectica, ex obiecto et genere seorsum non accipitur, nisi
subiecta quoque, et voluntatis humanae ratio habeatur» (1. XII c. 6; IIL, 54).

Wesentlich an der Hiresie ist also die pertinacia. Wann sie anzunehmen
sei, hat Cano in langen Ausfiihrungen entwickelt (I. XII c. 7). Dabei mahnt
er zur duBersten Vorsicht.. Man merkt, daB er das Arbeiten der Inquisition im
Auge hat (1. XII c. 7; III, 66 ff.).

I L. XII c. 7, wo Cano ausfithrlichst iiber die pertinacia handelt, wird eine
Definition durch die Kirche zur Vorbedingung der vollendeten pertinacia ge-
macht (III, 70 f{.).



94 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

vera et naturalis repugnantia » (I. XII c. 5; III, 50). Mit dieser Zu-
rechnung der Folgesitze zum Verantwortungsbereich von Glaube und
Hiresie steht Cano — und seine Zeit — noch ganz auf dem Stand-
punkt des hl. Thomas ; sie bildet, wie mir scheint, die eindrucksvolle
Bestdatigung der oben gegebenen Thomasinterpretation.

3. Die theologische Wertung der theologischen Konklusionen nach
Dominicus Banez.

Die Beurteilung der theol. Folgerungen vom Gesichtspunkt der
GlaubensgewiBheit aus, womit sich Thomas noch nicht beschaftigt
hat, ist zur Zeit Melchior Canos zu einem wichtigen theologischen
Problem geworden. Aber haben die anderen Theologen, bes. der
thomistischen Schule, die Lésung genau so wie Cano gegeben ? Gehen
sie, wie Cano, hier Hand in Hand mit Molina ? Nur Dominicus Bdiiez
soll noch nach seiner Stellungnahme befragt werden !.

1. Bafiez vertritt mit Entschiedenheit die Ansicht des M. Cano,
vielfach mit Berufung auf ihn, daB ein spezifischer Unterschied zwischen
fides und Theologie besteht. « Fides non assentit veritatibus com-
plexis per discursum, sed immediate innitiur divinae revelationi, ut
latissime disseruimus in II-II q. 1 a. 1» (In I q. 1 a. 2) « Ratio formalis
specifica fidei», so heiBt es an der zitierten Stelle, « non potest esse
Theologica » (In II-II q. 1 a. 1 dub. 2 concl. 1); « obiectum Theologiae
non est expresse revelatum per lumen supernaturale, neque per lumen
naturale vel eius virtute sola acquisitum » (Ebend. concl. 3). Deshalb
bekimpft Béfiez mit Nachdruck die Ansicht des Dominicus de Soto,
daB jede gewisse theol. conclusio GlaubensgewiBheit habe (In I q. 1
a. 2 ad 3; und In II-IT q. 1 a. 5: «haec sententia merito a Theolo-
gorum schola reicitur ».

2. Baiiez behauptet, genau wie sein Lehrer Cano, daB die Kon-
klusionen trotzdem zum « Glauben » gehoren, bzw. zur « Hdresie » ;
er erklirt aber ausdriicklich, daB das von der fides mediata zu ver-
stehen sei. «Conclusiones, quae ex principiis fidei vel uno principio
fidei et altero naturaliter evidenti per bonam consequentiam dedu-

cuntur, sunt proprie Theologicae scientiae conclusiones. Et nihilominus

1 Scholast. commentaria in primam partem Angelici doctoris S. Thomae,
Duaci 1614 ; in secundam secundae partis, Duaci 1615.



nach Thomas von Aquin und den Thomisten 95

dicuntur esse conclusiones de fide non immediate, sed mediate, et
oppositum illarum dicitur error circa fidem mediate : et qui contra-
rium sentit, venit in suspicionem haeresis, praesertim si philosophus
est : quia ille non est credendus negare quae sunt nota lumine naturali,
ac per consequens creditur negare principium fidei. Hanc sententiam
tenet praeceptor meus Cano in libro XII de lociis Theol. c. 2» (In I
q. 1 a. 2 ad 3; dhnlich In II-II q. 1 a. 5 ad 1). Er behauptet, da3 die
Kirche vielfach propositiones theologicae definiert habe « tanquam de
fide » und ldBt sich darauf wie Cano den Einwand machen: ... «si
error adversus propositiones Theologicas est etiam error adversus
fidem, sequitur, quod fides et Theologia non sunt diversi habitus
formaliter ... Ad hoc argumentum respondetur, quod sicut divina
revelatio immediate est principium formale fidei, mediate vero Theo-
logica scientiae, ita fides ipse immediate et per se solum inclinat
ad articulos fidei et ea quae expresse revelata sunt, mediate vero et
consequenter etiam versatur circa conclusiones, quae per evidentem
consequentiam ex articulis fidei colliguntur. Unde necesse est ut
dissensus circa propositiones Theologicas mediate et consequenter ad-
versetur fidei» (In I q. 1 a. 8).

3. Es bleibt noch die Frage zu untersuchen, ob nach Baflez die
conclusio theologica durch die kirchl. Definition Gegenstand der fides
divina oder immediata wird. Marin-Sola behauptet es und beruft
sich dabei bes. auf jene Texte, in denen Bafiez die definierten Folge-
rungen als « de fide » bezeichnet, ihre Ablehnung als « hdretisch ». Den
wichtigsten Teil des Beweises, daB hiebei die beiden Ausdriicke im
engeren Sinn von fides divina zu verstehen seien, hat sich aber leider
Marin-Sola wiederum gespart, obwohl er selbst Bafiez unter den
Autoren aufzihlt, die «fides» auch in weiterem Sinn gebrauchen?!.
Besonders dort, wo der Ausdruck haereticus gebraucht wird, hilt
Marin-Sola es fiir selbstverstindlich, daB allein die fides divina in
Frage stehen kénne. Dabei hat Bafiez selbst diesen SchluB abgelehnt ;
denn Hiresie liegt nach ihm auch vor, wenn der Glaube mittelbar
(mediate) abgelehnt wird 2. Somit hingt die Beweisfithrung Marin-

1 Marin-Sola 11 217. :

2 In II-II q. 1 a. 5 ad 1: » ad probationem, scilicet quod haereticus esset
qui illam negaret, ergo illa est de fide; distinguo consequens; dum inferetur,
ergo illa est de fide immediate : nego consequentiam ; mediate vero: concedo
consequentiam ».



96 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

Solas in der Luft. Er hat sich dadurch der Gefahr ausgesetzt, in die
Texte zu viel hineinzulesen. Die Stelle In I q. 1 a. 2 ad 3 hat Marin-.
Sola als einen Hauptbeleg dafiir angefiithrt !, daBl Bafiez der definierten
Konklusion volle GlaubensgewiBheit zuschreibt : « At vero, si ab Ecclesia
definiretur risibilitatem pertinere ad perfectionem humanae naturae,
quemadmodum definitum est Christum habere duplicem voluntatem,
humanam et divinam, iam qui negaret, esset haereticus». Ist hier
haereticus vom unmittelbaren Gegensatz zur fides divina zu nehmen ?
Das ist jedenfalls zweifelhaft. Denn gerade an dieser Stelle, zwei
Sitze nachher, beruft sich Bafiez auf seine Ubereinstimmung mit
1. XII c. 2 der loci theologici, wo Cano wohl am schirfsten den wesent-
lichen Unterschied der conclusio theologica von den unmittelbaren
Offenbarungswahrheiten betont hat. Noch mehr mull man sich wun-
dern, daBB Marin-Sola ohne weitere Begriindung In I q. 1 a. 8 fiir die
Definierbarkeit der conclusio theologica anfiihrt?; denn gerade an
dieser Stelle erledigt Bafiez den Einwand, als wiirde er Theologie und
Glaube vermengen ; seine Worte seien von der fides mediata gemeint.

Und doch ist Bafez kein Gegner der Definierbarkeit der theolo-
gischen Konklusionen wie sein Lehrer Cano. Der einzige eindeutige
Text hiefiir ist In II-II q. 1 a. 5 d. 13. Dort handelt es sich um die Frage
ob fides und theologia in einem Subjekt betreff der gleichen Wahrheit
zusammen bestehen konnen. Bafiez hilt die bejahende Antwort fiir
sehr wahrscheinlich und fithrt dafiir folgenden Beweis: « Antequam
in Concilio definiretur in Christo domino esse duplicem voluntatem,
erat conclusio Theologica, Christus habet duas voluntates ... Per
hoc quod in Concilio definita est huiusmodi veritas, conclusio iam
habetur tamquam de fide ¢mmediate, et omnibus proponitur credenda
sub anathematis interminatione». Die Ausdrucksweise — Bafiez
spricht von «de fide immediate » — und der Zusammenhang ergeben
einwandfrei, daB hier die definierte conclusio der fides immediata,
divina zugerechnet wird. Wie sich die anderen Aussagen von Baiiez
damit vereinbaren lassen, ob ein gewisses Schwanken in seiner Ein-
stellung angenommen werden muB, oder ob er doch schon immer
der definierten Folgerung die GewiBheit der fides divina zuteilen

1 Der Text wird von ihm immer wieder beniitzt : Marin-Sola 1 512 ;
II 164 ; II 233.

2 Marin-Sola 1 318 f.; II 164 f.; II 233 f.

3 Marin-Sola fiihrt einmal I 308 diesen Text an, hat ihn aber nicht aus-
gewertet.



nach Thomas von Aquin und den Thomisten 97

wollte, soll nicht weiter untersucht werden. Nur darauf sei aufmerk-
sam gemacht, daB sich bei Bafez das Bestreben anzubahnen scheint,
den Ausdruck haereticus auf den unmittelbaren Gegensatz zur fides
divina zu beschrianken, wihrend er fiir den «error circa fidem mediate »
nur den Verdacht der Hiaresie annehmen willl.

Unsere Untersuchung diirfte gezeigt haben, wie ein wichtiges
theologisches Problem, das erst noch kaum beachtet wurde, sich
immer mehr beherrschend in das Blickfeld der Theologen dringt, und
wie dadurch die theologische Terminologie zu schirferer Ausprigung
gezwungen wird. Wo aber sich diese prizisere Begriftsbildung noch
nicht durchgesetzt hat, darf aus dem Gebrauch der gleichen termini
noch keine Stellungnahme zur spiteren Problemstellung abgelesen
werden, Wer die Texte der Scholastik bis ins 16. Jahrhundert herab
— dasselbe gilt von den kirchlichen Entscheidungen — fiir die Ab-
grenzung der GlaubensgewiBheit im Sinne unserer theologischen notae
oder Zensuren heranziehen will, der muBl im einzelnen das Gewicht
der Ausdriicke fides und haeresis priifen ; unseren engeren Sinn darf
er nur dann zugrunde legen, wo es sich geniigend begriinden lafBt.
Diese Art der Beweisfithrung ist schwieriger und anspruchsvoller,
aber sie ist die einzig zuverldssige. Ich mdéchte mit Gilson, ein Wort
von ihm verallgemeinernd, sagen: « La premiére chose a faire serait
donc ne pas imposer (au passé) les cadres auxquels nous sommes
accoutumés, mais dans lesquels il n’a jamais pensé»?2.

1 Auch in I q. 1 a. 8 unterscheidet Bafiez zwischen den von den Theologen
aufgestellten Konklusionen und den definierten Konklusionen. Im ersten Fall,
auch wenn die Theologen iibereinstimmen, ist die Ablehnung « erroneum », ver-
dient die « nota erroris»; im zweiten Fall, wenn die Kirche sie definiert hat
« tanquam de fide», « tanquam de fide tenendum », ist die Leugnung nicht mehr
blo8 Irrtum, sondern gegen den Glauben. Ob aber die fides immediata oder
mediata darunter gemeint ist, sagt er nicht ausdriicklich. Man md&chte meinen,
daB Béfiez hier fides im engeren Sinn versteht, da nur so eine Steigerung gegen
den error, der ja doch auch schon zur fides mediata gehort, gegeben ist. Aber
gerade im AnschluB an diese Stelle weist Bafiez den Vorwurf zuriick, er hebe
den Unterschied zwischen Theologie und Glaube auf, ohne dabei von der Sonder-
stellung der bereits definierten Konklusionen eine Andeutung zu machen. So
liBt der Text eine eindeutige Stellungnahme vermissen.

2 Sens et nature de l'argument de saint Anselme: Arch. d’hist. doctr. et
litt. du m. a. 9 (1934) 40.

Divus Thomas 7



	Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens nach Thomas von Aquin und den Thomisten [Fortsetzung und Schluss]

