
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 21 (1943)

Artikel: Das Naturrecht in thomistischer Beleuchtung

Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762411

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762411
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Naturrecht
in thomistischer Beleuchtung.

Von G. M. MANSER O. P.

Mit der Rückkehr in die Einsamkeit erwachte das Interesse für
das Problem « Naturrecht » von neuem. Es ist einwenig eine alte
Liebe. Dem Alter ist übrigens die Liebe zur Einheit besonders eigen,

zur Einheit auf allen möglichen Gebieten, oft auch unmöglichen
In Rechtssachen ist sie wissenschaftlich und praktisch von
überragender Bedeutung. Und da erinnere ich mich an ein Wort unseres
weit bekannten Juristen Eugen Huber, der da schrieb : « Man hat
es während einer längeren Periode für möglich erachtet, das ganze
Recht aus der menschlichen Vernunft abzuleiten, ein Recht
aufzubauen, das der Natur des Menschen entspreche und das dann auch,
so wie es dem vernünftigen Bewußtsein des Forschenden sich
dargestellt hat, als geltendes Recht gelehrt wurde. Das war die Zeit der
Herrschaft des alten Naturrechts, das sich unbestreitbar das Verdienst
erworben hat, auf die Einheit der Rechtsauffassung mit großer Energie
hingewiesen zu habèn »1.

Naturrecht Wie oft hat man ihm Krieg und Tod angesagt.
Aber, schrieb Bergbohm, sein grimmigster Feind, alle « Leichenreden
sind zu früh gehalten worden » 2. Es vollständig zu verdrängen, « dazu
haben es bisher weder Spott und Hohn bringen können »3. Es
« fließt nach wie vor breit und flach das Naturrecht daher, ein
nimmer versiegender, durch zahlreiche Nebenflüsse von mannigfachem
Charakter gespeister Strom Ihn trocken zu legen, ist der Kritik
bisher nicht gelungen »4. Auch nach dem Niedergange der berühmten
historischen Schule Savigny's und nach dem Kampfe, den F. J. Stahl

führte, erhob sich das Naturrecht sofort wieder5. Man hat « der Hydra,
sagt Bergbohm, einen ihrer Köpfe abgeschlagen — an seiner Stelle

1 Recht und Rechtsverwirklichung. Basel 1921, S. 2. Der Sperrdruck ist
von mir.

2 Karl Bergbohm, Jurisprudenz und Rechtsphilosophie. Leipzig 1892, S. 111.
3 Das. 110. 1 Das. 9. 6 Das. 112.



4 Das Naturrecht in thomistischer Beleuchtung

sind zehn nachgewachsen »1. Deutet das alles nicht schon auf die
siegreiche Macht des Naturrechts hin

Menschentreue bewährt sich nicht immer in Sturm und Drangsal,
wohl aber bewähren sich in solchen Zeiten Wahrheit und wankellose

Festigkeit der Prinzipien War das Naturrecht nicht stetig die
Sturmglocke in großen Völkerkrisen Sollten wir das nicht erfassen

in heutiger Zeit, wo Millionen unschuldig Tag für Tag bluten ; wo
die Grundfesten der ganzen sozialen und politischen Ordnung : der

Ehe, Familie und des Staates zitternd wanken ; wo die Person und
das Leben des Einzelnen keinen Rappen mehr wert ist, wo ein bis-
anhin wohl noch nie erlebter Völkerhaß alle Völker und Erdteile dem

sichern Ruin entgegenzutreiben droht ; wo jenes Ideal von einer Caritas
generis humani, das einst 1857 Villemain vor der französischen
Akademie im Anschluß an Cicero feierte, so grausam lügengestraft wird 2

Und das alles, weil, trotz der ewigen Berufung auf Gerechtigkeit,
doch keine wahre höchste Rechtsnorm, nach welcher auch Macht und
Gewalt gemessen werden müßten, mehr da ist. Wie ernst hat Pius XII.
auf die naturrechtlichen Grundlagen der Gesellschaft hingewiesen in
seiner Weihnachtsansprache von 1942. Wie ganz unwillkürlich denkt
man da bei all dem an das große Gesetz : « iustitia est fundamentum

regnorum » Vielleicht würden frühere Rechtslehrer, wenn sie unsere

Katastrophe erlebt hätten, nicht mehr, wie Jos. Kohler es getan,
Friedrich Nietzsche als Höhepunkt des Rechtes feiern3 ; Nietzsche,

sage ich, dem das Wort des großen Isaias galt : « Wehe euch, die ihr
das Gute bös und das Böse gut nennt » (5, 20). Jedenfalls erhält das

Wort des großen Protestanten Leibniz in unsern Tagen eine
eigentümliche Beleuchtung: «Die Grundlage des sozialen Rechtes der Völker
ist das Naturrecht » 4.

Präzisieren wir den Grundgedanken des Naturrechts noch etwas

genauer, denn das ist wichtig. Das Naturrecht, sagt Heinrich Ahrens

— wohl der bekannteste Naturrechtler, dessen Werk in die verschiedensten

Sprachen in kürzester Zeit übertragen wurde — ist «die

Wissenschaft, welche aus dem Wesen und der Bestimmung des

1 Das. IIB.
2 Vgl. Charles Jourdain, La philosophie de saint Thomas d'Aquin. Paris 1858,

Bd. I, p. 383.
3 Jos. Kohler, Lehrbuch der Rechtsphilosophie. Berlin 1909, S. 6-7.
4

« Basis iuris socialis inter gentes ipsum naturae ius est ». Leibnitii opera
omnia (Ed. Dutens). Pars IV, p. 306.



Das Naturrecht in thomistischer Beleuchtung 5

Menschen und der menschlichen Gesellschaft das oberste Prinzip oder
die Idee des Rechts ableitet ». Das Naturrecht wurzelt in der

Überzeugung, « daß es ein von willkürlichen Satzungen unabhängiges, in
einer höheren sittlichen Lebensordnung gegründetes Recht gibt, welches

als Maßstab zur Beurteilung der bestehenden Verhältnisse und
Einrichtungen und als Richtschnur für ihre weitere Ausbildung zu dienen

bestimmt ist » h Formulieren wir den springenden Punkt noch genauer
mit der Frage : Muß ich, ehe ich in jedem Einzelfall entscheiden kann :

das ist recht, das ist unrecht, nicht vorher wissen, was ist überhaupt,

an sich, im allgemeinen recht, wo liegt überhaupt das unverrückbare

Prinzip des Rechts Die Naturrechtler verlegen, die Frage bejahend,
dieses Prinzip in die menschliche Natur. Doch gehen auch sie leider

wieder auseinander. Die Thomisten verlegen es in die real-vernünftige
Menschennatur.

Wir versuchen im Folgenden, die aristotelisch-thomistische
Auffassung zu beleuchten, in der Überzeugung, daß nur diese Fassung,
die Hauptschwierigkeiten, welche von jeher gegen das Naturrecht
vorgebracht wurden, zu lösen imstande ist.

An unsere These angelehnt, wird der Leser die Beschränkung
der Literaturangabe verstehen.

Nach einem kurzen Exposé über die ersten Anhänger der Naturrecht

stheorie, werden wir uns vorzüglich verbreiten : über die Gegner

und ihre Einwürfe, die Existenz, das Wesen, die Unveränderlichkeit,
die obersten Prinzipien und die Entfaltung des thomistischen Naturrechts.

Art. 1.

Die ältesten Vertreter des Naturrechts.

Die Geschichte des Naturrechts ist noch nicht geschrieben. Wir
werden sie auch nicht schreiben, wenngleich Geschichtliches im Folgenden

zur Illustration des schwierigen Problems vielfach herangezogen
werden wird.

Übrigens ist das Naturrecht so alt wie der Mensch, eben weil
es Naturrecht, d. h. Recht der menschlichen Natur ist. Aber darum
handelt es sich hier gar nicht, sondern darum : wann das Naturrecht
wissenschaftlich und bewußt als Teil der Rechtswissenschaft aufgetreten

ist.

1 Heinrich Ahrens, Naturrecht oder Philosophie des Rechts und des Staates.
Wien 1870, Bd. I, S. 1.



6 Das Naturrecht in thomistischer Beleuchtung

Von den ältesten und ersten Vertretern des Naturrechts im
angedeuteten Sinne ist hier die Rede. Diese Frage hat für uns deshalb
eine wertvolle, abklärende Bedeutung, weil unseres Erachtens die

wichtigsten 1 von den ersten wissenschaftlichen Vertretern des Naturrechts

den gleichen Weg wandelten, den wir für den richtigen halten.
Wir hätten also hier bereits im gewissen Sinne einen aufklärenden

Fingerzeig für das, was wir nachher eingehender dartun wollen. Noch
sei hier die Bemerkung beigefügt : das Naturrechtssystem ist an sich

ein sehr komplexer Begriff, von dem anfänglich nur gewisse
Grundelemente zum Vorschein kommen.

Mehrere Historiker führen den Ursprung des Naturrechts sogar
bis auf Solon zurück, der Athen die erste Verfassung gab. Andere

gingen wenigstens bis auf den feurigen Aristokraten Heraklit zurück
(Blütezeit c. 500 v. Chr.), dessen berühmtes Axiom: «Alles fließt»
an eine ewig dauernde Norm, an einen göttlichen Logos als Urnorm
alles sittlichen Seins und Handelns gebunden wäre, wie ein Fragment
andeutet2. Hätte Anaxagoras (f 428 v. Chr.) seinen göttlichen voü;

enger mit der sichtbaren Welt verbunden, so könnte hier auch von
ihm die Rede sein.

Am häufigsten wird Sokrates (j 399 v. Chr.) als Gründer des

Naturrechts genannt. Allein der Mangel an Synthese bei ihm und das

doppelt verschiedene Bild, welches Plato und Xenophon von ihm
entworfen, erschweren auch da die Frage. Doch ist aus dem, was
Plato, Xenophon und Aristoteles übereinstimmend, berichten, ersichtlich,

daß Sokrates tatsächlich der Begründer des Naturrechts war.
Auch Bergbohm leugnet das nicht 3. Nach Sokrates ist höchstes Ziel
alles Handelns die Glückseligkeit —• s'Aataov'a — d. h. das Gute —
âyaôov — das er dem Schönen und Rechten gleichsetzt. Das ist somit
der Maßstab alles sittlichen Handelns, auch in der Politik, und an

was die Stimme Gottes, das Daimonium, ihn stetig gemahnt4.
Von einem Naturrecht bei Plato (f 348) in unserem Sinne zu

1 Eine Ausnahme machen natürlich die Epikureer, die die Lust zum höchsten

Prinzip machten. Vgl. Heinrich Rommen, Die ewige Wiederkehr des Naturrechts.
Leipzig (Hegner) 1936, S. 19 ; Bergbohm, S. 153. Unter den Vorsokratikern hat
schon Kallikles den Satz geprägt : Naturrecht ist die Macht des Stärkeren.
Vgl. Rommen, das. 17 u. 21.

2 Fragment 112. Vgl. Rommen, S. 14.
3 Jurisprudenz und Rechtsphilosophie, S. 153.
4 Vgl. Überweg, Grundriß der Geschichte der Philosophie des Altertums,

11. Aufl. Berlin 1920, S. 156-157. Dazu Rommen, S. 22.



Das Naturrecht in thomistischer Beleuchtung 7

reden, finde ich schwierig. Bei ihm sind bekanntlich die irdischen
Dinge nur Schatten der ewigen von uns getrennten Ideen, die in sich
und über uns existieren. Es gibt nach Plato nichts Allgemein-Unveränderliches

in den irdischen Dingen — kein Universale in re. Gerne
aber geben wir zu, daß der wunderbare Exemplarismus Plato's auf
die spätere Entwicklung der Naturrechtstheorie einen sogar eminenten
Einfluß ausgeübt hat. Das Unglück Plato's war, daß er die somatische

Induktion, die faktisch nichts anderes war als die einfache
Abstraktion der ersten Begriffe aus der Sinneswelt — smxytoyT,

Induktion wird sie ja auch bei Aristoteles und den Lateinern
bezüglich der ersten Prinzipien genannt, hat aber mit der syllogischen
Induktion nichts zu tun — fallen ließ. So fehlte der platonischen
Universalienlehre und folglich dem Naturrecht jede reale Grundlage.

Bei Aristoteles (384-322) ist die ganze Frage bedeutend komplizierter.

Konstatieren wir in erster Linie die Tatsache, daß er Naturrecht

und positives Recht zwar nicht trennt, wie öfter behauptet
wurde, aber scharf unterscheidet. Das tat er schon in der Rhetorik 1

und dann wieder in der nikomachischen Ethik2. Es gibt beim

Stagiriten ein « âi'xatov cpuatxov » oder « xx-x oustv », also ein natürlich
Rechtes, und ein « Sixatov vojxixdv » oder « V8-.ov » gesetzlich Rechtes,

besser würde ich vielleicht sagen : ein « gesetztes » Recht. Aristoteles
bestreitet mit aller Entschiedenheit, daß alles Recht nur positiv
sei 3. Der Unterschied beider ist groß, denn das Naturrechtliche wird
von jederman irgendwie erkannt, auch ohne irgendwelche gesellschaftliche

Beziehung4 ; es gilt daher auch überall bei allen Völkern, ohne
Dekrete, ist daher auch an sich unveränderlich5. Dagegen ist das
bloß gesetzlich Rechte partikulär, « ?3tov », nicht überall geltend, zeitlich

begrenzt und auch hinsichtlich der Untergebenen 6 Diese

Unterscheidung wird von Aristoteles auch beispielsweise bezüglich
zahlloser Spezialfragen angewandt, so wenn er hervorhebt, daß der
Staat naturrechtlich sei7 und auch die Ehe8, ebenfalls der soziale

Charakter des Menschen 9 und das SelbsterhaltungsrechtI0.

1 I. Rhet. c. 13 (Ed. Did. I 340, 20).
2 V. Eth. ad Nie. c. 7 (II 60, 29).
3 V. Eth. c. 7 (II 60, 36). 4 I. Rhet. c. 13 (340, 23).
5 V. Eth. c. 7 das. e y. Eth. c. 7 (60, 48 ss.).
' I. Pol. c. 1 (Did. I 484, 6) ; II. Pol. c. 1 (I 497, 15).
8 I. Pol. c. 1 (I 482, 28). 9 I. Pol. c. 1 (I 483, 35).

10 III. Pol. c. 3 (I 492, 26 ss.).



8 Das Naturrecht in thomistischer Beleuchtung

Die vorige Unterscheidung vorausgesetzt, tritt erst die Hauptfrage

an uns heran, nämlich : Wo liegt das Prinzip des Naturrechts,
das dann zugleich der Grund der ermähnten Unterscheidung des

Naturrechtlichen und Positivrechtlichen sein müßte Die letztere
Frage hat Aristoteles selbst unseres Wissens nicht beantwortet. Sie

ist aber aus seiner Theorie ableitbar und muß ableitbar sein.

Die Beantwortung dieser Fragen ist deshalb beim Stagiriten
kompliziert, weil er in der nikomachischen Ethik die spekulative und
praktische Ordnung eng miteinander verbindet. Nur aus dem Gesamtbilde,

skizzenhaft entwickelt, lassen sich die beiden Fragen
beantworten. Versuchen wir es.

Höchstes Ziel der ganzen menschlich-sittlichen Tätigkeit ist bei

Aristoteles, wie bei Sokrates und Plato, die Glückseligkeit, das ayaOov,

das Gute als solches 1. Doch läßt er das platonisch absolute, in sich

vollkommene Gute beiseite und sucht nur nach dem vollkommenen
Gut dieses Lehens2. Das besteht für ihn in der vollkommensten
menschlichen Tätigkeit, Tüchtigkeit im Handeln, die er àpsnj, Tugend
nennt3. Nun gibt es ein doppeltes Tätigkeitsgebiet, das spekulative
und das praktische.

a) Gegenstand der spekulativen Tätigkeit ist nur die Erkenntnis
der Wahrheit als solcher. Hier herrschen die sog. intellektuellen oder

dianöetischen Tugenden Tüchtigkeiten —- Xoytxai àpexaf 4. Hervorragend

sind hier drei Habitus : a) die Tüchtigkeit der ersten

Beweisprinzipien, z. B. des Prinzips des Widerspruchs. Diese erkennt der
Verstand spontan, schlußlos. Sie werden für alle folgenden Kenntnisse

vorausgesetzt, ß) Der Habitus der Wissenschaft — —
d. h. die Tüchtigkeit, aus den Prinzipien richtige Wahrheiten
abzuleiten 5. Endlich y) die Tugend der Weisheit — soot'a. Das ist die
höchste Tüchtigkeit, weil sie alles Wissen auf die letzten Ursachen
zurückführt6. Auf diesem ganzen spekulativen Gebiete spielt der

Verstand die eminenteste Rolle, denn die intellektuellen Habitus, die

Aristoteles auch « Tugenden » nennt, werden nicht bloß vom Verstände

geleitet, sondern sind auch im Verstände 7. Da auf dem spekulativen
Gebiete, wo nur die Wahrheit Objekt der Tüchtigkeit, also dieses

1 I. Eth. c. 2 (Did. II 2, 46 ss.). 2 Das. c. 6 (II 5, 125).
3 I. Eth. c. 7 (II 6, 30) u. c. 4 (II 2, 46).
1 I. Eth. c. 13 (II 14, 24). 5 VI. Eth. c. 1 (II 67, 1 ss.).
« VI. Eth. c. 7 (II 70, 10 ss.). 7 I. Eth. c. 13 (II 14, 22 ss.).



Das Naturrecht in thomistischer Beleuchtung 9

Habitus ist, konnte Aristoteles nur insofern hier von « Tugenden »

reden, wie Thomas sagt1, als das Wahre seinerseits auch wieder das

bonum des Verstandes ist.

b) Auf praktischem, Gebiete, wo allein von sittlichen Tugenden —
Tjöixai — im eigentlichen Sinne die Rede sein kann, müssen wir das

Prinzip des Naturrechts und der Unterscheidung von Naturrechtlichem

und Positivrechtlichem finden, weil es sich hier nicht mehr
bloß um « Wahr » und « Falsch », sondern um « Gut » und « Bös »

handelt. Hier ist daher die Stellung des Verstandes eine ganz andere.

Die moralischen Tugenden haben ihren Standort nicht im Verstände

selbst, sondern im Strebevermögen 2. Den Satz des Sokrates, dem der

jüngere Plato noch folgte, daß richtigem Erkennen immer richtiges
Handeln folge, bekämpft der Stagirite aufs entschiedenste3. Das

sittlich Richtige hängt formell vom Willen ab, dessen Objekt formell
das ayaOdv, das « Gute » ist. Hier spielt der Verstand nur eine leitende

und befehlende, sagen wir, eine lichttragende Rollç, und zwar eine

doppelte : a) Das Gute im allgemeinen oder als solches, d. h. die
Glückseligkeit, erstrebt der Wille zwar willig — voluntarie — aber notwendig4,
nicht frei ; denn das ist das eigentümliche Objekt des Willens, und

jede Fähigkeit ist naturnotwendig zum eigenen Gegenstande
hingeordnet. Selbst der Selbstmörder strebt noch zum Glücke als solchem.

Lichtträger ist hier der Verstand, insofern als er konfuse von Hause

aus dem Willen dieses Objekt vorstellt, wie er in der spekulativen
Ordnung spontan, d. h. ohne Urteil das « Sein » als solches, mittelst
dessen die ersten Beweisprinzipien — Kontradiktionsprinzip usw. —
erworben werden, erfaßt. Unsere ersten Erkenntnisse, sowohl in der
spekulativen als praktischen Ordnung, sind, die Abstraktion immer
vorausgesetzt, entweder spontan intuitiv, oder es gibt überhaupt keine
realen menschlichen Erkenntnisse Hier gerade offenbart sich die
wunderbare Harmonie zwischen spekulativer und praktischer Ordnung,
die Aristoteles nicht ohne Grund in der nikomachischen Ethik miteinander

verbindet5. Das Sein als Eigengegenstand des Verstandes wird
intuitiv, spontan vom Verstände erfaßt ; das Sein « als solches » wird
bonum « als solches » in der praktischen Ordnung und wird als Objekt
des Willens spontan vom Willen als sein Eigenobjekt gewollt. In

1 I-II 57, 1. 2 II. Eth. c. 1.
3 VI. Eth. c. 13 (II 75, 38). 4 I. Eth. c. 4 (II 2, 46).
5 Vgl. I. Eth. c. 6; VI. Eth. c. 2 (II 67, 11).



10 Das Naturrecht in thomistischer Beleuchtung

beiden Ordnungen ist hier an sich ein Irrtum gar nicht möglich. So

kann Aristoteles mit Fug und Recht sagen : Bezüglich der beatitudo
Glückseligkeit, gehen die Meinungen, weder der Philosophen, noch

Politiker, auseinander, wohl aber bezüglich der andern Frage : worin
besteht sie 1 ß) Das führt uns von selbst zur zweiten leitenden
Rolle, die der Verstand als Führer und Lichtträger auf praktischem
Gebiete spielt. Es betrifft das die bona particularia Teilgüter, die,
als Mittel zum Ziele, zur Glückseligkeit dienen 2. Diese Teilgüter werden,

weil Teilgüter, frei gewählt. Sie können auch verschieden sein je
nach Umständen, Lagen, Menschen, Zeiten, Völkern. Doch gibt es hier
wieder zwei Klassen von Gütern : solche die an sich gut sind — xa9 '

aOrot -— gut sind in ihrer inneren Natur, und die daher eine innere,
notwendige Beziehung zum Ziele aussagen ; ihr Gegenteil wäre das

Schlechte an sich. Andere Teilgüter sind nur wegen jenen da — Oxxspa
8è 8ià xaCra3. Beide Klassen von Teilgütern werden frei gewählt,
weil sie Teilgüter sind.

Hier ist nun der Standort der moralischen Tugend, bei deren
Zustandekommen der Verstand für den Willen und die freie Tat
wieder leitender Lichtträger, besser gesagt, moralische Richtschnur wird.
Er zeigt bei der freien Wahl dem Willen den richtigen Weg, sodaß

das sittlich Richtiggewollte notwendig die recta ratio, das richtige
Verstandesurteil voraussetzt und der Habitus als Willenstugend den

Habitus des richtigen Urteilens von seiten des Verstandes 4. Daher
die aristotelische Definition der moralischen Tugend als eines Habitus,
der, Ratschlagen und Überlegung voraussetzend, nach der recta ratio
gemessen ist5.

Aus all dem ist nun ersichtlich, daß nach Aristoteles die sittlich
rechtliche Ordnung in der Menschennatur ihre Grundlage hat. Er sagt
es auch ausdrücklich6. Aber zugleich präzisiert er seine Stellung. Das,

was in der menschlichen Natur für die sittliche Ordnung maßgebend

ist, kann nicht die vegetative Tüchtigkeit sein, auch nicht die sinnliche,
die gehorchend sein soll, sondern nur die rationelle, die Vernunft,
der « Logos » im Menschen. Folglich liegt das Prinzip des Naturrechts
bei Aristoteles in der vernünftigen Menschennatur, mit andern Worten
in der recta ratio 7.

1 I. Eth. c. 4 (II 2, 46). 2 X. Eth. c. 6 (II 4, 50).
3 I. Eth. c. 6 (II 4, 50). 4 IV. Eth. c. 2 (II 67, 15).
6 II. Eth. c. 6 (II 20, 11). « I. Eth. c. 7 (II 6, 45 ss.).
7 I. Eth. c. 7 (II 6, 45) ; I. Eth. c. 13 (II 13, 31 ss.).



Das Naturrecht in thomistischer Beleuchtung 11

Damit bringen wir nun auch in Verbindung jene berühmte
Unterscheidung von Naturrechtlichem und Positivrechtlichem. Wo liegt
das Prinzip jener Unterscheidung Die recta ratio kann dem Willen
verschiedene Teilgüter zur Wahl vorschlagen : solche, die an sich gut
oder bös, in ihrer Natur gut oder bös sind. Dann haben wir
Naturrechtliches. Aristoteles gibt selbst als Beispiele des naturrechtlich
Verbotenen : Ehebruch, Diebstahl, Neid L Oder die Vernunft schlägt
dem Willen Güter vor, die an sich indifferent und je nach Umständen

gut und nützlich sind. Dann haben wir nur Positivrechtliches.
Meines Erachtens bildet die frühere Unterscheidung von bona per
se und bona bloß propter aliud 2, das Prinzip für den Unterschied

von Naturrecht und Positivrechtlichem. Die Lösung ist logisch.
Fügen wir noch bei : im Grunde genommen berührt Aristoteles

in der ganzen Frage das Problem von den Dingwesenheiten, aus :

wesentlich gut und bös — eine Fassung, die dann bei Thomas eine

ausgesprochene Rolle spielt.
Fügen wir weiter noch bei, was Aristoteles ausdrücklich betont.

Die Begriffe : « Recht » — « Unrecht » sind analoge Begriffe, d. h.

Begriffe, die in verschiedenen Ordnungen nur proportioneil identisch
sind3. Da Aristoteles ein scharfer Gegner der Trennung von Ethik
und Recht ist, umfassen die Begriffe « Recht » und « Unrecht » das

ganze innere und äußere sittliche Leben in Beziehung zum höchsten
Ziele. Von Recht und Unrecht in bezug auf den Mitmenschen spricht
in einem engeren Sinne die Gerechtigkeit — iustitia — und da wieder
m verschiedenem Sinne, je nach dem von der Gerechtigkeit im
allgemeinen oder von ihren Arten die Rede ist.

Mit Recht hat man die stoische Philosophie die Mutter der
römischen Rechtswissenschaft genannt4. Sie ist es in besonderer
Weise durch die Übertragung und Fortentwicklung aristotelischen
Gedankengutes bezüglich des Naturrechts. Es genüge, hier ganz
allgemein hinzuweisen auf die : Zenon aus Kition (f c. 264 v. Chr.),
Seneca (f 65 n. Chr.), Epiktet (geb. c. 50 n. Chr.), Marc Aurel (Kaiser

v. 160-180 n. Chr.). Gedanken, wie : Tugend ist die rechte Vernunft
(recta ratio), gerechte Gesetze werden nach der Vernunft gemessen,
alles Recht gründet in der Natur, der Natur nach sind alle Menschen

1 II. Eth. c. 6 (II 20, 20 ss.).
2 I. Eth. c. 6 (II 4, 50).
3 V. Eth. c. 2 (II 54, 20 ss.) ; das. c. 3 (II 55, 34).
1 Vgl. Rommen 1. c. S. 39.



12 Das Naturrecht in thomistischer Beleuchtung

gleich, Sklaven und Freie, sind aristotelisch-stoisches Gedankengut.
Dazu gehört vor allem auch jener schöne Spruch Epiktets : « Homo
sacra res homini » und wieder jener andere Marc Aurels : « Insofern
ich Antonin bin, ist Rom mir Vaterland ; insofern ich Mensch bin,
ist die Welt meine Heimat » h Aus diesen Ideen ist bekanntlich mit
etwas einseitiger Betonung das Bild des « stoischen Weisen » entstanden

Hervorragende Bedeutung für die erwähnte Überlieferung des

aristotelischen Erbes auf das Mittelalter hatte M. Tullius Cicero

(106-43 v. Chr.). Wir haben aus seinem Werke «De republica» III
22 2 die herrliche Stelle, die wir unten im lat. Text wörtlich wiedergeben

3. Darnach, so meint Cicero, ist das wahre Gesetz die richtige
Vernunft in Übereinstimmung mit der Natur. Es berührt alle, bleibt
sich immer gleich und ist ewig, zur Pflicht anhaltend und vom Bösen
abhaltend. Es läßt sich nicht abschaffen und man kann nichts von
ihm wegnehmen, noch etwas ihm entgegensetzen. Kein Senatsbeschluß,
keine Volksabstimmung löst von seiner Verbindlichkeit. Es bedarf
weder eines Erklärers noch eines Auslegers. Es ist dasselbe in Rom
und Athen, jetzt und später, denn es umspannt alle Völker und
Zeiten als ewiges, unwandelbares Gesetz ; denn durch dieses Gesetz

spricht zu uns der eine Lehrer und Oberherr aller, Gott, der Erfinder,
der Aussprecher und Geber dieses Gesetzes. Wer ihm nicht gehorcht,
flieht sich selbst, weil er die Natur des Menschen verleugnet. Es wird
sich selbst furchtbarst rächen, auch wenn man sonst allen Strafen

entgeht.
Diese herrliche Sprache über das Naturgesetz ist allerdings Berg-

bohm sehr unangenehm4. Aber, wenn er und andere gegen Ahrens
und Roeder den « Cicero-Orator » als Feind der Juristen ausspielt, so

1 Das. S. 34 ff.
2 Das Werk ist erst 1822 fragmentarisch publiziert worden. Vgl. Überweg,

Grundriß-Altertum, 11. Aufl. (1920), S. 496.
3 « Est quidem vera lex recta ratio, naturae congruens, diffusa in omnes,

constans, sempiterna, quae vocet ad officium iubendo, vetando a fraude deterreat.
Huic legi nec abrogari fas est neque derogari ex hac aliquid licet, neque tota
abrogari potest, nec vero aut per senatum aut per populum solvi hac lege

possumus, neque est quaerendus explanator aut interpres eius alius nec erit alia
lex Bomae, alia Athenis, alia nunc, alia posthac, sed et omnis gentis et omni
tempore una lex et sempiterna et immutabilis continebit unusque erit communis
quasi magister, et imperator omnium Deus ; ille legis huius inventor, disceptator,
lator, cui qui non parebit ipse se fugiet ac naturam hominis aspernatus hoc ipso
luet maximas poenas, etiam si caetera supplicia, quae putantur effugerit ».

4 Jurisprudenz und Rechtsphilosophie, S. 154 9.



Das Naturrecht in thomistischer Beleuchtung 13

vergißt er in Cicero den Staatsmann zu sehr und vor allem den

Römer, auf den der gesetzgeberische Genius seines Volkes einen großen
Einfluß ausübte. Wie sehr sich übrigens Cicero der gewaltigen Tragweite

unserer Frage bewußt war, das zeigt auch der weitere Umstand,
daß er die Einwürfe, welche man damals gegen das Naturrecht
vorbrachte, sammelte 1 und zu widerlegen suchte 2. So dürfen wir auch

annehmen, daß Tullius Cicero aus innerster Überzeugung schrieb, als

er im Interesse des Naturrechts betonte : « Wäre alles das, was durch
Beschlüsse der Völker, durch Verordnungen der Fürsten und durch
Urteilssprüche der Richter geschaffen wird, Recht, so wären Raub,
Ehebruch und gefälschte Testamente, wenn unterschrieben, Recht,
sobald dies durch Zustimmung und Beschlußfassung der Menge genehmigt
würde » 3.

Die Entwicklung des Naturrechts von Sokrates bis zu den
römischen Stoikern ist interessant. Wissenschaftlich begründet hat
nur Aristoteles. Aber in der Darstellung Cicero's, der zur ersten
Ursache, Gott, aufsteigt, wird es transzendental im erhabensten Sinne.

Mit Recht sagt er : es entstammt der tiefsten Philosophie 4. Dieser

Gedankengang zeigt uns den Weg zu Thomas von Aquin, Victoria,
Bellarmin, Suarez, Vasquez, de Soto. Diese kurze Darstellung der
ersten Vertreter des Naturrechts erfüllte also einen eminenten Zweck
in unserer Darstellung.

Art. 2.

Die Gegner des Naturrechts und ihre Einwände.

Man kann mit Recht erstaunt sein, daß wir hier, ehe das Wesen
des Naturrechts eingehender dargestellt wurde, von den gegnerischen
Einwänden reden. Indessen wird der bereits gegebene Abriß des Naturrechts

mit dem, was der Leser über Cicero und Aristoteles las, uns,
so hoffen wir, über die Hauptschwierigkeiten hinweghelfen. Die ana-

1 De repub. III n ss. Die Haupteinwände bezogen sich auf die Verschiedenheit

und Veränderlichkeit der Gesetze bei den verschiedenen Völkern, auch darauf,
daß den « Großen » mehr erlaubt wird als den Kleinen, und daß der Mensch von
Natur aus eine Abneigung gegen die Gerechtigkeit habe (Bergbohm das.).

2 Was Cicero gegen die Gegner des Naturrechts vorbrachte, wissen wir
nicht, da die betreffende Rede fehlt (Bergbohm das.).

3 De legibus I c. 16. Dazu Rommen, S. 36.
4

« Non ergo a praetoris edicto neque a XII tabulis sed penitus
ex intima philosophia hauriendam iuris disciplinam ». De legibus II 4.



14 Das Naturrecht in thomistischer Beleuchtung

lytische Methode hat hier vielleicht vor der synthetischen den Vorzug.
Die gegnerischen Einwände sind es, die über das ganze schwierige
Problem auffallend klärendes Licht verbreiten, und die Hauptfragen :

die Existenz, das Wesen und die UnVeränderlichkeit des Naturrechts
lichtvoll vorbereiten. Sie ersparen uns auch den Vorwurf, in der Frage
mit der Türe ins Haus gefallen zu sein.

Zwei Gedanken schweben uns hier vor allem vor : ein kurzer
Hinweis auf die Hauptgegner, und dann die allerwichtigste Frage :

die Einwände, denen wir jeweilen allgemein kritische Bemerkungen
entgegenzustellen vorhaben.

Nennen wir unter den Gegnern an erster Stelle die Skeptiker. Sie

waren schon, wie Diogenes Laërtius berichtet1, in der ältesten Zeit
geschworene Gegner jedes Naturrechts. Zu den Gegnern gehörten zur
Zeit des Sokrates auch die Sophisten, voran Protagoras 2, etwas älter
als Sokrates. Prinzipielle Gegner sind auch die Materialisten aller
Zeiten. Da sie keine übersinnliche Kenntnisse annehmen, müssen sie,

wenn sie logisch sind, allgemein-notwendige Gesetze und damit auch
das Naturrecht ablehnen. Schon die hedonistische Schule der Kyre-
naiker von Aristipp bis auf Theodoros und Hegesias, bemerkt Berg-
bohm3, verwarf den Gedanken eines natürlichen Rechts4. Auch
Epikur (geb. v. Chr. 341) und seine Schüler folgten dieser Auffassung5.
Von Hobbes und den viel späteren Diderot, Büchner, Moleschott
brauche ich hier nicht zu reden6. Auch der Positivismus, logisch

durchgeführt, muß jedes Naturrecht ablehnen, da er, wenigstens in
der natürlichen Ordnung, jede spezifisch übersinnliche Erkenntnis in
Abrede stellt. So erklärt Friedrich Paulsen : Es gibt keine allgemein
gültigen Normen. Er zählt das Naturrechtliche zu den subjektiven
Reflexionen '. Im gleichen Sinne wird alsbald Karl Bergbohm zu
uns sprechen.

Die Einwände gegen das Naturrecht sind zahlreiche und
verschiedene, laufen aber schlußendlich immer auf den Gedanken zurück,
den schon die Genannten betonten : Recht und Unrecht sind bei den

Völkern je nach Volk, Zeit und Umständen verschieden, wechseln

1 « Negabat (Pyrrho) enim quicquam honestum esse aut turpe ». Vitae
clarorum philosophorum 1. IX 61.

2 Plato, Protagoras 333. 3 Jurisprudenz S. 153.
4 Diog. Laërt. ib. 1. II 93 u. 99. 6 Diog. Laërt. ib. 1. X 150 u. 151.
* Vgl. darüber Wilhelm Schneider, Göttliche Weltordnung und religionslose

Sittlichkeit. Paderborn 1900, S. 475, 477, 482.
7 Kultur der Gegenwart (1908), I 6.



Das Naturrecht in thomistischer Beleuchtung 15

fortwährend, also gibt es und gab es nie ein Naturrecht. Es gehört
zur Ironie des Schicksals in unserer Frage, daß wir aus dem Wechsel
des Rechts auf ein bleibendes Naturrecht und die Gegner aus dem

gleichen Wechsel zur Leugnung desselben Naturrechts kommen.
Den Hauptkampf gegen das Naturrecht führte bekanntlich Karl

Bergbohm in einem Bande von über 500 Seiten. Alle Gegner berufen
sich stets wieder auf ihn und rühmen ihm nach, daß er das Naturrecht
bis in die geheimsten « Schlupfwinkel » verfolgt hätte. Er hat das

unbestrittene Verdienst, den Kampf gegen das Naturrecht klar,
bestimmt, allseitig und von seinem Standpunkt aus meisterhaft geführt
zu haben. Es muß unsere Pflicht sein, seine zahlreichen Einwände
treu und unabgeschwächt wiederzugeben.

Die These, die Bergbohm aufstellt, lautet fast wie eine «

Kriegserklärung ». Der Dualismus von dem doppelten Rechte, Naturrecht
und positivem Rechte, erklärt er, « ist einfach unerträglich ». Und
dann sagt er wortwörtlich in Sperrdruck : « Es muß m. a. W. das

Unkraut Naturrecht, in welcher Form und Verhüllung es auch auftreten
möge, offen oder verschämt, ausgerottet werden, schonungslos, mit Stumpf
und Stiel » h Fürwahr, nach dieser Erklärung ist es klar, daß er den
« Stamm » des naturrechtlichen Baumes zu entwurzeln sucht, mit dem

dann Äste, Zweige und Blätter von selbst fallen 2. Auch im Aufbau
seiner kritischen Argumentation geht Bergbohm ganz systematisch vor
in drei Hauptmomenten : vorerst eine Darstellung des Naturrechts3 ;

dann das erste Argument : das Naturrecht ist mit dem positiven Recht

unverträglich ; dann das zweite Hauptargument : das Naturrecht
widerspricht der Rechtsidee. Wir werden die drei Hauptmomente getrennt
behandeln.

1. Bergbohm's Begriff vom Naturrecht (122-147) 4.

Schon einleitend ist Bergbohm hier sehr « ausschließlich ».

Trendelenburg's klassische Begründung des aristotelischen Naturrechts ist
weder Naturrecht noch Rechtsphilosophie5. Auch Ahrens' Auffassung

1 Jurisprudenz und Rechtsphilosophie, S. 118.
2 Das. 363.
3 Das. 122 und 147. Zwischen dem ersten und zweiten und dritten Punkt

hat er sehr interessante historische Reflexionen hineingefügt, S. 148-354.
1 Wir werden hier die Seitenzahlen in den Text hineinverweben und so viel

als möglich wörtlich zitieren, damit der Leser nachkontrollieren kann.
5 Das. 124 4.



16 Das Naturrecht in thomistischer Beleuchtung

findet keine Gnade1. Zum Naturrecht gehört «jede Vorstellung von
einem Recht, das von menschlicher Satzung unabhängig ist » (130-31).
Naturrechtlich ist etwas « Normatives », dem « außer » und « trotz »

dem positiven Recht Verpflichtung zukommt (131), sind Rechtssätze,
die nicht notwendig dem positiven Rechte angehören (132), die
«keinem Willen» entstammen, «der sich objektiviert hat, keinen
Taten, die rechtbildend in die Erscheinung getreten sind» (132). «Das
Naturrecht ist von selbst da, sobald man es zu denken sich nur
vorsetzt. Ob es aus der Vernunft, aus der ethischen Anlage des Menschen,

aus der göttlichen Offenbarung usw. schöpft, ist dagegen für das Wesen

des Naturrechts völlig unwesentlich » (132) Eine richtige Untersuchung
der Rechtsquellen müßte als das Eigenartige des Naturrechts ergeben :

den « prinzipiellen Subjektivismus » (133)2 ; « das Naturrecht ist also

das wahre, echte und rechte Recht, das positive von alledem das

Gegenteil» (133). Endlich soll das erstere «auch kurzweg das 'höhere'
Recht über dem positiven, welches letztere bloßes Menschenwerk ist »,

sein (133-34). Faktisch hat eigentlich das sog. Naturrecht mit der
« Natur des Menschen, er möge sich diese denken, wie er will », nichts

zu tun, denn es ist kein spezifisch naturrechtliches Verfahren, wenn
«jemand die zur Rechtsbildung treibenden Kräfte in der Natur des

Menschen sucht » (135)3. Es ist eigentlich doch nur « subjektives
Wähnen », wenn man im Naturrecht « Vernunft », « Menschenwürde »,

« Gemeinwohl » als « unmittelbare Quellen gültiger Rechtsquellen »

annimmt (140). Seinen Begriff von Naturrecht zusammenfassend, sagt
Bergbohm mit Sperrdruck : « Dem Wesen nach naturrechtlich ist, um
das Ergebnis zusammenzufassen, jede Vorstellung von einem Rechte,

das nicht mit dem positiven Satz für Satz, Institut für Institut — meinetwegen

Idee für Idee identisch sein, trotzdem aber den Anspruch haben

soll, etwas für das Rechtsleben in näherer oder entfernterer Weise

Maßgebendes, und zwar gerade nach Art des Rechtes Maßgebendes zu

bedeuten » (140). Die Methode des Naturrechts ins Auge fassend, sagt

Bergbohm : « Es kommt auf die Sache an, und der Sache nach besteht

naturrechtliche Methode überall, wo die behufs Beurteilung einer Rechtsfrage

erforderliche Norm aus subjektiven Überzeugungen, statt aus objektiven

Erkenntnismitteln des gewordenen Rechts, oder aber aus den

Quellen eines fremden Rechtsgebietes, statt aus den einheimischen geschöpft

wird » (141). Und Bergbohm fügt endlich noch hinzu von seinem

1 Das. 130 10. 2 Von mir gesperrt. 3 Von mir gesperrt.



Das Naturrecht in thomistischer Beleuchtung 17

Begriffe : das sei « der gleichartige Kern der Naturrechte jeder Art
und Form » (141) h

Den letzten Satz wird der Leser vor allem bestaunen. Erklärlich
ist es uns nun, warum er Trendelenburg und Ahrens ablehnt.
Unerklärlich wird es dem Leser sein, wie Bergbohm trotz der Kenntnis
von Cicero — Aristoteles hat er wohlweislich fast ganz ignoriert —
allen Naturrechten als Kern die obige Beschreibung widmen kann.
In Tat und Wahrheit widerspricht die genannte Beschreibung dem

innersten Wesen der aristotelischen Auffassung. Nach dieser Auffassung

ist das Naturrecht begründet in der real-existierenden Menschennatur,

in der sachlich und daher objektiv urteilenden Vernunft, « recta
ratio », und bildet an sich keinen Gegensatz zum positiven Rechte.
Es wird daher auch gar nicht aus etwas Fremdem geschöpft, sondern

aus dem Innersten, was der Mensch besitzt, nämlich seiner Natur als

vernünftigem Lebewesen !2

2. Unverträglichkeit des Naturrechts mit dem positiven Recht (367-407).

«Ein positives Recht ist da». Das ist eine positive Tatsache.
Gibt es auch noch ein Naturrecht, so muß zwischen beiden ein

erträgliches Verhältnis sein. Das ist aber unmöglich, also muß das

Naturrecht weichen (367-368). Für ein erträgliches Verhältnis sind

nur drei Fälle denkbar : Das Naturrecht füllt die Lücken des positiven
Rechts aus Fall 1 ; das positive Recht ist nur eine Ergänzung des
Naturrechts Fall 2 ; das Naturrecht ist kritischer Maßstab und
Grund des positiven Rechts Fall 3 ; nun aber ist keiner der drei
Fälle möglich, also ist zwischen beiden Rechten kein erträgliches
Verhältnis möglich.

a) Das Naturrecht nicht Lückenbüßer des positiven Rechts (371-393).

Das war, sagt Bergbohm, die These der gemäßigten Naturrechtler,
die das positive Recht neben dem Naturrecht bestehen ließen (371)3.
« Aber die Voraussetzung ist falsch ; das positive Recht hat über-

1 Von mir gesperrt.
2 Wir betonen gegen Bergbohm : Das aristotelische Naturrecht ist nur aus

der Natur geschöpft, nicht aus der Offenbarung. Wohl aber gibt es Wahrheiten,
die geoffenbart und aus der Natur erkannt werden. Die Quellen bleiben immer
verschieden.

3 Man beachte den Widerspruch Bergbohm's : Früher hat er den Gegensatz
von Naturrecht und positivem Recht allen Naturrechtlern zuerteilt. Hier gibt
es nun doch wieder solche, die den gleichen Gegensatz nicht lehrten

Divus Thomas 2



18 Das Naturrecht in thomistischer Beleuchtung

haupt keine Lücken » (373), denn das positive Recht antwortet auf
jede Frage (372-73). Und wenn man doch von quantitativer Insuffizienz

reden will (374-82), so hilft man sich aus, bald durch
ausdehnende Ergänzung oder durch stellenweise Ausfüllung des

Rechtssystems (375). Es gibt keinen «rechtsleeren Raum», und was fehlt,
wird eben immer wieder durch gleichartiges, d. h. positives Recht

ergänzt (384-89) ; auch in Streitfragen und Kollisionen bedarf man
keines anderen Rechts (390-91). Von einer Hilfeleistung seitens irgend
eines nicht positiven Rechts kann also nicht die Rede sein (392-93).

b) Das positive Recht nicht Ergänzung des Naturrechts (393-396).

Auch diese These ist absolut unmöglich. Denn wenn es ein
Naturrecht gibt, dann ist es ein alles umfassendes Prinzipiensystem
(393), ein « vollständiges Idealsystem » (394), das keine Lücken
aufweist, also keinen Raum offen läßt für das positive Recht, weil es

den ganzen Umkreis der « menschlichen Tätigkeiten » umfaßt (395).
Also kann das positive Recht nicht Ergänzung des Naturrechts sein

(396). Fall «zwei » ist also auch erledigt

c) Das Naturrecht nicht kritischer Maßstab des positiven Rechts (396-407).

Eines der beiden Rechte muß weichen (397). Denn : erstens

beansprucht jeder positive Rechtssatz für sich schon Recht (398) ;

zweitens : der wahre Jurist besitzt Gedankenzucht, d. h. er läßt sich

nicht beeinflussen von « Herzenswünschen » und « persönlichen Ü ber-

zeugungen » (398) ; drittens : es gibt wohl eine Unterordnung von
positiven Sätzen, aber keinen Maßstab außerhalb des positiven Rechts
(398-99) ; ferner viertens : warum forscht man nicht nach einem

Rechtsgrund beim Naturrecht (399-400) Was Recht ist, ist eben

Recht (402) ; das Resultat dieses Vorgehens ist dann fünftens, daß

man notwendig zu einem Widerspruch beider Rechte kommt (403) ;

man huldigt bei all dem « subjektiven Rechtsgedanken des Denkenden »

(404-406). Das Resultat von dem allem ist : das angenommene Naturrecht

führt zur Anarchie (407). «Ein Verhältnis zwischen beiden

(Rechten) ist sowenig möglich wie überhaupt ein Verhältnis zwischen

dem objektiv Realen und dem subjektiv Fiktiven » (407) 1.

Versuchen wir nun, mit einigen Kritikbemerkungen Bergbohm's
Ausführungen, die er nach seiner eigenen Anordnung in a, b, c gegeben

1 Was gesperrt ist, wurde von mir gesperrt.



Das Naturrecht in thomistischer Beleuchtung 19

und die leider nicht frei sind von Verwechslungen, Zweideutigkeiten
und auch leeren Behauptungen, zu widerlegen.

Bemerken wir vorerst neuerdings, daß das aristotelische Naturrecht
nicht eine subjektive Fiktion ist, sondern sehr real begründet ist. Somit
handelt es sich hier um ein richtiges Verhältnis zwischen zwei real

begründeten Rechten, dem natürlichen und positiven. Auch ist das

Naturrecht in seinen obersten Prinzipien für jedermann unmittelbar
an sich evident, denn das Streben nach der Glückseligkeit, nach dem

Guten — bonum — ist unleugbar, da der Leugner in der Leugnung es

wieder zugibt. Man kann also gar nicht nach einem weiteren Grund
des Naturrechts fragen, wie Bergbohm einwendet. Weiter halten wir
weder das Naturrecht für den Lückenbüßer des positiven Rechts noch
das positive Recht für eine Ergänzung des Naturrechts. Das erstere ist
vielmehr fundamental für jedes positive Recht. Das letztere ist als

Anwendung, als Determination des Naturrechts auf die komplizierten,
ganz verschiedenen Einzelfälle und Rechtsprobleme selbständig. Mit
andern Worten : das Naturrecht enthält zwar potenziell als allgemein-
fundamentales Recht die Einzelrechtsfälle, löst sie aber aktuell keineswegs,

denn daraus, daß das Gute erstrebenswert ist, weiß ich noch gar
nicht, was im Einzelfall gut und recht ist.

Nun unsere Lösung Wir verteidigen einen Rechtsdualismus auf
Grund der Unterordnung und der Harmonie beider. Wie in der
spekulativen Ordnung die obersten Beweisprinzipien — Widerspruchsprinzip
— Prüfstein für alle untergeordneten Prinzipien und Beweise sind,
so das Naturrecht für alle positiven Gesetze, die dasselbe nur näher
bestimmen, determinieren für die Einzelrechtsfälle. Genauer und
schärfer ausgedrückt, argumentieren wir also : Die ganze ethische
Arbeit besteht darin, daß der Mensch mit den richtig erkannten Mitteln
das erkannte höchste Ziel des bonum commune erkenne und erreiche.
Das Naturrecht zeigt uns das zu erstrebende Ziel ; die positiven Gesetze

zeigen uns für das Streben des Zieles die richtigen Mittel. Ist da nicht
ein harmonisches Verhältnis zwischen den beiden Rechten, und zwar
bei Wahrung des Eigenseins, der Selbständigkeit beider Rechte Ist
es da nicht auch klar, daß das Naturrecht Grund und Maßstab des

positiven Gesetzes ist, denn wenn ich bei der Wahl der Mittel zum
Ziele, das Ziel nicht als Richtschnur und Maßstab habe, sind die Mittel
nicht bona, nicht Mittel zum Ziele h

1 Diese ganze Lehre findet der Leser in zwei Artikeln des hl. Thomas :

I-II 95, 2 u. I-II 94, 2.



20 Das Naturrecht in thomistischer Beleuchtung

3. Das Naturrecht widerspricht dem Rechtsbegriffe (409-479).

Wahres Naturrecht setzt zwei Dinge voraus : daß es gewisse
Eigenschaften besitzt, die dem positiven Rechte nicht zukommen und daß

es sich auf eigene Rechtsquellen berufen kann (408). Das ist
rechtsphilosophisch notwendig. Beides fehlt dem Naturrecht, also ist es

unhaltbar (409).

Als spezifisch eigentümliche Eigenschaften werden dem Naturrechte

zuerteilt, daß es ewig, allgemein, notwendig und daher ein Recht

an sich sei (410).

Ewig - allgemein Es gibt kein Recht, das « keinerlei Stoff, der
nicht durch Zeit, Raum und zahlreiche Abhängigkeiten bedingt wäre »,

regelt, weil es solchen Gegenstand gar nicht gibt (441). Das Recht
ist nicht « über den Menschen und Dingen », sondern « für die
Menschen » (113) und daher auch verschieden je nach Nation (414),
Tatsachen und Handlungsweisen (415). Es gibt nichts räumlichzeitlich

Bleibendes — Beharrendes (416-17), auch nicht bezüglich der
Gefühle und des Strebens der Menschen in den verschiedenen Zeiten

(419-425). — Und dann notwendiges Recht Und Recht an sich
Das ist mit dem «nachgiebigsten Rechtsbegriff unvereinbar» (426).
Alles Sittliche ist frei (428) Naturgesetze sind notwendig, aber im
Rechtsgebiete ist Notwendigkeit eine Contradictio in adiecto (429),
denn keine Tatsache und Tatsachenverbände sind notwendig (432-33),
auch nicht das sog. ideale Recht. Alles ist relativ und subjektiv
(434-39).

« Und die Rechtsquellen des Naturrechts » Die Naturrechtler
müssen eine Macht, Instanz nachweisen, wovon sie die Vorschriften
des Naturrechts ableiten (441). Sie nennen ganz verschiedene : Natur,
Vernunft, Sittlichkeit, göttliche Vorschrift, Rechtsgefühl, Rechtsidee (442),
die doch auch dem positiven Gesetze zugrunde liegen, die doch so

verschieden genommen werden, bald objektiv, bald subjektiv, die

nur Rechtsmotive, aber nicht Geltungsgründe des Rechts sein können

(444). Und die Menschennatur die in Plato, Goethe und einem

Eskimo so verschieden ist (448) Übrigens sind Vernunftsätze noch

keine Rechtsgesetze ; das Wörtchen « Recht » ist da erschlichen ; sie

sind ohne Beziehung zum Handeln. Kurz und gut gesagt : « in dem

Subjektivismus sitzt der unverwüstliche Erreger der ganzen
Naturrechtslehre » (452), indem man « sich selbst zum rechtsproduzierenden

Subjekte, zum Gesetzgeber » aufwirft (453). Alles ist « Gefühl », «Bewußt-



Das Naturrecht in thomistischer Beleuchtung 21

sein», ohne einen allgemeinen, objektiv existierenden Trieb (455-57).

Bergbohm lehnt vor allem jede überirdische Macht ab, die etwa die
Rechtsidee in die Seele eingepflanzt hätte. Das wäre Metaphysik,
betont er (458 ff.). Es bleibt also dabei : jedes Recht außer dem
positiven ist « schlechthin ein Nonsens » (479).

Zwei Fragen sind also hier von uns zu prüfen : sind die dem Naturrecht

eigentümlichen Eigenschaften : ewig, allgemein, notwendig, dem

wahren Rechtsbegriffe widersprechend, und ferner, hat das Naturrecht
keine soliden Rechtsquellen '

Zur ersten Frage Vorerst die Bemerkung : wir reden hier noch

nicht von dem letzten, tiefsten Grunde der drei Eigenschaften, von
Gott, den Bergbohm zum voraus so energisch ausschaltet. Davon an
anderer Stelle über die Unveränderlichkeit des Naturrechts. Wir
fragen hier vorerst nur : was bedeutet hier das : « ewig », « allgemein »,

« notwendig » Antwort : es ist hier nur von negativer Ewigkeit1,
Allgemeinheit, Notwendigkeit die Rede, die allen Wesenheiten als

solchen zukommen, d. h. die Wesenheit an sich besagt nichts von Zeit
und Raum ewig, nichts vom Einzelnen allgemein, nichts vom
Zufälligen notwendig. Also : das Wesen des Naturrechts ist ewig,
will sagen : es besagt nichts von Zeit und Raum ewig, nichts von
Diesem und Jenem allgemein, nichts vom Zufälligen notwendig.
Aber wenn es so ist, dann steht es über Zeit und Raum und umfaßt
potenziell alles Zeitlich-Räumliche und logisch alles Einzelne und
wieder logisch alles Zufällige. Das ist allen Wesenheiten an sich eigen.
Dabei ist es allen Ideen in der -praktischen Ordnung eigen, daß sie

eine Beziehung zur Tätigkeit besagen2. Somit haben wir aristotelisch
die Formel : die von der Vernunft geleitete Menschennatur oder Wesenheit

strebt an sich in allem Zeitlich-Räumlichen, in allem Einzelnen und
Zufälligen zu Ein- und Demselben, nämlich zum Guten schlechthin3, in
welchem Streben die übrigen höheren Prinzipien des Naturrechts
enthalten sind 4. Ist das nicht wahr Kann jemand zum Übel, zum
Unglück streben Strebt nicht jedermann, zwar wollend, aber nicht
frei, sondern notwendig zur Glückseligkeit, selbst der Selbstmörder
Wie unwahr ist es daher, wenn Bergbohm behauptet, es gebe in der

1 Vgl. dazu I 10, 3 u. I. C. G. 15.
2 I-II 94, 2. 3 I-II 94, 2 ; 93, 4.
4 I-II 94, 4. Hierin liegt die sog. « Rechtsidee », und insofern der Mensch

dieser Erkenntnis spontan sich bewußt wird, das sog. « Rechtsbewußtsein ». Doch
wird mit diesen Ausdrücken viel Unfug getrieben.



22 Das Naturrecht in thomistischer Beleuchtung

Sittenordnung keine notwendigen Gesetze Schon das oberste Gesetz

aller Gesetze : der Mensch strebt zum Guten, ist notwendig, und ihm
folgen die mit Notwendigkeit abgeleiteten Prinzipien, die dann
allerdings nicht alle, von allen und zu jeder Zeit infolge der Gebrechlichkeit

des Menschen erkannt werden 1. Alle naturrechtlichen
Sittengesetze sind innerlich notwendig, werden aber, insofern sie sich nur
auf Mittel zum Ziele beziehen, frei erfüllt.

Es gibt also ein ewig-allgemein-notwendiges Naturrecht Wie
konnte Bergbohm das leugnen Das kam daher : er leugnete das

Universale in re, jedes sachlich-begründete Allgemeine. Daher seine

Furcht vor Metaphysik Daher seine These : es gibt nichts Bleibendes,
Identisches in den verschiedenen, konkret singulären körperlichen
Einzeldingen ; es gibt mit einem Worte nur Werden. Nehmen wir an,
es sei so, was folgt dann Logisch, daß auch das « Werden » ewig
wechselt, nie dasselbe ist, d. h. Werden Nichtwerden. Und dann
Daß es auch kein konstantes Werden gibt. Und dann was Dann
fällt auch das ganze Gedankengebäude Bergbohms. Dann ist der
Subjektivismus, den Bergbohm den Naturrechtlern in die Schuhe

schiebt, unausweichliche Folge Fürwahr, wer in einem solchen
Glashause sitzt, sollte sich hüten, mit Steinen um sich zu werfen

Damit ist die zweite Frage von den Rechtsquellen im Grunde
auch schon gelöst. Bergbohm frägt nach der Macht und Instanz, von
der das Naturrecht seine verpflichtenden Vorschriften ableitet. Gibt
es im Einzelnen, in Familie und Staat, eine größere, tiefer greifende
Macht als wie die Hinordnung zu Glück und Wohl Ist sie nicht die
Wurzel und Quelle aller Rechte und Pflichten, die Rechtsquelle aller
Rechtsquellen

Der Leser vergebe mir die langen Ausführungen über Bergbohm.
Aber da sein Werk schwer erhältlich und in ihm alle Fäden einer
ernsten und vielseitigen Opposition gegen das Naturrecht zusammenlaufen,

hielt ich das Geschriebene für notwendig

1 I-II 94, 6. Die Frage : wann die Vernunft bezüglich untergeordneter
Naturprinzipien irren kann, wird später eingehender behandelt.


	Das Naturrecht in thomistischer Beleuchtung

