Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 20 (1942)

Artikel: Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes, Hieronymus
Jaegen [Fortsetzung]

Autor: Hallfell, P.M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762228

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762228
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Wende zu Christus im Leben
des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen.
Von Dr. P. M. HALLFELL.

(Fortsetzung.)

Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes Hieronymus
Jaegen hat ihr Ur- und Vorbild in der Wende, die Go#t selbst in dem
Plan und der Verwirklichung seiner Schépfung zu Christus genommen
hat und beibehdlt. Darum war es angebracht, daB3 der « Divus Thomas »
es in seinem Einleitungsartikel auf S. 253 ff. versuchte, vorerst das Ur-
und Vorbild zu zeichnen, d. h. Gott in seiner Wende zu Christus zu
betrachten, um in spiteren Artikeln das Ab- und Nachbild, d. h. den
Diener Gottes in seiner Wende zu Christus zu wiirdigen. — Wir wurden
dariiber belehrt, daB die Wende Gottes zu Christus zunichst eine
tdeelle und intentionelle war. Sie vollzog sich im weisheitsberatenen
Schopferwillen Gottes so, daB3 die Idee « Christus » zur Herrscher- und
Konigsidee im Reiche der Ideen Gottes, die der Verwirklichung harrten,
erhoben wurde (S. 260 ff.).

Die Wende Gottes zu Christus wurde werktitig und tatsichlich
beim Vollzug des Schopfungswerkes. War im Schopfungsplane die
Christusidee die Herrscher- und Ko&nigsidee gewesen, so mull im voll-
zogenen Schépfungswerke der zur Tatsache und Wirklichkeit gewordene
Christus das Herrscher- und Koénigswerk im Reiche der Wirklichkeiten,
«der Erstgeborne vor aller Schopfung sein » (Col. 1, 15). Das Ereignis
aber, durch das Gott in seine eigene Schopfung eintrat, die Mensch-
werdung des Sohnes Gottes namlich, mufl das Herrscher- und Koénigs-
ereignis im Reiche der Ereignisse genannt werden. Weil nun Christus
«der Erstgeborene vor aller Schopfung ist », d. h. durch seine Geburt
den Beginn und Anfang der Schépfung macht (In Col. c. 1 1. 4), so hat
er einen zweifachen Vorrang oder Primat innerhalb der Schopfung,
den Primat des wrsdchlichen Einflusses auf die Geschopfe, sowie den
der Erhabenheit und Wiirde iiber alle Geschépfe .

1 Principium importat ordinem. Est autem duplex ordo: unus quidem
temporis, alius naturae. Ordo autem naturae inter aliqua potest attendi dupliciter :



Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen 381

Der Primat der ersten Art wurde bereits auf S. 263 ff. beschrieben.
Es geschah unter dem Leitsatze: «Christus, der Erstgeborene vor
aller Schopfung durch das HochstmalB seines wrsdichlichen Einflusses ».
Der Primat der zweiten Art soll nunmehr seine Wiirdigung finden.
Zu dem Ende nehmen wir die Ontologie der Transzendentalien zu
Hilfe. Wir stellen den Leitsatz auf:

2. Christus, der Erstgeborene vor aller Schopfung
durch das HiochstmaB der Anteilnahme an den Transzendentalien.

Die Ontologie der Transzendentalien, des Seins und des Einen,
des Wahren und des Guten, fithrt uns zu Stand- und Gesichtspunkten,
von denen aus manches von der Herrlichkeit Christi in unser Blick-
feld kommt, was sonst nicht hineinkdme.

1. Christus, das Sein und Leben
und darum das Seins- und Lebensprinzip in der Schépfung.

Wir erinnern uns an den lichtvollen Gedanken Tertullians, der
uns schon frither (S. 265) Fiihrerdienste geleistet hat. — Nemo tam
Filius quam Christus. — Niemand ist so sehr, in dem Grade und MaBe,
in der Fille und Vollkommenheit Sokn, wie Christus es ist. Er ist es
in einmaliger und einzigartiger, er ist es in go6ttlicher Weise. Und
darum sagt Christus in seiner Selbstoffenbarung : « Was mein Vater
mir gegeben hat, ist groBer als alles» (Joa. 10, 29). Zu dieser Stelle
hat der hl. Thomas zwar nur wenige Gedanken niedergeschrieben.
Aber sie sind so aufschluBreich, daB sie uns Wegweiser sein und wir
uns nach ihnen richten kénnen. Das Sohnesgut, das der Sohn durch
seine ewige Geburt vom Vater entgegennimmt, erhilt und damit
hat und besitzt, ist groBer als alles. Darum hat es keine nihere
Bestimmung, kein beschreibendes Beiwort wie alles andere. Es ist
so allgemein ausgedriickt, wie nur mdéglich. Denn in seiner alle
Vollkommenheiten umfassenden Einfachheit ist es groBer als alles.
Alles andere ist ndmlich in seiner Seinsvollkommenheit begrenzt
und umschrieben, beschrinkt und eingeengt durch eine bestimmte,
endliche Natur und Wesenheit. Nichts anderes ist reines Sein
schlechthin. Das ist das Merkmal des gottlichen Seins, das der

uno modo secundum gradum dignitatis; alio modo secundum rationem causali-
tatis (S. th. III q. 6 a. 1).



382 Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen

Sohn als sein unverlierbares Sohnesgut empfingt und in Besitz
hilt. Er hat und besitzt es in géttlicher Weise. Und darum ent-
spricht es seiner geheimnisvollen Sohneseigenschaft besser, zu sagen :
Er ist durch Geburt das gottliche Sein als: er hat durch Geburt
das gottliche Sein 1.

Auf diese seine absolute Gleichheit mit dem Vater im sub-
sistierenden gottlichen Sein beruft sich Christus den Juden gegen-
iitber : « Wahrlich, wahrlich, ich sage euch: Ehe Abraham ward, bin
ich» (Joa. 8, 58). Er nimmt damit den Gottesnamen, den Jahve durch
Moses den Kindern Israels sagen lie3, fiir sich in Anspruch : « Ich bin,
der ich bin. Und er sprach: So sollst du den Kindern Israels sagen :
Der da #st, hat mich zu euch gesandt» (Ex. 3, 14).

Als « Sohn des lebendigen Gottes» (Matth. 16, 16) bezeugt und
bekennt er des weiteren von sich : « Wie der Vater das Leben in sich
selber hat, so hat er auch dem Sohne gegeben, das Leben in sich selber
zu haben» (Joa. 5, 26). So kurz und leicht behiltlich der Ausspruch
ist, so aufschluBreich ist er iiber das geheimnisvolle Wechselverhiltnis
im Leben des Vaters und des Sohnes. Er besagt ndmlich ein zwei-
faches : erstens die absolute Einheit und Gleichheit des Vaters und des
Sohnes in der Habe des Lebens, d. h. in dem Leben, das sie haben und
besitzen, ihr eigen nennen. Er besagt sodann die relative Zweiheit und
Verschiedenheit in dem Besitztitel, dem Eigentumsverhiltnis. Der
Sohn hat und besitzt es vom Vater her. — Habens non distinguitur
in divinis ab habente per hoc quod hic habeat haec, ille vero alia
(De Potentia q. 10 a. 2). «Der Vater hat das Leben in sich selbst »
durch seine Wesenheit, st infolgedessen das subsistierende gottliche
Leben. Aber er ist es vaterhaft, indem er es zeugend an den Sohn mit-
teilt und weitergibt. « Ebenso hat der Sohn das Leben in sich selbst »
durch seine Wesenheit, 7st infolgedessen das subsistierende gottliche
Leben. Aber er ist es sohnhaft, indem er es durch seine Geburt vom
Vater entgegennimmt 2.

Wenn also der Heiland beim Evangelisten Johannes von sich
sagt : « Ich bin die Auferstehung und das Leben » (Joa. 11, 25) — « Ich

1 Id quod est genitum in divinis, accipit esse a generante, non tamquam
illud sit receptum in aliqua materia, vel subiecto, quod repugnat subsistentiae
divini esse, sed secundum hoc dicitur esse acceptum, inquantum procedens ab
alio habet esse divinum, non quasi aliud ab esse divino existens (S. th. I q. 27
a. 2 ad 3).

? Sunt enim aequales in vita Pater et Filius. Sed distinguuntur, quia Pater
dat, Filius accipit (In Joa. c. 5 1. 5 n. 1).



Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen 383

bin der Weg, die Wahrheit und das Leben » (Joa. 14, 6), so heiBt das :
Ich bin das sohnhafte, d. h. durch Geburt vom Vater gegebene, geschenkte
Leben. Und weil ich das bin, bin ich in der Einheit mit dem Vater
und dem Heiligen Geiste der « Urheber des Lebens » fiir alle, die
irgendwie und irgendwelchen Anfeil am natiirlichen und iibernatiir-
lichen Leben gehabt haben, noch augenblicklich haben und in

Zukunft haben werden. — Quod est per essentiam vita, est causa
et principium omnis vitae in viventibus (In Joa. c¢. 5 lectio
5 n. 1). — Ich bin es » meiner menschlichen Natur, wenn auch

nicht durch meine menschliche Natur.

So stellt sich das erste der vier Transzendentalien in den Dienst
der Christologie, um das Lob Christi zu verkiinden. Das zweite tut es
nicht minder.

2, Christus, der grifite Eine und das groSte Eine
und darum das Einheits- und Einteilungsprinzip in der Schipfung.

Christus ist der groBe Eine — Unus — im SchoBe der Gottheit ;
der Eine im Kreise der gottlichen Dreiheit, Inhaber und Mitbesitzer
der einen gottlichen Natur und Wesenheit. Er ist derselbe groBe Eine
im SchoBe der Menschheit, der das menschliche Dasein und Leben

mit uns teilt. — Licet Deus sit et homo, non duo tamen, sed unus est
Christus (Symb. Athan.).
Christus ist aber auch das groBe Eine — Unum — wegen der

Stiicke, die sich bei ihm in der Einheit seiner géttlichen Person unauf-
loslich geeint und verbunden vorfinden. Es sind deren zwei: die
numerisch eine und einfache géttliche Natur und die numerisch eine,
aus Maria der Jungfrau gebildete, zusammengesetzte, wmenschliche
Natur (S. th. 3 q. 2 a. 9). Aber was bringt die gottliche Natur nicht
alles zu dieser Vereinigung mit ? — Wollte man dariiber ein Inventar
aufstellen, so muBte man die vielen Af#fribute namhaft machen, die
unser analoges Gotterkennen in der einen, absolut einfachen gottlichen
Natur entdeckt. Es moge geniigen, auf diese Vielheit hingewiesen zu
haben. — Und was bringt das zweite Stiick, die menschliche Natur zu
ihrer Vereinigung mit der géttlichen Natur in der Einheit der Person
des Wortes mit ? — Da die menschliche Natur in Christus nicht ein-
fach ist, sondern aus zwei Wesensteilen, Leib und Seele, besteht, so
kann sie vieles ihr eigen nennen, das nicht nur numerisch, sondern
auch spezifisch, der Art nach verschieden ist. Aber so zahlreich und
so verschieden diese Dinge und Wirklichkeiten auch sein mégen, so

Divus Thomas 26



384  Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen

sind sie doch nicht geschieden voneinander, sondern zu einer Natfur-
einheit miteinander vereint, die an Innigkeit, Halt und Festigkeit die
Einheit jeder anderen menschlichen Natur weit iiberragt!. Ohne uns
auf Einzelheiten einlassen zu wollen, miissen wir sagen : Die mensch-
liche Natur Christi brachte in ihrer Leiblichkeit das Edelste und Beste
aus der materiellen Schopfung mit, in ihrer Seele aber das Vollkom-
menste von allem, was die geistige Schopfung an Gaben der Natur,
der Gnade und Glorie je hervorgebracht hat.

Die christliche Frommigkeit macht in der Litanei vom heiligsten
Namen Jesu einen schiichternen Versuch, ein Weniges von dem vielen
aufzuzihlen, das von der menschlichen Natur her zu den Vollkommen-
heiten der gottlichen Natur hinzukommt und in der Person des Wortes
das « Grofle Eime» bilden hilft. In der unerschaffenen Einheit der
Person des gottlichen Wortes einen sich zur vollkommensten Harmonie
und Ausgeglichenheit von der Gottheit und Menschheit her Dinge, die
sonst in unvereinbarem Gegensatz auseinanderklaffen : die Schwdiche
und Hilflosigkeit des Kindes von der Jungfrau Maria und die Macht
und Herrlichkeit des Sohnes Gottes, der in der Einheit mit dem Vater
und dem Heiligen Geiste die Welten mit einem miihelosen Entschlusse
seines Willens aufgebaut hat und im Dasein erhilt und die Erdbeben
und Stiirme lenkt, wohin er will ; die Demut und Unterwiirfigkeit, die
Armut und Not, das Leiden und Sterben des « Knechtes Gottes »
(Is. 42, 1) und die Majestit des « Herrn », der die Himmel schuf und
sie ausspannte ; der die Erde festigte und was auf ihr hervorsproBte ;
der dem Volke, das darauf ist, Lebenshauch gibt und Odem denen,
die auf ihr wandeln (Is. 42, 5). In Christus, dem «groflen Einen», ist,
um mit dem franzosischen Oratorianer Thomassinus zu sprechen, «ein
ganzer Berg von Unmoglichkeiten zur Tatsache und Wirklichkeit
geworden » (De Incarnatione Verbi S. I c. 1 n. 4)2

a) Christus, Einigungs- und Einheitsprinzip. — Christus eint und
verbindet in seiner gottlichen Person so Vieles und so GroBes aus Natur
und Ubernatur, aus dem Diesseits und Jenseits, daB er in der trans-

1 Unio animae et corporis in Christo ex hoc ipso est dignior quam in nobis,
quia non terminatur ad suppositum creatum, sed ad suppositum aeternum Verbi
Dei (De Un. Verbi q. un. a. 2 ad 12).

2 Nihil prohibet contrarias et incompossibiles differentias inesse eidem
secundum diversa ; sicut homo secundum animam est incorruptibilis et secundum
corpus corruptibilis, et ita etiam in Christo opposita quaedam conveniunt secun-
dum humanam et divinam naturam (De Un. Verbi inc. q. un. a. 3 ad 13).



Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen 385

zendentalen Eigenschaft des « Unum » das absolut Erste und GroBte
ist, so groB, daB Gott in seiner Allmacht ihn nicht hdtte griBer
und vollkommener machen konnen, als er tatsichlich ist (S. th. 1
q. 25 a. 6 ad 4). Daraus folgt, daB er als Einigungs- und Einheits-
prinzip in die Schépfung hineingestellt ist fiir alles, was in sich

geeint und mit andern verbunden ist. — Id quod es primum et
perfectissimum in aliquo ordine, est causa eorum, quae sunt post
in ordine illo (Comp. theol. I. c¢. 68). — Im Hinblick auf diese

Einigungsfunktion Christi in der Welt hat der hl. Thomas einen
eigenen Christusnamen geprigt. Er nennt ihn «medium conjungens »
— Vermittler der Einheit (In 1. Tim. c. 1 lectio 1). — Wie zu-
treffend dieser Name ist, soll wenigstens von einem Standpunkt aus
gezeigt werden, von der Einheit sm Menschen und wnter den Menschen.

Christus, das grofle Eine, erfaft mit seiner Einigungsfunktion den
einzelnen Menschen. Um die Hilfsvorstellung der ortlichen Bewegung
zu verwerten, konnen wir sagen: Sie verliuft nach einwidirts, dem
Innern des Menschen. Sie vermittelt ihm innere Einheit und Geschlossen-
heit, Vollendung und Ganzheit. Sie macht ihn selber zu einem gro8-
artigen, wundervollen Einen. Das Natur-Eine, das er durch Vereinigung
von Leib und Seele ist, ist zu wenig fiir ihn. Nach dem Schépfungs-
plane Gottes soll er ein besseres und gréBeres Eines werden. Mit seiner
Natureinheit soll er eingehen in die Einheit der Ubernatur, der Gnade
und Glorie. Erst in der gottgewollten Vereinigung von Natur und
Ubernatur verwirklicht sich die Vollkommenheit und Vollendung des
Menschen, wird der Mensch ein fertiger, ganzer Mensch.

Christus, medium conjungens. — Christus fithrt den Menschen in
seiner Einigungsfunktion aufwdirts zu sich empor, vereinigt und ver-
bindet ihn mit sich zu einer iibernatiirlichen Freundschaft und
Geschwisterschaft, Brautschaft und Gemahlschaft.

Dieser Einigungsfunktion Christi wendet Jaegen in seinen beiden
Bekenntnisbiichern seine besondere Aufmerksamkeit zu. Er weil3, daB
ihr eine Loslésungs- oder Trennungsfunktion von allem Christus-Feind-
lichen begrifflich und sachlich vorausgehen muB!. Alles was nicht
christusgemil noch christusférmig, was nicht christusverbunden noch
christuszugetan ist ; alles was sich in Gegensatz und in Widerspruch
mit Christus setzt, muB in diese Trennungsfunktion einbezogen werden.
Neben der Siinde ist es alles, was zur Siinde fithrt oder fithren kann,

1 Quidquid non est secundum Christum, respuendum est (In Col. c. 2 1. 2).



386  Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen

der christusfeindliche « Menschen »- und « Weltgeist », sowie der Wider-
sacher Christi, der Teufel. Diese Trennungsfunktion Christi, bei der
der Mensch stetig und treu mitwirken mul, beschreibt Jaegen als
erfahrener Geistesmann vornehmlich in den beiden ersten Abschnitten
seines « Kampfes um das hoéchste Gut» S. 11-135, ferner in seinem
« Mystischen Gnadenleben » in den Abschnitten, die der aktiven und
passiven Reinigung der Seele gewidmet sind, auf S. 149 ff. und 170 ff.

In ihrer fortschreitenden Entwicklung beobachtet und vermerkt
er verschiedene Stufen, die einen immer groBer werdenden Abstand
vom Bosen und Siindhaften, sowie dessen Urheber, dem Teufel,
bezeichnen. « Unser freier Wille muBB durch die kirchlichen Gnaden-
mittel so gestirkt werden, daB er eine christliche Charakterstirke erlangt,
die, unser ganzes Seelenleben beherrschend, nur den guten inneren
und dulleren Anregungen Folge leistet, allem verkehrten inneren und
duBeren Dringen aber mit groBer Kraft widersteht, sodaB der freie
Wille schlieBlich das Bose moralisch nicht mehr wollen kann » (Myst.
Gnadenleben S. 12, 33). Umgekehrt fiithrt die Einigungsfunktion stufen-
weise zu einer immer innigeren Verbundenheit und Einheit mit Christus,
die er mit Anlehnung an die natiirlichen Verbindungen der Menschen
untereinander mit Vorliebe Freundschaft, Brautschaft, Gemahlschaft
mit Christus nennt. Die Einheit der Seele mit Christus hat ihr Ur-
und Vorbild in der Einheit der Gottheit und der aus Maria zu der
Person des ewigen Wortes angenommenen Menschheit. So lesen wir
beispielsweise im « Kampf ... » S. 264: « Wenn die Vereinigung des
gottlichen Heilandes mit seiner menschlichen Braut auch nicht so
vollkommen ist, wie die zwischen seiner Gottheit und der aus Maria
angenommenen Menschheit, so gibt es doch nichts auf dieser Erde,
was dieser gottmenschlichen Vereinigung so dhnlich ist, wie diese
mystische Brautschaft ». Von dieser Einigungsfunktion Christi und
ihrem Ergebnis, der Einheit mit Christus, entlehnt der hl. Thomas
einen eigenen Christennamen. Wenn dich jemand fragt : Wer und was

ist der Christ ? — so antworte ihm: Der Christ ist ein christus-
verbundener und durch Christus gottverbundener Mensch (In 2. Cor.
¢ 3 L 1).

Christus, medium conjungens. — Als Einheitsprinzip in die Mensch-
heit hineingestellt, eint Christus die Menschen wuniereinander in Ehe
und Familie, in Volk und Nation. — So legt das zweite der Transzenden-
talien Zeugnis ab von Christus, dem «grofien Einen», erhebt seine
Stimme, um die Menschen immer wieder an die theologische und



Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen 387

geschichtliche Wahrheit zu erinnern: « In keinem anderen ist Heil ! »
(Act. Ap. 4, 12) fiir die Einheit und Befriedung des einzelnen, der
Familie und der ganzen menschlichen Gesellschaft, als in Christus
Jesus, dem von Gott gesandten Einheitsprinzip.

Im Lichte dieser Wahrheit leuchtet auch die unheimliche Tétig-
keit auf, die der Widersacher Christi, der Teufel, entfaltet. Durch
die eigene Siinde, von der er nicht liBt, selber gottgetrennt und gott-
fremd, gottlos und gottfeind, ist er mit einem unversohnlichen Hasse
gegen Gott und alles Gottgeeinte und Gott vereinende, insbesondere
gegen Christus, die Christen und die katholische Kirche erfiillt. Er ist
nur darauf aus, die Nichtchristen von Christus und seiner Kirche fern-
zuhalten, die Christen aber wieder von Christus und seiner Kirche zu
trennen, untereinander zu entzweien, fried- und freudlos, ungliicklich
und unselig zu machen. Denn « was jemand selber durch Natur oder
Gewohnheit ist oder geworden ist, auf das ist sein Tun und Lassen,
sein Lieben und Hassen eingestellt ». — Quale est unumquodque, talia
operatur et in sibi convenientia tendit (S. c. G. IV c. 19).

Treffend zeichnet unser Christusfreund, der Diener Gottes Hiero-
nymus Jaegen, die Titigkeit des Christusfeindes von Anbeginn, des
Teufels, wenn er schreibt : « Der Satan und sein Anhang hassen Gott
und wverbinden sich mit unsern Feinden, dem Menschengeiste und
dem Weltgeiste, um das Erlosungswerk méglichst zu vernichten und
uns Menschen, die Kinder Gottes, ins ewige Verderben zu stiirzen »
(Kampf ... S. 31). — «Sie suchen in ihrem Gotteshasse recht viele
Seelen von Gott abwendig zu machen. Sie hetzen die Menschen gegen-
seitig auf, fithren sie durch falsche Einsprechungen irre, regen ihre
Leidenschaften auf und dringen sie so zu immer gréBeren Siinden »
(Kampf ... S. 105). — « Sie greifen die eznzelnen Menschen im geistigen
Kampfe an, bekdmpfen aber auch stets die Gesamtkirche. Weshalb
norgeln so viele gerade an der katholischen Religion herum, weshalb
nicht an der Religion der Mohammedaner, Buddhisten oder der vielen
christlichen Sekten ? Daran merkt man sofort den EinfluB des Satans.
Es ist beachtenswert, daB der Satan durch dieses Verfahren einen
Beweis dafiir liefert, daB die katholische Religion die wahre ist»
(Kampf ... S. 30, 108). — Durch diese seine christusfeindliche und
gottabgewandte Tatigkeit offenbart er sich immer und iiberall als das
Zerrbild, den Widersacher Christi. Darum nennt ihn der hl. Thomas
bezeichnenderweise : « medium disjungens » (In 1. Tim. c. 2 1. 1), das
unsterbliche, unselige zwischen Gott und die Menschen gestellte



388  Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen

Zwischenwesen, das auf Trennung hinarbeitet. Es will die Menschen
nicht zur seligen Unsterblichkeit kommen lassen. Es will sie zur
unsterblichen Unseligkeit fithren. Thm ist die Geeintheit der Menschen
mit Gott in geistiger Freundschaft, Brautschaft, Gemahlschaft verhaBt.
Darum sucht er ihr Zustandekommen zu verhindern, und wo sie
bestehen, wieder zu losen 1.

b) Christus, Einteilungsprinzip der Menschheit. — Wie Christus
das Seins- und Lebensprinzip, das Vereinigungs- und Einheitsprinzip
fiir die Menschheit ist, so ist er auch deren Einteilungsprinzip. Bei
der Aufteilung selbst aber tut man gut, nach den spezifisch christlichen
Gesichtspunkten des hl. Thomas vorzugehen, secundum commensura-
tionem et conversionem ad Christum (De Veritate q. 2 a. 3 ad 18),
d. h. nach den Gesichtspunkten des vergleichenden Gegensatzes mit
Christus und der Wende oder Zugehorigkeit zu Christus. Richtet man
sich nach dem ersten Gesichtspunkt, so bringt man die tberragende
GroBe Christi in vergleichenden Gegensatz zu der bis zum Nichts
reichenden Kleinheit der Menschen. Das hat in hochst wirkungsvoller
Weise Kard. von Faulhaber in seinen Adventspredigten 1933, S. 84,
getan. Er fithrte aus: « Menschen kénnen auch nach ihrem Tode noch
eine Weile weiterwirken in ihren Kindern, in ithren Schiilern, in ihren
Biichern und Werken. Vielleicht wirft sogar ein Denkmal von ihnen
noch eine Zeitlang einen Schatten auf einen Fleck Erde. Noch niemals
aber war ein Mensch vor seiner Geburt Jahrhunderte lang angemeldet,
wie das Kind von Bethlehem durch die Propheten angemeldet war.
Auch jenen Minnern, denen die Weltgeschichte den Beinamen der
GroBen gab, hat vor ihrer Geburt kein Hahnenschrei gegolten, wihrend
dem Kind von Bethlehem dem GroéBten der GroBen, schon vor der
Geburt die GriiBe der Jahrhunderte, die Heilrufe der messianischen
Weissagungen entgegentoénten. Diese Tatsache ist fiir sich allein ein
Beweis dafiir, daB Christus der einzige Ubermensch der Weltgeschichte
ist. Ubermenschlich, weil die Jahrtausende nach seinem Tode seine
Segensspuren nicht verwischen konnten. Ubermenschlich, weil er schon
vor seiner Geburt als ‘Engel des Bundes’ (Mal. 3, 1) das auserwihlte
Volk fithrte und selber bestimmte, in welchem Volke und von welcher
Mutter er geboren wurde ».

1 Ad hoc se interponit medium daemon immortalis et miser, ut ad immor-
talitatem beatam transire non sinat, sed perducat ad miseriam immortalem.
Unde est sicut malus medius, qui separat amicos (S. th. ITI q. 26 a. 1 ad 2).



Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen 389

Nach dem Gesichtspunkt des «vergleichenden Gegensatzes zu
Christus » richtete sich um die Mitte des 6. Jahrhunderts der rémische
Abt Dionysius Exiguus, als er die christliche Zeitrechnung einfithrte
und die Geschichte des Menschengeschlechtes nach « den Jahren unseres
Herrn Jesus Christus » beschrieb.

Secundum conversionem ad Christum. — Nach dem Gesichts-
punkte der Wende und Zugehorigkeit zu Christus wird Christus am Ende
der Welt die Einteilung und Scheidung der Menschen vornehmen
(Matth. 25, 31-46). Nach diesem Gesichtspunkte richtet sich die
Kirche in ihrem Werke der Glaubensverbreitung. Sie scheidet zwischen
christlichen und nichtchristlichen Vélkern. So tut es Jaegen in iiber-
zeugender Weise in seinem « Kampf...» S. 35, 125 und bekennt sich
damit zu Christus dem «grofen Einen», dem Einheits- und Ein-
teilungsprinzip der Menschheit.

3. Christus, die Wahrheit
und darum das objektive Wahrheitsprinzip und die objektive Wahrheitsnorm.

Christus «ist der Erstgeborne vor aller Schépfung» (Col. 1, 15).
So feiert ihn alles, was mit dem transzendentalen Merkmal des Wahren
bezeichnet ist. Und mit Recht. Denn im Reiche des Wahren hat er
den Erstplatz, den Vorrang und Primat. Er ist Beginn und Anfang.
Er ist es in den beiden Bezirken, in die sich das Reich der Wahrheit
verteilt. Sie hat nimlich eine zweifache Heimat. Sie wohnt in den
Gedanken und in den Worten, die der Wirklichkeit entsprechen, mit
ihr iibereinstimmen, sie kundtun und offenbaren (Veritas manifesta-
tionis). Sie ist aber auch im Tun und Lassen, im Wirken und Handeln,
kurz im Leben, das sich nach der Lebensregel richtet, das sich in Uber-
einstimmung, in Einklang mit der Lebensnorm befindet (Veritas vitae) L.

a) Christus, veritas manifestations. — Christus bezeugt von sich,
daB er die Wahrheit selber sei: «Ich bin die Wahrheit » (Joa. 14, 6).
DaB er die Wahrheit habe und besitze, wisse und lehre, kurz, daBB er
Zeuge der Wahrheit sei, das sagt er von sich, weil er Mensch ist. Und
das konnten auch andere von sich sagen und haben es tatsichlich von
sich gesagt. Dal er aber die subsistierende Wahrheit selber sei, das
sagt er von sich, weil er Gott ist. — Christus enim, in quantum est

1 Veritas enim non solum in cogitatione et dictis consistit, sed et in factis
(In Joa. c. 31. 3 n. 7).



390 Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen

Deus, est ipsa veritas; sed in quantum est homo, est testis veritatis
(In Joa. c. 31 5 n. 9).

Er ist Gott, weil er der eine, lebendige, um sich, um Gott und
alles Wirkliche wissende Gedanke Gottes ist. In ewiger, geheimnis-
voller, geistiger Geburt nimmt er aus der Selbsterkenntnis Gottes
seinen Ursprung. Dabei kann er unmoéglich inhaltlos, hohl oder leer
bleiben. Nein! In nie endender, unendlicher Entgegennahme nimmt
er von seinem Ursprunge die ganze Fiille der géttlichen Natur und ihrer
Vollkommenheiten in sich auf. Und weil er sich wesensinhaltlich in
vollkommenster Ubereinstimmung und Gleichférmigkeit mit seinem
Ursprung, dem Vater, weill und erkennt, muB} er sagen und bekennen :
« Ich bin die Wahrheit » (Joa. 14, 6). — Ich bin durch meine Wesen-
heit die unerschaffene, ewige Wahrheit '.

Christus ist Gott, weil er das lebendige, subsistierende, gedankliche
Bild Gottes ist. «Er ist der Abglanz seiner Herrlichkeit, das Abbild
seines Wesens» (Hebr. 1, 3), oder, um mit demselben Apostel zu
sprechen : « Er ist das Eben- das Gleichbild des unsichtbaren Gottes »
(Col. 1, 15), das ihn in der Vollkommenheit seiner Natur und Wesen-
heit vergegenwirtigt und darstellt. Und weil er sich in restloser Uber-
einstimmung und vollkommenster Gleichheit mit seinem Ursprung,
dem Vater, weill und erkennt, erkennt er sich als die lauterste Wahr-
heit und ist berechtigt, von ihr einen Personalnamen herzuleiten und
von sich zu sagen: «Ich bin die Wahrheit » (Joa. 14, 6).

Christus ist Gott, weil er das lebendige, subsistiecrende geistige
Wort Gottes ist. « Und Gott war das Wort » (Joa. 1, 1). Dieses Wort
ist nicht leer, sinn- oder bedeutungslos. Nein! — In erschépfender
Selbstaussprache entsendet es der Vater aus sich und behilt es dennoch
ewig bei sich. « Und das Wort war bei Gott» (Joa. 1, 1). Er spricht
die ganze Fiille seines gottlichen Wesens in das Wort hinein, sodal
es der alles von Gott besagende Ausspruch, der alles gottliche kiindende
und wiedergebende Awusdruck Gottes ist. — Verbum est totius esse
Patris expressivum (In Joa. 1, 1. 1, n. 1). — Im BewubBtsein seiner
Wortschaft oder seiner Eigentiimlichkeit, das Wort des Vaters zu sein,
sieht und erkennt er an sich die absolute Ubereinstimmung und
Gleichheit in allem, was des Vaters ist. « WuBtet ihr nicht, daB ich
in dem sein mub}, was meines Vaters ist ? » (Luc. 2, 49). Das aber

1 Christus est per suam essentiam veritas increata, aeterna (In Joa. c. 1
1. 10, n. 3).



Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen 391

heit nichts anderes, als daB er sich als die gottliche Wahrheit in
Person sieht und erkennt. Und darum bezeugt er von sich : « Ich bin
die Wahrheit » (Joa. 14, 6) L.

Aus dieser christologischen Grundwahrheit ergeben sich zwei
iiberaus wichtige Folgerungen, daB nidmlich Christus das objektive
Wahrheitsprinzip und die objektive Wahrheitsnorm sein muB.

aa) Christus, das objektive Wahrheitsprinzip. — Vor dem Gerichts-
hofe des Pilatus sagt Christus von sich : « Ich bin dazu geboren und
dazu in die Welt gekommen, daB ich der Wahrheit Zeugnis gebe »
(Joa. 18, 37), d. h. daB ich von mir selbst bezeuge, daBl ich in meiner
himmlischen Heimat « die unerschaffene aus Gott, dem Vater, geborene
Wahrheit bin ». — Christus est per suam essentiam Veritas increata,
quae externa est, a Patre genita (In Joa. c. 1 1. 10 n. 3). — Wir haben
uns durch obige Darlegungen hinreichend davon {iiberzeugt. Aber
diese iiber Christus gewonnene Erkenntnis fithrt zu einer weiteren,
daB er namlich in der ¢»dischen Heimat Prinzip und Ursprung, Quelle
und Herkunft aller geschépflichen Wahrheit sei. « Veritas per Jesum
Christum facta est » — die Wahrheit kam, ist durch Christus geworden
(Joa. 1, 17).

In seinem hohepriesterlichen Gebete sagt der Heiland von sich :
«Die Worte, die du mir gegeben hast, habe ich ihnen mitgeteilt »
(Joa. 17, 8). Bei der Erklirung dieses Textes geht der hl. Thomas
auf die ewige Geburt des Sohnes aus dem Vater zuriick : « Dieser inner-
gottliche Vorgang ist ihm die unendliche Anteilgabe alles dessen, was
des Vaters ist (Luc. 2, 49) an den Sohn. Ihm, dem in der Gottheit
subsistierenden Worte, hat der Vater die eigene Natur und Wesenheit
zum Anteil und Mitbesitz gegeben, zugleich aber noch Worte (verba).
Diese Worte sind nichts anderes, als die letzten Urideen, die dauer-
stindigen, unwandelbaren Urgedanken und Urformen, nach denen die
schopferische Allmacht Gottes die Dinge dieser Welt ins Dasein
gerufen, gebildet, geformt und gestaltet hat». — Huiusmodi verba
nil aliud sunt, quam rationes omnium fiendorum, quas omnes ab
aeterno Pater dedit Filio (In Joa. c. 17 1. 2 n. 1). So sind denn die
nach diesen Urideen geschaffenen Dinge verwirklichte Wahrheiten,
die sich auf die beiden Reiche der Natur und Ubernatur verteilen.
Aber ob sie dem einen oder anderen angehoren, sie sind alle in
Christus, der einen personlichen Wahrheit Gottes, enthalten und sind

1 Veritas enim convenit ei per se, quia ipse est Verbum (In Joa. c. 14, 1. 2 n. 3).



392  Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen

durch ihn geworden. Sie sind geschépfliche, stiickhafte, schwache und
schattenhafte Ausstrahlungen Christi, der Erstwahrheit 1.

bb) Christus, die objektive Wahrheitsnorm. — Bei der Darlegung
dieser christologischen Wahrheit kénnen wir uns sehr kurz fassen. Sie
ergibt sich aus dem allgemeinen Grundsatz, den der hl. Thomas in
seinem ausgedehnten Schrifttum wieder und wieder verwertet. Und er
lautet : In jeder Ordnung von Dingen ist ein Erstes, das allen anderen
vorangeht, das durch seine Vollendung und Vollkommenheit den Vor-
rang und Primat vor allen anderen innehat. Und dieses Erste ist norm-
und mabgebend, so daB alle anderen sich nach ihm richten und ordnen
miissen. — In quolibet genere est unum primum, quae est mensura
omnium, quae sunt in illo genere, in quo perfectissime natura generis
invenitur (De Veritate q. 23 a. 7).

Bei der Anwendung dieses Grundsatzes auf das uniibersehbare
Reich des « Wahren » 1aBt der hl. Thomas sein betrachtendes Auge
zuniichst auf den einzelnen Bezirken des Wahren ruhen. «Aber so
viele es auch sein mogen, in jedem ist ein Erst- und Hochstwahres,
das die Fiithrerschaft hat und darum fiir das andere malgebend ist ».
Dann aber erhebt er sich in einer alles Wahre umfassenden Zusammen-
schau bis zum Wahren in Person, zu Christus, «in dem alle Schitze
der Weisheit und Wissenschaft beschlossen sind » (Col. 2, 3) und sagt :
« In den Vorbildideen, die Christus, das Wort des Vaters, in sich
beschliet, miBt er den Dingen insgesamt das MalB ihres Wahrheits-
gehaltes zu. Und jedes einzelne ist insoweit wahr, als es seine Vorbild-
idee in Christus nachbildend erreicht und verwirklicht » (De Veritate
q. 4 a. 6 sed contra).

Ist aber Christus fiir alle und jeden, fiir alles und jedes «die
untriigliche Wahrheitsnorm » ?, so ergibt sich daraus die praktische
Folgerung und Nutzanwendung, dal wir uns in unseren Gedanken,
Worten und Werken nach Christus richten, bilden und formen, dal
wir die Ergebnisse der Sakral- und Profanwissenschaften an Christus
iiberpriifen miissen. Und ist etwas nicht christusgemiB, nicht christus-
férmig, tritt etwas in Widerspruch mit Christus, so haben wir die
GewiBheit, daB es nicht taugt, daB es abgelehnt werden mul. —
Quidquid non est secundum Christum, respuendum est (In Col. c. 2 1. 2).

1 Per ipsum factae sunt omnes veritates creatae, quae sunt quaedam partici-
pationes et refulgentiae primae veritatis (In Joa. c. 1 1. 10 n. 3).
? Christus est infallibilis regula veritatis (In 1 Cor. c. 4 L. 3).



Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen 393

b) Christus, veritas vitae. — Zur Erklirung des komplexen Aus-
druckes : « veritas vifae » sei an das Gegenstiick, die « veritas mani-
festationis » erinnert. Diese ist dann vorhanden, wenn jemand das
gesprochene oder geschriebene Wort, seine Ausdrucks- und Dar-
stellungsmittel so wihlt und gebraucht, daB sie der Wirklichkeit ent-
sprechen und ihr zum Bekannt- und Offenbarwerden dienen und ver-
helfen. Die « veritas vifae » aber ist dann vorhanden, wenn jemand
seine Lebensfithrung im Tun und Lassen, in Handel und Wandel so
einrichtet, daB er seiner Lebensregel entspricht und nachkommt, daB
er den maB- und gesetzgebenden Willen Gottes erfiillt. Je voll-
kommener jemand das tut, um so vollkommener ist die Wahrheit
seines Lebens, um so wahrer ist das Leben, das er fiihrt L.

Diesen thomistischen Gedanken macht sich der Diener Gottes,
Hieronymus Jaegen, zu eigen. Aber er gibt ihn mit anderen Worten
wieder : Von Ewigkeit her hat sich Gott mit uns befaBt. « Man beachte
wohl, daB8 jeder Mensch in dem groBen Schoépfungsplan Gottes, eine
bestimmte, ihm von Gott angewiesene Stelle einzunehmen hat. —
Jeder soll in der Zeit, in der er lebt, an dem Orte, wo er ist, mit den
Talenten, die ihm gegeben wurden, an diesem Schopfungsplane mit-
wirken und dadurch seinen Schépfer als Herrn und Gott anerkennen,
lieben und verherrlichen » (Kampf ... S. 208). In dieser Obliegenheit
und Aufgabe sieht er den Schépfungsberuf des Menschen. Je besser
nun jemand durch Erfiillung seines Schopfungsberufes dem Schépfungs-
plane entspricht und nachkommt, desto besser und vollkommener,
inhaltsreicher und wahrhaftiger wird sein Leben. Nach diesem Grund-
satze sich richtend, hat Jaegen die Anpassung und Angleichung seines
Schopfungsberufes an den Schopfungsplan Gottes vorbildlich geiibt
und uns in steigender Vollkommenheit wvorgelebt. Er hat zudem in
seinen beiden Bekenntnisbiichern beschrieben, wie die Formung und
Gestaltung des irdischen Daseins und Lebens nach dem Schopfungs-
plane oder dem weisheitsberatenen Willen Gottes energisch angestrebt
werden muB, methodisch und systematisch geiibt und vollkommen
erreicht werden kann.

Diese begrifflichen Erdrterungen iiber die « Wahrheit des Lebens »,
«das Lebenswahre », geben uns das Geleite zu Christus. Er ist die

1 Veritas vitae est veritas, secundum quam aliquid est verum ; non veritas,
secundum quam aliquis dicit verum. Dicitur autem vita vera, sicut et quaelibet
alia res ex hoc, quod attingit suam regulam et mensuram, scilicet divinam legem
(S. th. II-II q. 109 a. 2 ad 3).



394  Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen

« Veritas vitae » in Person. Vereinigt er ja in sich die beiden Stiicke,
welche die Wahrheit des Lebens ausmachen. In seiner gottlichen
Natur ist er die Lebensnorm und Lebensregel, der lebendige Schépfungs-
plan Gottes. In seiner menschlichen Natur ist er die lebendige Uber-
einstimmung mit seiner gottlichen Lebensnorm und Lebensregel, die
vollkommene Erfiillung seines gottlichen Schopfungsberufes.

aa) Christus, das lebendige Gesetz Gottes. — Ipse Filius est man-
datum Patris (In Joa. c. 12 lectio 8 n. 11). — Beim Evangelisten
Johannes lesen wir : « Der mich gesandt hat, der Vater, hat mir ge-
boten, was ich sagen und reden soll. Und ich wei}, daB sein Gebot
ewiges Leben ist» (Joa. 12, 49-50). Zu diesem Schriftworte sagt der
hl. Thomas: Die Mandate und Gebote, die Auftrige und Gesetze
Gottes sind die regulativen Urgriinde fiir alles, was gefan, im Werke
geschehen und in Vollzug gesetzt werden soll. — Mandata divina nihil
aliud sunt, quam rationes agendorum (In Joa. c. 12 lectio 8 n. 11). —
Sie sind von Ewigkeit her in dem weisheitsberatenen, allméchtigen
Willen des Vaters beschlossen. Vergleichshalber denke an die Ur- und
Vorbildideen im Geiste des Vaters, nach denen die Dinge in ihrem
Sein begriindet, geformt und gestaltet werden. Wie es von diesen
heiBt : Der mich gesandt hat, der Vater, hat sie mir bei meiner ewigen
Geburt gegeben, so heillt es auch von den regulativen Prinzipien des
Tuns: Der mich gesandt hat, der Vater, hat sie mir gegeben!. So
trifft auf Christus, die Weisheit des Vaters, das Wort des Propheten
zu: « Er ist das Buch der Gottesgebote, das Gesetz, das fiir immer
besteht » (Bar. 4, 1).

Er ist in seiner Gottheit « das Buch der Gottesgebote, das Gesetz »
fiir das, was er selbst in seiner Menschheit innerlich denken, duBerlich
«sagen und reden» (Joa. 12, 49), im Werke vollbringen soll. Er ist
« das Buch der Gottesgebote, das Gesetz » fiir das, was andere zu denken
und zu reden, zu tun und zu lassen haben. Kurz, er ist die lebendige
Lebensnorm und Lebensregel, die Satzung und das Gebot Gottes. —
Ipse Filius est mandatum Patris (In Joa. c. 12 lectio 8 n. 11).

bb) Christus, die Erfiillung des Gesetzes Gottes. — « Wie mir der
Vater geboten hat, also tue ich» (Joa. 14, 31).

Christus sagt von sich: «Ich weiB, daB sein (des Vaters) Gebot
ewiges Leben ist» (Joa. 12, 50). Von dem Gedankengut, das der

1 Sicut ergo a Patre derivantur in Filium, qui est sapientia Patris, rationes
omnium rerum, ita et rationes omnium agendorum (In Joa. c. 12 1. 8 n. 11).



Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen 395

hl. Thomas zu diesem Schriftwort in seiner Erklirung zum Johannes-
evangelium niedergelegt hat, sei einiges mitgeteilt : Das Gebot, das
der Vater mir gegeben hat, hat das ewige Leben zum Gegenstand.
Und ich bin zu dem Zwecke in die Welt gekommen, um es selber in
meiner Menschheit « zu haben und es in Fiille zu haben » (Joa. 10, 10).
Wenn ich es auch als Eigengut in Besitz nehme, so tue ich es doch
mit dem sozialen Auftrag, es durch meine Erlosertitigkeit an alle
Menschen weiter zu leiten. « Aus meiner Fiille sollen sie alle
empfangen » (Joa. 1, 16). Und so bringe ich das Gebot des Vaters
in allen genannten Stiicken zur Erfiillung und Ausfithrung. — Ideo
mandatam Patris per omnia exequor (In Joa. c. 12 lectio 8 n. 11). —
Mit der vollkommensten Freiheit nehme ich das fiir mich im Heils-
willen Gottes vorgesehene und bereitgehaltene ewige Leben, das
Gnaden- und Seligkeitsgut, in meine Menschheit auf. Mit der groBten
Bereitwilligkeit umfange ich den Heilswillen Gottes, der das ewige
Leben durch meine Erlosertitigkeit dem gottfremden und gottlosen
und darum unseligen Menschengeschlechte zuwenden will (In Joa. c. 3
lectio 3 n. 2).

Es ist ungemein anregend und erbaulich, unsern Herrn und Meister
bei der Erfilllung des Heilswillens Gottes zu beobachten. Bei seinem
Eintritt in die Welt horen wir ihn sprechen : « Schlacht- und Speise-
opfer willst du nicht ; einen Leib aber hast du mir bereitet. An Brand-
und Siindopfern hast du kein Wohlgefallen. Da sprach ich: Siehe,
ich komme, um deinen Willen zu erfiillen, o Gott, wie in der Buchrolle
von mir geschrieben steht» (Hebr. 10, 5-7). Wir sind Zeugen, daB
er sich wihrend seines Wandels auf Erden unentwegt zum Willen
Gottes bekennt. « Ich bin ja nicht vom Himmel herabgestiegen, um
meinen Willen zu tun, sondern den Willen dessen, der mich gesandt
hat » (Joa. 6, 38). Und darum «suche ich nicht meinen Willen, sondern
den Willen dessen, der mich gesandt hat» (Joa. 5, 30). Vielmehr «ist
es meine Speise, den Willen dessen zu tun, der mich gesandt hat»
(Joa. 4, 34). Der Wille des Vaters ist bestimmend fiir die Beschliefung
seines Lebens: «Damit die Welt erkenne, daB ich den Vater liebe
und so tue, wie der Vater mir geboten hat, — stehet auf, lasset uns
von hinnen gehen!» (Joa. 14, 30). Wohin denn ? — Zum Erléser-
leiden und Erlosersterben.

So bekennen wir uns mit vollster Glaubensiiberzeugung zu dem
Lobpreis des hl. Paulus auf Christus : « Der Sohn Gottes, Jesus Christus,
den wir euch verkiindigt haben, war nicht bald Ja, bald Nein, sondern



396  Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen

in ihm ist das Ja» (2. Cor. 1, 19-20), das Ja der Verwirklichung und
Ausfithrung des Heilswillens Gottes. Dariiber belehrt uns die Vergangen-
heit. «Alle VerheiBungen Gottes haben in ihm ihr Ja gefunden» (2. Cor.
1, 20). Hat er doch, wie der hl. Thomas in seinem gedankentiefen
Werkchen De moribus divinis (c. 15) ausfiithrt, alles was Gott durch
die Propheten in der Vergangenheit tiber ihn hatte vorherverkiinden
lassen, erfiillt. « Er hat die Ausspriiche der Propheten wahr gemacht,
die doch gar grolle Dinge von ihm vorhersagten : wie, daB er Mensch
werden, geboren werden, leiden, sterben, auferstehen, zum Himmel
auffahren und den Heiligen Geist senden werde ». — In ihm ist das
Ja, daruber belehrt uns die Gegenwart. Erfillt und verwirklicht er ja
vor unseren Augen, was er iiber sich und seine Kirche, seine Freunde
und seine Feinde vorhergesagt hat. — « In ihm ist das Ja». Dariiber
wird uns die Zukunft belehren. Wie konnten wir nach dem Zeugnisse
der Vergangenheit und Gegenwart fiir Christus, der die Wahrheit, das
herrliche Ja des Vaters in Person ist, noch zweifeln, dal er auch jene
Verheiungen, die noch nicht in Erfiillung gegangen sind, zu ihrer Zeit
erfiillen wird ? « Ja, er wird sein Versprechen, daB er alle auferwecken
werde, ausfithren. Er wird das Weltgericht wirklich abhalten. Er wird
seine VerheiBung an die Armen erfiilllen, wenn er ihnen die zwolf
erhabenen Sitze des Gerichtes anweisen wird, damit sie die zwolf Stimme
Israels richten (Matth. 19, 28). Er wird erfiillen, was er den Trauernden
verheien hat, wenn er sie selbst trosten wird, wie eine Mutter ihre
Kinder trostet (Is. 66, 13). Ebenso wird er das halten, was er den
Demiitigen verspricht und den Stolzen androht, was er den Bedrangten
verhei3t und deren Bedringern in Aussicht stellt. Denn er ist getreu
in allen seinen Werken (Ps. 144, 13). Und er hat auch die Macht, im
Werke zu verleihen, was er an Giitern verspricht und im Werke zu
vollziehen, was er an Strafen androht ». — Fiirwahr, Christus, der von
sich gesagt hat : « Ich bin die Wahrheit » (Joa. 14, 6), ist auch Veritas
vitae, die Lebenswahrheit, das Lebenswahre und der Lebenswahre, der
das Gesetz Gottes und die Erfiilllung des Gesetzes Gottes in sich
vereint.

Und wenn er nun «dazu geboren und in die Welt gekommen ist,
auf daB er der Wahrheit Zeugnis gebe » (Joa. 18, 37), so mulite er auch
der Wahrheit iiber seinen Widersacher, den Teufel, Zeugnis geben.
Und er hat es getan. Er sagt von ihm, daB er in der Lebensliige ver-
strickt sei, weil er aus der Lebenswahrheit durch eigene Schuld heraus-
gefallen sei. « In der Wahrheit hat er nicht bestanden» (Joa. 8, 44).



Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen 397

Das Lebenswahre wire gewesen, bemerkt der hl. Thomas zu diesem
Herrenwort, dal er sich dem iibernatiirlichen Heilswillen Gottes unter-
geordnet hiatte, um durch die Gnadenhilfe Gottes sein Heil zu wirken
und die Seligkeit zu erlangen. Statt dessen wollte er dem Willen
Gottes entgegen durch die naturgegebenen Krifte seiner selbst seine
beseligende Vollendung erreichen. Und so fiel er von der Lebens-
wahrheit ab (In Joa. c. 8 lectio 6 n. 4). Mit anderen Worten: Er
sah und betrachtete die Herrlichkeit seiner naturhaften Ausstattung
nicht in ihrer gottgewollten Verbindung mit den ihm zugedachten
Gnadengiitern. Diesen schenkte er keine Beachtung, noch legte er
ihnen Bedeutung bei. Er verlegte vielmehr die Zielsetzung seines
Lebens letztlich in die Natur !'. Er loste und trennte mithin die Natur
von der Ubernatur, verselbstindigte und vergdtzte sie. Er verfiel
in die Lebenslige des Naturalismus.

Das unerbittliche Gesetz, « was jemand durch Natur ist oder durch
Tugend oder Laster geworden ist, auf das ist sein Tun und Lassen,
sein Sinnen und Trachten eingestellt »2, ist seitdem in ihm zum
Schaden der Menschen wirksam. Selber mit seinem Anhange unloslich
in die Lebensliige des Naturalismus verstrickt, geht er nur darauf
aus, die Menschen in die eigene Lebensliige hereinzuziehen. Es gelang
ihm nur zu gut bei unseren Stammeltern. Es gelingt ihm nach Jaegen
immer wieder bei denen, die den «Schwerpunkt ihrer Seele» nicht
ins Jenseits, in Gott der Offenbarung, sondern ins Diesseits, in irgend
ein Naturgut oder Naturscheingut verlegen (Kampf ... S. 34 ff,
124 ff.) 3,

Es ist uns erinnerlich, daB Christus « dazu geboren und dazu in
die Welt gekommen ist, da er der Wahrheit Zeugnis gebe » (Joa. 18, 37),
der Wahrheit auch iiber den Teufel. Und er gibt Zeugnis von ihr,
indem er sagt : « Non est veritas in eo» (Joa. 8, 44) i. e. veritas mani-
festationis — die Wahrheit, d. h. das die Wahrheit kiindende und

1 Daemon non videt sua naturalia in ordine ad bona gratuita, a quibus
considerandis avertit suam intentionem, solis suis naturalibus finaliter inhaerens
(De Malo q. 16 a. 6 ad 3).

2 Quale est unumquodque, talia operatur et in sibi convenientia tendit
(S. c. G. IV c. 19).

* Wir konnen von einem Schwerpunkt der Seele sprechen, wo ihr Sinnen
und Trachten hauptsichlich tatig ist. Die genuBsiichtigen Weltmenschen haben
den Seelenschwerpunkt in den duferen Dingen liegen. Ihr Sinnen und Trachten
ist hauptsichlich auf Sehen, Horen, Riechen, Schmecken und Fiihlen gerichtet
(Myst. Gnadenleben S. 153).



398 Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen

offenbarende Wort ist nicht in und bei ihm, wohl aber die Liige.
«Denn er ist ein Liigner und der Vater des Liigens» (Joa. 8, 44) 1!,

Die Wahrheit, d. h. das die Wahrheit sagende und verkiindende
Wort ist nicht in ithm, wohl aber die Liige, insbesondere, wenn es sich
um Gott und Gottes Offenbarung handelt. Er wird zwar nicht immer
Gott und seine Rechte, seine Gebote und Einrichtungen frech weg-
ligen und wegleugnen. Aber wenn er es nicht tut, so tut er etwas
anderes, das ihm doch zum gleichen Ziele fithrt. Er weill es einzu-
richten, daB die Menschen nicht an Gott denken, nicht von ihm
sprechen, noch schreiben, kurz, daB sie leben, als ob Gott nicht
existierte. Er bringt sie zur Gottvergessenheit, von der Gotivergessen-
heit zur Gottlosigkeit, von der Gottlosigkeit zur Gottfeindlichkeit,
Entwicklungsstadien, die Jaegen in seinem Leben beoachtet und in
seinem Kampf ... S. 27 beschrieben hat : « Je mehr sich der Mensch
in das Irdische wum seiner selbst willen vertieft, desto mehr verliert er
Sinn und Interesse fiir das Uberirdische und Ideale. Erst glaubt man
noch an einen Gott, aber man hat kaum Zeit, an ihn zu denken ; man
richtet all sein Sinnen und Trachten auf den Erwerb irdischer Giiter,
man hat Glick dabei und sieht, da es auch ohne Gott geht ».

« Man vernachldssigt Gott ganz, verliert die heiligmachende Gnade
und schlieBlich die Gnade des Glaubens. Man hort so viele gelehrte
Leute sagen, es gebe keinen Gott und glaubt dieses schlieflich auch
gerne ; denn dieser Gedanke macht das Leben recht bequem ».

« Wenn es keinen Gott gibt, so gibt es auch keine Gebote Gottes,
und dann kann jeder nach seinem Geschmacke leben. Jeder Mensch
ist dann vor allem sich der Nichste, und die krasse Selbstsucht bricht
mit elementarer Gewalt in Befriedigung aller Leidenschaften durch ».

Das ist der Teufel : « Die Wahrheit ist nicht in ithm» — weder
die Wahrheit des Lebens, noch die Wahrheit des Wortes. In ihm ist
die Lige des Lebens und die Liige des Wortes. Er haBt die Wahrheit.
« Wer aber die Wahrheit haBt, der halt Christus », der von sich gesagt
hat : «Ich bin die Wahrheit » (Joa. 14, 6) 2.

1 Diabolus enim primo mendacium invenit, cum scilicet mulieri mentitus
est : Nequaquam moriemini — Gen. 3, 4 (In Joa. c. 8 1. 6 n. 7).
%2 Qui autem odit veritatem, odit Christum (Opusc. 55, c. 15).



Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen 399

4. Christus, das héochste Gut und darum Quellprinzip und Norm alles Guten.

Christus ist « der Erstgeborene vor aller Schopfung» (Col. 1, 15).
Er wurde ja, um den Lobpreis des hl. Thomas zu wiederholen, «als
Anfang und Erstes, als Ursprung und Prinzip in die Schépfung hinein-
geboren » — est genitus ut principium omnis creaturae (In Col. c. 1,
lectio 4). — Und darum hat er den Erstplatz, den Vorrang und Primat
auch im Reiche des Guten inne. Das Reich des Guten aber verteilt
sich in zwei groBe Bezirke, in den Bezirk des onfologisch und den des
ethisch Guten (De Veritate q. 21 a. 2 ad 8) oder der Heiligkeit. —
In beiden ist er Anfang und Erstes, Ursprung und Prinzip.

a) Christus, das hochste Gut im Bereich des ontologisch Guten. —
Um uns von dieser christologischen Wahrheit zu iiberzeugen, seien
einige grundsitzliche Gedanken aus der Ontologie oder Seinsphilo-
sophie des vierten der Transzendentalien, des Guten, in Erinnerung
gebracht.

Jedes Wesen hat efwas Gutes an sich und wire es mit noch so
vielen und noch so groBen Mingeln behaftet. Solange es iiberhaupt
noch da ist, gehort es zu den existierenden Dingen und erfillt nach
dem Ausmalle seines Seinsgehaltes das unabinderliche Gesetz des
Geschépflichen, daB3 es namlich fiir das Dasein Gottes spricht und ein
Denkmal seiner schopferischen Weisheit, Macht und Giite ist. Oder
um mit Jaegen zu sprechen: Solange es noch da ist, entspricht es
seinem Schopfungsberufe, «daB es die Vollkommenheit und Herrlich-
keit Gottes zur Offenbarung bringe » (Kampf ... S. 12). Und das ist
wirklich etwas Gutes. Obschon dem so ist, so ist man doch mit der
Note « gut » sehr zuriickhaltend. Man gibt sie nur dann ohne Vorbehalt
und ohne Einschrinkung, wenn man eine Sache vor sich hat, die in
sich fertig und vollkommen wvollendet ist, so daB nichts mehr daran
zu tun und fertig zu stellen {ibrig bleibt ; wenn sie alles das tatsichlich
in sich wverwirklicht hat, wozu sie nach Ausweis ihrer Natur die Mog-
lichkeit und Anlage hatte. — Unumquodque enim dicitur bonum,
secundum quod est perfectum (S. th. I q. 6 a. 3¢) L.

1 Perfectum dicitur quasi totaliter factum. Quod enim factum non est,
perfectum proprie dici non potest. Sed quia in his, quae fiunt, tunc dicitur aliquid
perfectum, cum de potentia educitur in actum, transsumitur hoc nomen perfectum
ad significandum omne illud, cui non deest esse in actu, sive hoc habeat per modum
perfectionis, sive non (S. th. I q. 4 a. 1 ad 1).

Divus Thomas 27



400 Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen

In diesem Falle ist die Sache beachtenswert und schditzenswert.
Wird sie ja durch ihre nnere Gutheit und Vollendung, ihre Vollkommen-
heit und Vortrefflichkeit ein Wert im Haushalte der Natur. Sie dient
und faugt zu etwas. Sie ist zu etwas niitze und gut, nimlich, um einen
tatsidchlichen Mangel zu beheben und wieder gut zu machen oder
einen drohenden Schaden abzuhalten oder wenigstens abzuschwichen.
Sie ist zu etwas niitze und gut, ndmlich, um eine positive Vervoll-
kommnung oder Aufbesserung einzuleiten, fortzufithren oder zu Ende
zu bringen. So ist beispielsweise die ganz ausgewachsene und aus-
gereifte Frucht eines Obstbaumes gut zum Essen. Sie behebt das
Hunger- und Durstgefithl und brmgt das Gefithl des korperlichen
Wohlbehagens. — Ratio boni in hoc consistit, quod aliquid sit per-
fectivum alterius (De Veritate q. 21 a. 3).

Mit anderen Worten : Die eigene, innere Giite und Vollkommen-
heit einer Sache befihigt diese, nach awuflen auf andere aufbessernd
und vervollkommnend einzuwirken ;: miBt ihr das Mal ihrer sozialen
Giite und Wertigkeit, ihrer sozialen Befiahigung und Nutzbarkeit zu,
Und je groBer die Zahl derjenigen ist, die etwas an ihr haben, je linger
die Zeit ist, in der sie etwas an ihr haben, um so mehr wichst deren
soziale Befihigung in die Breite und Linge. Je mehr und je besser
es ist, was sie an ihr haben, um so mehr wichst deren sozialer Wert
in die Hohe und Tiefe. — Diese kurze Auskunft iiber die Ontologie
des Guten war notig, geniigt aber auch vollauf, um zu erkennen, dal
Christus #n sich betrachtet und gewertet das hochste Gut, fiir alles
andere aber Quellprinzip und MaB alles Guten ist.

aa) Christus ist in sich seinsmdfig das hichste Gut. — Im Schrift-
tum des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen begegnen wir sehr oft
dem Lobpreis auf Christus als «des hochsten Gutes». So lesen wir
beispielsweise im Kampf ... S. 257 : Nach gliicklich erkimpftem Siege
«ist die gelduterte Seele stille geworden. Sie besitzt ihren Heiland,
ihren Geliebten, ihr héchstes Gut. Sie gieBt iibergliicklich ihr Herz
aus in sein Herz». — Und einige Seiten weiter, 269: « An diesem
Herzen wird sie immer und ewig neue Schénheiten entdecken und
ewig gliicklich sein im Besitze ihres hichsten Guies». Bei diesem Lob-
preis auf Christus ist er gut beraten. Tut er ja nichts anderes, als was
die betende Kirche in der Litanei auf den siiBen Namen Jesu tut.
Darin preist sie Christus als die : bonitas infinita — die unbegrenzte
Gutheit, Giite. Und er ist das in der Tat.

Gott hat in seiner wesenhaften Gutheit allen Geschopfen efwas



Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen 401

Gutes gegeben. Dieses « Etwas » bemiBt sich nach dem MaBe des ihnen
zugedachten und zuteilgewordenen Naturgutes. Aber mag dieses
Etwas auch noch so reichhaltig Sein, so enthdlt es nach dem Wert-
urteil des hl. Thomas doch nur «Kleinigkeiten» — munuscula
(Opusc. V c. 1) — im Vergleich zu dem « Mehr », das vielen, den guten
Engeln, den Heiligen des Himmels und den gerechten Menschen auf
Erden in der Erlangung des iibernatirlichen Gnadengutes zuteil
geworden ist. Dieses « Mehr » bemiBt sich weniger nach der quanti-
tativen Fiille als vielmehr nach dem seinsmdfigen Wert der Gnade.
Dieser bringt es mit sich, daB der geringste Grad der Gnade auch nur
eines Gerechten in den Augen Gottes kostbarer ist als alle Naturgiiter
der ganzen Schopfung zusammengenommen (S. th. I, 2 q. 113 a. 9).
«Alles » an geschaffenen Natur-, Gnaden- und Seligkeitsgiitern, sowie
alles an ungeschaffenen Giitern der géttlichen Natur und Wesenheit
hat er nur eiznem gegeben, Christus, unserm Herrn und Heiland. Und
damit hat er ihn zum « kéchsten Gut» auf Erden gemacht!. Und weil
er das hochste Gut ist, ist er auch Quellprinzip, Norm und MaB alles
wahrhaft Guten, Wertprinzip aller Werte.

bb) Christus, Quellprinzip, Norm und Map fiir alles Gute. —
Aus der christologischen Grundwahrheit, daB Christus das héchste
Gut Gottes auf Erden ist, ergeben sich wichtige Folgerungen, von
denen wir zwei auf uns wirken lassen wollen. Der ersten koénnen wir
folgende Fassung geben : Weil Christus in sich das hochste Gut Gottes
auf Erden ist, ist er das finalursichliche Ursprungs- und Quellprinzip
fir alles, was aufler ithm seinsmiBig gut ist, ob es sich nun in der
natiirlichen oder iibernatiirlichen Ordnung finden mag. «Er kam ja
aus seiner unerschaffenen, himmlischen Heimat in diese erschaffene,
irdische, nicht, um an irgend etwas Geschaffenem seine Zielbestimmung
zu erhalten, sondern um selber fiir alles Zielbestimmung zu sein ». —
Filius non procedit ut ad finem ordinatus, sed ut omnium finis (De
Potentia q. 3 a. 15). — Darum «wendet ihm Gott eine Liebe zu, die
gréBer ist als die Liebe, die er fiir die Engel- und Menschenwelt, ja
fir die iibrige Schopfung insgesamt hat» (S. th. I q. 20 a. 4 ad 1).
Alles andere auller Christus wurde nur Christi wegen in die Liebe und
Wertschitzung Gottes aufgenommen. Somit ist die Liebe und Wert-

1 Deus non potest facere meliorem Christum, quia Christus habet bonitatem
ex unione ad Verbum, ex qua parte eius bonitas maior intelligi non potest
(De Verit. q. 29 a. 3 ad 6).



402  Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen

schitzung, die Gott fiir Christus hat, der einzige Erklirungsgrund,
warum Gott die Dinge dieser Welt, Engel und Menschen, ins Dasein
gerufen hat, sie liebt und in seine giitige Obsorge nimmt. Zu dem
Herrenworte : « Der Vater liebt den Sohn» (Joa. 3, 35), schreibt der
hl. Thomas den bezeichnenden Satz nieder : Dilectio enim Patris ratio
est creandi quamlibet creaturam (In Joa. c. 3, lectio 6, n. b5) L

Im Hinblick auf diese alles umfassende finalursichliche Sendung
in der Welt hat er einen eigenen Christusnamen geprigt. Er sagt von
Christus, daB «er das Allgemein- oder Gesellschaftsgut im Weltall
sei». — Ipse est commune bonum totius universi (In 1. Cor. c. 12
lectio 3). — Und weil er das ist, haben die Dinge nicht nur efwas,
sondern alles an ihm. Ihm zuliebe sind sie ins Dasein gerufen und
werden im Dasein erhalten. Er ist das finalursichliche Ursprungs-
und Quellprinzip alles Guten.

Er ist sodann Norm und Mafp fiir alles Gute. Das ist die zweite
Folgerung aus der christologischen Grundwahrheit, daB3 er das hochste
Gut Gottes auf Erden ist. Zur Bestitigung diirfte es vollauf geniigen,
uns auf das Axiom zu berufen, das auf Christus seine Anwendung
findet : «In jedweder Art von Seinsvollkommenheiten gibt es ein
erstes, das die Arteigentiimlichkeit am vollkommensten verwirklicht
und deshalb an erster Stelle steht und die Reihe eréffnet. Nach ihm
richtet sich das VollkommenheitsmaB der iibrigen Artinhaber®. Doch
lohnt es sich, die Allgemeingiiltigkeit des Axioms ausdriicklich fiir
wenigstens ein Gebiet des ontologisch Guten, das Gebiet des Gnaden-
gutes, vom Apostel Paulus verzeichnen zu lassen.

Im Eingang zum Epheserbrief sagt er: « Gepriesen sei der Gott
und Vater unseres Herrn Jesus Christus, er, der uns gesegnet hat mit
allem geistlichen Segen des Himmels ¢n Christus. Er hat uns ja aus-
erwiahlt #n ¢hm vor Griindung der Welt, daB wir heilig seien und
unbefleckt vor ihm in Liebe. Er hat vorausbestimmt, uns als seine
Kinder anzunehmen durch Jesus Christus, nach dem RatschluB ‘seines
Willens, zum Lobe der Herrlichkeit seiner Gnade, die er huldreich
uns erwiesen hat in seinem geliebten Sohne » (Eph. 1, 3-6). Dazu schreibt

1 Causalitas autem finis in hoc consistit, quod propter ipsum alia desiderantur.
Quanto igitur finis est perfectior et magis volitus, tanto voluntas volentis finem
ad plura extenditur ratione finis illius (S. c¢. G. I c. 75).

2 In quolibet genere est unum primum, quod est mensura omnium, quae
sunt in illo genere, in quo perfectissime natura generis invenitur (De Verit.
q. 23 a. 7 c).



Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen 403

der hl. Thomas : « Zum Verstindnis der Schriftstelle ist zu beachten,
daB man jemanden seiner selbst wegen, aber auch eines andern wegen
lieben kann. Bin ich ndmlich jemandem in wirklich groBer Liebe
zugetan, so wende ich meine Liebe seinetwegen auch all dem zu, was
ihm zugehdrt. Gott liebt uns, ohne Zweifel ! Aber er liebt uns nicht
unserer selbst wegen. Wir sind ihm vielmehr liebenswert und werden
tatsichlich von ihm nur geliebt in seinem eingeborenen, mensch-
gewordenen Sohne, der seiner selbst willen vom Vater geliebt ist.
Darum fiigt der Apostel mit Vorbedacht die Worte hinzu ‘in dilecto
Filio suo’” — in seinem geliebten Sohne. In ihm findet er beides : die
Erklarung fiir die Tatsache der Liebe Gottes zu uns und den Grad-
messer dieser Liebe zu uns. Sie richtet sich in ihrem AusmalBe nach
dem Grade unserer Veriahnlichung und Gleichférmigkeit mit Christus » L.

b) Wenden wir uns nunmehr dem Bezirk des ethisch Guten, dem
Bezirk der geschopflichen Heiligkeit, zu. Alles in ihm feiert Christus
als den Erst- und Hochstheiligen, sowie als Prinzip und Maf aller
Heiligkeit. Zu beiden christologischen Wahrheiten bekennt sich der
hl. Thomas, indem er in seiner niichternen Sprechweise sagt : « Christus
ist in seiner Menschheit beides, geheiligt und heiligend » — Humanitas
Christi est sanctificans et sanctificata (S. th. IIT q. 34 a. 1 ad 3). —
Sehen wir zu.

aa) Christus, der Evst- oder Hoichstheilige. — Mit Anlehnung an
die Heilige Schrift : « Er hat uns der Gewalt der Finsternis entrissen
und in das Reich seines geliebten Sohnes wversetzt » (Col. 1, 13) und die
Lehrentscheidung des Konzils von Trient {iber den Vorgang der Recht-
fertigung sind wir berechtigt, die Heiligung des Menschen eine Ver-
setzung zu nennen ®>. — In der Geschichte der menschlichen Heiligung
kommen wir zu einem erst- und zumeist geheiligten Menschen, Christus.
Bei ihm vollzieht sich der heiligende Versetzungsvorgang nach einem
anders gearteten Mafe und auf eine anders geartete Weise als bei den
sonstigen heilig werdenden Menschen. — In .quolibet genere id quod
est primum, non movetur secundum illam speciem motus (S. th. III
q. 12 a. 3¢).

Wie jeder Versetzungsvorgang, verlauft auch der heiligende von
einem « Woher » (terminus a quo) zu einem « Wohin » (terminus ad

1 In Eph. c. 1 lectio 2.

% Justificatio impii est franslatio ab eo statu, in quo homo nascitur filius
primi Adam, in statum gratiae et adoptionis filiorum Dei (Denzinger, Ench.
symb. 796).



404  Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen

quem). Wenn wir die allerseligste Jungfrau Maria ausnehmen — und
nach der Glaubensregel miissen wir sie ausnehmen — so kommen die
heilig werdenden Menschen aus der Region der Siinde, der Gottes-
fremde und Gottesferne. Sie werden aus unheiligen, siindhaften
Menschen siindenlose, heilige ; aus gottfremden und gottlosen gott-
verbundene und gotterfiillte Menschen !. Aber beim heiligenden Ver-
setzungsvorgang wird das « Woher», die Region der Siinde, vorab
weder ganz noch vollkommen, weder endgiiltig noch unwiderruflich
verlassen und iiberwunden. Der heilig gewordene Mensch ist zwar
siindelos, aber nicht unsiindlich geworden. Er bleibt vorab den Folgen
der Siinde unterworfen, der bosen Begierlichkeit, den Nachstellungen
des bosen Feindes, den Miihsalen des Lebens, den Leiden und der
Herrschaft des Todes.

Und «wohin » fithrt der heiligende Versetzungsvorgang den
Menschen ? — In die Region des iibernatiirlichen, goéttlichen Gnaden-
lebens, zur Familienzugehorigkeit mit dem dreieinigen Gott in
geheimnisvoller Kindschaft und Freundschaft, Braut- und Gemahl-
schaft ; in der Fihigkeit und Bereitschaft, Gott wiirdig zu dienen
(S. th. IT-IT q. 81 a. 8). Aber das « Wohin » ist einstweilen in seinem
Ausmal vielgradig, in seinem Bestand unfertig und unvollendet, der
Ab- und Zunahme unterworfen, ja selbst dem vollstindigen Untergang
und Verlust ausgesetzt. So geartet ist der heiligende Versetzungs-
vorgang bei uns gewdohnlichen Menschen.

Wie aber ist er bei Christus gewesen ? Im Augenblick seines
Menschwerdens wurde er zugleich und mitsammen beides: Mensch
und der vollkommen geheiligte Mensch ®. Er ist der in einem Augen-
blick vollkommen geheiligte Mensch. Bei dem Heiligungswerk, das sich
an ihm vollzog, trifft der Name « Versetzung » nicht mehr ganz zu.
Denn es fehlt das « Woher » (terminus a quo). Er kam nicht aus der
Region der Siinde. Nicht nur siindelos, nein, in absoluter Unsiind-
lichkeit begann und fithrte er sein menschliches Dasein und Leben 2,
Und schon auf diesen Titel hin preisen wir unsern Herrn und Meister
Jesus Christus als den «Sanctus Sanctorum»; beten und singen im
Gloria der hl. Messe : « Tu solus Sanctus ». — Doch tun wir es besonders
auf Grund des positiven « Wohin » (terminus ad quem), zu dem das

1 Nos ex peccatoribus sancti efficimur; et ita sanctificatio nostra est ex
peccato (S. th. III q. 3% a. 1 ad 2).

% Christus simul factus homo et sanctus homo (S. th. III q. 34 a. 1 ad 2).

3S.th. Iq.62a.8;I-IIq.4a.4;S.¢c. G.IIIc.62;c.IVc. 92).



Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen 405

Heiligungswerk Christus in seiner Menschheit versetzte. Es war der
unverlierbare, unwandelbare Vollbesitz der geschipflichen Heiligkeit
insgesamt : die absolute Gottverbundenheit in der personlichen Ver-
einigung mit der Person des Wortes ; die absolute Seligkeit in der
Anschauung der géttlichen Wesenheit ; die absolute Gnaden- und
Tugendfiille zur heroischen Vollbringung verdienstlicher Werke ; die
absolute Bereitschaft zum Dienste Gottes in der liebevollsten Vollzie-
hung des gottlichen Willens (S. th. II-IT q. 81 a. 8; III q. 34 a. 1-4).

So hat sich bei der Beschreibung des Heiligwerdens Christi die
Hilfsvorstellung der Versetzung doch bewidhrt. Hat sie ja unsere
Aufmerksamkeit einem wirklichen « Wohin » (terminus ad quem) zu-
gewandt, zu dem die Versetzung ging. Es war die Region allseitig
vollendeter Heiligkeit. Aus jedem ihrer Bezirke ertént der Lobpreis
auf Christus : « Tu solus Sanctus». Die Hilfsvorstellung wird sich ein
zweites Mal bewidhren, namlich bei der Beschreibung der Heiligung
anderer. « Denn Christus wurde geheiligt, auf daB er andere heiligte ». —
Sic sanctificatus est, ut esset aliorum sanctificator (S. th. ITI q. 34 a. 3 ¢).

bb) Christus, Prinzip und Maf aller Heiligkeit. — Zwischen der
Region der Siinde und der Region der Heiligkeit ist ein bestindiger
Kampf, der nach einer gliicklichen Bemerkung des Dieners Gottes
Hieronymus Jaegen von Christus selbst organisiert worden ist : « Der
Sohn Gottes kam selbst auf die Erde und organisierte in der von ihm
gestifteten Kirche einen geistigen Kampf, durch welchen wir die Folgen
der Erbsiinde so weit als moglich iiberwinden und ausrotten sollen und
in welchem wir mit Hilfe der uns von Christus erwirkten Gnaden
wieder zur Vereinigung mit Gott und zur Erlangung seines iibernatiir-
lichen Ebenbildes und damit zu eigener ewiger Gliickseligkeit gelangen
konnen » (Kampf ... S. 13). Damit ist das Kampfesziel mit aller nur
wiinschenswerten Klarheit angegeben.

Erinnern wir uns an den vorhin beschriebenen heiligenden Ver-
setzungsvorgang, und wir erkennen sofort, daBl das Kampfesziel zum
Teil in der Richtung des « Woher » der Versetzungsvorgang kommt und
fortschreitet, liegt. Es ist die Reinigung von der Siinde und siind-
lichen Dingen : «Der geistliche Kampf muf3 bei allen Menschen mit der
Reinigung der Seele von ihren Siinden und der méglichsten Ausrottung
der siindigen Neigungen beginnen » (Kampf ... S. 76), ein Kampfes-
ziel, dessen Erreichung viele Vollkommenheitsgrade zuliBt. — Das
Kampfesziel liegt aber der Hauptsache nach in der Richtung des
« Wohin » die heiligende Versetzung geht. Es ist die Vereinigung mit



406  Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen

Gott. Sie hat die Anteilnahme am goéttlichen Leben zur Folge, die
ihrerseits eine Umgestaltung und Verihnlichung der Seele mit Gott
bewirkt. «Der geistliche Kampf hat zum Hauptziel die christliche
Vollkommenheit. Sie besteht in der mdglichst innigen, liebevollen
Vereinigung unserer Seele mit Gott und in der moglichst vollkommenen
Umgestaltung derselben in Gott» (Kampf ... S. 84). Sie ist — wie
die Reinigung von der Siinde — dem Menschen in vielen Vollkommen-
heitsgraden erreichbar!.

Jaegen, der Mann der religiosen Praxis, behandelt diese unter-
schiedlichen Kampfziele nicht in der Systematik einer theoretischen
Aszetik oder Mystik, sondern wie er sie praktisch gesehen, erkimpft
und erreicht hat und wie sie auch von andern nach Vollkommenheit
strebenden Menschen in der Welt gesehen, erkdmpft und erreicht
werden koénnen. Und doch entgeht ihm keineswegs das groBe einende
Prinzip, in dem sich die vielfiltigen Einzel-Kampfziele organisch geeint
vorfinden, Christus, der Fithrer im Kampfe um das hochste Gut, die
Heiligkeit. « Die eifrigen Katholiken », so heilt es im « Kampf» .
S. 84, «wollen durch heroische Ubung und Eingewdhnung aller

1 Die Grundvorstellung, daB das Heiligwerden einem miihevollen, kampf-
reichen Versetzungsvorgange vergleichbar sei, hat Jaegen bei der Auswahl und
Anordnung des Stoffes zu seinen beiden Bekenntnisbiichern geleitet. In seinem
« Kampf um das hichste Gut» hat er einen einleitenden Abschnitt: «Das Leben des
Menschen ist ein geistiger Kampf um den Besitz Gottes, unseres hichsten Gutes.
Um nun wirklich in dessen Besitz zu gelangen, miissen wir Ernst machen erstens
mit der Wegbewegung vom Unheiligen der Gottesfremde und Gottesferne, der
Siinde (terminus a quo). Daher verzeichnet Jaegen in einem weiteren Abschnitt
als «erstes Ziel des geistigen Kampfes, die Reinigung der Seele von allem Siind-
haften». — Wir miissen zweitens Ernst machen mit der Hinbewegung zum Heiligen
der Gottesheimat und Gottesnihe (terminus ad quem). In ihr angelangt, bekleidet
sich die Seele mit der iibernatiirlichen Schonheit der Gnade, der gottlichen und
sittlichen Tugenden. Diesem Umstand trigt Jaegen Rechnung, wenn er den fol-
genden Abschnitt iiberschreibt : « Das zweite Ziel des geistigen Kampfes, die Aus-
schmiickung der Seele mit Tugenden ». Die Seele darf aber in ihrer Hinbewegung
zu Gott nicht stille stehen. Sie mulB3 bei Gott immer heimischer ; sie mul3 immer
gottgeeinter werden. Diesem Ziele widmet Jaegen die beiden letzten Abschnitte
seines Buches. Er iiberschreibt sie : « Das dritte Ziel des geistigen Kampfes, die
energische Hinwendung zu Gott und die vertrauensvolle Hingabe an Gott». Und
endlich : « Das vierte Ziel des geistigen Kampfes, die maglichst vollkommene
Vereinigung der Seele mit Gott und Umgestaltung der Seele in Gott,. — Sein
zweites Bekenntnisbuch: «Das mystische Gnadenleben», 1i3t Jaegen in organischer
Entwicklung aus dem letzten Abschnitt seines « Kampfes » herauswachsen. Er
fiihrt darin den Nachweis, daB die Vorginge im mystischen Gnadenleben die
Seele zur Hochststufe der Vereinigung mit Gott und der Umgestaltung in Gott
fithren.



Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen 407

Tugenden Gottes Herrlichkeit in sich immer mehr zur Offenbarung
bringen, auf da die gottliche Liebe und géttliche Schonheit in ihnen
immer mehr zum Durchbruche, zur Herrschaft gelange. Zu diesem
Ende fassen sie als Hauptziel ihres geistigen Kampfes den Mensch
gewordenen Sohn Golles ins Auge und bestreben sich in seiner Nach-
folge, im Einleben in seinen gottlichen Willen und mit seiner Hilfe
am Berge der Vollkommenheit immer hoéher zu gelangen ».

Von diesem seinem Willen sagt der Herr: « Vater, ich will, daB
jene, die Du mir gegeben hast, dort bei mir seien, wo ich bin» (Joa.
17, 24) namlich einstens in der himmlischen Heiligkeit, « damit sie
meine Herrlichkeit sehen, die Du mir gegeben hast» (Joa. 17, 24) ;
jetzt aber schon in der #rdischen Heiligkeit. Sie besagt nach der nega-
tiven Seite die Anteilnahme an Christi Sindelosigkeit und Unsiindlich-
keit. Darum betet der Heiland : «Bewahre sie vor dem Bdsen »
(Joa. 17, 15). Diesem Gebetsanliegen bringt Jaegen hdochst prak-
tisches Verstindnis entgegen : « Der nach Vollkommenheit strebende
Christ gewohnt sich absichtlich Grundsitze und Gewohnheiten an,
die seine Willenstitigkeit so regeln, daB sein freier Wille das Bose
moralisch nicht mehr wollen kann. Der vollkommen Gute kann das
Bose nicht wollen. Er konnte z. B. seinen Nachbarn téten, wenn er
wollte. Aber er kann es moralisch nicht wollen, es sei denn aus Not-
wehr » (Myst. Gnadenleben S. 33).

Die irdische Heiligkeit besagt sodann nach der positiven Seite
die Anteilnahme an Christi Graden- und Tugendfiille. Um diese Anteil-
nahme betet gleichfalls der Heiland : « Heilige sie in der Wahrheit »
(Joa. 17, 17). Der hl. Thomas hért ihn gleichsam die erklirenden Worte
beifiigen : Heilige sie ## mir, der ich die Wahrheit bin (Joa. 14, 6).
Das aber bedeutet : Vereinige, mache sie eins mit mir und gib ihnen
Anteil an der Fille meiner Heiligkeit (In Joa. 17, lectio 4, n. 1). «Aus
seiner Fiille haben wir alle empfangen, Gnade um Gnade » (Joa. 1, 16),
alle ohne Ausnahme : alle Apostel, Patriarchen, Propheten, alle
Gerechten der Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft und auch alle
Engel!. Sie alle vereinigen sich zum Lobpreis auf Christus: Jesu,
Bonitas infinita, Jesus, Du unbegrenzte Gutheit, Giite, im Reiche des
ethisch Guten, der Heiligkeit ; darum auch Quellprinzip und Norm

1 « De plenitudine eius omnes accepimus», scilicet omnes Apostoli et
Patriarchae et Prophetae et justi, qui fuerunt, sunt et erunt et etiam omnes
angeli (In Joa. c. 1 1. 10 n. 1).



408  Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen

aller Heiligkeit. Was demnach unvereinbar ist mit Christi Heiligkeit,
das taugt nicht. Es mulBl abgelehnt werden. — Quidquid non est
secundum Christum, respuendum est (In Col. c. 2, lectio 2).

So hat die Ontologie der Transzendentalien, des Seins und des
Einen, des Wahren und des Guten, gehalten, was sie versprach. Sie
hat manches in Sicht gebracht, das uns Christus in seiner Erhaben-
heit und Wiirde iiber alle Geschopfe zeigt, ihn als Anfang und Erstes,
als Ursprung und Prinzip der Schépfung erweist. — Est genitus ut
principium omnis creaturae (In Col. c. 1, lectio 4).

(Fortsetzung folgt.)



	Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes, Hieronymus Jaegen [Fortsetzung]

