
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 20 (1942)

Artikel: Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes, Hieronymus
Jaegen [Fortsetzung]

Autor: Hallfell, P.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762228

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762228
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Wende zu Christus im Leben

des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen.

Von Dr. P. M. HALLFELL.

(Fortsetzung.)

Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes Hieronymus
Jaegen hat ihr Ur- und Vorbild in der Wende, die Gott selbst in dem
Plan und der Verwirklichung seiner Schöpfung zu Christus genommen
hat und beibehält. Darum war es angebracht, daß der « Divus Thomas »

es in seinem Einleitungsartikel auf S. 253 ff. versuchte, vorerst das Ur-
und Vorbild zu zeichnen, d. h. Gott in seiner Wende zu Christus zu
betrachten, um in späteren Artikeln das Ab- und Nachbild, d. h. den

Diener Gottes in seiner Wende zu Christus zu würdigen. — Wir wurden
darüber belehrt, daß die Wende Gottes zu Christus zunächst eine

ideelle und intentioneile war. Sie vollzog sich im weisheitsberatenen

Schöpferwillen Gottes so, daß die Idee « Christus » zur Herrscher- und

Königsidee im Reiche der Ideen Gottes, die der Verwirklichung harrten,
erhoben wurde (S. 260 ff.).

Die Wende Gottes zu Christus wurde werktätig und tatsächlich

beim Vollzug des Schöpfungsze>er/ees. War im Schöpfungs/>/awe die

Christusidee die Herrscher- und Königsidee gewesen, so muß im
vollzogenen Schöpfungswerke der zur Tatsache und Wirklichkeit gewordene
Christus das Herrscher- und Königswerk im Reiche der Wirklichkeiten,
«der Erstgeborne vor aller Schöpfung sein» (Col. 1, 15). Das Ereignis
aber, durch das Gott in seihe eigene Schöpfung eintrat, die
Menschwerdung des Sohnes Gottes nämlich, muß das Herrscher- und Königsereignis

im Reiche der Ereignisse genannt werden. Weil nun Christus
« der Erstgeborene vor aller Schöpfung ist », d. h. durch seine Geburt
den Beginn und Anfang der Schöpfung macht (In Col. c. 1 1. 4), so hat
er einen zweifachen Vorrang oder Primat innerhalb der Schöpfung,
den Primat des ursächlichen Einflusses auf die Geschöpfe, sowie den

der Erhabenheit und Würde über alle Geschöpfe

1 Principium importât ordinem. Est autem duplex ordo : unus quidem
temporis, alius naturae. Ordo autem naturae inter aliqua potest attendi dupliciter :



Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen 381

Der Primat der ersten Art wurde bereits auf S. 263 ff. beschrieben.
Es geschah unter dem Leitsatze : « Christus, der Erstgeborene vor
aller Schöpfung durch das Höchstmaß seines ursächlichen Einflusses ».

Der Primat der zweiten Art soll nunmehr seine Würdigung finden.
Zu dem Ende nehmen wir die Ontologie der Transzendentalien zu
Hilfe. Wir stellen den Leitsatz auf :

2. Christus, der Erstgeborene vor aller Schöpfung
durch das Höchstmaß der Anteilnahme an den Transzendentalien.

Die Ontologie der Transzendentalien, des Seins und des Einen,
des Wahren und des Guten, führt uns zu Stand- und Gesichtspunkten,
von denen aus manches von der Herrlichkeit Christi in unser Blickfeld

kommt, was sonst nicht hineinkäme.

1. Christus, das Sein und Leben

und darum das Seins- und Lebensprinzip in der Schöpfung.

Wir erinnern uns an den lichtvollen Gedanken Tertullians, der

uns schon früher (S. 265) Führerdienste geleistet hat. — Nemo tarn
Filius quam Christus. — Niemand ist so sehr, in dem Grade und Maße,

in der Fülle und Vollkommenheit Sohn, wie Christus es ist. Er ist es

in einmaliger und einzigartiger, er ist es in göttlicher Weise. Und
darum sagt Christus in seiner Selbstoffenbarung: «Was mein Vater
mir gegeben hat, ist größer als alles» (Joa. 10, 29). Zu dieser Stelle
hat der hl. Thomas zwar nur wenige Gedanken niedergeschrieben.
Aber sie sind so aufschlußreich, daß sie uns Wegweiser sein und wir
uns nach ihnen richten können. Das Sohnesgut, das der Sohn durch
seine ewige Geburt vom Vater entgegennimmt, erhält und damit
hat und besitzt, ist größer als alles. Darum hat es keine nähere

Bestimmung, kein beschreibendes Beiwort wie alles andere. Es ist
so allgemein ausgedrückt, wie nur möglich. Denn in seiner alle

Vollkommenheiten umfassenden Einfachheit ist es größer als alles.

Alles andere ist nämlich in seiner Seinsvollkommenheit begrenzt
und umschrieben, beschränkt und eingeengt durch eine bestimmte,
endliche Natur und Wesenheit. Nichts anderes ist reines Sein

schlechthin. Das ist das Merkmal des göttlichen Seins, das der

uno modo secundum gradum dignitatis; alio modo secundum rationem causali-
tatis (S. th. III q. 6 a. 1).



382 Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen

Sohn als sein unverlierbares Sohnesgut empfängt und in Besitz
hält. Er hat und besitzt es in göttlicher Weise. Und darum
entspricht es seiner geheimnisvollen Sohneseigenschaft besser, zu sagen :

Er ist durch Geburt das göttliche Sein als : er hat durch Geburt
das göttliche Sein 1.

Auf diese seine absolute Gleichheit mit dem Vater im sub-
sistierenden göttlichen Sein beruft sich Christus den Juden gegenüber

: « Wahrlich, wahrlich, ich sage euch : Ehe Abraham ward, hin
ich » (Joa. 8, 58). Er nimmt damit den Gottesnamen, den Jahve durch
Moses den Kindern Israels sagen ließ, für sich in Anspruch : « Ich bin,
der ich bin. Und er sprach : So sollst du den Kindern Israels sagen :

Der da ist, hat mich zu euch gesandt» (Ex. 3, 14).

Als « Sohn des lebendigen Gottes » (Matth. 16, 16) bezeugt und
bekennt er des weiteren von sich : « Wie der Vater das Leben in sich
selber hat, so hat er auch dem Sohne gegeben, das Leben in sich selber

zu haben » (Joa. 5, 26). So kurz und leicht behältlich der Ausspruch
ist, so aufschlußreich ist er über das geheimnisvolle Wechselverhältnis
im Leben des Vaters und des Sohnes. Er besagt nämlich ein
zweifaches : erstens die absolute Einheit und Gleichheit des Vaters und des

Sohnes in der Habe des Lebens, d. h. in dem Leben, das sie haben und
besitzen, ihr eigen nennen. Er besagt sodann die relative Zweiheit und
Verschiedenheit in dem Besitztitel, dem Eigentumsverhältnis. Der
Sohn hat und besitzt es vom Vater her. — Habens non distinguitur
in divinis ab habente per hoc quod hic habeat haec, ille vero alia
(De Potentia q. 10 a. 2). «Der Vater hat das Leben in sich selbst»
durch seine Wesenheit, ist infolgedessen das subsistierende göttliche
Leben. Aber er ist es vaterhaft, indem er es zeugend an den Sohn mitteilt

und weitergibt. « Ebenso hat der Sohn das Leben in sich selbst »

durch seine Wesenheit, ist infolgedessen das subsistierende göttliche
Leben. Aber er ist es sohnhaft, indem er es durch seine Geburt vom
Vater entgegennimmt2.

Wenn also der Heiland beim Evangelisten Johannes von sich

sagt : « Ich bin die Auferstehung und das Lehen » (Joa. 11, 25) — « Ich

1 Id quod est genitum in divinis, accipit esse a generante, non tamquam
illud sit receptum in aliqua materia, vel subiecto, quod répugnât subsistentiae
divini esse, sed secundum hoc dicitur esse acceptum, inquantum procedens ab
alio habet esse divinum, non quasi aliud ab esse divino existens (S. th. I q. 27

a. 2 ad 3).
2 Sunt enim aequales in vita Pater et Filius. Sed distinguuntur, quia Pater

dat, Filius accipit (In Joa. c. 5 1. 5 n. 1).



Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen 383

bin der Weg, die Wahrheit und das Leben » (Joa. 14, 6), so heißt das :

Ich bin das sohnhafte, d. h. durch Geburt vom Vater gegebene, geschenkte
Leben. Und weil ich das bin, bin ich in der Einheit mit dem Vater
und dem Heiligen Geiste der « Urheber des Lebens » für alle, die

irgendwie und irgendwelchen Anteil am natürlichen und übernatürlichen

Leben gehabt haben, noch augenblicklich haben und in
Zukunft haben werden. — Quod est per essentiam vita, est causa
et principium omnis vitae in viventibus (In Joa. c. 5 lectio
5 n. 1). — Ich bin es in meiner menschlichen Natur, wenn auch

nicht durch meine menschliche Natur.
So stellt sich das erste der vier Transzendentalien in den Dienst

der Christologie, um das Lob Christi zu verkünden. Das zweite tut es

nicht minder.

2. Christus, der größte Eine und das größte Eine

und darum das Einheits- und Einteilungsprinzip in der Schöpfung.

Christus ist der große Eine — Unus — im Schöße der Gottheit ;

der Eine im Kreise der göttlichen Dreiheit, Inhaber und Mitbesitzer
der einen göttlichen Natur und Wesenheit. Er ist derselbe große Eine
im Schöße der Menschheit, der das menschliche Dasein und Leben

mit uns teilt. — Licet Deus sit et homo, non duo tarnen, sed unus est

Christus (Symb. Äthan.).
Christus ist aber auch das große Eine — Unum — wegen der

Stücke, die sich bei ihm in der Einheit seiner göttlichen Person unauflöslich

geeint und verbunden vorfinden. Es sind deren zwei : die

numerisch eine und einfache göttliche Natur und die numerisch eine,

aus Maria der Jungfrau gebildete, zusammengesetzte, menschliche

Natur (S. th. 3 q. 2 a. 9). Aber was bringt die göttliche Natur nicht
alles zu dieser Vereinigung mit — Wollte man darüber ein Inventar
aufstellen, so müßte man die vielen Attribute namhaft machen, die

unser analoges Gotterkennen in der einen, absolut einfachen göttlichen
Natur entdeckt. Es möge genügen, auf diese Vielheit hingewiesen zu
haben. — Und was bringt das zweite Stück, die menschliche Natur zu
ihrer Vereinigung mit der göttlichen Natur in der Einheit der Person
des Wortes mit — Da die menschliche Natur in Christus nicht
einfach ist, sondern aus zwei Wesensteilen, Leib und Seele, besteht, so
kann sie vieles ihr eigen nennen, das nicht nur numerisch, sondern
auch spezifisch, der Art nach verschieden ist. Aber so zahlreich und
so verschieden diese Dinge und Wirklichkeiten auch sein mögen, so

Divus Thomas 26



384 Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen

sind sie doch nicht geschieden voneinander, sondern zu einer Natureinheit

miteinander vereint, die an Innigkeit, Halt und Festigkeit die
Einheit jeder anderen menschlichen Natur weit überragtL Ohne uns
auf Einzelheiten einlassen zu wollen, müssen wir sagen : Die menschliche

Natur Christi brachte in ihrer Leiblichkeit das Edelste und Beste

aus der materiellen Schöpfung mit, in ihrer Seele aber das Vollkommenste

von allem, was die geistige Schöpfung an Gaben der Natur,
der Gnade und Glorie je hervorgebracht hat.

Die christliche Frömmigkeit macht in der Litanei vom heiligsten
Namen Jesu einen schüchternen Versuch, ein Weniges von dem vielen
aufzuzählen, das von der menschlichen Natur her zu den Vollkommenheiten

der göttlichen Natur hinzukommt und in der Person des Wortes
das « Große Eine » bilden hilft. In der unerschaffenen Einheit der
Person des göttlichen Wortes einen sich zur vollkommensten Harmonie
und Ausgeglichenheit von der Gottheit und Menschheit her Dinge, die
sonst in unvereinbarem Gegensatz auseinanderklaffen : die Schwäche

und Hilflosigkeit des Kindes von der Jungfrau Maria und die Macht
und Herrlichkeit des Sohnes Gottes, der in der Einheit mit dem Vater
und dem Heiligen Geiste die Welten mit einem mühelosen Entschlüsse
seines Willens aufgebaut hat und im Dasein erhält und die Erdbeben
und Stürme lenkt, wohin er will ; die Demut und Unterwürfigkeit, die

Armut und Not, das Leiden und Sterben des « Knechtes Gottes »

(Is. 42, 1) und die Majestät des « Herrn », der die Himmel schuf und
sie ausspannte ; der die Erde festigte und was auf ihr hervorsproßte ;

der dem Volke, das darauf ist, Lebenshauch gibt und Odem denen,
die auf ihr wandeln (Is. 42, 5). In Christus, dem « großen Einen», ist,
um mit dem französischen Oratorianer Thomassinus zu sprechen, « ein

ganzer Berg von Unmöglichkeiten zur Tatsache und Wirklichkeit
geworden » (De Incarnatione Verbi S. I c. 1 n. 4) 2.

a) Christus, Einigungs- und Einheitsprinzip. — Christus eint und
verbindet in seiner göttlichen Person so Vieles und so Großes aus Natur
und Übernatur, aus dem Diesseits und Jenseits, daß er in der trans-

1 Unio animae et corporis in Christo ex hoc ipso est dignior quam in nobis,
quia non terminatur ad suppositum creatum, sed ad suppositum aeternum Verbi
Dei (De Un. Verbi q. un. a. 2 ad 12).

2 Nihil prohibet contrarias et incompossibiles differentias inesse eidem
secundum diversa ; sicut homo secundum animam est incorruptibilis et secundum
corpus corruptibilis, et ita etiam in Christo opposita quaedam conveniunt secundum

humanam et divinam naturam (De Un. Verbi inc. q. un. a. 3 ad 13).



Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen 385

zendentalen Eigenschaft des « Unum » das absolut Erste und Größte

ist, so groß, daß Gott in seiner Allmacht ihn nicht hätte größer
und vollkommener machen können, als er tatsächlich ist (S. th. 1

q. 25 a. 6 ad 4). Daraus folgt, daß er als Einigungs- und Einheitsprinzip

in die Schöpfung hineingestellt ist für alles, was in sich

geeint und mit andern verbunden ist. — Id quod es primum et

perfectissimum in aliquo ordine, est causa eorum, quae sunt post
in ordine illo (Comp, theol. I. c. 68). — Im Hinblick auf diese

Einigungsfunktion Christi in der Welt hat der hl. Thomas einen

eigenen Christusnamen geprägt. Er nennt ihn « medium conjungens »

— Vermittler der Einheit (In 1. Tim. c. 1 lectio 1). — Wie
zutreffend dieser Name ist, soll wenigstens von einem Standpunkt aus

gezeigt werden, von der Einheit im Menschen und unter den Menschen.

Christus, das große Eine, erfaßt mit seiner Einigungsfunktion den

einzelnen Menschen. Um die Hilfsvorstellung der örtlichen Bewegung
zu verwerten, können wir sagen : Sie verläuft nach einwärts, dem
Innern des Menschen. Sie vermittelt ihm innere Einheit und Geschlossenheit,

Vollendung und Ganzheit. Sie macht ihn selber zu einem
großartigen, wundervollen Einen. Das Natur-Eine, das er durch Vereinigung
von Leib und Seele ist, ist zu wenig für ihn. Nach dem Schöpfungsplane

Gottes soll er ein besseres und größeres Eines werden. Mit seiner
Natureinheit soll er eingehen in die Einheit der Übernatur, der Gnade
und Glorie. Erst in der gottgewollten Vereinigung von Natur und
Übernatur verwirklicht sich die Vollkommenheit und Vollendung des

Menschen, wird der Mensch ein fertiger, ganzer Mensch.

Christus, medium conjungens. — Christus führt den Menschen in
seiner Einigungsfunktion aufwärts zu sich empor, vereinigt und
verbindet ihn mit sich zu einer übernatürlichen Freundschaft und
Geschwisterschaft, Brautschaft und Gemahlschaft.

Dieser Einigungsfunktion Christi wendet Jaegen in seinen beiden
Bekenntnisbüchern seine besondere Aufmerksamkeit zu. Er weiß, daß

ihr eine Loslösungs- oder Trennungsinnktion von allem Christus-Feindlichen

begrifflich und sachlich vorausgehen muß h Alles was nicht
christusgemäß noch christusförmig, was nicht christusverbunden noch

christuszugetan ist ; alles was sich in Gegensatz und in Widerspruch
mit Christus setzt, muß in diese Trennungsfunktion einbezogen werden.
Neben der Sünde ist es alles, was zur Sünde führt oder führen kann,

1 Quidquid non est secundum Christum, respuendum est (In Col. c. 2 1. 2).



386 Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen

der christusfeindliche « Menschen »- und « Weltgeist », sowie der Widersacher

Christi, der Teufel. Diese Trennungsfunktion Christi, bei der
der Mensch stetig und treu mitwirken muß, beschreibt Jaegen als

erfahrener Geistesmann vornehmlich in den beiden ersten Abschnitten
seines « Kampfes um das höchste Gut » S. 11-135, ferner in seinem
« Mystischen Gnadenleben » in den Abschnitten, die der aktiven und
passiven Reinigung der Seele gewidmet sind, auf S. 149 ff. und 170 ff.

In ihrer fortschreitenden Entwicklung beobachtet und vermerkt
er verschiedene Stufen, die einen immer größer werdenden Abstand
vom Bösen und Sündhaften, sowie dessen Urheber, dem Teufel,
bezeichnen. « Unser freier Wille muß durch die kirchlichen Gnadenmittel

so gestärkt werden, daß er eine christliche Charakterstärke erlangt,
die, unser ganzes Seelenleben beherrschend, nur den guten inneren
und äußeren Anregungen Folge leistet, allem verkehrten inneren und
äußeren Drängen aber mit großer Kraft widersteht, sodaß der freie
Wille schließlich das Böse moralisch nicht mehr wollen kann » (Myst.
Gnadenleben S. 12, 33). Umgekehrt führt die Einigungsfunktion stufenweise

zu einer immer innigeren Verbundenheit und Einheit mit Christus,
die er mit Anlehnung an die natürlichen Verbindungen der Menschen

untereinander mit Vorliebe Freundschaft, Brautschaft, Gemahlschaft
mit Christus nennt. Die Einheit der Seele mit Christus hat ihr Ur-
und Vorbild in der Einheit der Gottheit und der aus Maria zu der
Person des ewigen Wortes angenommenen Menschheit. So lesen wir
beispielsweise im « Kampf ...» S. 264 : « Wenn die Vereinigung des

göttlichen Heilandes mit seiner menschlichen Braut auch nicht so

vollkommen ist, wie die zwischen seiner Gottheit und der aus Maria

angenommenen Menschheit, so gibt es doch nichts auf dieser Erde,
was dieser gottmenschlichen Vereinigung so ähnlich ist, wie diese

mystische Brautschaft ». Von dieser Einigungsfunktion Christi und
ihrem Ergebnis, der Einheit mit Christus, entlehnt der hl. Thomas
einen eigenen CÄmfmnamen. Wenn dich jemand fragt : Wer und was
ist der Christ — so antworte ihm : Der Christ ist ein christus-
verbundener und durch Christus gottverbundener Mensch (In 2. Cor.

c. 3 1. 1).

Christus, medium conjungens. — Als Einheitsprinzip in die Menschheit

hineingestellt, eint Christus die Menschen untereinander in Ehe
und Familie, in Volk und Nation. — So legt das zweite der Transzendentalien

Zeugnis ab von Christus, dem « großen Einen », erhebt seine

Stimme, um die Menschen immer wieder an die theologische und



Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen 387

geschichtliche Wahrheit zu erinnern : « In keinem anderen ist Heil »

(Act. Ap. 4, 12) für die Einheit und Befriedung des einzelnen, der
Familie und der ganzen menschlichen Gesellschaft, als in Christus

Jesus, dem von Gott gesandten Einheitsprinzip.
Im Lichte dieser Wahrheit leuchtet auch die unheimliche Tätigkeit

auf, die der Widersacher Christi, der Teufel, entfaltet. Durch
die eigene Sünde, von der er nicht läßt, selber gottgetrennt und
gottfremd, gottlos und gottfeind, ist er mit einem unversöhnlichen Hasse

gegen Gott und alles Gottgeeinte und Gott vereinende, insbesondere

gegen Christus, die Christen und die katholische Kirche erfüllt. Er ist
nur darauf aus, die Nichtchristen von Christus und seiner Kirche
fernzuhalten, die Christen aber wieder von Christus und seiner Kirche zu
trennen, untereinander zu entzweien, fried- und freudlos, unglücklich
und unselig zu machen. Denn «was jemand selber durch Natur oder

Gewohnheit ist oder geworden ist, auf das ist sein Tun und Lassen,
sein Lieben und Hassen eingestellt ». — Quale est unumquodque, talia
operatur et in sibi convenientia tendit (S. c. G. IV c. 19).

Treffend zeichnet unser Christusfreund, der Diener Gottes
Hieronymus Jaegen, die Tätigkeit des Christusfeindes von Anbeginn, des

Teufels, wenn er schreibt : « Der Satan und sein Anhang hassen Gott
und verbinden sich mit unsern Feinden, dem Menschengeiste und
dem Weltgeiste, um das Erlösungswerk möglichst zu vernichten und
uns Menschen, die Kinder Gottes, ins ewige Verderben zu stürzen »

(Kampf S. 31). — «Sie suchen in ihrem Gotteshasse recht viele
Seelen von Gott abwendig zu machen. Sie hetzen die Menschen gegenseitig

auf, führen sie durch falsche Einsprechungen irre, regen ihre
Leidenschaften auf und drängen sie so zu immer größeren Sünden »

(Kampf S. 105). — « Sie greifen die einzelnen Menschen im geistigen
Kampfe an, bekämpfen aber auch stets die Gesamtk\xche. Weshalb

nörgeln so viele gerade an der katholischen Religion herum, weshalb
nicht an der Religion der Mohammedaner, Buddhisten oder der vielen
christlichen Sekten Daran merkt man sofort den Einfluß des Satans.
Es ist beachtenswert, daß der Satan durch dieses Verfahren einen
Beweis dafür liefert, daß die katholische Religion die wahre ist »

(Kampf S. 30, 108). — Durch diese seine christusfeindliche und
gottabgewandte Tätigkeit offenbart er sich immer und überall als das

Zerrbild, den Widersacher Christi. Darum nennt ihn der hl. Thomas
bezeichnenderweise : « medium Äsjungens » (In 1. Tim. c. 2 1. 1), das

unsterbliche, unselige zwischen Gott und die Menschen gestellte



388 Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen

Zwischenwesen, das auf Trennung hinarbeitet. Es will die Menschen

nicht zur seligen Unsterblichkeit kommen lassen. Es will sie zur
unsterblichen Unseligkeit führen. Ihm ist die Geeintheit der Menschen

mit Gott in geistiger Freundschaft, Brautschaft, Gemahlschaft verhaßt.
Darum sucht er ihr Zustandekommen zu verhindern, und wo sie

bestehen, wieder zu lösen 1.

b) Christus, Einteilungsprinzip der Menschheit. — Wie Christus
das Seins- und Lebensprinzip, das Vereinigungs- und Einheitsprinzip
für die Menschheit ist, so ist er auch deren Einteilungsprinzip. Bei

der Aufteilung selbst aber tut man gut, nach den spezifisch christlichen
Gesichtspunkten des hl. Thomas vorzugehen, secundum commensura-
tionem et conversionem ad Christum (De Veritate q. 2 a. 3 ad 18),

d. h. nach den Gesichtspunkten des vergleichenden Gegensatzes mit
Christus und der Wende oder Zugehörigkeit zu Christus. Richtet man
sich nach dem ersten Gesichtspunkt, so bringt man die überragende
Größe Christi in vergleichenden Gegensatz zu der bis zum Nichts
reichenden Kleinheit der Menschen. Das hat in höchst wirkungsvoller
Weise Kard. von Faulhaber in seinen Adventspredigten 1933, S. 84,

getan. Er führte aus : «Menschen können auch nach ihrem Tode noch
eine Weile weiterwirken in ihren Kindern, in ihren Schülern, in ihren
Büchern und Werken. Vielleicht wirft sogar ein Denkmal von ihnen
noch eine Zeitlang einen Schatten auf einen Fleck Erde. Noch niemals

aber war ein Mensch vor seiner Geburt Jahrhunderte lang angemeldet,
wie das Kind von Bethlehem durch die Propheten angemeldet war.
Auch jenen Männern, denen die Weltgeschichte den Beinamen der
Großen gab, hat vor ihrer Geburt kein Hahnenschrei gegolten, während
dem Kind von Bethlehem dem Größten der Großen, schon vor der
Geburt die Grüße der Jahrhunderte, die Heilrufe der messianischen

Weissagungen entgegentönten. Diese Tatsache ist für sich allein ein
Beweis dafür, daß Christus der einzige Übermensch der Weltgeschichte

ist. Übermenschlich, weil die Jahrtausende nach seinem Tode seine

Segensspuren nicht verwischen konnten. Übermenschlich, weil er schon

vor seiner Geburt als 'Engel des Bundes' (Mal. 3, 1) das auserwählte

Volk führte und selber bestimmte, in welchem Volke und von welcher

Mutter er geboren wurde ».

1 Ad hoc se interponit medium daemon immortalis et miser, ut ad immor-
talitatem beatam transire non sinat, sed perducat ad miseriam immortalem.
Unde est sicut malus médius, qui separat amicos (S. th. III q. 26 a. 1 ad 2).



Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen 389

Nach dem Gesichtspunkt des « vergleichenden Gegensatzes zu
Christus » richtete sich um die Mitte des 6. Jahrhunderts der römische

Abt Dionysius Exiguus, als er die christliche Zeitrechnung einführte
und die Geschichte des Menschengeschlechtes nach « den Jahren unseres
Herrn Jesus Christus » beschrieb.

Secundum conversionem ad Christum. — Nach dem Gesichtspunkte

der Wende und Zugehörigkeit zu Christus wird Christus am Ende
der Welt die Einteilung und Scheidung der Menschen vornehmen

(Matth. 25, 31-46). Nach diesem Gesichtspunkte richtet sich die

Kirche in ihrem Werke der Glaubensverbreitung. Sie scheidet zwischen

christlichen und nichtchristlichen Völkern. So tut es Jaegen in
überzeugender Weise in seinem « Kampf ...» S. 35, 125 und bekennt sich

damit zu Christus dem « großen Einen », dem Einheits- und

Einteilungsprinzip der Menschheit.

3. Christus, die Wahrheit

und darum das objektive Wahrheitsprinzip und die objektive Wahrheitsnorm.

Christus «ist der Erstgeborne vor aller Schöpfung» (Col. 1, 15).
So feiert ihn alles, was mit dem transzendentalen Merkmal des Wahren
bezeichnet ist. Und mit Recht. Denn im Reiche des Wahren hat er

den Erstplatz, den Vorrang und Primat. Er ist Beginn und Anfang.
Er ist es in den beiden Bezirken, in die sich das Reich der Wahrheit
verteilt. Sie hat nämlich eine zweifache Heimat. Sie wohnt in den

Gedanken und in den Worten, die der Wirklichkeit entsprechen, mit
ihr übereinstimmen, sie kundtun und offenbaren (Veritas manifesta-

tionis). Sie ist aber auch im Tun und Lassen, im Wirken und Handeln,
kurz im Leben, das sich nach der Lebensrege/ richtet, das sich in
Übereinstimmung, in Einklang mit der Lebensform befindet (Veritas vitae)1.

a) Christus, Veritas manifestationis. — Christus bezeugt von sich,
daß er die Wahrheit selber sei : « Ich bin die Wahrheit » (Joa. 14, 6).
Daß er die Wahrheit habe und besitze, wisse und lehre, kurz, daß er

Zeuge der Wahrheit sei, das sagt er von sich, weil er Mensch ist. Und
das konnten auch andere von sich sagen und haben es tatsächlich von
sich gesagt. Daß er aber die subsistierende Wahrheit selber sei, das

sagt er von sich, weil er Gott ist. — Christus enim, in quantum est

1 Veritas enim non solum in cogitatione et dictis consistit, sed et in factis
(In Joa. c. 3 1. 3 n. 7).



390 Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen

Deus, est ipsa Veritas ; sed in quantum est homo, est testis veritatis
(In Joa. c. 3 1. 5 n. 9).

Er ist Gott, weil er der eine, lebendige, um sich, um Gott und
alles Wirkliche wissende Gedanke Gottes ist. In ewiger, geheimnisvoller,

geistiger Geburt nimmt er aus der Selbsterkenntnis Gottes
seinen Ursprung. Dabei kann er unmöglich inhaltlos, hohl oder leer
bleiben. Nein In nie endender, unendlicher Entgegennahme nimmt
er von seinem Ursprünge die ganze Fülle der göttlichen Natur und ihrer
Vollkommenheiten in sich auf. Und weil er sich wesensinhaltlich in
vollkommenster Ubereinstimmung und Gleichförmigkeit mit seinem

Ursprung, dem Vater, weiß und erkennt, muß er sagen und bekennen :

« Ich bin die Wahrheit » (Joa. 14, 6). — Ich bin durch meine Wesenheit

die unerschaffene, ewige Wahrheit
Christus ist Gott, weil er das lebendige, subsistierende, gedankliche

Bild Gottes ist. « Er ist der Abglanz seiner Herrlichkeit, das Abbild
seines Wesens» (Hebr. 1, 3), oder, um mit demselben Apostel zu

sprechen : « Er ist das Eben- das Gleichbild des unsichtbaren Gottes »

(Col. 1, 15), das ihn in der Vollkommenheit seiner Natur und Wesenheit

vergegenwärtigt und darstellt. Und weil er sich in restloser
Übereinstimmung und vollkommenster Gleichheit mit seinem Ursprung,
dem Vater, weiß und erkennt, erkennt er sich als die lauterste Wahrheit

und ist berechtigt, von ihr einen Personalnamen herzuleiten und

von sich zu sagen : « Ich bin die Wahrheit » (Joa. 14, 6).
Christus ist Gott, weil er das lebendige, subsistierende geistige

Wort Gottes ist. «Und Gott war das Wort» (Joa. 1, 1). Dieses Wort
ist nicht leer, sinn- oder bedeutungslos. Nein — In erschöpfender
Selbstaussprache entsendet es der Vater aus sich und behält es dennoch

ewig bei sich. «Und das Wort war bei Gott» (Joa. 1, 1). Er spricht
die ganze Fülle seines göttlichen Wesens in das Wort hinein, sodaß

es der alles von Gott besagende Ausspruch, der alles göttliche kündende
und wiedergebende Ausdruck Gottes ist. — Verbum est totius esse

Patris expressivum (In Joa. 1, 1. 1, n. 1). — Im Bewußtsein seiner

Wortschaft oder seiner Eigentümlichkeit, das Wort des Vaters zu sein,

sieht und erkennt er an sich die absolute Übereinstimmung und
Gleichheit in allem, was des Vaters ist. « Wußtet ihr nicht, daß ich
in dem sein muß, was meines Vaters ist » (Luc. 2, 49). Das aber

1 Christus est per suam essentiam Veritas increata, aeterna (In Joa. c. I
1. 10, n. 3).



Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen 391

heißt nichts anderes, als daß er sich als die göttliche Wahrheit in
Person sieht und erkennt. Und darum bezeugt er von sich : « Ich bin
die Wahrheit » (Joa. 14, 6) 1.

Aus dieser christologischen Grundwahrheit ergeben sich zwei
überaus wichtige Folgerungen, daß nämlich Christus das objektive
Wahrheits/>mmJ> und die objektive Wahrheitswom- sein muß.

aa) Christus, das objektive Wahrheitsprinzip. — Vor dem Gerichtshofe

des Pilatus sagt Christus von sich : « Ich bin dazu geboren und
dazu in die Welt gekommen, daß ich der Wahrheit Zeugnis gebe »

(Joa. 18, 37), d. h. daß ich von mir selbst bezeuge, daß ich in meiner
himmlischen Heimat « die unerschaffene aus Gott, dem Vater, geborene
Wahrheit bin ». — Christus est per suam essentiam Veritas increata,

quae externa est, a Patre genita (In Joa. c. 1 1. 10 n. 3). — Wir haben

uns durch obige Darlegungen hinreichend davon überzeugt. Aber
diese über Christus gewonnene Erkenntnis führt zu einer weiteren,
daß er nämlich in der irdischen Heimat Prinzip und Ursprung, Quelle
und Herkunft aller geschöpflichen Wahrheit sei. « Veritas per Jesum
Christum facta est » — die Wahrheit kam, ist durch Christus geworden

(Joa. 1, 17).

In seinem hohepriesterlichen Gebete sagt der Heiland von sich :

« Die Worte, die du mir gegeben hast, habe ich ihnen mitgeteilt »

(Joa. 17, 8). Bei der Erklärung dieses Textes geht der hl. Thomas

auf die ewige Geburt des Sohnes aus dem Vater zurück : « Dieser

innergöttliche Vorgang ist ihm die unendliche Anteilgabe alles dessen, was
des Vaters ist (Luc. 2, 49) an den Sohn. Ihm, dem in der Gottheit
subsistierenden Worte, hat der Vater die eigene Natur und Wesenheit

zum Anteil und Mitbesitz gegeben, zugleich aber noch Worte (verba).
Diese Worte sind nichts anderes, als die letzten Urideen, die

dauerständigen, unwandelbaren Urgedanken und Urformen, nach denen die

schöpferische Allmacht Gottes die Dinge dieser Welt ins Dasein

gerufen, gebildet, geformt und gestaltet hat ». — Huiusmodi verba

nil aliud sunt, quam rationes omnium fiendorum, quas omnes ab

aeterno Pater dedit Filio (In Joa. c. 17 1. 2 n. 1). So sind denn die

nach diesen Urideen geschaffenen Dinge verwirklichte Wahrheiten,
die sich auf die beiden Reiche der Natur und Übernatur verteilen.
Aber ob sie dem einen oder anderen angehören, sie sind alle in
Christus, der einen persönlichen Wahrheit Gottes, enthalten und sind

1 Veritas enim convenit ei per se, quia ipse est Verbum (In Joa. c. 14, 1. 2 n. 3).



392 Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen

durch ihn geworden. Sie sind geschöpfliche, stückhafte, schwache und
schattenhafte Ausstrahlungen Christi, der Erstwahrheit1.

bb) Christus, die objektive Wahrheitsnorm. — Bei der Darlegung
dieser christologischen Wahrheit können wir uns sehr kurz fassen. Sie

ergibt sich aus dem allgemeinen Grundsatz, den der hl. Thomas in
seinem ausgedehnten Schrifttum wieder und wieder verwertet. Und er
lautet : In jeder Ordnung von Dingen ist ein Erstes, das allen anderen

vorangeht, das durch seine Vollendung und Vollkommenheit den

Vorrang und Primat vor allen anderen innehat. Und dieses Erste ist norm-
und maßgebend, so daß alle anderen sich nach ihm richten und ordnen
müssen. — In quolibet genere est unum primum, quae est mensura
omnium, quae sunt in illo genere, in quo perfectissime natura generis
invenitur (De Veritate q. 23 a. 7).

Bei der Anwendung dieses Grundsatzes auf das unübersehbare
Reich des « Wahren » läßt der hl. Thomas sein betrachtendes Auge
zunächst auf den einzelnen Bezirken des Wahren ruhen. « Aber so

viele es auch sein mögen, in jedem ist ein Erst- und Höchstwahres,
das die Führerschaft hat und darum für das andere maßgebend ist ».

Dann aber erhebt er sich in einer alles Wahre umfassenden Zusammenschau

bis zum Wahren in Person, zu Christus, «in dem alle Schätze
der Weisheit und Wissenschaft beschlossen sind » (Col. 2, 3) und sagt :

« In den Vorbildideen, die Christus, das Wort des Vaters, in sich

beschließt, mißt er den Dingen insgesamt das Maß ihres Wahrheitsgehaltes

zu. Und jedes einzelne ist insoweit wahr, als es seine Vorbildidee

in Christus nachbildend erreicht und verwirklicht » (De Veritate

q. 4 a. 6 sed contra).
Ist aber Christus für alle und jeden, für alles und jedes « die

untrügliche Wahrheitsnorm »2, so ergibt sich daraus die praktische
Folgerung und Nutzanwendung, daß wir uns in unseren Gedanken,
Worten und Werken nach Christus richten, bilden und formen, daß

wir die Ergebnisse der Sakral- und /Vo/awwissenschaften an Christus

überprüfen müssen. Und ist etwas nicht christusgemäß, nicht christus-

förmig, tritt etwas in Widerspruch mit Christus, so haben wir die

Gewißheit, daß es nicht taugt, daß es abgelehnt werden muß. —
Quidquid non est secundum Christum, respuendum est (In Col. c. 2 1. 2).

1 Per ipsum factae sunt omnes veritates creatae, quae sunt quaedam partici-
pationes et refulgentiae primae veritatis (In Joa. c. 1 1. 10 n. 3).

2 Christus est infallibilis régula veritatis (In 1 Cor. c. 4 1. 3).



Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen 393

b) Christus, Veritas vitae. — Zur Erklärung des komplexen
Ausdruckes : « Veritas vitae » sei an das Gegenstück, die « Veritas mani-
festationis » erinnert. Diese ist dann vorhanden, wenn jemand das

gesprochene oder geschriebene Wort, seine Ausdrucks- und
Darstellungsmittel so wählt und gebraucht, daß sie der Wirklichkeit
entsprechen und ihr zum Bekannt- und Offenbarwerden dienen und
verhelfen. Die « veritas vitae » aber ist dann vorhanden, wenn jemand
seine Lebensführung im Tun und Lassen, in Handel und Wandel so

einrichtet, daß er seiner Lebensregel entspricht und nachkommt, daß

er den maß- und gesetzgebenden Willen Gottes erfüllt. Je
vollkommener jemand das tut, um so vollkommener ist die Wahrheit
seines Lehens, um so wahrer ist das Leben, das er führtL.

Diesen thomistischen Gedanken macht sich der Diener Gottes,

Hieronymus Jaegen, zu eigen. Aber er gibt ihn mit anderen Worten
wieder : Von Ewigkeit her hat sich Gott mit uns befaßt. « Man beachte

wohl, daß jeder Mensch in dem großen Schöpfungs/)/«» Gottes, eine

bestimmte, ihm von Gott angewiesene Stelle einzunehmen hat. —
Jeder soll in der Zeit, in der er lebt, an dem Orte, wo er ist, mit den

Talenten, die ihm gegeben wurden, an diesem Schöpfungsplane
mitwirken und dadurch seinen Schöpfer als Herrn und Gott anerkennen,
lieben und verherrlichen » (Kampf S. 208). In dieser Obliegenheit
und Aufgabe sieht er den Schöpfungs&erw/ des Menschen. Je besser

nun jemand durch Erfüllung seines Schöpfungsberufes dem Schöpfungsplane

entspricht und nachkommt, desto besser und vollkommener,
inhaltsreicher und wahrhaftiger wird sein Leben. Nach diesem Grundsatze

sich richtend, hat Jaegen die Anpassung und Angleichung seines

Schöpfungsberufes an den Schöpfungsplan Gottes vorbildlich geübt
und uns in steigender Vollkommenheit vorgelebt. Er hat zudem in
seinen beiden Bekenntnisbüchern beschrieben, wie die Formung und
Gestaltung des irdischen Daseins und Lebens nach dem Schöpfungsplane

oder dem weisheitsberatenen Willen Gottes energisch angestrebt
werden muß, methodisch und systematisch geübt und vollkommen
erreicht werden kann.

Diese begrifflichen Erörterungen über die « Wahrheit des Lebens »,

« das Lebenswahre », geben uns das Geleite zu Christus. Er ist die

1 Veritas vitae est veritas, secundum quam aliquid est verum ; non veritas,
secundum quam aliquis dicit verum. Dicitur autem vita vera, sicut et quaelibet
alia res ex hoc, quod attingit suam regulam et mensuram, scilicet divinam legem
(S. th. II-II q. 109 a. 2 ad 3).



394 Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen

« Veritas vitae » in Person. Vereinigt er ja in sich die beiden Stücke,
welche die Wahrheit des Lebens ausmachen. In seiner göttlichen
Natur ist er die Lebensform und Lebensregel, der lebendige Schöpfungs-
plan Gottes. In seiner menschlichen Natur ist er die lebendige
Übereinstimmung mit seiner göttlichen Lebensnorm und Lebensregel, die

vollkommene Erfüllung seines göttlichen Schöpfungsberufes.

aa) Christus, das lebendige Gesetz Gottes. — Ipse Filius est man-
datum Patris (In Joa. c. 12 lectio 8 n. 11). — Beim Evangelisten
Johannes lesen wir : « Der mich gesandt hat, der Vater, hat mir
geboten, was ich sagen und reden soll. Und ich weiß, daß sein Gebot

ewiges Leben ist» (Joa. 12, 49-50). Zu diesem Schriftworte sagt der
hl. Thomas : Die Mandate und Gebote, die Aufträge und Gesetze

Gottes sind die regulativen Urgründe für alles, was getan, im Werke
geschehen und in Vollzug gesetzt werden soll. — Mandata divina nihil
aliud sunt, quam rationes agendorum (In Joa. c. 12 lectio 8 n. 11). —
Sie sind von Ewigkeit her in dem weisheitsberatenen, allmächtigen
Willen des Vaters beschlossen. Vergleichshalber denke an die Ur- und
Vorbildideen im Geiste des Vaters, nach denen die Dinge in ihrem
Sein begründet, geformt und gestaltet werden. Wie es von diesen

heißt : Der mich gesandt hat, der Vater, hat sie mir bei meiner ewigen
Geburt gegeben, so heißt es auch von den regulativen Prinzipien des

Tuns: Der mich gesandt hat, der Vater, hat sie mir gegeben1. So

trifft auf Christus, die Weisheit des Vaters, das Wort des Propheten
zu : « Er ist das Buch der Gottesgebote, das Gesetz, das für immer
besteht» (Bar. 4, 1).

Er ist in seiner Gottheit « das Buch der Gottesgebote, das Gesetz »

für das, was er selbst in seiner Menschheit innerlich denken, äußerlich

«sagen und reden» (Joa. 12, 49), im Werke vollbringen soll. Er ist
« das Buch der Gottesgebote, das Gesetz » für das, was andere zu denken
und zu reden, zu tun und zu lassen haben. Kurz, er ist die lebendige
Lebensnorm und Lebensregel, die Satzung und das Gebot Gottes. —
Ipse Filius est mandatum Patris (In Joa. c. 12 lectio 8 n. 11).

bb) Christus, die Erfüllung des Gesetzes Gottes. — « Wie mir der

Vater geboten hat, also tue ich » (Joa. 14, 31).
Christus sagt von sich : « Ich weiß, daß sein (des Vaters) Gebot

ewiges Leben ist » (Joa. 12, 50). Von dem Gedankengut, das der

1 Sicut ergo a Patre derivantur in Filium, qui est sapientia Patris, rationes
omnium rerum, ita et rationes omnium agendorum (In Joa. c. 12 1. 8 n. 11).



Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen 395

hl. Thomas zu diesem Schriftwort in seiner Erklärung zum
Johannesevangelium niedergelegt hat, sei einiges mitgeteilt : Das Gebot, das

der Vater mir gegeben hat, hat das ewige Leben zum Gegenstand.
Und ich bin zu dem Zwecke in die Welt gekommen, um es selber in
meiner Menschheit «zu haben und es in Fülle zu haben » (Joa. 10, 10).

Wenn ich es auch als Eigengut in Besitz nehme, so tue ich es doch

mit dem sozialen Auftrag, es durch meine Erlösertätigkeit an alle
Menschen weiter zu leiten. « Aus meiner Fülle sollen sie alle

empfangen» (Joa. 1, 16). Und so bringe ich das Gebot des Vaters
in allen genannten Stücken zur Erfüllung und Ausführung. — Ideo
mandatam Patris per omnia exequor (In Joa. c. 12 lectio 8 n. 11). —
Mit der vollkommensten Freiheit nehme ich das für mich im
Heilswillen Gottes vorgesehene und bereitgehaltene ewige Leben, das

Gnaden- und Seligkeitsgut, in meine Menschheit auf. Mit der größten
Bereitwilligkeit umfange ich den Heilswillen Gottes, der das ewige
Leben durch meine Erlösertätigkeit dem gottfremden und gottlosen
und darum unseligen Menschengeschlechte zuwenden will (In Joa. c. 3

lectio 3 n. 2).
Es ist ungemein anregend und erbaulich, unsern Herrn und Meister

bei der Erfüllung des Heilswillens Gottes zu beobachten. Bei seinem

Eintritt in die Welt hören wir ihn sprechen : « Schlacht- und Speiseopfer

willst du nicht ; einen Leib aber hast du mir bereitet. An Brand-
und Sündopfern hast du kein Wohlgefallen. Da sprach ich : Siehe,

ich komme, um deinen Willen zu erfüllen, o Gott, wie in der Buchrolle

von mir geschrieben steht» (Hebr. 10, 5-7). Wir sind Zeugen, daß

er sich während seines Wandels auf Erden unentwegt zum Willen
Gottes bekennt. « Ich bin ja nicht vom Himmel herabgestiegen, um
meinen Willen zu tun, sondern den Willen dessen, der mich gesandt
hat » (Joa. 6, 38). Und darum « suche ich nicht meinen Willen, sondern

den Willen dessen, der mich gesandt hat » (Joa. 5, 30). Vielmehr «ist
es meine Speise, den Willen dessen zu tun, der mich gesandt hat »

(Joa. 4, 34). Der Wille des Vaters ist bestimmend für die Beschließung
seines Lebens : « Damit die Welt erkenne, daß ich den Vater liebe

und so tue, wie der Vater mir geboten hat, — stehet auf, lasset uns

von hinnen gehen » (Joa. 14, 30). Wohin denn — Zum Erlöserleiden

und Erlösersterben.
So bekennen wir uns mit vollster Glaubensüberzeugung zu dem

Lobpreis des hl. Paulus auf Christus : « Der Sohn Gottes, Jesus Christus,
den wir euch verkündigt haben, war nicht bald Ja, bald Nein, sondern



396 Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen

in ihm ist das Ja » (2. Cor. 1, 19-20), das Ja der Verwirklichung und
Ausführung des Heilswillens Gottes. Darüber belehrt uns die Vergangenheit.

«Alle Verheißungen Gottes haben in ihm ihr Ja gefunden» (2. Cor.
1, 20). Hat er doch, wie der hl. Thomas in seinem gedankentiefen
Werkchen De moribus divinis (c. 15) ausführt, alles was Gott durch
die Propheten in der Vergangenheit über ihn hatte vorherverkünden
lassen, erfüllt. « Er hat die Aussprüche der Propheten wahr gemacht,
die doch gar große Dinge von ihm vorhersagten : wie, daß er Mensch

werden, geboren werden, leiden, sterben, auferstehen, zum Himmel
auffahren und den Heiligen Geist senden werde ». — In ihm ist das

Ja, darüber belehrt uns die Gegenwart. Erfüllt und verwirklicht er ja
vor unseren Augen, was er über sich und seine Kirche, seine Freunde
und seine Feinde vorhergesagt hat. — « In ihm ist das Ja ». Darüber
wird uns die Zukunft belehren. Wie könnten wir nach dem Zeugnisse
der Vergangenheit und Gegenwart für Christus, der die Wahrheit, das

herrliche Ja des Vaters in Person ist, noch zweifeln, daß er auch jene
Verheißungen, die noch nicht in Erfüllung gegangen sind, zu ihrer Zeit
erfüllen wird « Ja, er wird sein Versprechen, daß er alle auferwecken

werde, ausführen. Er wird das Weltgericht wirklich abhalten. Er wird
seine Verheißung an die Armen erfüllen, wenn er ihnen die zwölf
erhabenen Sitze des Gerichtes anweisen wird, damit sie die zwölf Stämme
Israels richten (Matth. 19, 28). Er wird erfüllen, was er den Trauernden
verheißen hat, wenn er sie selbst trösten wird, wie eine Mutter ihre
Kinder tröstet (Is. 66, 13). Ebenso wird er das halten, was er den

Demütigen verspricht und den Stolzen androht, was er den Bedrängten
verheißt und deren Bedrängern in Aussicht stellt. Denn er ist getreu
in allen seinen Werken (Ps. 144, 13). Und er hat auch die Macht, im
Werke zu verleihen, was er an Gütern verspricht und im Werke zu
vollziehen, was er an Strafen androht ». — Fürwahr, Christus, der von
sich gesagt hat : « Ich bin die Wahrheit » (Joa. 14, 6), ist auch Veritas
vitae, die Lebenswahrheit, das Lebenswahre und der Lebenswahre, der
das Gesetz Gottes und die Erfüllung des Gesetzes Gottes in sich

vereint.
Und wenn er nun « dazu geboren und in die Welt gekommen ist,

auf daß er der Wahrheit Zeugnis gebe » (Joa. 18, 37), so mußte er auch

der Wahrheit über seinen Widersacher, den Teufel, Zeugnis geben.

Und er hat es getan. Er sagt von ihm, daß er in der Lebens/«ge
verstrickt sei, weil er aus der Lebenswahrheit durch eigene Schuld
herausgefallen sei. «In der Wahrheit hat er nicht bestanden» (Joa. 8, 44).



Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen 397

Das Lebenswahre wäre gewesen, bemerkt der hl. Thomas zu diesem

Herrenwort, daß er sich dem übernatürlichen Heilswillen Gottes
untergeordnet hätte, um durch die Gnadenhilfe Gottes sein Heil zu wirken
und die Seligkeit zu erlangen. Statt dessen wollte er dem Willen
Gottes entgegen durch die naturgegebenen Kräfte seiner selbst seine

beseligende Vollendung erreichen. Und so fiel er von der
Lebenswahrheit ab (In Joa. c. 8 lectio 6 n. 4). Mit anderen Worten : Er
sah und betrachtete die Herrlichkeit seiner naturhaften Ausstattung
nicht in ihrer gottgewollten Verbindung mit den ihm zugedachten
Gnadengütern. Diesen schenkte er keine Beachtung, noch legte er
ihnen Bedeutung bei. Er verlegte vielmehr die Zielsetzung seines

Lebens letztlich in die Natur 1. Er löste und trennte mithin die Natur
von der Übernatur, verselbständigte und vergötzte sie. Er verfiel
in die Lebenslüge des Naturalismus.

Das unerbittliche Gesetz, «was jemand durch Natur ist oder durch

Tugend oder Laster geworden ist, auf das ist sein Tun und Lassen,
sein Sinnen und Trachten eingestellt »2, ist seitdem in ihm zum
Schaden der Menschen wirksam. Selber mit seinem Anhange unlöslich
in die Lebenslüge des Naturalismus verstrickt, geht er nur darauf

aus, die Menschen in die eigene Lebenslüge hereinzuziehen. Es gelang
ihm nur zu gut bei unseren Stammeltern. Es gelingt ihm nach Jaegen
immer wieder bei denen, die den « Schwerpunkt ihrer Seele » nicht
ins Jenseits, in Gott der Offenbarung, sondern ins Diesseits, in irgend
ein Naturgut oder Naturscheingut verlegen (Kampf S. 34 ff.,
124 ff.)3.

Es ist uns erinnerlich, daß Christus « dazu geboren und dazu in
die Welt gekommen ist, daß er der Wahrheit Zeugnis gebe » (Joa. 18, 37),
der Wahrheit auch über den Teufel. Und er gibt Zeugnis von ihr,
indem er sagt : «Non est veritas in eo » (Joa. 8, 44) i. e. Veritas mani-
festationis — die Wahrheit, d. h. das die Wahrheit kündende und

1 Daemon non videt sua naturalia in ordine ad bona gratuita, a quibus
considerandis avertit suam intentionem, solis suis naturalibus finaliter inhaerens
(De Malo q. 16 a. 6 ad 3).

2 Quale est unumquodque, talia operatur et in sibi convenientia tendit
(S. c. G. IV c. 19).

3 Wir können von einem Schwerpunkt der Seele sprechen, wo ihr Sinnen
und Trachten hauptsächlich tätig ist. Die genußsüchtigen Weltmenschen haben
den Seelenschwerpunkt in den äußeren Dingen liegen. Ihr Sinnen und Trachten
ist hauptsächlich auf Sehen, Hören, Riechen, Schmecken und Fühlen gerichtet
(Myst. Gnadenleben S. 153).



398 Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen

offenbarende Wort ist nicht in und bei ihm, wohl aber die Lüge.
« Denn er ist ein Lügner und der Vater des Lügens » (Joa. 8, 44) h

Die Wahrheit, d. h. das die Wahrheit sagende und verkündende
Wort ist nicht in ihm, wohl aber die Lüge, insbesondere, wenn es sich

um Gott und Gottes Offenbarung handelt. Er wird zwar nicht immer
Gott und seine Rechte, seine Gebote und Einrichtungen frech
weglügen und wegleugnen. Aber wenn er es nicht tut, so tut er etwas
anderes, das ihm doch zum gleichen Ziele führt. Er weiß es

einzurichten, daß die Menschen nicht an Gott denken, nicht von ihm
sprechen, noch schreiben, kurz, daß sie leben, als ob Gott nicht
existierte. Er bringt sie zur GottVergessenheit, von der Gottvergessenheit

zur Gottlosigkeit, von der Gottlosigkeit zur Gottfeindlichkeit,
Entwicklungsstadien, die Jaegen in seinem Leben beoachtet und in
seinem Kampf S. 27 beschrieben hat : «Je mehr sich der Mensch

in das Irdische um seiner selbst willen vertieft, desto mehr verliert er
Sinn und Interesse für das Überirdische und Ideale. Erst glaubt man
noch an einen Gott, aber man hat kaum Zeit, an ihn zu denken ; man
richtet all sein Sinnen und Trachten auf den Erwerb irdischer Güter,
man hat Glück dabei und sieht, daß es auch ohne Gott geht ».

« Man vernachlässigt Gott ganz, verliert die heiligmachende Gnade

und schließlich die Gnade des Glaubens. Man hört so viele gelehrte
Leute sagen, es gebe keinen Gott und glaubt dieses schließlich auch

gerne ; denn dieser Gedanke macht das Leben recht bequem ».

« Wenn es keinen Gott gibt, so gibt es auch keine Gebote Gottes,
und dann kann jeder nach seinem Geschmacke leben. Jeder Mensch

ist dann vor allem sich der Nächste, und die krasse Selbstsucht bricht
mit elementarer Gewalt in Befriedigung aller Leidenschaften durch ».

Das ist der Teufel : « Die Wahrheit ist nicht in ihm » — weder
die Wahrheit des Lebens, noch die Wahrheit des Wortes. In ihm ist
die Lüge des Lebens und die Lüge des Wortes. Er haßt die Wahrheit.
« Wer aber die Wahrheit haßt, der haßt Christus », der von sich gesagt
hat : « Ich bin die Wahrheit » (Joa. 14, 6) 2.

1 Diabolus enim primo mendacium invenit, cum scilicet mulieri mentitus
est: Nequaquam moriemini — Gen. 3, 4 (In Joa. c. 8 1. 6 n. 7).

2 Qui autem odit veritatem, odit Christum (Opusc. 55, c. 15).



Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen 399

4. Christus, das höchste Gut und darum Quellprinzip und Norm alles Guten.

Christus ist «der Erstgeborene vor aller Schöpfung» (Col. 1, 15).

Er wurde ja, um den Lobpreis des hl. Thomas zu wiederholen, « als

Anfang und Erstes, als Ursprung und Prinzip in die Schöpfung
hineingeboren » — est genitus ut principium omnis creaturae (In Col. c. 1,

lectio 4). — Und darum hat er den Erstplatz, den Vorrang und Primat
auch im Reiche des Guten inne. Das Reich des Guten aber verteilt
sich in zwei große Bezirke, in den Bezirk des ontologisch und den des

ethisch Guten (De Veritate q. 21 a. 2 ad 8) oder der Heiligkeit. —
In beiden ist er Anfang und Erstes, Ursprung und Prinzip.

a) Christus, das höchste Gut im Bereich des ontologisch Guten. —
Um uns von dieser christologischen Wahrheit zu überzeugen, seien

einige grundsätzliche Gedanken aus der Ontologie oder Seinsphilosophie

des vierten der Transzendentalien, des Guten, in Erinnerung
gebracht.

Jedes Wesen hat etwas Gutes an sich und wäre es mit noch so

vielen und noch so großen Mängeln behaftet. Solange es überhaupt
noch da ist, gehört es zu den existierenden Dingen und erfüllt nach
dem Ausmaße seines Seinsgehaltes das unabänderliche Gesetz des

Geschöpflichen, daß es nämlich für das Dasein Gottes spricht und ein

Denkmal seiner schöpferischen Weisheit, Macht und Güte ist. Oder

um mit Jaegen zu sprechen : Solange es noch da ist, entspricht es

seinem Schöpfungsberufe, « daß es die Vollkommenheit und Herrlichkeit

Gottes zur Offenbarung bringe» (Kampf S. 12). Und das ist
wirklich etwas Gutes. Obschon dem so ist, so ist man doch mit der

Note « gut » sehr zurückhaltend. Man gibt sie nur dann ohne Vorbehalt
und ohne Einschränkung, wenn man eine Sache vor sich hat, die in
sich fertig und vollkommen vollendet ist, so daß nichts mehr daran

zu tun und fertig zu stellen übrig bleibt ; wenn sie alles das tatsächlich
in sich verwirklicht hat, wozu sie nach Ausweis ihrer Natur die
Möglichkeit und Anlage hatte. — Unumquodque enim dicitur bonum,
secundum quod est perfectum (S. th. I q. 6 a. 3 c) 1.

1 Perfectum dicitur quasi totaliter factum. Quod enim factum non est,
perfectum proprie dici non potest. Sed quia in his, quae hunt, tunc dicitur aliquid
perfectum, cum de potentia educitur in actum, transsumitur hoc nomen perfectum
ad significandum omne illud, cui non deest esse in actu, sive hoc habeat per modum
perfectionis, sive non (S. th. X q. 4 a. 1 ad 1).

Divus Thomas 27



400 Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen

In diesem Falle ist die Sache beachtenswert und schätzenswert.

Wird sie ja durch ihre innere Gutheit und Vollendung, ihre Vollkommenheit

und Vortrefflichkeit ein Wert im Haushalte der Natur. Sie dient
und taugt zu etwas. Sie ist zu etwas nütze und gut, nämlich, um einen
tatsächlichen Mangel zu beheben und wieder gut zu machen oder
einen drohenden Schaden abzuhalten oder wenigstens abzuschwächen.
Sie ist zu etwas nütze und gut, nämlich, um eine positive
Vervollkommnung oder Aufbesserung einzuleiten, fortzuführen oder zu Ende

zu bringen. So ist beispielsweise die ganz ausgewachsene und
ausgereifte Frucht eines Obstbaumes gut zum Essen. Sie behebt das

Hunger- und Durstgefühl und bringt das Gefühl des körperlichen
Wohlbehagens. — Ratio boni in hoc consistit, quod aliquid sit per-
fectivum alterius (De Veritate q. 21 a. 3).

Mit anderen Worten : Die eigene, innere Güte und Vollkommenheit

einer Sache befähigt diese, nach außen auf andere aufbessernd

und vervollkommnend einzuwirken ; mißt ihr das Maß ihrer sozialen

Güte und Wertigkeit, ihrer sozialen Befähigung und Nutzbarkeit zu,
Und je größer die Zahl derjenigen ist, die etwas an ihr haben, je länger
die Zeit ist, in der sie etwas an ihr haben, um so mehr wächst deren
soziale Befähigung in die Breite und Länge. Je mehr und je besser

es ist, was sie an ihr haben, um so mehr wächst deren sozialer Wert
in die Höhe und Tiefe. — Diese kurze Auskunft über die Ontologie
des Guten war nötig, genügt aber auch vollauf, um zu erkennen, daß

Christus in sich betrachtet und gewertet das höchste Gut, für alles

andere aber Quellprinzip und Maß alles Guten ist.
aa) Christus ist in sich seinsmäßig das höchste Gut. — Im Schrifttum

des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen begegnen wir sehr oft
dem Lobpreis auf Christus als « des höchsten Gutes ». So lesen wir
beispielsweise im Kampf S. 257 : Nach glücklich erkämpftem Siege
« ist die geläuterte Seele stille geworden. Sie besitzt ihren Heiland,
ihren Geliebten, ihr höchstes Gut. Sie gießt überglücklich ihr Herz

aus in sein Herz ». — Und einige Seiten weiter, 269 : « An diesem

Herzen wird sie immer und ewig neue Schönheiten entdecken und

ewig glücklich sein im Besitze ihres höchsten Gutes ». Bei diesem

Lobpreis auf Christus ist er gut beraten. Tut er ja nichts anderes, als was
die betende Kirche in der Litanei auf den süßen Namen Jesu tut.
Darin preist sie Christus als die : bonitas infinita — die unbegrenzte
Gutheit, Güte. Und er ist das in der Tat.

Gott hat in seiner wesenhaften Gutheit allen Geschöpfen etwas



Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen 401

Gutes gegeben. Dieses « Etwas » bemißt sich nach dem Maße des ihnen

zugedachten und zuteilgewordenen Naturgutes. Aber mag dieses

Etwas auch noch so reichhaltig sein, so enthält es nach dem Werturteil

des hl. Thomas doch nur « Kleinigkeiten » — munuscula

(Opusc. V c. 1) — im Vergleich zu dem « Mehr », das vielen, den guten
Engeln, den Heiligen des Himmels und den gerechten Menschen auf
Erden in der Erlangung des übernatürlichen Gnadengutes zuteil
geworden ist. Dieses « Mehr » bemißt sich weniger nach der quantitativen

Fülle als vielmehr nach dem seinsmäßigen Wert der Gnade.

Dieser bringt es mit sich, daß der geringste Grad der Gnade auch nur
eines Gerechten in den Augen Gottes kostbarer ist als alle Naturgüter
der ganzen Schöpfung zusammengenommen (S. th. I, 2 q. 113 a. 9).
« Alles » an geschaffenen Natur-, Gnaden- und Seligkeitsgütern, sowie

alles an ungeschaffenen Gütern der göttlichen Natur und Wesenheit
hat er nur einem gegeben, Christus, unserm Herrn und Heiland. Und
damit hat er ihn zum « höchsten Gut » auf Erden gemacht1. Und weil
er das höchste Gut ist, ist er auch Quellprinzip, Norm und Maß alles

wahrhaft Guten, Wertprinzip aller Werte.

bb) Christus, Quellprinzip, Norm und Maß für alles Gute. —
Aus der christologischen Grundwahrheit, daß Christus das höchste
Gut Gottes auf Erden ist, ergeben sich wichtige Folgerungen, von
denen wir zwei auf uns wirken lassen wollen. Der ersten können wir
folgende Fassung geben : Weil Christus in sich das höchste Gut Gottes
auf Erden ist, ist er das /«»«/ursächliche Ursprungs- und Ç«e//prinzip
für alles, was außer ihm seinsmäßig gut ist, ob es sich nun in der
natürlichen oder übernatürlichen Ordnung finden mag. « Er kam ja
aus seiner unerschaffenen, himmlischen Heimat in diese erschaffene,
irdische, nicht, um an irgend etwas Geschaffenem seine Zielbestimmung
zu erhalten, sondern um selber für alles Zielbestimmung zu sein ». —•

Filius non procedit ut ad finem ordinatus, sed ut omnium finis (De
Potentia q. 3 a. 15). — Darum «wendet ihm Gott eine Liebe zu, die

größer ist als die Liebe, die er für die Engel- und Menschenwelt, ja
für die übrige Schöpfung insgesamt hat» (S. th. I q. 20 a. 4 ad 1).
Alles andere außer Christus wurde nur Christi wegen in die Liebe und
Wertschätzung Gottes aufgenommen. Somit ist die Liebe und Wert-

1 Deus non potest facere meliorem Christum, quia Christus habet bonitatem
ex unione ad Verbum, ex qua parte eius bonitas maior intelligi non potest
(De Verit. q. 29 a. 3 ad 6).



402 Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen

Schätzung, die Gott für Christus hat, der einzige Erklärungsgrund,
warum Gott die Dinge dieser Welt, Engel und Menschen, ins Dasein

gerufen hat, sie liebt und in seine gütige Obsorge nimmt. Zu dem

Herrenworte : « Der Vater liebt den Sohn » (Joa. 3, 35), schreibt der

hl. Thomas den bezeichnenden Satz nieder : Dilectio enim Patris ratio
est creandi quamlibet creaturam (In Joa. c. 3, lectio 6, n. 5) 1.

Im Hinblick auf diese alles umfassende finalursächliche Sendung
in der Welt hat er einen eigenen Christusnamen geprägt. Er sagt von
Christus, daß « er das Allgemein- oder Gesellschaftsgut im Weltall
sei». — Ipse est commune bonum totius universi (In 1. Cor. c. 12

lectio 3). — Und weil er das ist, haben die Dinge nicht nur etwas,

sondern alles an ihm. Ihm zuliebe sind sie ins Dasein gerufen und
werden im Dasein erhalten. Er ist das finalursächliche Ursprungsund

Quellprinzip alles Guten.

Er ist sodann Norm und Maß für alles Gute. Das ist die zweite

Folgerung aus der christologischen Grundwahrheit, daß er das höchste

Gut Gottes auf Erden ist. Zur Bestätigung dürfte es vollauf genügen,

uns auf das Axiom zu berufen, das auf Christus seine Anwendung
findet : « In jedweder Art von Seinsvollkommenheiten gibt es ein

erstes, das die Arteigentümlichkeit am vollkommensten verwirklicht
und deshalb an erster Stelle steht und die Reihe eröffnet. Nach ihm
richtet sich das Vollkommenheitsmaß der übrigen Artinhaber 2. Doch

lohnt es sich, die Allgemeingültigkeit des Axioms ausdrücklich für
wenigstens ein Gebiet des ontologisch Guten, das Gebiet des Gnaden-

gutes, vom Apostel Paulus verzeichnen zu lassen.

Im Eingang zum Epheserbrief sagt er : « Gepriesen sei der Gott
und Vater unseres Herrn Jesus Christus, er, der uns gesegnet hat mit
allem geistlichen Segen des Himmels in Christus. Er hat uns ja
auserwählt in ihm vor Gründung der Welt, daß wir heilig seien und

unbefleckt vor ihm in Liebe. Er hat vorausbestimmt, uns als seine

Kinder anzunehmen durch Jesus Christus, nach dem Ratschluß seines

Willens, zum Lobe der Herrlichkeit seiner Gnade, die er huldreich

uns erwiesen hat in seinem geliebten Sohne » (Eph. 1, 3-6). Dazu schreibt

1 Causalitas autem finis in hoc consistit, quod propter ipsum alia desiderantur.
Quanto igitur finis est perfectior et magis volitus, tanto voluntas volentis finem
ad plura extenditur ratione finis illius (S. c. G. I c. 75).

2 In quolibet genere est unum primum, quod est mensura omnium, quae
sunt in illo genere, in quo perfectissime natura generis invenitur (De Verit.
q. 23 a. 7 c).



Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen 403

der hl. Thomas : « Zum Verständnis der Schriftstelle ist zu beachten,
daß man jemanden seiner selbst wegen, aber auch eines andern wegen
lieben kann. Bin ich nämlich jemandem in wirklich großer Liebe

zugetan, so wende ich meine Liebe seinetwegen auch all dem zu, was
ihm zugehört. Gott liebt uns, ohne Zweifel Aber er liebt uns nicht
unserer selbst wegen. Wir sind ihm vielmehr liebenswert und werden

tatsächlich von ihm nur geliebt in seinem eingeborenen,
menschgewordenen Sohne, der seiner selbst willen vom Vater geliebt ist.
Darum fügt der Apostel mit Vorbedacht die Worte hinzu 'in dilecto
Filio suo' — in seinem geliebten Sohne. In ihm findet er beides : die

Erklärung für die Tatsache der Liebe Gottes zu uns und den
Gradmesser dieser Liebe zu uns. Sie richtet sich in ihrem Ausmaße nach
dem Grade unserer Verähnlichung und Gleichförmigkeit mit Christus » l.

b) Wenden wir uns nunmehr dem Bezirk des ethisch Guten, dem

Bezirk der geschöpflichen Heiligkeit, zu. Alles in ihm feiert Christus
als den Erst- und ßocÄVheiligen, sowie als Prinzip und Maß aller
Heiligkeit. Zu beiden christologischen Wahrheiten bekennt sich der
hl. Thomas, indem er in seiner nüchternen Sprechweise sagt : « Christus
ist in seiner Menschheit beides, geheiligt und heiligend » — Humanitas
Christi est sanctificans et sanctificata (S. th. III q. 34 a. 1 ad 3). —
Sehen wir zu.

aa) Christus, der Erst- oder Höchstheilige. — Mit Anlehnung an
die Heilige Schrift : « Er hat uns der Gewalt der Finsternis entrissen

und in das Reich seines geliebten Sohnes versetzt » (Col. 1, 13) und die

Lehrentscheidung des Konzils von Trient über den Vorgang der

Rechtfertigung sind wir berechtigt, die Heiligung des Menschen eine

Versetzung zu nennen2. — In der Geschichte der menschlichen Heiligung
kommen wir zu einem erst- und zumeist geheiligten Menschen, Christus.
Bei ihm vollzieht sich der heiligende Versetzungsvorgang nach einem
anders gearteten Maße und auf eine anders geartete Weise als bei den

sonstigen heilig werdenden Menschen. — In -quolibet genere id quod
est primum, non movetur secundum illam speciem motus (S. th. III
q. 12 a. 3 c).

Wie jeder Versetzungsvorgang, verläuft auch der heiligende von
einem « Woher » (terminus a quo) zu einem « Wohin » (terminus ad

1 In Eph. c. 1 lectio 2.
2 Justificatio impii est translatio ab eo statu, in quo homo nascitur filius

primi Adam, in statum gratiae et adoptionis filiorum Dei (Denzinger, Ench.
symb. 796).



404 Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen

quem). Wenn wir die allerseligste Jungfrau Maria ausnehmen — und
nach der Glaubensregel müssen wir sie ausnehmen — so kommen die

heilig werdenden Menschen aus der Region der Sünde, der Gottesfremde

und Gottesferne. Sie werden aus unheiligen, sündhaften
Menschen sündenlose, heilige ; aus gottfremden und gottlosen
gottverbundene und gotterfüllte Menschen 1. Aber beim heiligenden
Versetzungsvorgang wird das « Woher », die Region der Sünde, vorab
weder ganz noch vollkommen, weder endgültig noch unwiderruflich
verlassen und überwunden. Der heilig gewordene Mensch ist zwar
sünde/os, aber nicht rmsündlich geworden. Er bleibt vorab den Folgen
der Sünde unterworfen, der bösen Begierlichkeit, den Nachstëllungen
des bösen Feindes, den Mühsalen des Lebens, den Leiden und der
Herrschaft des Todes.

Und « wohin » führt der heiligende Versetzungsvorgang den
Menschen — In die Region des übernatürlichen, göttlichen Gnadenlebens,

zur Familienzugehörigkeit mit dem dreieinigen Gott in
geheimnisvoller Kindschaft und Freundschaft, Braut- und Gemahlschaft

; in der Fähigkeit und Bereitschaft, Gott würdig zu dienen

(S. th. II-II q. 81 a. 8). Aber das «Wohin» ist einstweilen in seinem

Ausmaß vielgradig, in seinem Bestand unfertig und unvollendet, der

Ab- und Zunahme unterworfen, ja selbst dem vollständigen Untergang
und Verlust ausgesetzt. So geartet ist der heiligende Versetzungsvorgang

bei uns gewöhnlichen Menschen.

Wie aber ist er bei Christus gewesen Im Augenblick seines

Menschwerdens wurde er zugleich und mitsammen beides : Mensch

und der vollkommen geheiligte Mensch 2. Er ist der in einem Augenblick

vollkommen geheiligte Mensch. Bei dem Heiligungswerk, das sich

an ihm vollzog, trifft der Name « Versetzung » nicht mehr ganz zu.
Denn es fehlt das « Woher » (terminus a quo). Er kam nicht aus der

Region der Sünde. Nicht nur sündelos, nein, in absoluter XJnsünd-

lichkeit begann und führte er sein menschliches Dasein und Leben3.
Und schon auf diesen Titel hin preisen wir unsern Herrn und Meister

Jesus Christus als den « Sanctus Sanctorum » ; beten und singen im
Gloria der hl. Messe : « Tu solus Sanctus ». — Doch tun wir es besonders

auf Grund des positiven « Wohin » (terminus ad quem), zu dem das

1 Nos ex peccatoribus sancti efficimur ; et ita sanctificatio nostra est ex
peccato (S. th. III q. 34 a. 1 ad 2).

2 Christus simul factus homo et sanctus homo (S. th. III q. 34 a. 1 ad 2).
3 S. th. I q. 62 a. 8 ; I-II q. 4 a. 4 ; S. c. G. III c. 62 ; c. IV c. 92).



Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen 405

Heiligungswerk Christus in seiner Menschheit versetzte. Es war der
unverlierbare, unwandelbare Vollbesitz der geschöpflichen Heiligkeit
insgesamt : die absolute Gottverbundenheit in der persönlichen
Vereinigung mit der Person des Wortes ; die absolute Seligkeit in der

Anschauung der göttlichen Wesenheit ; die absolute Gnaden- und
Tugendiülle zur heroischen Vollbringung verdienstlicher Werke ; die
absolute Bereitschaft zum Dienste Gottes in der liebevollsten Vollziehung

des göttlichen Willens (S. th. II-II q. 81 a. 8 ; III q. 34 a. 1-4).
So hat sich bei der Beschreibung des Heiligwerdens Christi die

Hilfsvorstellung der Versetzung doch bewährt. Hat sie ja unsere
Aufmerksamkeit einem wirklichen « Wohin » (terminus ad quem)
zugewandt, zu dem die Versetzung ging. Es war die Region allseitig
vollendeter Heiligkeit. Aus jedem ihrer Bezirke ertönt der Lobpreis
auf Christus : « Tu solus Sanctus ». Die Hilfsvorstellung wird sich ein
zweites Mal bewähren, nämlich bei der Beschreibung der Heiligung
anderer. « Denn Christus wurde geheiligt, auf daß er andere heiligte ». —
Sic sanctificatus est, ut esset aliorum sanctificator (S. th. III q. 34 a. 3 c).

bb) Christus, Prinzip und Maß aller Heiligkeit. — Zwischen der

Region der Sünde und der Region der Heiligkeit ist ein beständiger
Kampf, der nach einer glücklichen Bemerkung des Dieners Gottes

Hieronymus Jaegen von Christus selbst organisiert worden ist : « Der
Sohn Gottes kam selbst auf die Erde und organisierte in der von ihm
gestifteten Kirche einen geistigen Kampf, durch welchen wir die Folgen
der Erbsünde so weit als möglich überwinden und ausrotten sollen und
in welchem wir mit Hilfe der uns von Christus erwirkten Gnaden
wieder zur Vereinigung mit Gott und zur Erlangung seines übernatürlichen

Ebenbildes und damit zu eigener ewiger Glückseligkeit gelangen
können » (Kampf S. 13). Damit ist das Kampfesziel mit aller nur
wünschenswerten Klarheit angegeben.

Erinnern wir uns an den vorhin beschriebenen heiligenden

Versetzungsvorgang, und wir erkennen sofort, daß das Kampfesziel zum
Teil in der Richtung des « Woher » der Versetzungsvorgang kommt und

fortschreitet, liegt. Es ist die Reinigung von der Sünde und
sündlichen Dingen : « Der geistliche Kampf muß bei allen Menschen mit der

Reinigung der Seele von ihren Sünden und der möglichsten Ausrottung
der sündigen Neigungen beginnen » (Kampf S. 76), ein Kampfesziel,

dessen Erreichung viele Vollkommenheitsgrade zuläßt. — Das

Kampfesziel liegt aber der Hauptsache nach in der Richtung des

« Wohin » die heiligende Versetzung geht. Es ist die Vereinigung mit



406 Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen

Gott. Sie hat die Anteilnahme am göttlichen Leben zur Folge, die
ihrerseits eine Umgestaltung und Verähnlichung der Seele mit Gott
bewirkt. «Der geistliche Kampf hat zum Hauptziel die christliche
Vollkommenheit. Sie besteht in der möglichst innigen, liebevollen
Vereinigung unserer Seele mit Gott und in der möglichst vollkommenen
Umgestaltung derselben in Gott » (Kampf S. 84). Sie ist — wie
die Reinigung von der Sünde — dem Menschen in vielen Vollkommen-

heitsgraden erreichbar L
Jaegen, der Mann der religiösen Praxis, behandelt diese

unterschiedlichen Kampfziele nicht in der Systematik einer theoretischen
Aszetik oder Mystik, sondern wie er sie praktisch gesehen, erkämpft
und erreicht hat und wie sie auch von andern nach Vollkommenheit
strebenden Menschen in der Welt gesehen, erkämpft und erreicht
werden können. Und doch entgeht ihm keineswegs das große einende

Prinzip, in dem sich die vielfältigen Einzel-Kampfziele organisch geeint
vorfinden, Christus, der Führer im Kampfe um das höchste Gut, die

Heiligkeit. « Die eifrigen Katholiken », so heißt es im « Kampf »...
S. 84, « wollen durch heroische Übung und Eingewöhnung aller

1 Die Grundvorstellung, daß das Heiligwerden einem mühevollen,
kampfreichen Versetzungsvorgange vergleichbar sei, hat Jaegen bei der Auswahl und
Anordnung des Stoffes zu seinen beiden Bekenntnisbüchern geleitet. In seinem
« Kampf um das höchste Gut« hat er einen einleitenden Abschnitt: «Das Leben des

Menschen ist ein geistiger Kampf um den Besitz Gottes, unseres höchsten Gutes».
Um nun wirklich in dessen Besitz zu gelangen, müssen wir Ernst machen erstens
mit der UVgbewegung vom Unheiligen der Gottesfremde und Gottesferne, der
Sünde (terminus a quo). Daher verzeichnet Jaegen in einem weiteren Abschnitt
als « erstes Ziel des geistigen Kampfes, die Reinigung der Seele von allem
Sündhaften». — Wir müssen zweitens Ernst machen mit der LTf«bewegung zum Heiligen
der Gottesheimat und Gottesnähe (terminus ad quem). In ihr angelangt, bekleidet
sich die Seele mit der übernatürlichen Schönheit der Gnade, der göttlichen und
sittlichen Tugenden. Diesem Umstand trägt Jaegen Rechnung, wenn er den
folgenden Abschnitt überschreibt : « Das zweite Ziel des geistigen Kampfes, die
Ausschmückung der Seele mit Tugenden ». Die Seele darf aber in ihrer Hiwbewegung
zu Gott nicht stille stehen. Sie muß bei Gott immer heimischer ; sie muß immer
gottgeeinter werden. Diesem Ziele widmet Jaegen die beiden letzten Abschnitte
seines Buches. Er überschreibt sie : « Das dritte Ziel des geistigen Kampfes, die
energische Hinwendung zu Gott und die vertrauensvolle Hingabe an Gott ». Und
endlich : « Das vierte Ziel des geistigen Kampfes, die möglichst vollkommene
Vereinigung der Seele mit Gott und Umgestaltung der Seele in Gott ». — Sein
zweites Bekenntnisbuch: «Das mystische Gnadenleben«, läßt Jaegen in organischer
Entwicklung aus dem letzten Abschnitt seines « Kampfes » herauswachsen. Er
führt darin den Nachweis, daß die Vorgänge im mystischen Gnadenleben die
Seele zur Höchststufe der Vereinigung mit Gott und der Umgestaltung in Gott
führen.



Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen 407

Tugenden Gottes Herrlichkeit in sich immer mehr zur Offenbarung
bringen, auf daß die göttliche Liebe und göttliche Schönheit in ihnen
immer mehr zum Durchbruche, zur Herrschaft gelange. Zu diesem

Ende fassen sie als Hauptziel ihres geistigen Kampfes den Mensch

gewordenen Sohn Gottes ins Auge und bestreben sich in seiner Nachfolge,

im Einleben in seinen göttlichen Willen und mit seiner Hilfe
am Berge der Vollkommenheit immer höher zu gelangen ».

Von diesem seinem Willen sagt der Herr : « Vater, ich will, daß

jene, die Du mir gegeben hast, dort bei mir seien, wo ich bin » (Joa.
17, 24) nämlich einstens in der himmlischen Heiligkeit, « damit sie

meine Herrlichkeit sehen, die Du mir gegeben hast » (Joa. 17, 24) ;

jetzt aber schon in der irdischen Heiligkeit. Sie besagt nach der negativen

Seite die Anteilnahme an Christi Sündelosigkeit und XJnsündlich-

keit. Darum betet der Heiland : « Bewahre sie vor dem Bösen »

(Joa. 17, 15). Diesem Gebetsanliegen bringt Jaegen höchst
praktisches Verständnis entgegen : « Der nach Vollkommenheit strebende
Christ gewöhnt sich absichtlich Grundsätze und Gewohnheiten an,
die seine Willenstätigkeit so regeln, daß sein freier Wille das Böse
moralisch nicht mehr wollen kann. Der vollkommen Gute kann das

Böse nicht wollen. Er könnte z. B. seinen Nachbarn töten, wenn er
wollte. Aber er kann es moralisch nicht wollen, es sei denn aus
Notwehr» (Myst. Gnadenleben S. 33).

Die irdische Heiligkeit besagt sodann nach der positiven Seite

die Anteilnahme an Christi Gnaden- und Tugendfülle. Um diese Anteilnahme

betet gleichfalls der Heiland : « Heilige sie in der Wahrheit »

(Joa. 17, 17). Der hl. Thomas hört ihn gleichsam die erklärenden Worte
beifügen : Heilige sie in mir, der ich die Wahrheit bin (Joa. 14, 6).
Das aber bedeutet : Vereinige, mache sie eins mit mir und gib ihnen
Anteil an der Fülle meiner Heiligkeit (In Joa. 17, lectio 4, n. 1). «Aus
seiner Fülle haben wir alle empfangen, Gnade um Gnade » (Joa. 1, 16),

alle ohne Ausnahme : alle Apostel, Patriarchen, Propheten, alle

Gerechten der Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft und auch alle

Engel h Sie alle vereinigen sich zum Lobpreis auf Christus : Jesu,

Bonitas infinita, Jesus, Du unbegrenzte Gutheit, Güte, im Reiche des

ethisch Guten, der Heiligkeit ; darum auch Quellprinzip und Norm

1 « De plenitudine eius omnes accepimus », scilicet omnes Apostoli et
Patriarchae et Prophetae et justi, qui fuerunt, sunt et erunt et etiam omnes
angeli (In Joa. c. 11. 10 n. 1).



408 Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes Hieronymus Jaegen

aller Heiligkeit. Was demnach unvereinbar ist mit Christi Heiligkeit,
das taugt nicht. Es muß abgelehnt werden. — Quidquid non est

secundum Christum, respuendum est (In Col. c. 2, lectio 2).
So hat die Ontologie der Transzendentalien, des Seins und des

Einen, des Wahren und des Guten, gehalten, was sie versprach. Sie

hat manches in Sicht gebracht, das uns Christus in seiner Erhabenheit

und Würde über alle Geschöpfe zeigt, ihn als Anfang und Erstes,
als Ursprung und Prinzip der Schöpfung erweist. — Est genitus ut
principium omnis creaturae (In Col. c. 1, lectio 4).

(Fortsetzung folgt.)


	Die Wende zu Christus im Leben des Dieners Gottes, Hieronymus Jaegen [Fortsetzung]

