
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 20 (1942)

Artikel: Sünde und Unsündlichkeit [Fortsetzung]

Autor: Horváth, Alexander M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762227

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762227
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sünde und Unsündlichkeit.
Von Dr. Alexander M. HORVATH O. P.

(Fortsetzung.)

Die Sünde.

5. Die objektiven Merkmale der Sünde,

b) Die besonderen, aus der Gottentfremdung erfolgenden Merkmale der Sünde.

In unseren bisherigen Untersuchungen haben wir die

Gottentfremdung (aversio a Deo) in ihrer ganz allgemeinen, synthetischen
Fassung betrachtet. Die Achtung vor der Seinsmajestät Gottes ist
Gegenstand der Gottverbundenheit ; die Verachtung derselben, die im
Fehlen der Gottesbeziehungen sich kundtut, trägt die gegenständlichen
Züge der Gottentfremdung in die menschliche Tätigkeit hinein. Auch
die conversio ad creaturam haben wir in einem ähnlichen, allgemeinen,
synthetischen Sinne als Grundlage der aversio, der Abkehr von Gott,

erwogen. So gelangten wir zur Schlußfolgerung, daß die allgemeinste,

jede Art der Todsünde umfassende Charakteristik, der Grundzug der

sittlichen Fehlbildungen die Gottentfremdung ist, die Beleidigung der

höchsten Seinsmajestät (aversio), oder die Übertragung jener
Beziehungen auf das Geschöpf (conversio), die allein das Erstsein Gottes

begründen kann. Das Wesen der Sünde kann durch beide gegenständlichen

Züge ausgedrückt werden1.

Die allgemeine synthetische Erfassung bietet indes dem Verstand
keinen entsprechenden Stützpunkt, um ein Ding in sich klar zu erkennen.

Nur jene synthetischen Begriffe vermitteln eine solche Erkenntnis,
deren einzelne Züge entweder in sich (explicite, ausdrücklich) dem

Verstände aufleuchten, oder aus ihrem Seins- und Wahrheitsgehalt

1 Dies ist der Grund, warum alle Todsünden, mögen sie nach ihrer näheren
Artbestimmung noch so verschieden sein, unter dem einzigen Gesichtspunkte
der aversio (Abkehr) oder conversio (Hinkehr) zusammengefaßt und zum Gegenstand

der Reue und des Abscheues gemacht werden können.



348 Sünde und Unsündlichkeit

(implicitum) erschlossen werden können. Solange der Begriff diesem

analytischen Vorgang nicht unterworfen wird und seinen Wahrheitsgehalt

nicht offenbart, ist er verschwommen und vermag den Verstand
nicht zu ergreifen, sein Dunkel nicht aufzuhellen. Aus diesem Grunde
müssen wir auch die Seinsmajestät Gottes nach einzelnen Teilsichten
betrachten, um dje Häßlichkeit der Sünde, das Unrecht und die

Ungerechtigkeit, die sie begleiten, vollständiger und lebhafter begreifen
zu können.

Das Erstsein, die Seinsmajestät Gottes, sofern dieselbe Gegenstand
der menschlichen Tätigkeit ist, kann unter folgenden Teilsichten
aufgefaßt und näher bestimmt werden : Gott ist a) das höchste Gut,
b) die oberste Majestät, und c) der Herr der Schöpfung. Unter all
diesen Gesichtspunkten muß er als Gegenstand, Norm und Wertmesser
der sittlichen Handlung in Betracht gezogen werden. Je nach den

ausdrücklichen oder inbegriffenen Beziehungen der sittlichen Tätigkeit

zu diesen Eigenschaften Gottes erhalten wir neue Teilsichten,
unter welchen die Merkmale des moralischen Seins aufleuchten und
so dessen volle Erkenntnis vermitteln.

Gott ist das höchste Gut. Bei der Gestaltung des moralischen Seins

spielt die Beziehung zum Guten eine ganz besondere Rolle. Dies in
doppelter Fassung : transzendental und prädikamental. Das bonum
transzendentale ist die Grundform der sittlichen Tätigkeit in sich, weil
sie viel mehr als andere Gegebenheiten nach dem Urbild des Guten
gestaltet wird. Das Gute ist Gegenstand des Strebevermögens, in dessen

Erreichung es seinen Ruhepunkt findet. Die affektive Vereinigung
(coaptatio, similitudo) ist das Prinzip der tatsächlichen Bewegung1

1 I 27, 4 ad 2. Das bonum transcendentale ist ein nach Einzelmerkmalen

nicht bestimmtes Gut. Nach dieser Sicht ist es eine Eigenschaft des
allgemeinen Seins und drückt dessen objektive Anziehungskraft aus. Die
Aussagen honestum, utile, delectabile, die Thomas I 5, 6 erwähnt, sind nur
transzendentale Teilsichten des Guten, um seine Bewegkraft in verschiedenen
Wendungen auszudrücken. Der Idee des bonum transcendentale entspricht jede
Tätigkeit, der die Seinsbeziehungen, mit denen ja dieses Gute identisch ist,
nicht abgehen, und die infolgedessen als ein Abbild der allgemeinen Idee des
Guten gelten kann : ens et bonum convertuntur. Wenn aber Gott als bonum
transcendentale die sittliche Tätigkeit regelt, so ist sein formender Einfluß nicht
ein allgemeiner, sondern beinhaltet die Gestaltung des moralischen Seins nach
solchen Beziehungen, die Gott allein, als dem Quell jedes geschaffenen Seins,
zu eigen sind. Eine sittliche Handlung ist also dann transzendental gut, wenn
in ihr die Beziehungen zu Gottes höchster Normheiligkeit aufleuchten und eine
Verähnlichung mit Gottes Gutsein und Reinheit erscheint.

Das bonum praedicamentale bezeichnet das bonum in genere delectabilis,



Sünde und Unsündlichkeit 349

und der wirklichen Erreichung des angestrebten Guten ; das reale

Einswerden mit ihm, die Heranziehung desselben an das eigene Suppo-
situm, die Ausdehnung der Subsistenz auf den Gegenstand, in dem das

bewegende Gute vorhanden ist, bezeichnen den Endpunkt des

Begehrungsvorganges. Der ganze Seinswert einer sittlichen Gestaltung (bloß
unter dem Gesichtspunkte des esse secundum rationem) hängt demnach

von dem Gegenstande, von der gestaltenden Kraft desselben ab, was
alles im Wesenszug des Guten zu suchen ist h Die Anziehungskraft
zur Hervorbringung eines esse secundum rationem auf dem sittlichen
Gebiete ist im Guten, die Gravitation nach demselben hin aber in
der Verähnlichung (similitudo, coaptatio), gleichsam im Schwangerwerden

(graviditas, pondus) des Strebevermögens zu finden. Das

Strebevermögen des Menschen, der Wille, trägt nach seiner
Naturbeschaffenheit keine Verähnlichung mit einem bestimmten Guten in
sich. Das Gute im allgemeinen (bonum in communi) ist seine

Anziehungskraft. Die Einstellung (coaptatio) zu einem bestimmten Gegenstand

muß in ihm in jedem einzelnen Falle neu entstehen, entweder
durch Selbstbestimmung oder durch den Einfluß einer Macht, die
die Willensneigung zu beherrschen imstande ist, erworben werden2.
Hierdurch ist das Gute als Gegenstand des Strebevermögens in seinen

prädikamentalen Bestimmungen gegeben, die als bonum honestum,
utile und delectabile in allgemeiner Fassung, dann aber auch in
besonderen Merkmalen von gut und böse (bonum — malum), recht

und unrecht (aequum, rectum — iniquum), gerecht und ungerecht

(iustum — iniustum) auftreten. Diese sind die Wesenszüge des

moralischen Seins nicht nach der allgemeinen Gestaltung des esse secundum

utilis et honesti, also das nach näheren Einzelsichten bestimmte Gute, z. B. nach
dem Gutsein, der Gerechtigkeit, der Mäßigung usw. Gott ist auch in dieser
Hinsicht Norm und bewegende Kraft der sittlichen Gestaltung, da seine Güte und
Reinheit die Quelle sind, aus welcher diese Teilsichten ihren objektiven Gehalt und
ihre Bewegkraft durch Teilnahme schöpfen und das moralische Sein nach seinen
inneren Bestandteilen ordnen, ihm die innere Reinheit (puritas formalis) verleihen.
Durch Gottes transzendentale Güte wird in erster Linie die objektive Heiligkeit
des moralischen Seins sichergestellt, durch seine einzelbestimmte Normheiligkeit
aber dessen formelle Heiligkeit. Eine strenge Scheidung in dieser Beziehung ist
nicht möglich. Darum müssen wir prinzipiell sagen : die innere Wohlordnung
und Gestaltung des moralischen Seins nach der formalen Reinheit und Heiligkeit
ist auf die Güte Gottes als Grundidee und formendes Prinzip zurückzuführen.

1 I 16, 1.
2 Vgl. bes. I-II 9, wo die bewegenden Kräfte des Willens im einzelnen

beschrieben werden.



350 Sünde und Unsündlichkeit

rationem, sondern nach der des esse secundum rationem rectam,
des nach den bindenden Normen tätigen Menschengeistes. Wert oder

Unwert der sittlichen Gestaltungen hängt demnach von den nach prädi-
kamentalen Wesenszügen bestimmten Merkmalen ihres Gegenstandes ab.

Sowohl die transzendentale als auch die prädikamentale
Gestaltungskraft der sittlichen Tätigkeit finden wir in Gott, als im höchsten
Gute. Auf ihn weist die Willensneigung hin, welche in keinem Einzelgut

Ruhe und Befriedigung findet. Nur der Inbegriff alles Guten und
Begehrenswerten (bonum universale) vermag die Willensunruhe zum
Stillstand zu bringen und in den Besitz jenes Gegenstandes zu
versetzen, der ein weiteres Begehren einfachhin ausschließt. Die potenzielle
Verähnlichung mit dem höchsten Gute ist als naturhafte Neigung im
Willen gegeben, und das Streben nach demselben begleitet jede
Willensäußerung unbewußt auch dann, wenn das bewußte Streben dies
auszuschließen scheint. Gott als höchstes Gut ist die Norm jeder geschöpflichen

Tätigkeit, da das Einzelgut sich nicht selbst begründet, den

Willen in eigener Kraft nicht zu bewegen vermag, so daß das Geschöpf

nur durch die Teilnahme am Gutsein Gottes gut genannt werden kann,
und dadurch, daß es das eigene Wohlsein begehrt, eigentlich nur die
Teilhabe am Gutsein Gottes und an seiner seinsspendenden Kraft
anstrebt1. Die Anerkennung dieser höchsten Normgüte ist ein Naturgesetz,
das keine Ausnahme zuläßt. Gott ist der Inbegriff des Guten, alles andere

ist nur in ihm gut und begehrenswert. Deshalb muß jede Tätigkeitsäußerung

des Geschöpfes von der Rücksicht auf die höchste Normgüte

Gottes getragen sein, die Beziehung zu ihr in sich aufweisen.

Nur dann ist ein Wert in den sittlichen Gestaltungen enthalten, wenn
diesem Naturgesetz zu seinem Recht verholfen wird und die Beziehungen

zu dieser höchsten Normgüte Gottes in objektiven Merkmalen aufleuchten.
Zum Begriffe des Guten gehört, daß es Gegenstand der Zuneigung,

der Liebe ist. Das Gute als solches kann nicht abstoßen, sondern nur
anziehen. Deshalb ist jede unverdorbene naturhafte Neigung Prinzip
der Liebe und an sich gut, weil sie die Verähnlichung mit einem
Gegenstande, den die Natur hochachtet, in sich trägt. Die größte Achtung
der Natur gebührt aber dem höchsten Gute, zu dem, als Prinzip
jeglichen Einzelgutes, alles in liebevoller Neigung sich hinkehrt. Im
höchsten Gute ist nichts, was widrig oder abstoßend sein könnte.
Ihm gebührt nur die Zuneigung und eine aus den innersten Kräften

1 I 6, 4 ; I 105, 4.



Sünde und Unsündlichkeit 351

hervorsprießende Liebe. Diese Liebenswürdigkeit des höchsten Gutes

wird demnach nicht von außen her begründet ; sie kommt ihm nicht
durch Teilhabe (per participationem), sondern kraft des eigenen
Seinsgehaltes (per essentiam) zu. Das höchste Gut begründet sich selbst, es

ist liebenswürdig um seiner selbst willen, ohne jede weitere Rücksicht.
Deus est summum bonum propter semetipsum diligendum. Dies ist
die weitere Einzelsicht des Naturgesetzes, das die Naturgüte Gottes

vorschreibt, und dies ist das ewige, unveränderliche Naturrecht Gottes,
das mit seinem Wesen selbst gegeben ist. Gott ist ein Gegenstand,
der nur das Sein, das Wahre und Gute ist, in dem keine Potenzialität
sein kann. Deshalb erheischt er wesentlich, kraft seiner eigenen objektiven

Selbstbegründung, eine solche Geltung, daß er auf allen Gebieten das

Erstsein besitze. Ist Gott nach dem hl. Thomas 1 der unbedingt
erstgeliebte Gegenstand der ganzen Natur, so muß er auch für das

sich selbst bestimmende sittliche Streben als ein solcher gelten.
Ein moralischer Wert ist infolgedessen nur dort vorhanden, wo die
menschliche Tätigkeit diese Beziehung zum höchsten, wegen seiner
selbst zu liebendem Gute aufweist.

Diese Beziehung kann in sich existieren und Gott als unmittelbaren

Grenzpunkt berühren. Das trifft zu, wenn Gott das artbestimmende

Prinzip der Handlung ist, wenn es sich also um die Liebe zu
Gott selbst handelt. In diesem Falle gehört Gott eine Liebe, die nur
durch die Merkmale seines Wesens bestimmt und gestaltet ist2. Die

1 I 60, 5.
2 Daß die Naturkräfte hierzu nicht einfachhin ausreichen, sondern daß eine

Kräftigung durch die Gnade notwendig ist, behauptet Thomas I-II 109, 3,

wo er die Leistungsfähigkeit der Natur nach ihren verschiedenen Ständen
bespricht. Zu der einfachhin theozentrischen Liebe Gottes ist in allen Fällen
die Gnade erfordert. Zur bewußten natürlichen Liebe Gottes reicht die
unverdorbene Natur aus, während die verdorbene Natur auch hierin des Heilmittels
der Gnade bedarf. Nur nebenbei möchten wir bemerken, daß die im Text
beschriebene Liebe Gottes, in die objektiv nur Gottesbeziehungen aufgenommen
werden können, die subjektive Selbstlosigkeit durchaus nicht einschließt. Objektiv
darf die Gottesliebe nur durch Merkmale bestimmt sein, die den Wesenszügen
Gottes entnommen sind. Die Beimischung eines jeden anderen Zuges würde die
Liebe Gottes in sich und für sich unmöglich machen. Subjektiv sind aber von
der Liebe andere Züge, die nicht dem Gegenstand allein entnommen sind,
einfachhin untrennbar. Voluntas est facultas suppositi, und eben deshalb sind die
Ichbeziehungen von seiner Tätigkeit untrennbar. Jedes geliebte Gut ist ein Gut
des Suppositum, das entweder zu seinem Wohl gehört oder dessen Wohlsein
begründet. Diese Ichbeziehung ist ganz unabhängig von der objektiven Bestimmung

des geliebten Gegenstandes und braucht gar nicht ausgelöscht zu werden,
um die objektive Uneigennützigkeit und die Liebe des Gegenstandes um seiner

Divus Thomas 2t



352 Sünde und Unsündlichkeit

sittliche Tätigkeit bewegt sich indessen nicht in allen Fällen um Gott
selbst. Man kann sogar sagen, daß der größere Teil der menschlichen

Sorgen auf die Ordnung der partikulären Lebensbedürfnisse
verwendet werden muß. Was ist in diesem Fall das Naturgesetz
Wie soll das Naturrecht Gottes gesatzt werden, und in welcher Form
soll es zur Geltung gelangen Zum Begriff des höchsten Gutes

gehört, daß alles andere Gute von ihm abhängt, nur durch die
Teilhabe an ihm als gut gilt und das Strebevermögen an sich zieht. Der
tiefste Grund jeglicher Begehrungs- und Liebenswürdigkeit ist demnach

im höchsten Gute zu finden, von dem sie auf die Einzelgüter
überströmt. Deus ut summum bonum est ratio omnis appetibilitatis
et diligibilitatis — so kann man das Naturgesetz des geschöpflichen
Strebevermögens in seiner Hinordnung zu den Teilgütern formulieren.
Folglich ist es ein notwendiges, durch die Natur Gottes auferlegtes
Gesetz und Recht, kraft dessen er von jeder geschöpflichen
Kraftäußerung fordert, daß sie nach diesem Gesetze verläuft. Auch die

sittliche Gestaltung ist diesem Gesetze unterworfen. Deshalb fordert
Gott, daß jedes Teilgut in ihm geliebt und angestrebt werde, und so

die Gottesbeziehungen in die Handlungen entweder ausdrücklich
hineingetragen werden, oder wenigstens darin inbegriffen enthalten
seien. Dies ist der Fall, wenn das Teilgut nicht für sich, um seiner
selbst willen angestrebt wird, sondern seine Unterordnung unter ein
höheres Gut anerkannt wird. Alles in Gott und für Gott zu lieben und
anzustreben, ist das allumfassende Naturgesetz der sittlichen Gestaltung,

falls in ihr ein wirklicher Seinswert erscheinen soll. Um diesem wesentlichen

Naturrecht Gottes zu entsprechen, ist es unerläßlich, daß das

Geschaffene, das Teilgut nicht seiner selbst wegen, als ein sich selbst

begründender Gegenstand, sondern als ein Gott untergeordnetes Gut
geliebt und angestrebt werde.

Aus der Synthese dieser beiden Naturgesetze der sittlichen
Seinsbildung entsteht ein drittes : Gott ist über alles zu lieben. Nicht nur
ist er um seiner selbst willen liebenswürdig, nicht nur ist alles in ihm
anzustreben, sondern die Liebe zu ihm darf nichts hintangesetzt werden.
Gott muß zuerst und vor allen anderen Dingen geliebt werden, sodaß

die Liebe zu ihm als Maßstab für jede sittliche Gestaltung zu dienen

selbst willen retten zu können. Dies ist sogar aus dem angegebenen Grunde ganz
unmöglich, und ein Versuch in dieser Richtung wäre unnatürlich. Solange die
Ichbeziehung nicht in den objektiven Bestand übertragen wird, ist die Uneigen-
nützigkeit und Reinheit der Liebe Gottes um seiner selbst willen nicht gefährdet.



Sünde und Unsündlichkeit 353

hat und niemals einer anderen Überlegung weichen darf. Hierdurch
wird nicht etwa eine Nebenordnung Gottes mit den Geschöpfen
ausgesprochen, oder der Grad der Liebe, mit der beide verfolgt werden,
nach Reihenfolge oder nach meßbaren Verhältnissen bestimmt. Das

«über alles» bestimmt die Transzendenz der Liebe Gottes. Nicht so wie
die Geschöpfe soll er geliebt werden, sondern so wie es dem höchsten
Gute gebührt : unbeschränkt und so, daß Gott immer als ratio diligi-
bilitatis omnium diligibilium erscheint. Bei jedem Geschöpfe bestimmt
dessen eigener Seinsgehalt den objektiven Grad seiner Liebenswürdigkeit
nach meßbaren Proportionen. Wenn wir sie miteinander vergleichen, so

können wir diese Grade in endlichen Proportionen ausdrücken. Kein
einziges Gut finden wir aber, das der allgemeine Grund des Gutseins
und der Liebenswürdigkeit alles übrigen wäre. Die Güte wird von ihnen

eindeutig (univoce) ausgesagt und die Anziehungskraft selbst geht von
ihnen in gleichen oder vergleichbaren endlichen Proportionen aus. Der
Grad der Güte, die in Gott ist, kann zwar mit der geschöpflichen
verglichen, aber nie in meßbaren Proportionen ausgedrückt werden.
Gott ist das unendliche Gut. Das Unendliche aber ist nicht meßbar.
Man kann keinen Ausdruck finden, der es veranschaulichen würde,
um wieviel Gott vollkommener ist als die Schöpfung. Deshalb ist
sowohl der objektive Seinsgehalt seiner Güte, als auch die anziehende,

bewegende Kraft derselben von einer wesentlich anderen Ordnung
als jene der Geschöpfe. Nur im analogen Sinne können wir von Gott

aussagen, was wir an Güte und Anziehungskraft in den Geschöpfen
finden. Deshalb kann man auch die Liebe, die Gott gehört, nicht mit
jener gleichsetzen, die den Geschöpfen gezollt wird : « über alles » —
dies drückt die Transzendenz der Güte Gottes aus, dies ist die Charakteristik,

die das Streben nach ihr kennzeichnet. Ursache und Wirkung,
Grund und Folge sind Begriffe, die sich nach unvertauschbaren
Beziehungen unterscheiden und gegenüberstehen. Sie können in dieser
Hinsicht einander nicht weichen oder auch nur miteinander
verwechselt werden. Weil die Güte Gottes der Grund jedes geschöpflichen
Guten ist, ja weil letzteres nicht nach univoken Proportionen aus der
ersteren folgt, so sind die Beziehungen zwischen der geschöpflichen
und göttlichen Güte im eminenten Sinne unvertauschbar : das Geschöpf
kann die Stelle Gottes weder als Gegenstand noch als bewegende Kraft
einnehmen. Das « über alles » legt demnach nahe, daß Gott nicht bloß
nicht so wie das Geschöpf geliebt werden soll und darf, sondern auch,
daß die Beziehungen nie verwechselt oder vertauscht werden können. Die



354 Sünde und Unsündlichkeit

Beachtung der unvertauschbaren Beziehungen ist Gegenstand des weiteren

Naturgesetzes ; und die notwendige Forderung von Seiten Gottes, daß
eine solche Verwechslung nie geschehe, ist sein ewiges, unabänderliches
Naturrecht.

Das Naturgesetz, welches die Normgüte Gottes bestimmt, und das

Naturrecht Gottes, alles an sich heranzuziehen und als oberste Norm
das geschöpfliche Streben zu regeln, wird durch das Wesen Gottes
unter der Sicht der Natur begründet und betätigt. Die reine
Naturbeschaffenheit Gottes enthält alle jene Merkmale, welchen sowohl die
transzendenten als auch die prädikamentalen Züge zur Bildung eines

vollwertigen moralischen Seins zu entnehmen sind. Das Gute ist eine

Bestimmung des Seins unter der Sicht der Wesenheit. Denn die
Vollkommenheit des Seinsgehaltes bildet die eigentliche Anziehungskraft
für das Streben, etwas sich anzueignen. Alles übrige, besonders das

Sein unter der Sicht des Daseins, ist eine Vorbedingung der Gestaltung
nach der Idee und den Zügen des Guten1, nicht aber die Form
(causa exemplaris) derselben.

In Gott dürfen wir aber nicht bloß die Natur betrachten, sondern
müssen auch die Ansprüche der Personwürde bestimmen, um den-

1 Sowohl das transzendental als auch das prädikamental gefaßte Gute sind
Wertbegriffe. Der Thomismus behauptet dies, ohne der Einseitigkeit des objektiven

Idealismus anheimzufallen. Beide erhalten ihren charakteristischen Zug
aus einem Vergleich : sie sind Beziehungsbegriffe. Die Grundlage der Beziehung
bildet der Seinsbestand der Wesenheit. Dieser ist an sich etwas rein Absolutes ;

sofern er aber Anziehungskraft auf das Strebevermögen ausübt oder ausüben
kann, kommt er als ein Wert in Betracht ; weil er wertvoll ist und zur
Vervollkommnung des Subjektes beiträgt, oder dessen Vollkommensein bezeichnet, hat
das Strebevermögen ein Interesse daran. Je mehr Seinsgehalt in der Wesenheit
enthalten ist, umso größer ist die Anziehungskraft und die Hinneigung des

Strebevermögens zu ihm. Diese relative Stellung einerseits zum Strebevermögen,
andererseits zu anderen Prinzipien, welche die Bewegung desselben regeln und
demnach auch das objektiv Gute bestimmen, gestaltet den Wesensbestand zu
einem Wert. Wir brauchen demnach das Gute nicht als etwas Ansichseiendes
uns vorzustellen oder als einen sich selbst begründenden Wesenzug in die
Philosophie hineinzutragen : das Gute ist eine passio entis, eine Eigenschaft des

Seienden, die das Sein als solches notwendig voraussetzt und aus dessen Gehalt
den eigenen Wesenszug schöpft. Die Begründung der Seinseigenschaften kann
in zweifacher Form geschehen : entweder durch Verneinung des Geteiltseins,
oder durch Beziehung zu etwas anderem, für das es einen Seinswert bedeutet
(bonum) oder welches es zu einem Seinswert gestaltet (verum). Indem also das
vorhandene Sein die Festigkeit und die Kraft in sich besitzt, das Ungeteiltsein
(unitas) zu bewahren oder als anziehender (bonitas) oder gestaltender (veritas)
Seinswert aufzutreten, erhält es neue Teilsichten, in welchen der Urseinsgehalt
in neuen Formen auftritt, sich kundgibt und sich Geltung verschafft.



Sünde und Unsündlichkeit 355

selben die weiteren Gesetze des moralischen Seins und das ewige Normrecht

Gottes als der höchsten Majestät zu entnehmen. Der Unterschied
zwischen Natur und Subsistenz, sofern sie als Prinzipien der

Normheiligkeit Gottes in Frage kommen, haben wir in unserer Abhandlung
« Formale und objektive Heiligkeit »1 ausgeführt. Gott als Natur
stellt die Reinheit, die Erhabenheit über Potenz und Akt dar. In
dieser Eigenschaft ist Gott Vorbild und Prinzip der formalen Heiligkeit

des moralischen Seins. Gott als Subsistenz ist das absolute Erstsein,

das eine ganz eigene, sich selbst begründende Achtung gebietet.
Gott als Person, als Besitzer und Inhaber der unendlichen Vollkommenheit,

erheischt eine Huldigung um seiner selbst willen ; er ist einfachhin
causa sui (daher die höchste persönliche Majestät) ; alles andere kann

nur in ihm, in seiner Beziehung zu ihm eine Würde erhalten, Achtung
erheischen und gebieten. Alle diese Momente stellen die Strahlen der
Personwürde Gottes dar und zeigen ihn selbst im Glorienschein der

transzendenten, alles überragenden Majestät 2.

Die Personwürde Gottes stellt ähnliche Forderungen wie seine
Güte. Sie gebietet Achtung kraft innerer Selbstbegründung und tritt als
oberste Norm, als maiestas ordinatrix aller Bestimmungen auf, die unter
dem Namen der objektiven Heiligkeit zusammengefaßt werden. In der

Personwürde gestaltet sich die Normgüte Gottes zur Zweckmajestät, zur
obersten Norm und zum letzten Grenzpunkt jedes geschöpflichen Strebens.

Der Zweck (finis) stellt den gleichen Seinsgehalt dar, der die

Grundlage des Guten bildet, fügt aber einen Wesenszug hinzu, der im
Guten nicht enthalten ist. Man kann sagen, daß die Seinsvollkommenheit

als ein synthetischer Inbegriff der gesamten objektiven Bewegungsund

Anziehungskraft in mehreren Teilsichten gefaßt werden kann, wie
sie ja auch in mehreren Formen sich dynamisch betätigt 3. Die
Begehrungswürdigkeit (appetibilitas) drückt die Anziehungskraft allein aus.
Die Güte (bonitas) bezeichnet das vollkommene Sein in seiner Funktion
als Gegenstand des Strebevermögens : Prinzip der Verähnlichung im
Vermögen, Grund der coaptatio und endlich Endpunkt der
Strebetätigkeit. Wird zu diesen Merkmalen noch der Wesenszug hinzugefügt,
daß das Vollkommene seine Anziehungskraft als (absoluter oder rela-

1 Divus Thomas, Jahrg. 1939/40.
2 Hier handelt es sich um die Majestät Gottes, die eine Eigenschaft im

engeren Sinne darstellt. Wir haben dieselbe in « Der thomistische Gottesbegriff »,
Tabelle IV, maiestas ordinatrix genannt.

3 I 5, 4.



356 Sünde und Unsündlichkeit

tiver) Erstbeweger ausübt, so daß es nicht einfachhin als Gegenstand,
sondern als Grund der Begehrungswürdigkeit und Güte anderer Bestände

(ratio appetibilitatis et bonitatis) auftritt, so haben wir den Zweckbegriff

(finalitas) gebildet und den letzten Zug der dynamischen Betätigung

des Seins erfaßt. Der gleiche Seinsgehalt unter verschiedenen
Teilsichten leuchtet als appetibile, bonum et finis auf. Drei verschiedene

funktionale Erscheinungsweisen (partes potestativae) des gleichen
Seinsgehaltes.

Gottes transzendentes Sein als alles an sich ziehende Kraft stellt
seine höchste Begehrungswürdigkeit dar. Sofern dieses Sein in sich

besteht, Gegenstand jeden Strebevermögens ist, nennen wir es Güte ;

unter dem Gesichtspunkte aber, daß es der letzte Grund jeder
objektiven Bestimmung des aus sich heraustretenden (diffusivum sui),
dynamisch faßbaren und sich betätigenden Seins ist, nennen wir Gott
den letzten Zweck (ratio volendi se et aliorum a se) h

Mit der Seinswürde Gottes ist also notwendig verbunden, daß er
als Subsistenz die letzte Grenze für die gesamte geschöpfliche Dynamik
sei, die zu übertreten weder statthaft noch möglich ist. Daher ist es

ein notwendiges Naturgesetz der geschaffenen Tätigkeit, daß sie in
Unterordnung unter die Majestät Gottes begonnen und ausgeführt werde, daß

in ihr die Beziehung zu Gott als dem letzten Zweck immer — ausdrücklich

oder mitinbegriffen — aufleuchte. Dies ist die von der
Zweckmajestät Gottes vorgeschriebene oberste Norm der geschöpflichen

Dynamik. Dementsprechend ist auch die Forderung ein unabänderliches

Naturrecht Gottes, daß im Weltgeschehen seinem ordnenden

Einflüsse nichts entgehe oder entzogen werde. Deshalb heißt Gott
nach dieser Eigenschaft maiestas ordinatrix, da, je nach der Beziehung
zu ihm, die Stellung eines jeden Dinges im Universum nach Wichtigkeit

und Würde bestimmt wird. Aus dieser Eigenschaft Gottes strömt
auf die Geschöpfe die objektive Heiligkeit über 2. Von diesem

Naturgesetze ist auch die sittliche Handlung nicht ausgenommen ; nur
muß sie nach demselben durch Selbstbestimmung, bewußt oder
unterbewußt, gestaltet werden. Hängt von der Normgüte Gottes die Güte

(bonitas) der sittlichen Handlung ab, so bestimmt die Personwürde

Gottes, als maiestas ordinatrix, deren Rechtheit (rectitudo, aequitas).

1 Inwiefern der Zweckbegrifi auf Gott anwendbar ist, haben wir S. 170
« Der thomistische Gottesbegrifi » ausgeführt.

2 Vgl. Divus Thomas, Jahrg. 1940, S. 39 ff.



Sünde und Unsündlichkeit 357

Hier steht das Geschöpf Gott als Person gegenüber. Daß aber die

Person kraft ihres Seinsgehaltes und nach ihrer Seinsbestimmung (als

causa sui, sui iuris) Beachtung fordert, wurde schon öfters betont :

sie ist das Maß, nach welchem eine Tätigkeit nicht nach ihren inneren
Bestandteilen, sondern in bezug auf die Begrenzung bemessen wird.
Die Ansprüche der Personen schreiben die relativen Bestimmungen der

Handlungen vor. Sie müssen so hervorgebracht werden, daß sie fremde
Interessen und Forderungen nicht verletzen. Daher ist eine relative
Begrenzung nötig. Die Eigenschaft, welche die sittlichen Handlungen
in der Richtung bestimmt, daß sie den Ansprüchen fremder Personen

angemessen seien, nennen wir Rechtheit im Sinne einer Wohlordnung
in bezug auf äußere Subjekte. Dasselbe wird durch die aequitas
ausgedrückt, wodurch die ebene und billige Beschaffenheit der sittlichen

Tätigkeit nahegelegt wird : sie erscheint so in der Realität, daß sie

durch holperiges Wesen keinen Anstoß (offensa, Beleidigung)
verursacht, und so der Verkehr unter Personen reibungslos vor sich gehen
kann. Aequitas heißt sie, weil die Gleichheit, der Ausgleich unter den
Personen und ihren Forderungen durch sie bewerkstelligt wird und in
der Tätigkeit gegenständlich aufleuchtet1. Die Person-Normwürde
Gottes schreibt daher gebieterisch vor, daß die sittliche Tätigkeit recht,

d. h. der maiestas ordinatrix Gottes angepaßt sei. Diese Anpassung aber

schließt solche Gottesbeziehungen in sich, welche die völlige
Unterwerfung des Geschöpfes unter Gott bekunden : die Anerkennung seiner

Hoheit und die Huldigung vor seiner Majestät, die das Geschöpf

antreibt, daß es sein ganzes Sein und alle Äußerungen desselben Gott
zu Füßen lege. Der Ausschluß jeglichen Anstoßes an die Forderungen
Gottes, die Entfernung jedes beleidigenden Momentes, sind die negativen

Merkmale einer rechten, ebenmäßigen, sittlichen Handlung. Die

Unterwerfung unter den ordnenden Einfluß der Zweckmajestät Gottes
kennzeichnet dieselbe in positiver Hinsicht.

Normgüte und Zweckmajestät sind Eigenschaften, deren Vollbegriff
nur dem Sein Gottes entnommen wird. Selbst der menschliche Verstand,

1 Die Güte ist eine absolute Eigenschaft der menschlichen Handlung, die
ihrer innern Beschaffenheit nach so verwirklicht wird, daß in ihr alles in den
richtigen Proportionen erscheint. Fehlerlos ist die Abbildung der Grundidee und
der übrigen formenden Prinzipien, fehlerlos ist das Verhältnis der einzelnen Teile
untereinander. Bonum ex intégra causa. Die Rechtheit bezieht sich auf die
äußeren Verhältnisse, gleichsam auf das relative Temperament der sittlichen
Tätigkeit, auf ihr Ebenmaß in bezug auf die Umgebung.



358 Sünde und Unsündlichkeit

der Gottes Natur bloß nach solchen Teilsichten zu erfassen imstande

ist, bedarf keiner Hilfs- oder Ergänzungsbegriffe, um den Wesenszug
beider Eigenschaften erfassen zu können h Es besteht jedoch noch

eine Möglichkeit, daß Gott als Norm der sittlichen Norm auftrete.
Diese ist in den Herrscherrechten Gottes begründet. « Herr » ist kein

ewiger Name Gottes, da zu seiner Bewahrheitung die Merkmale des

göttlichen Seins allein nicht ausreichen. In Gottes Sein leuchtet die

Herrschermacht (potestas coercitiva) allerdings nicht bloß vollkommen,
sondern auch in ihrer transzendenten Wirklichkeit auf. In dieser

Hinsicht ist « Herr » ein mit den übrigen Normmerkmalen
gleichwertiger Name Gottes. Zum Begriffe des Herrn gehört indes etwas

mehr, als die Gewalt allein. Er muß gebieten, Anordnungen treffen
und diesen Geltung verschaffen können. Einen Herrn ohne

Untergebene kann es nicht geben, oder wenigstens ist ein solcher Name

ganz illusorisch — eine relatio rationis. Aber selbst in diesem Falle

sprießt der relative Terminus nicht aus dem Begriffsbestande der

Macht hervor, sondern muß von außenher dazugefügt werden, weil

zur Betätigung der Gewalt entsprechende Subjekte nötig sind. In
diesem Sinn sind Herr und Diener, Gebieter und Untergebener relative
Namen, die nur in wechselseitiger Beziehung einen Sinn haben : einer

ohne den andern ist sinnlos. In dieser Fassung ist die Herrschaft
(dominatio) bloß ein zeitlicher Name Gottes, der als eine Realität
durch die göttliche Natur bedingt wird, aber als ein Verhältnisbegriff
(relatio praedicamentalis) nur durch die Beziehung des wirklich existierenden

Terminus erfaßt werden kann.

Herr ist, wer Selbstbestimmung besitzt. Die Fähigkeit und

Möglichkeit, sich einen eigenen Zweck zu setzen, sich selbst und andere

auf denselben hinzuordnen, ihn mit entsprechenden Mitteln zu
bewerkstelligen, gehören zum Vollbegriff des Herrseins. Das Verfügungsrecht
über Personen und Sachen ist die Folge jener Verbindung, die zwischen

dem Herrn und seinem Eigentum obwaltet, und je nach dem Grade

der Besitznahme ist darum die Ausdehnung des Verfügungsrechtes zu
werten und zu bestimmen. Gott allein ist der unumschränkte Herr über

die Welt. Personen und Sachen sind seinem absoluten Verfügungsrechte

1 Deshalb sagt Thomas I 13, daß solche Beziehungsnamen ewige Aussagen
über Gott bezeichnen. Sie sind Ausstrahlungen des Wesens Gott. Zu ihrer vollen
Bewahrheitung ist der terminus nicht anders nötig, als ein zum Wesensinhalt
des Begriffes gehöriger, in ihm enthaltener Zug. Nähere Ausführung S. 150 ff.
« Der thomistische Gottesbegriff ».



Sünde und Unsündlichkeit 359

unterworfen, weil letzteres durch seine Majestätserhabenheit begründet
wird. Majestät ist eine Eigenschaft Gottes, die ihm deshalb zukommt,
weil das Geschöpf dem ganzen Sein nach von ihm abhängt, auf ihn
(mit einer transzendentalen Beziehung) hingeordnet ist. Dies ist eine

wesentliche, das ganze Sein des Geschöpfes durchdringende Abhängigkeit

von Gott, aus der die absolute Unterordnung unter das

Verfügungsrecht Gottes naturgemäß folgt. Auch diese Unterordnung ist
eine notwendige Beziehung ; zufällig ist nur die tatsächliche Verfügung
und die relative Stellung der Dinge zu Gott und zueinander, welche
sie infolge der Verfügung Gottes im Weltall einnehmen. Das

notwendige, ewige Naturrecht Gottes in dieser Beziehung kann folgendermaßen

ausgedrückt werden: alles in der Welt ist dem absoluten

Verfügungsrechte Gottes unterworfen ; nichts darf ihm entzogen werden.

Dem Geschöpfe kommt demgegenüber nur eine beschränkte
Herrschaft über die äußeren Dinge zu. Dieselben sind von ihm nicht
wesentlich abhängig. Deshalb kann auch deren Besitznahme und das

damit verbundene Verfügungsrecht nur eine äußere und sowohl durch
die Natur der einzelnen Dinge als auch durch soziale Rücksichten
eingeschränkte sein. Gott gegenüber muß jede Besitznahme und
Verfügung eine untergeordnete und durch die Rechte Gottes geregelte
sein. Gott kann dem Geschöpfe hierin nur ein Gebrauchsrecht
zugestehen, sodaß jeder Versuch, ein Ding der Herrschaft Gottes zu
entziehen, ein Anschlag auf sein unveräußerliches Recht ist, demzufolge
alles Geschöpfliche nur nach seinen Anweisungen und Beschlüssen

zu gebrauchen ist. Diese Gottesbeziehungen müssen in jede sittliche
Handlung hineingetragen werden und in ihrer objektiven Gestaltung

aufleuchten. Das Naturgesetz der sittlichen Gestaltung erheischt

gebieterisch, daß der Mensch bloß als Benutzer der äußeren Dinge
auftrete, über dieselben nicht als unumschränkter Herr, sondern bloß im
Auftrag und nach den Anweisungen Gottes verfüge, sodaß durch deren

Benützung Gott nichts entzogen werde und seine Herrscherrechte immer
anerkannt bleiben. Wird dies alles in objektiven Zügen zum Ausdruck
gebracht, so entsteht ein moralisches Sein, das in Gott gestaltet ist,
in Gott besteht, ein Abbild der ewigen, von der Natur Gottes
auferlegten Gesetzlichkeit ist.

Die Herrscherrechte Gottes sind in ganz eigenartigen Beziehungen
begründet. Das Geschöpf kann nie von Gott unabhängig sein. Es
bleibt immer aliquid Dei, und zwar dem ganzen Sein nach. Aus diesem
Grunde kann es nicht als ein vollkommenes Rechtssubjekt Gott gegen-



360 Sünde und Unsündlichkeit

überstehen. Darum können die Beziehungen Gottes zum Geschöpfe
nicht nach den Proportionen der Tauschgerechtigkeit bestimmt werden.

Umgekehrt ist dies auch der Fall1. Das Geschöpf vermag Gott nichts
zu entziehen, oder ihn zu berauben, da eine reale Entziehung der
Macht oder der Verfügung Gottes völlig unmöglich ist. Betrachten wir
aber die Schöpfung als ein Eigentum Gottes und das vernunftbegabte
Geschöpf als einen Benützer desselben, zu dessen Wohl es hingeordnet
ist2, so ist eine Gegenüberstellung von Mensch und Gott als Person

möglich. Zwischen beiden stehen die äußeren Güter, die im strengen
Sinne des Wortes Eigentum Gottes sind, deren Benützung aber dem
Menschen überlassen wurde. Die Schranken, die Art und Weise, wie
auch die Ausdehnung der Benützung sind durch ein scharf abgegrenztes
Naturrecht bestimmt, wie wir dies oben betont haben 3. Diese Normen
binden den Menschen nach Art der iustitia commutativa. Daher begründet
die Verwirklichung dieser Gottesbeziehungen in der sittlichen Tätigkeit
die Gerechtigkeit (iustitia) derselben. Gerecht ist jenes moralische Sein,

in dem die Bedingungen der Benützung jeder geschöpflichen Gegebenheit

in gegenständlichen Zügen aufleuchten, welche die völlige
Anerkennung der Herrscherrechte Gottes zur Schau tragen. Güte, Rechtheit

und Gerechtigkeit sind demnach jene Eigenschaften des

moralischen Seins, welche es infolge der Gestaltung nach der Grundidee in
ihren Teilsichten notwendig begleiten und durch welche die
Gottesbeziehungen in ihm wirklich werden. Das Fehlen derselben begründet
die Gottentfremdung der handelnden Person, und in ihr erscheint die

gegenständliche Verunstaltung, Häßlichkeit, Gottwidrigkeit und -feind-
lichkeit des sittlichen Seins. Schlecht und böse (malum), unrecht

(iniquum) und ungerecht (iniustum) sind infolgedessen jene Beziehungen
und Eigenschaften, welche die verunstaltete sittliche Tätigkeit als

objektive Merkmale begleiten und als Beraubung der Gottesbeziehungen

kennzeichnen.
Nach diesen Ausführungen können wir den gestaltenden Einfluß

Gottes auf das moralische Sein in folgendem Schema darstellen :

1 I 21, l. 2 II-II 66, 1.
3 Weitere Ausführungen sind in unserem Buch « Eigentumsrecht nach dem

hl. Thomas von Aquin » zu finden.



Sünde und Unsündlichkeit 361

sec. rationem naturae : ut Summum

Bonum ; ratio bonitatis in-
trinsecae (sec. munditiam - sanc-
titatem formalem) esse moralis

Deus ut nor- sec- rationem per- ut est suprema
ma esse
moralis

sonae : ut est Ma
iestas ; ratio bonitatis

ordinatae
(sec. firmitatem
— sanctitatem
objectivam)
esse moralis

maiestas : ratio
rectitudinis vel
aequitatis

ut est supremus
Dominus : ratio
iustitiae

propter se diligendus.

ut ratio diligibilitatis
aliorum a se.

ut ultimus finis sui et
aliorum a se.

ut est ratio ordinationis
aliorum ad finem.

cui subiiciuntur omnia,

ut concedens usum crea-
turae et statuens normas
huius usus.

Noch eine weitere Eigenschaft oder Folgeerscheinung der sittlichen
Gestaltung kennt der hl. Thomas. Sie wird daraus entnommen, daß

das moralische Sein durch Selbstbestimmung entsteht. Die handelnde
Person ist für ihr Tun und Lassen verantwortlich. Von ihr hängt es

ab, ob sie die genannten Gottesbeziehungen in ihrer Tätigkeit
verwirklicht, oder sie derselben beraubt. Diese Eigenschaft nennen wir
objektive Zurechnungseignung (imputabilitas) 1. Das Selbstbestimmungsrecht

ist eine Gabe Gottes, welche die vernunftbegabte Natur
begleitet, für deren Gebrauch der Mensch folglich auf Grund seiner

Unterordnung unter Gott verantwortlich ist. Je nachdem in diesem

Gebrauche die Rechte Gottes aufleuchten, verdunkelt oder gar völlig
ausgelöscht werden, ist er der Anerkennung, Ehre und Belohnung,
oder des Tadels, der Verachtung und Strafe würdig. In jeder sittlichen
Handlung bekundet der Mensch entweder seine Kraft und Tüchtigkeit,

oder seine Schwäche und Nichtswürdigkeit. Das sittliche Sein

ist in seiner Gestaltung dem Kunstsinn des Menschen unterstellt ; er
bekundet sich hierin entweder als ein Künstler im eigentlichen Sinne,
oder als ein unbegabter Handwerker und schließlich als ein völlig
unfähiger Pfuscher. Nach diesen Gesichtspunkten verdient er
Anerkennung oder Verachtung. Auch das Merkmal der Gerechtigkeit
muß beachtet werden. Im Gebrauch seiner sittlichen Kräfte zeigt
sich der Mensch als ein gerechter oder ungerechter Verwalter der Güter
seines Herrn. Er ist durch seine Selbstbestimmung Herr seiner selbst,
hält sich und das eigene Schicksal in der Hand ; durch sie wird er Herr
über die Schöpfung oder der Sklave derselben. Für die Handhabung

1 I-II 21, 2. Vgl. auch Divus Thomas, Jahrg. 1941, S. 260.



362 Sünde und Unsündlichkeit

seiner Kräfte ist er daher demjenigen zur Rechenschaft verpflichtet,
von dem er sie erhalten hat, um durch sie die Gottesbeziehungen zu
verwirklichen. Der hl. Thomas setzt daher mit Recht hinzu, daß die

Beachtungswürdigkeit, die Anrechnung zum Verdienst oder deren

Gegenteil nach den Gesichtspunkten der Gerechtigkeit geschieht1.
Hieraus ersehen wir, daß das moralische Sein nicht etwa bloß

durch eine äußerliche Verordnung und Hinordnung, sondern auf Grund
seiner inneren Gestaltung, dem eigenen Gewichte nach, wertlos oder
wertvoll ist. Das diesbezügliche Urteil braucht nicht eigens
ausgesprochen zu werden. Jede sittliche Tat spricht über sich selbst das

Urteil, ob sie lobens- oder tadelnswert ist ; sie ist rata und trägt den

reatus kraft der eigenen Gestaltung in sich2. Gottgeurteilt zur Ehre

1 I-II 21, 3.
2 Ratum, als rechtskräftig, spricht die objektive Heiligkeit eines Werkes

oder einer Gegebenheit aus. Das griechische xïïpoç (xup6ii>) hebt die Rechtskräftigkeit
in ähnlicher Weise hervor, indem etwas durch das y.upoüv (Entscheidung

fällen) die Gestaltung nach Festigkeit und Unanfechtbarkeit erhält. Die formale
Heiligkeit, die Reinheit und Annehmbarkeit eines Werkes wird durch acceptum
ausgedrückt. Auch reatus (von reus) hat verschiedene juridische Bedeutungen,
die bei den Prozessen den Anklagezustand bezeichnen ; Schuldigkeit, Verbundenheit

und Gebundensein aber drücken den festen Grund der Anklage aus. Aus
diesem Grunde ist jede menschliche Handlung gottverfallen (Deo sacrum), nur
die Art und Weise ist verschieden je nach dem Wert des moralischen Seins.

Wenn wir diese Begriffe nach ihrer allgemeinen Bedeutung ordnen wollen,
so bezeichnet reatus nur den noch nicht abgeurteilten Anklagezustand, der erst
durch einen Rechtsspruch die Festigkeit (in der Richtung von Lossprechung oder
Verdammung) erhält. Hierdurch wird das Werk zu einem opus ratum. Die
erste Bedeutung von ratum ist demnach « opinatum », « arbitratum », wodurch
die noch nicht endgiltige Rechtskraft des Urteils ausgedrückt wird. Nach einem
letzten Urteilsspruch aber geht das ratum in das «certum», « fixum», a statutum »

(res iudicata) über, so daß dadurch die objektive Heiligkeit, die Verankerung
in letztheiligen Normen betont wird. Sein Gegenteil ist das « vanum» und «irritum».
Acceptum, approbatum drückt die innere, den Gesetzesnormen entsprechende
Ordnung des Rechtsfalles aus, welche dessen günstige Aufnahme und
wohlwollende Annahme durch die entsprechende Autorität sicherstellt. Das Gegenteil
ist das reiectum, reprobatum, wodurch die Verwerflichkeit, die innere Schlechtigkeit

und Rechtswidrigkeit ausgedrückt wird. (Passend werden diese Begriffe
im Meßkanon « Quam oblationem »... verwendet.)

Während das ratum die rechtskräftige Festigung von Gut und Böse bedeuten
kann, wird reatus nur im üblen Sinne verwendet. Thomas sagt II dist. 42 q. 1 a. 1 :

« proprie reatus nihil aliud est quam obligatio ad poenam ». Der Begriff der
Schuldigkeit ist von ihm untrennbar. Da diese Schuld durch eine fehlerhafte
Handlung zugezogen wird und so die Hinordnung zur Strafe in sich schließt, ist
die Schuld (reatus) ein Mittelbegriff zwischen Sünde und Strafe, sodaß man mit
Recht von einem reatus culpae und reatus poenae reden darf. Aus diesem Grunde
wird reatus (ohne Zusatz) bald für die Sünden, bald für die Strafschuld gebraucht.



Sünde und Unsündlichkeit 363

oder zur Schande und Verachtung, zur Belohnung oder zur Verdammung

ist das moralische Sein in sich selbst, je nachdem die
Gottesbeziehungen in ihm aufleuchten oder infolge konträrer Bestimmungen
und Merkmale ausgelöscht erscheinen.

Auch die Ausdehnung der Anrechnung beschreibt Thomas 1. Der
Mensch ist vor Gott und vor der menschlichen Gesellschaft
verantwortlich. Nicht zwar in ganz gleicher Weise, da ja der Mensch dem

ganzen Sein nach Gott zugehört, die Gesellschaft aber nur teilweise
auf ihn Anspruch erheben kann 2. Dementsprechend ist auch die

Verantwortung vor Gott eine Vorbehalts- und ausnahmslose, vor den

Menschen aber eine beschränkte. Das Geschöpf hat das Sein als ein
reines Geschenk Gottes erhalten. Es ist in sich ein Wert ; aber andererseits

ist es nur die Grundlage für die Weiterbildung von Seinswerten,
die durch die entsprechende Tätigkeit bewerkstelligt wird. Ist das Sein

des Geschöpfes von den Gottesbeziehungen durchtränkt, so muß auch
seine Tätigkeit Trägerin der gleichen Gottesbeziehungen sein. Gottes

Güte, Majestät und oberste Herrschaft sind in der geschöpflichen
Wirksamkeit abzubilden und müssen als artbestimmende Grenzpunkte der

Gottesbeziehungen auftreten. Hierdurch werden sie zu Seinswerten
der gottgewollten Dynamie und tragen das Gepräge der Rechtschaffenheit

und Rechtskräftigkeit vor Gott in sich.

Im folgenden wollen wir nun die Merkmale bestimmen, welche

der Sünde infolge des Mangels dieser Gottesbeziehungen zukommen

und sie als eine wertlose, gottfremde und gottverfallene menschliche

Handlung bezeichnen. Da die Forderungen, die Gott an die geschöpfliche

Dynamie stellt, in der innersten Natur des Geschöpfes wurzeln
und deshalb in den Bereich des Naturrechtes gehören, alle Fehlbildungen
auf dem sittlichen Gebiete spezifisch bestimmen, gelten die
aufzuzählenden Merkmale für jede Sünde. Da wir aber den Menschen
insbesondere in seiner begnadeten Stellung betrachten, wollen wir die

objektiven Merkmale der Sünde hauptsächlich in dieser Hinsicht
bestimmen 3.

Die Naturneigung des Menschen, Gott als höchstes Gut und über
alles zu lieben4, wird durch die Caritas ergänzt ; durch dieselbe wird

1 I-II 21, 3 et 4. 2 Ibid. 4 ad 3.
3 Wenn, wir im folgenden von der Verletzung des Naturgesetzes und von

den hierdurch verursachten objektiven Merkmalen der Sünde reden, so verstehen
wir darunter sowohl das Gesetz der eigentlichen Naturzuneigung, als auch jenes
der Gnade, da beide auf den gleichen Gegenstand hingeordnet sind.

4 I 60, 5.



364 Sünde und Unsündlichkeit

der Mensch tatsächlich fähig, Gott in dieser Weise zu lieben 1. Durch
die Erhebung in den übernatürlichen Stand werden alle menschlichen

Handlungen von diesem Gesichtspunkte aus beurteilt, da ohne die

eigene Schuld die Gnadengabe niemand fehlen kann. Das tormentum
infiniti, der Heilsdrang, das Verlangen nach der Verbundenheit mit
dem höchsten Gute, ist durch die Erhebung in die übernatürliche
Ordnung gegenständlich bestimmter geworden, als es im bloßen Streben
nach dem allgemeinen Guten (bonum in communi) gegeben war. Der
Gegenstand des übernatürlichen Strebens ist Gott in sich, als erreichbar
in der visio beata. Hierdurch sind auch die Beziehungen der menschlichen

Handlung genau bestimmt : sie sind restlos einzelne Bestimmungsweisen

des Nach-Gott-Strebens, des motus creaturae rationalis ad Deum.

Fehlt daher in ihnen diese Beziehung, erscheint eine Handlung nicht
mit diesem Siegel bezeichnet, redet sie nicht die Sprache der
Gottverbundenheit, so ist sie sündhaft, weil sie nicht das Merkmal ihres
natürlichen Gegenstandes an sich trägt ; sie ist abwegig, weil sie nicht
das Streben zu Gott hin, sondern dessen Gegenteil bekundet. Aus diesem

Grunde ist das erste objektive Merkmal jeder Sünde die Abwegigkeit
(deviatio) oder der Abfall, die Abkehr (apostasia) von Gott als dem

höchsten Gute. Die Anziehungskraft der Güte Gottes ist nicht bloß

die höchste in sich genommen, sondern auch die allumfassendste. Daher
bedeutet das Wollen eines geschaffenen Guten ohne Beziehung auf
Gott die Mißachtung der höchsten Güte, einen Abfall von ihr ; und auf
Grund des Mangels der genannten Beziehung erscheint das Wollen
selbst als schlecht : zunächst als ein malum agentis, dem eine

naturgemäß erforderte Vollkommenheit abgeht, dann aber auch als ein
malum Dei, weil die von Gottes Wesensgüte geforderte Herrlichkeit
vereitelt wird und in Wirklichkeit eine ihm feindliche, ihm verhaßte
Seinsweise erscheint. Sündigen heißt, in dieser Hinsicht, ein geschaffenes

Gut um seiner selbst willen, nach seinem eigenen Gehalt, ohne Beziehung
auf Gott lieben. Deshalb ist jede Sünde eine Vereitelung des gottgesetzten
Zweckes, des motus creaturae rationalis ad Deum.

Da die Gnade die Naturgesetze nicht aufhebt, sondern sie durch

Bestimmung höherer Gegenstände ergänzt und die Naturneigung
vervollkommnet, können wir nach unserer obigen Ausführung die Frage
beleuchten, warum die Sünde « unnatürlich » (contra naturam) ist.
Das oberste Naturgesetz der Willenstätigkeit erheischt, daß Gott

1 I-II 109, 4.



Sünde und Unsündlichkeit 365

früher und mehr geliebt werde, als das geschaffene Gut. Daß dies

unbewußt, naturnotwendig vollzogen wird, haben wir oben betont.
Diese Beziehung und diese Naturordnung fehlt in der bewußten
sündhaften Handlung. Gott wird nicht nur außer acht gelassen, sondern

vernachlässigt und verachtet. Hierdurch wird der erste große objektive
Mangel in die sündhafte Handlung hineingetragen : es fehlt in ihr die

von Natur geforderte Beziehung zum höchsten Gut. Die Willenseinstellung
(coaptatio) weist keinen Zug auf, in dem das bewußte Streben nach
Gott ausdrücklich oder mitinbegriffen enthalten wäre. Die Analyse
des Seelenvorganges der Willensneigung (coaptatio) weist dem höchsten
Gute gegenüber nur konträre Züge auf : eine Verähnlichung mit ihm,
oder eine Hinwendung zu ihm fehlen gänzlich. Die Sünde erweist sich

demnach als eine Vergewaltigung der Naturneigung, deren erster Gegenstand

das höchste Gut ist. Weil aber die Naturneigung durch die Gnade

eine besondere Schwerkraft erhält, ist die Sünde nicht bloß eine

Verkehrung der Naturordnung, sondern auch jener der besonderen

Vorsehung Gottes, mithin eine Verachtung Gottes in sich selbst, ein
Abweisen jener höchsten Anziehungskraft, die dem höchsten Gut allein
eigen ist. Durch die Unterwerfung unter diese Anziehungskraft fügt
sich das Geschöpf in die Seins- und Weltordnung hinein, durch das

Abweisen derselben entfernt es sich aber davon und gerät auf Abwege.
Aus diesen Bemerkungen sehen wir auch, warum die Sünde eine

Schwäche- und Krankheitserscheinung (infirmitas) und eine

Minderwertigkeit darstellt : es fehlt ihrem Prinzip die Kraft, sich zu Gott zu
erheben, nach Gott zu streben und der Naturneigung zu ihrem Rechte

zu verhelfen.
Die Liebe ist die erste Bewegung des Willens. Sie fehlt in keinem,

noch so komplizierten Willensakt. Die Liebesneigung aber wird durch
die Wert- und Hochschätzung des Gegenstandes wachgerufen und
durchdringt die gesamte Willenstätigkeit, ist deren Lebenselement.

Nach dem Naturgesetze sollte das höchste Gut den Willen zu jeder
Tätigkeit bewegen, und der Mensch müßte bei der Gestaltung des

moralischen Seins aus der Wert- und Hochschätzung desselben

vorgehen : die inbegriffene Rücksichtnahme auf Gott dürfte in keiner
menschlichen Handlung fehlen. Dies ist das weitere Naturgesetz der

Willenstätigkeit. Diese Ordnung wird vom Sünder umgeworfen. Die
dem höchsten Gute eigene und gebührende Hochschätzung fehlt als

treibende Kraft der Willenstätigkeit, und andere Güter, die nur in ihm
geliebt werden sollten und dürften, nehmen dessen Platz ein und



366 Sünde und Unsündlichkeit

treiben zur Handlung. Die Artbestimmung nach der Liebe Gottes « über

alles » fehlt demnach der Sünde gänzlich. Gott lebt im Innern des

Sünders nicht als eine belebende, treibende Kraft, er ist in dieser

Beziehung für ihn tot. Da auf diese Weise Gottes Stelle andere

Güter einnehmen, wird ihm der höchste Schimpf angetan ; er wird
vom Sünder verschmäht, zurückgesetzt und durch die Bevorzugung
irdischer Güter anstatt Gottes verachtet und verspottet. Weil aber
hierdurch Naturgesetz und Naturordnung verletzt werden, erweist sich
die Sünde als ein naturwidriges Mißgebilde.

Die Sünde ist demnach deshalb unnatürlich und trägt die objektiven

Merkmale des esse contra rationem an sich, weil durch die fehlerhafte

menschliche Handlung folgende Naturgesetze, sei es der eigentlichen

Natur, sei es der Gnade, verletzt werden :

1. Gott ist der Wertmesser jeder sittlichen Gestaltung. Der Sünder
schließt Gott als solchen aus und benützt entweder das eigene Wohl
und seine Liebhaberei oder ein anderes vergängliches Gut als Norm
seiner Tätigkeit.

2. Die geschaffenen Güter sind nur durch Teilhabe an Gottes
Güte gut. Der Sünder schließt diese Beziehung zum höchsten Gute

aus und benützt das Vergängliche so, wie wenn es an sich gut und
begehrenswert wäre.

3. Gottes Anziehungskraft ist die höchste und allumfassendste ;

die Liebe zu ihm ist die allererste Bewegung des Willens — nicht
bewußt und in ordine generationis, sondern unbewußt und in ordine
causalitatis et perfectionis. Dies müßte das Urbild der bewußten

Tätigkeit sein. Den Sünder stoßt Gott ab, anstatt ihn anzuziehen.

Deshalb ist das Prinzip der Sünde die Abneigung gegen Gott oder
der Haß gegen ihn ; das Fehlen der Beziehung zu Gott als zum
anziehenden Prinzip gestaltet aber die Sünde nach dem objektiven
Merkmal der Gottwidrigkeit, der Mangel der Liebe drückt endlich das

Siegel des Hasses darauf.
4. Gott muß in jeder statischen und dynamischen Seinsbeziehung

zur Geltung gelangen, nicht bloß seinsmäßig und unbewußt, sondern
auch in der Anerkennung und in der bewußten Gesinnung des Geschöpfes.
Dies wird vom Sünder versagt, indem seine Willensneigung nicht auf
Gott, sondern auf die Geschöpfe hingeordnet ist und die « über alles »

geltende Liebe Gott in zweifacher Form verweigert : a) indem er ihn
entweder ausdrücklich verachtet, b) oder die geschaffenen Güter nicht
in ihm und für ihn, sondern um ihretwillen hebt.



Sünde und Unsündlichkeit 367

Das Verbundensein in einem gemeinsamen Guten begründet die

Freundschaft. Gegenseitiges Wohlwollen, Hochschätzung, einigt die
Freunde und gestaltet sie dem Affekte, der gemütshaften Wertung
nach, gleichsam zu einem Wesen. Die richtige Freundschaft will nicht
etwa eine vollständige Gleichheit erreichen. Diese ist nur in bezug auf
die Gemütseinstellung in dem Sinne notwendig, daß beide Teile ein
restloses Wohlwollen und die Geltendmachung der gegenseitigen Werte
anstreben. Mögen letztere noch so ungleich sein : die Freunde wünschen
und streben mit allen Kräften darnach, daß der Glanz ihrer Werte
in proportionierter Form aufleuchte und zur Geltung gelange. Hierin
besteht das Wohl der Freundschaft (bonum amicitiae), und durch eine

solche Verbindung wird das Wohlsein der Freunde begründet, aus dem

mit unzählbaren anderen Gütern die Glückseligkeit entspringt.
Zwischen Gott und dem begnadeten Geschöpfe ist auch eine Freundschaft

festzustellen. Alle Forderungen derselben treffen zu 1. Die
Ungleichheit der Werte, der unendliche Abstand des Geschöpfes von Gott
hindern die Entstehung derselben keineswegs. Im gemeinsam gewollten
Guten wird alles ausgeglichen, da Gott sich als Besitz dem Geschöpfe
schenkt, sodaß das Einvernehmen der Freunde durch nichts gestört
wird, einer dem andern nicht nachsteht und durch nichts beeinträchtigt
wird. Gottes Wohlwollen dem Geschöpfe gegenüber ist unbeschränkt,
da er dessen volle, weit über die Grenzen der Naturforderungen und

-kräfte hinausreichende Geltung wünscht und ermöglicht. Angesichts
einer solchen Güte und eines solchen Wohlwollens muß auch im Geschöpfe
die ganze innere Kraft seiner Natur rege werden und sich in einem
Wohlwollen kundtun, das Gott schrankenlos umfaßt und für seine

Dynamie andere bewegende Kräfte, die nicht aus Gott stammen, in
keiner Weise zuläßt. Auch das gegenseitige Wohlsein der Freunde
fehlt nicht. Das Geschöpf ist glücklich im Besitze des höchsten Gutes

und Gott betrachtet mit Vergnügen die Herrlichkeit seines Werkes,
die Auswirkung und Verwirklichung seiner Glückseligkeit in einem

armen, hilflosen Geschöpfe.

In dieser Hinsicht ist die Sünde ein malum amicitiae, ein Mangel
und Fehl der Freundschaft zwischen Gott und dem Geschöpfe. Nicht bloß

ursächlich, sondern auch seinsmäßig ist sie ein Riß 2, da sie den Mangel
eines Seins aufweist, welches das Geschöpf unendlich reich, schön aus-

1 II-II 23, l.
2 Rima, fissura, foramen animi ist die Sünde, als eine Verwundung der

Seele, eine Seinstrennung von Gott.

Divus Thomas 25



368 Sünde und Unsündlichkeit

gestattet und im Besitze einer Herrlichkeit erscheinen läßt, die von
der ersten Seinsquelle nur auf die auserlesenen Geschöpfe überfließt.
Ohne die Freundschaft Gottes, die seine besondere Liebe bekundet,
ist das Geschöpf unendlich arm, hilflos, niedrig und häßlich. Es zeigt
sich in ihm ein Seinsriß, durch welchen es von Gott vollständig getrennt
erscheint. Die Abtrünnigkeit (apostasia) wird durch diesen Seinsriß

objektiv begründet. In dieser Beziehung verstehen wir auch, warum
die Sünde « Wunde der Seele » genannt wird. Es fehlt ihr die Konti-
nuierlichkeit, der lebendige Zusammenhang mit ihrem Prinzip, jene
abgeschlossene Seinsvollkommenheit und Gesundheit, die aus dem

Kontakt mit ihm entsteht.
Die Sünde zerreißt das Freundschaftsband mit Gott, löst den

Freundschaftsbund mit Gott auf und stiftet Unfrieden zwischen dem Geschöpfe

und Gott. Wie dies ursächlich geschieht, haben wir oben beschrieben.

Gegenständlich nennen wir die Handlung, welche die Freundschaft
zerstört, eine List, eine Intrigue (insidiae, dolus). Somit gelangen wir
zu dem objektiven Merkmal der Sünde unter dem Begriff des

Zwiespalts, der discordia und insidiae. Durch die List des Teufels wurde
die Freundschaft zwischen dem Geschöpfe und Gott zerstört. Dieses

Urwerk, der Inbegriff aller Sünden, wird durch jede persönliche Sünde

fortgesetzt. Daher nennen wir sie mit Recht List, insidiae, die das

größte Werk Gottes, seine herablassende Freundschaft zum Geschöpfe
zerstört L

Die Freundschaft ist Wohlwollen. Ihre Zerstörung ist ein
Übelwollen (malitia). Daher kann auch dieser Zug, als objektives Merkmal,
von der Sünde ausgesagt werden. Die Entziehung des Wohlwollens
ist entweder durch einen zugefügten Schaden begründet, oder sie

entsteht aus Neid (invidia). Gott fügt dem Geschöpfe keinen Schaden

zu. Es erfährt im Gegenteil von ihm bloß Wohlwollen und
ununterbrochene Wohltaten. Die Entziehung des freundschaftlichen
Wohlwollens von Seiten des Geschöpfes kann darum nur durch den Neid
begründet sein. Gott erscheint ihm als ein Hindernis seiner vollstän-

1 Durch den Seinsriß der Sünde wird das Geschöpf seinsmäßig gespaltet,
indem es dem vollen physischen Seine nach Gott gehört, während seine moralische
Gestaltung mit Gott nichts gemein hat. Auch seine Persönlichkeit wird gespaltet,
da es unbewußt Gott über alles und mehr als sich selbst liebt (I 60, 5), bewußt
aber ihn haßt und verachtet. Die Höllenqual beginnt schon hier, wenn es sich
dieses elenden Zustandes mehr oder weniger bewußt wird ; sie wird vollendet,
wenn die Erkenntnis zu klarer Einsicht gelangt ist, die keine Veränderung, keine
Korrektur mehr zuläßt.



Sünde und Unsündlichkeit 369

digen Geltung. Die eigene Kraft und Tüchtigkeit möchte es

entwickeln und mit dieser Ausrüstung wünschte es sein eigener Herr zu
sein. Daher der Neid gegen die Ober- und Übermacht Gottes, der es

antreibt, die Freundschaft zu kündigen. Invidia diaboli mors intravit
in orbem terrarum h So spricht die Heilige Schrift. Durch die Sünde

wird also nur das Werk des Urneiders fortgesetzt. Aus diesem Grunde

kann man das objektive Merkmal des Neides der Sünde nicht absprechen.
Die Freundschaft erkennt die gegenseitigen Werte und Vorzüge

an, und in deren Hochschätzung werden die Freunde verbunden. Den

Mangel der Anerkennung kann nur die Erkenntnis der Wertlosigkeit
oder der Neid begründen. Das erste kann das Geschöpf in Gott keineswegs

feststellen. Es bleibt also wiederum nur die Mißgunst des Neides

übrig, die es zur Kündigung der Freundschaft antreibt. Sofern also

das Geschöpf die Werte und Vorzüge Gottes nicht richtig einschätzt, in
ihm nicht das höchste Gut verehrt und sich nicht nach dessen Anziehungskraft

richtet, begeht es ein Vergehen, das Verachtung (contemptus) heißt.
Darum ist jede Sünde ein Vergehen, d. h. eine Abwegigkeit, ein
Verlassen jenes Lebensraumes, in dem die Anziehungskraft des höchsten
Gutes alles bewegt und belebt ; sie ist eine Verachtung dessen, der
nicht auf Grund einer Überhebung, sondern kraft seines unendlichen

Seinsgehaltes und seiner inneren Herrlichkeit die größte Hochschätzung
erheischt und verdient. Sündigen heißt also, sich der Anziehungskraft
des höchsten Gutes entziehen und die ihm gebührende Herrlichkeit auf
ein Geschöpf übertragen. Deviatio und contemptus bezeichnen daher jene

objektiven Züge, welche die Sünde als Zerstörerin der Freundschaft Gottes

unter dieser Teilsicht kennzeichnen.

In der Freundschaft finden endlich die Freunde ihr angemessenes
Wohlsein, Zufriedenheit und jenen ausgeglichenen Zustand, in dem

sie ohne Unruhe im gegenseitigen Besitze glücklich leben, sich genießen
und hierin ihr Genügen (beatitudo, delectatio) finden. Diese sind die

hauptsächlichsten Begleiterscheinungen der Freundschaft, deren

Auflösung damit beginnt, daß sich diese einzelnen Züge nicht melden.
Die Einmütigkeit, das schönste Merkmal der Freundschaft, macht der

Uneinigkeit, der discordia (Zwietracht) Platz. Der Genuß wird in Überdruß

verwandelt, die Ruhe in Unruhe, das sichere Gefühl des Besitzes

und Geborgenseins in peinliche Unsicherheit. Das Band der Freund-

1 Sap. 2, 24 und Eccli. 6, 1 wird direkt gesagt : omnis peccator invidus et
bilinguis.



370 Sünde und Unsündlichkeit

schaft ist zerrissen und damit ist auch der beseligende Zustand dahin.
Was früher leicht getragen wurde, ja wünschenswert erschien, nämlich
die Gegenwart des Freundes, ist nunmehr zu einer Last und zum Gegenstande

des Überdrusses geworden. Die Gründe der Auflösung sind
mannigfacher Art. Eifersucht, Furcht vor Beeinträchtigung, Langeweile

an dem immer gleichen Umgang usw. mögen das Ihrige dazu

beitragen, daß die Freundschaft zerfällt. Dies ist insbesondere dann
der Fall, wenn sie auf einem vergänglichen oder leicht veränderlichen
Gute aufgebaut ist. Jede Veränderung an demselben kann den Untergang

der Freundschaft mit sich bringen.
Daß aus dem Besitze des höchsten Gutes ein beseligender Zustand

entsteht, ist ohne weiteres klar. Schon die begründete Hoffnung seines

Besitzes — in spe — bringt nach dem Zeugnis des Herrn 1 eine Beseligung

mit sich. Noch mehr trifft dies zu, wenn das höchste Gut sich
dem begnadeten Geschöpfe zum Besitze und zum Genüsse schenkt2.
Mag auch in diesem Leben die Vollendung der Glückseligkeit nicht
zu erwarten sein, so erfolgt aus diesem zweifachen Besitze Gottes die
den Proportionen und Forderungen des menschlichen Geistes

entsprechende höchste Form der Befriedigung. Von den aufgezählten
Momenten finden wir kein einziges, das dieses Freundschaftsband zu
lösen imstande wäre, oder ein Mißtrauen von Seiten des Geschöpfes
Gott gegenüber rechtfertigen könnte. Gott gibt sich seinen Freunden
vorbehaltslos hin ; sein unendlich reiches Sein bietet dem geschöpflichen
Wissensdrang immer neue Nahrung und seiner Schaffungskraft ein

neues Betätigungsfeld. Von Seiten Gottes ist also weder zum Mißtrauen
noch zur Langeweile ein Grund zu finden 3. Wohl aber trifft dies von
Seiten des Geschöpfes zu, das an leichter zugänglichen Freundschaften
und an mehr greifbaren Ergötzungen eher Freude und Vergnügen
findet, als an den höchst geistigen. Dies ist der Grund, warum es

Gottes Freundschaft kündigt und neue Verbindungen mit den Geschöpfen
sucht. So wird die vergängliche Freundschaft der ewigen vorgezogen.
Die Langeweile ist der Grund der Kündigung, die sündhafte Anhänglichkeit

an ein geschaffenes Gut aber deren Verwirklichung 4. Deshalb

1 Vgl. die Bergpredigt. 2 I 38, 1.
3 «Non habet amaritudinem conversatio eius ». Sap. 8, 16.
4 Die verschiedenen Formen der Langeweile tragen das Ihrige zu dieser

Auflösung und zur besudelnden Besiegelung der Sünde bei. Überdruß (taedium) am
Gegenstand, die Unerträglichkeit desselben (molestia), die Erlahmung (languor)
der Seelenkräfte durch den eintönigen Verkehr, sind die Teilsichten der Langeweile.



Sünde und Unsündlichkeit 371

läßt sich dieselbe gegenständlich durch das Merkmal der Langeweile
und der Erbitterung (amaritudo) adäquat ausdrücken. Da der Sünder
die bleibenden, unvergänglichen Güter und den mit ihnen zusammenhängenden

seligen Zustand mit vergänglichen Freuden und Ergötzungen
vertauscht hat, die ihn bald nicht mehr befriedigen, so wird ihm die
Sünde zur Last und zu einer wirklichen Quelle der Verbitterung. Deshalb

kann man die Sünde als Ursache der Auflösung der Gottesfreundschaft

nach ihren beseligenden Folgen als amaritudo animi, nach den

lästigen Konsequenzen aber, welche sie in den neuen geschöpflichen

Freundschaftsbeziehungen mit sich führt, als eine Last, onus animi,
bezeichnen. So verwandelt sich das Wohlsein, das aus dem Besitze Gottes

stammt, in ein Übel, und die Sünde selbst ist ein malum peccatoris.
Wir können also die Merkmale der Sünde, die aus dem Mangel

der Beziehungen zu Gott, als dem höchsten Gute, entstanden sind, unter
den synthetischen Namen der Abwegigkeit und Uneinigkeit (Seinsund

Gemütszwiespalt) zusammenfassen. Sie ist der Versuch und der
affektiv verwirklichte Anschlag, ein Geschöpf der Anziehungskraft
des höchsten Gutes zu entziehen. Hierdurch gerät das Geschöpf auf
Abwege, die nicht zu Gott führen, auf welchen seine Anziehungskraft
sich nicht betätigt und wo fremde, nach der Gesinnung des Geschöpfes

verselbständigte, von Gott unabhängige Kräfte wirken. Insofern die

Sünde Auflösung der Freundschaft mit Gott ist, kennzeichnet sie sich

als Uneinigkeit (discordia). Solange die Sünde nicht auftritt, herrscht

Einmütigkeit. Die Gesinnung Gottes und die des Geschöpfes sind auf
den gleichen Gegenstand gerichtet, auf das bonum divinum, auf das,

was vom Standpunkte Gottes aus gut ist. Die Sünde bildet den Riß,
die Scheidewand zwischen Gott und Geschöpf ; sie ist die große prae-
varicatio, die Abtrünnigkeit vom Wege des Guten zum Wege des Bösen.

Die Sünde ist demnach in sich eine Ungeheuerlichkeit, da ihr das

Merkmal des Guten, des von Gott geregelten Guten abgeht. Wenn
ein Geschöpf das Sein ohne die Beziehung zu Gott, ohne die Teilnahme
an Gottes Sein nicht besitzen kann, so vermag es auch das Merkmal
des Gutseins ohne die Beziehung zu Gott nicht aufzuweisen.
Gottwidrig in sich: das ist das charakteristischeste Merkmal der Sünde nach

ihrer objektiven Artbestimmung. Gott stellt aber Forderungen an das

vernunftbegabte Geschöpf nicht bloß als höchstes Gut, sondern auch
als letzter Zweck. In der ersten Eigenschaft kommt die führende
Rolle Gott, der Natur Gottes zu. Dieselbe ist ganz rein, mag sie statisch
oder in ihrer Dynamik betrachtet werden. Die geschöpfliche Tätigkeit



372 Sünde und Unsündlichkeit

sollte diese Vollkommenheit und Reinheit Gottes abbilden und nur die

Züge des Guten aufweisen. Statt dessen ist die Sünde ein vollends
besudeltes Sein, das keine Ähnlichkeit mit Gott aufweist. Sie ist

(secundum contrarietatem ad Deum) gottlos, unheilig: es geht ihr die

formale Heiligkeit ah. Die Personwürde Gottes (maiestas) erheischt
überdies eine Verankerung in ihr nach den Merkmalen der objektiven
Heiligkeit. Gott ist der letzte Zweck der Schöpfung ; alles muß sich

naturgemäß und mit Naturnotwendigkeit ihm unterwerfen, ihm dienen
und seine Ehre verkünden. Durch die Sünde aber werden alle diese

Beziehungen vereitelt und so entstehen menschliche Handlungen, die

nicht die Hinkehr zu Gott, sondern die Abkehr, den Abfall von ihm
bekunden.

In der sündhaften Handlung fehlt vor allem der Hinweis auf Gott,

als den letzten Zweck in sich betrachtet, dann aber bei der Benützung
und dem Gebrauche der Dinge, die ihm unterstellt sind und die nur in
Unterordnung unter Gott als oberstes Ziel angerührt werden dürfen. In
der ersten Sicht stellt die Sünde eine Erhebung des Geistes (superbia,
elatio mentis), ja einen direkten Aufruhr gegen Gott dar, in der zweiten
aber einen Mißbrauch (abusio) nicht bloß der geschöpflichen Freiheit,
sondern auch des eigenen und des geschöpflichen Seins.

Jedes Geschöpf besitzt einen eigenen, absoluten Wert, der ihm
von Gott verliehen wurde. Es gebührt ihm auch eine entsprechende
relative Stellung, nach welcher es den anderen Geschöpfen gegenüber,

je nach seinem absoluten Wert, einen Vorrang aufzuweisen vermag.
Nach dieser relativen Stellung mag es sich rühmen, oder seinen

Mitgeschöpfen sich unterwerfen. Die Tugend, welche das Verhalten des

vernunftbegabten Geschöpfes regelt, heißt Bescheidenheit (modestia),
die ihm die Erkenntnis und das entsprechende Verhalten in bezug auf
Vorrang und Unterwerfung vermittelt. In dieser Beziehung ist es

keine Überhebung, wenn es sich innerhalb der Grenzen seines persönlichen

Seins als Zweck betrachtet, auch von andern eine entsprechende
Anerkennung erheischt und die niedrigeren Weltbestände als Mittel
zu seinen Zwecken benützt. Nur Gott gegenüber besitzt das Geschöpf

keinen Vorrang; im Vergleich zu ihm kann es nie zum Zweck gewählt
werden. Die Anerkennung dieser Stellung Gott gegenüber und das

entsprechende Verhalten wird durch die Tugend der Demut (humilitas)
vermittelt, die nach Thomas1 im Gegensatz zur Geistesüberhebung

1 II-II 162.



Sünde und Unsündlichkeit 373

(superbia) ordinatus appetitus propriae excellentiae, ein wohlgeordnetes
Verlangen nach Geltendmachung der eigenen Persönlichkeit und Werte
ist. Diese Werte auch vor Gott zu kennen und in denselben seine

Gaben anzuerkennen, ist nicht bloß keine Überhebung, sondern eine

Forderung der Wahrheit und der Dankbarkeit. Dieselben als Eigenwerte

zu betrachten und auf dieser Grundlage ein von Gott unabhängiges
selbständiges Zwecksein zu beanspruchen, ist jene Überhebung, welche
die Grundlage jeglicher Sünde und Abkehr von Gott bildet. Deshalb
ist das objektive, artbestimmende Merkmal der Sünde die Geistesüberhebung

(superbia, elatio mentis) und die Geisteserhebung, der Aufruhr
gegen die Majestät Gottes.

In der Geistesüberhebung eignet sich der Sünder einen Vorrang
an, der ihm in keiner Weise zukommt. Ein Geschöpf kann sich nicht
als letzten Zweck, als Maßstab der übrigen Güter betrachten. Diese

Würde kommt Gott allein zu. Setzt es infolgedessen eine Handlung,
die nicht auf Gott als letzten Zweck hingeordnet ist, die nicht in ihm
verankert ist und so geheiligt (sancta obiective) wird — insbesondere,

wenn der Sünder sich selbst zum letzten Zwecke wählt —-, so begeht
er ein Unrecht (iniquitas). Recht ist das, was seinem naturgemäßen
Maßstab entspricht. Gottes persönliches Sein, seine Majestät ist aber
der Maßstab jeglichen geschöpflichen Geschehens. Was also ihm
entzogen wird und nach einem andern Maßstab bemessen wird, kann nur
unrecht sein. Deshalb ist jede Sünde eine iniquitas, und da dieser Zug
in die menschliche Handlung durch die Geistesüberhebung hineingetragen

wird, eine superbia, eine durch die elatio mentis gebrandmarkte Fehlbildung.
Ihre Form ist nicht das esse secundum rationem rectam, sondern der

Gegensatz, die Kontrarietät zu demselben : ein esse secundum rationem
iniquam, elatam, superbam. Es ist dies nicht etwa eine äußere Benennung,

sondern eine in der innersten Mißgestaltung der Tätigkeit sich

widerspiegelnde Bestimmung, das Fehlen der Hinordnung zum
entsprechenden Zweck, dessen formender Einfluß sich auf die kleinsten Einzelheiten

erstreckt. Forma rerum artefactarum est ordo. Fehlt das oberste

ordnende Prinzip, so ist in den Teilen nur die Unordnung herrschend

und maßgebend. Die Sünde ist eine menschliche Handlung, die in kein

naturgemäß ordnendes Prinzip verankert ist, die daher nicht bloß eine

iniquitas, sondern auch eine infirmitas (den verankerten objektiv heiligen
Seinsweisen gegenüber) darstellt. Nichts Geschöpfliches vermag also ein
Sein in der Eigenschaft eines Seienden kräftig, seinsfähig zu gestalten.
Deshalb ist der Zug der Geistesüberhebung von der Sünde untrennbar.



374 Sünde und Unsündlichkeit

Dieser Zug erscheint auch in einer anderen Form : in der
Überhebung der eigenen Leistungsfähigkeit. Gott allein vermag in eigener
Kraft das Sein hervorzubringen und die geschöpflichen Gestaltungen
nach demselben zu formen Beim moralischen Sein aber entspringt
die Seinsvollendung durch die Gestaltung nach dem entsprechenden
Zweck. Diese Formung erhält daher das moralische Sein in letzter
Linie durch seine Beziehung auf Gott, als letzten Zweck und als Quelle

jeglichen geschöpflichen Seins. Darum ist es eine Überschätzung der

persönlichen Würde und Leistungsfähigkeit, wenn das Geschöpf durch
die ausschließliche Beziehung auf seinen eigenen persönlichen Wert seine

Tätigkeit formen und seinsmäßig gestalten will. Auf diese Weise kann
kein in Seinsbeziehung fester Bestand und Wert entstehen. Daher

tritt die Sünde immer als ein seinskonträrer Bestand, eine privatio,
ein malum und, infolge des Fehlens des festen Maßstabes, als ein

iniquum auf.

Fehlt dem Geschöpfe die persönliche Energie (principium quod)
zur Kräftigung und zur objektmäßigen Heiligung in der Seinsordnung,
so fehlt ihm auch noch mehr die Kraft nach Art eines principium quo.
Deshalb ist es eine ganz unerträgliche Überhebung, wenn es seine

Wege in eigener Kraft wandeln, ohne Gott auskommen, seine Vollendung

meistern und erstreben will. Dies ist der höchste Grad der Geistes-

überhebung 2. Und weil dies auf falschen Schein und Trug und Selbstbetrug

beruht, so ist jede Sünde ein Trug, eine Lüge (mendacium),
und der Sünder selbst ein Betrüger, ein Lügner (mendax). Der Sünder

spiegelt sich vor, kraftvoll zu sein. Tatsächlich aber ist er schwach und

krank, und seine Handlung geht aus entkräfteten Prinzipien hervor.

Die Sünde erscheint nach außen als eine kraft- und seinsvolle Handlung,
in welcher die volle Tüchtigkeit ihres Urhebers ganz außerordentlich

zur Geltung zu kommen scheint. In Wirklichkeit aber ist sie ein Bestand
ohne Halt, ein Seinsschein, ein Seinsmangel, eine privatio. Nur ein

Vortäuschen, ein Lug und Betrug ohne Wahrheitsgehalt ist in ihr.
Deshalb sagt die Heilige Schrift von Gott, dem einzigen wahren Kenner
aller Seinsgehalte, Seinswerte und Semsbeziehungen : deridebit eos3.

Die Leere und Haltlosigkeit jeder Welt- und Lebensanschauung, die

1 Unzähligemal wiederholt dies Thomas : « esse et proprius effectus Dei ».

So I 8 ; III Pot. 7.
2 Daß die Sünde aus dieser Quelle hervorgeht, lehrt Thomas I 63, 3 ; II-II

162, 7 ; 163, 1.
3 Ps. 58, 9.



Sünde und Unsündlichkeit 375

auf Geistesüberhebung beruht, ist vor Gott derartig bekannt, daß sein

Verhalten solchen Fehlgestaltungen gegenüber nicht kräftiger und
anschaulicher ausgedrückt werden kann, als durch die angeführten
Worte des Psalmisten. Superbia eorum, qui te oderunt ascendit semper,
sagt er anderswo 1. Der Spott Gottes steigt aber in der Form einer

Vernichtung und Auflösung solcher Bestrebungen herab. Die
Selbstüberhebung des Geschöpfes ist ein Leid Gottes (malum Dei). Sie steigt
zwar wie ein Rauch empor, der aber bald verschwindet und nicht
zum Angesicht Gottes gelangt, wie die anderen bleibenden
Seinsformen. Sie ist aber auch ein Leid der Gerechten, die infolge der
Hoffart menschlicher Bestrebungen mannigfachen Bedrängnissen
ausgesetzt sind. Der Spott Gottes, sein Hauch, der die Gebilde menschlicher

Hoffart vernichtet, ist ihr Trost. Die Rettung ist umso näher,

je größer die hochtrabenden, eitlen Bestrebungen sind.

Inwiefern die Selbstüberhebung des Geschöpfes ein Aufruhr
(seditio) gegen Gott ist, wie die Sünde durch ihn als Ungehorsam
(inobedientia) gebrandmarkt und durch die Verachtung der Majestät
Gottes eigens besudelt wird, haben wir oben hinlänglich dargetan.
Hier genügt es, darauf hinzuweisen, daß diese aus der Gottentfremdung
stammenden Merkmale der Sünde arteigen sind und von ihr nicht
etwa bloß äußerlich oder ursächlich, sondern wirklich, auf Grund ihrer
Konstitution und Mißgestaltung ausgesagt werden müssen. Die
Seinsmajestät und die Auktorität Gottes erheischen gleicherweise eine

Beachtung und Hochschätzung. Durch sie wird das moralische Sein

zu einem wirklichen Wert, da das Antlitz Gottes sich in ihm durch
sie widerspiegelt und das Siegel secundum rationem rectam in ihrer
Kraft auf die menschliche Handlung aufgedrückt wird. Ihr Fehlen
verdunkelt daher das moralische Sein und läßt es nach diesen dunkeln,
leider allzudunkeln Fehlbildungen charakterisieren.

Die Majestät Gottes wird nicht bloß dadurch verachtet, daß sie

in bezug auf die Finalität mit nichtswürdigen Geschöpfen vertauscht
wird2, sondern auch dadurch, daß die von ihm wesentlich abhängigen
Geschöpfe zu gottfremden und gottfeindlichen Zwecken benützt und
mißbraucht werden. Hierin zeigt sich die Sünde als Mißbrauch, nicht
bloß der menschlichen Freiheit, sondern auch der übrigen Geschöpfe.
Es kommt ihr der Wesenszug des abusus (abusio, y.y-iyyr^^) zweifelsohne

zu. Wie die Zweckbestimmung der Geschöpfe sich zu Gott und

1 Ps. 72, 23. 2 Rom. 1, 23.



376 Sünde und Unsündlichkeit

zum vernunftbegabten Geschöpfe verhält, haben wir anderswo dargetan

1. Die niedrigen Weltbestände werden dem Menschen zum Gebrauch

zugewiesen. Dieselben als ein von Gott unabhängiges Eigentum zu
benützen und zu solchen Zielen zu verwenden, welche die wesentliche

Beziehung zu Gott nicht aufweisen, ist nicht bloß eine Überhebung,
sondern eine Frechheit (insolentia, protervitas, libido), eine Gott
zugefügte Schmach (contumelia) und Schmähung. Der Sünder meint,
Gott sei so schwach, daß er seine Rechte nicht zu behaupten vermöge,

daher könne man ihn ins Gesicht schlagen2 und ihn als ein
ohnmächtiges Wesen beschimpfen.

Wenn der Psalmist den Sünder beschreibt, sagt er von den listigen
Zungen : Loquuntur adversus iustum iniquitatem in superbia et in
abusione 3. Dies trifft noch in größerem Maße auch in bezug auf Gott
zu. Die Sünde, als Entziehung eines moralischen Seins in sich und in
seinen Gegenständen der höchsten Seins- und Normmajestät Gottes,
ist wahrlich eine iniquitas. Jedes Seiende hat eine Sprache. Es
verkündet entweder die Ehre Gottes oder eine ihm angetane Schmach.

Der Sünder stellt Werke her, die die Schmach Gottes verkünden wollen.
Da sie aber Werke der Überhebung und des Mißbrauches sind, so kann

man im eigentlichen Sinne sagen : Labia dolosa, quae loquuntur adversus

Deum iniquitatem in superbia et in abusione. Die Mißachtung der

Majestät Gottes ist Unrecht (iniquitas), die nur Fehlbildungen zustande

zu bringen vermag, die gar keine Angemessenheit zu den übrigen
Weltbeständen, die das Siegel der Gottesbeziehungen an sich tragen,
aufzuweisen vermag. Ihre Wurzel und objektive Eigenart aber werden

in der superbia et abusio abgegeben, wie wir ausgeführt haben 4.

Neben den Rechten der Majestät Gottes müssen wir auch die seiner

Oberherrschaft betrachten. Sie besteht in der ganz unabhängigen und
unbeschränkten Verfügung über jedes geschöpfliche Wesen. Sich derselben

entziehen, heißt Schädigung, defraudatio (Betrug, Übervorteilung durch

Betrug) begehen. Jede Sünde ist demnach mit diesem dunklen Zug und
rechtswidrigen Merkmal behaftet : sie ist eine Ungerechtigkeit (iniusti-
tia). Eine solche defraudatio begeht der Sünder, wenn er sich dem Ver-

1 Eigentumsrecht nach dem hl. Thomas von Aquin. S. 56 ff. und 94.
2 Die bei der Sühnung der Sünde dem Erlöser in sein Angesicht versetzten

Schläge erinnern an dieses Kennzeichen der Sünde : Ein Schlag ins Angesicht
Gottes (alapa).

3 Ps. 30, 19.
4 Auch villicus iniquitatis kann der Sünder auf Grund der abusio genannt

werden.



Sünde und Unsündlichkeit 377

fügungsrechte Gottes entzieht. Hierin zeigt sich besonders das Merkmal
des Ungehorsams, der Fahnenflucht und Unehrlichkeit. Das richtige
Verhältnis zwischen Herr und Knecht wird durch die willige
Unterwerfung unter die Herrscherrechte und Herrenrechte gekennzeichnet.
Dazu gehört ferner das Tragen der Farben des Herrn, d. h. das Be~

kenntnis zu seinen Zwecken, zu seinem Herrsein und der treue,
opferbereite Entschluß, demselben zu seinen Rechten zu verhelfen l. Dies
alles wird durch die Sünde verneint. Der Sünder versagt den Gehorsam,
schämt sich, die Farben Gottes zu tragen und wirft die aufopfernde
Gesinnung für die Zwecke Gottes von sich weg. Damit ist seine

Abtrünnigkeit zum Abschluß gebracht. Seine Handlungsweise aber wird

ganz treffend und angemessen als Raub (raßina) bezeichnet: er raubt
Gott sich selbst und die ihm anvertrauten Güter, die er nunmehr als

sein Eigentum betrachtet, indem er über sich selbst und das ihm
Anvertraute mit Ausschluß des obersten Herrn verfügt.

Da aber diese Fahnenflucht das Bekenntnis zu fremden Farben,
also eine neue Unterwerfung und Knechtschaft bedeutet, kann der
hieraus entstehende Zug der Sünde als servitus bezeichnet werden. Die
Knechtschaft des Teufels und der Sünde kommen hierin zum Vorschein,
über die wir in einem anderen Zusammenhange gesprochen haben.

Keine Knechtschaft ist so schwer und so bitter als der Eigendienst. Bald
kommt die Ohnmacht der eigenen Persönlichkeit zum Vorschein. Der
Sünder muß bald einsehen, daß er in sich keinen festen Anhaltspunkt
besitzt und daß er bloß der Spielball des Schicksals ist. Es fehlen ihm
eben die Prinzipien, die ihn über das fatum erheben. Daraus folgt
sein Herumwogen im Meere des menschlichen Geschehens und das

Innewerden jenes Unglücks, das er sich durch das Verlassen des

Gottdienens zugezogen hat.
Wie wir erwähnt haben, führt die menschliche Handlung gewisse

Bürden mit sich, die als Ansprüche dem Auftraggeber gegenüber sich

geltend machen. Die Hinordnung zur Belohnung oder zur Bestrafung
ist von ihnen untrennbar. Je nach der Beschaffenheit der Handlung
verhält sich also der Mensch zu seinem Auftraggeber, zu Gott, in einer

neuen Form. Er wird an ihn gebunden, da Gott sich selbst als Lohn
der guten Werke in Aussicht gestellt hat. Oder er wird von ihm
verstoßen, wenn er durch gottwidrige Werke dies verdient hat. Unter

1 Dies bezeichnet die Heilige Schrift mit den Worten : Euge serve bone et
fidelis (Matth. 25, 21).



378 Sünde und Unsündlichkeit

diesem Gesichtspunkte erscheint die Sünde als Gottverlassenheit (dere-

lictio). Der Sünder wird seinem eigenen Schicksal überlassen ; er kann

von Gott nichts mehr hoffen, solange er unter dem reatus culpae steht.
Auf die Sündenschuld folgt also die Strafschuld, auf den Sündenfall
die Straffälligkeit (reatus poenae). Die Gottverlassenheit ist indes

nicht ein bloß negativer Mangel, sondern eine privatio. Sie bezeichnet

und beinhaltet das Fehlen des Besitzes Gottes und der Benützung
seiner Güter nach den Gottesbeziehungen. Daher ist die Strafschuld
der Sünde ein « ewiges Darben Gottes », eine Hinordnung zu den

Qualen, die der Mangel der Verbindung mit dem Glückseligkeitsprinzip
des Menschen verursacht. Dies ist der größte Schaden, den das zur
Glückseligkeit berufene Geschöpf sich zufügen kann. Von dieser Schuld

vermag sich der Sünder nicht zu befreien. Nur die gnadenvolle
Herablassung seines Schöpfers vermag die Wiederaufnahme zu
bewerkstelligen. Deshalb schreibt Thomas : « Reatus peccati est obligatio
ad poenam sensibilem, sed praecipue ad poenam damni, quae est

carentia gloriae. Unde reatus non tollitur, quamdiu hominini non
datur unde possit ad gloriam pervenire ; hoc autem est gratiae » 1.

Eine weitere Folge der Gottverlassenheit ist die Notwendigkeit
des Eigendienens, was schließlich in der Knechtschaft des Teufels
und der Sünde besteht. Der sündige Mensch muß diesen Dienst
leisten, wie wir dies schon ausgeführt haben, solange der Sündenmakel

in seiner Seele bleibt. « Infelix ego homo, quis me liberabit
de corpore mortis huius Gratia Dei per Iesum Christum Dominum
nostrum » 2.

Die Merkmale der Sünde, die aus der Hinordnung der menschlichen

Handlung zur Strafe entstammen, könnten als Wirkungen der
Sünde bezeichnet werden, und als solche weisen wir sie auf im
folgenden Schema, das die hauptsächlichen Wesenszüge der
gottwidrigen, immoralischen Fehlbildungen darzustellen sucht.

(Fortsetzung folgt.)

1 28. Ver. 2. 2 Rom. 8, 24 s.



s

cö

o
tG CO

-4-> *"jo ^
C ^

00

LO
00

e
3
<L)

Q
TO

cd

Ë ~
<y

+->

5 CSJ

*C ^
« £h >

00
CM

S
3

g
ou
s
3

*3
G
3
o
<v
<A

B
3

-4->
Cti

O
O

n̂. Ut^ <D

2 Ë
2

§• -s

G"--
3
G tS

.2 3
"S !s
Ut w

Sc/Tcj
3 .ts

*C 3
JS .2*3 'S
o

cd
eu

W
3

-4-»

O
<v
eu
en
G
O
O

o
M ^.g Oh

ipta um

: du- Dei.

fNG cj
S ti 2 -
3 T3 g S -S

0 äw O ""gwdl*
4H 0 O

active
adhaes

catum
passive

prout Deum
aversio

ritia

c

3

X g
<u o

O «
i o S»

s! s s-S
° & S. s 1 «ftl 2-3^5


	Sünde und Unsündlichkeit [Fortsetzung]

