Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 20 (1942)

Artikel: Siunde und Unsiindlichkeit [Fortsetzung]
Autor: Horvéath, Alexander M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762227

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762227
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Siinde und Unsiindlichkeit.

Von Dr. Alexander M. HORVATH O. P,

(Fortsetzung,)

Die Siinde.

5. Die objektiven Merkmale der Siinde.
b) Die besonderen, aus der Gottentfremdung erfolgenden Merkmale der Siinde.

In unseren bisherigen Untersuchungen haben wir die Gottent-
fremdung (aversio a Deo) in ihrer ganz allgemeinen, synthetischen
Fassung betrachtet. Die Achtung vor der Seinsmajestit Gottes ist
Gegenstand der Gottverbundenheit ; die Verachtung derselben, die im
Fehlen der Gottesbeziehungen sich kundtut, trigt die gegenstiandlichen
Zige der Gottentfremdung in die menschliche Tétigkeit hinein. Auch
die conversio ad creaturam haben wir in einem dhnlichen, allgemeinen,
synthetischen Sinne als Grundlage der aversio, der Abkehr von Gott,
erwogen. So gelangten wir zur SchluBfolgerung, daB die allgemeinste,
jede Art der Todsiinde umfassende Charakteristik, der Grundzug der
sittlichen Fehlbildungen die Gottentfremdung ist, die Beleidigung der
hochsten Seinsmajestit (aversio), oder die Ubertragung jener Bezie-
hungen auf das Geschopf (conversio), die allein das Erstsein Gottes
begriinden kann. Das Wesen der Siinde kann durch beide gegenstind-
lichen Ziige ausgedriickt werden .

Die allgemeine synthetische Erfassung bietet indes dem Verstand
keinen entsprechenden Stiitzpunkt, um ein Ding in sich klar zu erkennen.
Nur jene synthetischen Begriffe vermitteln eine solche Erkenntnis,
deren einzelne Ziige entweder in sich (explicite, ausdriicklich) dem
Verstande aufleuchten, oder aus ihrem Seins- und Wahrheitsgehalt

! Dies ist der Grund, warum alle Todsiinden, mogen sie nach ihrer niheren
Artbestimmung noch so verschieden sein, unter dem einzigen Gesichtspunkte
der aversio (Abkehr) oder conversio (Hinkehr) zusammengefat und zum Gegen-
stand der Reue und des Abscheues gemacht werden konnen.



348 Siinde und Unsiindlichkeit

(implicitum) erschlossen werden kénnen. Solange der Begriff diesem
analytischen Vorgang nicht unterworfen wird und seinen Wahrheits-
gehalt nicht offenbart, ist er verschwommen und vermag den Verstand
nicht zu ergreifen, sein Dunkel nicht aufzuhellen. Aus diesem Grunde
miissen wir auch die Seinsmajestit Gottes nach einzelnen Teilsichten
betrachten, um die HaBlichkeit der Siinde, das Unrecht und die Un-
gerechtigkeit, die sie begleiten, vollstindiger und lebhafter begreifen
zu konnen.

Das Erstsein, die Seinsmajestit Gottes, sofern dieselbe Gegenstand
der menschlichen Tatigkeit ist, kann unter folgenden Teilsichten auf-
gefaBt und ndher bestimmt werden: Gott ist a) das hochste Gut,
b) die oberste Majestdt, und ¢) der Herr der Schopfung. Unter all
diesen Gesichtspunkten mul} er als Gegenstand, Norm und Wertmesser
der sittlichen Handlung in Betracht gezogen werden. Je nach den
ausdriicklichen oder inbegriffenen Beziehungen der sittlichen Tatig-
keit zu diesen Eigenschaften Gottes erhalten wir neue Teilsichten,
unter welchen die Merkmale des moralischen Seins aufleuchten und
so dessen volle Erkenntnis vermitteln.

Gott ist das hichste Gut. Bei der Gestaltung des moralischen Seins
spielt die Beziehung zum Guten eine ganz besondere Rolle. Dies in
doppelter Fassung : transzendental und priddikamental. Das bonum
transzendentale ist die Grundform der sittlichen Tatigkeit in sich, weil
sie viel mehr als andere Gegebenheiten nach dem Urbild des Guten ge-
staltet wird. Das Gute ist Gegenstand des Strebevermégens, in dessen
Erreichung es seinen Ruhepunkt findet. Die affektive Vereinigung
(coaptatio, similitudo) ist das Prinzip der tatsichlichen Bewegung !

1T 27, 4 ad 2. Das bonum transcendentale ist ein nach Einzelmerk-
malen nicht bestimmtes Gut. Nach dieser Sicht ist es eine Eigenschaft des
allgemeinen Seins und driickt dessen objektive Anziehungskraft aus. Die
Aussagen honestum, utile, delectabile, die Thomas I 5, 6 erwihnt, sind nur
transzendentale Teilsichten des Guten, um seine Bewegkraft in verschiedenen
Wendungen auszudriicken. Der Idee des bonum transcendentale entspricht jede
Titigkeit, der die Seinsbeziehungen, mit denen ja dieses Gute identisch ist,
nicht abgehen, und die infolgedessen als ein Abbild der allgemeinen Idee des
Guten gelten kann: ens et bonum convertuntur. Wenn aber Gott als bonum
transcendentale die sittliche Titigkeit regelt, so ist sein formender EinfluB nicht
ein allgemeiner, sondern beinhaltet die Gestaltung des moralischen Seins nach
solchen Beziehungen, die Gott allein, als dem Quell jedes geschaffenen Seins,
zu eigen sind. Eine sittliche Handlung ist also dann transzendental gut, wenn
in ihr die Beziehungen zu  Gottes hochster Normheiligkeit aufleuchten und eine
Verihnlichung mit Gottes Gutsein und Reinheit erscheint.

Das bonum praedicamentale bezeichnet das bonum in genere delectabilis,



Siinde und Unsiindlichkeit 349

und der wirklichen Erreichung des angestrebten Guten ; das reale
Einswerden mit ihm, die Heranziehung desselben an das eigene Suppo-
situm, die Ausdehnung der Subsistenz auf den Gegenstand, in dem das
bewegende Gute vorhanden ist, bezeichnen den Endpunkt des Begeh-
rungsvorganges. Der ganze Seinswert einer sittlichen Gestaltung (bloB
unter dem Gesichtspunkte des esse secundum rationem) hiangt demnach
von dem Gegenstande, von der gestaltenden Kraft desselben ab, was
alles im Wesenszug des Guten zu suchen istl. Die Anziehungskraft
zur Hervorbringung eines esse secundum rationem auf dem sittlichen
Gebiete ist im Guten, die Gravitation nach demselben hin aber in
der Verdhnlichung (similitudo, coaptatio), gleichsam im Schwanger-
werden (graviditas, pondus) des Strebevermdgens zu finden. Das
Strebevermogen des Menschen, der Wille, trigt nach seiner Natur-
beschaffenheit keine Veriahnlichung mit einem bestimmten Guten in
sich. Das Gute im allgemeinen (bonum in communi) ist seine Anzie-
hungskraft. Die Einstellung (coaptatio) zu einem bestimmten Gegen-
stand muB in ihm in jedem einzelnen Falle neu entstehen, entweder
durch Selbstbestimmung oder durch den EinfluB einer Macht, die
die Willensneigung zu beherrschen imstande ist, erworben werden 2.
Hierdurch ist das Gute als Gegenstand des Strebevermdgens in seinen
pridikamentalen Bestimmungen gegeben, die als bonum honestum,
utile und delectabile in allgemeiner Fassung, dann aber auch in
besonderen Merkmalen von gut und bése (bonum — malum), recht
und unrecht (aequum, rectum — iniquum), gerecht und ungerecht
(iustum — iniustum) auftreten. Diese sind die Wesensziige des mora-
lischen Seins nicht nach der allgemeinen Gestaltung des esse secundum

utilis et honesti, also das nach niheren Einzelsichten bestimmte Gute, z. B. nach
dem Gutsein, der Gerechtigkeit, der MdBigung usw. Gott ist auch in dieser Hin-
sicht Norm und bewegende Kraft der sittlichen Gestaltung, da seine Giite und
Reinheit die Quelle sind, aus welcher diese Teilsichten ihren objektiven Gehalt und
ihre Bewegkraft durch Teilnahme schépfen und das moralische Sein nach seinen
inneren Bestandteilen ordnen, ihm die innere Reinheit (puritas formalis) verleihen.
Durch Gottes transzendentale Giite wird in erster Linie die objektive Heiligkeit
des moralischen Seins sichergestellt, durch seine einzelbestimmte Normheiligkeit
aber dessen formelle Heiligkeit. Eine strenge Scheidung in dieser Beziehung ist
nicht moglich. Darum miissen wir prinzipiell sagen : die innere ‘Wohlordnung
und Gestaltung des moralischen Seins nach der formalen Reinheit und Heiligkeit
ist auf die Giite Gottes als Grundidee und formendes Prinzip zuriickzufithren.

LT 16, 1.

® Vgl. bes. I-II 9, wo die bewegenden Krifte des Willens im einzelnen
beschrieben werden.



350 Siinde und Unsiindlichkeit

rationem, sondern nach der des esse secundum rationem rectam,
des nach den bindenden Normen titigen Menschengeistes. Wert oder
Unwert der sittlichen Gestaltungen hingt demmach von den nach pridi-
kamentalen Wesensziigen bestimmien Merkmalen thres Gegenstandes ab.

Sowohl die transzendentale als auch die priadikamentale Gestal-
tungskraft der sittlichen Tétigkeit finden wir in Gott, als im héchsten
Gute. Auf ihn weist die Willensneigung hin, welche in keinem Einzel-
gut Ruhe und Befriedigung findet. Nur der Inbegriff alles Guten und
Begehrenswerten (bonum universale) vermag die Willensunruhe zum
Stillstand zu bringen und in den Besitz jenes Gegenstandes zu ver-
setzen, der ein weiteres Begehren einfachhin ausschlieBt. Die potenzielle
Verihnlichung mit dem hdochsten Gute ist als naturhafte Neigung im
Willen gegeben, und das Streben nach demselben begleitet jede Willens-
duBerung unbewufit auch dann, wenn das bewullte Streben dies aus-
zuschlieBen scheint. Gott als héchstes Gut ist die Norm jeder geschopf-
lichen Tatigkeit, da das Einzelgut sich nicht selbst begriindet, den
Willen in eigener Kraft nicht zu bewegen vermag, so daBl das Geschopf
nur durch die Teilnahme am Gutsein Gottes gut genannt werden kann,
und dadurch, daB es das eigene Wohlsein begehrt, eigentlich nur die
Teilhabe am Gutsein Gottes und an seiner seinsspendenden Kraft an-
strebt!. Die Anerkennung dieser hiochsten Normgiite ist ein Naturgesetz,
das keine Ausnahme zuldft. Gott ist der Inbegriff des Guten, alles andere
ist nur in ihm gut und begehrenswert. Deshalb mul jede Tatigkeits-
auBerung des Geschopfes von der Riicksicht auf die héchste Norm-
giite Gottes getragen sein, die Beziehung zu ihr in sich aufweisen.
Nur dann ist ein Wert in den sittlichen Gestaltungen enthalten, wenn
diesem Naturgesetz zu seinem Recht verholfen wird und die Beziehungen
zu dieser hiochsten Normgiite Gotles in objektiven Merkmalen aufleuchten.

Zum Begriffe des Guten gehort, dal es Gegenstand der Zuneigung,
der Liebe ist. Das Gute als solches kann nicht abstoBen, sondern nur
anziehen. Deshalb ist jede unverdorbene naturhafte Neigung Prinzip
der Liebe und an sich gut, weil sie die Verahnlichung mit einem Gegen-
stande, den die Natur hochachtet, in sich trigt. Die groBte Achtung
der Natur gebiihrt aber dem hochsten Gute, zu dem, als Prinzip jeg-
lichen Einzelgutes, alles in liebevoller Neigung sich hinkehrt. Im
hochsten Gute ist nichts, was widrig oder abstoBend sein kénnte.
Ihm gebiihrt nur die Zuneigung und eine aus den innersten Kriften

116, 4; 1105, 4.



Siinde und Unsiindlichkeit 351

hervorsprieBende Liebe. Diese Liebenswiirdigkeit des hochsten Gutes
wird demnach nicht von aulen her begriindet ; sie kommt ihm nicht
durch Teilhabe (per participationem), sondern kraft des eigenen Seins-
gehaltes (per essentiam) zu. Das hichste Gut begriindet sich selbst, es
ist liebenswiirdig wm seimer selbst willen, ohne jede weitere Riicksicht.
Deus est summum bonum propter semetipsum diligendum. Dies ist
die weitere Einzelsicht des Naturgesetzes, das die Naturgiite Gottes
vorschreibt, und dies ist das ewige, unveranderliche Naturrecht Gottes,
das mit seinem Wesen selbst gegeben ist. Gott ist ein Gegenstand,
der nur das Sein, das Wahre und Gute ist, in dem keine Potenzialitit
sein kann. Deshalb erheischt er wesentlich, kraft seiner eigenen objektiven
Selbstbegriindung, eine solche Geltung, dafi er auf allen Gebieten das
Evrstsein besitze. Ist Gott nach dem hl. Thomas?! der unbedingt erst-
geliebte Gegenstand der ganzen Natur, so muBl er auch fir das
sich selbst bestimmende sittliche Streben als ein solcher gelten.
Ein moralischer Wert ist infolgedessen nur dort vorhanden, wo die
menschliche Titigkeit diese Beziehung zum hochsten, wegen seiner
selbst zu liebendem Gute aufweist.

Diese Beziehung kann in sich existieren und Gott als unmittel-
baren Grenzpunkt berithren. Das trifft zu, wenn Gott das artbestim-
mende Prinzip der Handlung ist, wenn es sich also um die Liebe zu
Gott selbst handelt. In diesem Falle gehort Gott eine Liebe, die nur
durch die Merkmale seines Wesens bestimmt und gestaltet ist 2. Die

1T 60, 5.

2 DaB die Naturkrifte hierzu nicht einfachhin ausreichen, sondern dafB3 eine
Kriftigung durch die Gnade notwendig ist, behauptet Thomas I-II 109, 3,
wo er die Leistungsfihigkeit der Natur nach ihren verschiedenen Stinden
bespricht. Zu der einfachhin theozentrischen Liebe Gottes ist in allen Fillen
die Gnade erfordert. Zur bewullten natiirlichen Liebe Gottes reicht die unver-
dorbene Natur aus, wihrend die verdorbene Natur auch hierin des Heilmittels
der Gnade bedarf. Nur nebenbei mdchten wir bemerken, daB die im Text
beschriebene Liebe Gottes, in die objektiv nur Gottesbeziehungen aufgenommen
werden konnen, die subjektive Selbstlosigkeit durchaus nicht einschlieBt. Objektiv
darf die Gottesliebe nur durch Merkmale bestimmt sein, die den Wesensziigen
Gottes entnommen sind. Die Beimischung eines jeden anderen Zuges wiirde die
Liebe Gottes in sich und fiir sich unméglich machen. Subjektiv sind aber von
der Liebe andere Zige, die nicht dem Gegenstand allein entnommen sind, ein-
fachhin untrennbar. Voluntas est facultas suppositi, und eben deshalb sind die
Ichbeziehungen von seiner Tétigkeit untrennbar. Jedes geliebte Gut ist ein Gut
des Suppositum, das entweder zu seinem Wohl gehért oder dessen Wohlsein
begrindet. Diese Ichbeziehung ist ganz unabhingig von der objektiven Bestim-
mung des geliebten Gegenstandes und braucht gar nicht ausgeléscht zu werden,
um die objektive Uneigenniitzigkeit und die Liebe des Gegenstandes um seiner

Divus Thomas 24



352 Siinde und Unsiindlichkeit

sittliche Tatigkeit bewegt sich indessen nicht in allen Fillen um Gott
selbst. Man kann sogar sagen, daBl der griéBere Teil der mensch-
lichen Sorgen auf die Ordnung der partikuliren Lebensbediirfnisse
verwendet werden muB. Was ist in diesem Fall das Naturgesetz ?
Wie soll das Naturrecht Gottes gesatzt werden, und in welcher Form
soll es zur Geltung gelangen ? Zum Begriff des hdochsten Gutes
gehort, daB alles andere Gute von ihm abhingt, nur durch die Teil-
habe an ihm als gut gilt und das Strebevermégen an sich zieht. Der
tiefste Grund jeglicher Begehrungs- und Liebenswiirdigkeit ist dem-
nach im hochsten Gute zu finden, von dem sie auf die Einzelgiiter
iiberstromt. Deus ut summum bonum est ratio omnis appetibilitatis
et diligibilitatis — so kann man das Naturgesetz des geschopflichen
Strebevermégens in seiner Hinordnung zu den Teilgiitern formulieren.
Folglich ist es ein notwendiges, durch die Natur Gottes auferlegtes
Gesetz und Recht, kraft dessen er von jeder geschopflichen Kraft-
duBerung fordert, daB sie nach diesem Gesetze verliuft. Auch die
sittliche Gestaltung ist diesem Gesetze unterworfen. Deshalb fordert
Gott, daB jedes Teilgut in ihm geliebt und angestrebt werde, und so
die Gottesbeziehungen in die Handlungen entweder ausdriicklich
hineingetragen werden, oder wenigstens darin inbegriffen enthalten
seien. Dies ist der Fall, wenn das Teilgut nicht fiir sich, um seiner
selbst willen angestrebt wird, sondern seine Unterordnung unter ein
héheres Gut anerkannt wird. Alles in Gott und fiir Gott zu lieben und
anzustreben, ist das allumfassende Naturgesetz der sittlichen Gestaltung,
falls in thr ein wirklicher Seinswert erscheinen soll. Um diesem wesent-
lichen Naturrecht Gottes zu entsprechen, ist es unerldBlich, dafl das
Geschaffene, das Teilgut nicht seiner selbst wegen, als ein sich selbst
begriindender Gegenstand, sondern als ein Gott untergeordnetes Gut
geliebt und angestrebt werde.

Aus der Synthese dieser beiden Naturgesetze der sittlichen Seins-
bildung entsteht ein drittes : Gott ist iiber alles zu lieben. Nicht nur
ist er um seiner selbst willen liebenswiirdig, nicht nur ist alles in ihm
anzustreben, sondern die Liebe zu ihm darf nichts hintangesetzt werden.
Gott muB zuerst und vor allen anderen Dingen geliebt werden, soda3
die Liebe zu ihm als MaBstab fiir jede sittliche Gestaltung zu dienen

selbst willen retten zu kénnen. Dies ist sogar aus dem angegebenen Grunde ganz
unmdéglich, und ein Versuch in dieser Richtung wire unnatiirlich. Solange die
Ichbeziehung nicht in den objektiven Bestand iibertragen wird, ist die Uneigen-
niitzigkeit und Reinheit der Liebe Gottes um seiner selbst willen nicht gefihrdet.



Siinde und Unsiindlichkeit 353

hat und niemals einer anderen Uberlegung weichen darf. Hierdurch
wird nicht etwa eine Nebenordnung Gottes mit den Geschépfen aus-
gesprochen, oder der Grad der Liebe, mit der beide verfolgt werden,
nach Reihenfolge oder nach meBbaren Verhiltnissen bestimmt. Das
«iiber alles» bestimmt die Transzendenz der Liebe Gottes. Nicht so wie
die Geschopfe soll er geliebt werden, sondern so wie es dem hdichsten
Gute gebiihrt : unbeschriankt und so, daBl Gott immer als ratio diligi-
bilitatis omnium diligibilium erscheint. Bei jedem Geschopfe bestimmt
dessen eigener Seinsgehalt den objektiven Grad seiner Liebenswiirdigkeit
nach meBbaren Proportionen. Wenn wir sie miteinander vergleichen, so
kénnen wir diese Grade in endlichen Proportionen ausdriicken. Kein
einziges Gut finden wir aber, das der allgemeine Grund des Gutseins
und der Liebenswiirdigkeit alles tibrigen wire. Die Giite wird von ihnen
eindeutig (univoce) ausgesagt und die Anziehungskraft selbst geht von
ihnen in gleichen oder vergleichbaren endlichen Proportionen aus. Der
Grad der Giite, die in Gott ist, kann zwar mit der geschépflichen
verglichen, aber nie in meBbaren Proportionen ausgedriickt werden.
Gott ist das unendliche Gut. Das Unendliche aber ist nicht meBbar.
Man kann keinen Ausdruck finden, der es veranschaulichen wiirde,
um wieviel Gott vollkommener ist als die Schopfung. Deshalb ist
sowohl der objektive Seinsgehalt seiner Giite, als auch die anziehende,
bewegende Kraft derselben von einer wesentlich anderen Ordnung
als jene der Geschépfe. Nur im analogen Sinne kénnen wir von Gott
aussagen, was wir an Giite und Anziehungskraft in den Geschépfen
finden. Deshalb kann man auch die Liebe, die Gott gehdrt, nicht mit
jener gleichsetzen, die den Geschopfen gezollt wird : «iiber alles» —
dies driickt die Transzendenz der Giite Gottes aus, dies ist die Charakte-
ristik, die das Streben mnach thr kennzeichnet. Ursache und Wirkung,
Grund und Folge sind Begriffe, die sich nach unvertauschbaren Bezie-
hungen unterscheiden und gegeniiberstehen. Sie konnen in dieser
Hinsicht einander nicht weichen oder auch nur miteinander ver-
wechselt werden. Weil die Giite Gottes der Grund jedes geschépflichen
Guten ist, ja weil letzteres nicht nach univoken Proportionen aus der
ersteren folgt, so sind die Beziehungen zwischen der geschopflichen
und géttlichen Giite im eminenten Sinne unvertauschbar : das Geschipf
kann die Stelle Gotles weder als Gegenstand noch als bewegende Kraft
einnehmen. Das «iiber alles» legt demnach nahe, daff Gott nicht blof
nicht so wie das Geschopf geliebt werden soll und darf, sondern auch,
daf die Beziehungen nie verwechselt oder vertauscht werden kinmen. Die



354 Siinde und Unsiindlichkeit

Beachtung der unvertauschbaren Beziehungen ist Gegenstand des weiteren
Naturgesetzes ; und die notwendige Forderung von seiten Gottes, daf
eine solche Verwechslung nie geschehe, ist sein ewiges, unabinderliches
Naturrecht.

Das Naturgesetz, welches die Normgiite Gottes bestimmt, und das
Naturrecht Gottes, alles an sich heranzuziehen und als oberste Norm
das geschopfliche Streben zu regeln, wird durch das Wesen Gottes
unter der Sicht der Natur begriindet und betitigt. Die reine Natur-
beschaffenheit Gottes enthilt alle jene Merkmale, welchen sowohl die
transzendenten als auch die pridikamentalen Ziige zur Bildung eines
vollwertigen moralischen Seins zu entnehmen sind. Das Gute ist eine
Bestimmung des Seins unter der Sicht der Wesenheit. Denn die Voll-
kommenheit des Seinsgehaltes bildet die eigentliche Anziehungskraft
fiir das Streben, etwas sich anzueignen. Alles iibrige, besonders das
Sein unter der Sicht des Daseins, ist eine Vorbedingung der Gestaltung
nach der Idee und den Ziigen des Guten!, nicht aber die Form
(causa exemplaris) derselben.

In Gott diirfen wir aber nicht bloB die Natur betrachten, sondern
miissen auch die Anspriiche der Personwiirde bestimmen, um den-

1 Sowohl das transzendental als auch das priadikamental gefaBte Gute sind
Wertbegriffe. Der Thomismus behauptet dies, ohne der Einseitigkeit des objek-
tiven Idealismus anheimzufallen. Beide erhalten ihren charakteristischen Zug
aus einem Vergleich : sie sind Beziehungsbegriffe. Die Grundlage der Beziehung
bildet der Seinsbestand der Wesenheit. Dieser ist an sich etwas rein Absolutes ;
sofern er aber Anziehungskraft auf das Strebevermdgen ausiibt oder ausiiben
kann, kommt er als ein Wert in Petracht ; weil er wertvoll ist und zur Vervoll-
kommnung des Subjektes beitrigt, oder dessen Vollkommensein bezeichnet, hat
das Strebevermogen ein Interesse daran. Je mehr Seinsgehalt in der Wesenheit
enthalten ist, umso groBer ist die Anziehungskraft und die Hinneigung des
Strebevermégens zu ihm. Diese relative Stellung einerseits zum Strebevermogen,
andererseits zu anderen Prinzipien, welche die Bewegung desselben regeln und
demnach auch das objektiv Gute bestimmen, gestaltet den Wesensbestand zu
einem Wert. Wir brauchen demnach das Gute nicht als etwas Ansichseiendes
uns vorzustellen oder als einen sich selbst begriindenden Wesenzug in die Philo-
sophie hineinzutragen : das Gute ist eine passio entis, eine Eigenschaft des
Seienden, die das Sein als solches notwendig voraussetzt und aus dessen Gehalt
den eigenen Wesenszug schopft. Die Begriindung der Seinseigenschaften kann
in zweifacher Form geschehen : entweder durch Verneinung des Geteiltseins,
oder durch Bezichung zu etwas anderem, fiir das es einen Seinswert bedeutet
(bonum) oder welches es zu einem Seinswert gestaltet (verum). Indem also das
vorhandene Sein die Festigkeit und die Kraft in sich besitzt, das Ungeteiltsein
(unitas) zu bewahren oder als anziehender (bonitas) oder gestaltender (veritas)
Seinswert aufzutreten, erhilt es neue Teilsichten, in welchen der Urseinsgehalt
in neuen Formen auftritt, sich kundgibt und sich Geltung verschafft.



Siinde und Unsiindlichkeit 355

selben die weiteren Gesetze des moralischen Seins und das ewige Norm-
recht Gottes als der Adchsten Majestit zu entnehmen. Der Unterschied
zwischen Natur und Subsistenz, sofern sie als Prinzipien der Norm-
heiligkeit Gottes in Frage kommen, haben wir in unserer Abhandlung
« Formale und objektive Heiligkeit »1 ausgefithrt. Gott als Natur
stellt die Reinheit, die Erhabenheit iiber Potenz und Akt dar. In
dieser Eigenschaft ist Gott Vorbild und Prinzip der formalen Heilig-
keit des moralischen Seins. Gott als Subsistenz ist das absolute Erst-
sein, das eine ganz eigene, sich selbst begriindende Achtung gebietet.
Gott als Person, als Besitzer und Inhaber der unendlichen Vollkommen-
heit, erheischt eine Huldigung um seiner selbst willen; er ist einfachhin
causa sui (daher die hichste personliche Majestdt) ; alles andere kann
nur in ihm, in seiner Beziehung zu ihm eine Wiirde erhalten, Achtung
erheischen und gebieten. Alle diese Momente stellen die Strahlen der
Personwiirde Gottes dar und zeigen ihn selbst im Glorienschein der
transzendenten, alles iiberragenden Majestit 2.

Die Personwiirde Gottes stellt dhnliche Forderungen wie seine
Giite. Sie gebietet Achtung kraft innerer Selbstbegriindung und tritt als
oberste Norm, als maiestas ordinatrix aller Bestimmungen auf, die unter
dem Namen der objektiven Heiligkeit zusammengefa3t werden. In der
Personwiirde gestaltet sich die Normgiite Gottes zur Zweckmajestit, zur
obersten Norm und zum letzien Grenzpunkt jedes geschopflichen Strebens.

Der Zweck (finis) stellt den gleichen Seinsgehalt dar, der die
Grundlage des Guten bildet, fiigt aber einen Wesenszug hinzu, der im
Guten nicht enthalten ist. Man kann sagen, daB die Seinsvollkommen-
heit als ein synthetischer Inbegriff der gesamten objektiven Bewegungs-
und Anziehungskraft in mehreren Teilsichten gefa3t werden kann, wie
sie ja auch in mehreren Formen sich dynamisch betitigt 3. Die Begeh-
rungswiirdigkeit (appetibilitas) driickt die Anziehungskraft allein aus.
Die Giite (bonitas) bezeichnet das vollkommene Sein in seiner Funktion
als Gegenstand des Strebevermdgens : Prinzip der Verdhnlichung im
Vermégen, Grund der coaptatio und endlich Endpunkt der Strebe-
tatigkeit. Wird zu diesen Merkmalen noch der Wesenszug hinzugefiigt,
daB das Vollkommene seine Anziehungskraft als (absoluter oder rela-

1 Divus Thomas, Jahrg. 1939/40.

? Hier handelt es sich um die Majestit Gottes, die eine Eigenschaft im
engeren Sinne darstellt. Wir haben dieselbe in « Der thomistische Gottesbegriff »,
Tabelle 1V, maiestas ordinatrix genannt.

315, 4.



306 Siinde und Unsiindlichkeit

tiver) Erstbeweger ausiibt, so daB es nicht einfachhin als Gegenstand,
sondern als Grund der Begehrungswiirdigkeit und Giite anderer Bestinde
(ratio appetibilitatis et bonitatis) auftritt, so haben wir den Zweck-
begriff (finalitas) gebildet und den letzten Zug der dynamischen Betiti-
gung des Seins erfaBt. Der gleiche Seinsgehalt unter verschiedenen
Teilsichten leuchtet als appetibile, bonum et finis auf. Drei verschiedene
funktionale Erscheinungsweisen (partes potestativae) des gleichen
Seinsgehaltes.

Gottes transzendentes Sein als alles an sich ziehende Kraft stellt
seine hochste Begehrungswiirdigkeit dar. Sofern dieses Sein in sich
besteht, Gegenstand jeden Strebevermdgens ist, nennen wir es Giite ;
unter dem Gesichtspunkte aber, daB es der letzte Grund jeder
objektiven Bestimmung des aus sich heraustretenden (diffusivum sui),
dynamisch faBbaren und sich betitigenden Seins ist, nennen wir Gott
den letzten Zweck (ratio volendi se et aliorum a se)l.

Mit der Seinswiirde Gottes ist also notwendig verbunden, daBB er
als Subsistenz die letzte Grenze fiir die gesamte geschépfliche Dynamik
sei, die zu iibertreten weder statthaft noch mdéglich ist. Daher ist es
ein notwendiges Naturgesetz der geschaffenen Titigkeit, daf sie in Unter-
ordnung unter die Majestit Gottes begonmen und ausgefiihrt werde, daf
i thr die Beziehung zu Gott als dem letzten Zweck immer — ausdriick-
lich oder matinbegriffen — aufleuchte. Dies ist die von der Zweck-
majestit Gottes vorgeschriebene oberste Norm der geschopflichen
Dynamik. Dementsprechend ist auch die Forderung ein unabdnder-
liches Naturrecht Gottes, da im Weltgeschehen seinem ordnenden
Einflusse nichts entgehe oder entzogen werde. Deshalb heifit Gott
nach dieser Eigenschaft maiestas ordinatrix, da, je nach der Beziehung
zu ihm, die Stellung eines jeden Dinges im Universum nach Wichtig-
keit und Wiirde bestimmt wird. Aus dieser Eigenschaft Gottes stromt
auf die Geschopfe die objektive Heiligkeit iiber 2. Von diesem Natur-
gesetze ist auch die sittliche Handlung nicht ausgenommen ; nur
mubB sie nach demselben durch Selbstbestimmung, bewuBt oder unter-
bewult, gestaltet werden. Hingt von der Normgiite Gottes die Giite
(bonitas) der sittlichen Handlung ab, so bestimmt die Personwiirde
Gottes, als maiestas ordinatrix, deren Rechtheit (rectitudo, aequitas).

1 Inwiefern der Zweckbegriff auf Gott anwendbar ist, haben wir S. 170
« Der thomistische Gottesbegriff » ausgefiihrt.
2 Vgl. Divus Thomas, Jahrg. 1940, S. 39 ff.



Siinde und Unsiindlichkeit 357

Hier steht das Geschépf Gott als Person gegeniiber. DalB aber die
Person kraft ihres Seinsgehaltes und nach ihrer Seinsbestimmung (als
causa sui, sui iuris) Beachtung fordert, wurde schon o6fters betont :
sie ist das MaB, nach welchem eine Tétigkeit nicht nach ihren inneren
Bestandteilen, sondern in bezug auf die Begrenzung bemessen wird.
Die Anspriiche der Personen schreiben die relativen Bestimmungen der
Handlungen vor. Sie miissen so hervorgebracht werden, daB sie fremde
Interessen und Forderungen nicht verletzen. Daher ist eine relative
Begrenzung nétig. Die Eigenschaft, welche die sittlichen Handlungen
in der Richtung bestimmt, dafl sie den Anspriichen fremder Personen
angemessen seien, nennen wir Rechtheit im Sinne einer Wohlordnung
in bezug auf duBere Subjekte. Dasselbe wird durch die aequitas aus-
gedriickt, wodurch die ebene und billige Beschaffenheit der sittlichen
Téatigkeit nahegelegt wird : sie erscheint so in der Realitit, daB sie
durch holperiges Wesen keinen AnstoB (offensa, Beleidigung) ver-
ursacht, und so der Verkehr unter Personen reibungslos vor sich gehen
kann. Aequitas heilt sie, weil die Gleichheit, der Ausgleich unter den
Personen und ihren Forderungen durch sie bewerkstelligt wird und in
der Tatigkeit gegenstiandlich aufleuchtet!. Die Person-Normwiirde
Gottes schreibt daher gebieterisch vor, daff die sittliche Tdtigkeit vecht,
d. h. der maiestas ordinatrix Gottes angepafit sei. Diese Anpassung aber
schlieBt solche Gottesbeziehungen in sich, welche die vdllige Unter-
werfung des Geschopfes unter Gott bekunden : die Anerkennung seiner
Hoheit und die Huldigung vor seiner Majestit, die das Geschdpf
antreibt, daB es sein ganzes Sein und alle AuBerungen desselben Gott
zu FiiBen lege. Der AusschluB jeglichen Anstoles an die Forderungen
Gottes, die Entfernung jedes beleidigenden Momentes, sind die nega-
tiven Merkmale einer rechten, ebenmaBigen, sittlichen Handlung. Die
Unterwerfung unter den ordnenden EinfluB der Zweckmajestit Gottes
kennzeichnet dieselbe in positiver Hinsicht.

Normgiite und Zweckmajestil sind Eigenschaften, deren Vollbegriff
nur dem Sein Gottes entnommen wird. Selbst der menschliche Verstand,

1 Die Giite ist eine absolute Eigenschaft der menschlichen Handlung, die
ihrer innern Beschaffenheit nach so verwirklicht wird, daB in ihr alles in den
richtigen Proportionen erscheint. Fehlerlos ist die Abbildung der Grundidee und
der iibrigen formenden Prinzipien, fehlerlos ist das Verhiltnis der einzelnen Teile
untereinander. Bonum ex integra causa. Die Rechtheit bezieht sich auf die
auBeren Verhiltnisse, gleichsam auf das relative Temperament der sittlichen
Tatigkeit, auf ihr EbenmaB in bezug auf die Umgebung.



358 Siinde und Unsiindlichkeit

der Gottes Natur blo8 nach solchen Teilsichten zu erfassen imstande
ist, bedarf keiner Hilfs- oder Erganzungsbegriffe, um den Wesenszug
beider Eigenschaften erfassen zu koénnen!. Es besteht jedoch noch
eine Moglichkeit, daBB Gott als Norm der sittlichen Norm auftrete.
Diese ist in den Herrscherrechten Gottes begriindet. « Herr» ist kein
ewiger Name Gottes, da zu seiner Bewahrheitung die Merkmale des
gottlichen Seins allein nicht ausreichen. In Gottes Sein leuchtet die
Herrschermacht (potestas coercitiva) allerdings nicht bloB vollkommen,
sondern auch in ihrer transzendenten Wirklichkeit auf. In dieser
Hinsicht ist « Herr» ein mit den iibrigen Normmerkmalen gleich-
wertiger Name Gottes. Zum Begriffe des Herrn gehort indes etwas
mehr, als die Gewalt allein. Er mulBl gebieten, Anordnungen treffen
und diesen Geltung verschaffen kénnen. Einen Herrn ohne Unter-
gebene kann es nicht geben, oder wenigstens ist ein solcher Name
ganz illusorisch — eine relatio rationis. Aber selbst in diesem Falle
sprieBt der relative Terminus nicht aus dem Begriffsbestande der
Macht hervor, sondern mull von auBenher dazugefiigt werden, weil
zur Betitigung der Gewalt ‘entsprechende Subjekte nétig sind. In
diesem Sinn sind Herr und Diener, Gebieter und Untergebener relative
Namen, die nur in wechselseitiger Beziehung einen Sinn haben : einer
ohne den andern ist sinnlos. In dieser Fassung ist die Herrschaft
(dominatio) bloB ein zeitlicher Name Gottes, der als eine Realitit
durch die gottliche Natur bedingt wird, aber als ein Verhaltnisbegriff
(relatio praedicamentalis) nur durch die Beziehung des wirklich existie-
renden Terminus erfaBt werden kann.

Herr ist, wer Selbstbestimmung besitzt. Die Fahigkeit und
Moglichkeit, sich einen eigenen Zweck zu setzen, sich selbst und andere
auf denselben hinzuordnen, ihn mit entsprechenden Mitteln zu bewerk-
stelligen, gehéren zum Vollbegriff des Herrseins. Das Verfiigungsrecht
iitber Personen und Sachen ist die Folge jener Verbindung, die zwischen
dem Herrn und seinem Eigentum obwaltet, und je nach dem Grade
der Besitznahme ist darum die Ausdehnung des Verfiigungsrechtes zu
werten und zu bestimmen. Gott allein ist der unumschrinkte Herr iiber
die Welt. Personen und Sachen sind seinem absoluten Verfiigungsrechte

1 Deshalb sagt Thomas I 13, daB solche Beziehungsnamen ewige Aussagen
iiber Gott bezeichnen. Sie sind Ausstrahlungen des Wesens Gott. Zu ihrer vollen
Bewahrheitung ist der terminus nicht anders nétig, als ein zum Wesensinhalt
des Begriffes gehériger, in ihm enthaltener Zug. Nihere Ausfithrung S. 150 ff.
« Der thomistische Gottesbegriff ».



Siinde und Unsiindlichkeit 359

unterworfen, weil letzteres durch seine Majestitserhabenheit begriindet
wird. Majestit ist eine Eigenschaft Gottes, die ihm deshalb zukommt,
weil das Geschopf dem ganzen Sein nach von ihm abhingt, auf ihn
(mit einer transzendentalen Beziehung) hingeordnet ist. Dies ist eine
wesentliche, das ganze Sein des Geschépfes durchdringende Abhingig-
keit von Gott, aus der die absolute Unterordnung unter das Ver-
fiigungsrecht Gottes naturgemdlB folgt. Auch diese Unterordnung ist
eine notwendige Beziehung ; zufillig ist nur die tatsidchliche Verfiigung
und die relative Stellung der Dinge zu Gott und zueinander, welche
sie infolge der Verfiigung Gottes im Weltall einnehmen. Das not-
wendige, ewige Nalurrecht Goltes in dieser Bezichung kann folgender-
mafen ausgedriickt werden : alles in der Welt ist dem absoluten Ver-
fiigungsrechte Gottes unterworfen, wichts darf thm entzogen werden.

Dem Geschopfe kommt demgegeniiber nur eine beschrinkte Herr-
schaft iiber die duBeren Dinge zu. Dieselben sind von ihm nicht
wesentlich abhingig. Deshalb kann auch deren Besitznahme und das
damit verbundene Verfiigungsrecht nur eine duBere und sowohl durch
die Natur der einzelnen Dinge als auch durch soziale Riicksichten
eingeschrinkte sein. Gott gegeniiber mul} jede Besitznahme und Ver-
figung eine untergeordnete und durch die Rechte Gottes geregelte
sein. Gott kann dem Geschépfe hierin nur ein Gebrauchsrecht zuge-
stehen, sodaB jeder Versuch, ein Ding der Herrschaft Gottes zu ent-
ziehen, ein Anschlag auf sein unverduBerliches Recht ist, demzufolge
alles Geschépfliche nur nach seinen Anweisungen und Beschliissen
zu gebrauchen ist. Diese Gottesbeziehungen miissen in jede sittliche
Handlung hineingetragen werden und in ihrer objektiven Gestal-
tung aufleuchten. Das Naturgesetz der sittlichen Gestaltung erheischt
gebieterisch, dafs der Mensch blofi als Beniitzer der duferen Dinge
auftrete, iiber dieselben nicht als unumschrinktier Herr, sondern blof im
Auftrag und nach den Anweisungen Gottes verfiige, sodafi durch deren
Beniitzung Gott nichts entzogen werde und seine Herrscherrechte immer
anerkannt bletben. Wird dies alles in objektiven Ziigen zum Ausdruck
gebracht, so entsteht ein moralisches Sein, das in Gott gestaltet ist,
in Gott besteht, ein Abbild der ewigen, von der Natur Gottes auf-
erlegten Gesetzlichkeit ist. ,

Die Herrscherrechte Gottes sind in ganz eigenartigen Beziehungen
begriindet. Das Geschoépf kann nie von Gott unabhingig sein. Es
bleibt immer aliquid Dei, und zwar dem ganzen Sein nach. Aus diesem
Grunde kann es nicht als ein vollkommenes Rechtssubjekt Gott gegen-



360 Siinde und Unsiindlichkeit

iiberstehen. Darum koénnen die Beziehungen Gottes zum Geschépfe
nicht nach den Proportionen der Tauschgerechtigkeit bestimmt werden.
Umgekehrt ist dies auch der Fall!. Das Geschopf vermag Gott nichts
zu entziehen, oder ihn zu berauben, da eine reale Entziehung der
Macht oder der Verfiigung Gottes vollig unmdoglich ist. Betrachten wir
aber die Schépfung als ein Eigentum Gottes und das vernunftbegabte
Geschopf als einen Beniitzer desselben, zu dessen Wohl es hingeordnet
ist 2, so ist eine Gegeniiberstellung von Mensch und Gott als Person
moglich. Zwischen beiden stehen die dulleren Giiter, die im strengen
Sinne des Wortes Eigentum Gottes sind, deren Beniitzung aber dem
Menschen iiberlassen wurde. Die Schranken, die Art und Weise, wie
auch die Ausdehnung der Beniitzung sind durch ein scharf abgegrenztes
Naturrecht bestimmt, wie wir dies oben betont haben . Diese Normen
binden den Menschen nach Art der tustitia commutativa. Daher begriindet
die Verwirklichung dieser Gottesbeziehungen in der sittlichen Tdtigkent
die Gerechtigkeit (iustitia) derselben. Gerecht ist jenes moralische Sein,
in dem die Bedingungen der Beniitzung jeder geschipflichen Gegeben-
heit in gegenstindlichen Ziigen aufleuchten, welche die vdllige An-
erkennung der Herrscherrechte Gottes zur Schau tragen. Giite, Recht-
heit und Gerechtigkeit sind demnach jene Eigenschaften des mora-
lischen Seins, welche es infolge der Gestaltung nach der Grundidee in
ihren Teilsichten notwendig begleiten und durch welche die Gottes-
beziehungen in ihm wirklich werden. Das Fehlen derselben begriindet
die Gottentfremdung der handelnden Person, und in ihr erscheint die
gegenstindliche Verunstaltung, HaBlichkeit, Gottwidrigkeit und -feind-
lichkeit des sittlichen Seins. Schlecht und bdse (malum), unrecht
(iniquum) und ungerecht (iniustum) sind infolgedessen jene Beziehungen
und Eigenschaften, welche die verunstaltete sittliche Tiétigkeit als
objektive Merkmale begleiten und als Beraubung der Gottesbezieh-
ungen kennzeichnen.

Nach diesen Ausfithrungen kénnen wir den gestaltenden Einflul
Gottes auf das moralische Sein in folgendem Schema darstellen :

171 21, 1. 2 II-1I 66, 1.
3 Weitere Ausfithrungen sind in unserem Buch « Eigentumsrecht nach dem
hl. Thomas von Aquin» zu finden.



Siinde und Unsiindlichkeit 361

sec. rationem na.tprae: ut _Sum- propter se diligendus.
mum Bonum ; ratio bonitatis in-
trinsecae (sec. munditiam - sanc-|ut ratio diligibilitatis

titatem formalem) esse moralis aliorum a se.

sec. rationem per- (ut est suprema [ut ultimus finis sui et
Jsonae : ut est Ma- | maiestas : ratio |aliorum a se.

lestas; ratio boni- | rectitudinis vel Jut est ratio ordinationis
tatis ordinatae |aequitatis aliorum ad finem.

(sec. firmitatem
— sanctitatem |ut est supremus
objectivam) Dominus : ratio
esse moralis iustitiae

Deus ut nor-
ma esse mo-
ralis

culi subiiciuntur omnia.
ut concedens usum crea-
turae et statuens normas
huius usus.

Noch eine weitere Eigenschaft oder Folgeerscheinung der sittlichen
Gestaltung kennt der hl. Thomas. Sie wird daraus entnommen, dal3
das moralische Sein durch Selbstbestimmung entsteht. Die handelnde
Person ist fiir ihr Tun und Lassen verantwortlich. Von ihr hingt es
ab, ob sie die genannten Gottesbeziehungen in ihrer Tatigkeit ver-
wirklicht, oder sie derselben beraubt. Diese Eigenschaft nemnen wir
objektive Zurechnungseignung (imputabilitas) . Das Selbstbestim-
mungsrecht ist eine Gabe Gottes, welche die vernunftbegabte Natur
begleitet, fiir deren Gebrauch der Mensch folglich auf Grund seiner
Unterordnung unter Gott verantwortlich ist. Je nachdem in diesem
Gebrauche die Rechte Gottes aufleuchten, verdunkelt oder gar vollig
ausgeloscht werden, ist er der Anerkennung, Ehre und Belohnung,
oder des Tadels, der Verachtung und Strafe wiirdig. In jeder sittlichen
Handlung bekundet der Mensch entweder seine Kraft und Tiichtig-
keit, oder seine Schwiche und Nichtswiirdigkeit. Das sittliche Sein
ist in seiner Gestaltung dem Kunstsinn des Menschen unterstellt ; er
bekundet sich hierin entweder als ein Kiinstler im eigentlichen Sinne,
oder als ein unbegabter Handwerker und schlieBlich als ein véllig
unfihiger Pfuscher. Nach diesen Gesichtspunkten verdient er An-
erkennung oder Verachtung. Auch das Merkmal der Gerechtigkeit
muB3 beachtet werden. Im Gebrauch seiner sittlichen Krifte zeigt
sich der Mensch als ein gerechter oder ungerechter Verwalter der Giiter
seines Herrn. Er ist durch seine Selbstbestimmung Herr seiner selbst,
hilt sich und das eigene Schicksal in der Hand ; durch sie wird er Herr
tber die Schépfung oder der Sklave derselben. Fiir die Handhabung

! I-1I 21, 2. Vgl. auch Divus Thomas, Jahrg. 1941, S. 260.



362 Siinde und Unsiindlichkeit

seiner Krafte ist er daher demjenigen zur Rechenschaft verpflichtet,
von dem er sie erhalten hat, um durch sie die Gottesbeziehungen zu
verwirklichen. Der hl. Thomas setzt daher mit Recht hinzu, daB die
Beachtungswiirdigkeit, die Anrechnung zum Verdienst oder deren
Gegenteil nach den Gesichtspunkten der Gerechtigkeit geschieht 1.
Hieraus ersehen wir, daB das moralische Sein nicht etwa blo
durch eine duBerliche Verordnung und Hinordnung, sondern auf Grund
seiner inneren Gestaltung, dem eigenen Gewichte nach, wertlos oder
wertvoll ist. Das diesbeziigliche Urteil braucht nicht eigens ausge-
sprochen zu werden. Jede sittliche Tat spricht iiber sich selbst das
Urteil, ob sie lobens- oder tadelnswert ist ; sie ist rata und trigt den
reatus kraft der eigenen Gestaltung in sich 2. Gottgeurteilt zur Ehre

1 I-1T 24, &.

2 Ratum, als rechtskriftig, spricht die objektive Heiligkeit eines Werkes
oder einer Gegebenheit aus. Das griechische xigo¢ (xupéw) hebt die Rechtskriftig-
keit in dhnlicher Weise hervor, indem etwas durch das zupotv (Entscheidung
fillen) die Gestaltung nach Festigkeit und Unanfechtbarkeit erhdlt. Die formale
Heiligkeit, die Reinheit und Annehmbarkeit eines Werkes wird durch acceptum
ausgedriickt. Auch reatus (von reus) hat verschiedene juridische Bedeutungen,
die bei den Prozessen den Anklagezustand bezeichnen ; Schuldigkeit, Verbunden-
heit und Gebundensein aber driicken den festen Grund der Anklage aus. Aus
diesem Grunde ist jede menschliche Handlung gottverfallen (Deo sacrum), nur
die Art und Weise ist verschieden je nach dem Wert des moralischen Seins.

Wenn wir diese Begriffe nach ihrer allgemeinen Bedeutung ordnen wollen,
so bezeichnet reatus nur den noch nicht abgeurteilten Anklagezustand, der erst
durch einen Rechtsspruch die Festigkeit (in der Richtung von Lossprechung oder
Verdammung) erhdlt. Hierdurch wird das Werk zu einem opus ratum. Die
erste Bedeutung von ratum ist demnach «opinatum », «arbitratum », wodurch
die noch nicht endgiltige Rechtskraft des Urteils ausgedriickt wird. Nach einem
letzten Urteilsspruch aber geht das ratum in das «certum», « fixum», « statutum »
(res iudicata) iiber, so daB dadurch die objektive Heiligkeit, die Verankerung
in letztheiligen Normen betont wird. Sein Gegenteil ist das « vanum» und «irritum».
Acceptum, approbatum driickt die innere, den Gesetzesnormen entsprechende
Ordnung des Rechtsfalles aus, welche dessen giinstige Aufnahme und wohl-
wollende Annahme durch die entsprechende Autoritit sicherstellt. Das Gegenteil
ist das reiectum, reprobatum, wodurch die Verwerflichkeit, die innere Schlechtig-
keit und Rechtswidrigkeit ausgedriickt wird. (Passend werden diese Begriffe
im MeBkanon « Quam oblationem» ... verwendet.)

Wihrend das ratum die rechtskriftige Festigung von Gut und Bdse bedeuten
kann, wird reatus nur im iiblen Sinne verwendet. Thomas sagt 1T dist. 42q.1a.1:
« proprie reatus nihil aliud est quam obligatio ad poenam». Der Begriff der
Schuldigkeit ist von ihm untrennbar. Da diese Schuld durch eine fehlerhafte
Handlung zugezogen wird und so die Hinordnung zur Strafe in sich schlieBt, ist
die Schuld (reatus) ein Mittelbegriff zwischen Siinde und Strafe, sodaB man mit
Recht von einem reatus culpae und reatus poenae reden darf. Aus diesem Grunde
wird reatus (ohne Zusatz) bald fiir die Siinden, bald fiir die Strafschuld gebraucht.



Siinde und Unsiindlichkeit 363

oder zur Schande und Verachtung, zur Belohnung oder zur Verdam-
mung ist das moralische Sein in sich selbst, je nachdem die Gottes-
beziehungen in ihm aufleuchten oder infolge kontrirer Bestimmungen
und Merkmale ausgelscht erscheinen.

Auch die Ausdehnung der Anrechnung beschreibt Thomas!. Der
Mensch ist vor Gott und vor der menschlichen Gesellschaft verant-
wortlich. Nicht zwar in ganz gleicher Weise, da ja der Mensch dem
ganzen Sein nach Gott zugehort, die Gesellschaft aber nur teilweise
auf ihn Anspruch erheben kann 2. Dementsprechend ist auch die Ver-
antwortung vor Gott eine vorbehalts- und ausnahmslose, vor den
Menschen aber eine beschriankte. Das Geschoépf hat das Sein als ein
reines Geschenk Gottes erhalten. Es ist in sich ein Wert ; aber anderer-
seits ist es nur die Grundlage fiir die Weiterbildung von Seinswerten,
die durch die entsprechende Tatigkeit bewerkstelligt wird. Ist das Sein
des Geschopfes von den Gottesbeziehungen durchtrinkt, so mul3 auch
seine Tatigkeit Triagerin der gleichen Gottesbeziehungen sein. Gottes
Giite, Majestiat und oberste Herrschaft sind in der geschopflichen Wirk-
samkeit abzubilden und miissen als artbestimmende Grenzpunkte der
Gottesbeziehungen auftreten. Hierdurch werden sie zu Seinswerten
der gottgewollten Dynamie und tragen das Geprige der Rechtschaffen-
heit und Rechtskriftigkeit vor Gott in sich.

Im folgenden wollen wir nun die Merkmale bestimmen, welche
der Siinde infolge des Mangels dieser Gottesbeziehungen zukommen
und sie als eine wertlose, gottfremde und gottverfallene menschliche
Handlung bezeichnen. Da die Forderungen, die Gott an die geschopf-
liche Dynamie stellt, in der innersten Natur des Geschépfes wurzeln
und deshalb in den Bereich des Naturrechtes gehéren, alle Fehlbildungen
auf dem sittlichen Gebiete spezifisch bestimmen, gelten die aufzu-
zihlenden Merkmale fiir jede Siinde. Da wir aber den Menschen ins-
besondere in seiner begnadeten Stellung betrachten, wollen wir die
objektiven Merkmale der Siinde hauptsichlich in dieser Hinsicht
bestimmen 2.

Die Naturneigung des Menschen, Gott als hiéchstes Gut und iiber
alles zu lieben?, wird durch die caritas erginzt ; durch dieselbe wird

1I-II 21, 3 et 4. 2 Ibid. 4 ad 3.

3 Wenn wir im folgenden von der Verletzung des Naturgesetzes und von
den hierdurch verursachten objektiven Merkmalen der Siinde reden, so verstehen
wir darunter sowohl das Gesetz der eigentlichen Naturzuneigung, als auch jenes

der Gnade, da beide auf den gleichen Gegenstand hingeordnet sind.
41 60, 5.



364 Siinde und Unsiindlichkeit

der Mensch tatsichlich fihig, Gott in dieser Weise zu lieben !. Durch
die Erhebung in den {ibernatiirlichen Stand werden alle menschlichen
Handlungen von diesem Gesichtspunkte aus beurteilt, da ohne die
eigene Schuld die Gnadengabe niemand fehlen kann. Das tormentum
infiniti, der Heilsdrang, das Verlangen nach der Verbundenheit mit
dem hochsten Gute, ist durch die Erhebung in die iibernatiirliche
Ordnung gegenstindlich bestimmter geworden, als es im bloBen Streben
nach dem allgemeinen Guten (bonum in communi) gegeben war. Der
Gegenstand des tibernatiirlichen Strebens ist Gott in sich, als erreichbar
in der visio beata. Hierdurch sind auch die Beziehungen der mensch-
lichen Handlung genau bestimmt : sie sind restlos einzelne Bestimmungs-
weisen des Nach-Gott-Strebens, des motus creaturae rationalis ad Deum.
Fehlt daher in ihnen diese Beziehung, erscheint eine Handlung nicht
mit diesem Siegel bezeichnet, redet sie nicht die Sprache der Gott-
verbundenheit, so ist sie siindhaft, weil sie nicht das Merkmal ihres
natiirlichen Gegenstandes an sich trigt ; sie ist abwegig, weil sie nicht
das Streben zu Gott hin, sondern dessen Gegenteil bekundet. Aus diesem
Grunde ist das erste objektive Merkmal jeder Siinde die Abwegigkeit
(deviatio) oder der Abfall, die Abkehr (apostasia) von Gott als dem
hochsten Gute. Die Amnziehungskraft der Giite Gottes 1ist nicht blof
die hochste in sich genommen, sondern auch die allumfassendste. Daher
bedeutet das Wollen eines geschaffenen Guten ohne Beziehung auf
Gott die MiBachtung der héchsten Giite, einen Abfall von ihr; und auf
Grund des Mangels der genannten Beziehung erscheint das Wollen
selbst als schlecht : zundchst als ein malum agentis, dem eine natur-
gemil erforderte Vollkommenheit abgeht, dann aber auch als ein
malum Dez, weil die von Gottes Wesensgiite geforderte Herrlichkeit
vereitelt wird und in Wirklichkeit eine ihm feindliche, ihm verhaBte
Seinsweise erscheint. Siindigen heifit, in dieser Hinsicht, ein geschaffenes
Gut um seiner selbst willen, nach seinem eigenen Gehalt, ohne Beziehung
auf Gott lieben. Deshalb ist jede Siinde eine Vereitelung des gottgesetzten
Zweckes, des motus creaturae rationalis ad Deum.

Da die Gnade die Naturgesetze nicht aufhebt, sondern sie durch
Bestimmung hoherer Gegenstinde erginzt und die Naturneigung ver-
vollkommnet, kénnen wir nach unserer obigen Ausfithrung die Frage
beleuchten, warum die Siinde « unnatiirlich » (contra naturam) ist.
Das oberste Naturgesetz der Willenstitigkeit erheischt, daB Gott

1 I-II 109, 4.



Siinde und Unsiindlichkeit 365

friher und mehr geliebt werde, als das geschaffene Gut. Dal dies
unbewulit, naturnotwendig vollzogen wird, haben wir oben betont.
Diese Beziehung und diese Naturordnung fehlt in der bewuBten siind-
haften Handlung. Gott wird nicht nur auBer acht gelassen, sondern
vernachldssigt und verachtet. Hierdurch wird der erste grofie objektive
Mangel in die siindhafte Handlung hineingetragen: es fehlt in ihr die
von Natur geforderte Beziehung zum hochsten Gut. Die Willenseinstellung
(coaptatio) weist keinen Zug auf, in dem das bewulte Streben nach
Gott ausdriicklich oder mitinbegriffen enthalten wire. Die Analyse
des Seelenvorganges der Willensneigung (coaptatio) weist dem hochsten
Gute gegeniiber nur kontrire Ziige auf : eine Veridhnlichung mit ihm,
oder eine Hinwendung zu ihm fehlen génzlich. Die Siinde erweist sich
demmach als eine Vergewaltigung der Naturneigung, deven erster Gegen-
stand das hochste Gut ist. Weil aber die Naturneigung durch die Gnade
eine besondere Schwerkraft erhilt, ist die Siinde nicht bloB eine Ver-
kehrung der Naturordnung, sondern auch jener der besonderen Vor-
sehung Gottes, mithin eine Verachtung Gottes in sich selbst, ein Ab-
weisen jener hochsten Anziehungskraft, die dem hdochsten Gut allein
eigen ist. Durch die Unterwerfung unter diese Anziehungskraft fiigt
sich das Geschopf in die Seins- und Weltordnung hinein, durch das
Abweisen derselben entfernt es sich aber davon und gerit auf Abwege.
Aus diesen Bemerkungen sehen wir auch, warum die Siinde eine
Schwiiche- und Krankheitserscheinung (infirmitas) und eine Minder-
wertigkeit darstellt : es fehlt ihrem Prinzip die Kraft, sich zu Gott zu
erheben, nach Gott zu streben und der Naturneigung zu threm Rechte
zu verhelfen. ‘

Die Liebe ist die erste Bewegung des Willens. Sie fehlt in keinem,
noch so komplizierten Willensakt. Die Liebesneigung aber wird durch
die Wert- und Hochschitzung des Gegenstandes wachgerufen und
durchdringt die gesamte Willenstatigkeit, ist deren Lebenselement.
Nach dem Naturgesetze sollte das hochste Gut den Willen zu jeder
Titigkeit bewegen, und der Mensch miite bei der Gestaltung des
moralischen Seins aus der Wert- und Hochschitzung desselben vor-
gehen : die inbegriffene Riicksichtnahme auf Gott diirfte in keiner
menschlichen Handlung fehlen. Dies ist das weitere Naturgesetz der
Willenstitigkeit. Diese Ordnung wird vom Siinder umgeworfen. Die
dem héchsten Gute eigene und gebiithrende Hochschitzung fehlt als
treibende Kraft der Willenstatigkeit, und andere Giiter, die nur in ihm
geliebt werden sollten und diirften, nehmen dessen Platz ein und



366 Siinde und Unsiindlichkeit

treiben zur Handlung. Die Artbestimmung nach der Liebe Gottes «iiber
alles » fehlt demmach der Siinde ginzlich. Gott lebt im Innern des
Siinders nicht als eine belebende, treibende Kraft, er ist in dieser
Beziehung fiir ihn tot. Da auf diese Weise Gottes Stelle andere
Giiter einnehmen, wird ithm der hoéchste Schimpf angetan ; er wird
vom Siinder verschmdht, zuriickgesetzt und durch die Bevorzugung
irdischer Giiter anstatt Gottes verachtet und verspottet. Weil aber
hierdurch Naturgesetz und Naturordnung verletzt werden, erweist sich
die Siinde als ein naturwidriges MiBgebilde.

Die Siinde ist demnach deshalb unnatiirlich und trigt die objek-
tiven Merkmale des esse contra rationem an sich, weil durch die fehler-
hafte menschliche Handlung folgende Naturgesetze, sei es der eigent-
lichen Natur, sei es der Gnade, verletzt werden :

1. Gott ist der Wertmesser jeder sittlichen Gestaltung. Der Siinder
schlieBt Gott als solchen aus und beniitzt entweder das eigene Wohl
und seine Liebhaberei oder ein anderes vergingliches Gut als Norm
seiner Titigkeit.

2. Die geschaffenen Giiter sind nur durch Teilhabe an Gottes
Giite gut. Der Siinder schlieBt diese Beziehung zum hdochsten Gute
aus und beniitzt das Vergingliche so, wie wenn es an sich gut und
begehrenswert wire.

3. Gottes Anziehungskraft ist die hochste und allumfassendste ;
die Liebe zu ihm ist die allererste Bewegung des Willens — mnicht
bewuBt und in ordine generationis, sondern unbewuft und in ordine
causalitatis et perfectionis. Dies miiBte das Urbild der bewulten
Tatigkeit sein. Den Siinder stot Gott ab, anstatt ihn anzuziehen.
Deshalb ist das Prinzip der Siinde die Abneigung gegen Gott oder
der HaB gegen ihn; das Fehlen der Beziehung zu Gott als zum an-
ziechenden Prinzip gestaltet aber die Siinde nach dem objektiven
Merkmal der Gottwidrigkeit, der Mangel der Liebe driickt endlich das
Siegel des Hasses darauf.

4. Gott muB in jeder statischen und dynamischen Seinsbeziehung
zur Geltung gelangen, nicht bloB seinsmiBig und unbewuBt, sondern
auch in der Anerkennung und in der bewuBten Gesinnung des Geschépfes.
Dies wird vom Siinder versagt, indem seine Willensneigung nicht auf
Gott, sondern auf die Geschépfe hingeordnet ist und die «iiber alles »
geltende Liebe Gott in zweifacher Form verweigert : a) indem er ihn
entweder ausdriicklich verachtet, b) oder die geschaffenen Giiter nicht
in ihm und fiir ihn, sondern um ihretwillen liebt.



Siinde und Unsiindlichkeit 367

Das Verbundensein in einem gemeinsamen Guten begriindet die
Freundschaft. Gegenseitiges Wohlwollen, Hochschitzung, einigt die
Freunde und gestaltet sie dem Affekte, der gemiitshaften Wertung
nach, gleichsam zu einem Wesen. Die richtige Freundschaft will nicht
etwa eine vollstindige Gleichheit erreichen. Diese ist nur in bezug auf
die Gemiitseinstellung in dem Sinne notwendig, daB3 beide Teile ein
restloses Wohlwollen und die Geltendmachung der gegenseitigen Werte
anstreben. Mdgen letztere noch so ungleich sein: die Freunde wiinschen
und streben mit allen Kriften darnach, daB der Glanz ihrer Werte
in proportionierter Form aufleuchte und zur Geltung gelange. Hierin
besteht das Wohl der Freundschaft (bonum amicitiae), und durch eine
solche Verbindung wird das Wohlsein der Freunde begriindet, aus dem
mit unzdhlbaren anderen Giitern die Gliickseligkeit entspringt.

Zwischen Gott und dem begnadeten Geschopfe ist auch eine Freund-
schaft festzustellen. Alle Forderungen derselben treffen zu!. Die Un-
gleichheit der Werte, der unendliche Abstand des Geschépfes von Gott
hindern die Entstehung derselben keineswegs. Im gemeinsam gewollten
Guten wird alles ausgeglichen, da Gott sich als Besitz dem Geschopfe
schenkt, sodaB das Einvernehmen der Freunde durch nichts gestort
wird, einer dem andern nicht nachsteht und durch nichts beeintréichtigt
wird. Gottes Wohlwollen dem Geschiépfe gegeniiber ist unbeschrinkt,
da er dessen volle, weit iiber die Grenzen der Naturforderungen und
-kriifte hinausreichende Geltung wiinscht und ermoglicht. Angesichts
einer solchen Giite und eines solchen Wohlwollens muB auch im Geschopfe
die ganze innere Kraft seiner Natur rege werden und sich in einem
Wohlwollen kundtun, das Gott schrankenlos umfallt und fiir seine
Dynamie andere bewegende Krifte, die nicht aus Gott stammen, in
keiner Weise zuliBt. Auch das gegenseitige Wohlsein der Freunde
fehlt nicht. Das Geschopf ist gliicklich im Besitze des hochsten Gutes
und Gott betrachtet mit Vergniigen die Herrlichkeit seines Werkes,
die Auswirkung und Verwirklichung seiner Gliickseligkeit in einem
armen, hilflosen Geschopfe.

In dieser Hinsicht ist die Siinde ein malum amicitiae, ein Mangel
und Fehl der Freundschaft zwischen Gott und dem Geschipfe. Nicht bloB
ursichlich, sondern auch seinsmilig ist sie ein RiB 2, da sie den Mangel
eines Seins aufweist, welches das Geschopf unendlich reich, schén aus-

1 II-IT 23, 1.
* Rima, fissura, foramen animi ist die Siinde, als eine Verwundung der
Seele, eine Seinstrennung von Gott.

Divus Thomas 25



368 Siinde und Unsiindlichkeit

gestattet und im Besitze einer Herrlichkeit erscheinen 1iBt, die von
der ersten Seinsquelle nur auf die auserlesenen Geschépfe iiberflieBt.
Ohne die Freundschaft Gottes, die seine besondere Liebe bekundet,
ist das Geschopf unendlich arm, hilflos, niedrig und haBlich. Es zeigt
sich in ihm ein SeinsriB3, durch welchen es von Gott vollstindig getrennt
erscheint. Die Abtriinnigkeit (apostasia) wird durch diesen SeinsriB3
objektiv begriindet. In dieser Beziehung verstehen wir auch, warum
die Siinde « Wunde der Seele » genannt wird. Es fehlt ihr die Konti-
nuierlichkeit, der lebendige Zusammenhang mit ihrem Prinzip, jene
abgeschlossene Seinsvollkommenheit und Gesundheit, die aus dem
Kontakt mit ihm entsteht.

Die Siinde zerreifst das Freundschaftsband mit Gott, lost den Freund-
schaftsbund mit Gott auf und stiftet Unfrieden zwischen dem Geschipfe
und Gott. Wie dies ursichlich geschieht, haben wir oben beschrieben.
Gegenstdndlich nennen wir die Handlung, welche die Freundschaft
zerstort, eine List, eine Intrigue (insidiae, dolus). Somit gelangen wir
zu dem objektiven Merkmal der Siinde unter dem Begriff des Zwie-
spalts, der discordia und insidiae. Durch die List des Teufels wurde
die Freundschaft zwischen dem Geschdpfe und Gott zerstort. Dieses
Urwerk, der Inbegriff aller Stinden, wird durch jede personliche Siinde
fortgesetzt. Daher nennen wir sie mit Recht List, insidiae, die das
grofite Werk Gottes, seine herablassende Freundschaft zum Geschopfe
zerstort 1.

Die Freundschaft ist Wohlwollen. Ihre Zerstorung ist ein U bel-
wollen (malitia). Daher kann auch dieser Zug, als objektives Merkmal,
von der Siinde ausgesagt werden. Die Entziehung des Wohlwollens
ist entweder durch einen zugefiigten Schaden begriindet, oder sie
entsteht aus Neid (invidia). Gott fiigt dem Geschdpfe keinen Schaden
zu. Es erfihrt im Gegenteil von ihm bloB Wohlwollen und ununter-
brochene Wohltaten. Die Entziehung des freundschaftlichen Wohl-
wollens von seiten des Geschopfes kann darum nur durch den Neid
begriindet sein. Gott erscheint ihm als ein Hindernis seiner vollstin-

1 Durch den SeinsriB der Siinde wird das Geschopf seinsmifig gespaltet,
indem es dem vollen physischen Seine nach Gott gehért, wihrend seine moralische
Gestaltung mit Gott nichts gemein hat. Auch seine Personlichkeit wird gespaltet,
da es unbewuBt Gott iiber alles und mehr als sich selbst liebt (I 60, 5), bewuBt
aber ihn haBt und verachtet. Die Héllenqual beginnt schon hier, wenn es sich
dieses elenden Zustandes mehr oder weniger bewuBt wird ; sie wird vollendet,
wenn die Erkenntnis zu klarer Einsicht gelangt ist, die keine Verinderung, keine
Korrektur mehr zuliBt.



Siinde und Unsiindlichkeit 369

digen Geltung. Die eigene Kraft und Tiichtigkeit mochte es ent-
wickeln und mit dieser Ausriistung wiinschte es sein eigener Herr zu
sein. Daher der Neid gegen die Ober- und Ubermacht Gottes, der es
antreibt, die Freundschaft zu kiindigen. Invidia diaboli mors intravit
in orbem terrarum!. So spricht die Heilige Schrift. Durch die Siinde
wird also nur das Werk des Urneiders fortgesetzt. Aus diesem Grunde
kann man das objektive Merkmal des Nevdes der Siinde nicht absprechen.

Die Freundschaft erkennt die gegenseitigen Werte und Vorziige
an, und in deren Hochschitzung werden die Freunde verbunden. Den
Mangel der Anerkennung kann nur die Erkenntnis der Wertlosigkeit
oder der Neid begriinden. Das erste kann das Geschopf in Gott keines-
wegs feststellen. Es bleibt also wiederum nur die MiBgunst des Neides
iibrig, die es zur Kiindigung der Freundschaft antreibt. Sofern also
das Geschopf die Werte und Vorziige Gottes nicht vichtig einschitzt, in
thm nicht das hochste Gut verehrt und sich nicht nach dessen Anziehungs-
kraft vichiet, begeht es ein Vergehen, das Verachtung (contemptus) heifit.
Darum ist jede Siinde ein Vergehen, d. h. eine Abwegigkeit, ein Ver-
lassen jenes Lebensraumes, in dem die Anziehungskraft des hiochsten
Gutes alles bewegt und belebt ; sie ist eine Verachtung dessen, der
nicht auf Grund einer Uberhebung, sondern kraft seines unendlichen
Seinsgehaltes und seiner inneren Herrlichkeit die groBte Hochschdtzung
erheischt und verdient. Siindigen heifit also, sich der Anziehungskraft
des hochsten Gutes entziehen und die ihm gebiihrende Herrlichkeit auf
ein Geschopf iibertragen. Deviatio und contemptus bezeichnen daher jene
objektiven Ziige, welche die Siinde als Zerstorerin der Freundschaft Gotles
unter dieser Teilsicht kennzeichnen.

In der Freundschaft finden endlich die Freunde ihr angemessenes
Wohlsein, Zufriedenheit und jenen ausgeglichenen Zustand, in dem
sie ohne Unruhe im gegenseitigen Besitze gliicklich leben, sich genieBen
und hierin ihr Geniigen (beatitudo, delectatio) finden. Diese sind die
hauptsichlichsten Begleiterscheinungen der Freundschaft, deren Auf-
l6sung damit beginnt, daB sich diese einzelnen Ziige nicht melden.
Die Einmiitigkeit, das schonste Merkmal der Freundschaft, macht der
Uneinigkeit, der discordia (Zwietracht) Platz. Der GenuB wird in Uber-
druB verwandelt, die Ruhe in Unruhe, das sichere Gefiihl des Besitzes
und Geborgenseins in peinliche Unsicherheit. Das Band der Freund-

! Sap. 2, 24 und Eccli. 6,1 wird direkt gesagt: omnis peccator invidus et
bilinguis.



370 Siinde und Unsiindlichkeit

schaft ist zerrissen und damit ist auch der beseligende Zustand dahin.
Was frither leicht getragen wurde, ja wiinschenswert erschien, nimlich
die Gegenwart des Freundes, ist nunmehr zu einer Last und zum Gegen-
stande des Uberdrusses geworden. Die Griinde der Auflésung sind
mannigfacher Art. Eifersucht, Furcht vor Beeintrichtigung, Lange-
weile an dem immer gleichen Umgang usw. mogen das lhrige dazu
beitragen, daB die Freundschaft zerfallt. Dies ist insbesondere dann
der Fall, wenn sie auf einem vergidnglichen oder leicht verianderlichen
Gute aufgebaut ist. Jede Verinderung an demselben kann den Unter-
gang der Freundschaft mit sich bringen.

DalB aus dem Besitze des hochsten Gutes ein beseligender Zustand
entsteht, ist ohne weiteres klar. Schon die begriindete Hoffnung seines
Besitzes — in s'pe — bringt nach dem Zeugnis des Herrn ! eine Beseli-
gung mit sich. Noch mehr trifft dies zu, wenn das héchste Gut sich
dem begnadeten Geschépfe zum Besitze und zum Genusse schenkt 2.
Mag auch in diesem Leben die Vollendung der Gliickseligkeit nicht
zu erwarten sein, so erfolgt aus diesem zweifachen Besitze Gottes die
den Proportionen und Forderungen des menschlichen Geistes ent-
sprechende hochste Form der Befriedigung. Von den aufgezihlten
Momenten finden wir kein einziges, das dieses Freundschaftsband zu
losen imstande wire, oder ein Milltrauen von seiten des Geschopfes
Gott gegeniiber rechtfertigen kénnte. Gott gibt sich seinen Freunden
vorbehaltslos hin ; sein unendlich reiches Sein bietet dem geschopflichen
Wissensdrang immer neue Nahrung und seiner Schaffungskraft ein
neues Betdatigungsfeld. Von seiten Goltes ist also weder zum Miftrauen
noch zur Langeweile ein Grund zu finden®. Wohl aber trifft dies von
seiten des Geschopfes zu, das an leichter zugdnglichen Freundschaften
und an mehr greifbaren Ergotzungen eher Freude und Vergniigen
findet, als an den hochst geistigen. Dies ist der Grund, warum es
Gottes Freundschaft kiindigt und neue Verbindungen mit den Geschopfen
sucht. So wird die vergingliche Freundschaft der ewigen vorgezogen.
Die Langeweile ist der Grund der Kiindigung, die siindhafte Anhing-
lichkeit an ein geschaffenes Gut aber deren Verwirklichung . Deshalb

1 Vgl. die Bergpredigt. 21 38, 1.

3 « Non habet amaritudinem conversatio eius». Sap. 8, 16.

4 Die verschiedenen Formen der Langeweile tragen das Ihrige zu dieser Auf-
16sung und zur besudelnden Besiegelung der Siinde bei. UberdruB (taedium) am
Gegenstand, die Unertriglichkeit desselben (molestia), die Erlahmung (languor)
der Seelenkrifte durch den einténigen Verkehr, sind die Teilsichten der Langeweile.



Siinde und Unsiindlichkeit 371

laBt sich dieselbe gegenstdndlich durch das Merkmal der Langeweile
und der Erbitterung (amaritudo) addquat ausdriicken. Da der Siinder
die bleibenden, unverginglichen Giiter und den mit ihnen zusammen-
hingenden seligen Zustand mit verginglichen Freuden und Ergétzungen
vertauscht hat, die ihn bald nicht mehr befriedigen, so wird ihm die
Siinde zur Last und zu einer wirklichen Quelle der Verbitterung. Des-
halb kann man die Siinde als Ursache der Auflésung der Gottesfreund-
schaft nach ihren beseligenden Folgen als amaritudo animi, nach den
listigen Konsequenzen aber, welche sie in den neuen geschépflichen
Freundschaftsbeziehungen mit sich fithrt, als eine Last, onus animi, be-
zeichnen. So verwandelt sich das Wohlsein, das aus dem Besitze Gottes
stammt, in ein Ubel, und die Siinde selbst ist ein malum peccatoris.

Wir konnen also die Merkmale der Siinde, die aus dem Mangel
der Beziehungen zu Gott, als dem héchsten Gute, entstanden sind, unter
den synthetischen Namen der Abwegigkeit und Uneinigkeit (Seins-
und Gemiitszwiespalt) zusammenfassen. Sie ist der Versuch und der
affektiv verwirklichte Anschlag, ein Geschopf der Anziehungskraft
des hochsten Gutes zu entziehen. Hierdurch gerit das Geschopf auf
Abwege, die nicht zu Gott fithren, auf welchen seine Anziehungskraft
sich nicht betdtigt und wo fremde, nach der Gesinnung des Geschopfes
verselbstindigte, von Gott unabhingige Krifte wirken. Insofern die
Siinde Auflésung der Freundschaft mit Gott ist, kennzeichnet sie sich
als Uneinigkeit (discordia). Solange die Siinde nicht auftritt, herrscht
Einmiitigkeit. Die Gesinnung Gottes und die des Geschdpfes sind auf
den gleichen Gegenstand gerichtet, auf das bonum divinum, auf das,
was vom Standpunkte Gottes aus gut ist. Die Siinde bildet den Rif,
die Scheidewand zwischen Gott und Geschopf ; sie ist die grofie prae-
varicatio, die Abtriinnigkeit vom Wege des Guten zum Wege des Bisen.

Die Siinde ist demnach in sich eine Ungeheuerlichkeit, da ihr das
Merkmal des Guten, des von Gott geregelten Guten abgeht. Wenn
ein Geschopf das Sein ohne die Beziehung zu Gott, ohne die Teilnahme
an Gottes Sein nicht besitzen kann, so vermag es auch das Merkmal
des Gutseins ohne die Beziehung zu Gott nicht aufzuweisen. Goft-
widrig in sich: das ist das charakteristischeste Merkmal der Siinde nach
threr objektiven Artbestimmung. Gott stellt aber Forderungen an das
vernunftbegabte Geschépf nicht bloB als hiochstes Gut, sondern auch
als letzter Zweck. In der ersten Eigenschaft kommt die fithrende
Rolle Gott, der Natur Gottes zu. Dieselbe ist ganz rein, mag sie statisch
oder in ihrer Dynamik betrachtet werden. Die geschopfliche Tétigkeit



372 Siinde und Unsiindlichkeit

sollte diese Vollkommenheit und Reinheit Gottes abbilden und nur die
Ziige des Guten aufweisen. Statt dessen ist die Siinde ein vollends
besudeltes Sein, das keine Ahnlichkeit mit Gott aufweist. Sie st
(secundum contrarietatem ad Deum) gottlos, unheilig: es geht ihr die
formale Heiligkeit ab. Die Personwiirde Gottes (maiestas) erheischt
itberdies eine Verankerung in ihr nach den Merkmalen der objektiven
Heiligkeit. Gott ist der letzte Zweck der Schopfung ; alles muB3 sich
naturgemdB und mit Naturnotwendigkeit ihm unterwerfen, ihm dienen
und seine Ehre verkiinden. Durch die Siinde aber werden alle diese
Beziechungen vereitelt und so entstehen menschliche Handlungen, die
nicht die Hinkehr zu Gott, sondern die Abkehr, den Abfall von ihm
bekunden.

In der siindhaften Handlung fehlt vor allem der Hinweis auf Gott,
als den letzten Zweck in sich betrachiet, dann aber bei der Beniitzung
und dem Gebrauche der Dinge, die thm unterstellt sind und die nur in
Unterordnung unter Gott als oberstes Ziel angeriibvt werden diirfen. In
der ersten Sicht stellt die Siinde eine Erhebung des Geistes (superbia,
elatio mentis), ja einen direkten Aufruhr gegen Gott dar, in der zweiten
aber einen Mifbrauch (abusio) nicht bloB der geschépflichen Freiheit,
sondern auch des eigenen und des geschopflichen Seins.

Jedes Geschopf besitzt einen eigenen, absoluten Wert, der ihm
von Gott verliechen wurde. Es gebithrt ihm auch eine entsprechende
relative Stellung, nach welcher es den anderen Geschdpfen gegeniiber,
je nach seinem absoluten Wert, einen Vorrang aufzuweisen vermag.
Nach dieser relativen Stellung mag es sich rithmen, oder seinen Mit-
geschopfen sich unterwerfen. Die Tugend, welche das Verhalten des
vernunftbegabten Geschopfes regelt, heit Bescheidenheit (modestia),
die ihm die Erkenntnis und das entsprechende Verhalten in bezug auf
Vorrang und Unterwerfung vermittelt. In dieser Beziehung ist es
keine Uberhebung, wenn es sich innerhalb der Grenzen seines persén-
lichen Seins als Zweck betrachtet, auch von andern eine entsprechende
Anerkennung erheischt und die niedrigeren Weltbestinde als Mittel
zu seinen Zwecken beniitzt. Nur Gott gegeniiber besitzt das Geschopf
keinen Vorrang; im Vergleich zu thm kann es nie zum Zweck gewdihlt
werden. Die Anerkennung dieser Stellung Gott gegeniiber und das
entsprechende Verhalten wird durch die Tugend der Demut (humilitas)
vermittelt, die nach Thomas! im Gegensatz zur Geistesiiberhebung

1 II-1I 162.



Siinde und Unsiindlichkeit o973

(superbia) ordinatus appetitus propriae excellentiae, ein wohlgeordnetes
Verlangen nach Geltendmachung der eigenen Personlichkeit und Werte
ist. Diese Werte auch vor Gott zu kennen und in denselben seine
Gaben anzuerkennen, ist nicht bloB keine Uberhebung, sondern eine
Forderung der Wahrheit und der Dankbarkeit. Dieselben als Eigen-
werte zu betrachten und auf dieser Grundlage ein von Gott unabhangiges
selbstindiges Zwecksein zu beanspruchen, ist jene Uberhebung, welche
die Grundlage jeglicher Siinde und Abkehr von Gott bildet. Deshalb
1t das objektive, artbestimmende Merkmal der Siinde die Geistesiiber-
hebung (superbia, elatio mentis) und die Geisteserhebung, der Aufruhr
gegen die Majestit Gotles.

In der Geistesiiberhebung eignet sich der Siinder einen Vorrang
an, der ihm in keiner Weise zukommt. Ein Geschépf kann sich nicht
als letzten Zweck, als MafBstab der iibrigen Giiter betrachten. Diese
Wiirde kommt Gott allein zu. Setzt es infolgedessen eine Handlung,
die nicht auf Gott als letzten Zweck hingeordnet ist, die nicht in ihm
verankert ist und so geheiligt (sancta obiective) wird — insbesondere,
wenn der Stinder sich selbst zum letzten Zwecke wihlt —, so begeht
er ein Unrecht (iniquitas). Recht ist das, was seinem naturgemiBen
MaBstab entspricht. Gottes personliches Sein, seine Majestit ist aber
der MaBstab jeglichen geschopflichen Geschehens. Was also ihm ent-
zogen wird und nach einem andern MafBstab bemessen wird, kann nur
unrecht sein. Deshalb ist jede Siinde eine iniquitas, und da dieser Zug
in die menschliche Handlung durch die Geistesiiberhebung hineingetragen
wird, eine superbia, eine durch die elatio mentis gebrandmarkte Fehlbildung.
Thre Form ist nicht das esse secundum rationem rectam, sondern der
Gegensatz, die Kontrarietidt zu demselben : ein esse secundum rationem
iniquam, elatam, superbam. Es ist dies nicht etwa eine duBlere Benen-
nung, sondern eine in der innersten MiBgestaltung der Tatigkeit sich
widerspiegelnde Bestimmung, das Fehlen der Hinordnung zum entspre-
chenden Zweck, dessen formender EinfluB} sich auf die kleinsten Einzel-
heiten erstreckt. Forma rerum artefactarum est ordo. Fehlt das oberste
ordnende Prinzip, so ist in den Teilen nur die Unordnung herrschend
und maBgebend. Die Siinde ist eine menschliche Handlung, die in kein
naturgemdf ordnendes Prinzip veramkert ist, die daher nicht blof eine
miquitas, sondern auch eine infirmitas (den verankerten objektiv heiligen
Seinsweisen gegeniiber) darstellt. Nichts Geschopfliches vermag also ein
Sein in der Eigenschaft eines Seienden kriftig, seinsfihig zu gestalten.
Deshalb ist der Zug der Geistesiiberhebung von der Siinde untrennbar.



374 Siinde und Unsiindlichkeit

Dieser Zug erscheint auch in einer anderen Form: in der Uber-
hebung der eigenen Leistungsfihigkeit. Gott allein vermag in eigener
Kraft das Sein hervorzubringen und die geschépflichen Gestaltungen
nach demselben zu formen'. Beim moralischen Sein aber entspringt
die Seinsvollendung durch die Gestaltung nach dem entsprechenden
Zweck. Diese Formung erhilt daher das moralische Sein in letzter
Linie durch seine Beziehung auf Gott, als letzten Zweck und als Quelle
jeglichen geschopflichen Seins. Darum ist es eine Uberschitzung der
personlichen Wiirde und Leistungsfihigkeit, wenn das Geschopf durch
die ausschliefliche Beziehung auf seinen eigemen personlichen Wert seine
Tdtigkeit formen und seinsmdifig gestalten will. Auf diese Weise kann
kein in Seinsbeziehung fester Bestand und Wert entstehen. Daher
tritt die Stinde immer als ein seinskontriarer Bestand, eine privatio,
ein malum und, infolge des Fehlens des festen MaBstabes, als ein
iniquum auf.

Fehlt dem Geschépfe die personliche Energie (principium quod)
zur Kriftigung und zur objektméaBigen Heiligung in der Seinsordnung,
so fehlt ihm auch noch mehr die Kraft nach Art eines principium quo.
Deshalb ist es eine ganz unertrigliche Uberhebung, wenn es seine
Wege in eigener Kraft wandeln, ohne Gott auskommen, seine Vollen-
dung meistern und erstreben will. Dies ist der hochste Grad der Geistes-
itberhebung 2. Und weil dies auf falschen Schein und Trug und Selbst-
betrug beruht, so ist jede Siinde ein Trug, eine Liige (mendacium),
und der Siinder selbst ein Betriiger, ein Liigner (mendax). Der Siinder
spiegelt sich vor, kraftvoll zu sein. Talsichlich aber ist er schwach und
krank, und seine Handlung geht aus entkrifteten Prinzipien hervor.
Die Siinde erscheint nach auBlen als eine kraft- und seinsvolle Handlung,
in welcher die volle Tiichtigkeit ihres Urhebers ganz aulBerordentlich
zur Geltung zu kommen scheint. In Wirklichkeit aber ist sie ein Bestand
ohne Halt, ein Seinsschein, ein Seinsmangel, eine privatio. Nur ein
Vortduschen, ein Lug und Betrug ohne Wahrheitsgehalt ist in ihr.
Deshalb sagt die Heilige Schrift von Gott, dem einzigen wahren Kenner
aller Seinsgehalte, Seinswerte und Seinsbeziehungen : deridebit eos 2.
Die Leere und Haltlosigkeit jeder Welt- und Lebensanschauung, die

! Unzahligemal wiederholt dies Thomas : «esse et proprius effectus Dei».
So I 8; III Pot. 7.

2 DaB die Siinde aus dieser Quelle hervorgeht, lehrt Thomas I 63, 3 ; II-II
162, 7; 163, 1.

3 Ps. 58, 9.



Siinde und Unsiindlichkeit 375

auf Geistesiiberhebung beruht, ist vor Gott derartig bekannt, daB3 sein
Verhalten solchen Fehlgestaltungen gegeniiber nicht kraftiger und
anschaulicher ausgedriickt werden kann, als durch die angefithrten
Worte des Psalmisten. Superbia eorum, qui te oderunt ascendit semper,
sagt er anderswo!. Der Spott Gottes steigt aber in der Form einer
Vernichtung und Auflsung solcher Bestrebungen herab. Die Selbst-
iiberhebung des Geschéopfes ist ein Leid Gottes (malum Dei). Sie steigt
zwar wie ein Rauch empor, der aber bald verschwindet und nicht
zum Angesicht Gottes gelangt, wie die anderen bleibenden Seins-
formen. Sie ist aber auch ein Leid der Gerechten, die infolge der
Hoffart menschlicher Bestrebungen mannigfachen Bedringnissen aus-
gesetzt sind. Der Spott Gottes, sein Hauch, der die Gebilde mensch-
licher Hoffart vernichtet, ist ihr Trost. Die Rettung ist umso néiher,
je groBer die hochtrabenden, eitlen Bestrebungen sind.

Inwiefern die Selbstiiberhebung des Geschiopfes ein Aufruhr
(seditio) gegen Gott ist, wie die Siinde durch ihn als Ungehorsam
(inobedientia) gebrandmarkt und durch die Verachtung der Majestit
Gottes eigens besudelt wird, haben wir oben hinlinglich dargetan.
Hier geniigt es, darauf hinzuweisen, daB diese aus der Gottentfremdung
stammenden Merkmale der Siinde arteigen sind und von ihr nicht
etwa bloB duBerlich oder ursichlich, sondern wirklich, auf Grund ihrer
Konstitution und MiBgestaltung ausgesagt werden miissen. Die Seins-
majestit und die Auktoritit Gottes erheischen gleicherweise eine
Beachtung und Hochschitzung. Durch sie wird das moralische Sein
zu einem wirklichen Wert, da das Antlitz Gottes sich in ihm durch
sie widerspiegelt und das Siegel secundum rationem rectam in ihrer
Kraft auf die menschliche Handlung aufgedriickt wird. Ihr Fehlen
verdunkelt daher das moralische Sein und 1iBt es nach diesen dunkeln,
leider allzudunkeln Fehlbildungen charakterisieren.

Die Majestit Gottes wird nicht bloB dadurch verachtet, daB sie
in bezug auf die Finalitit mit nichtswiirdigen Geschopfen vertauscht
wird 2, sondern auch dadurch, da3 die von ihm wesentlich abhingigen
Geschopfe zu gottfremden und gottfeindlichen Zwecken beniitzt und
miBbraucht werden. Hierin zeigt sich die Siinde als MiBbrauch, nicht
bloB der menschlichen Freiheit, sondern auch der iibrigen Geschopfe.
Es kommt ihr der Wesenszug des abusus (abusio, xxzt7yo7sic) zweifels-
ohne zu. Wie die Zweckbestimmung der Geschopfe sich zu Gott und

1 Ps. 72, 23. 2 Rom. 1, 23.



376 Siinde und Unsiindlichkeit

zum vernunftbegabten Geschopfe verhilt, haben wir anderswo darge-
tan!. Die niedrigen Weltbestinde werden dem Menschen zum Gebrauch
zugewiesen. Dieselben als ein von Gott unabhingiges Eigentum zu
beniitzen und zu solchen Zielen zu verwenden, welche die wesentliche
Beziehung zu Gott nicht aufweisen, ist nicht bloB eine Uberhebung,
sondern eine Frechheit (insolentia, protervitas, libido), eine Gott zu-
gefiigte Schmach (contumelia) und Schméhung. Der Siinder meint,
Gott sei so schwach, dafl er seine Rechte micht zu behaupten vermige,
daher komne wman ihn ins Gesicht schlagen® und ihn als ein ohn-
mdachtiges Wesen beschimpfen.

Wenn der Psalmist den Siinder beschreibt, sagt er von den listigen
Zungen : Loquuntur adversus iustum iniquitatem in superbia et in
abusione ®. Dies trifft noch in gréBerem MaBe auch in bezug auf Gott
zu. Die Siinde, als Entziehung eines moralischen Seins in sich und in
seinen Gegenstinden der hochsten Seins- und Normmajestit Gottes,
ist wahrlich eine iniquitas. Jedes Seiende hat eine Sprache. Es ver-
kiindet entweder die Ehre Gottes oder eine ihm angetane Schmach.
Der Siinder stellt Werke her, die die Schmach Gottes verkiinden wollen.
Da sie aber Werke der Uberhebung und des MiBbrauches sind, so kann
man im eigentlichen Sinne sagen: Labia dolosa, quae loquuntur adversus
Deum iniquitatem in superbia et in abusione. Die MiBachtung der
Majestdat Gottes ist Unrecht (iniquitas), die nur Fehlbildungen zustande
zu bringen vermag, die gar keine Angemessenheit zu den iibrigen Welt-
bestinden, die das Siegel der Gottesbeziehungen an sich tragen, auf-
zuweisen vermag. Ihre Wurzel und objektive Eigenart aber werden
in der superbia et abusio abgegeben, wie wir ausgefithrt haben 4.

Neben den Rechten der Majestit Gottes miissen wir auch die seiner
Oberherrschaft betrachten. Sie besteht in der ganz unabhingigen und un-
beschrinkten Verfiigung iiber jedes geschopfliche Wesen. Sich derselben
entziehen, heiBt Schidigung, defraudatio (Betrug, Ubervorteilung durch
Betrug) begehen. Jede Siinde ist demnach mit diesem dunklen Zug und
rechtswidrigen Merkmal behaftet : sie ist eine Ungerechtigkeit (iniusti-
tia). Eine solche defraudatio begeht der Siinder, wenn er sich dem Ver-

1 Eigentumsrecht nach dem hl. Thomas von Aquin. S. 56 ff. und 94.

2 Die bei der Siihnung der Siinde dem Erlgser in sein Angesicht versetzten
Schlige erinnern an dieses Kennzeichen der Siinde: Ein Schlag ins Angesicht
Gottes (alapa).

3 Ps." 30, 19.

% Auch villicus iniquitatis kann der Siinder auf Grund der abusio genannt
werden.



Siinde und Unsiindlichkeit 377

fiigungsrechte Gottes entzieht. Hierin zeigt sich besonders das Merkmal
des Ungehorsams, der Fahnenflucht und Unehrlichkeit. Das richtige
Verhiltnis zwischen Herr und Knecht wird durch die willige Unter-
werfung unter die Herrscherrechte und Herrenrechte gekennzeichnet.
Dazu gehort ferner das Tragen der Farben des Herrn, d. h. das Be-
kenntnis zu seinen Zwecken, zu seinem Herrsein und der treue, opfer-
bereite EntschluBB, demselben zu seinen Rechten zu verhelfen!. Dies
alles wird durch die Siinde verneint. Der Siinder versagt den Gehorsam,
schimt sich, die Farben Gottes zu tragen und wirft die aufopfernde
Gesinnung fiir die Zwecke Gottes von sich weg. Damit ist seine Ab-
triinmigkeit zum Abschlufi gebracht. Seine Handlungsweise aber wird
ganz treffend und angemessen als Raub (rvapina) bezeichnet: er raubt
Gott sich selbst und die ihm anvertrauten Giiter, die er nunmehr als
sein Eigentum betrachtet, indem er iiber sich selbst und das ihm
Anvertraute mit Ausschlul des obersten Herrn verfiigt.

Da aber diese Fahnenflucht das Bekenntnis zu fremden Farben,
also eine neue Unterwerfung und Knechtschaft bedeutet, kann der
hieraus entstehende Zug der Siinde als servitus bezeichnet werden. Die
Knechtschaft des Teufels und der Siinde kommen hierin zum Vorschein,
itber die wir in einem anderen Zusammenhange gesprochen haben.
Keine Knechtschaft ist so schwer und so bilter als der Eigendienst. Bald
kommt die Ohnmacht der eigenen Persénlichkeit zum Vorschein. Der
Siinder muB bald einsehen, daB er in sich keinen festen Anhaltspunkt
besitzt und daB er bloB der Spielball des Schicksals ist. Es fehlen ihm
eben die Prinzipien, die ihn iiber das fatum erheben. Daraus folgt
sein Herumwogen im Meere des menschlichen Geschehens und das
Innewerden jenes Ungliicks, das er sich durch das Verlassen des Gott-
dienens zugezogen hat.

Wie wir erwdhnt haben, fithrt die menschliche Handlung gewisse
Biirden mit sich, die als Anspriiche dem Auftraggeber gegeniiber sich
geltend machen. Die Hinordnung zur Belohnung oder zur Bestrafung
ist von ihnen untrennbar. Je mach der Beschaffenheit der Handlung
verhilt. sich also der Mensch zu seinem Auftraggeber, zu Gott, in einer
neuen Form. Er wird an ihn gebunden, da Gott sich selbst als Lohn
der guten Werke in Aussicht gestellt hat. Oder er wird von ihm ver-
stoBen, wenn er durch gottwidrige Werke dies verdient hat. Unter

1 Dies bezeichnet die Heilige Schrift mit den Worten : Euge serve bone et
fidelis (Matth. 25, 21).



378 Siinde und Unsiindlichkeit

diesem Gesichtspunkte erscheint die Siinde als Gottverlassenheit (dere-
lictio). Der Siinder wird seinem eigenen Schicksal iiberlassen ; er kann
von Gott nichts mehr hoffen, solange er unter dem reatus culpae steht.
Auf die Siindenschuld folgt also die Strafschuld, auf den Siindenfall
die Straffilligkeit (reatus poenae). Die Gottverlassenheit ist indes
nicht ein bloB negativer Mangel, sondern eine privatio. Sie bezeichnet
und beinhaltet das Fehlen des Besitzes Gottes und der Beniitzung
seiner Giiter nach den Gottesbeziehungen. Daher ist die Strafschuld
der Siinde ein «ewiges Darben Gottes», eine Hinordnung zu den
Qualen, die der Mangel der Verbindung mit dem Gliickseligkeitsprinzip
des Menschen verursacht. Dies ist der gréBte Schaden, den das zur
Gliickseligkeit berufene Geschépf sich zufiigen kann. Von dieser Schuld
vermag sich der Siinder nicht zu befreien. Nur die gnadenvolle Herab-
lassung seines Schopfers vermag die Wiederaufnahme zu bewerk-
stelligen. Deshalb schreibt Thomas: « Reatus peccati est obligatio
ad poenam sensibilem, sed praecipue ad poenam damni, quae est
carentia gloriae. Unde reatus non tollitur, quamdiu hominini non
datur unde possit ad gloriam pervenire ; hoc autem est gratiae» ... 1.

Eine weitere Folge der Gottverlassenheit ist die Notwendigkeit
des Eigendienens, was schlieflich in der Knechtschaft des Teufels
und der Siinde besteht. Der siindige Mensch muB diesen Dienst
leisten, wie wir dies schon ausgefithrt haben, solange der Siinden-
makel in seiner Seele bleibt. «Infelix ego homo, quis me liberabit
de corpore mortis huius ? Gratia Dei per Tesum Christum Dominum
nostrum» ... 2.

Die Merkmale der Siinde, die aus der Hinordnung der mensch-
lichen Handlung zur Strafe entstammen, kénnten als Wirkungen der
Siinde bezeichnet werden, und als solche weisen wir sie auf im
folgenden Schema, das die hauptsichlichen Wesensziige der gott-
widrigen, immoralischen Fehlbildungen darzustellen sucht.

(Fortsetzung folgt.)

1 28. Ver. 2. 2 Rom. 8, 24 s.



‘T[oqeIp

msaoad “ ua3n)IaIss peonb

01917243p : (19 9UO
-IJePNEIOP Xd) Njear Xo sny
-va4 ‘0w

-Qo0 :euuwep

'seurojor seusod peonb

197 4010p ‘wmipo : wezowre) A SIPA0I DY)

wnns jeSousp wWenOIUNE wWesse] qo sna( 3noxd | NP “12Q  01S430v ( 1pueredar
S : WNsuago Eﬁoﬁa wejuejodur
1 (I ; }IpPpaI jnorx
weunyur 1o3dord 10 weuoreusipur jesned noid ) wyduns oarssed b CooF #Ppe: Juoad
J -Jo X9

‘Stpuaut Sv319309

‘DMIvwe : CI[IQEINWIIOD BUOJ PB WIUOISIBYPE '00S e

-0od pe orsoeype
:eydwins 9A13o®

"S1PA0I DULAND
‘smprards oyvyfur :13eSI0 STUY TWIN WIUOIJBI "I9S

vyuzgodur 1 9S "09s OMIqEINWIWOOUr wnuoq ©o1n Ipueredo wejuwejodwr jipper jnoid

(ruwrep siej03 soreid
-93ut sojred) sore[no
-13red snjoaga peonb

‘WOBIOW WAUIPIO SNSISA vyuztoduir 101dWIS UL 03(] © 01791]243p
SI[e30} ‘@ ‘T (SNI® WAUORIPUOD [9A sN30adsar so3oUNISIP '09s 2103820ad UI 39 9A1}09hS [0A Ioj[eurio] 3noid)

eydwins oarssed ors4sop : (Ruwep eruwo wojuapusyardwod 9o13ayjuds) wnjyenbeepe ‘wo[ejo; wnjoape ?wosi

sppandva ‘snjinsas ‘(Jyongusuye,y) svpepyur ‘oypp

DULIGVA ‘DUUISNIUL
-no4fop 19 swiwuul snisdins wauorjosiqns Iad

: SnUImo(] snuw
‘op1qy ‘Dyuspaqour : MIIAIS wouoneSousp Iod -oxdns 3s9 3jnoxd

191 ‘D1jua] (R 161 ! -
areuosiad asso pe
W9}RIOLIBIJUOD O3S

‘o1sngy : sorrerjuod 1sdr 3o soj

-U0jUl WOU 09(] B SAUY SOI[e PE BINJEIID OpPUIINJE
‘snyduarnos

DAL srye3setey stwrou jruodoerd
wouIpiqI] wens 1ojeooad snuajenb

‘sppnbau
:seysore]y euwaxd
-ns 3s9 jnoxd

v1QAagns

;wne(r 193eerd
SIUY Twpn snu
-2}[® 9UOI}I9[2 X9

‘wnwpuaw “‘(Sungoy
-19q()) Syuawe oyvya : FRILPISUOD
SI[EIOW ©SS® WEINSUSW 39 WUy
wnwijn jn as Iojeoded snusajenb

vHYOU
L UQUINMUL0IUL 0UOq
D 0154200 [ WI[RUWLIOJ
I9(] Waje}Ijoues peB
— Al wejejIIOq pE
UI93B}9LIBIJUOD

.Amuzﬂaobmﬁmmvnzﬁmmm
-9IM7Z) D1p409S1p : SURUOP OBINJBAIO 9SIS ‘SNOIUE 3s9 sna( snuajenb

"(3roq318omqy) oypnap : sueurwIo) 3o SUASLIP SIJBJUN[OA WINJOW
wouwo 32 oqrpedde swrxew ‘wnuog wnwwing 3s9 sna(] snuajenb
098

*SI[BIOW SIUTPIO SLIOYONY ‘197 Snidutajuoa

(erOn3oyIULS

39 SI[B}0} SIUOI}BI
aeonjA[eUE 19 9BAT}
-e3s930d sojaed juns
oenb) sojuowridxe
19 sorerorrdoird ses
-I9ATP DB WO} eBJOLIET)
-uoo ‘sarenorired saf
-BULIOJ SOUOIJBI 098

: (03eoood ur 1eyeWIIOl 30 I19jTESnEd 389 jnorxd ‘ejdwins QAT}OR)

01s490v : (wejuepuoyerdwod 1esoad werew wejo3) wejenboepe ‘woreo) ‘weoreyjuls UIS[BULIO] WISUOIJBI '09S

snjeal:strojeddad
euwep peonb
:9103e00ad ur jes
-NED 30 }I9] WNOSS
orressaoou sonb
‘snyoage peonb

WIS[BULIO] TWAUOI}
-e1 peonb ‘os -0os

"CTT 30 L8 ‘G8 II-1 g "32A "8Z ‘30 "(smyea1) wmiowep 32 enysniur ‘seymbiur
‘eniew N INJROUNOU WINI( PE WLJRIRLIBIIU0D WNPUNIIS wnjesdad snqmb ‘wnuoner wnuremonsed snjoadsuon

ﬁ wn}ed’dg




	Sünde und Unsündlichkeit [Fortsetzung]

