
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 20 (1942)

Artikel: Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens nach Thomas von
Aquin und den Thomisten [Fortsetzung]

Autor: Lang, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762226

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762226
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Gliederung
und die Reichweite des Glaubens nach

Thomas von Aquin und den Thomisten.

Ein Beitrag zur Klärung der scholastischen Begriffe :

fides, haeresis und conclusio theologica.

Von Universitätsprofessor Dr. Albert LANG.

(Fortsetzung.)

5. Ist der Glaubenscharakter der indirecte credenda von der
kirchlichen Definition abhängig

Wir haben die Gliederung des Glaubensgebietes und die Reichweite

der einzelnen Bezirke nach dem hl. Thomas kennengelernt. Wir
haben dabei nachzuweisen gesucht, daß die Einengung der fides

indirecta auf formell geoffenbarte Wahrheiten den Texten und
Beispielen des hl. Thomas nicht gerecht wird. Ja, wir haben geglaubt,
darüber hinaus, der sehr allgemein gehaltenen und sehr weit greifenden
Ausdrucksweise des Aquinaten entsprechend, die indirekte Glaubenssphäre

weiter ausdehnen zu müssen, als das nach der traditionellen

Interpretation geschieht.
Wir kommen nun zu dem Kernpunkt, zu dem eigentlichen

Anliegen unserer Untersuchung, nämlich zu der Frage : Rechnet Thomas

die Wahrheiten des direkten und des indirekten Glaubensgebietes zur
fides divina Da die Antwort bezüglich des direkten Glaubensgebietes
in keiner Weise fraglich oder zweifelhaft ist, so präzisiert sich unsere

Frage dahin : Fallen die Sätze des indirekten Glaubens unter die Gewißheit

des göttlichen Glaubens ; ist ihre Leugnung Häresie in dem vollen
Sinn des Wortes, den wir damit verbinden Die Beantwortung dieser

Frage ist ganz unabhängig davon, wie weit man den Bereich der fides

indirecta faßt ; sie ist nur besonders wichtig und brennend, wenn man
darunter das ganze virtuelle Gebiet der Offenbarung und des Glaubens

versteht, wie wir getan haben.

Divus Thomas 23



336 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

Niemand wird leugnen oder bezweifeln wollen, daß Thomas den

Begriff und das Wesen der fides divina sehr scharf erfaßt und ihr
Formalobjekt klar herausgestellt hat (II-II q. 1 a. 1 ; a. 6 ad 2 ; q. 5

a. 3 etc.). Eine ganz andere Frage aber ist es, ob er bei der Abgrenzung
dessen, was er zur fides indirecta rechnet, besonders dort, wo er dieses

Gebiet schlechthin dem Glauben oder der Häresie zuteilt, nun auch
diesen erkenntnistheoretisch scharf umrissenen Begriff des Glaubens
im Auge hatte. Daß das ungeprüft als selbstverständlich angenommen
wird, das ist der gemeinsame Grundfehler der Deutungsversuche von
Schultes, Marin-Sola und Bonnefoy. Dabei haben gerade Schultes und
Marin-Sola das Verdienst, auf das Vorhandensein eines weiteren Begriffes
vom Glauben in der daihaligen Theologie bis herab zu M. Cano, Bänes

und Johannes a s. Thoma hingewiesen zu haben 1. Aber sie haben

von dieser wichtigen Erkenntnis für ihre Thomasinterpretation leider
keinerlei Gebrauch gemacht. Sie sind in gleicher Weise überzeugt,
Thomas habe die Wahrheiten des indirekten Glaubens, bedingungslos
oder unter gewissen Vorbedingungen, zur fides divina gerechnet ; ihre
sonst verschiedenen Auslegungsversuche sind ganz von dieser Annahme
beherrscht.

Schuttes kann alle Wahrheiten der fides indirecta zum Objekt des

göttlichen Glaubens rechnen, und zwar ohne jeden Vorbehalt, weil nach
seiner Ansicht Thomas nur formelle Offenbarungswahrheiten darin
einbegriffen hat2.

Nach Marin-Sola hat Thomas auch die eigentlichen theologischen
Konklusionen zum Bereich des indirekten Glaubens gerechnet ; auch

er nimmt an, Thomas habe ihnen die Gewißheit des göttlichen Glaubens

zugeteilt ; er bemüht sich aber, nachzuweisen, Thomas habe diese

Glaubensgewißheit nur von den von der Kirche definierten Konklusionen,

also « post definitionem ecclesiae », behauptet 3.

1 Marin-Sola II 217 ff. R. Schultes, De definibilitate conclusionum theo-
logicarum : La Ciencia tom. 23 (1921) 317 f.

2 Für die Ansicht von Schultes sind folgende Sätze bezeichnend : « alia enim
propositio est : per falsas consequentias indirecte principium fidei negatur, et
alia propositio : omnia ilia quibus indirecte principia fidei negantur, indirecte
ad fidem pertinent. Nam ad hoc quod aliquid saltern indirecte ad fidem pertinet,
requiritur quidem quod ex eo negato sequatur negatio principii fidei, sed insuper
requiritur quod sit in se revelatum : id quod convenit quidem explicationibus
revelatorum, non vero consequentiis ex revelatis deductis » (a. a. O. 142). Damit
will Schultes die Ansicht des hl. Thomas wiedergeben. Aber wo hat der hl. Thomas
auch nur eine Andeutung solcher Gedankengänge

3 Marin-Sola II 252 ff.



nach Thomas von Aquin und den Thomisten 337

Bonnefoy hält diesen Ausweg von Marin-Sola nicht für gangbar.
Er möchte dafür Thomas dahin verstehen, daß er nur einige der

theologischen Folgerungen, « les plus immédiates, les plus certaines »,

zum göttlichen Glauben zähle1.
Ein kurzer Blick auf die von uns oben (S. 213 f.) angeführten Texte

läßt keinen Zweifel darüber bestehen, daß Thomas die Wahrheiten des

indirekten Glaubensgebietes als Sache des « Glaubens », ihre Leugnung
als ein Vergehen der « Häresie » betrachtet. Ehe wir aber prüfen, in
welchem Sinne hierbei « Glaube » bzw. « Häresie » zu fassen ist, wollen
wir erst untersuchen, ob Thomas die Zugehörigkeit der indirecte cre-
denda zum « Glauben » von der Definition der Kirche abhängig gemacht
hat. Bonnefoy hat diese Auslegung der Thomastexte durch Marin-Sola
bereits bekämpft, und leider muß man auch die schlechte Zensur für
gerechtfertigt erklären, die er seiner oft recht gewaltsamen Exegese
erteilt.

Was sagt Thomas Wann sind die Inhalte der fides indirecta
zu « glauben », bzw. wann ist ihre Ablehnung « häretisch »

Der wichtigste Text findet sich S. Th. I q. 32 a. 4 : « Circa huius-
modi (d. h. die indirecte credibilia) absque periculo haeresis aliquis
falsum potest opinari, antequam consideretur, vel determinatum sit,
quod ex hoc sequitur aliquid contrarium fidéi : et maxime si non
pertinaciter adhaereat. Sed postquam manifestum est, et praecipue
si sit per Ecclesiam determinatum, quod ex hoc sequitur aliquid
contrarium fidei, in hoc errare non esset absque haeresi ». In diesem Text
wird klar ausgesprochen, daß nach einer Entscheidung des kirchlichen
Lehramtes die Ablehnung solcher Inhalte des indirekten Glaubensbereiches

unter die Häresie falle. Es wird aber doch nicht behauptet,
daß die kirchliche Definition eine ausschließliche und unbedingte
Vorbedingung dabei sei. Im Gegenteil, diese Auslegung wird durch das

« praecipue » des Textes ausgeschlossen. Damit eine Wahrheit der
fides indirecta unter die Pflicht des Glaubens, bzw. ihre Ablehnung
unter die Häresie falle, muß erst feststehen : « quod ex hoc sequitur
aliquid contrarium fidei », d. h. der lebenswichtige Zusammenhang mit
der fides directa muß gewiß sein. Das kann auf doppelte Weise

geschehen, einmal durch die eigene Vergewisserung (« antequam
consideretur », « postquam manifestum est ») oder durch die Feststellung
des kirchlichen Lehramtes (« antequam determinatum sit », « praecipue

1 Siehe oben S. 225 Anm. 2.



338 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

si sit per Ecclesiam determinatum »). Die kirchliche Definition ist
also zwar die sicherste, aber durchaus nicht die absolut notwendige
oder immer geforderte Voraussetzung. Ein Irrtum, das ist der Sinn
der angeführten Worte, kann bzw. muß als Häresie beurteilt werden,

wenn sein Gegensatz zum Glauben zum Bewußtsein gekommen und
eine einwandfreie Gewißheit darüber besteht. Das hebt Thomas gegen
Schluß des Artikels nochmals hervor, ohne der Notwendigkeit einer
kirchlichen Definition auch nur Erwähnung zu tun. Die « non inten-
dentes sustinere aliquid contrarium fidei » können nicht der Häresie

geziehen werden ; umgekehrt aber, und das ist entscheidend, verfällt
der « considerans, quod ex hoc sequatur aliquid contrarium fidei », der
Häresie.

Die Antwort von S. Th. I q. 32 a. 4 ist nur die Verdeutlichung
dessen, was I Sent. d. 33 q. 1 a. 5 dargelegt wurde L Dort
unterscheidet Thomas noch nicht so klar zwischen privater und offizieller

Vergewisserung, aber seine Ausdrücke zeigen, daß er beide für genügend
hält, um den Tatbestand der Häresie zu schaffen 2.

Außerdem hat Thomas, was Marin-Sola nicht beachtet hat, die

Vergewisserung durch eine vorhergehende « pertractatio » nicht allein
bei theologischen Konklusionen gefordert, sondern überhaupt für alle

Inhalte des indirekten Glaubens. Auch die Leugnung der Details der

Heiligen Schrift ist erst häretisch, wenn man um den Gegensatz zur
Lehre der Kirche weiß : « quousque hoc sibi innotescat, quod fides

Ecclesiae contrarium habet ». Es handelt sich also nicht darum, daß

durch die kirchliche Definition die Möglichkeiten der Glaubensgewißheit

erst geschaffen werden, sondern daß infolge des bewußten Gegensatzes

zum Glauben und zur Kirchenlehre der Tatbestand der pertinacia
vorliege. Diese wird allerdings immer anzunehmen sein, wenn eine

kirchliche Entscheidung bereits ergangen ist.
Es ist also nicht richtig, daß Thomas den Glaubenscharakter der

Inhalte des indirekten Glaubens von der kirchlichen Definition
abhängig gemacht hat. Wenn er sie zur fides divina gerechnet hat, dann
sicher schon « si manifestum sit », « si consideretur », « si innotescat »,

quod sequitur aliquid contrarium fidei.

1 Siehe den Text oben S. 214 Anm. 1.
2 I Sent. d. 33 q. 1 a. 5 finden sich folgende Wendungen : « ante pertracta-

tionem, per quam scitur ...» ; « pertractata veritate et viso quid sequitur » ;

« antequam ostenderetur ostenso quod sequitur Scripturam esse falsam »,

lauter Ausdrücke, die nicht auf kirchliche Definitionen allein eingeschränkt
werden können.



nach Thomas von Aquin und den Thomisten 339

Bonnefoy, der in diesem Punkte mit uns gleicher Ansicht ist,
sucht diese Folgerung dadurch abzuschwächen, daß er sie auf einige

theologische Folgerungen einengt. Er hat aber, obwohl er die Bedeutung

dieser Einschränkung eigens unterstreicht1, nicht verraten, woher

er das Recht nimmt, diese Einschränkung vorzunehmen, da Thomas
immer ohne Vorbehalt von all dem spricht, dessen Ablehnung einen

Konflikt mit dem Glauben bedeutet.

6. Das Verhältnis der indirecte credenda zur fides divina?

Deckt sich also die Ansicht des hl. Thomas mit der berühmten
Theorie von Vasquez, wonach alle theologischen Konklusionen, auch

wenn sie nur von der Theologie gezogen werden, zur fides divina
zählen Diese Folgerung ist unabweislich, wenn die diesbezüglichen
Texte des hl. Thomas wirklich von der fides divina und von der
Häresie in unserem heutigen Sinn sprechen. Aber gerade das

bestreiten wir, und darin sehen wir das Hauptversehen der bisherigen
Auslegungen, daß man den Begriffen des hl. Thomas ohne weiteres
den uns geläufigen engeren Sinn unterschoben hat.

Hier die wichtigsten Äußerungen des hl. Thomas : « Pertractata
veritate et viso quid sequitur, idem iudicium est de his et de illis
(d. h. de directe et indirecte credendis) quae determinata sunt in fide,

quia ad unum sequitur alteram » (I Sent. d. 33 q. 1 a. 5). — « Sic igitur
pertinacia, qua aliquis contemnit in his quae fidei directe vel indirecte
subire iudicium Ecclesiae, facit hominem haereticum » (In I Cor. c. 11

lect. 4). — « Postquam manifestum est, et praecipue si sit per Ecclesiam

determinatum, quod ex hoc sequitur aliquid contrarium fidei in hoc

errare non esset absque haeresi. Et propter hoc, multa nunc repu-
tantur haeretica, quae prius non reputabantur propter hoc quod nunc
est magis manifestum, quid ex eis sequatur » (S. Th. I q. 32 a. 4). —
« Ad fidem pertinet aliquid indirecte et secundario, sicut ea ex

quibus sequitur corruptio alicuius articuli. Et circa utraque potest
esse haeresis, eo modo quo et fides » (II-II q. 11 a. 2).

Es scheint, das ist der erste Eindruck dieser Texte, als hätte
Thomas gar nicht schärfer und pointierter betonen können, daß auch

die Wahrheiten des indirekten Glaubens fide divina zu glauben sind.
Die Notwendigkeit dieser Deutung, so sagt man, ergibt sich zur
Evidenz daraus, daß Thomas den Gegensatz zur fides indirecta immer

1 Bonnefoy II 501 Anm. 1.



340 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

wieder schlechthin als Häresie kennzeichnet. Der Beweis ruht auf
folgendem Syllogismus : « Seul est hérétique celui qui nie une vérité
de foi divine. Or, suivant saint Thomas, celui qui nierait le révélé
médiat ou « conséquent » défini par l'Eglise, serait hérétique. Donc la
foi ecclésiastique est, pour lui, une foi divine »1. Alles scheint an
diesem Syllogismus unangreifbar und doch ist er falsch. Er arbeitet
mit einer Quaternio terminorum. Der Häresiebegriff im Ober- und
Untersatz ist nicht univok. Nimmt man ihn, so wie es der Obersatz

erfordert, in prägnantem Sinn, dann ist der Untersatz falsch. In diesem

prägnanten Sinn hat Thomas ihn in den fraglichen Texten nicht
verwendet. Faßt man aber Häresie im weiteren Sinn, so wie es der
Untersatz erfordert, so wird der Obersatz falsch, dann ist Häresie
nicht mehr notwendig nur auf den göttlichen Glauben bezogen. Mari'n-
Sola, dem die angeführte Beweisführung entnommen ist, meint, der
Obersatz sei zwingend und von allen zugegeben 2. Ich möchte darauf
D. Bänez antworten lassen : « Et ad probationem, scilicet quod haere-

ticus esset qui illam (es handelt sich um die conclusio : Christus est

risibilis) negaret, ergo illa est de fide : distinguo consequens ; dum

infertur, ergo illa est de fide immediate : nego consequentiam ; mediate

vero : concedo consequentiam »3. Daß der Ausdruck haeresis bei
Thomas in den fraglichen Texten den prägnanten Sinn hat, den wir
heute damit verbinden, hätte man also nicht einfach voraussetzen,

sondern prüfen und beweisen sollen. Dann hätte sich rasch ergeben,
daß sich das nicht beweisen läßt ; daß vielmehr Thomas den Begriff
noch in einem weiteren Sinne nimmt, von dem aus sich kein notwendiger
Zusammenhang mit der fides divina erschließen läßt.

Häresie und Glauben sind für Thomas zwei korrespondierende

Begriffe ; der eine ist nur die negative Kehrseite des anderen. Der
Bereich der Häresie hat für Thomas genau die gleiche Umgrenzung
wie das Gebiet der fides und wird auch wie dieses in zwei Bezirke

untergeteilt : « et circa utraque (d. h. die directe et indirecte credenda)

potest esse haeresis eo modo quo et fides » (II-II q. II a. 2). Damit ist

gesagt : Das was directe et principaliter zum Glauben gehört, gehört
auch directe et principaliter zur Häresie ; und das was indirecte et
secundario zum Glauben gehört, ist auch indirecte et secundario Gegen-

1 Marin-Sola I 432.
2 « La majeure est évidente et admise de tous », sagt Marin-Sola 1. c. 432.
3 Dom. Bàhez, Scholastica commentaria in secundam secundae Angelici

Doctoris S. Thomae, Duaci 1615, 32 b (II-II q. 1 a. 5 ad 1).



nach Thomas von Aquin und den Thomisten 341

stand der Häresie. Nun bezeichnet Thomas auch die fides indirecta
an verschiedenen Stellen schlechtweg als fides, besonders nennt er die
Verstöße gegen die fides indirecta kurzweg Häresie ohne nähere

Kennzeichnung oder Einschränkung. Er gebraucht also fides und
haeresis in einem umfassenden und weiteren Sinn, in dem es auch

das, was nur indirecte, secundario darunter fällt, umschließt. Das und

nur das beweisen die oben angeführten Texte. Ob aber fides und
haeresis hiebei nur den Bereich der fides divina in striktem Sinn

umspannen, ob also die Glaubensgewißheit das gemeinsame Merkmal
bildet, das die Zusammenfassung der fides directa und indirecta unter
dem einen Artbegriff ermöglicht, das muß erst nachgewiesen werden,
kann aber ohne massive petitio principii nicht einfach vorausgesetzt
werden.

Eine Prüfung der Texte ergibt, daß die Zuteilung der indirecte
credenda zum Glauben bzw. zur Häresie durch Thomas sicher nicht
vom Gesichtspunkt der Glaubensgewißheit aus erfolgt ist. Schon die

Tatsache, daß diese Zuteilung gar nie durch den Hinweis begründet
wird, diese Inhalte seien durch die Offenbarung garantiert, sondern
immer nur mit auffallender Konsequenz durch die Formel : quia ex
eis negatis sequitur aliquid contrarium fidei, muß zu denken geben.
Die Notionen dürfen, zumal nachdem die Kirche dazu Stellung genommen

hat, nicht mehr geleugnet werden, « quia ex errore circa notiones

sequitur error circa personas » (I Sent. d. 33 q. 1 a. 5). Wozu dieser

Umweg, wenn die notiones selbst Offenbarungslehre sind und selbst

zur fides divina gehören Wer bewußt Sätze der Schrift ablehnt, ist
Häretiker. Zur Begründung beruft sich aber Thomas nicht, wie wir
erwarten würden, darauf, daß dadurch unmittelbar geoffenbarte Wahrheiten

geleugnet werden, sondern : « quia ex hoc sequitur Scripturam
esse falsam ». Also wieder ein Umweg, ein recht sonderbarer Umweg,
wenn es dem Aquinaten um die Feststellung der Glaubensgewißheit
zu tun wäre. So müssen wir schließen : Das Merkmal des Geoffenbart-
seins ist für Thomas nicht maßgebend, wenn er die Reichweite der
fides directa bestimmt, auch nicht, wenn er die der fides indirecta
umgrenzt, es liegt auch nicht zugrunde dort, wo er beide Bezirke unter
einem gemeinsamen Artbegriff zusammenfaßt. Bonnefoy hat hier

richtig gefühlt, wenn er sagt : « Le fait qu'il classe les conclusions

théologiques, quelques-unes d'entre elles tout au moins, parmi les

choses ex quibus negatis consequitur aliquid contrarium fidei au même

titre que les menus détails de l'écriture, prouve avec évidence qu'il n'a



342 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

pas poussé l'analyse de ces matières au point où elles sont aujourd'hui »

(Bonnefoy II, 499). Richtiger muß man sagen, daß der hl. Thomas
die letzte Abgrenzung des Glaubensgegenstandes nach dem
erkenntnistheoretischen Gesichtspunkt der theologischen Glaubensgewißheit
überhaupt nicht beabsichtigt und in Angriff genommen hat.

Die Frage nach den objektiven Grenzen der fides divina und nach
dem theologischen Gewißheitsgrad der Konklusionen haben, wie alle
erkenntniskritischen Probleme, die Scholastik noch nicht beschäftigt.
Sie haben sich erst infolge der skeptisch-kritischen Einstellung der
modernen Philosophie einseitig und beherrschend in den Vordergrund
geschoben

Durch welches Merkmal wird aber dann für Thomas der « Glaubens

»-Charakter bzw. der « Häresie »-Charakter der Inhalte des

indirekten Glaubensgebietes bestimmt Die positive Antwort lautet :

Diese Inhalte fallen für die Scholastik unter die religiöse und moralische

Verantwortung des Glaubens ; hartnäckige Ablehnung ihnen gegenüber
fällt — moralisch und rechtlich — unter die Schuld der Häresie. Es

ist eine mehr ganzheitliche, lebensnahe Auffassung des Glaubens, die
zunächst das GlaubensZe&ew, und nicht zunächst und nicht einzig die

erkenntnistheoretische Seite der Glwubensgewißheit ins Auge faßt. Wir
denken, wenn wir von propositio haeretica sprechen, an den rein
objektiven Gegensatz zu einer Offenbarungswahrheit und abstrahieren

von der Frage der subjektiven Schuldhaftigkeit. Die dogmatische, nicht
die moralische und rechtliche Beurteilung ist uns die Hauptsache.
Damals war es gerade umgekehrt. Die Ausdrucksweise des hl. Thomas

verrät überall, daß es ihm um die moralische und religiöse
Verantwortung geht. Er fragt, ob gegenteilige Meinungen über die Notionen
Sünde seien (« sine peccato » III Sent. d. 33 q. 1 a. 5) ; er betont überall
die Notwendigkeit der pertinacia, die Notwendigkeit der bewußten

Gegenstellung zur Lehre der Kirche, so bes. im ad 3 von II-II q. 11 a. 2.

Diese moralisch-rechtliche Beurteilung, nicht die dogmatische Wertung
ist gemeint, wenn Thomas sagt : « idem iudicium est de his et de illis
(nämlich die directe und indirecte credenda), quae sunt determinata
in fide, quia ad unum sequitur alterum » (I Sent. d. 33 q. 1 a. 5).

1 Es ist bezeichnend, daß die Frage mit dem beginnenden 14. Jahrhundert
zum ersten Mal auftaucht, wenn auch noch nicht in der scharfen Zuspitzung,
wie wir sie stellen. Damals fragt man nach dem Umfang und nach den Arten
der « Veritas catholica », eines Begriffes, der in eigentümlicher Mischung die
alte und die neue Problemstellung noch ineinander mengt.



nach Thomas von Aquin und den Thomisten 343

Daß aber die sittliche Verantwortlichkeit einer konsequenten
Glaubenshaltung über den Bereich der Wahrheiten hinausreichen kann,
die unmittelbar aus der Offenbarung stammen oder die Gewißheit der
fides divina aufweisen, braucht nicht eigens bewiesen zu werden.
Außer durch das Objekt erhalten die Handlungen, gerade nach den

Prinzipien des hl. Thomas \ ihren ethischen Charakter auch durch die
Umstände, den Zweck, die vorausgesehenen Folgen. Es kann also die

Tugend des Glaubens in Mitleidenschaft gezogen werden, indirecte,

per accidens, wo das Formalobjekt des Glaubens nur mittelbar berührt
wird, quibus negatis sequitur aliquid contrarium fidei. Allerdings muß
man sich in diesen Fällen des notwendigen Zusammenhangs mit dem
Glauben bewußt sein, was immer angenommen wird, wenn die Kirche
ausdrücklich diesen Zusammenhang festgestellt hat. Darum die starke

Betonung dieses Punktes durch den Aquinaten.
Wenn Thomas also die Inhalte der fides indirecta zum Glauben

und zur Verantwortungssphäre der Häresie rechnet, so braucht damit
durchaus nicht auch eine Zurechnung zur Gewißheit der fides divina
verbunden sein. Wo die Grenzen der unmittelbaren Glaubensgewißheit
verlaufen, dazu hat sich der hl. Thomas nicht geäußert. In der
theologischen Kontroverse über die Definierbarkeit der theologischen
Konklusionen kann man sich deshalb, das ist unsere erste Nutzanwendung,
weder für die bejahende noch für die verneinende Antwort auf den

Doctor Angelicus berufen. Bei ihm ist das Problem noch nicht gegeben
und deshalb auch die Lösung noch nicht zu suchen. Wer anders
vorgeht, begeht den Fehler, den Gilson nennt : « faire de la mauvaise
histoire ».

Es wäre Sache einer eigenen Untersuchung, nachzuweisen, daß die
Scholastik die Begriffe fides und haeresis in dem angegebenen, weiteren
Sinne gebraucht hat2. Nur ein paar Hinweise seien hier angefügt.

Das was die Väter und die frühscholastischen Theologen von der
Häresie sagen, hat jene Momente, die wir heute für den Begriff für
wesentlich halten, noch kaum oder nur sehr undeutlich oder
verschwommen erfaßt. Die dogmatische Seite der Häresie-Lehre wird

1 So besonders I-II q. 18 a. 1-7.
i2 Diese Untersuchung müßte in ähnlicher Weise geführt werden, wie Deneffe

dem Bedeutungswandel des Wortes «Dogma» nachgegangen ist (A. Deneffe,
Dogma. Wort und Begriff: Schob 6 [1931] 381-400; 505-538). Es würde sich
ergeben, daß die Präzisierung von « fides » und « haeresis » der von « dogma »

weitgehend parallel verläuft.



344 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

nur ganz allgemein gesehen, nirgends noch näher präzisiert ; viel
stärkerer Nachdruck wurde auf die Häresie-Sünde gelegt : sie wurde
als Sünde des Egoismus, der anorganischen Isolierung von der
kirchlichen Gemeinschaft, der Widersetzlichkeit gegen die kirchliche
Disziplin gebrandmarktx. Für Augustin ist der Häretiker « qui alicuius

temporalis commodi, et maxime gloriae principatusque sui gratia falsas

ac novas opiniones vel gignit vel sequitur » 2. Genau so allgemein ist
eine andere, auch von den Scholastikern gerne verwendete Stelle aus
De civ. Dei XVIII c. 51 : « Qui in Ecclesia Christi morbidum aliquid
pravumque sapiunt, si correpti, ut sanum rectumque sapiant, resistunt
contumaciter, suaque pestifera et mortifera dogmata emendare nolunt,
sed defendere persistunt, haeretici sunt »3. In gleicher Weise steht die

kirchenfeindliche Einstellung im Vordergrund, wenn Isidor von Sevilla
als Häretiker bezeichnet : « qui invicem sibi dissentiunt, communi
tarnen nomine adversus ecclesiam Dei conspirant » 4. Auch A baelard

sieht zunächst an der Häresie die sündhafte Geistesrichtung, wenn
er sagt : « Non enim ignorantia haereticum facit, sed superbia »5.

Bei diesen noch recht allgemeinen Umschreibungen kann es nicht
wundernehmen, wenn man die Häresie noch nicht klar gegenüber
anderen Verfehlungen gegen die kirchliche Disziplin oder gläubige
Haltung abzugrenzen wußte. So wird z. B. die Simonie in der
frühscholastischen Zeit meist zur Häresie gerechnet : « Simonia species

est haeretici pravitatis » 6.

Man war sich gewiß bewußt, daß Häresie einen Gegensatz zum
Glauben bedeutete, aber für die nähere Unterscheidung der dabei

möglichen Grade fehlten noch alle Vorbedingungen. Bis gegen 1270

kannte man als theologische Wertung für die Gegensätze zur Glaubenslehre

meist nur die Bezeichnung « error » ohne nähere Spezialisierung.
Erst gegen das Ende des 13. Jahrhunderts tauchen die theologischen

1 Vgl. J. Brosch, Das Wesen der Häresie (Grenzfr. zw. Theol. u. Phil. 2),
Bonn 1936, 69 f., 82 f., 85 f. Brosch hat seine Untersuchung nicht über die ersten
christlichen Jahrhunderte hinaus ausgedehnt.

2 De util. cred. c. 1 : PL 42, 65.
3 De civ. Dei XVIII c. 51 : PL 41, 613.
4 Etymol. VIII c. 5 : PL 82, 305 A ; vgl. 298 B.
5 Theologia Summi boni, ed. Ii. Ostlender (BB 35, 2/3), Münster 1939, 31.
6 So Wilhelm von Champeaux (nach /. Weisjveiler, Das Schrifttum der

Schule Anselms von Laon und Wilhelms von Champeaux in deutschen Bibliotheken
[BB 33, 1/2], Münster 1936, 111, Anm. 103) ; sogar von simoniaca haeresis wird
gesprochen (Ebend. 113).



nach Thomas von Aquin und den Thomisten 345

Zensuren auf ; sie differenzieren sich zwar rasch seit dem 14. Jahrhundert,
aber es dauert noch lange bis über die erkenntnistheoretische Wertung
der verschiedenen Arten und Grade der dogmatischen Gewißheit Klarheit

und Einigkeit geschaffen ist1.
Ist es zu wundern, daß der Ausdruck « haeresis », « haereticus »,

der damals als theologische Zensur aufkommt, nach Inhalt und Tragweite

noch nicht die scharfe Abgrenzung von später hatte Die qu. 11

der II-II S. Th. bedeutet sicherlich einen gewaltigen Fortschritt und
man muß staunen, in welch genialer Weise der hl. Thomas die
Hauptmomente zu erfassen und zu klären weiß. Aber das dogmatische Moment
der Häresie ist bei Thomas noch nicht auf den Gegensatz zur fides

divina eingeschränkt. Die « corruptio dogmatum », von der Thomas

spricht (II-II q. 11 a. 1), hatte nicht, wie gerade die Forschungen von
Deneffe dargetan haben, den präzisen Sinn, den wir heute damit
verbinden 2. Auch bei Thomas überwiegt die moralische Wertung der

Häresie-Sünde. Am deutlichsten hat Thomas die beiden Momente
der Häresie in der Auslegung von I Cor. 11, 19 gegenübergestellt :

« Primo, quidem, quod de ratione haeresis est quod aliquis privatam
disciplinam sequatur quasi per electionem propriam, non autem disci-

plinam publicam, quae divinitus traditur ; secundo quod huic disci-

plinae aliquis pertinaciter inhaereat ; nam electio firmam importât
inhaesionem ; et ideo haereticus dicitur qui spernens disciplinam fidei,

quae divinitus traditur, pertinaciter proprium errorem sectetur ». Es

braucht nur noch einer genaueren Umgrenzung, welcher Gegensatz

zum Glauben und zur Offenbarung bei Häresie vorliegen muß ; aber

diese Präzisierung ist bei Thomas noch nicht durchgeführt. Wo der
Tatbestand der pertinacia gegeben ist, da ist man geneigt Häresie
anzunehmen, auch wenn kein unmittelbarer Gegensatz zu einer eigentlichen
Glaubenswahrheit vorliegt. So lautet eine quaestio Peckhams : « Utrum
erigens se contra constitutionem apostolicam tenendus sit haereticus »3.

Und das Konzil von Vienne hat über den Vorschlag beraten, ob schon

1 J. Koch, Philosophische und theologische Irrtumslisten von 1270-1329.
Ein Beitrag zur Entwicklung der theologischen Zensuren : Mélanges, Man-
donnet II, Paris 1930, 305-329 ; 315 ff.

2
« Aber häufig », so sagt A. Deneffe a. a. O. 519, « scheint Thomas das Wort

'Dogma' nicht zu gebrauchen, und nicht so, daß es für sich allein schon Glaubenslehre

bedeutete. Es bedeutet einen Gattungsbegriff und ist durch Zusätze näher
zu bestimmen ».

3 Quodl. II, 23. Vgl. P. Glorieux, La Littérature quodlibétique, Kain 1925,
228.



346 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

nach einem zweijährigen Verharren in der Exkommunikation wegen
Häresie vorgegangen werden könne 1. Weiteres beachtliches Material
hat L. Garzend beigebracht2. Mag seine These, daß die Theologie
und die inquisitoriale Praxis einen verschiedenen Häresiebegriff
verwendeten, in dieser Form falsch sein, richtig ist, daß damals sowohl
die Theologie als auch das Recht einen engeren und einen weiteren

Begriff von Häresie gebrauchten.
Daraus ergibt sich aber eine zweite, sehr gewichtige Nutzanwendung

für die dogmengeschichtliche Forschung. Wenn in jener Zeit eine

theologische Zensur auf Häresie lautet, so darf aus dem Wort allein
noch nicht geschlossen werden, daß damit die Wahrheit, die man
verteidigt, unmittelbar der fides divina zugezählt werden soll. Das

Ringen, das zu Beginn des 14. Jahrhunderts um die Abgrenzung und
die Abstufung der veritates catholicae einsetzte, beweist am
deutlichsten, daß man sich damals über die Reichweite der Glaubensgewißheit

noch nicht im Klaren war. „5 (Schluß folgt.)

1 E. Müller, Das Konzil von Vienne 1311-12. Seine Quellen und seine
Geschichte (Vorref.-gesch. Forsch. 12), Münster 1934, 472.

2 L. Garzend, L'inquisition et l'hérésie. Distinction de l'hérésie théologique
et de l'hérésie inquisitoriale : à propos de l'afiaire Galilée, Paris 1913.

Die Kritik ist wohl etwas zu schnell und zu leicht über die Arbeit von Garzend
hinweggegangen.


	Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens nach Thomas von Aquin und den Thomisten [Fortsetzung]

