Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 20 (1942)

Artikel: Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens nach Thomas von
Aquin und den Thomisten [Fortsetzung]

Autor: Lang, Albert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762226

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762226
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Gliederung
und die Reichweite des Glaubens nach
Thomas von Aquin und den Thomisten.

Ein Beitrag zur Kldarung der scholastischen Begriffe :
fides, haeresis und conclusio theologica.

Von Universititsprofessor Dr. Albert LANG.

(Fortseizufzg.j

5. Ist der Glaubenscharakter der indirecte credenda von der
kirchlichen Definition abhiingig ?

Wir haben die Gliederung des Glaubensgebietes und die Reich-
weite der einzelnen Bezirke nach dem hl. Thomas kennengelernt. Wir
haben dabei nachzuweisen gesucht, daB die Einengung der fides
indirecta auf formell geoffenbarte Wahrheiten den Texten und Bei-
spielen des hl. Thomas nicht gerecht wird. Ja, wir haben geglaubt,
dariiber hinaus, der sehr allgemein gehaltenen und sehr weit greifenden
Ausdrucksweise des Aquinaten entsprechend, die indirekte Glaubens-
sphire weiter ausdehnen zu miissen, als das nach der traditionellen
Interpretation geschieht.

Wir kommen nun zu dem Kernpunkt, zu dem eigentlichen An-
liegen unserer Untersuchung, nimlich zu der Frage : Rechnet Thomas
die Wahrheiten des direkten und des indirekten Glaubensgebietes zur
fides divina ? Da die Antwort beziiglich des direkten Glaubensgebietes
in keiner Weise fraglich oder zweifelhaft ist, so prizisiert sich unsere
Frage dahin : Fallen die Sitze des indirekten Glaubens unter die Gew:f-
heit des gittlichen Glaubens, ist ihre Leugnung Hiresie in dem vollen
Sinn des Wortes, den wir damit verbinden ? Die Beantwortung dieser
Frage ist ganz unabhingig davon, wie weit man den Bereich der fides
indirecta faBt ; sie ist nur besonders wichtig und brennend, wenn man
darunter das ganze virtuelle Gebiet der Offenbarung und des Glaubens
versteht, wie wir getan haben.

Diyvus Thomas 23



336 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

Niemand wird leugnen oder bezweifeln wollen, da8 Thomas den
Begriff und das Wesen der fides divina sehr scharf erfaBt und ihr
Formalobjekt klar herausgestellt hat (II-II q. 1 a. 1; a. 6 ad 2; q. 5
a. 3 etc.). Eine ganz andere Frage aber ist es, ob er bei der Abgrenzung
dessen, was er zur fides indirecta rechnet, besonders dort, wo er dieses
Gebiet schlechthin dem Glauben oder der Hiresie zuteilt, nun auch
diesen erkenntnistheoretisch scharf umrissenen Begriff des Glaubens
im Auge hatte. Dall das ungepriift als selbstverstindlich angenommen
wird, das ist der gemeinsame Grundfehler der Deutungsversuche von
Schultes, Marin-Sola und Bonnefoy. Dabei haben gerade Schultes und
Marin-Sola das Verdienst, auf das Vorhandensein eines weiferen Begriffes
vom Glauben in der damaligen Theologie bis herab zu M. Cano, Baifles
und Johannes a s. Thoma hingewiesen zu haben!. Aber sie haben
von dieser wichtigen Erkenntnis fiir ihre Thomasinterpretation leider
keinerlei Gebrauch gemacht. Sie sind in gleicher Weise iiberzeugt,
Thomas habe die Wahrheiten des indirekten Glaubens, bedingungslos
oder unter gewissen Vorbedingungen, zur fides divina gerechnet ; ihre
sonst verschiedenen Auslegungsversuche sind ganz von dieser Annahme
beherrscht.

Schultes kann alle Wahrheiten der fides indirecta zum Objekt des
gottlichen Glaubens rechnen, und zwar ohne jeden Vorbehalt, weil nach
seiner Ansicht Thomas nur formelle Offenbarungswahrheiten darin
einbegriffen hat 2.

Nach Marin-Sola hat Thomas auch die eigentlichen theologischen
Konklusionen zum Bereich des indirekten Glaubens gerechnet ; auch
er nimmt an, Thomas habe ihnen die GewiBheit des gdtlichen Glaubens
zugeteilt ; er bemiiht sich aber, nachzuweisen, Thomas habe diese
GlaubensgewiBheit nur von den von der Kirche definierien Konklu-
sionen, also « post definitionem ecclesiae », behauptet 2.

L Marin-Sola 11 217 ff. R. Schultes, De definibilitate conclusionum theo-
logicarum : La Ciencia tom. 23 (1921) 317 f.

2 Fir die Ansicht von Schultes sind folgende Sitze bezeichnend : « alia enim
propositio est: per falsas consequentias indirecte principium fidei negatur, et
alia propositio : omnia illa quibus indirecte principia fidei negantur, indirecte
ad fidem pertinent. Nam ad hoc quod aliquid saltem indirecte ad fidem pertinet,
requiritur quidem quod ex eo negato sequatur negatio principii fidei, sed insuper
requiritur quod sit in se revelatum : id quod convenit quidem explicationibus
revelatorum, non vero consequentiis ex revelatis deductis » (a. a. O. 142). Damit
will Schultes die Ansicht des hl. Thomas wiedergeben. Aber wo hat der hl. Thomas
auch nur eine Andeutung solcher Gedankenginge ?

3 Marin-Sola II 252 ff.



nach Thomas von Aquin und den Thomisten 337

Bonnefoy hélt diesen Ausweg von Marin-Sola nicht fiir gangbar.
Er mochte dafiir Thomas dahin verstehen, daB er nur einige der
theologischen Folgerungen, «les plus immédiates, les plus certaines »,
zum gottlichen Glauben zihle 1.

Ein kurzer Blick auf die von uns oben (S. 213 f.) angefiihrten Texte
laBt keinen Zweifel dariiber bestehen, daBl Thomas die Wahrheiten des
indirekten Glaubensgebietes als Sache des « Glaubens », ihre Leugnung
als ein Vergehen der « Hiiresie » betrachtet. Ehe wir aber priifen, in
welchem Sinne hierbei « Glaube » bzw. « Hiiresie » zu fassen ist, wollen
wir erst untersuchen, ob Thomas die Zugehorigkeit der indirecte cre-
denda zum « Glauben » von der Definition der Kirche abhingig gemacht
hat. Bonnefoy hat diese Auslegung der Thomastexte durch Marin-Sola
bereits bekdmpft, und leider muBB man auch die schlechte Zensur fiir
gerechtfertigt erkliren, die er seiner oft recht gewaltsamen Exegese
erteilt.

Was sagt Thomas ? Wann sind die Inhalte der fides indirecta
zu « glauben », bzw. wann ist ihre Ablehnung «hiretisch » ?

Der wichtigste Text findet sich S. Th. I q. 32 a. 4 : «Circa huius-
modi (d. h. die indirecte credibilia) ... absque periculo haeresis aliquis
falsum potest opinari, antequam consideretur, vel determinatum sit,
quod ex hoc sequitur aliquid contrarium fidei: et maxime si non
pertinaciter adhaereat. Sed postquam manifestum est, et praecipue
si sit per Ecclesiam determinatum, quod ex hoc sequitur aliquid con-
trarium fidei, in hoc errare non esset absque haeresi ». In diesem Text
wird klar ausgesprochen, daB3 nach einer Entscheidung des kirchlichen
Lehramtes die Ablehnung solcher Inhalte des indirekten Glaubens-
bereiches unter die Hiresie falle. Es wird aber doch nicht behauptet,
daB die kirchliche Definition eine ausschlieBliche und unbedingte Vor-
bedingung dabei sei. Im Gegenteil, diese Auslegung wird durch das
« praecipue » - des Textes ausgeschlossen. Damit eine Wahrheit der
fides indirecta unter die Pflicht des Glaubens, bzw. ihre Ablehnung
unter die Hiresie falle, mull erst feststehen: «quod ex hoc sequitur
aliquid contrarium fidei», d. h. der lebenswichtige Zusammenhang mit
der fides directa muBl gewi sein. Das kann auf doppelte Weise
geschehen, einmal durch die eigene Vergewisserung («antequam con-
sideretur », « postquam manifestum est») oder durch die Feststellunz
des kirchlichen Lehramtes (< antequam determinatum sit », « praecipue

1 Siehe oben S. 225 Anm. 2.



338 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

si sit per Ecclesiam determinatum »). Die kirchliche Definition ist
also zwar die sicherste, aber durchaus nicht die absolut notwendige
oder immer geforderte Voraussetzung. Ein Irrtum, das ist der Sinn
der angefithrten Worte, kann bzw. mull als Hiresie beurteilt werden,
wenn sein Gegensatz zum Glauben zum BewuBtsein gekommen und
eine einwandfreie GewiBheit dariiber besteht. Das hebt Thomas gegen
SchluB des Artikels nochmals hervor, ohne der Notwendigkeit einer
kirchlichen Definition auch nur Erwdhnung zu tun. Die «non inten-
dentes sustinere aliquid contrarium fidei » konnen nicht der Hiresie
geziehen werden ; umgekehrt aber, und das ist entscheidend, verfillt
der « considerans, quod ex hoc sequatur aliquid contrarium fidei », der
Hiiresie.

Die Antwort von S. Th. I q. 32 a. 4 ist nur die Verdeutlichung
dessen, was I Sent. d. 33 q. 1 a. 5 dargelegt wurde!. Dort unter-
scheidet Thomas noch nicht so klar zwischen privater und offizieller
Vergewisserung, aber seine Ausdriicke zeigen, da3 er beide fiir geniigend
hilt, um den Tatbestand der Hiresie zu schaffen 2.

AuBerdem hat Thomas, was Marin-Sola nicht beachtet hat, die
Vergewisserung durch eine vorhergehende « pertractatio» nicht allein
bei theologischen Konklusionen gefordert, sondern iiberhaupt fiir alle
Inhalte des indirekten Glaubens. Auch die Leugnung der Details der
Heiligen Schrift ist erst hiretisch, wenn man um den Gegensatz zur
Lehre der Kirche weil : «quousque hoc sibi innotescat, quod fides
Ecclesiae contrarium habet ». Es handelt sich also nicht darum, daB
durch die kirchliche Definition die Méglichkeiten der Glaubensgewi(-
heit erst geschaffen werden, sondern daB infolge des bewuliten Gegen-
satzes zum Glauben und zur Kirchenlehre der Tatbestand der pertinacia
vorliege. Diese wird allerdings immer anzunehmen sein, wenn eine
kirchliche Entscheidung bereits ergangen ist.

Es ist also nicht richtig, daB Thomas den Glaubenscharakter der
Inhalte des indirekten Glaubens von der kirchlichen Definition ab-
hingig gemacht hat. Wenn er sie zur fides divina gerechnet hat, dann
sicher schon «si manifestum sit», «si consideretur», «si innotescat »,
quod sequitur aliquid contrarium fidei.

1 Siehe den Text oben S. 214 Anm. 1.

21 Sent. d. 33 q. 1 a. 5 finden sich folgende Wendungen : « ante pertracta-
tionem, per quam scitur ...»; « pertractata veritate et viso quid sequitur»;
«antequam ostenderetur ... ostenso quod sequitur Scripturam esse falsam »,

lauter Ausdriicke, die nicht auf kirchliche Definitionen allein eingeschrinkt
werden konnen.



nach Thomas von Aquin und den Thomisten 339

Bonnefoy, der in diesem Punkte mit uns gleicher Ansicht ist,
sucht diese Folgerung dadurch abzuschwichen, daB er sie auf einige
theologische Folgerungen einengt. Er hat aber, obwohl er die Bedeu-
tung dieser Einschrinkung eigens unterstreicht !, nicht verraten, woher
er das Recht nimmt, diese Einschrinkung vorzunehmen, da Thomas
immer ohne Vorbehalt von all dem spricht, dessen Ablehnung einen
Konflikt mit dem Glauben bedeutet.

6. Das Verhiltnis der indirecte credenda zur fides divina ?

Deckt sich also die Ansicht des hl. Thomas mit der berithmten
Theorie von Vasquez, wonach alle theologischen Konklusionen, auch
wenn sie nur von der Theologie gezogen werden, zur fides divina
zihlen ? Diese Folgerung ist unabweislich, wenn die diesbeziiglichen
Texte des hl. Thomas wirklich von der fides divina und von der
Hiresie in unserem heutigen Sinn sprechen. Aber gerade das be-
streiten wir, und darin sehen wir das Hauptversehen der bisherigen
Auslegungen, daBl man den Begriffen des hl. Thomas ohne weiteres
den uns geldufigen engeren Sinn unterschoben hat.

Hier die wichtigsten AuBerungen des hl. Thomas : « Pertractata
veritate et viso quid sequitur, idem iudicium est de his et de illis
(d. h. de directe et indirecte credendis) quae determinata sunt in fide,
quia ad unum sequitur alterum » (I Sent. d. 33 q. 1 a. 5). — «Sic igitur
pertinacia, qua aliquis contemnit in his quae fidei directe vel indirecte
subire iudicium Ecclesiae, facit hominem haereticam » (In I Cor. c. 11
lect. 4). — « Postquam manifestum est, et praecipue si sit per Ecclesiam
determinatum, quod ex hoc sequitur aliquid contrarium fidei in hoc
errare non esset absque haeresi. Et propter hoc, multa nunc repu-
tantur haeretica, quae prius non reputabantur propter hoc quod nunc
est magis manifestum, quid ex eis sequatur» (S. Th. I q. 32 a. 4). —
«Ad fidem pertinet aliquid ... indirecte et secundario, sicut ea ex
quibus sequitur corruptio alicuius articuli. Et circa utraque potest
esse haeresis, eo modo quo et fides» (II-II q. 11 a. 2).

Es scheint, das ist der erste Eindruck dieser Texte, als hitte
Thomas gar nicht schiarfer und pointierter betonen kénnen, daB auch
die Wahrheiten des indirekten Glaubens fide divina zu glauben sind.
Die Notwendigkeit dieser Deutung, so sagt man, ergibt sich zur
Evidenz daraus, daB Thomas den Gegensatz zur fides indirecta immer

1 Bonnefoy 11 501 Anm. 1.



340 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

wieder schlechthin als Hdresie kennzeichnet. Der Beweis ruht auf
folgendem Syllogismus : « Seul est hérétique celui qui nie une vérité
de foi divine. Or, suivant saint Thomas, celui qui nierait le révélé
médiat ou « conséquent » défini par 1'Eglise, serait hérétique. Donc la
foi ecclésiastique est, pour lui, une foi divine»!. Alles scheint an
diesem Syllogismus unangreifbar und doch ist er falsch. Er arbeitet
mit einer Quaternio terminorum. Der Hiresiebegriff im Ober- und
Untersatz ist nicht univok. Nimmt man ihn, so wie es der Obersatz
erfordert, in prdagnantem Sinn, dann ist der Untersatz falsch. In diesem
prignanten Sinn hat Thomas ihn in den fraglichen Texten nicht
verwendet. Fal3t man aber Hiresie im weiteren Sinn, so wie es der
Untersatz erfordert, so wird der Obersatz falsch, dann ist Hiresie
nicht mehr notwendig nur auf den gittlichen Glauben bezogen. Marin-
Sola, dem die angefithrte Beweisfilhrung entnommen ist, meint, der
Obersatz sei zwingend und von allen zugegeben 2. Ich méchte darauf
D. Bafiez antworten lassen : « Et ad probationem, scilicet quod haere-
ticus esset qui illam (es handelt sich um die conclusio : Christus est
risibilis) negaret, ergo illa est de fide: distinguo consequens; dum
infertur, ergo illa est de fide immediate : nego consequentiam ; mediate
vero : concedo consequentiam »?3. DalB der Ausdruck haeresis beil
Thomas in den fraglichen Texten den prignanten Sinn hat, den wir
heute damit verbinden, hitte man also nicht einfach wvoraussetzen,
sondern priifen und beweisen sollen. Dann hitte sich rasch ergeben,
daB sich das nicht beweisen 1Bt ; daB vielmehr Thomas den Begriff
noch in einem weiteren Sinne nimmt, von dem aus sich kein notwendiger
Zusammenhang mit der fides divina erschlieBen liBt.

Hiresie und Glauben sind fiir Thomas zwei korrvespondierende
Begriffe ; der eine ist nur die negative Kehrseite des anderen. Der
Bereich der Hiresie hat fiir Thomas genau die gleiche Umgrenzung
wie das Gebiet der fides und wird auch wie dieses in zwei Bezirke
untergeteilt : «et circa utraque (d. h. die directe et indirecte credenda)
potest esse haeresis eo modo quo et fides» (II-IT q. 11 a. 2). Damit ist
gesagt : Das was directe et principaliter zum Glauben gehort, gehort
auch directe et principaliter zur Hiresie ; und das was indirecte et
secundario zum Glauben gehdrt, ist auch indirecte et secundario Gegen-

1 Marin-Sola 1 432.

? « La majeure est évidente et admise de tous», sagt Marin-Sola 1. c. 432.

3 Dom. Bdnez, Scholastica commentaria in secundam secundae Angelici
Doctoris S. Thomae, Duaci 1615, 32 b (II-II q. 1 a. 5 ad 1).



nach Thomas von Aquin und den Thomisten 341

stand der Hiresie. Nun bezeichnet Thomas auch die fides indirecta
an verschiedenen Stellen schlechtweg als fides, besonders nennt er die
VerstoBe gegen die fides indirecta kurzweg Hiresie ohne nihere
Kennzeichnung oder Einschrinkung. Er gebraucht also fides und
baeresis in einem wumfassenden und weiteren Sinn, in dem es auch
das, was nur indirecte, secundario darunter fillt, umschlieBt. Das und
nur das beweisen die oben angefithrten Texte. Ob aber fides und
haeresis hiebei nur den Bereich der fides divina in striktem Sinn um-
spannen, ob also die GlaubensgewiBheit das gemeinsame Merkmal
bildet, das die Zusammenfassung der fides directa und indirecta unter
dem einen Artbegriff ermoglicht, das muB erst nachgewiesen werden,
kann aber ohne massive petitio principii nicht einfach vorausgesetzt
werden.

Eine Priiffung der Texte ergibt, daB die Zuteilung der indirecte
credenda zum Glauben bzw. zur Hiresie durch Thomas sicher nicht
vom Gesichtspunkt der Glaubensgewifiheit aus erfolgt ist. Schon die
Tatsache, daB diese Zuteilung gar nie durch den Hinweis begriindet
wird, diese Inhalte seien durch die Offenbarung garantiert, sondern
immer nur mit auffallender Konsequenz durch die Formel: quia ex
eis negatis sequitur aliquid contrarium fidei, mull zu denken geben.
Die Notionen diirfen, zumal nachdem die Kirche dazu Stellung genom-
men hat, nicht mehr geleugnet werden, «quia ex errore circa notiones
sequitur error circa personas» (I Sent. d. 33 q. 1 a. 5). Wozu dieser
Umweg, wenn die notiones selbst Offenbarungslehre sind und selbst
zur fides divina gehoren ? Wer bewult Sitze der Schrift ablehnt, ist
Héretiker. Zur Begriindung beruft sich aber Thomas nicht, wie wir
erwarten wiirden, darauf, daB dadurch unmittelbar geoffenbarte Wahr-
heiten geleugnet werden, sondern : «quia ex hoc sequitur Scripturam
esse falsam ». Also wieder ein Umweg, ein recht sonderbarer Umweg,
wenn es dem Aquinaten um die Feststellung der GlaubensgewiBheit
zu tun wire. So miissen wir schlieBen : Das Merkmal des Geoffenbart-
seins ist fiir Thomas nicht malgebend, wenn er die Reichweite der
fides directa bestimmt, auch nicht, wenn er die der fides indirecta um-
grenzt, es liegt auch nicht zugrunde dort, wo er beide Bezirke unter
einem gemeinsamen Artbegriff zusammenfaBt. Bonnefoy hat hier
richtig gefiihlt, wenn er sagt: «Le fait qu'il classe les conclusions
théologiques, quelques-unes d’entre elles tout au moins, parmi les
choses ex quibus negatis consequitur aliquid contrarium fidei au méme
titre que les menus détails de 1'écriture, prouve avec évidence qu'il n’a



342 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

pas poussé 1’analyse de ces matiéres au point ot elles sont aujourd’hui »
(Bonnefoy II, 499). Richtiger muBl man sagen, daB der hl. Thomas
die letzte Abgrenzung des Glaubensgegenstandes nach dem erkenntnis-
theoretischen Gesichtspunkt der theologischen GlaubensgewiBheit tiber-
haupt nicht beabsichtigt und in Angriff genommen hat.

Die Frage nach den objektiven Grenzen der fides divina und nach
dem theologischen GewiBheitsgrad der Konklusionen haben, wie alle
erkenntniskritischen Probleme, die Scholastik noch nicht beschaftigt.
Sie haben sich erst infolge der skeptisch-kritischen Einstellung der
modernen Philosophie einseitig und beherrschend in den Vordergrund
geschoben ?.

Durch welches Merkmal wird aber dann fiir Thomas der « Glau-
bens »-Charakter bzw. der «Hiresie »-Charakter der Inhalte des in-
direkten Glaubensgebietes bestimmt ? Die positive Antwort lautet :
Diese Inhalte fallen fiir die Scholastik unter die religidse und moralische
Verantwortung des Glaubens ; hartnickige Ablehnung ihnen gegeniiber
fiallt — moralisch und rechtlich — unter die Schuld der Hiresie. Es
ist eine mehr ganzheitliche, lebensnahe Auffassung des Glaubens, die
zundchst das Glaubensleben, und nicht zunichst und nicht einzig die
erkenntnistheoretische Seite der Glaubensgew:ifheit ins Auge fat. Wir
denken, wenn wir von propositio haeretica sprechen, an den rein
objektiven Gegensatz zu einer Offenbarungswahrheit und abstrahieren
von der Frage der subjektiven Schuldhaftigkeit. Die dogmatische, nicht
die moralische und rechtliche Beurteilung ist uns die Hauptsache. Da-
mals war es gerade umgekehrt. Die Ausdrucksweise des hl. Thomas
verrat iiberall, daB es ithm um die morqlische und religiose Verant-
wortung geht. Er fragt, ob gegenteilige Meinungen iiber die Notionen
Siinde seien (« sine peccato » ITI Sent. d. 33 q. 1 a. 5) ; er betont {iberall
die Notwendigkeit der pertinacia, die Notwendigkeit der bewuflen
Gegenstellung zur Lehre der Kirche, so bes. im ad 3 von II-II q. 11 a. 2.
Diese moralisch-rechtliche Beurteilung, nicht die dogmatische Wertung
ist gemeint, wenn Thomas sagt : «idem iudicium est de his et de illis
(nimlich die directe und indirecte credenda), quae sunt determinata
in fide, quia ad unum sequitur alterum» (I Sent. d. 33 q. 1 a. 5).

1 Es ist bezeichnend, daB die Frage mit dem beginnenden 14. Jahrhundert
zum ersten Mal auftaucht, wenn auch noch nicht in der scharfen Zuspitzung,
wie wir sie stellen. Damals fragt man nach dem Umfang und nach den Arten
der «veritas catholica », eines Begriffes, der in eigentiimlicher Mischung die
alte und die neue Problemstellung noch ineinander mengt.



nach Thomas von Aquin und den Thomisten 343

DaBB aber die sittliche Verantwortlichkeit einer konsequenten
Glaubenshaltung iiber den Bereich der Wahrheiten Ainausreichen kann,
die unmittelbar aus der Offenbarung stammen oder die GewiBheit der
fides divina aufweisen, braucht nicht eigens bewiesen zu werden.
AuBer durch das Objekt erhalten die Handlungen, gerade nach den
Prinzipien des hl. Thomas !, ihren ethischen Charakter auck durch die
Umstidnde, den Zweck, die vorausgesehenen Folgen. Es kann also die
Tugend des Glaubens in Mitleidenschaft gezogen werden, indirecte,
per accidens, wo das Formalobjekt des Glaubens nur mittelbar beriihrt
wird, quibus negatis sequitur aliquid contrarium fidei. Allerdings muf}
man sich in diesen Fillen des notwendigen Zusammenhangs mit dem
Glauben bewuBt sein, was immer angenommen wird, wenn die Kirche
ausdriicklich diesen Zusammenhang festgestellt hat. Darum die starke
Betonung dieses Punktes durch den Aquinaten.

Wenn Thomas also die Inhalte der fides indirecta zum Glauben
und zur Verantwortungssphire der Hiresie rechnet, so braucht damit
durchaus nicht auch eine Zurechnung zur GewiBheit der fides divina
verbunden sein. Wo die Grenzen der unmittelbaren GlaubensgewiBheit
verlaufen, dazu hat sich der hl. Thomas nicht geiuBert. In der theo-
logischen Kontroverse iiber die Definierbarkeit der theologischen
Konklusionen kann man sich deshalb, das ist unsere erste Nutzanwendung,
weder fiir die bejahende noch fiir die verneinende Antwort auf den
Doctor Angelicus berufen. Bei ihm ist das Problem noch nicht gegeben
und deshalb auch die Ldsung noch nicht zu suchen. Wer anders vor-
geht, begeht den Fehler, den Gilson nennt: «faire de la mauvaise
histoire ».

Es wiire Sache einer eigenen Untersuchung, nachzuweisen, daf3 die
Scholastik die Begriffe fides und haeresis in dem angegebenen, weiteren
Sinne gebraucht hat?® Nur ein paar Hinweise seien hier angefiigt.

Das was die Viter und die {rithscholastischen Theologen von der
Hiiresie sagen, hat jene Momente, die wir heute fiir den Begriff fir
wesentlich halten, noch kaum oder nur sehr undeutlich oder ver-
schwommen erfaBt. Die dogmatische Seite der Hdresie-Lehre wird

! So besonders I-II q. 18 a. 1-7.

i2 Diese Untersuchung miite in dhnlicher Weise gefithrt werden, wie Deneffe
dem Bedeutungswandel des Wortes « Dogma» nachgegangen ist (4. Deneffe,
Dogma. Wort und Begriff : Schol. 6 [1931] 381-400; 505-538). Es wiirde sich
ergeben; daB die Prizisierung von « fides» und «haeresis» der von «dogma »
weitgehend parallel verliuft.



344 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

nur ganz allgemein gesehen, nirgends noch ndher prizisiert; viel
stirkerer Nachdruck wurde auf die Hdresie-Siinde gelegt : sie wurde
als Siinde des Egoismus, der anorganischen Isolierung von der kirch-
lichen Gemeinschaft, der Widersetzlichkeit gegen die kirchliche Dis-
ziplin gebrandmarkt !. Fir Awugustin ist der Hiretiker « qui alicuius
temporalis commodi, et maxime gloriae principatusque sui gratia falsas
ac novas opiniones vel gignit vel sequitur » 2. Genau so allgemein ist
eine andere, auch von den Scholastikern gerne verwendete Stelle aus
De civ. Dei XVIII c. 51 : « Qui in Ecclesia Christi morbidum aliquid
pravumque sapiunt, si correpti, ut sanum rectumque sapiant, resistunt
contumaciter, suaque pestifera et mortifera dogmata emendare nolunt,
sed defendere persistunt, haeretici sunt » 3. In gleicher Weise steht die
kirchenfeindliche Einstellung im Vordergrund, wenn Isidor von Sevilla
als Haretiker bezeichnet: «qui invicem sibi dissentiunt, communi
tamen nomine adversus ecclesiam Dei conspirant »*. Auch Abaelard
siecht zundchst an der Hiresie die siindhafte Geistesrichtung, wenn
er sagt: « Non enim ignorantia haereticum facit, sed superbia »®.

Bei diesen noch recht allgemeinen Umschreibungen kann es nicht
wundernehmen, wenn man die Hiresie noch nicht klar gegeniiber
anderen Verfehlungen gegen die kirchliche Disziplin oder gliubige
Haltung abzugrenzen wullite. So wird z. B. die Simonie in der friih-
scholastischen Zeit meist zur Hiresie gerechnet: «Simonia species
est haeretici pravitatis » 6.

Man war sich gewiB bewuBt, daB Hiresie einen Gegensatz zum
Glauben bedeutete, aber fiir die nahere Unterscheidung der dabei
moglichen Grade fehlten noch alle Vorbedingungen. Bis gegen 1270
kannte man als theologische Wertung fiir die Gegensitze zur Glaubens-
lehre meist nur die Bezeichnung « error » ohne nidhere Spezialisierung.
Erst gegen das Ende des 13. Jahrhunderts tauchen die theologischen

1 Vgl. J. Brosch, Das Wesen der Hiresie (Grenzfr, zw. Theol. u. Phil. 2),
Bonn 1936, 69 f., 82 f., 85 f. Brosch hat seine Untersuchung nicht iiber die ersten
christlichen Jahrhunderte hinaus ausgedehnt.

2 De util. cred. c¢. 1: PL 42, 65.

3 De civ. Dei XVIII c. 51: PL 41, 613.

' Etymol. VIII c. 5: PL 82, 305 A; vgl. 298 B.

5 Theologia Summi boni, ed. H. Ostlender (BB 35, 2/3), Miinster 1939, 31.

8 So Wilhelm von Champeaux (nach [J. Weisweiler, Das Schrifttum der
Schule Anselms von Laon und Wilhelms von Champeaux in deutschen Bibliotheken
(BB 33, 1/2], Miinster 1936, 111, Anm, 103) ; sogar von simoniaca haeresis wird
gesprochen (Ebend. 113).



nach Thomas von Aquin und den Thomisten 345

Zensuren auf ; sie differenzieren sich zwar rasch seit dem 14. Jahrhundert,
aber es dauert noch lange bis iiber die erkenntnistheoretische Wertung
der verschiedenen Arten und Grade der dogmatischen GewiBheit Klar-
heit und Einigkeit geschaffen ist!.

Ist es zu wundern, daB der Ausdruck «haeresis», «haereticus»,
der damals als theologische Zensur aufkommt, nach Inhalt und Trag-
weite noch nicht die scharfe Abgrenzung von spiter hatte? Die qu. 11
der II-II S. Th. bedeutet sicherlich einen gewaltigen Fortschritt und
man mul staunen, in welch genialer Weise der hl. Thomas die Haupt-
momente zu erfassen und zu kliren weiB. Aber das dogmatische Moment
der Hiresie ist bei Thomas noch nicht auf den Gegensatz zur fides
divina eingeschrinkt. Die «corruptio dogmatum », von der Thomas
spricht (II-IT q. 11 a. 1), hatte nicht, wie gerade die Forschungen von
Deneffe dargetan haben, den prizisen Sinn, den wir heute damit ver-
binden 2. Auch bei Thomas iiberwiegt die moralische Wertung der
Hiresie-Stinde. Am deutlichsten hat Thomas die beiden Momente
der Hiresie in der Auslegung von I Cor. 11, 19 gegeniibergestellt :
« Primo, quidem, quod de ratione haeresis est quod aliquis privatam
disciplinam sequatur quasi per electionem propriam, non autem disci-
plinam publicam, quae divinitus traditur; secundo quod huic disci-
plinae aliquis pertinaciter inhaereat; nam electio firmam importat
inhaesionem ; et ideo haereticus dicitur qui spernens disciplinam fidei,
quae divinitus traditur, pertinaciter proprium errorem sectetur». Es
braucht nur noch einer genaueren Umgrenzung, welcher Gegensatz
zum Glauben und zur Offenbarung bei Hiresie vorliegen mull ; aber
diese Prizisierung ist bei Thomas noch nicht durchgefiihrt. Wo der Tat-
bestand der pertinacia gegeben ist, da ist man geneigt Hiresie anzu-
nehmen, auch wenn kein unmittelbarer Gegensatz zu einer eigentlichen
Glaubenswahrheit vorliegt. So lautet eine quaestio Peckhams : « Utrum
erigens se contra constitutionem apostolicam tenendus sit haereticus » 2.
Und das Konzil von Vienne hat iiber den Vorschlag beraten, ob schon

1 J. Koch, Philosophische und theologische Irrtumslisten von 1270-1329.
Ein Beitrag zur Entwicklung der theologischen Zensuren: Mé¢langes, Man-
donnet II, Paris 1930, 305-329; 315 ff.

2 « Aber hiufig», so sagt A. Deneffe a.a. O. 519, « scheint Thomas das Wort
‘Dogma’ nicht zu gebrauchen, und nicht so, daB es fiir sich allein schon Glaubens-
lehre bedeutete. Es bedeutet einen Gattungsbegriff und ist durch Zusidtze niher
zu bestimmen ».

% Quodl. II, 23. Vgl. P. Glorieux, La Littérature quodlibétique, Kain 1925,
228.



346 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

nach einem zweijdhrigen Verharren in der Exkommunikation wegen
Hiresie vorgegangen werden konne!. Weiteres beachtliches Material
hat L. Garzend beigebracht . Mag seine These, daB die Theologie
und die inquisitoriale Praxis einen verschiedenen Hiresiebegriff ver-
wendeten, in dieser FForm falsch sein, richtig ist, daB damals sowohl
die Theologie als auch das Recht einen engeren und einen weiteren
Begriff von Hiresie gebrauchten.

Daraus ergibt sich aber eine zweite, sehr gewichtige Nutzanwendung
fiir die dogmengeschichtliche Forschung. Wenn in jener Zeit eine
theologische Zensur auf Hairesie lautet, so darf aus dem Wort allein
noch nicht geschlossen werden, daBl damit die Wahrheit, die man
verteidigt, unmittelbar der fides divina zugezdhlt werden soll. Das
Ringen, das zu Beginn des 14. Jahrhunderts um die Abgrenzung und
die Abstufung der veritates catholicae einsetzte, beweist am deut-
lichsten, daB man sich damals iiber die Reichweite der Glaubens-
gewiBheit noch nicht im Klaren war. (SchiuB folgt.)

1 E. Miiller, Das Konzil von Vienne 1311-12. Seine Quellen und seine
Geschichte (Vorref.-gesch. Forsch. 12), Miinster 1934, 472.

* L. Garzend, L’'inquisition et I'hérésie. Distinction de I'hérésie théologique
et de I'hérésie inquisitoriale : & propos de l'affaire Galilée, Paris 1913.

Die Kritik ist wohl etwas zu schnell und zu leicht iiber die Arbeit von Garzend
hinweggegangen.



	Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens nach Thomas von Aquin und den Thomisten [Fortsetzung]

