
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 20 (1942)

Artikel: Weltanschauung, Philosophie und System

Autor: Thiel, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762225

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762225
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Weltanschauung, Philosophie und System.
Von Dr. Matthias THIEL 0. S. B.

Die drei Worte « Weltanschauung », « Philosophie » und « System »

werden vielfach einander gleichgesetzt. Denn unter Philosophie
verstehen die meisten sowohl eine Weltanschauung als ein System. Auf
der anderen Seite spricht man zwar von einer religiösen Weltanschauung,
fällt es aber kaum einem ein, auch von einer religiösen Philosophie
zu reden, sondern höchstens von einer christlichen. Ebenso kommt
es vor, daß einer wohl philosophieren, dagegen jede Festlegung auf
ein bestimmtes System vermeiden möchte. Daher ist die Frage berechtigt,

wie sich diese drei Dinge zueinander verhalten.

I.

Nach De Munnynck 1 geht jeder Philosophie schon eine gewisse
Weltanschauung voraus. Denn bevor jemand im strengen Sinne des

Wortes zu philosophieren beginnt, hat er bereits ein allgemeines Weltbild.

Diese vorphilosophische Welt- und Lebensauffassung ist das

gemeinsame Werk von angeborenem Charakter, persönlicher
Lebenserfahrung und Einflüssen der Umgebung, in der einer aufgewachsen

ist. Es fehlt ihr zwar nicht die einheitliche Zusammenschau, aber die

Ordnung, die sich auch in ihr findet, wird von einer leitenden Idee

bestimmt, über deren Einfluß sich der Mensch noch keine klare Rechenschaft

gegeben hat. Erst in der Philosophie wird diese Rechenschaftsablage

versucht und das Irrationale der Weltanschauung zu
überwinden gestrebt. In ihr wird aus der einfachen Synthese das System.
Weil es jedoch dem Menschen niemals gelingt, sein ganzes Denken
so zu beherrschen, daß er jedes einzelne Urteil logisch begründen
könnte, bleibt er immer bis zu einem bestimmten Grade in der
weltanschaulichen Geisteshaltung stecken. Daher ist die Weltanschauung
des konkreten Einzelmenschen zugleich mehr und weniger als die

1 Philosophie et «Weltanschauung», in: Divus Thomas (Freiburg) 1936,
243-254.

Divus Thomas 22



320 Weltanschauung, Philosophie und System

Philosophie : sie ist mehr, was den Umfang ihres Gegenstandes angeht,
dagegen weniger in bezug auf ihr bewußtes Durchdachtsein 1.

Eine entgegengesetzte Ansicht über das Verhältnis der
Weltanschauung zur Philosophie vertreten Heinrich Rickert2 und Karl
Jaspers 3. Diese beiden Heidelberger Philosophen betonen, daß sowohl
die Weltanschauung als die Philosophie sich über alles erstrecke, was
immer ein Sein habe, und sich dadurch wesentlich von allen Spezial-
wissenschaften unterscheide. Aber nach ihnen entsteht nicht die

Philosophie aus der Weltanschauung, sondern umgekehrt diese aus

jener. Denn jede Philosophie begründe eine eigene Wertskala und
damit eine besondere Lebensauffassung. So bewertet ein Scholastiker
alle Dinge notwendig anders als ein Kantianer, und ein Idealist auf
Grund seiner Philosophie nicht so wie ein Positivist, u. s. f.

Auch Romano Guardini4 läßt die Weltanschauung gleich der

Philosophie auf « die Ganzheit der Dinge » gerichtet sein, aber er grenzt
ihren eigentümlichen Gegenstand auf die konkrete Einmaligkeit der

1 A. a. O. 245 : « La 'Weltanschauung' de l'homme concret est beaucoup
plus et beaucoup moins que sa philosophie, —- plus par l'ampleur de son objet,
moins par sa valeur rationnelle ».

2 Die Philosophie des Lebens. Tübingen 1920, 12 f. [Die Philosophie] « sucht
in Form des Systems nach einer Weltanschauung, die sowohl die Zeitanschauung,
als auch die Lebensanschauung umfaßt und so das zeitliche Leben im Zusammenhang

mit dem überzeitlichen Wesen des Weltalls verstehen lehrt ».
3 Psychologie der Weltanschauungen. Berlin 1929 3, 1. [Weltanschauungen

sind] « Ideen, das Letzte und das Totale des Menschen, sowohl subjektiv als
Erlebnis und Kraft und Gesinnung, wie objektiv als gegenständlich gestaltete
Welt Philosophie hieß von jeher das Ganze der Erkenntnis Die
Philosophie war von jeher mehr als nur universale Betrachtung, sie gab Impulse,
stellte Werttafeln auf, gab dem Menschenleben Sinn und Ziel, gab ihm
Weltanschauung ».

4 Unterscheidung des Christlichen. Gesammelte Studien von Romano Guardini,

herausgegeben von Heinrich Kahlefeld. Mainz 1935, 2 : «Wir verstehen
darunter [Weltanschauung] eine Erkenntnisbewegung, die in ganz bestimmter
Weise auf die Ganzheit der Dinge gerichtet ist, auf das 'Welthafte' im Gegebenen.
Ferner : Sie geht in besonderer Weise auf die konkrete Einmaligkeit dieser Welt ;

in ihr liegt ein letztes Standhalten gegenüber der umgebenden Wirklichkeit.
Endlich : Der Akt der W. A. bedeutet zugleich ein Werten, Messen und Wägen ;

er bedeutet die Stellungnahme zu einer Aufgabe, die dem Anschauenden von eben
dieser Welt gestellt wird. Damit ist W. A. gegen jenen Akt abgegrenzt, dessen

Ergebnisse Gegenstand der Einzelwissenschaften und Philosophie sind. Andererseits

aber : Wenn auch im Weltanschauungsakt außertheoretische Haltungen
mitwirken, so geht doch seine Sinnrichtung auf die 'Wahrheit'. Er ist im Letzten
ein schauendes, kein schaffendes Verhalten. In ihm handelt es sich um ein
Erkennen, nicht um ein Tun. Damit ist der Akt der W. A. abgegrenzt gegen das
tätige Leben ».



Weltanschauung, Philosophie und System 321

Welt ein, soweit diese von uns eine theoretische Stellungnahme und

Bewertung fordert.
Der Verfasser des Artikels über Weltanschauung im Herderschen

Konversationslexikon leugnet, daß die Weltanschauung nur eine

theoretische Stellungnahme zur Welt sei, nach ihm ist sie wesentlich
auch ein Versuch, das Leben entsprechend zu gestalten. Dadurch
unterscheide sich die Weltanschauung vom wissenschaftlichen Weltbild

und von der Philosophie. Letztere bringe das Bild vom Menschen

und von der Welt und vom letzten Weltgrund begrifflich, systematisch
und kritisch zum Bewußtsein.

Friedrich Klimke 1 faßt den Begriff « Weltanschauung » weiter als

den von Philosophie, indem er mythische, religiöse und wissenschaftliche

Weltanschauungen unterscheidet.
Clemens Baeumker2 beweist gegenüber neueren Versuchen, die

Philosophie auf kriteriologische Fragen einzuengen, daß die Philosophie
den gleichen Umfang habe wie die Weltanschauung.

Rudolf Eucken3, Wilhelm Dilthey4 und andere5 unterscheiden
zwischen Philosophie und Weltanschauung so wenig, daß es kaum
möglich ist, ihre Ansichten in dieser Frage auf eine kurze Formel zu
bringen. Es bedarf auch keiner weiteren Aufzählung von
Lehrmeinungen. Die genannten überzeugen schon zur Genüge, daß der

Sprachgebrauch der beiden Worte « Weltanschauung » und «

Philosophie » zu verschieden ist, als daß aus ihm allein eine klare
Unterscheidung der mit ihnen gemeinten Objekte abgeleitet werden könnte.
Denn wie soll z. B. in den beiden ersten, von denen die eine der

Weltanschauung und die andere der Philosophie den zeitlichen Vorrang
zuerkennt, noch ein anderer gemeinsamer Gedanke gefunden werden
können als der, daß Weltanschauung und Philosophie innerlich
zusammengehören Aber damit ist uns wenig gedient.

1 Die Hauptprobleme der Weltanschauung. Kempten 1910.
2 Philosophische Welt- und Lebensanschauung, in : Meinertz u. Sacher :

« Deutschland und der Katholizismus ». Freiburg 1918, I 47-72.
3 Grundlinien einer neuen Lebensanschauung. Leipzig 1913 2. Und : Die

Lebensanschauungen der großen Denker. Berlin u. Leipzig 1919 14.
4 Wilhelm Diltheys Gesammelte Schriften, Bd. VIII. « Weltanschauungslehre
». Leipzig u. Berlin 1931.
6 Siehe « Probleme der Weltanschauungslehre », in : Reichls Philosophischer

Almanach, Bd. IV. Darmstadt 1927.



322 Weltanschauung, Philosophie und System

II.

Daher scheint mir, daß man zur Lösung der Frage nach dem
wahren Verhältnis zwischen Weltanschauung und Philosophie einen
anderen Weg suchen muß. Den ersten Wink, wo dieser Weg zu finden
ist, gibt uns die Entstehungszeit des Wortes « Weltanschauung ».

Während nämlich das Wort « Philosophie » schon eine Geschichte von
Jahrtausenden hinter sich hat, kennt man das Wort « Weltanschauung »

noch keine 150 Jahre. Nach Clemens Baeumker 1 scheint Joseph von
Görres als erster dieses Wort im Jahre 1807 in den « Deutschen
Volksbüchern » gebraucht und damit den Gegensatz der Philosophie zu den

speziellen Anschauungen eines einzigen Faches bezeichnet zu haben.
Deshalb bedient sich Baeumker dieses Wortes mit Vorliebe, um die
Universalität der Philosophie auszudrücken. Und wirklich kommt
dieser Gedanke, daß die Philosophie keine Einzelwissenschaft ist,
sondern sich über die ganze Welt mit allem in ihr Erkennbarem erstreckt,
in dem Worte « Weltanschauung » klarer zum Ausdruck als in dem
Worte « Philosophie ».

Wenn ein neugeprägtes Wort schnell zur Mode wird, dann ist für
gewöhnlich weniger seine Richtigkeit entscheidend als vielmehr der

Umstand, daß es einer allgemeinen Geistesrichtung entspricht. Der
im 18. Jahrhundert herrschend gewordene Geist der Philosophie hätte
nicht treffender wiedergegeben werden können als durch das Wort
«Weltanschauung». Denn im 17. und 18. Jahrhundert war in der

Philosophie der Schwerpunkt von der Metaphysik in die Physik verlegt

worden. Wie Clemens Baeumker2 in seiner « Charakteristik der
mittelalterlichen Philosophie » ausführt, hatte die mittelalterliche
Scholastik vorwiegend transzendenten Charakter gehabt, und war die

sinnlich wahrnehmbare Welt den mittelalterlichen Philosophen nur der

Stützpunkt gewesen, von dem aus sie sich möglichst schnell in das

Reich des rein Geistigen aufschwangen. Daher beherrschte die
Metaphysik sowohl Psychologie als Ethik. Im Zeitalter des Humanismus
und der Aufklärung war man von dieser Geisteshaltung mehr und mehr

abgerückt, war die Philosophie stark säkularisiert worden und hatte
sie den konkreten Einzelmenschen und die physische Welt zum Haupt-

1 A. a. O.
2 Die christliche Philosophie des Mittelalters, in : Die Kultur der Gegenwart.

Teil I, Aufl. V. Herausgegeben von Paul Hinneberg. Leipzig u. Berlin 1913,
339-362.



Weltanschauung, Philosophie und System 323

gegenständ ihrer Untersuchungen erhalten 1. Und diese Wendung hat
gewiß das Ihrige dazu beigetragen, daß das Wort « Weltanschauung »

zur Bezeichnung dessen, was man bislang Philosophie genannt hatte,
so bereitwillige Aufnahme in den allgemeinen Sprachgebrauch
gefunden hat.

Wäre indessen das Wort « Weltanschauung » nicht mehr als ein
Modewort gewesen, dann hätte es sich kaum so langer Beliebtheit
erfreut. Es muß auch objektiv begründet sein, daß wir heute noch,
ohne Romantiker oder Rationalisten sein zu wollen, bald den Ausdruck
« Weltanschauung » bevorzugen, bald aber lieber beim alten Ausdruck
« Philosophie » bleiben. Diesen objektiven Grund aufzudecken, soll die

erste Aufgabe der folgenden Untersuchung sein.

III.
Die scholastische Philosophie unterscheidet allgemein eine

dreifache Tätigkeit des menschlichen Verstandes. Denn in bezug auf jeden
einzelnen Gegenstand, er mag noch so unvollkommen sein, beginnt
er sein Erkennen mit einfachen Begriffen, schreitet er sodann fort zu
Urteilen und endigt er mit Schlußfolgerungen. Unsere Begriffe aber
werden zum Teil auf Grund der wirklichen Gegenwart ihres Gegenstandes

gebildet, zum Teil in der Weise, daß der Gegenstand nur erkenntnismäßig

vergegenwärtigt wird. Die ersten heißen in der Schulsprache

conceptus intuitivi oder Begriffe der anschauenden Erkenntnis, die

anderen conceptus abstractivi oder Begriffe der vom Dasein des

Gegenstandes absehenden Erkenntnis (Gredt). Zu einer anschauenden

Erkenntnis ist nicht nur erforderlich, daß der Gegenstand physisch

existiert, sondern es gehört auch dazu, daß diese physische Gegenwart
die Ursache des Erkennens ist. So schreiben wir den äußeren Sinnen
und dem Gemeinsinn eine unmittelbar anschauende Erkenntnis zu,
weil sie ihr Erkenntnisbild direkt vom Gegenstand eingeprägt erhalten.
Dem menschlichen Verstände kommt bloß eine mittelbar anschauende

Erkenntnis zu, und zwar dann, wenn er mit Hilfe einer uneigentlichen
Reflexion auch von dem Bewußtsein erhält, was ein ihm untergeordneter

äußerer Sinn hier und jetzt wahrnimmt. So hat mein Verstand

augenblicklich einen conceptus intuitivus von der Farbe des Papiers,

1 Vgl. Heimsoeth Heinz, Metaphysik der Neuzeit, in : Handbuch d.
Philosophie. Herausgegeben von A. Baeumler und M. Schroeter. Abtlg. I. Die
Grundprinzipien. München u. Berlin 1934.



324 Weltanschauung, Philosophie und System

auf das meine Augen gerichtet sind. In einem analogen Sinne werden
auch die obersten Grundsätze des menschlichen Denkens, z. B. das

Prinzip vom Widerspruch, als intuitive oder anschauende
Verstandeserkenntnisse angesehen. Denn diese Erkenntnis der obersten Prinzipien
hat mit der eigentlich anschauenden Erkenntnis wenigstens das eine

gemeinsam, daß sie nicht mittels einer Schlußfolgerung zu Stande

kommt.
Aus dieser kurzen Wesensbestimmung der beiden Arten von

Begriffen, die den Ausgangspunkt des gesamten menschlichen Denkens

bilden, ist schon klar ersichtlich, daß unser Verstand zu der konkreten,
sinnenfälligen Welt eine doppelte Haltung einnehmen kann : er kann
ihr zugewandt sein oder abgewandt. Das erste ist er bei den Begriffen
der anschauenden Erkenntnis, das zweite bei den Begriffen der vom
Dasein absehenden Erkenntnis. Miteinander verglichen, weist jede
der beiden Begriffsreihen ihre großen Vorzüge auf. Die intuitive
Erkenntnis ist im Vergleich zur abstraktiven viel wirklichkeitsnäher, sie

ist auch immer klar und deutlich, so daß ein Irrtum oder eine

Verwechslung nicht möglich ist1. So wird niemals einer in anschauender
Erkenntnis die rote Farbe für einen Ton halten. Aber auf der anderen
Seite haben diese conceptus intuitivi auch zwei große Nachteile :

einmal sind sie an die sinnlich wahrnehmbare Welt gebunden, und
sodann vermögen sie nicht einmal von dieser eine neue Wesenserkenntnis

zu geben. Denn unsere Sinne nehmen ja nur konkrete Einzelwesen

wahr, deren individuelle Besonderheit für den menschlichen Verstand
schlechthin unerkennbar ist. (De singularibus non est scientia.) Daher
kommt es, daß unser Verstandeserkennen nicht, wie man leicht glauben
möchte, mit einem conceptus intuitivus beginnt, sondern mit einem

Begriff der vom Dasein absehenden Erkenntnis. Wie Gredt2 mit
Recht bemerkt, « wird die Verstandeserkenntnis des Einzeldinges aus
der Erkenntnis des Allgemeinen entwickelt. Daher braucht es zur
Verstandeserkenntnis des Einzeldinges keines eingeprägten Erkenntnisbildes.

Die Stelle dieses Erkenntnisbildes vertritt der Allgemeinbegriff,
der, geradeswegs das Allgemeine darstellend, von seitwärts auch das

Phantasiebild mitdarstellt. Es wird jedoch durch die Tat des

Zurückdenkens ein Erkenntnisbild, ein neuer Begriff ausgeprägt ». Und dieser

1 Vgl. Plassmann H. E., Die Logik gemäß der Schule des hl. Thomas.
Soest 1860, 207.

2 Die aristotelisch-thomistische Philosophie. Freiburg 1935, 382.



Weltanschauung, Philosophie und System 325

neue Begriff ist ein Begriff der anschauenden Erkenntnis, ein conceptus
intuitivus.

Daraus ergibt sich schon folgendes Verhältnis : unser menschliches

Erkennen beginnt in allen Fällen mit einer sinnlichen Erfahrung.
Aus dieser wird zunächst ein Begriff der nicht anschauenden Erkenntnis

gewonnen. Dieser wird endlich mittels des Zurückdenkens über das

ihm zu Grunde liegende Phantasiebild zu einem Begriff der anschauenden

Erkenntnis weiter entwickelt. Daher hängt auch der Fortschritt unserer
Verstandeserkenntnis in erster Linie nicht von den conceptus intuitivi
ab, sondern von den conceptus abstractivi.

Der überragende wissenschaftliche Wert der vom Dasein
absehenden Erkenntnis wird uns noch klarer, wenn wir an die Weise

denken, auf die unser Verstand die Ursachen erkennt. Verursachen
heißt so viel wie einem anderen aus dem Zustand des Nichtseins in
den des Seins verhelfen. Daher ist zum Erkennen einer Ursache

erforderlich, daß man von dem ihrer Wirkung tatsächlich zukommenden
Dasein auch auf das diesem vorausgegangene Nichtsein zurückdenkt.
Nichtseiendes aber kann niemals Gegenstand anschauender Erkenntnis
sein. Deshalb unterscheidet man sogar im Wissen Gottes zwischen

einer scientia simplicis intelligentiae und einer scientia visionis. Bei
Gott liegt die Sache nur insofern anders, als sein Wissen nicht, wie
bei uns, vom Objekt verursacht, sondern vielmehr selbst Ursache alles

außer Gott Seienden ist. Auch Gott schaut nur das, was einmal wirklich

Dasein hat; von dem bloß innerlich Möglichen hat er zwar eine

gleich vollkommene Kenntnis wie von sich selbst, also keine weniger
vollkommene als von den wirklich seienden Dingen, aber weil dem rein

Möglichen niemals ein Dasein zukommt, schaut auch Gott es nicht.
Daraus erhellt, daß unser Erkennen der Ursachen ganz zur Klasse

der nicht anschauenden Erkenntnisse gehört L Nun ist die Philosophie
wesentlich ein Streben nach Erkenntnis der letzten Ursachen alles

Seienden. Darum hat in ihr nicht die Intuition, sondern die Abstraktion

den Primat.
Nichtsdestoweniger behalten auch die Begriffe der anschauenden

Erkenntnis für die Philosophie ihren hohen Wert. Denn durch sie

bleibt der Verstand beständig in Berührung mit der konkreten
Wirklichkeit. Wenn er auch durch die conceptus intuitivi keine neuen

1 Vgl. Thiel, Die phänomenologische Lehre von der Anschauung im Lichte
der thomistischen Philosophie, in : Divus Thomas (1923), 165-177.



326 Weltanschauung, Philosophie und System

Wesenserkenntnisse gewinnt, so wendet er doch gerade durch sie die
bereits gewonnenen Wesenserkenntnisse auf die konkrete Wirklichkeit
an, und indem er diese Anwendung auf die ganze sinnenfällige Welt
ausdehnt, wird die Philosophie zur Weltanschauung. Denn durch die

conceptus intuitivi schauen wir die Welt wirklich im Lichte der

conceptus abstractivi an, mittels derer wir nicht nur die allgemeinen
Wesenheiten der Dinge, sondern auch deren Ursachen erkannt haben.

Insofern haben diejenigen recht, die sagen, aus jeder Philosophie
entstehe eine eigene Weltanschauung. Aber auch die anderen sind nicht
ganz im Unrecht, wenn sie sagen, der Mensch habe schon vor der

Philosophie eine Weltanschauung. Fängt doch der Mensch nicht erst
in der Philosophie an, conceptus abstractivi zu bilden. Der Unterschied

zwischen vorphilosophischer und philosophischer Weltanschauung
ist der gleiche wie der zwischen vulgärer oder vorwissenschaftlicher
und wissenschaftlicher Gewißheit. Wie diese zweite darin besteht, daß

einer sich über die Ursachen seiner Gewißheit Rechenschaft gibt, so

wird auch aus der vorphilosophischen Weltanschauung in dem Augenblick

eine philosophische, in dem einer sie auf erkenntnistheoretisch
gesicherte Voraussetzungen zu stützen sucht.

Danach ist der Begriff « Weltanschauung » weiter als der von
« Philosophie ». Die Weltanschauung des Philosophen verhält sich zu
seiner Philosophie genau so wie die angewandte Logik (Logica utens)
zur lehrenden (Logica docens). Wie wir in unserem Denken niemals
bloß die Logica artificialis anwenden, sondern zugleich auch die mit
dem gesunden Menschenverstände identische Logica naturalis gebrauchen,

so schaut auch niemand die Welt ausschließlich mit den Augen
des Philosophen an, sondern wirkt in der Weltanschauung eines jeden
notwendig die Erfahrung seines ganzen Lebens nach. Und wie trotzdem
die angewandte Logik keine von der lehrenden verschiedene Fertigkeit
ist, sondern nur eine andere Aktreihe desselben habitus, weil die
Anwendung der erkannten logischen Gesetze keine neuen Schwierigkeiten
bereitet, so bezeichnen auch die Worte «Weltanschauung» und «Philosophie

» keine zwei verschiedene habitus, sondern liegt ihr Unterschied
darin, daß das erste mehr das Ergründen der letzten Ursachen
ausdrückt, das zweite dagegen mehr die Rückwendung des menschlichen
Geistes von den letzten Ursachen zu ihrem sinnlichen Ausgangspunkt
und über diesen hinaus zum Ganzen der konkreten Weltwirklichkeit.

Daher ist, wie die Philosophie, so auch die Weltanschauung nicht
bloß ein habitus, sondern wird sie von mehreren, einander unter-



Weltanschauung, Philosophie und System 327

geordneten habitus gebildet. Aber da unter diesen der habitus meta-
physicus die erste Stelle einnimmt, hängt die Weltanschauung eines

Menschen notwendig vorzüglich von seiner Metaphysik ab.

IV.

Vergleichen wir die beiden Aktreihen, in die wir das Wesen der

Philosophie und der Weltanschauung verlegen, miteinander, dann
finden wir leicht auch die Erklärung für die auffallende Erscheinung,
daß selbst Vertreter der gleichen philosophischen Richtung nicht
selten in ihrer Weltanschauung große Gegensätze aufweisen. So ist
von zweien der eine vorwiegend Optimist, der andere dagegen nicht
weniger Pessimist, und doch halten sie in ihrer Philosophie treu
zueinander. Das Wort « Weltanschauung », so wurde schon bemerkt,
kam erst zu Beginn des 19. Jahrhunderts auf, also zu einer Zeit, wo
die sog. Romantiker gegen den Rationalismus des 18. Jahrhunderts
ankämpften. Schon dieser Gegensatz zum Rationalismus brachte es

mit sich, daß man gleich von Anfang an mit dem Worte
«Weltanschauung » mehr ausdrücken wollte als das rationale Welterkennen.
Das Wort « Weltanschauung » sollte vielmehr zugleich eine bestimmte
Stellungnahme zu den Dingen der Welt bezeichnen. Denn man
gebraucht ja das Wort «Weltanschauung» niemals für sich allein,
sondern immer in Verbindung mit der näheren Angabe des

Standpunktes, von dem aus die Welt nicht bloß angeschaut, sondern auch

bewertet wird : z. B. theistische oder materialistische Weltanschauung.
Nun hängt die Stellungnahme eines jeden zu der Welt und zu allem

was in ihr vorgeht zu einem guten Teil von seiner individuellen
Beschaffenheit ab. So erhält jede Weltanschauung notwendig einen

persönlichen und subjektiven Einschlag, der mit der gewünschten

Objektivität des philosophischen Denkens manchmal schwer in
Einklang zu bringen ist. Aber auch dafür liegt der letzte Grund in dem
verschiedenen Verhältnis der conceptus intuitivi und der conceptus
abstractivi zu den Sinnen. Wie schon bemerkt, entstehen die
conceptus intuitivi aus den conceptus abstractivi dadurch, daß der menschliche

Verstand über das diesen zu Grunde liegende Phantasiebild1

reflektiert und so zum Bewußtsein der von den Sinnen wahrgenom-

1 Unter Phantasiebild ist hier nicht nur das Erkenntnisbild der eigentlichen
Phantasie verstanden, sondern ebenso das der übrigen inneren Sinne, soweit
diese dem Verstände das Material zu seinen Ideen liefern.



328 Weltanschauung, Philosophie und System

menen konkreten Einzeldinge gelangt. Die Phantasiebilder aber sind,
wie ihre Subjekte, die Sinne, so organgebunden, daß keine zwei Menschen

ganz gleiche haben können. Man denke nur an das Schätzungsvermögen.
Dasselbe Objekt, das den einen anzieht, stößt den anderen ab. Dazu
kommt ein zweites von nicht geringerer Bedeutung : Fragen wir nach
dem Grunde, warum etwas auf uns gerade diesen Eindruck macht,
warum z. B. ein bestimmter Mensch uns besonders sympathisch ist,
dann versagen alle logischen Ableitungen. Um auf diese Frage
befriedigend antworten zu können, müßten wir auch unser Gemütsleben
bis in die letzten Eigenheiten durchschauen. Daher kann es nicht
anders sein, als daß auch alle unsere conceptus intuitivi ein
individuelles Gepräge haben. Bei den conceptus abstractivi kommt diese

Abhängigkeit der Phantasiebilder vom Einzelobjekt weniger zur
Geltung, weil hier nicht das von den Sinnen wahrgenommene konkrete
Einzelding, sondern nur die in diesem realisierte allgemeine Wesenheit

Gegenstand des Erkennens ist. So führt der nordische Mensch gewiß
ein anderes Phantasieleben als der Südländer, dennoch können die

beiden z. B. den Menschen auf die gleiche Weise definieren. Und darum
ist es nicht zu verwundern, daß zwei Menschen, obwohl sie in ihrer
Philosophie ganz übereinstimmen, in bezug auf ihre Weltanschauung
einander wenig gleichen. Die Philosophie liefert der Weltanschauung
nur die allgemeinen Ordnungsprinzipien, diese aber können in ihrer
Anwendung auf die konkrete Wirklichkeit unbegrenzt mannigfaltig
individualisiert werden. Daher ist es ganz natürlich, daß innerhalb
der gleichen Philosophie immer neue Formen der Weltanschauung
entstehen. In der Philosophie ist alles logisch geordnet, in der aus ihr
hervorgehenden Weltanschauung bleibt diese Ordnung zwar in Geltung,
aber so wie es nicht möglich ist, die Sonderheiten des Einzelmenschen
Titus aus der allgemeinen Menschennatur abzuleiten, so läßt sich auch
in der Weltanschauung niemals alles aus der ihr zu Grunde liegenden
Philosophie begründen. Vielmehr gehört es zu ihrem Wesen, auch
Irrationales im Sinne von logisch nicht Begründbarem zu enthalten.

V.

Weil mit dem Worte « Weltanschauung » im Gegensatz zum Worte
«Philosophie» direkt die Wendung des menschlichen Geistes zu den
konkreten Einzeldingen der Welt gemeint ist, scheint die Weltanschauung
die praktische Seite an der Philosophie genannt werden zu können.
Allein auch bei der Weltanschauung handelt es sich nicht direkt um



Weltanschauung, Philosophie und System 329

eine Praxis oder ein Tun, die mit ihr verbundene Stellungnahme ist
zunächst nur theoretisch. Um im strengen Sinne des Wortes praktisch
zu sein, müßte es in ihrem Wesen liegen, zu einem zweckmäßigen
Handeln anzuleiten. Das aber kann von ihr ebenso wenig gesagt
werden wie von der Philosophie. Daß der Mensch den inneren Drang
verspürt, nach seiner Weltanschauung zu leben, ist nicht hinreichend,
um dieser einen Platz unter den praktischen Wissenschaften
anzuweisen.

VI.

Die Worte « Synthese » und « System » werden im Deutschen
beide mit «Zusammenstellung» wiedergegeben (Eisler). Gleichwohl
deuten sie selbst schon einen Unterschied an, der auch in ihrer
Anwendung beachtet wird. Das Wort « Synthese » bezeichnet jedwede

Zusammenfassung oder Zusammensetzung von Fragen, Ideen, geschichtlichen

Ereignissen oder Elementen 1. Bei dem Worte « System »

dagegen denkt man an eine Zusammensetzung, die zugleich eine

Aufstellung, eine Begründung und Festigung des einen im anderen ist.
Daher ist Synthesis der weitere Begriff. Die Synthesis verhält sich

zum System wie Kunstwerk im allgemeinen zum kunstvoll errichteten
Gebäude. Wie nahe zur Erklärung des Wortes « System » gerade der

Vergleich mit einem Gebäude liegt, zeigt die so beliebte Gegenüberstellung

der mittelalterlichen philosophisch-theologischen Systemen
und der um die gleiche Zeit entstandenen gotischen Dome. In beiden

sind Teile so zusammengefügt, daß die einen vorzüglich die Aufgabe
des Tragens und Stützens erfüllen, die anderen dagegen im gleichen
Maße, in dem sie von den ersten entfernt sind, gestützt und getragen
werden : im System tragen die Prinzipien das Ganze, und im Gebäude

die Fundamente2. Mögen sich daher in dem System eines Philosophen
auch noch so viele wertvolle Einzelwahrheiten finden, sobald seine

Prinzipien falsch sind, ist das System als Ganzes unannehmbar und

1 Forcellini, Totius Latinitatis Lexicon : Synthesis, « vox graeca, qua signi-
ficatur plurium rerum congestio et compositio, ut fit in medicamentis ».

2 So ist nach Gallus Manser (Das Wesen des Thomismus, Freiburg [Schweiz]
1935, 207) für den Thomismus die Lehre von Akt und Potenz grundlegend. « Im
ganzen philosophischen thomistischen Systeme tritt uns diese Lehre allüberall
auf Schritt und Tritt entgegen. Sie ist ohne Übertreibung die allertiefste Grundlage

des ganzen logisch gegliederten Aufbaues der thomistischen Synthese. Grundlegend

für die Universalienlehre, die höchsten transzendentalen Ideen und die ersten

Beweisprinzipien und all die tiefsten Fragen, die wir mittelst derselben über
Gott und die Welt zu erforschen haben ».



330 Weltanschauung, Philosophie und System

genügt es zu seiner Widerlegung, die Falschheit seiner Prinzipien
aufzudecken. Man hat diese Methode der Scholastiker, den Angriff
direkt auf die Prinzipien ihrer Gegner zu richten und die wertvollen
Einzelerkenntnisse in den nichtscholastischen Systemen mehr oder

weniger unberücksichtigt zu lassen, schon oft schwer getadelt, aber
noch größeren Tadel verdienen diejenigen, die nicht beachten, daß

man auch in einem morschen Gebäude wertvolle Möbel aufstellen kann.
Zu einer Weltanschauung genügt die einfache, sich über die ganze

sinnenfällige Welt erstreckende Synthese, in der bewußt oder unbewußt
eine Wahrheit oder auch eine Unwahrheit zum Mittelpunkt des gesamten
Denkens gemacht ist. So reicht zu einer christlichen Weltanschauung
die bloße Kenntnis eines gewöhnlichen Katechismus vollauf hin.
Werden aber die gleichen Wahrheiten so wie z. B. in der theologischen
Summe des Aquinaten geordnet, daß die eine die wissenschaftliche

Grundlage für die Annahme der anderen bildet, dann entsteht das

theologische System. Jede Philosophie ist wesentlich auf die Bildung
eines Systems hingeordnet. Das muß selbst Nicolai Hartmann 1 zugeben,
obwohl er meint, die Zeit der philosophischen Systeme sei jetzt vorbei
(284). Damit will er freilich nicht behaupten, auch das systematische
Denken gehöre der Vergangenheit an. Dieses « ist so wenig vorbei,
wie das Interesse an den ewigen Rätselfragen der Metaphysik jemals
vorbei ist ». Aber « das systematische Denken von heute geht einen
anderen Weg. Es ist nicht mehr Systemdenken, ist weit eher als

Problemdenken zu bezeichnen ». Auch das Problemdenken ist nicht
unsystematisch, aber es nimmt das System nicht vorweg, indem es

gleich den konstruktiven Systemen ein antizipiertes Schema des

Weltzusammenhanges zugrunde legt, sondern es will sich erst auf das

System hinausführen lassen. Als Grund seiner Ablehnung aller
Systeme gibt Hartmann selbst an, daß sich bisher noch jedes
konstruktive System als zu eng erwiesen habe, um alle Probleme in sich
aufnehmen zu können.

Daß man ungeachtet aller mit den bisher aufgestellten Systemen
gemachten schlechten Erfahrungen immer wieder neue Systeme
konstruiert, bewirken nach Hartmann folgende drei Momente : « 1. die

natürliche Ungeduld, Lösungen um jeden Preis zu sehen, 2. der

instinktive Glaube, Probleme, die man nicht lösen könne, seien philo-

1 Systematische Selbstdarstellung, in : Deutsche systematische Philosophie
nach ihren Gestaltern. Herausgegeben von Hermann Schwarz. Berlin 1933,
283-340.



Weltanschauung, Philosophie und System 331

sophisch unfruchtbar, und 3. die Verwechslung der Problemgehalte
und Problemstellungen und die Verkennung des objektiven Sinnes

unabweisbarer Fragen» (288).
Sehr zutreffend unterscheidet Hartmann zwei Arten von Problemen :

die einen werden dem Philosophen von den Phänomenen aufgenötigt,
die anderen entstehen aus einem Vorurteil und sind das Produkt eines

spekulativen Systems. « Von dieser Art ist die Aporie der Willensfreiheit

im System des Materialismus (allgemeiner Weltmechanismus) »

(291).
Das Problemdenken Nicolai Hartmanns hat drei Stufen zu

durchlaufen. Denn « die Philosophie muß auf allen Gebieten im Ausgang
getreue Beschreibung der Phänomene sein. Sie muß sodann

entsprechend dem Stande jeweiliger Forschung die Probleme
herausarbeiten, sofern sie das Unverstandene in den Phänomenen ausmachen,
also die natürlichen Aporien klarstellen. In diesem Stadium ist sie

Aporetik. Erst an dritter Stelle kann sie an die Lösung der Aporien
herantreten, d. h. zur Theorie fortschreiten» (292 f.).

Mit diesen letzten Worten deutet Hartmann schon an, daß er
unter Lösung der Probleme nur soviel versteht wie « auf Lösung
hinarbeiten ». Denn Theorie ist für ihn « weder die Lehre noch das System,
noch etwa Erklärung oder Begründung. Ihr Sinn ist einzig das

eindringende Schauen selbst, die reine Einsicht als solche, sofern sie auf
Grund weiten Umschauens und vorsichtigen Verfahrens mehr sieht
als das naive Hinschauen. Theorie im eminenten Sinne ist die

Zusammenschau des in allseitiger Hingebung an die Mannigfaltigkeit des

Gegenstandes Erschauten. Insofern liegt in ihr freilich eine natürliche
Tendenz auf das System. Aber eben nur die Tendenz, nicht das

Vorwegnehmen, auch nicht die Gewähr für das Hinausgelangen endlichen
Denkens auf ein System » (293).

Indem der Philosoph die drei genannten Stufen durchläuft, stößt
er auf allen Gebieten menschlichen Wissens : in der Logik, Psychologie,
Kriteriologie, Naturphilosophie, Anthropologie, Ethik und Ästhetik
auf Probleme, die Hartmann unlösbar erscheinen und von ihm als

Gegenstand der Metaphysik bezeichnet werden. Wenngleich diese

unlösbaren Probleme aus sehr verschiedenen Wissensgebieten
herstammen, entbehren sie doch nicht der Einheit. « Die Einheit ihres

Gegenstandes ist ihr [der Metaphysik] dennoch gewiß, wennschon

nicht ohne weiteres greifbar. Denn alle Teilgebiete, denen die Vielheit

der Fragerichtungen zugehört, sind schließlich Teilaspekte einer



332 Weltanschauung, Philosophie und System

und derselben Welt» (335). Sodann kommen alle diese «metaphysischen

Probleme » darin überein, daß sie etwas Irrationales enthalten.
« Das Gemeinsame aller metaphysischen Probleme ist das unauf-
hebbare Irrationale in ihnen, ist in allen Richtungen die gleiche
Funktion der Fernstellung oder der Unzugänglichkeit des
Gegenstandes für das Subjekt» (a.a.O.).

Um das richtig zu verstehen, muß man beachten, daß Hartmann
einen eigenen Begriff vom Irrationalen hat. Nach ihm gibt es kein
« an sich Irrationales », sondern nur ein « für uns Irrationales ». « Ein
an sich irrationaler Gegenstand wäre ein solcher, der sich durch seine

eigene Artung dem Erkennenden und damit der Objektion selbst
widersetzte ; ein Gegenstand also, der vielmehr nicht 'Gegenstand'
ist und es auch nicht werden kann. Das ergibt einen Irrationalitätsbegriff,

den das Erkenntnisphänomen in keiner Weise rechtfertigt »

(335). «Das Seiende ist überhaupt gleichgültig gegen seine Objektion,
die Objektion läßt es unberührt. Darum widersetzt es sich ihr nicht.
Aber ob es eine Erkenntnis gibt, die ihrerseits es zu objizieren (zu
ihrem Gegenstand zu machen) vermag, ist eine andere Frage. Diejenige
Erkenntnis, die allein wir kennen, die menschliche, ist jedenfalls nicht
unbegrenzter Objektion beliebigen Seins fähig. In ihrer eigenen Organisation

liegt es, daß sie Grenzen ihrer Reichweite hat. Im Subjekt also,

und nicht im Sein, liegt der Grund der Irrationalität. Aber ein im
Subjekt verwurzeltes Irrationales ist kein 'an sich', sondern nur ein

'für uns' Irrationales. Einem intellectus infinitus wäre es ebenso obji-
zierbar, wie uns die sichtbaren Dinge » (335).

Hiernach kann es uns nicht mehr überraschen, wenn Hartmann
dem Philosophen ebenso wenig eine metaphysisch verwurzelte
Weltanschauung wie ein System erlauben will. « Die Arbeit dessen », so

drückt er selbst sein Verbot aus, « der es in kritischer Weise mit den

metaphysischen Problemen aufnehmen will, verlangt etwas ganz
anderes. Sie verlangt den Verzicht auf alle voreilige weltanschauliche
Befriedigung, auf alles Haschen nach Resultaten ; sie verlangt die
radikale Absage an jede Art vorgreifender Systemkonstruktion, die
schonungslose Zurückweisung der 'metaphysischen Bedürfnisse'

Metaphysische Forschung verlangt den langen Atem des Zuwartens,
das geduldige aporetische Vorgehen auf der ganzen Linie des

metaphysischen Problemhorizontes, das innere Sichfreihalten vom
Liebäugeln mit ersehnten Formen des Weltbildes » (337).

Die letzte Wurzel dieser negativen Einstellung Hartmanns zur



Weltanschauung, Philosophie und System 333

Weltanschauung und zum System liegt in seiner nominalistischen
Erkenntnistheorie. Wenn der menschliche Verstand keinen eigentümlichen

Gegenstand hat, sondern an die Grenzen der sinnlichen
Erfahrungen gebunden ist, dann hat Hartmann ohne Zweifel recht. Dann
ist jede Aufstellung allgemeiner Prinzipien ein Wagnis und eine
wissenschaftlich unerlaubte Konstruktion. Denn es fehlt dann wirklich die

notwendige Gewähr dafür, daß die bisher gemachten Erfahrungen
durch die zukünftigen bestätigt werden. Wir kommen dann tatsächlich

nicht über eine gewisse «Zusammenschau des in allseitiger
Hingebung an die Mannigfaltigkeit des Gegenstandes Erschauten » hinaus.
Anders liegt dagegen die Sache, wenn Aristoteles und Thomas mit
ihrer Abstraktionslehre recht haben, nach der unser Verstandeserkennen

zwar von der Sinneserfahrung ihren Anfang nimmt, aber nicht bei ihr
stehen bleibt, sondern in den von den Sinnen wahrgenommenen
konkreten Einzeldingen die allgemeinen Wesenheiten zum Gegenstand hat.
Dann reicht schon eine einzige Erfahrung hin, um aus ihr einen

Allgemeinbegriff von absoluter Geltung zu gewinnen. Man denke nur an
die bekannten Transzendentalia, z. B. « Seiend », « Ding » und « Etwas ».

Solange ein solcher Allgemeinbegriff nur aus einer oder wenigen
Erfahrungen gewonnen ist, bleibt er natürlich noch eine sehr
unvollkommene Erkenntnis, aber diese Unvollkommenheit ist nicht ein

Mangel an Wahrheit, sondern nur ein Mangel an Klarheit und
Deutlichkeit.

Das gleiche wie von den ersten Begriffen gilt auch von den obersten

Prinzipien, ja von den menschlichen Erkenntnissen überhaupt. Alle

unsere Erkenntnisse hier auf Erden bleiben mehr oder weniger mangelhaft.

Daher sind uns Lösungen von Problemen, die einfachhin nichts
mehr zu wünschen übrig lassen, unmöglich. Das muß schon deshalb

so sein, weil, wie bereits gesagt, unsere menschliche Verstandeserkenntnis
immer im Allgemeinen stecken bleibt. Aber indem wir das Allgemeine
erkennen, erkennen wir wenigstens unvollkommen auch schon die ihm
untergeordneten Einzeldinge. So erkennen wir in der allgemeinen
Menschennatur auch die Natur des Einzelmenschen Titus. Es fehlt
uns nur noch die Kenntnis dessen, was Titus von den anderen Menschen

unterscheidet. Deshalb gelten alle Aussagen über den Menschen im
allgemeinen auch von Titus. Nicht aber umgekehrt. Alles was Titus
zum Einzelmenschen macht, läßt sich nur von ihm aussagen. Wären
darum die Einzeldinge der unmittelbare Gegenstand des menschlichen

Verstandeserkennens, dann entstände bei jedem Einzelding von neuem



334 Weltanschauung, Philosophie und System

die Frage, was man in ihm weglassen müsse, um das Allgemeine zu
erhalten. Und dieses Allgemeine hätte dann immer nur den Umfang,
in dem bereits erkannte Einzeldinge miteinander verglichen worden
sind. So aber kämen wir niemals zu Prinzipien, die allgemein und
weit genug wären, um als Fundament eines universalen Systems zu
dienen. Ganz allgemeingültige Prinzipien sind nur gewinnbar, wenn
es außer den conceptus intuitivi oder Begriffen der anschauenden,

Einzeldinge zum Gegenstand habenden Erkenntnis, auch conceptus
abstractivi oder Begriffe der sowohl vom Dasein als von den
Einzelmerkmalen der Dinge absehenden Erkenntnis gibt. Gibt es diese

zweiten, dann beginnen System und Weltanschauung schon gleich
mit dem ersten Denken des Menschen, und sie machen dann die gleiche

Entwicklung durch wie dieses. Weltanschauung, Philosophie und
Systembildung sind dann keine verschiedene habitus oder
Verstandesfertigkeiten, sondern nur drei ineinander verwobene Aktreihen der

gleichen habitus, die das menschliche Wissen und Denken begründen,
und die alle drei gleich notwendig sind, um die Welt aus ihren letzten
Seinsgründen und in ihrem inneren Zusammenhang zu erkennen, und
damit ein wahrer Philosoph zu sein. Ein und dasselbe menschliche
Denken wird auf Grund seiner conceptus intuitivi Weltanschauung,
auf Grund seiner conceptus abstractivi Philosophie und auf Grund
seiner die Begriffe nach allgemeinen Prinzipien logisch ordnenden

Tätigkeit System genannt.


	Weltanschauung, Philosophie und System

