Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 20 (1942)

Artikel: Weltanschauung, Philosophie und System
Autor: Thiel, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762225

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762225
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Weltanschauung, Philosophie und System.

Von Dr. Matthias THIEL O.S. B.

Die drei Worte « Weltanschauung », « Philosophie » und « System »
werden vielfach einander gleichgesetzt. Denn unter Philosophie ver-
stehen die meisten sowohl eine Weltanschauung als ein System. Auf
der anderen Seite spricht man zwar von einer religiésen Weltanschauung,
fillt es aber kaum einem ein, auch von einer religiésen Philosophie
zu reden, sondern hochstens von einer christlichen. Ebenso kommt
es vor, daB einer wohl philosophieren, dagegen jede Festlegung auf
ein bestimmtes System vermeiden mochte. Daher ist die Frage berech-
tigt, wie sich diese drei Dinge zueinander verhalten.

i,

Nach De Munnynck' geht jeder Philosophie schon eine gewisse
Weltanschauung voraus. Denn bevor jemand im strengen Sinne des
Wortes zu philosophieren beginnt, hat er bereits ein allgemeines Welt-
bild. Diese vorphilosophische Welt- und Lebensauffassung ist das
gemeinsame Werk von angeborenem Charakter, personlicher Lebens-
erfahrung und Einfliissen der Umgebung, in der einer aufgewachsen
ist. Es fehlt ihr zwar nicht die einheitliche Zusammenschau, aber die
Ordnung, die sich auch in ihr findet, wird von einer leitenden Idee
bestimmt, iiber deren EinfluBl sich der Mensch noch keine klare Rechen-
schaft gegeben hat. Erst in der Philosophie wird diese Rechenschafts-
ablage versucht und das Irrationale der Weltanschauung zu iiber-
winden gestrebt. In ihr wird aus der einfachen Synthese das System.
Weil es jedoch dem Menschen niemals gelingt, sein ganzes Denken
so zu beherrschen, daB er jedes einzelne Urteil logisch begriinden
kénnte, bleibt er immer bis zu einem bestimmten Grade in der welt-
anschaulichen Geisteshaltung stecken. Daher ist die Weltanschauung
des konkreten Einzelmenschen zugleich mehr und weniger als die

! Philosophie et « Weltanschauung», in: Divus Thomas (Freiburg) 1936,
243-254.

Divus Thomas 22



320 Weltanschauung, Philosophie und System

Philosophie : sie ist mehr, was den Umfang ihres Gegenstandes angeht,
dagegen weniger in bezug auf ihr bewuBtes Durchdachtsein .

Eine entgegengesetzte Ansicht iiber das Verhiltnis der Welt-
anschauung zur Philosophie vertreten Heinrich Rickert® und Kayrl
Jaspers 3. Diese beiden Heidelberger Philosophen betonen, dall sowohl
die Weltanschauung als die Philosophie sich iiber alles erstrecke, was
immer ein Sein habe, und sich dadurch wesentlich von allen Spezial-
wissenschaften unterscheide. Aber nach ihnen entsteht nicht die
Philosophie aus der Weltanschauung, sondern umgekehrt diese aus
jener. Denn jede Philosophie begriinde eine eigene Wertskala und
damit eine besondere Lebensauffassung. So bewertet ein Scholastiker
alle Dinge notwendig anders als ein Kantianer, und ein Idealist auf
Grund seiner Philosophie nicht so wie ein Positivist, u. s. f.

Auch Romano Guardini* 1iBt die Weltanschauung gleich der
Philosophie auf « die Ganzheit der Dinge » gerichtet sein, aber er grenzt
ihren eigentiimlichen Gegenstand auf die konkrete Einmaligkeit der

1 A a.0. 245: «La ‘Weltanschauung’ de I'homme concret est beaucoup
plus et beaucoup moins que sa philosophie, — plus par I'ampleur de son objet,
moins par sa valeur rationnelle ».

2 Die Philosophie des Lebens. Tiibingen 1920, 12 f. [Die Philosophie] « sucht
in Form des Systems nach einer Weltanschauung, die sowohl die Zeitanschauung,
als auch die Lebensanschauung umfaf3t und so das zeitliche Leben im Zusammen-
hang mit dem iiberzeitlichen Wesen des Weltalls verstehen lehrt».

3 Psychologie der Weltanschauungen. Berlin 1929 3, 1. [Weltanschauungen
sind] « Ideen, das Letzte und das Totale des Menschen, sowohl subjektiv als
Erlebnis und Kraft und Gesinnung, wie objektiv als gegenstindlich gestaltete
Welt ... Philosophie hieB von jeher das Ganze der Erkenntnis ... Die
Philosophie war von jeher mehr als nur universale Betrachtung, sie gab Impulse,
stellte Werttafeln auf, gab dem Menschenleben Sinn und Ziel, gab ihm ...
Weltanschauung ».

4 Unterscheidung des Christlichen. Gesammelte Studien von Romano Guar-
dini, herausgegeben von Heinrich Kahlefeld. Mainz 1935, 2: « Wir verstehen
darunter [Weltanschauung] eine Erkenntnisbewegung, die in ganz bestimmter
Weise auf die Ganzheit der Dinge gerichtet ist, auf das “Welthafte’ im Gegebenen.
Ferner : Sie geht in besonderer Weise auf die konkrete Einmaligkeit dieser Welt ;
in ihr liegt ein letztes Standhalten gegeniiber der umgebenden Wirklichkeit.
Endlich : Der Akt der W. A. bedeutet zugleich ein Werten, Messen und Wigen ;
er bedeutet die Stellungnahme zu einer Aufgabe, die dem Anschauenden von eben
dieser Welt gestellt wird. Damit ist W. A. gegen jenen Akt abgegrenzt, dessen
Ergebnisse Gegenstand der Einzelwissenschaften und Philosophie sind. Anderer-
seits aber : Wenn auch im Weltanschauungsakt auBertheoretische Haltungen
mitwirken, so geht doch seine Sinnrichtung auf die ‘Wahrheit’. Er ist im Letzten
ein schauendes, kein schaffendes Verhalten. In ihm handelt es sich um ein Er-
kennen, nicht um ein Tun. Damit ist der Akt der W. A. abgegrenzt gegen das
tatige Leben ».



Weltanschauung, Philosophie und System 321

Welt ein, soweit diese von uns eine Zheoretische Stellungnahme und
Bewertung fordert.

Der Verfasser des Artikels iiber Weltanschauung im Herderschen
Konversationslexikon leugnet, daB die Weltanschauung nur eine
theoretische Stellungnahme zur Welt sei, nach ihm ist sie wesentlich
auch ein Versuch, das Leben entsprechend zu gestalten. Dadurch
unterscheide sich die Weltanschauung vom wissenschaftlichen Welt-
bild und von der Philosophie. Letztere bringe das Bild vom Menschen
und von der Welt und vom letzten Weltgrund begrifflich, systematisch
und kritisch zum BewubBtsein.

Friedrich Klimke! faBt den Begriff « Weltanschauung » weiter als
den von Philosophie, indem er mythische, religiose und wissenschaft-
liche Weltanschauungen unterscheidet.

Clemens Baeumker * beweist gegeniiber neueren Versuchen, die
Philosophie auf kriteriologische Fragen einzuengen, dal3 die Philosophie
den gleichen Umfang habe wie die Weltanschauung.

Rudolf Eucken®, Wilhelm Dilthey* und andere® unterscheiden
zwischen Philosophie und Weltanschauung so wenig, daB es kaum
moglich ist, ihre Ansichten in dieser Frage auf eine kurze Formel zu
bringen. Es bedarf auch keiner weiteren Aufzihlung von Lehr-
meinungen. Die genannten iiberzeugen schon zur Geniige, daB3 der
Sprachgebrauch der beiden Worte « Weltanschauung » und « Philo-
sophie » zu verschieden ist, als daBl aus ihm allein eine klare Unter-
scheidung der mit ihnen gemeinten Objekte abgeleitet werden konnte.
Denn wie soll z. B. in den beiden ersten, von denen die eine der Welt-
anschauung und die andere der Philosophie den zeitlichen Vorrang
zuerkennt, noch ein anderer gemeinsamer Gedanke gefunden werden
konnen als der, daBB Weltanschauung und Philosophie innerlich zu-
sammengehoren ? Aber damit ist uns wenig gedient.

1 Die Hauptprobleme der Weltanschauung. Kempten 1910.

? Philosophische Welt- und Lebensanschauung, in: Meinertz u. Sacher :
« Deutschland und der Katholizismus». Freiburg 1918, I 47-72.

% Grundlinien einer neuen Lebensanschauung. Leipzig 1913 2. Und: Die
Lebensanschauungen der groBen Denker. Berlin u. Leipzig 1919 1%

' Wilhelm Diltheys Gesammelte Schriften, Bd. VIII. « Weltanschauungs-
lehre ». Leipzig u. Berlin 1931.

% Siehe « Probleme der Weltanschauungslehre », in : Reichls Philosophischer
Almanach, Bd. IV. Darmstadt 1927.



322 Weltanschauung, Philosophie und System

II.

Daher scheint mir, daB man zur Ldsung der Frage nach dem
wahren Verhidltnis zwischen Weltanschauung und Philosophie einen
anderen Weg suchen muBl. Den ersten Wink, wo dieser Weg zu finden
ist, gibt uns die Entstehungszeit des Wortes « Weltanschauung ».
Wihrend ndamlich das Wort « Philosophie » schon eine Geschichte von
Jahrtausenden hinter sich hat, kennt man das Wort « Weltanschauung »
noch keine 150 Jahre. Nach Clemens Baeumker ' scheint Joseph von
Gorres als erster dieses Wort im Jahre 1807 in den « Deutschen Volks-
biichern » gebraucht und damit den Gegensatz der Philosophie zu den
speziellen Anschauungen eines einzigen Faches bezeichnet zu haben.
Deshalb bedient sich Baeumker dieses Wortes mit Vorliebe, um die
Universalitit der Philosophie auszudriicken. Und wirklich kommt
dieser Gedanke, dal die Philosophie keine Einzelwissenschaft ist, son-
dern sich iiber die ganze Welt mit allem in ihr Erkennbarem erstreckt,
in dem Worte « Weltanschauung » klarer zum Ausdruck als in dem
Worte « Philosophie ».

Wenn ein neugepragtes Wort schnell zur Mode wird, dann ist fiir
gewohnlich weniger seine Richtigkeit entscheidend als vielmehr der
Umstand, daB es einer allgemeinen Geistesrichtung entspricht. Der
im 18. Jahrhundert herrschend gewordene Geist der Philosophie hitte
nicht treffender wiedergegeben werden koénnen als durch das Wort
« Weltanschauung ». Denn im 17. und 18. Jahrhundert war in der
Philosophie der Schwerpunkt von der Metaphysik in die Physik ver-
legt worden. Wie Clemens Baeumker® in seiner « Charakteristik der
mittelalterlichen Philosophie » ausfithrt, hatte die mittelalterliche
Scholastik vorwiegend transzendenten Charakter gehabt, und war die
sinnlich wahrnehmbare Welt den mittelalterlichen Philosophen nur der
Stiitzpunkt gewesen, von dem aus sie sich mdglichst schnell in das
Reich des rein Geistigen aufschwangen. Daher beherrschte die Meta-
physik sowohl Psychologie als Ethik. Im Zeitalter des Humanismus
und der Aufklirung war man von dieser Geisteshaltung mehr und mehr
abgeriickt, war die Philosophie stark sikularisiert worden und hatte
sie den konkreten Einzelmenschen und die physische Welt zum Haupt-

1 A a0

% Die christliche Philosophie des Mittelalters, in : Die Kultur der Gegenwart.
Teil I, Aufl. V. Herausgegeben von Paul Hinneberg. Leipzig u. Berlin 1913,
339-362.



Weltanschauung, Philosophie und System 323

gegenstand ihrer Untersuchungen erhalten!. Und diese Wendung hat
gewill das Thrige dazu beigetragen, daB das Wort « Weltanschauung »
zur Bezeichnung dessen, was man bislang Philosophie genannt hatte,
so bereitwillige Aufnahme in den allgemeinen Sprachgebrauch ge-
funden hat.

Wire indessen das Wort « Weltanschauung » nicht mehr als ein
Modewort gewesen, dann hitte es sich kaum so langer Beliebtheit
erfreut. Es muB auch objektiv begriindet sein, daB wir heute noch,
ohne Romantiker oder Rationalisten sein zu wollen, bald den Ausdruck
« Weltanschauung » bevorzugen, bald aber lieber beim alten Ausdruck
« Philcsophie » bleiben. Diesen objektiven Grund aufzudecken, soll die
erste Aufgabe der folgenden Untersuchung sein.

III.

Die scholastische Philosophie unterscheidet allgemein eine drei-
fache Tatigkeit des menschlichen Verstandes. Denn in bezug auf jeden
einzelnen Gegenstand, er mag noch so unvollkommen sein, beginnt
er sein Erkennen mit einfachen Begriffen, schreitet er sodann fort zu
Urteilen und endigt er mit SchluBfolgerungen. Unsere Begriffe aber
werden zum Teil auf Grund der wirklichen Gegenwart ihres Gegenstandes
gebildet, zum Teil in der Weise, daBl der Gegenstand nur erkenntnis-
miBig vergegenwirtigt wird. Die ersten heien in der Schulsprache
conceptus intuitivi oder Begriffe der anschauenden Erkenntnis, die
anderen conceptus abstractivi oder Begriffe der vom Dasein des Gegen-
standes absehenden Erkenntnis (Gredt). Zu einer anschauenden Er-
kenntnis ist nicht nur erforderlich, daBl der Gegenstand physisch
existiert, sondern es gehort auch dazu, dall diese physische Gegenwart
die Ursache des Erkennens ist. So schreiben wir den dulleren Sinnen
und dem Gemeinsinn eine unmittelbar anschauende Erkenntnis zu,
weil sie ihr Erkenntnisbild direkt vom Gegenstand eingepragt erhalten.
Dem menschlichen Verstande kommt bloB eine mittelbar anschauende
Erkenntnis zu, und zwar dann, wenn er mit Hilfe einer uneigentlichen
Reflexion auch von dem BewubBtsein erhilt, was ein ihm untergeord-
neter dulerer Sinn hier und jetzt wahrnimmt. So hat mein Verstand
augenblicklich einen conceptus intuitivus von der Farbe des Papiers,

1 Vgl. Heimsoeth Heinz, Metaphysik der Neuzeit, in : Handbuch d. Philo-
sophie. Herausgegeben von A. Baeumler und M. Schroeter. Abtlg. I. Die Grund-
prinzipien. Miinchen u. Berlin 1934.



324 Weltanschauung, Philosophie und System

auf das meine Augen gerichtet sind. In einem analogen Sinne werden
auch die obersten Grundsitze des menschlichen Denkens, z. B. das
Prinzip vom Widerspruch, als intuitive oder anschauende Verstandes-
erkenntnisse angesehen. Denn diese Erkenntnis der obersten Prinzipien
hat mit der eigentlich anschauenden Erkenntnis wenigstens das eine
gemeinsam, daB sie nicht mittels einer SchluBfolgerung zu Stande
kommt.

Aus dieser kurzen Wesensbestimmung der beiden Arten von
Begriffen, die den Ausgangspunkt des gesamten menschlichen Denkens
bilden, ist schon klar ersichtlich, daB3 unser Verstand zu der konkreten,
sinnenfilligen Welt eine doppelte Haltung einnehmen kann : er kann
ihr zugewandt sein oder abgewandt. Das erste ist er bei den Begriffen
der anschauenden Erkenntnis, das zweite bei den Begriffen der vom
Dasein absehenden Erkenntnis. Miteinander verglichen, weist jede
der beiden Begriffsreihen ihre groBen Vorziige auf. Die intuitive Er-
kenntnis ist im Vergleich zur abstraktiven viel wirklichkeitsniher, sie
ist auch immer klar und deutlich, so daB ein Irrtum oder eine Ver-
wechslung nicht méglich ist . So wird niemals einer in anschauender
Erkenntnis die rote Farbe fiir einen Ton halten. Aber auf der anderen
Seite haben diese conceptus intuitivi auch zwei groBe Nachteile : ein-
mal sind sie an die sinnlich wahrnehmbare Welt gebunden, und so-
dann vermdgen sie nicht einmal von dieser eine neue Wesenserkenntnis
zu geben. Denn unsere Sinne nehmen ja nur konkrete Einzelwesen
wahr, deren individuelle Besonderheit fiir den menschlichen Verstand
schlechthin unerkennbar ist. (De singularibus non est scientia.) Daher
kommt es, daB3 unser Verstandeserkennen nicht, wie man leicht glauben
mochte, mit einem conceptus intuitivus beginnt, sondern mit einem
Begriff der vom Dasein absehenden Erkenntnis. Wie Gredt? mit
Recht bemerkt, « wird die Verstandeserkenntnis des Einzeldinges aus
der Erkenntnis des Allgemeinen entwickelt. Daher braucht es zur
Verstandeserkenntnis des Einzeldinges keines eingeprigten Erkenntnis-
bildes. Die Stelle dieses Erkenntnisbildes vertritt der Allgemeinbegriff,
der, geradeswegs das Allgemeine darstellend, von seitwirts auch das
Phantasiebild mitdarstellt. Es wird jedoch durch die Tat des Zuriick-
denkens ein Erkenntnisbild, ein neuer Begriff ausgeprigt ». Und dieser

1 Vgl. Plassmann H. E., Die Logik gemaB der Schule des hl. Thomas.
Soest 1860, 207.
* Die aristotelisch-thomistische Philosophie. Freiburg 1935, 382.



Weltanschauung, Philosophie und System 325

neue Begriff ist ein Begriff der anschauenden Erkenntnis, ein conceptus
intuitivus.

Daraus ergibt sich schon folgendes Verhidltnis: unser mensch-
liches Erkennen beginnt in allen Fillen mit einer sinnlichen Erfahrung.
Aus dieser wird zunichst ein Begriff der nicht anschauenden Erkenntnis
gewonnen. Dieser wird endlich mittels des Zuriickdenkens iiber das
ihm zu Grunde liegende Phantasiebild zu einem Begriff der anschauenden
Erkenntnis weiter entwickelt. Daher hingt auch der Forischritt unserer
Verstandeserkenntnis in erster Linie nicht von den conceptus intuitivi
ab, sondern von den conceptus abstractivi.

Der iiberragende wissenschaftliche Wert der vom Dasein ab-
sehenden Erkenntnis wird uns noch klarer, wenn wir an die Weise
denken, auf die unser Verstand die Ursachen erkennt. Verursachen
heilt so viel wie einem anderen aus dem Zustand des Nichtseins in
den des Seins verhelfen. Daher ist zum Erkennen einer Ursache
erforderlich, daBl man von dem ihrer Wirkung tatsichlich zukommenden
Dasein auch auf das diesem vorausgegangene Nichtsein zuriickdenkt.
Nichtseiendes aber kann niemals Gegenstand anschauender Erkenntnis
sein, Deshalb unterscheidet man sogar im Wissen Gottes zwischen
einer scientia simplicis intelligentiae und einer scientia visionis. Bei
Gott liegt die Sache nur insofern anders, als sein Wissen nicht, wie
bei uns, vom Objekt verursacht, sondern vielmehr selbst Ursache alles
auBer Gott Seienden ist. Auch Gott schaut nur das, was einmal wirk-
lich Dasein hat; von dem bloB innerlich Méglichen hat er zwar eine
gleich vollkommene Kenntnis wie von sich selbst, also keine weniger
vollkommene als von den wirklich seienden Dingen, aber weil dem rein
Moglichen niemals ein Dasein zukommt, schaut auch Gott es nicht.
Daraus erhellt, daB unser Erkennen der Ursachen ganz zur Klasse
der nicht anschauenden Erkenntnisse gehért !. Nun ist die Philosophie
wesentlich ein Streben nach Erkenntnis der letzten Ursachen alles
Seienden. Darum hat in ihr nicht die Intuition, sondern die Abstrak-
tion den Primat.

Nichtsdestoweniger behalten auch die Begriffe der anschauenden
Erkenntnis fiir die Philosophie ihren hohen Wert. Denn durch sie
bleibt der Verstand bestindig in Berithrung mit der konkreten Wirk-
lichkeit. Wenn er auch durch die conceptus intuitivi keine neuen

! Vgl. Thiel, Die phinomenologische Lehre von der Anschauung im Lichte
der thomistischen Philosophie, in: Divus Thomas (1923), 165-177.



326 Weltanschauung, Philosophie und System

Wesenserkenntnisse gewinnt, so wendet er doch gerade durch sie die
bereits gewonnenen Wesenserkenntnisse auf die konkrete Wirklichkeit
an, und indem er diese Anwendung auf die ganze sinnenfillige Welt
ausdehnt, wird die Philosophie zur Weltanschauung. Denn durch die
conceptus intuitivi schauen wir die Welt wirklich im Lichte der
conceptus abstractivi an, mittels derer wir nicht nur die allgemeinen
Wesenheiten der Dinge, sondern auch deren Ursachen erkannt haben.
Insofern haben diejenigen recht, die sagen, aus jeder Philosophie ent-
stehe eine eigene Weltanschauung. Aber auch die anderen sind nicht
ganz im Unrecht, wenn sie sagen, der Mensch habe schon vor der
Philosophie eine Weltanschauung. Fingt doch der Mensch nicht erst
in der Philosophie an, conceptus abstractivi zu bilden. Der Unter-
schied zwischen vorphilosophischer und philosophischer Weltanschauung
ist der gleiche wie der zwischen vulgdrer oder vorwissenschaftlicher
und wissenschaftlicher GewiBheit. Wie diese zweite darin besteht, daB
einer sich iiber die Ursachen seiner GewiBheit Rechenschaft gibt, so
wird auch aus der vorphilosophischen Weltanschauung in dem Augen-
blick eine philosophische, in dem einer sie auf erkenntnistheoretisch
gesicherte Voraussetzungen zu stiitzen sucht.

Danach ist der Begriff « Weltanschauung » weiter als der von
« Philosophie ». Die Weltanschauung des Philosophen verhilt sich zu
seiner Philosophie genau so wie die angewandte Logik (Logica utens)
zur lehrenden (Logica docens). Wie wir in unserem Denken niemals
bloB die Logica artificialis anwenden, sondern zugleich auch die mit
dem gesunden Menschenverstande identische Logica naturalis gebrau-
chen, so schaut auch niemand die Welt ausschlieBlich mit den Augen
des Philosophen an, sondern wirkt in der Weltanschauung eines jeden
notwendig die Erfahrung seines ganzen Lebens nach. Und wie trotzdem
die angewandte Logik keine von der lehrenden verschiedene Fertigkeit
ist, sondern nur eine andere Aktreihe desselben habitus, weil die An-
wendung der erkannten logischen Gesetze keine neuen Schwierigkeiten
bereitet, so bezeichnen auch die Worte « Weltanschauung » und «Philo-
sophie » keine zwei verschiedene habitus, sondern liegt ihr Unterschied
darin, daB das erste mehr das Ergriinden der letzten Ursachen aus-
driickt, das zweite dagegen mehr die Riickwendung des menschlichen
Geistes von den letzten Ursachen zu ihrem sinnlichen Ausgangspunkt
und iiber diesen hinaus zum Ganzen der konkreten Weltwirklichkeit.

Dabher ist, wie die Philosophie, so auch die Weltanschauung nicht
bloB ein habitus, sondern wird sie von mehreren, einander unter-



Weltanschauung, Philosophie und System 327

geordneten habitus gebildet. Aber da unter diesen der habitus meta-
physicus die erste Stelle einnimmt, hingt die Weltanschauung eines
Menschen notwendig vorziiglich von seiner Metaphysik ab.

IV.

Vergleichen wir die beiden Aktreihen, in die wir das Wesen der
Philosophie und der Weltanschauung verlegen, miteinander, dann
finden wir leicht auch die Erklirung fiir die auffallende Erscheinung,
daB selbst Vertreter der gleichen philosophischen Richtung nicht
selten in ihrer Weltanschauung groBe Gegensitze aufweisen. So ist
von zweien der eine vorwiegend Optimist, der andere dagegen nicht
weniger Pessimist, und doch halten sie in ihrer Philosophie treu zu-
einander. Das Wort « Weltanschauung », so wurde schon bemerkt,
kam erst zu Beginn des 19. Jahrhunderts auf, also zu einer Zeit, wo
die sog. Romantiker gegen den Rationalismus des 18. Jahrhunderts
ankampften. Schon dieser Gegensatz zum Rationalismus brachte es
mit sich, daB man gleich von Anfang an mit dem Worte « Welt-
anschauung » mehr ausdriicken wollte als das rationale Welterkennen.
Das Wort « Weltanschauung » sollte vielmehr zugleich eine bestimmte
Stellungnahme zu den Dingen der Welt bezeichnen. Denn man
gebraucht ja das Wort « Weltanschauung » niemals fiir sich allein,
sondern immer in Verbindung mit der ndheren Angabe des Stand-
punktes, von dem aus die Welt nicht bloB angeschaut, sondern auch
bewertet wird : z. B. theistische oder materialistische Weltanschauung.
Nun hingt die Stellungnahme eines jeden zu der Welt und zu allem
was in ihr vorgeht zu einem guten Teil von seiner individuellen
Beschaffenheit ab. So erhilt jede Weltanschauung notwendig einen
personlichen und subjektiven Einschlag, der mit der gewiinschten
Objektivitit des philosophischen Denkens manchmal schwer in Ein-
klang zu bringen ist. Aber auch dafiir liegt der letzte Grund in dem
verschiedenen Verhiltnis der conceptus intuitivi und der conceptus
abstractivi zu den Sinnen. Wie schon bemerkt, entstehen die con-
ceptus intuitivi aus den conceptus abstractivi dadurch, daB der mensch-
liche Verstand iiber das diesen zu Grunde liegende Phantasiebild !
reflektiert und so zum BewuBtsein der von den Sinnen wahrgenom-

1 Unter Phantasiebild ist hier nicht nur das Erkenntnisbild der eigentlichen
Phantasie verstanden, sondern ebenso das der iibrigen inneren Sinne, soweit
diese dem Verstande das Material zu seinen Ideen liefern.



328 Weltanschauung, Philosophie und System

menen konkreten Einzeldinge gelangt. Die Phantasiebilder aber sind,
wie ihre Subjekte, die Sinne, so organgebunden, daB keine zwei Menschen
ganz gleiche haben kénnen. Man denke nur an das Schitzungsvermagen.
Dasselbe Objekt, das den einen anzieht, st6Bt den anderen ab. Dazu
kommt ein zweites von nicht geringerer Bedeutung : Fragen wir nach
dem Grunde, warum etwas auf uns gerade diesen Eindruck macht,
warum z. B. ein bestimmter Mensch uns besonders sympathisch ist,
dann versagen alle logischen Ableitungen. Um auf diese Frage befrie-
digend antworten zu koénnen, miiften wir auch unser Gemiitsleben
bis in die letzten Eigenheiten durchschauen. Daher kann es nicht
anders sein, als daB auch alle unsere conceptus intuitivi ein indivi-
duelles Geprige haben. Bei den conceptus abstractivi kommt diese
Abhingigkeit der Phantasiebilder vom Einzelobjekt weniger zur
Geltung, weil hier nicht das von den Sinnen wahrgenommene konkrete
Einzelding, sondern nur die in diesem realisierte allgemeine Wesenheit
Gegenstand des Erkennens ist. So fiithrt der nordische Mensch gewil3
ein anderes Phantasieleben als der Siidlinder, dennoch kénnen die
beiden z. B. den Menschen auf die gleiche Weise definieren. Und darum
ist es nicht zu verwundern, daBl zwei Menschen, obwohl sie in ihrer
Philosophie ganz iibereinstimmen, in bezug auf ihre Weltanschauung
einander wenig gleichen. Die Philosophie liefert der Weltanschauung
nur die allgemeinen Ordnungsprinzipien, diese aber kénnen in ihrer
Anwendung auf die konkrete Wirklichkeit unbegrenzt mannigfaltig
individualisiert werden. Daher ist es ganz natiirlich, daB innerhalb
der gleichen Philosophie immer neue Formen der Weltanschauung
entstehen. In der Philosophie ist alles logisch geordnet, in der aus ihr
hervorgehenden Weltanschauung bleibt diese Ordnung zwar in Geltung,
aber so wie es nicht méglich ist, die Sonderheiten des Einzelmenschen
Titus aus der allgemeinen Menschennatur abzuleiten, so 1aBt sich auch
in der Weltanschauung niemals alles aus der ihr zu Grunde liegenden
Philosophie begriinden. Vielmehr gehoért es zu ihrem Wesen, auch
Irrationales im Sinne von logisch nicht Begriindbarem zu enthalten.

V.

Weil mit dem Worte « Weltanschauung » im Gegensatz zum Worte
«Philosophie» direkt die Wendung des menschlichen Geistes zu den kon-
kreten Einzeldingen der Welt gemeint ist, scheint die Weltanschauung
die praktische Seite an der Philosophie genannt werden zu kénnen.
Allein auch bei der Weltanschauung handelt es sich nicht direkt um



Weltanschauung, Philosophie und System 329

eine Praxis oder ein Tun, die mit ihr verbundene Stellungnahme ist
zunidchst nur theoretisch. Um im strengen Sinne des Wortes praktisch
zu sein, miiBte es in ihrem Wesen liegen, zu einem zweckmiBigen
Handeln anzuleiten. Das aber kann von ihr ebenso wenig gesagt
werden wie von der Philosophie. Dall der Mensch den inneren Drang
verspiirt, nach seiner Weltanschauung zu leben, ist nicht hinreichend,
um dieser einen Platz unter den praktischen Wissenschaften anzu-
weisen.

VI

Die Worte «Synthese» und «System» werden im Deutschen
beide mit « Zusammenstellung » wiedergegeben (Eisler). Gleichwohl
deuten sie selbst schon einen Unterschied an, der auch in ihrer An-
wendung beachtet wird. Das Wort «Synthese » bezeichnet jedwede
Zusammenfassung oder Zusammensetzung von Fragen, Ideen, geschicht-
lichen Ereignissen oder Elementen!. Bei dem Worte «System » da-
gegen denkt man an eine Zusammensetzung, die zugleich eine Auf-
stellung, eine Begriindung und Festigung des einen im anderen ist.
Daher ist Synthesis der weitere Begriff. Die Synthesis verhalt sich
zum System wie Kunstwerk im allgemeinen zum kunstvoll errichteten
Gebidude. Wie nahe zur Erklirung des Wortes « System » gerade der
Vergleich mit einem Gebidude liegt, zeigt die so beliebte Gegeniiber-
stellung der mittelalterlichen philosophisch-theologischen Systemen
und der um die gleiche Zeit entstandenen gotischen Dome. In beiden
sind Teile so zusammengefiigt, daB die einen vorziiglich die Aufgabe
des Tragens und Stiitzens erfiillen, die anderen dagegen im gleichen
MaBe, in dem sie von den ersten entfernt sind, gestiitzt und getragen
werden : im System tragen die Prinzipien das Ganze, und im Gebédude
die Fundamente 2. Mogen sich daher in dem System eines Philosophen
auch noch so viele wertvolle Einzelwahrheiten finden, sobald seine
Prinzipien falsch sind, ist das System als Ganzes unannehmbar und

1 Forcellini, Totius Latinitatis Lexicon : Synthesis, « vox graeca, qua signi-
ficatur plurium rerum congestio et compositio, ut fit in medicamentis ».

2 So ist nach Gallus Manser (Das Wesen des Thomismus, Freiburg [Schweiz]
1935, 207) fiir den Thomismus die Lehre von Akt und Potenz grundlegend. « Im
ganzen philosophischen thomistischen Systeme tritt uns diese Lehre alliiberall
auf Schritt und Tritt entgegen. Sie ist ohne Ubertreibung die allertiefste Grund-
lage des ganzen logisch gegliederten Aufbaues der thomistischen Synthese. Grund-
legend fiir die Universalienlehve, die hichsten transzendentalen Ideen und die ersten
Beweisprinzipien und all die tiefsten Fragen, die wir mittelst derselben iiber
Gott und die Welt zu erforschen haben ».



330 Weltanschauung, Philosophie und System

geniigt es zu seiner Widerlegung, die Falschheit seiner Prinzipien auf-
zudecken. Man hat diese Methode der Scholastiker, den Angriff
direkt auf die Prinzipien ihrer Gegner zu richten und die wertvollen
Einzelerkenntnisse in den nichtscholastischen Systemen mehr oder
weniger unberiicksichtigt zu lassen, schon oft schwer getadelt, aber
noch groBeren Tadel verdienen diejenigen, die nicht beachten, dal
man auch in einem morschen Gebdude wertvolle Mébel aufstellen kann.

Zu einer Weltanschauung geniigt die einfache, sich iiber die ganze
sinnenfillige Welt erstreckende Synthese, in der bewuBt oder unbewuft
eine Wahrheit oder auch eine Unwahrheit zum Mittelpunkt des gesamten
Denkens gemacht ist. So reicht zu einer christlichen Weltanschauung
die bloBe Kenntnis eines gewdhnlichen Katechismus vollauf hin.
Werden aber die gleichen Wahrheiten so wie z. B. in der theologischen
Summe des Aquinaten geordnet, da die eine die wissenschaftliche
Grundlage fir die Annahme der anderen bildet, dann entsteht das
theologische System. Jede Philosophie ist wesentlich auf die Bildung
eines Systems hingeordnet. Das muB selbst Nicolar Hartmann ' zugeben,
obwohl er meint, die Zeit der philosophischen Systeme sei jetzt vorbei
(284). Damit will er freilich nicht behaupten, auch das systematische
Denken gehore der Vergangenheit an. Dieses «ist so wenig vorbei,
wie das Interesse an den ewigen Ritselfragen der Metaphysik jemals
vorbei ist ». Aber «das systematische Denken von heute geht einen
anderen Weg. Es ist nicht mehr Systemdenken, ist weit eher als
Problemdenken zu bezeichnen ». Auch das Problemdenken ist nicht
unsystematisch, aber es nimmt das System nicht vorweg, indem es
gleich den konstruktiven Systemen ein antizipiertes Schema des Welt-
zusammenhanges zugrunde legt, sondern es will sich erst auf das
System hinausfithren lassen. Als Grund seiner Ablehnung aller
Systeme gibt Hartmann selbst an, daB sich bisher noch jedes kon-
struktive System als zu eng erwiesen habe, um alle Probleme in sich
aufnehmen zu kénnen.

DaB man ungeachtet aller mit den bisher aufgestellten Systemen
gemachten schlechten Erfahrungen immer wieder neue Systeme kon-
struiert, bewirken nach Hartmann folgende drei Momente: « 1. die
natiirliche Ungeduld, Lésungen um jeden Preis zu sehen, 2. der
instinktive Glaube, Probleme, die man nicht lésen konne, seien philo-

1 Systematische Selbstdarstellung, in: Deutsche systematische Philosophie
nach ihren Gestaltern. Herausgegeben von Hermann Schwarz. Berlin 1933,
283-340.



Weltanschauung, Philosophie und System 331

sophisch unfruchtbar, und 3. die Verwechslung der Problemgehalte
und Problemstellungen und die Verkennung des objektiven Sinnes
unabweisbarer Fragen » (288).

Sehr zutreffend unterscheidet Hartmann zwei Arten von Problemen :
die einen werden dem Philosophen von den Phidnomenen aufgendétigt,
die anderen entstehen aus einem Vorurteil und sind das Produkt eines
spekulativen Systems. « Von dieser Art ist die Aporie der Willens-
freiheit im System des Materialismus (allgemeiner Weltmechanismus) »
(291).

Das Problemdenken Nicolai Hartmanns hat drei Stufen zu durch-
laufen. Denn «die Philosophie mu3 auf allen Gebieten im Ausgang
getreue Beschreibung der Phidnomene sein. Sie mull sodann ent-
sprechend dem Stande jeweiliger Forschung die Probleme heraus-
arbeiten, sofern sie das Unverstandene in den Phinomenen ausmachen,
also die natiirlichen Aporien klarstellen. In diesem Stadium ist sie
Aporetik. Erst an dritter Stelle kann sie an die Losung der Aporien
herantreten, d. h. zur Theorie fortschreiten» (292 f.).

Mit diesen letzten Worten deutet Hartmann schon an, daB er
unter Losung der Probleme nur soviel versteht wie «auf Losung hin-
arbeiten ». Denn Theorie ist fiir ihn « weder die Lehre noch das System,
noch etwa Erklirung oder Begriindung. Ihr Sinn ist einzig das ein-
dringende Schauen selbst, die reine Einsicht als solche, sofern sie auf
Grund weiten Umschauens und vorsichtigen Verfahrens mehr sieht
als das naive Hinschauen. Theorie im eminenten Sinne ist die Zu-
sammenschau des in allseitiger Hingebung an die Mannigfaltigkeit des
Gegenstandes Erschauten. Insofern liegt in ihr freilich eine natiirliche
Tendenz auf das System. Aber eben nur die Tendenz, nicht das Vor-
wegnehmen, auch nicht die Gewahr fiir das Hinausgelangen endlichen
Denkens auf ein System» (293).

Indem der Philosoph die drei genannten Stufen durchliuft, stoBt
er auf allen Gebieten menschlichen Wissens : in der Logik, Psychologie,
Kriteriologie, Naturphilosophie, Anthropologie, Ethik und Asthetik
auf Probleme, die Hartmann unlosbar erscheinen und von ihm als
Gegenstand der Metaphysik bezeichnet werden. Wenngleich diese
unlésbaren Probleme aus sehr verschiedenen Wissensgebieten her-
stammen, entbehren sie doch nicht der Einheit. « Die Einheit ihres
Gegenstandes ist ihr [der Metaphysik] dennoch gewiB, wennschon
nicht ohne weiteres greifbar. Denn alle Teilgebiete, denen die Viel-
heit der Fragerichtungen zugehort, sind schlieBlich Teilaspekte einer



332 Weltanschauung, Philosophie und System

und derselben Welt » (335). Sodann kommen alle diese « metaphy-
sischen Probleme » darin iiberein, dal3 sie etwas Irrationales enthalten.
«Das Gemeinsame aller metaphysischen Probleme ... ist das unauf-
hebbare Irrationale in ihnen, ist in allen Richtungen die gleiche
Funktion der Fernstellung oder der Unzuginglichkeit des Gegen-
standes fiir das Subjekt» (a.a.O.).

Um das richtig zu verstehen, muBl man beachten, dal Hartmann
einen eigenen Begriff vom Irrationalen hat. Nach ihm gibt es kein
«an sich Irrationales», sondern nur ein « fiir uns Irrationales ». « Ein
an sich irrationaler Gegenstand wire ein solcher, der sich durch seine
eigene Artung dem Erkennenden und damit der Objektion selbst
widersetzte ; ein Gegenstand also, der vielmehr nicht ‘Gegenstand’
ist und es auch nicht werden kann. Das ergibt einen Irrationalitits-
begriff, den das Erkenntnisphinomen in keiner Weise rechtfertigt »
(335). «Das Seiende ist iiberhaupt gleichgiiltig gegen seine Objektion,
die Objektion 1Bt es unberithrt. Darum widersetzt es sich ihr nicht.
Aber ob es eine Erkenntnis gibt, die ihrerseits es zu objizieren (zu
ihrem Gegenstand zu machen) vermag, ist eine andere Frage. Diejenige
Erkenntnis, die allein wir kennen, die menschliche, ist jedenfalls nicht
unbegrenzter Objektion beliebigen Seins fihig. In ihrer eigenen Organi-
sation liegt es, daB sie Grenzen ihrer Reichweite hat. Im Subjekt also,
und nicht im Sein, liegt der Grund der Irrationalitit. Aber ein im
Subjekt verwurzeltes Irrationales ist kein ‘an sich’, sondern nur ein
‘fiir uns’ Irrationales. Einem intellectus infinitus wire es ebenso obji-
zierbar, wie uns die sichtbaren Dinge» (335).

Hiernach kann es uns nicht mehr iiberraschen, wenn Hartmann
dem Philosophen ebenso wenig eine metaphysisch verwurzelte Welt-
anschauung wie ein System erlauben will. «Die Arbeit dessen», so
driickt er selbst sein Verbot aus, «der es in kritischer Weise mit den
metaphysischen Problemen aufnehmen will, verlangt etwas ganz
anderes. Sie verlangt den Verzicht auf alle voreilige weltanschauliche
Befriedigung, auf alles Haschen nach Resultaten; sie verlangt die
radikale Absage an jede Art vorgreifender Systemkonstruktion, die
schonungslose Zuriickweisung der ‘metaphysischen Bediirfnisse’ . ...
Metaphysische Forschung verlangt den langen Atem des Zuwartens,
das geduldige aporetische Vorgehen auf der ganzen Linie des meta-
physischen Problemhorizontes, das innere Sichfreihalten vom Lieb-
dugeln mit ersehnten Formen des Weltbildes » (337).

Die letzte Wurzel dieser negativen Einstellung Hartmanns zur



Weltanschauung, Philosophie und System 333

Weltanschauung und zum System liegt in seiner nominalistischen
Erkenntnistheorie. Wenn der menschliche Verstand keinen eigentiim-
lichen Gegenstand hat, sondern an die Grenzen der sinnlichen Erfah-
rungen gebunden ist, dann hat Hartmann ohne Zweifel recht. Dann
ist jede Aufstellung allgemeiner Prinzipien ein Wagnis und eine wissen-
schaftlich unerlaubte Konstruktion. Denn es fehlt dann wirklich die
notwendige Gewidhr dafiir, daB die bisher gemachten Erfahrungen
durch die zukiinftigen bestitigt werden. Wir kommen dann tatsich-
lich nicht iiber eine gewisse « Zusammenschau des in allseitiger Hin-
gebung an die Mannigfaltigkeit des Gegenstandes Erschauten » hinaus.
Anders liegt dagegen die Sache, wenn Aristoteles und Thomas mit
ihrer Abstraktionslehre recht haben, nach der unser Verstandeserkennen
zwar von der Sinneserfahrung ihren Anfang nimmt, aber nicht bei ihr
stehen bleibt, sondern in den von den Sinnen wahrgenommenen kon-
kreten Einzeldingen die allgemeinen Wesenheiten zum Gegenstand hat.
Dann reicht schon eine einzige Erfahrung hin, um aus ihr einen All-
gemeinbegriff von absoluter Geltung zu gewinnen. Man denke nur an
die bekannten Transzendentalia, z. B. « Seiend », « Ding » und « Etwas ».
Solange ein solcher Allgemeinbegriff nur aus einer oder wenigen Er-
fahrungen gewonnen ist, bleibt er natiirlich noch eine sehr unvoll-
kommene Erkenntnis, aber diese Unvollkommenheit ist nicht ein
Mangel an Wahrheit, sondern nur ein Mangel an Klarheit und Deut-
lichkeit.

Das gleiche wie von den ersten Begriffen gilt auch von den obersten
Prinzipien, ja von den menschlichen Erkenntnissen iiberhaupt. Alle
unsere Erkenntnisse hier auf Erden bleiben mehr oder weniger mangel-
haft. Daher sind uns Lisungen von Problemen, die einfachhin nichts
mehr zu wiinschen iibrig lassen, unmdéglich. Das mull schon deshalb
so sein, weil, wie bereits gesagt, unsere menschliche Verstandeserkenntnis
immer im Allgemeinen stecken bleibt. Aber indem wir das Allgemeine
erkennen, erkennen wir wenigstens unvollkommen auch schon die ihm
untergeordneten Einzeldinge. So erkennen wir in der allgemeinen
Menschennatur auch die Natur des Einzelmenschen Titus. Es fehlt
uns nur noch die Kenntnis dessen, was Titus von den anderen Menschen
unterscheidet. Deshalb gelten alle Aussagen iiber den Menschen im
allgemeinen auch von Titus. Nicht aber umgekehrt. Alles was Titus
zum Einzelmenschen macht, 148t sich nur von ihm aussagen. Wiren
darum die Einzeldinge der unmittelbare Gegenstand des menschlichen
Verstandeserkennens, dann entstéinde bei jedem Einzelding von neuem



334 Weltanschauung, Philosophie und System

die Frage, was man in ihm weglassen miisse, um das Allgemeine zu
erhalten. Und dieses Allgemeine hitte dann immer nur den Umfang,
in dem bereits erkannte Einzeldinge miteinander verglichen worden
sind. So aber kidmen wir niemals zu Prinzipien, die allgemein und
weit genug widren, um als Fundament eines universalen Systems zu
dienen. Ganz allgemeingiiltige Prinzipien sind nur gewinnbar, wenn
es auller den conceptus intuitivi oder Begriffen der anschauenden,
Einzeldinge zum Gegenstand habenden Erkenntnis, auch conceptus
abstractivi oder Begriffe der sowohl vom Dasein als von den Einzel-
merkmalen der Dinge absehenden Erkenntnis gibt. Gibt es diese
zweiten, dann beginnen System und Weltanschauung schon gleich
mit dem ersten Denken des Menschen, und sie machen dann die gleiche
Entwicklung durch wie dieses. Weltanschauung, Philosophie und
Systembildung sind dann keine verschiedene habitus oder Verstandes-
fertigkeiten, sondern nur drei ineinander verwobene Aktreihen der
gleichen habitus, die das menschliche Wissen und Denken begriinden,
und die alle drei gleich notwendig sind, um die Welt aus ihren letzten
Seinsgriinden und in ihrem inneren Zusammenhang zu erkennen, und
damit ein wahrer Philosoph zu sein. Ein und dasselbe menschliche
Denken wird auf Grund seiner conceptus intuitivi Weltanschauwung,
auf Grund seiner conceptus abstractivi Philosophie und auf Grund
seiner die Begriffe nach allgemeinen Prinzipien logisch ordnenden
Tatigkeit System genannt.



	Weltanschauung, Philosophie und System

