
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 20 (1942)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen.

Philosophie.

J. Lenz : Vorschule der Weisheit. Einleitung in eine wissenschaftliche
Lebensphilosophie. — Würzburg, Ritaverlag. 1941. xv-548 SS.

Das Buch verspricht im Untertitel zweierlei : 1. Einleitung zu sein
und 2. Einleitung in eine wissenschaftliche Lebensphilosophie zu sein.

1. Man darf ziemlich hohe Forderungen an eine Einleitung stellen und
wird trotzdem dem Bonner Universitätsprofessor Dr. Dyroff beistimmen
können, der an den Verfasser schrieb : « Sie haben da eine Riesenleistung
vollbracht, die ich nur mit wohlwollendem Neide bewundern kann ». Es
sind drei große Vorzüge des Buches, die einen zu diesem Urteil bestimmen.
Zunächst der überaus reiche Literaturnachweis. Er macht der Belesenheit
des Verfassers alle Ehre und bietet dem Schüler beste Orientierungsmöglichkeit.

Daß ich es bedauere, in einem Werke, das einerseits so reiche
Literaturangaben macht und das sich anderseits ex professo mit dem Neu-
thomismus auseinandersetzt, eine maßgebende Erscheinung neuthomistischer
Literatur : Manser, Wesen des Thomismus — mit keinem Worte erwähnt
zu finden, wird mir der Verfasser wohl nicht verargen. Dann die lehrinhaltlichen

Perspektiven. Das Buch doziert keine systematische Philosophie.
Das kann man aber auch nicht erwarten. Denn eine Einleitung muß sich
naturgemäß beschränken, den Schüler mit den Lehrrichtungen vertraut
zu machen und ihn durch scharfes Herausarbeiten der Problemstellungen
jenen wissenschaftlichen Ernst ins Studium mitzugeben, der unerläßliche
Voraussetzung für eine fruchtbare Arbeit ist. In diesem Sinne hat der
Verfasser Gründliches geleistet. Endlich die geistesgeschichtlichen Konzeptionen.

Der Schüler wird nicht einfach vor Tatsachen hingestellt. Er wird
wirklich geführt. Er spürt die Entwicklung. Es wird in ihm das Organ
für die Schau ideengeschichtlicher Zusammenhänge geweckt. Und aus
diesen Zusammenhängen heraus lernt er die großen Philosophen besser
verstehen.

2. Lebensphilosophie ist das dringliche Anliegen des Verfassers, genauer
lebensnahe im Gegensatz zu lebensfremder Philosophie. Von der ersten bis
zur letzten Seite bricht dieses Anliegen immer wieder durch und gibt dem
Buche eine seltene Einheitlichkeit und Konsequenz. Aber gerade hier
beginnen die Schwierigkeiten. Zunächst sei festgestellt, daß trotz des
Eifers, mit dem der Verfasser sich für die Lebensphilosophie einsetzt, nicht
immer eindeutig wird, wie er sie faßt. Sicher hat seine Lebensphilosophie
einen zweifachen Aspekt : einen intellektuell-theoretischen und einen
ethischpraktischen.



292 Literarische Besprechungen

Unter intellektuell-theoretischem Aspekt kämpft der Verfasser gegen den
blutleeren, rein abstrakten Intellektualismus mancher Fachphilosophen
und verlangt volksnahe Form. Das ist teilweise sicher berechtigt. Aber
schon die Tatsache, daß der Verfasser sein wirklich gutes Buch gar nicht
so volksnah geschrieben hat (ich erinnere an den manchmal recht
wissenschaftlichen Stil, an die von Zeit zu Zeit auftauchenden langgebauten und
schweren Definitionen sowie auch an den spärlichen Gebrauch von Bild
und Gleichnis) dürfte andeuten, daß volksnahe Form in der Philosophie
eine sehr relative Angelegenheit ist. Tatsächlich weiß man ja (der
Verfasser als erfahrener Dozent wird mir das sicher als Erster bestätigen) wie
ungeheuer hart und kompromißlos die Extreme hier oft aufeinanderstoßen.
Nach meiner Erfahrung dürfte man, in etwas überspitzter Form, fast das
Dilemma wagen : Entweder ich verzichte auf volksnahe Form, um klare
philosophische Begriffe zu retten, oder ich wähle volksnahe Form und
gefährde dadurch die Philosophie. Nietzsche ist sicher volksnah. Gredt
ist sicher nicht volksnah. Wenn aber ein Philosophiestudent sich zwingt,
die phil. Begriffe sich bei Gredt zu erarbeiten, dann hat er sie. Er kann
von da aus den Weg in die volksnahe Form noch immer finden. Wenn
er sich aber — ceteris paribus und per impossibile — die gleichen Begriffe
bei Nietzsche holt, dann hat er sie nicht. Dann hat er Stil, dann hat er
Kunst, dann hat er Geist im Sinne des französischen esprit, der Weg in
die Begriffe aber ist ihm — vielleicht definitiv — verschüttet. Mit dieser
Forderung volksnaher Form wird also etwas in die philosophische Diskussion
geworfen, das meines Erachtens noch näherer Präzision bedarf.

Unter ethisch-praktischem Aspekt wehrt sich der Verfasser scharf gegen
die weitverbreitete Ansicht, als sei Philosophie nur Kultur des Verstandes.
Sie müsse auch wieder ein Anliegen des Herzens werden. Sie müsse den
Menschen geistig schulen und aus dieser geistigen Schulung heraus sein
Leben moralisch gestalten und führen. Stimmt das Ja Es ist sicher
irgendwie ein Widerspruch, wenn ein Dozent der phil. Ethik im Hörsaal
für kompromißlose, ethische Prinzipien plädiert und in seinem privaten
Alltag in Kompromissen sehr weitherzig ist. Es muß eine Harmonie erfolgen
zwischen Geist und Praxis. Die Frage ist nur : Wie Es führt nämlich
ein zweifacher Weg in die praktische Lebensführung : ein direkter und ein
indirekter. Auf dem direkten Wege steht der Imperativ. Du sollst. Du
darfst nicht. Du mußt. Dieser Imperativ gilt dem Willen. Er sucht dessen
Initiative unmittelbar auszulösen.

Auf dem indirekten Wege steht die Wahrheit. Sie füllt zunächst den
Intellekt und sucht dann, ganz entsprechend den großen psychologischen
Gesetzen, von dort her indirekt und mittelbar den Willen durch die Kraft
ihrer Güte und Schönheit emporzureißen.

Muß nun Philosophie, um Lebensphilosophie zu sein, notwendig den
direkten Weg wählen Der Verfasser scheint das zu bejahen, geht er doch
so weit, daß er die Forderung stellt, das praktische Element müsse sogar
in die Wesensdefinition der Philosophie aufgenommen werden.

Mir scheint das nicht richtig. Auch für mich ist alle Philosophie
Lebensphilosophie. Aber in indirektem Sinne. Ich bin überzeugt, daß ein Dozent



Literarische Besprechungen 293

im phil. Kolleg, der den Geist seiner Hörer wirklich bis zu den letzten
Prinzipien der Metaphysik oder der Psychologie emporzwingt, kein Wort
von praktischer Lebensführung zu sagen braucht, und daß trotzdem diesen
Hörern die Pulse vor innerer Leidenschaft zu hämmern beginnen und jene
große geistige Ehrfurcht mit Macht über sie kommt, die der Kern aller
Liebe ist. So ungefähr sehe ich Lebensphilosophie. Mehr ist m. E. zu viel.

Die geäußerten Bedenken sollen die eingangs betonten Werte des
Buches in keiner Weise abschwächen. Sie wollen nur die Anregung machen,
Dinge, die noch nicht genügend abgeklärt scheinen, schärfer herauszustellen.

Fribourg. Luzius M. Simeon O. P.

J. Niedermann : Kultur. Werden und Wandlungen des Begriffs und
seiner Ersatzbegriffe von Cicero bis Herder. — Firenze. 1941. viu-249 SS«

Es war keine leichte Aufgabe, die Geschichte des Begriffs tc Kultur
von Cicero bis Herder so zu schreiben, daß man sich von seinen Wand"
lungen eine befriedigende Vorstellung machen kann. Denn zwischen seiner

Prägung durch Cicero und seinem ersten Vorkommen in der deutschen
Sprache Ende des 17. Jahrhunderts liegen lange Zeitabschnitte, in deren
Literatur das Wort « Kultur » überhaupt nicht zu finden ist. Um gleichwohl

die Verbindung zwischen altem und neuem Gebrauch des Wortes
« Kultur » herzustellen, hat N. die « Ersatzbegriffe » : civilitas, humanitas,
cultus, eruditio, industria humana, politesse, police, Civilisation, Gesittung,
Bildung, Aufklärung, zu Hilfe genommen und ihre Geschichte mit der von
Kultur verknüpft. Weil das Wort « Kultur » offenbar aus colere entstanden
ist, war es natürlich, daß auch den Anwendungsweisen dieses Zeitwortes
im Laufe der Jahrhunderte besondere Aufmerksamkeit geschenkt wurde.
Wie aus diesen Bemerkungen über die Methode erhellt, waren zur Erfüllung
der gestellten Aufgabe manche genauen Textanalysen notwendig. Trotzdem

wollte der Verfasser keine eigentlich philologische, sondern nur eine

historische Arbeit schreiben (VII).
Von Kultur im modernen Sprachgebrauch gibt N. zwei Definitionen.

Die erste steht gleich am Anfang seines Vorwortes und lautet : « Kultur
bedeutet alles, was der Mensch an der Natur und über die Natur hinaus
für sich und die Gemeinschaft schafft und geschaffen hat ». Die andere
Definition findet sich auf Seite 165 und hat folgende Form : « Daß der
moderne Kulturbegriff 'cultura' gerade auch über den Parallelausdruck
cultus vitae sich gebildet hat, daß es [muß wohl heißen : er] verfeinertes
Leben, gesetzliche Ordnung, gesellschaftliches Dasein und Arbeit bedeutet,
ist damit belegt ». Vergleichen wir diese beiden Definitionen miteinander,
so fällt uns sofort auf, daß die zweite enger ist als die erste. Wie N. selbst
bemerkt, ist der Begriff « Kultur » nach der ersten Definition « der
umfassendste Begriff der Geschichte, soweit sie menschliches Tun in sich
begreift ». In der zweiten Definition dagegen wird der Begriff K. auf das

eingeschränkt, was der Mensch zur Verfeinerung und Vervollkommnung
seines persönlichen und gesellschaftlichen Lebens getan hat. Die von



294 Literarische Besprechungen

N. geschriebene Geschichte des Begriffs K. ist die dieser zweiten Definition.
Wie bereits gesagt, beginnt dieselbe bei Cicero, der in seinen Tusculanarum
disputationum lib. 11, V (§ 13) den Satz niedergeschrieben hat: « Cultura
autem animi philosophia est». Hier wird also die Kultur schon gleich als
eine Vollkommenheit gefaßt, die nicht nur durch menschliche Tätigkeit
geschaffen wird, sondern auch im Menschen ihren Sitz hat. Von da an
bis zur Zeit des Humanismus kann man kaum von einer Entwicklung
des Kulturbegriffs reden, da derselbe zeitweise ganz verschwindet und,
wenn er auftaucht, gegenüber seinen Ersatzbegriffen stark zurücktritt.
In der Neuzeit war es besonders Pufendorf, der die Einengung des Wortes
« Kultur » auf die Vervollkommnung der menschlichen Persönlichkeit
begründete (135). Die Entwicklung lag einmal darin, daß das Wort
« Kultur » nunmehr verabsolutiert wurde, d. h. ohne die nähere Bestimmung
« animi » oder « vitae » — Voltaire scheint als erster den Objektgenetiv
weggelassen zu haben (183) — ; und sodann darin, daß man dazu überging,

mit Kultur weniger die Funktion des Kultivierens oder das
Dynamische zu bezeichnen als vielmehr das Statische oder den Zustand des

Kultiviertseins (166). Jedoch hat das Wort «Kultur» durch diese
Entwicklung seine ursprüngliche aktive Bedeutung keineswegs verloren. Das
hätte N. vielleicht noch deutlicher hervorheben können. Stellenweise
gewinnt man den Eindruck, als meine er, Kultur sei ein Begriff mit nur
substantiellem Inhalt geworden. Z. B. auf Seite 167. Es gibt Worte, die
eine solche Wandlung durchmachen, daß sie eine ganz andere Bedeutung
erhalten, z. B. das Wort « Dirne ». Bei anderen wird die Bedeutung nur
erweitert, und dann von Zeit zu Zeit der Akzent verschoben. Das Wort
« Kultur » gehört zu denen der zweiten Gattung. So ist es leicht begreiflich,
daß die Humanisten bei ihm vorzüglich an den Menschen dachten, aber
deshalb bleibt seine Anwendung auf die vom Menschen vervollkommnete
Außenwelt doch in Geltung. Desgleichen ist damit, daß das Wort K.
jetzt mehr für einen vom Menschen bereits geschaffenen Zustand gebraucht
wird, nicht ausgeschlossen, daß es auch noch auf die menschliche Arbeit
des Kultivierens anwendbar bleibt. Das wäre klarer zum Ausdruck
gekommen, wenn N. zwischen Begriff und Wort unterschieden hätte.
Worte bezeichnen in erster Linie Begriffe und erst mittelbar eine Sache.
Daher kann es leicht geschehen, daß die von einem Wort bezeichnete
Sache die gleiche bleibt, obwohl die von ihm ausgedrückten Begriffe
wechseln. So hat man jetzt nicht mehr den ganz gleichen Begriff von
einem Scholastiker wie im Mittelalter, aber dieselben Philosophen, die

jetzt als Scholastiker bezeichnet werden, wären es auch im Mittelalter
geworden.

Niedermanns gediegene Arbeit verdient allen, die sich für die Geschichte
des Begriffs « Kultur » und seiner Ersatzbegriffe interessieren, wärmstens
empfohlen zu werden.

Rom (S. Anselmo). Matthias Thiel O.S.B.



Literarische Besprechungen 295

Apologetik.

J. Heiler : Unser Glaube an den Auferstandenen. — Freiburg i. Br.,
Herder. 1937. 105 SS.

Wenn je, so ist für unsere Tage, in denen die christliche Religion von
so vielen Seiten als überlebt behandelt wird, die Forderung zeitgemäß,
daß der Christ von seinem Glauben auch Rechenschaft zu geben verstehe.
Als bündigste und augenscheinlichste Beglaubigung seiner Offenbarung
hat aber der Herr selber seine Auferstehung dem Unglauben entgegengestellt.

Darum unternimmt es der Verfasser dieses kleinen Werkes, von
der Tatsache der Auferstehung Christi eine solche geschichtsmethodische
Darstellung zu geben, daß auch der Laie ein eigenes und ganz sicheres
Urteil — eine « wünschenswerte Köstlichkeit für jeden Menschen » — sich
bilden kann.

Eine erste These weist die Zuverlässigkeit der historischen Quellen
dieses Beweisganges der aus Predigt und Katechese der Apostel und
Jünger Christi erwachsenen Schriften des Neuen Testamentes nach. Die
Bemerkung (S. 8) über « den ersten und zweiten Titusbrief » ist offenbar
eine Zerstreuung des gelehrten Verfassers. Die zweite Thesis zeigt,
rückwärtsschreitend vom Jahre 58 n. Chr. (I. Kor. 15, 1-11) bis zur Pfingst-
predigt des hl. Petrus (Apg. 2, 14-36), ja bis zur Wahl des Apostels Matthias
(Apg. 1, 23), wie die Apostel gerade die Bezeugung der Auferstehung Christi
als eine Hauptaufgabe ihres Apostelamtes betrachteten. Die dritte Thesis
zeigt, wie die Auferstehungsberichte der vier Evangelisten, trotz oder
vielmehr gerade wegen ihrer Verschiedenheit in Nebenumständen, die jeder
nach dem besondern Zweck seines Evangeliums auswählt, ein widerspruchloses

und vollgiltiges Zeugnis für die Tatsache der leiblichen Auferstehung
Christi darbieten. Als Gesamtergebnis wird schließlich festgestellt, daß

gegen die Tatsache der Auferstehung Christi kein vernünftiger Zweifel
bestehen kann, weder von Seiten der Mythen-, noch der Scheintod-, noch
der Betrugs-, noch der Halluzinationshypothese. « Christus ist wahrhaft
von den Toten auferstanden ».

Reiche und gute Literatur über die einschlägigen Fragen ist am Schluß
angegeben für solche, die weitere Ausführungen wünschen. Für die
selbständige Urteilsbildung über das Wesentliche ist das Werklein Heilers sehr
geeignet.

Einsiedeln. Meinrad Benz O. S. B.

G. Thiels : Les notes de l'Eglise dans l'apologétique catholique depuis
la Réforme. — Gembloux, Duculot. 1937. xiu-381 pp.

Wie der Traktat « De Ecclesia » verhältnismäßig spät in das System
der Theologie eingetreten ist, so ist dies besonders der Fall mit dem
Abschnitt von den Kennzeichen oder Merkmalen der wahren Kirche Christi,
der in jenem Traktat einen so wichtigen Platz einnimmt. Wohl berufen



296 Literarische Besprechungen

sich schon die Apologeten des 2. und 3. Jahrhunderts zum Erweis der
Wahrheit des Christentums auf die Heiligkeit der Christengemeinden, die
wie Sterne strahlen inmitten ihrer heidnischen Umwelt (Orig. c. Cels.

III. 29) ; gegen die Donatisten beruft sich der hl. Augustin auf die Katho-
lizität, gegen die Pelagianer auf die Übereinstimmung mit dem Papst ;

ebenso bekämpfte man die in den folgenden Jahrhunderten auftauchenden
Häresien, indem man ihre jeweilen vorgebrachten Irrlehren im einzelnen
widerlegte. Eine zusammenfassende Lehre über die Merkmale der wahren
Kirche Christi, die sie als solche gegen alle falschen sofort und sicher
kenntlich machen, bildete die jahrhundertlange Tätigkeit der Theologen
erst aus seit der kirchlichen Revolution des 16. Jahrhunderts, die im
Luthertum, Kalvinismus und Anglikanismus neue religiöse Bildungen mit
dem Anspruch, christliche Kirchen zu sein, der katholischen Kirche
entgegenstellte und so die Verteidiger der alten Kirche zwang, deren
Echtheitstitel aufzuweisen und das Fehlen dieser Echtheitstitel bei den
Neubildungen ans Licht zu stellen. Die daraus sich entwickelnden Geisteskämpfe

waren der Natur der Sache entsprechend sehr vielgestaltig ;

vielgestaltig zeigt sich darum die Entwicklung der theoretischen Lehre von
den Kennzeichen der wahren Kirche Christi. Die Geschichte dieser
Entwicklung nun von der Zeit der Reformation bis auf unsere Tage schildert
das vorliegende Werk.

Ein erster Teil ist allgemeinen Fragen gewidmet und zeigt zunächst
die allmähliche Abgrenzung des Begriffes der Merkmale und ihrer
Unterscheidung von den signa oder Kriterien der Offenbarung und den proprie-
tates oder Eigenschaften der Kirche. Die notae oder Merkmale sind auch
Eigenschaften der Kirche, aber solche, die ihr nicht nur innerlich eigen
sind, sondern sie auch äußerlich leicht und sicher von allen Sekten
unterscheiden. Was über Ursprung und Wert der verschiedenen Merkmale von
den führenden Theologen des 16., 17., 18. und 19. Jahrhunderts und seit
dem Vaticanum gelehrt worden, wird sorgfältig erörtert. Der Beweisgang
war wesentlich immer der gleiche : Christus hat seiner Kirche gewisse
Kennzeichen verliehen, die es ermöglichen, sie unter allen christlichen
Gruppierungen als die allein wahre Kirche Christi zu erkennen. Nun aber
hat die katholische Kirche und sie allein, oder doch vorzüglich, diese
Kennzeichen. Also ist sie allein die wahre Kirche Christi. Aber über die Zahl
und das Wesen dieser Kennzeichen herrschte zunächst große Verschiedenheit

der Anschauungen. Die Löwener Doktoren des 16. Jahrhunderts
begnügten sich mit drei Merkmalen, Bozio verkündete 1591 dem Papste,
er habe hundert Zeichen der wahren Kirche entdeckt, Bellarmin zählt
fünfzehn auf, sagt aber, sie ließen sich alle auf die vier im Nicaeno-Con-
stantinopolitanum enthaltenen zurückführen. Diese, die Einheit, Heiligkeit,

Katholizität und Apostolizität, waren schon von Anfang bevorzugt,
der römische Katechismus (P. I. cap. 10 n. 11-17) förderte ihr Übergewicht
und seit dem Ende des 17. Jahrhunderts ist diese Vierzahl der Merkmale
allgemein angenommen.

Der weitaus umfangreichste, zweite Teil des Werkes stellt nun die
Entwicklung der Lehre bezüglich der einzelnen Merkmale dar, beginnend



Literarische Besprechungen 297

mit dem Merkmal der Heiligkeit. Da bei der Fassung des Begriffes der
einzelnen Merkmale wie bei ihrer Anwendung und Wertung die Ansichten
der Theologen sehr große Mannigfaltigkeit und weitgehende Entwicklung
zeigen, geht der Verfasser auch hier periodenweise vor und stellt z. B.
bezüglich der Heiligkeit dar : 1. wie die Theologen des 16. Jahrhunderts den

Begriff verstanden, was sie von der Notwendigkeit der Wunder und der
heroischen Tugenden und der persönlichen Heiligkeit hielten ; 2. welches

war die Auffassung hierüber seit dem 17. Jahrhundert bis auf Perrone ;

3. was lehren die Theologen hierüber seit Perrone bis heute.
Der dritte, kürzeste Teil bringt das Werturteil über die via notarum,

den Beweis aus den Merkmalen. Es lautet sehr ungünstig. Abgesehen
von den verschiedenen Fassungen des Begriffes der Merkmale, scheinen
sie heute manchen nicht mehr wirksam, weil der gemeinsame Boden dafür
fehlt, der im 16. Jahrhundert im Glauben an die Gottheit Christi und die

Inspiration der Heiligen Schrift noch vorhanden war ; sodann sollen die
Merkmale ausschließlich der wahren Kirche eigen sein, erkannt vor der
Kirche, unzertrennlich von ihr und leicht erkennbar für alle, auch die
Ungebildeten : alle diese Eigenschaften scheinen bei den vier Merkmalen
vielen Theologen bald aus diesem, bald aus jenem Grunde schwer nachweisbar,

andere wieder glauben sie auch bei den häretischen und schismatischen
Gemeinschaften in einem gewissen Grade vorhanden ; dazu kommen so
viele Widersprüche, Inkonsequenzen, Umbiegungen nach Bedarf usw. bei
den Vertretern der via notarum vor, daß deren Ansehen bei manchen
neueren Theologen schwer erschüttert erscheint. Das ist auch die Meinung
des Autors. Aber er weiß auch keinen befriedigenden Ersatz zu nennen.
Wohl spricht er von einer via primatus, einer via historica, einer via
empirica, verkennt aber selber die Schwierigkeiten auch dieser Wege nicht.
Mit einem so negativen Ergebnis kann die Theologie doch wohl nicht
zufrieden sein. Wenn der göttliche Stifter der Kirche den Anschluß an
sie als zum ewigen Heile notwendig erklärt, so mußte er sie auch für alle,
die guten Willens sind, erkennbar gestalten. Nun ist ja freilich der Beweis
aus den vier Merkmalen nicht der einzige, er ist auch nicht lehramtlich
definiert, aber doch so allgemein als wirksam anerkannt, so dem Sinn der
Kirche gemäß (vgl. Catechism. Concil. Trid., siehe oben ; Encycl. S. Off.
ad epp. Angliae d. d. 16. Sept. 1864, Denz. 1686), auch, wenn umsichtig
angewendet, in sich so wohl begründet, daß er trotz einzelner Anfechtungen

sich auch in Zukunft im Traktat « De Ecclesia » behaupten wird.
Die meisten Bedenken würden wohl leicht behoben werden, wenn die notae
Ecclesiae, wie überhaupt der ganze Traktat De Ecclesiae, dogmatisch-apologetisch

behandelt würden, wie P. Garrigou-Lagrange und P. Schultes es
getan und auch als richtig begründet haben. In diesem Falle geht der
Lehre von den Merkmalen voran die ganze dogmatisch-apologetische Lehre
von der Gottheit Christi, von seiner Stiftung einer sichtbaren,
heilsnotwendigen, monarchisch organisierten Kirche zur Verwaltung seiner Heilsguter

bis zum Ende der Zeiten. Wer zu dieser Erkenntnis geführt ist und
die Worte Christi, seiner Apostel und der hl. Väter, wie die Theologen
sie für die Einheit, Heiligkeit, Katholizität und Apostolizität der Kirche



298 Literarische Besprechungen

anführen können, ernst nimmt, dem wird auch die weitere Erkenntnis
leicht sein, daß diese Anordnung Christi nur in der katholischen Kirche
verwirklicht ist, daß also nur sie die wahre Kirche Christi ist. Die vielen
vorgebrachten Einwände werden bei diesem Ernstnehmen keinen schrek-
kenden Eindruck mehr machen.

Wenn also der Rezensent dem im dritten Teil gebotenen Werturteil
über die via notarum auch nicht zustimmen kann, so steht er nicht an,
die in den beiden ersten Teilen gebotene Geschichte der Lehre von den
Merkmalen der Kirche seit der sog. Reformation als sehr wertvoll und
gründlich anzuerkennen. Die umfangreiche verwertete Literatur — deren
Verzeichnis füllt 25 Seiten — und die sorgfältigen indices auctorum et
rerum bezeugen eine sehr achtungswürdige Arbeitsleistung. Möchte eine
dogmatisch-apologetische Auswertung des reichen historischen Materials
auch eine befriedigendere Bewertung der via notarum finden lassen zu
dem hehren und heiligen Ziel, ut hat unum ovile et unus pastor

Einsiedeln. Meinrad Benz O. S. B.

G. B. Guzzetti : La perdita della fede nei Cattolici. Studio storico-
dogmatico. — Venegono (Varese), Casa éditrice « Scuola Cattolica ». 1940.
xv-214 pp.

Ein junger italienischer Theologe bietet uns hier eine solide und
interessante dogmengeschichtliche Untersuchung über eine Frage, die in
engem Zusammenhang steht mit jenen Problemen des Verhältnisses von
natürlichem Wissen und übernatürlichem Glauben, die im 19. Jahrhundert
besonders in Deutschland von den katholischen Theologen so lebhaft
besprochen wurden. Es ist die Frage, ob ein Katholik ohne moralische
Schuld seinen Glauben verlieren könne, weil es nämlich möglich sei, daß

er bei genauerer Prüfung des vernünftigen Glaubwürdigkeitsurteils, das
dem Glaubensakt wenigstens der Natur nach vorangehen muß, ohne
Schuld zu einem unlöslichen Zweifel komme.

Im 17. und 18. Jahrhundert scheint diese Frage nicht ausdrücklich
gestellt worden zu sein, nur Andeutungen lassen sich nachweisen, die die
Folgerung wahrscheinlich machen, daß die Frage, wäre sie gestellt worden,
verneint worden wäre.

Den verhältnismäßig größten Raum nimmt ein die Darstellung der
Lehre des Bonner Professors Hermes und der Kontroversen, zu denen sie

Anlaß gab. Nicht als ob er ausdrücklich unsere Frage behandelt hätte.
Aber seine Lehre von der nötigenden Vernunfteinsicht als einziger Norm
der Wahrheit führte in ihrer Anwendung auf die Glaubwürdigkeit der
Offenbarung zur Lehre vom wirklichen Zweifel als Ausgangspunkt der
Untersuchung und gegebenenfalls zur Aufgabe des Glaubens im
Endergebnis : auch der gläubige Theologe muß wirklich zweifeln, bis er sich
zur Denknotwendigkeit von der Tatsache der göttlichen Offenbarung
durchgearbeitet hat ; kann er zu dieser nicht gelangen, so kann er zwar
nicht objektiv, aber doch subjektiv gerechtfertigterweise vom katholischen



Literarische Besprechungen 299

Glauben zurücktreten. Ausdrücklich scheint Hermes die letztere Möglichkeit

nirgends auszusprechen, aber im Prinzip erscheint sie als gegeben.
Die Jahrzehnte nach dem Tode Hermes sind angefüllt mit Diskussionen

zwischen seinen Gegnern und Schülern ; aus Mangel an Klarheit über
das ganze Problem — wir stehen in der Periode, da die Theologen die
Scholastik als veraltet verachteten und die theologische Wissenschaft auf
den Wegen der Zeitphilosophie zu fördern glaubten — kam es wohl zu
mannigfacher Erhitzung, aber zu keiner Einigkeit der Geister. Immerhin
wurde unter dem Einfluß des Breves Gregors XVI. «Dum acerbissimus »

vom 26. Sept. 1835, das Hermes' Lehre und Schriften verurteilte, eine
allgemeine Übereinstimmung erreicht darüber : 1. daß dem Glaubensakt
die sichere Vernunfterkenntnis vom göttlichen Ursprung der Offenbarung
vorhergehen muß, was wichtig war gegenüber unklaren, traditionalistischen
oder fideistisch klingenden Formulierungen einiger Gegner des Hermesia-
nismus (Windischmann, Klee) ; 2. daß auch der schon glaubende Katholik
die praeambula fidei wissenschaftlich prüfen kann, aber 3. nicht ausgehend
vom wirklichen, sondern nur vom methodischen oder Scheinzweifel. Über
einen 4. Punkt, ob nämlich der Katholik auf diesem Wege der Untersuchung
auch ohne subjektive Schuld vom methodischen auch zum wirklichen
Zweifel und so zum Abfall vom Glauben kommen könne, bestand auch
weiterhin Meinungsverschiedenheit unter den Theologen.

Diesen Punkt nun erläuterte eine neue Kontroverse oder vielmehr
eine ganze Reihe von Kontroversen, die ihren Anfang nahmen mit einem
Werk des Philosophieprofessors Franz Clemens in Münster i. W., das den
Titel führt : De Scholasticorum sententia philosophiam esse theologiae
ancillam commentatio (1856). Clemens vertritt darin die Lehre, daß der
katholische Philosoph bei den Wahrheiten, die sich mit dem Glauben
berühren, die göttliche Offenbarung als äußere Richtschnur zur Beurteilung
der Wahrheit seiner Aufstellungen anerkennen müsse. Darin sahen eine
Reihe katholischer Universitätsprofessoren eine Gefahr für die Freiheit der
Wissenschaft, die keine andere Norm als die in ihr selbst liegende
anerkennen könne. Kuhn in Tübingen, Alois von Schmid in München und
Frohschammer ebendaselbst beanspruchen für die katholischen Gelehrten
das Recht des methodischen Zweifels so weit, daß sie, auch wenn dieser
Zweifel ohne ihre Schuld zum wirklichen wird (welche Möglichkeit sie

zugeben), ohne moralische Schuld den katholischen Glauben aufgeben können.
Dagegen traten auf : Bauer in der Theol.-prakt. Quartalschrift, Scheeben

in Köln und P. Jos. Kleutgen S. J. Sie alle treten ein für die Unmöglichkeit,
daß ein Katholik ohne eigene schwere Schuld dem katholischen

Glauben entsagen könne und zwar wegen der so leichten Zugänglichkeit
der Glaubwürdigkeitsgründe und der Wirksamkeit der göttlichen Gnade,
die keinem fehlt, der das Glaubensleben nicht schuldbar vernachlässigt.

Die nämliche Streitfrage flammte von neuem auf zwischen Kuhn
und Alois von Schmid einerseits und Konstantin von Schätzler andrerseits.

Der Anlaß dazu war der Beschluß der deutschen Katholikenversammlung

von Aachen 1862, eine katholische Universität in Deutschland
zu gründen. Sogleich erhob sich dagegen der Theologieprofessor Kuhn



300 Literarische Besprechungen

in Tübingen und lehnte den Plan als eine Gefährdung der freien Wissenschaft

ab ; ihm gesellte sich Schmid in München bei ; gegen beide trat der
Konvertit und tüchtige Theologe von Schätzler auf in mehreren Artikeln
der Hist.-pol. Blätter und in eigenen Werken. Er vertrat ebenfalls die
Lehre, ein Katholik könne nie ohne schwere Schuld seinen Glauben
aufgeben. Alois von Schmid scheint schließlich nur noch darin von ihm
getrennter Meinung gewesen zu sein, daß er diese Lehre als eine von der
Kirche noch nicht vorgeschriebene bezeichnete. Über diese Frage wurde
aber nicht weiter verhandelt bis zum Vaticanum.

Das Vaticanum entschied in der herrlichen Constitutio de fide catholica
die meisten der in den vorangehenden Kontroversen behandelten Fragen.
In unserer Frage aber sagt es (c. 3, Denz. 1794) : «Illi autem, qui fidem sub
Ecclesiae magisterio susceperunt, nullum umquam habere possunt iustam
causam mutandi aut in dubium fidem eandem revocandi ». (Vgl. can. 6,

Denz. 1815.)
Doch auch diese kirchliche Lehrentscheidung gab wieder Anlaß zu

verschiedenen Auslegungen, die der Verfasser im letzten Teil seines Werkes
behandelt. Alle katholischen Theologen sind darin einig, daß es nach der
Definition de fide ist, daß ein Katholik nie einen objektiv gerechten Grund
zum Zweifel und Abfall haben kann. Aber sehr beachtenswerte Theologen
glauben, daß nur das definiert sei. Ebenso beachtenswerte Autoritäten
halten aber auch für definiert, ein Katholik könne auch nie einen subjektiv
gerechten Grund dazu haben, und jeder Abfall setze also eine schwere
Schuld voraus, liege diese nun im Abfall selbst oder in einer dem Zweifel
und Abfall vorangehenden Vernachlässigung der vom Glauben geforderten
Pflichten. Dabei sind die Meisten geneigt, Ausnahmefälle zuzugeben bei
solchen, die ohne Schuld in anormale Schwierigkeiten geraten durch ihre
Erziehung, Umgebung usw. ; eine kleinere Anzahl von Theologen läßt aber
keine Ausnahme zu. Ihnen schließt sich der Verfasser an. « Nessun
cattolico, in nessun caso puö abbandonare la sua fede senza colpa » (p. 192).
Er scheint aber das selber einzuschränken, wenn er S. 204 schreibt : « Basta
che il cattolico abbia ricevuto dalla chiesa quell' istruzione religiosa che
essa è solita dare, perche non possa perdere la sua fede senza peccato». Was
ist nun aber unter dieser istruzione solita zu verstehen Doch wohl die
von der Kirche durch allgemeines Gesetz vorgeschriebene. Diese ist aber
nicht die gleiche für alle. Vgl. CIC can. 1373 § 1 u. § 2, wo für mittlere
und höhere Schulen ein eingehenderer Religionsunterricht, zu erteilen
durch besonders geeignete Priester, vorgeschrieben wird. Wie leicht kann
es nun aber geschehen, daß ein Katholik diese eingehendere Belehrung
nicht erhält und zwar ohne seine Schuld, und doch in eine Umgebung
kommt, wo er sie, nach dem Urteil der Kirche, nötig hätte. Da er also
die istruzione solita nicht hat, gehört er nach dem Autor selbst nicht zu
denen, die den Glauben nicht ohne eigene Schuld verlieren können. Damit
würde er ungefähr das Gleiche sagen wie Püntener im Divus Thomas,
Jahrg. 1929 (S. 442 ff.), den er aber als der Gruppe der milderen « soggetti-
visti» angehörend, ablehnt (S. 191 Anm. 2). Auch die Beweise, die gegen
den der gleichen Gruppe zugezählten P. Anselm Stolz ins Feld geführt



Literarische Besprechungen 301

werden, vermögen nicht recht zu befriedigen, namentlich nicht der Versuch,
die 20. adnotatio für sich zu deuten, die den Konzilsvätern den Sinn der
obigen Worte erklärte und besagte, sie sollten nicht eine Verurteilung der
Lehre Tanners und Platels sein, die schrieben, per accidens könnten
Ungebildete unschuldig in Irrtum und Abfall geraten. Doch, hat wohl der
Verfasser diese spezielle Frage auch noch nicht zur endgültigen Entscheidung

gebracht, so schärfen seine Beweise doch unwillkürlich die Mahnung
jener adnotatio 20 ein : « res nisi cautissime explicetur, periculose disputatur ».

Einsiedeln. Meinrad Benz O. S. B.

Dogmatik.

T. Campanella O. P. : Teologia. Libro primo. Edizione critica con
introduzione, appendici e una tavola. A cura di Romano Amerio. — Milano,
« Vita e Pensiero ». 1936. xxxvm-463 pp.

Die « Katholische Herz-Jesu-Universität » in Mailand gibt unter dem
Titel : Orbis Romanus eine Sammlung mittelalterlicher Texte heraus, in
die sie auch, um ihrer besonderen Bedeutung willen, die vorliegende
Erstausgabe der Teologia des genialen, aber wohl etwas überbordend phantasievollen

Dominikaners Tommaso Campanella (1568-1639) aufzunehmen
beschlossen hat. Der erste Band des auf acht Bände berechneten Werkes
enthält außer dem ersten der 30 Bücher des Gesamtwerkes eine sehr
interessante und wissenschaftlich wertvolle Einleitung, die uns Auskunft
gibt über das Werden und die Schicksale dieses umfangreichsten und
inhaltlich bedeutungsvollsten Geistesdenkmals des rastlosen und ruhelosen
Gelehrten. Die Geschichte des Werkes ist tragisch, wie das Leben des

Verfassers selbst, der um seiner politischen und sozialen Lehren willen
den Spaniern verdächtig und von ihnen 27 Jahre lang eingekerkert war.
Nachdem er über Astronomie, Astrologie, Naturwissenschaft, Medizin, auch
de auxihis contra Molinam originelle und kühne Ideen vertreten, auch eine

neue Metaphysik der ihm unsympathischen aristotelischen entgegengestellt
hatte, wollte er, seit etwa 1613, auch in einer großangelegten Theologie
die Harmonie der katholischen Glaubenslehre mit allem natürlichen Wissen
in Philosophie und Naturwissenschaften, Staats- und Soziallehre
nachweisen. In rastloser Arbeit verwirklichte er seinen Plan und wollte nun
sein Werk drucken lassen. Aber allen seinen Bemühungen stellten sich
unübersteigliche Hindernisse entgegen. Man wollte diese aus der
kirchlichen Zensur herleiten. Aber mit weit mehr Recht weist der Herausgeber
auf die Zensur der weltlichen Behörde hin. Denn Campanella befand sich
damals in Paris, wohin er 1624 sich vor den Spaniern geflüchtet hatte.
Dort hatte er seine Schriften der Sorbonne zur Approbation unterbreitet.
Mehrere derselben erhielten sie, nicht aber die Teologia. Mit Recht wohl
glaubt der Herausgeber den Grund im Gegensatz zu finden, der zwischen
der politischen Theologie der Sorbonne zur Zeit Richelieu's und der
Campanellas bestand. Dies wird sofort glaubhaft, wenn man die Sätze liest,
die Amerio (S. xix Anm. 2) aus dem 22. Buch der Teologia anführt :



302 Literarische Besprechungen

« Christum sumpsisse dominium in spiritualibus et temporalibus et harum
dignitatum functiones omnes ostendisse in se exemplariter easque in Ecclesia
reliquisse ». « Christum instituisse principatus saeculares et militiam etiam
ante incarnationem suam, postea vero eis praefecisse dignitatem apostolicam
ad correctionem et meliorationem, cui etiam addit potestatem evellendi
priores principatus et indices et instituendi novos ». « Papam esse regem et
sacerdotem super omnia régna mundi ».

So blieb also die Teologia ungedruckt bis auf unsere Tage. In den
letzten Jahrzehnten wandte sich das Interesse italienischer Gelehrter
wieder lebhaft unserem Vertreter italienischen Geisteslebens zu. So fanden
sich bis anhin zwei Handschriften, die eine Herausgabe der Teologia
ermöglichten : die eine in der Nationalbibliothek zu Paris (Bibl. Mazar.
1077 und 1078), die aus dem Dominikanerkloster St-Honoré stammt, dem
Campanella bei seinem Tode dortselbst sie vermacht hatte. Sie ist sehr
sorgfältig geschrieben und von Campanellas eigener Hand mit Korrekturen
und Ergänzungen versehen, enthält aber nur 13 von den 30 Büchern
des Werkes. Die zweite Handschrift findet sich im Generalatsarchiv des

Predigerordens in Rom (Ser. XIV-C 1/6). Sie ist vollständig, aber flüchtig
geschrieben, doch eben um ihrer Vollständigkeit willen ist sie der
Textgestaltung zu Grunde gelegt worden ; die Pariserhandschrift diente zur
Kontrolle im reichen Apparate. Überhaupt erscheint die technische Seite
der Ausgabe, wie auch die Ausstattung als eine mustergültige. — Von
großem Interesse ist auch der Anhang I, der die Bemerkungen des römischen
Zensors am Rande des römischen Manuskriptes enthält. Man sieht, daß
die weitgehende Ungeniertheit der Sprache und der Urteile über Aristoteles,
die Scholastiker usw. dem Zensor sehr unliebsam auffielen. Übrigens gab
er noch vor Durchsicht des ganzen ersten Buches seine Arbeit auf, da
Campanella sich inzwischen nach Paris verzogen hatte.

Möge die Ungunst der Zeit die Fortsetzung des begonnenen
Unternehmens nicht verhindern und die Ausgabe vollendet werden als Grundlage
der Forschung über die Ideen eines originellen und reichen Geisteslebens.

Einsiedeln. Meinrad Benz O. S. B.

A. Fries C. Ss. R. : Urgerechtigkeit, Fall und Erbsünde nach Prae-
positin von Cremona und Wilhelm von Auxerre. — Freiburg i. Br., Herder.
1940. xii-112 SS.

Die in den letzten Jahrzehnten eifrig betriebenen Forschungen über
Vertreter der Frühscholastik, ihre Werke und ihre Lehren haben ein großes
Interesse auch für die Freunde der Hochscholastik. Sie gewähren gewissermaßen

einen Einblick in die Werkstätte, in der die Meisterwerke der
Hochscholastik sich vorbereiteten, und dienen so zu derem besseren Verständnis
und höherer Wertschätzung ; denn sie erinnern lebhaft an das Dichterwort :

Tantae molis erat Das vorliegende Werk bietet einen sehr verdankenswerten

Ausschnitt aus der Geschichte dieser Frühscholastik, die Lehre
von der Urgerechtigkeit, dem Fall der Stammeltern und der Erbsünde bei



Literarische Besprechungen 303

zwei bedeutenden Theologen dieser Zeit, bei Praepositinus von Cremona,
der von 1206-1209 das Kanzleramt in Paris bekleidete, und bei Wilhelm
von Auxerre, der etwas später Professor der Theologie in Paris war. Bei
beiden werden nicht bloß die eigenen Lehranschauungen geboten, sondern
auch die Verbindungen aufgezeigt, die zu den Lehrern und Vorgängern
sowie zu Schülern und Nachfolgern führen. Denn beide nahmen von ihren
Vorgängern Probleme und deren Lösung oder Prüfung auf und übten
ihrerseits nachhaltigen Einfluß auf die Folgezeit aus. Beide stehen noch
ganz unter dem Einfluß des hl. Augustin und seiner Überbetonung der
Begehrlichkeit als Wesen der Erbsünde und Ursache ihrer Fortleitung auf
die Nachkommen. Die tiefere Lehre des hl. Anselm, die in der
Hochscholastik, besonders beim hl. Thomas, ihre Vollendung fand : privatio
gratiae als formelles, Begehrlichkeit als materielles Element im Wesen der
Erbsünde, war ihnen noch nicht erreichbar geworden.

Eine Schwierigkeit für eingehenderes Studium der Frühscholastik
bildet die schwere Erreichbarkeit der Texte, die teils noch ungedruckt,
oder, wenn gedruckt, doch oft schwer zu beschaffen sind. Das erstere
trifft zu bei Praepositinus, das letztere für Wilhelm von Auxerre. Der
Verfasser hat darum in dankenswerter Weise in großem Umfang diese Texte
in den Anmerkungen beigegeben. Diese Anmerkungen beweisen auch
überdies eine große Vertrautheit mit der neueren und neuesten Literatur
über die Frühscholastik, so daß, wer Belehrung über unsern Gegenstand
sucht, sie reichlich findet.

Einsiedeln. Meinrad Benz O. S. B.

0. Müller: Die Rechtfertigungslehre nominalistischer Reformationsgegner.
Bartholomäus v. Usingen O. E. S. A. und Kaspar Schatzgeyer O. F. M.
über Erbsünde, erste Rechtfertigung und Taufe (Breslauer Studien zur
historischen Theologie. Neue Folge. Bd. VII). — Breslau. Verlag Müller
u. Seiffert. 1940. v-174 SS.

Das vorliegende Werk ist ein sehr dankenswerter Beitrag zur Geschichte
der katholischen Theologie in Deutschland im Zeitalter der sog. Reformation.
Die beiden Theologen, die es behandelt, sind bis zu einem gewissen Grade
geistig verwandt mit Luther. Dieser bezeichnete sich ja selbst als Ockha-
mist ; die Werke des berühmtesten Nominalisten seiner Zeit, des Tübinger
Professors Gabriel Biel, soll er zu einem großen Teil auswendig gewußt haben.
In den Fäden des nominalistischen Begriffsnetzes blieb er auch sein Leben
lang so verstrickt, daß er, wie der Verfasser in einer gehaltvollen Einleitung
betont, keine richtige Einsicht zu gewinnen vermochte in die Auffassung
anderer Richtungen der Theologie, daß er z. B. die Gnadenlehre eines
hl. Thomas und der Realisten überhaupt verwarf ohne sie zu kennen. Aus
dieser Beschränkung seines geistigen Blickes geschah es auch, daß Luther,
nachdem er seine Sonderlehre aufgestellt hatte, entgegenstehende nominali-
stische Ideen als Lehren der Kirche ausgab und bekämpfte, freilich immer
wieder von den Grundbegriffen des Nominalismus aus. Da ist es nun von

Divus Thomas 21



304 Literarische Besprechungen

großem Interesse, zu sehen, wie zwei Männer, die aus der gleichen Richtung,

aus der Schule des Nominalismus hervorgegangen waren, durch treuen
Anschluß an die Kirchenlehre sich trotz der ihrem System entspringenden
Schwierigkeiten den Blick für den richtigen Weg frei hielten und zu den
ersten und eifrigsten Verteidigern der Kirche gegen die Irrlehre gehörten.

Der erste dieser Männer ist Bartholomäus Arnoldi aus Usingen
(c. 1462-1532), Professor in Erfurt, wo Luther doktorierte, Mönch im
gleichen Augustinerkloster wie Luther. Von ihm erschienen in den Jahren
1522-1533 zwölf Schriften, in denen er die Neuerungen Luthers bekämpfte.
Diese Schriften sind die Quellen, aus denen der Verfasser die wichtigsten
Punkte aus der Lehre Usingens über die Rechtfertigung, über Sündenbegriff

und Erbsünde, Wesen und Wirkung der Gnade, Glaube und Taufe
schöpft und zur Darstellung bringt. Überall tritt da die gleiche Erscheinung
zu Tage : Usingen vertritt in der Regel die Lehre der Nominalisten, hält
aber immer an der Grenze, die von der Lehre der Kirche gezogen erscheint ;

Luther geht eigenmächtig darüber hinaus. So verlegt Arnoldi das Wesen
der Todsünde mit den Nominalisten vorwiegend in die göttliche
Strafanrechnung, aber Gott rechnet alle Übertretungen seiner Gebote zur Strafe
an ; nach Luther rechnet er dem Fiduzialglauben nichts als Sünde an,
alles aber dem, der diesen nicht hat. Das Wesen der Erbsünde liegt nach
Usingen ebenfalls in der aus Adams Tat stammenden Verpflichtung zur
Strafe für alle seine Nachkommen. Aber die Natur des Menschen ist durch
sie nicht durch und durch verdorben, der Mensch kann noch natürlich
Gutes tun, sein Wille ist noch frei. Nach Luther ist er ganz verdorben
und nicht mehr frei zum Guten ; er wird auch durch die Gnade nicht
innerlich geheiligt, da diese nur im Gnadenwillen Gottes besteht, der die
fortbestehende Sünde nicht mehr anrechnet. Usingen lehrt, im Widerspruch

zu seiner nominalistischen Auffassung vom Wesen der Sünde, die

Rechtfertigung sei unmöglich ohne die Eingießung der Gnade, die er mit
der Liebe identifiziert und die den Menschen innerlich ganz umwandelt.
Der auf die Rechtfertigung vorbereitende Glaube ist nicht der Fiduzial-
glaube Luthers, den U. in diesem Punkte mißverstanden zu haben scheint,
sondern er ist eine durch die aktuelle Gnade bewirkte freie Zustimmung
des Verstandes zu den Wahrheiten der göttlichen Offenbarung.
Merkwürdig, aber feststehend ist die Tatsache, daß U. diesen vorbereitenden
aktuellen Gnaden einen essentiell übernatürlichen Charakter zuschreibt.
Wie er dazu kam, in diesem Punkt von den Häuptern des Nominalismus,
einem Ockham und Biel sich zu trennen und eine Lehre des hl. Thomas
in sein System aufzunehmen, läßt sich noch nicht sagen. In der Frage
nach der Wirkungsweise der Sakramente lehrt er wieder mit vielen
Nominalisten nur eine uneigentliche Ursächlichkeit : sie sind bloße Bedingungen,
an die Gott seine Gnade geknüpft hat. Daß die Taufe einen Charakter
einpräge, hält er auf die Autorität der Kirche hin fest, weiß aber über
seine Bedeutung für das christliche Leben nicht recht Bescheid zu geben.

Auch der bayrische Franziskaner Kaspar Schatzgeyer (1463-1527)
war Nominalist, wenngleich eigener Prägung in verschiedenen Punkten.
Von seinen 1522-1527 erschienenen über 20 Schriften gegen Luthers Neue-



Literarische Besprechungen 305

rungen hat der Verfasser über ein Dutzend für seinen Gegenstand untersucht.

Als unzweifelhaften Nominalisten erweist sich Schatzgeyer in seiner
Auffassung vom Wesen der Sünde im allgemeinen und von dem der
Erbsünde im besondern, wobei das Mißfallen, der Zorn Gottes in den Vordergrund

gerückt erscheint. Eigentümlich ist dem milden Franziskaner das
Bestreben, die Irrenden wo möglich noch durch Entgegenkommen für die
Kirche zurückzugewinnen. Der mit der Erbsünde behaftete Mensch ist
zwar nicht, wie Luther lehrt, ganz und wesentlich verdorben, so daß er
nichts Gutes tun könnte ; er kann noch natürlich Gutes tun, aber ohne die
Gnade tut er es nie. Die heiligmachende Gnade wird im Sinne des
hl. Thomas aufgefaßt, tritt aber faktisch bei Sch. hinter der aktuellen
Gnade zurück. Bei der Lehre von der Rechtfertigung ist besonders interessant

die Ausführung des Verfassers über die doppelte Gerechtigkeit, die
nach Schatzgeyer dem Sünder zum Heile notwendig ist : die iustitia Christi,
die aber nicht bloß die imputata iustitia Christi Luthers ist, — Sch. hat
diesen Irrtum Luthers nicht beachtet, — sondern die durch den lebendigen
Glauben des Sünders von Christus auf ihn überfließende Gerechtigkeit ;

und die iustitia operum, die in den in kraft der eingegossenen Liebe
ausgeübten Werken des christlichen Lebens besteht. Die Lehre von der
doppelten Gerechtigkeit, die noch auf dem Konzil von Trient verfochten,
von ihm aber abgelehnt wurde, wurde bisher dem Kölner Theologen
Gropper (1538) als erstem Vertreter zugeschrieben ; das Werk Schatzgeyers
aber, das sie enthält, war schon 15 Jahre früher erschienen.

Den lebendigen Glauben betont Sch. für das Werk der Rechtfertigung
so sehr, daß er, obgleich er die Behauptung, die Sakramente seien unnötig,
zurückweist, ihnen doch keinen richtigen Platz anzuweisen vermag. Luthers
Satz : « Sacramenta non implentur, dum fiunt, sed dum creduntur », könnte
sich auch bei ihm finden. Damit geriet er aber auch in unlösliche Schwierigkeit

mit der Lehre von der Kindertaufe.
Im Schlußwort weist der Verfasser noch hin auf die vielen Vertreter

der verschiedenen Richtungen der katholischen Theologen, die mit Eifer
und tüchtigem Wissen die Kirche gegen die entstehende Häresie verteidigten

und die noch keine wissenschaftliche Würdigung gefunden haben.
Eine solche würde manche Irrtümer über den Stand der theologischen
Wissenschaft beim Auftreten Luthers berichtigen und zeigen, daß die
Wissenschaft dieser Männer viel tiefer, selbständiger und regsamer war,
als man bisher für jene Zeit annahm. Einen sehr dankenswerten Beitrag
zu dieser Ehrenrettung hat Ottfried Müller mit dem vorliegenden Werke
geleistet. Dasselbe bezeugt seine eingehende Kenntnis der einschlägigen
älteren und neuen Literatur ; die Quellenforschung ist umsichtig, das Urteil
wohlberaten und die Darstellung klar und gewandt.

Einsiedeln. Meinrad Benz O. S. B.



306 Literarische Besprechungen

E. Borchert : Der Einfluß des Nominalismus auf die Christologie der
Spätscholastik nach dem Traktat De Communicatione idiomatum des

Nicolaus Oresme. — Münster, Aschendorff. 1940. xvi-153 u. 44* SS.

Das vorliegende Werk bildet ein Doppelheft (4 u. 5) des 35. Bandes
der « Beiträge zur Geschichte der Philosophie und Theologie des Mittelalters

», die gegenwärtig unter der Leitung von Martin Grabmann stehen.
Es bietet uns in einem ersten Teil Untersuchungen (S. 1-153), im zweiten
den Text des Traktates des Nicolaus Oresme : De Communicatione
idiomatum (S. l*-44*). Oresme war um die Mitte des XIV. Jahrhunderts
Magister an der Universität von Paris geworden und starb 1382 als Bischof
von Lisieux. Obgleich er nicht zu den großen Theologen seines
Jahrhunderts zu rechnen ist, steht doch fest, daß er eine reiche schriftstellerische
Tätigkeit auf dem Gebiete der Naturwissenschaft, der Philosophie und
Theologie ausgeübt hat. Besondere Beachtung und Vorbereitung fand
nach dem Zeugnis der verhältnismäßig großen Anzahl der erhaltenen
Manuskripte, bis jetzt 27, der vorliegende ausführliche Traktat über die
Idiomenkommunikation, der hier zum ersten Male im Druck erschienen ist.

Die ziemlich umfangreiche und methodisch sehr sorgfältig gearbeitete,
von großer Kenntnis der einschlägigen Literatur zeugende Einleitung
bietet zunächst eine kurze Charakterisierung des Nominalismus in der
Theologie des XIV. Jahrhunderts, wobei neben seinem logischen Element
besonders hingewiesen wird auf den ungesunden und übertriebenen Drang
nach Neuem und Eigenartigem, in dem schon P. Ehrle S. J. « das innerste
und allgemeinste Prinzip der nominalistischen Eigenart » sah. Damit
verband sich ganz natürlich eine maßlose Übertreibung der Spekulation und
eine weitgehende Mißachtung der Heiligen Schrift und der Väterlehre, die
in einzelnen Vertretern bis zu glaubenswidrigen Theorien führte. Diesem
Abschnitt fügt sich auch an die Darlegung der Textgeschichte unseres
Traktates.

Der zweite Abschnitt gibt eine Geschichte der Lehre von der
Idiomenkommunikation bei Petrus Lombardus, Praepositinus, Thomas von Aquin,
Bonaventura und Scotus. Eine bedeutende, wenn nicht die bedeutendste
Stellung wird in dieser Lehrentwicklung dem hl. Thomas zuerkannt (S. 42.)

Der dritte Abschnitt ist der Schilderung des Einflusses gewidmet, den
der Nominalismus seit dem XIV. Jahrh. auf die Gestaltung der Lehre
von der communicatio idiomatum ausübte. Da dieser Einfluß sich besonders
zeigte in der weitgehenden Verbindung der Lehre von der potestas Dei
absoluta mit der Idiomenkommunikation, so wird zunächst die Geschichte
des Begriffes der potentia absoluta vor dem Erscheinen des Nominalismus,
von Hugo von St. Viktor an, sodann dessen Auffassung im Nominalismus
untersucht, von Wilhelm von Okham bis Pierre d'Ailli. So kann dann
mit Nutzen und Verständnis die Verwendung des Begriffes der potestas
absoluta für die Idiomenkommunikation im Nominalismus des XIV. Jahrh.
an 18 Vertretern desselben von Durandus bis Gabriel Biel dargestellt werden.

Im fünften Abschnitt wird endlich die Stellung Oresmes und seiner
Lehre von der Idiomenkommunikation in ihrer Beeinflussung durch den



Literarische Besprechungen 307

Nominalismus und ihrem eigenen Einfluß auf Vertreter des Nominalismus
der Folgezeit untersucht und festgestellt, daß Oresme die communicatio
idiomatum besonders ausführlich behandelt und zwar in reichlicher Berufung
auf die potentia absoluta, und was ihm eigentümlich ist, mit Aufstellung
vieler Einzelfälle und deren allseitiger Variierung. Doch geht er dabei mit
Ehrfurcht vor der kirchlichen Lehre vor und mit der Absicht, Waffen zu
bieten gegen die Irrlehrer. Der Verfasser zählt ihn darum mit Recht zu
den gemäßigten Vertretern der nominalistischen Richtung. Von einem
übermäßigen logischen Formalismus ist er aber nicht frei geblieben.

Bei der Gestaltung der Textausgabe hat der Verfasser 10 Mss. benützt
unter Zugrundelegung einer Pariser Hs. P (Bibliothèque Nationale, ms.
lat. 14579). Er kennt aber im ganzen 27 Hs., die ihm jedoch nicht alle
erreichbar waren, was heute sehr verständlich ist. Wenn er aber deswegen
die Vorläufigkeit dieses Textes betonen zu müssen glaubt, so dürfte dies
doch zu ängstlich sein. Denn der Text ist durchaus genügend und das
wohl auf lange Zeit.

Um einen kleinen Einblick in die Geisteshaltung des Nominalismus
zu geben, sei es gestattet, einen nach Zufall ausgewählten « Fall » des
Oresme anzuführen. C. XV : « Rursum ponitur, quod Christus vel filius
Dei nihil dimittendo, quod iam assumpsit, nunc assumat matrem suam
virginem in unitate personae, et vocetur illud suppositum Maria ; tunc
ex dictis in praecedenti capitulo statim patet, quod Christus et Maria sunt
una persona, et quod Christus est Maria, et quod Christus est vir et femina,
et illud non est impossibile, quoniam multi doctores concedunt unum
quod est magis extraneum, videlicet quod filius Dei potuit sie assumere
naturam irrationalem. Ex hac positione sequitur, quod ista est possibilis :

homo est asinus et quod Christus est asinus ». Man denke dabei, daß Nicolaus

Oresme ein gemäßigter und auf Ehrerbietung bedachter Nominalist ist,
und man wird ohne weiteres zugeben, daß wir es im Nominalismus mit
einer verirrten Richtung der Theologie zu tun haben, insbesondere in der
Auffassung und Anwendung des Begriffes der potentia absoluta Dei. Aber
für den Erforscher und Freund der Scholastik gilt doch wohl das Wort
des Verfassers (S. 153) : « Aber auch die dunkleren Farben dieses gewaltigen
Spektrums theologischer Spekulation müssen untersucht werden », weil die
helleren Farben der Hochscholastik und auch der späteren Zeit durch den
Gegensatz nur um so heller erstrahlen. In diesem Sinn ist das vorliegende
Werk dankbar zu empfehlen.

Einsiedeln. Meinrad Benz O. S. B.

Th. Kreider O. S. B. : Unsere Vereinigung mit Christus dogmatisch
gesehen. — Freiburg (Schweiz) und Leipzig, Universitäts-Buchhandlung.
1941. 179 SS.

Das vorliegende Werk hat ohne Zweifel den Vorteil, zeitgemäß zu
sein. Behandelt es doch einen Fragenkomplex, der für Praxis und Lehre
der Mystik von größter Wichtigkeit ist. Zur Mystik aber scheinen in
unseren Tagen viele Menschen aus den Trübsalen der Zeit ihre Zuflucht



308 Literarische Besprechungen

zu nehmen. Leider ist es jedoch oft ein Irrlicht, dem sie folgen. Die Führer,

denen sie sich anvertrauen, sind blinde Führer. Der wahre Führer ist
jener, der von sich sagen konnte : « Ich bin der Weg, die Wahrheit und das
Leben ». Die Vereinigung mit ihm ist in der gegenwärtigen Heilsordnung
die einzige Lebensquelle aller wahren Mystik. Diese Vereinigung der
menschlichen Seele mit Christus nun stellt der Verfasser unseres Werkes
in den Mittelpunkt seiner Untersuchung. Näherhin ist es seine Absicht,
das, was die göttliche Offenbarung nach dem Zeugnis der Heiligen Schrift,
der Kirchenväter und des kirchlichen Lehramtes über unsere Vereinigung
mit Christus uns lehrt, dogmatisch-begrifflich zu erfassen und im Zusammenhang

des katholischen Lehrgebäudes darzustellen. So zeigt denn ein erster
Teil, was in den Evangelien, namentlich in dem des hl. Johannes, vom
Leben und Wirken Christi in seinen Gläubigen uns mitgeteilt ist und was
der hl. Paulus in seinen Briefen darüber lehrt. Er ist ja besonders beredt
in der Darstellung der Tatsache, der Natur und Wirkung der Vereinigung
des Christen mit Christus (Corpus Christi mysticum Der zweite Teil
untersucht die Lehre der Väterzeit in ihren für unsere Christusvereinigung
wichtigsten Vertretern vom hl. Ignatius bis und mit dem hl. Leo d. Gr.
Reichste Beiträge boten da der hl. Cyrill von Alexandrien und der
hl. Augustin. Am Eingang des dritten Teiles finden wir die authentischen
Aussprüche des kirchlichen Lehramtes über unsern Gegenstand (Decr.
Eugenii IV. pro Arm., Konzil von Orange 529 und Konzil von Trient).

Ist so die Tatsache unserer Christusvereinigung aus den Quellen der
Offenbarung festgestellt, so unternimmt der dritte Teil eine neue Aufgabe.
Von jeher nämlich und unzählige Male ist die genannte Tatsache in der
Asketik und Mystik theoretisch und praktisch verwertet worden, aber sie,
soweit menschliches Wissen das Geheimnis erfassen und ausdrücken kann,
in dogmatische Begriffe zu fassen und dem System der Dogmatik
einzufügen, diese Aufgabe wurde bisher kaum beachtet. Gerade sie stellt
sich in sehr dankenswerter Weise dieser dritte Teil. Der Verfasser zeigt
dabei das Vertrauen erweckende Bestreben, ganz mit den Prinzipien aus
der Lehre des hl. Thomas zu arbeiten. Sorgfältig werden die Begriffe der
Vereinigung in ihrem Werden und ihrem Sein, ihren aktiven und passiven
Voraussetzungen und Vorbedingungen untersucht, um dann auf die
Vereinigung Christi mit der erlösten Menschheit angewendet zu werden.

Versuchen wir, einen Überblick über das Ergebnis zu bieten. Die
beiden zu vereinigenden Extreme sind der Mensch und Christus, der
Gottmensch. Die erste und höchste Wirkursache der Vereinigung ist Gott,
der Dreieinige (zugeeigneterweise der Heilige Geist). Die Vorbedingung
auf der Seite Christi war die Annahme der wesensgleichen menschlichen
Natur zur Einheit der göttlichen Person, sowie die Ausstattung dieser
menschlichen Natur mit der Fülle auch der geschaffenen Gnade. Durch
diese gnadenvolle menschliche Natur als Werkzeug seiner Gottheit wirkt
der Heiland die Umwandlung des Menschen auf die Vereinigung hin. Auf
Seite des Menschen geschieht diese Umwandlung zuvörderst durch den

Taufcharakter, der vom Hohenpriester Christus der Menschenseele
eingeprägt wird und sie befähigt, als Werkzeug Christi die von ihm ange-



Literarische Besprechungen 309

ordnete Gottesverehrung auszuüben. Zum Charakter tritt hinzu die
heiligmachende Gnade, die der Art nach (nicht der Zahl und nicht dem Maße
nach) die gleiche ist, wie die geschaffene, heiligmachende Gnade, die die
Menschheit Christi schmückt und die auch stetsfort durch diese Menschheit

als Werkzeug von Christus in den Gerechten gewirkt wird. So wird
der Mensch ein gottförmiges Abbild Jesu Christi, ja noch mehr, er wird
ein Glied eines übernatürlichen Organismus, des mystischen Leibes Jesu
Christi. Wenn also eine Vereinigung dadurch zustande kommt, daß zwei
Dinge, ohne zu verschmelzen, unter einer Rücksicht Eines werden, so ist
bei unserer Christusvereinigung dieses Eine der mystische Leib Christi,
die mystische Person Jesu Christi ; es ist nicht eine hypostatische
Vereinigung, aber auch nicht eine bloß juridische, moralische, sondern eben
die Vereinigung eines übernatürlichen Organismus, dessen Haupt Christus
ist, von dem auf alle lebendigen Glieder fortwährend alles Leben ausströmt.
Die Vollendung dieser mystischen Vereinigung findet statt beim Eintritt
in den Himmel zur ewigen Anschauung der göttlichen Herrlichkeit.

Dieser kurze Überblick bietet einen schwachen Begriff von dem
Gedankenreichtum dieses dritten Teiles. Das ganze Werk macht den
Eindruck sehr gründlicher Arbeit und beweist, daß der Vorsatz des
Verfassers, die Prinzipien der Lehre des hl. Thomas zur Richtschnur zu nehmen,
durchaus mit Erfolg durchgeführt worden ist. Die Lesung des Buches
verlangt ernstes Denken, es führt aber zu den erhebendsten Wahrheiten
des christlichen Lebens und bietet darum trotz seines spekulativen
Charakters lebensnahe Theologie, Es sei ernstem Studium bestens empfohlen.

Einsiedeln. Meinrad Benz O. S. B.

C. Baisi : II ministro straordinario degli Ordini sacramentali. — Roma,
A. L. C. I. 1935. 167 pp.

Die vorliegende Untersuchung behandelt eingehend eine sehr schwierige
Frage : Kann ein Priester mit päpstlicher Vollmacht gültig die Diakonats-
und die Priesterweihe erteilen Der Verfasser untersucht die Lehren der
Kanonisten, die in großer Anzahl die Frage in bezug auf das Diakonat,
zum Teil aber auch in bezug auf das Presbyterat bejahen ; die Dogmatiker,
voran der hl. Thomas, verneinen sie weit überwiegend ; für die neuere Zeit
ist diese Verneinung fast allgemein ; immerhin lassen auch mehr oder
weniger zuversichtlich bejahende Stimmen sich noch vernehmen. Das
Ergebnis der Untersuchung lautet : Die vorgebrachten Beweise scheinen
als sicher darzutun, daß der Papst auch einen einfachen Priester
bevollmächtigen kann zur Erteilung der Diakonatsweihe und auch der Priesterweihe.

Als Hauptbeweis führt der Verfasser an die Bulle Bonifatius' IX.
vom 1. Februar 1400, in der dem Augustinerabt des Klosters St. Osita
und dessen Nachfolgern die Vollmacht erteilt wird, « ut professis eius-
dem monasterii omnes ordines minores, necnon subdiaconatus, diaconatus et
presbyteratus statutis a iure temporibus conferre libéré et licite valeant ».

Wie diese Bulle, führt er auch die Revocationsbulle im vollen Wortlaut
an, die derselbe Papst 1403 auf Einsprache des Diözesanbischofs erließ.



310 Literarische Besprechungen

Gleichfalls im Wortlaut wird sodann angeführt die Bulle Innozenz' VIII.
vom 9. August 1489, durch die dem Abt von Citeaux und den Äbten der
vier vornehmsten Töchterklöster die Vollmacht verliehen wird, außer den
niederen Weihen auch das Subdiakonat und Diakonat ihren Mönchen zu
erteilen. Mit den vielen Einwendungen, die gegen die Echtheit und die
dem Verfasser richtig erscheinende Deutung dieser Bullen erhoben werden,
setzt der Verfasser sich ernst und beredt auseinander und glaubt in ihnen
einen so starken Beweis für die genannte Macht des Papstes zu finden,
daß die Entgegnung, der Papst habe in der Gewährung dieser Privilegien
geirrt, ihm sehr bedenklich erscheint.

Einen andern wichtigen Beweis für die im Primat eingeschlossene
Vollmacht über die Ausdehnung oder Einschränkung der Weihegewalt
sieht der Verfasser in den sogenannten Reordinationen, den Wiederholungen
der Weihen bei solchen, die von Häretikern oder Schismatikern geweiht
worden und bei ihrer Rückkehr zur Kirche wieder geweiht wurden. Der
Autor faßt diese Reordinationen nicht als bloße Zeremonien zur Erteilung
des Rechtes der Ausübung der Weihen auf, sondern als eigentliche Spendung
der Weihen, da die Weihen von häretischen und schismatischen Bischöfen
als ungültig betrachtet worden seien, auch von den Päpsten des 9. bis
12. Jahrhunderts, worauf er besonderes Gewicht legt. Daß diese Tatsachen
mit einer Verdunkelung, d. h. einer noch nicht klar definierten Lehre zu
erklären seien, läßt er nicht gelten. Die Rätsel, die von den Bullen
Bonifatius' IX. und Innozenz' VIII., sowie von den von den Päpsten und
auf ihre Autorität hin vorgenommenen Reordinationen aufgegeben werden,
nebst verschiedenen Schwierigkeiten bei der Firmung und andern
Sakramenten, werden nach der Ansicht des Verfassers gelöst durch eine schon
bei Aureolus und vielen andern angedeutete Annahme, die besagt : Die
Priesterweihe gibt an sich die gleiche Weihegewa.lt wie die Bischofsweihe.
Damit aber der Geweihte wieder andere weihen kann, muß diese Weihegewalt

ergänzt werden durch die Jurisdiktionsgewa.lt, deren Gewährung
in letzter Linie von der Vollgewalt des Papstes abhängt. Mit der
rechtmäßigen Bischofsweihe ist diese Ergänzung gegeben, kann aber vom Papst
einem der Häresie oder dem Schisma oder der Simonie verfallenen Bischof
auch wieder entzogen werden. Dem einfachen Priester aber kann diese
Ergänzung vom Papst gegeben werden, und so wird er minister extraordinarius
sei es der Firmung sei es der niederen oder sei es der höheren Weihen,
eingeschlossen des Presbyterates (und vielleicht auch des Episkopates
Der Verfasser weiß wohl, daß dieser kühnen Lehre viele Schwierigkeiten
entgegengehalten werden aus der Heiligen Schrift, den Vätern und dem
beständigen Gebrauche der Kirche ; er glaubt aber durch seine
Gegenbemerkungen die Gewißheit der eigenen Beweise sichergestellt zu haben.

Es ist hier nicht der Ort, verschiedene schwere Bedenken gegen die
Theorie und ihre Stützen vorzubringen. Der Verfasser spricht selbst im
Vorwort viel weniger zuversichtlich als in seiner « Conclusione ». Hier glaubt er,
es müsse seiner Theorie auf seine Gründe hin sicher zugestimmt werden :

dort sagt er sehr vorsichtig : « Ich glaube, es sei so, aber meine keineswegs,
das letzte Wort gesprochen zu haben. Più che altro presento un' ipotesi



Literarische Besprechungen 311

che mi pare molto verisimile ». Es ist zuzugeben, daß er mit großem
Fleiß und Geschick seine Ansicht vertritt. Wer jedoch die tiefe Lehre des

hl. Thomas vom sakramentalen Charakter als einer potentia ministerialis
physica festhält, dürfte die vorgeschlagene Lehre doch wohl zu äußerlich
und oberflächlich finden, abgesehen von den Schwierigkeiten aus Schrift,
Überlieferung und Praxis. Dem Schreiber dieser Zeilen erschien die Lesung
des Werkes sehr lehrreich und interessant ; aber immer wieder mußte er
an die resignierten Worte Cajetans betreffs der päpstlichen Firmungsvollmacht

einfacher Priester denken : « Et licet multi multa in hoc scrip-
serint, soli tarnen illi verum scripserunt, qui noluerunt sapere plus quam
oportet : in his enim Sanctorum auctoritas praeponenda est rationi ».

Einsiedeln. Meinrad Benz O. S. B.

G. M. Perrella : Il decreto di Eugenio IV pro Armenis relativo al
Sacramento dell'Ordine. — Sonderabdruck aus «Divus Thomas Plac.» 1936. 40 pp.

Eine neue Untersuchung über eine Frage, die schon unzählige Federn
in Bewegung gesetzt hat Der Verfasser stellt sich entschlossen auf die
Seite derer, die festhalten, daß das Weihesakrament wie auch alle andern
hl. Sakramente von Christus selbst unmittelbar eingesetzt worden sei und
zwar unter Anordnung der Materie und Form nicht nur in genere, sondern
auch in specie. Christus hat die Handauflegung mit dem begleitenden
Gebet als äußeres Zeichen für die Weihe des Diakons, des Priesters und
des Bischofs eingesetzt ; die niederen Weihen haben keinen sakramentalen
Charakter ; die traditio instrumentorum ist eine unwesentliche Zeremonie,
von der Kirche eingeführt zur eindrucksvolleren Erhöhung der Feierlichkeit.
Wie kann aber diese Auffassung bestehen angesichts des Dekretes Eugens IV.
an die Armenier, wo beim Weihesakrament nur die traditio instrumentorum

als Materie genannt ist Die Antwort Perrellas lautet : Das Dekret
Eugens IV. ist nicht eine autoritative Lehrentscheidung über die Sakra-
mentenspendung, sondern eine einfache Instruktion praktischen Charakters,
wobei bezüglich der Materie des Weihesakraments die damals gewöhnliche
Lehre nach dem Wortlaut des hl. Thomas mitgeteilt wurde. Damit stimmt
also der Verfasser Kardinal van Rossum in seinem Werke : De essentia
sacramenti ordinis zu, von dem er sich aber dadurch unterscheidet, daß
der Kardinal von einem Irrtum des Dekretes redet, während der Verfasser
glaubt, dieser Ausdruck sei unzutreffend : der Papst wollte nur mitteilen,
was die Theologen der römischen Kirche lehrten, und darin irrte er nicht.

Die Beweise, die für die dargelegte Lehre mit Lebhaftigkeit und
Geistesgewandtheit angeführt werden, sind im allgemeinen nicht neu. Beachtenswert

ist ohne Zweifel jener, der aus dem Sammelcharakter jenes Dekretes
hergenommen ist und selten beachtet wird. Das Dekret Eugens IV. ist
nämlich eine Sammlung von 8 Dokumenten und enthält : 1. das nizänische
Symbolum ; 2. die Definition des Chalcedonense von den zwei Naturen
Christi ; 3. die Definition des III. Konzils von Konstantinopel über zwei
Willen in Christus ; 4. eine Vorschrift, die Lehre des Chalcedonense und
Leo's IV. anzunehmen ; 5. unser Summarium der Sakramentenlehre ;



312 Literarische Besprechungen

6. das Athanasianische Glaubensbekenntnis ; 7. das Unionsdekret mit den
Griechen ; 8. das Dekret über die Kirchenfeste. Diese Sammlung ist nun,
sagt sich der Verfasser, global vom Konzil approbiert worden. Also wird
diese Approbation auch zu verstehen sein, wie andere ähnliche globale
Approbationen und Verurteilungen zu verstehen sind, sei es in der Bibel,
sei es bei andern Dokumenten (es hätte da vielleicht auf den Syllabus
Pius' IX. und Pius' X. verwiesen werden können) : nämlich so, daß diese

Approbation die einzelnen Kapitel trifft nach ihrem eigentümlichen Charakter.

In unserem Falle würden also Kap. 1-4 und 7, als definiert, Kap. 6 als

allgemeine Lehre der abendländischen Kirche, das 8. Kap. als Disziplinargesetz,

unser Kap. 5 aber als Lehre der Theologen, bes. des hl. Thomas,
approbiert und bestätigt. Damit war die Überreichung der Instrumente
wohl als zum Ordinationsritus nach der gewöhnlichen Auffassung gehörig
bezeichnet, aber nicht als wesentliche oder gar einzige Materie definiert.
Die Handauflegung blieb, wie wohl bemerkt werden konnte, auch im
Dekret Eugens IV. vorgeschrieben in dem Verweis auf das Pontificale
Romanum, « prout in Pontificali Romano late continetur » (Denz. 701).

Daß der Verfasser bei seiner Einstellung zu unserer Frage zum gelehrten
Werke A. Tymczaks : « Quaestiones disputatae de Ordine » (vgl. diese

Zeitschr. 1939, p. 475 s.), das ihm erst am Schluß seiner Studie zur Kenntnis

kam, eine ablehnende Stellung einnehmen mußte, ist klar. Doch
anerkennt er dessen reiche Dokumentierung (S. 37 ss.).

Einsiedeln. Meinrad Benz O. S. B.

Heilige Schrift.

J. Chaîne : Les épîtres catholiques. La seconde épître de saint Pierre,
les épîtres de saint Jean, l'épître de saint Jude (« Etudes bibliques »). —
Paris, Gabalda. 1939. xiv-350 pp.

Le sous-titre l'indique clairement, cet ouvrage n'est pas consacré à
l'ensemble des épîtres catholiques. Il y a déjà quinze ans que M. Joseph
Chaine, professeur à la Faculté de Théologie de Lyon, faisait paraître dans
les « Etudes bibliques », dirigées alors par le P. Lagrange, un commentaire
fort estimé sur l'Epître de saint Jacques. Quant à la Prima Petri, des raisons
personnelles et d'ordre pratique — il n'est pas toujours possible de mener
de front plusieurs objets de recherche — ont amené l'auteur à en abandonner
l'étude à M. l'abbé A. Gelin, son collègue de Lyon. Les cinq épîtres qu'il
s'est chargé d'élucider forment elles-mêmes un tout quelque peu disparate.
Les trois épîtres de saint Jean constituent un groupe d'écrits où s'exprime
la pensée du disciple que Jésus aimait. Les deux autres se rattachent à
l'apocalyptique du judaïsme postérieur : elles s'adressent aux mêmes
destinataires et visent les mêmes erreurs.

Le but de la Secunda Petri est manifeste. Il s'agit de rappeler aux
fidèles d'Asie Mineure la grande doctrine concernant la fin du monde, de
la défendre contre les railleries des faux docteurs dont il est fait mention



Literarische Besprechungen 313

au ch. II. Depuis que nos pères sont morts, disaient-ils, tout continue à
subsister comme depuis le commencement de la création. L'auteur de l'épître
réplique : Il est une chose que vous ne devez pas ignorer : c'est que pour le

Seigneur un jour est comme mille ans, et mille ans sont comme un jour. Non
le Seigneur ne retarde pas l'accomplissement de sa promesse, comme quelques-
uns se l'imaginent, mais il use de patience envers vous... Cependant le jour
du Seigneur viendra comme un voleur; en ce jour, les cieux passeront avec

fracas (III, 8—10). En bref, l'auteur de l'épître résout la difficulté posée

par le retard de la parousie en arguant de la relativité du temps et de la
patience du Seigneur ; il ne semble pas considérer que la parousie aura
lieu bientôt. M. Chaine a raison de faire remarquer que cet état d'esprit
« s'applique à une situation déterminée qui ne paraît plus être celle de la
première génération chrétienne ». A l'époque apostolique, la difficulté à

laquelle répond la Secunda Petri ne paraît pas avoir été soupçonnée (p. 28).
S'il en était ainsi, que devient l'authenticité de l'épître M. Chaine

est certes en droit de distinguer canonicité et authenticité (p. 13). Malgré
les hésitations de la tradition, la canonicité de l'épître n'est pas douteuse :

elle a été définie au Concile de Trente (8 avril 1546), près de vingt-cinq
ans avant qu'elle fût rejetée par la profession de foi du Wurtemberg (1570).
La question d'authenticité, elle, n'est pas de foi ; les attestations patris-
tiques et les observations critiques faites en sa faveur sont loin d'être
décisives. Mais l'épître se donne pour une lettre de Pierre. Aurions-nous
affaire alors à une simple fiction littéraire La pseudonymie était un
procédé courant dans le judaïsme postérieur. L'Ecclésiaste et la Sagesse eux-
mêmes l'ont mis à profit. Si le Qohéleth parle comme s'il était Salomon,
pourquoi l'auteur de notre épître n'aurait-il pas été en droit de se présenter
comme s'il était saint Pierre

Voilà ce que M. Chaine nous donne à entendre. Entre l'Ecclésiaste et
la Sagesse, d'une part, et la Secunda Petri, qui relève du genre épistolaire
apostolique, d'autre part, je n'oserais dire cependant qu'il y ait parité.
De soi, la pseudonymie n'est point incompatible avec la véracité divine.
Encore faut-il toutefois qu'elle ne risque pas d'induire en erreur ni ne fasse

l'objet d'une affirmation formelle de l'auteur. Ces conditions sont-elles
réalisées dans une lettre où non seulement la titulature, mais aussi les plus
discrètes allusions ne cessent de se réclamer du chef des Apôtres Il ne
le paraît pas. Les difficultés que présente l'hypothèse de la pseudonymie
pourraient bien dès lors être plus grandes que celles qui viennent de l'épître
elle-même. Celles-ci au surplus doivent être traitées séparément. Les
différences de vocabulaire, de style, de sensibilité que nous constatons entre
les deux épîtres de Pierre s'expliqueraient correctement par la diversité
des secrétaires. Cette solution avait déjà été proposée par saint Jérôme.
Les renseignements que les papyri nous donnent sur la composition
épistolaire à l'époque hellénistique ne peuvent que la corroborer. Quant au
passage ayant trait à la Parousie (III, 4-10), voici comment je le
comprendrais : La Prima Petri, envoyée aux Eglises d'Asie, contenait de
nombreux appels à la vigilance et à la patience, dans l'espérance de la venue
du Seigneur (I, 2. 13 ; II, 12 ; IV, 7. 13. 17 ; V, 4). Elle avait provoqué la



314 Literarische Besprechungen

réaction des faux pasteurs, incrédules et libertaires, qui tournaient en
dérision l'attente des derniers temps. Mis au courant de la campagne de

dénigration menée par ces chrétiens dissidents, Pierre écrit une seconde

épître pour répondre à leurs objections. Les faux pasteurs tournaient en
dérision l'attente de la parousie, sous prétexte que l'événement attendu
était sans cesse remis à plus tard. Suivant l'auteur de la lettre, l'attente
de la parousie devait servir à maintenir les fidèles dans le sentiment de
leur condition chrétienne tanquam advenae et peregrini. L'explication par
la relativité du temps et la patience du Seigneur est une réponse ad hominem.
Elle met en lumière un aspect du problème eschatologique qui n'avait
pas encore été traité du même point de vue. Jusque-là, la distinction des

plans temporels de la dernière époque, inaugurée par la Résurrection du
Seigneur, était demeurée dans l'ombre : ils faisaient tous partie des derniers
temps. Mis en éveil par la prédication des faux docteurs, Pierre tient à faire
remarquer maintenant que, tout l'essentiel de la doctrine apostolique demeurant

sauf, cette époque dernière pourrait bien être de longue durée : en
toute hypothèse, — un peu plus tôt un peu plus tard, peu importe, — le

jour du Seigneur viendra. Nous nous trouverions ainsi dans une situation
assez analogue à celle que présentent les deux épîtres aux Thessaloniciens.
Comme la Seconde aux Thessaloniciens, la Secunda Petri aurait été écrite
en raison de difficultés soulevées par une lettre antérieure, qu'il s'agissait
de mettre au point. Mais tandis que les difficultés auxquelles répond la
Seconde aux Thessaloniciens viennent de la croyance des fidèles à la proximité

de la Parousie, l'opinion visée dans la Secunda Petri est représentée par
les faux docteurs et met en cause l'existence même de l'événement attendu

M. Chaine estime que l'épître fut écrite à Rome vers 70 ou 80. D'accord
avec lui sur le lieu d'origine, si, comme nous le pensons, la lettre provient
de saint Pierre lui-même, nous nous verrions obligé de remonter à une date
plus ancienne, après la captivité de saint Paul et avant la persécution de

Néron, vers l'année 63. Cette date ne soulève à notre avis aucune objection

Le commentaire serre le texte de près. Les variantes nous sont cependant

données d'après les éditions critiques et non d'après les manuscrits.
Beaucoup de passages mériteraient d'être signalés. Bornons-nous à relever,
à propos de I, 4 : Nous avons été gratifiés des précieuses et très grandes
promesses, afin que par elles vous deveniez participants de la nature divine :
« Les apôtres et les premiers disciples ont reçu les promesses afin de les faire
connaître ; pour que par elles les nouveaux fidèles deviennent participants
de la nature divine. Les promesses sont considérées comme la cause de

l'union avec Dieu, car les nouveaux fidèles adhèrent à elles par la foi qu'ils
possèdent en commun avec l'Eglise » (p. 42). Au sujet des faux docteurs :

o La grande erreur est de renier le Maître... Ici encore c'est bien du Christ
qu'il s'agit... Mais en quoi consiste cette négation du Maître Le seul
grief que l'auteur relève dans sa diatribe est la mauvaise conduite des
docteurs. On pourrait donc penser à une négation pratique par le péché.
Mais, en fait, si l'auteur attaque les faux docteurs, c'est à cause de leur
erreur de la parousie... Rejeter le second avènement du Seigneur, n'est-ce



Literarische Besprechungen • 315

pas renier le Seigneur lui-même qui l'a annoncé et promis » (p. 59) Sur
II, 4 : Si Dieu n'a pas épargné les anges qui ont péché, mais les a livrés aux
silos ténébreux du Tartare, afin de les mettre en réserve pour le jugement :
« Les anges coupables sont tenus en réserve pour le jugement ; ils sont
enfermés en attendant une condamnation plus sévère et définitive. » Cette
idée est certainement inspirée du Livre des jugements d'Hénoch, XVIII, 16

et XXI, 10, où il est question des anges prévaricateurs. Ces parallèles
méritaient d'être signalés de préférence aux passages cités par l'auteur à propos
des géants ou des benê Elohim, qui ne sont pas des anges. Sur l'ânesse de
Balaam (II, 16) bête de somme sans voix, parlant avec une voix humaine,
l'historiette du P. Doumette se racontait déjà à Jérusalem en 1923; l'analogie

me paraît fort superficielle, car l'épisode du Livre des Nombres

(XXII, 28-33) ne nous est certainement pas donné sous la forme d'une
simple prosopopée. A propos de III, 15 : Tenez pour secourable la patience
de notre Seigneur, comme Paul, notre frère bien-aimé, vous l'a aussi écrit,
selon la sagesse qui lui a été donnée : « Cet enseignement de Paul est le fruit
d'une sagesse qui n'est pas humaine, mais qui lui a été donnée par Dieu ;

l'apôtre a écrit avec une grâce spéciale, éclairé d'En-Haut. On est d'autant
plus fondé à voir ici une allusion à ce que nous appelons l'inspiration, que
plus loin les écrits de saint Paul sont rangés parmi les Ecritures » (p. 93).

La lettre de Jude présente avec la Secunda Petri de nombreux points
de contact. La tradition et la critique interne sont favorables à son authenticité

: elle fut écrite par Jude frère de Jacques (I, 1). Ce Jude est un des
« frères du Seigneur » (Mt., XIII, 55 ; Me., VI, 3). Mais est-il le même que
Jude-Thaddée des listes apostoliques Chaine ne le pense pas. Dans la liste
de Luc (VI, 15. 16) 'IouSst 'Iaxoißou serait plutôt désigné comme fils de

Jacques, suivant l'analogie de Jacques d'Alphée. Cette raison est peu convaincante.

Car le génitif de parenté, employé le plus souvent pour les rapports
de filiation (parce que d'ordinaire c'est le nom du père qu'il importe le
plus de connaître), s'applique de fait aux divers degrés de parenté. Chaque
cas est à juger d'après le contexte historique. Or, à Jérusalem, la personnalité

de Jacques le mineur était telle qu'elle venait naturellement à

l'esprit pour désigner les membres de sa famille. Il est vrai que l'auteur
de l'épître ne se donne pas explicitement pour apôtre, mais ce n'était pas une
nécessité; saint Jean s'en est abstenu; et même saint Paul, dans les épîtres
aux Thessaloniciens et aux Philippiens.

A deux endroits de sa petite épître (9. 14), Jude se réfère à des livres
apocryphes. Il cite même explicitement le livre d'Hénoch auquel il semble
attribuer une prophétie. On peut en déduire qu'il était familiarisé avec la
littérature du judaïsme postérieur. Est-ce à dire qu'il reprenait à son compte
les légendes élaborées par les auteurs d'apocalypses. Dans ce cas nous nous
trouverions en présence d'un problème touchant l'inhérence biblique, dont
il ne serait pas facile de sortir. Chaine a bien vu qu'il n'en était rien. « Jude,
écrit-il, défendait le dépôt de la foi chrétienne. Les lumières qu'il tenait
de la révélation laissaient subsister dans son esprit les idées juives qu'elles
ne contredisaient point ni ne confirmaient point, comme celles relatives



316 Literarische Besprechungen

à l'altercation de saint Michel et du diable (v. 9), à la prophétie d'Hénoch
(v. 14), pour ne citer que deux exemples typiques entre plusieurs. L'esprit
qui adhère à la révélation n'est pas une tabula rasa et la révélation peut
coexister en lui avec des idées, des conceptions humaines vraies ou fausses

qui ne lui sont pas contraires, mais qui dépendent de la civilisation, du
milieu, et sont susceptibles de changement. L'auteur inspiré ne peut pas
enseigner l'erreur, nous savons que son enseignement est parole de vérité.
Mais s'adressant d'abord aux hommes d'une époque, il doit employer un
langage qui lui permette d'être compris et lui-même d'ailleurs n'exprime
son enseignement et la vérité révélée qu'en se servant des données dont il
dispose et qui sont celles de son temps. Il est donc capital et nécessaire
de distinguer les vérités que l'auteur enseigne et les données, les images
dont il se sert pour les exprimer. »

Les faux docteurs dénoncés dans l'épître doivent être identifiés à ceux
dont il est question dans la Secunda Petri. Plusieurs traits toutefois précisent

la nature de leurs erreurs. Celles-ci semblent relever de la morale plus
que de la doctrine. Ils ne paraissent pas avoir rompu extérieurement avec
les communautés chrétiennes ; leur vie licencieuse est un défi porté au
Seigneur ; ils blasphèment les anges. On sait que plusieurs critiques ont
vu dans ces données les éléments d'une gnose du IIe siècle. C'est pour cette
raison qu'ils ont assigné à l'épître une date tardive, incompatible avec
son authenticité. Chaine montre fort bien que les textes allégués peuvent
être interprétés tout autrement : « Si Jude avait mis les fidèles en garde
contre des gnostiques proprement dits, il aurait, selon toute vraisemblance,
insisté beaucoup plus sur le point de vue intellectuel et doctrinal. » En
revanche, les menées des faux docteurs, qui préludaient peut-être aux
gnoses licencieuses signalées par saint Irénée, donnent l'impression des
déviations auxquelles la doctrine de saint Paul était exposée dans les
communautés asiatiques. De même que Jacques écrivit son épître pour réagir
contre une fausse interprétation des enseignements apostoliques sur la foi
et les œuvres, Jude s'en prend aux conséquences licencieuses que de faux
docteurs tiraient de la liberté chrétienne proclamée par l'Apôtre à l'égard
de la Loi (pp. 284 s.). Ces erreurs pouvaient avoir cours autour de l'an 70

et peut-être plus tôt (p. 285). Jude, qui paraît avoir été le cadet de Jacques
mort martyr vers 61/62, écrivit vraisemblablement sa lettre après cette
date. Je ne vois pas pour quels motifs Chaine la recule entre 70 et 80. La
Secunda Petri lui est postérieure (p. 18 ss.). Et celle-ci, dans l'hypothèse
de l'authenticité qui nous paraît devoir s'imposer, est antérieure à 64. Les
deux épîtres de Pierre et l'épître de Jude auraient alors été composées à

peu près dans le même temps.
Le rapport littéraire entre la Secunda Petri et l'épître de Jude est

soigneusement traité, mais l'enchaînement des circonstances qui
expliquerait l'usage que Pierre fait de la lettre de Jude n'est guère examiné.
Je serais enclin à le considérer ainsi. Après avoir écrit sa première épître,
dans laquelle l'influence de saint Paul s'expliquerait bien par les relations
personnelles de Pierre et de Paul pendant la captivité romaine de l'Apôtre
des Gentils, Pierre est averti des nouveaux dangers auxquels les Eglises



Literarische Besprechungen 317

d'Asie se trouvent exposées. Vers le même moment, il reçoit communication
de l'épître de Jude, destinée le plus vraisemblablement aux communautés
de la région d'Antioche. Les rapports étroits qui existaient entre les diverses

Eglises permettent de penser qu'elle était lue également en Asie Mineure,
d'où l'on conçoit fort bien qu'elle fut apportée à Rome. Pierre s'en serait
inspiré. De là les réminiscences et les similitudes de pensées et d'expressions
qui sautent aux yeux de quiconque prend la peine de comparer les deux
écrits. La Secunda Petri a toutefois plus grande allure. Les allusions aux
apocryphes y sont plus discrètes ; l'autorité et le témoignage de l'auteur
passent au premier plan ; la réfutation des faux docteurs est précédée pax
une partie positive consacrée à rappeler la magnificence des dons divins
et la nécessité de pratiquer les vertus chrétiennes. Parmi les erreurs, Pierre
retient surtout celle qui avait trait à la Parousie et il s'en sert pour exhorter
ses lecteurs à la pratique de la sainteté. Enfin, il en appelle expressément
à saint Paul, que les faux docteurs de l'épître de Jude prétendaient tirer
à eux pour leur perdition.

Harnack avait vu dans l'existence d'épîtres catholiques (universelles) un
signe de l'unité qui groupait déjà au Ier siècle les différentes communautés.
Cette unité, qui rapprochait surtout les grands centres de la vie
chrétienne comme Jérusalem et Rome, rend compte des liens littéraires dont
témoignent les épîtres. Au groupe des deux lettres de Pierre et de celle de

Jude se rattachent très certainement l'épître aux Ephésiens, dont la Prima
Petri dépend visiblement, et l'épître de Jacques, qui présente avec la Prima
Petri d'indubitables contacts. Ce fait est particulièrement significatif des
courants de pensée qui traversaient le monde chrétien à ce moment de

l'histoire, antérieur aux grandes persécutions, où la vie des communautés
de Syrie et d'Asie paraît menacée à la fois par les vexations auxquelles les

premiers chrétiens se trouvaient en butte de la part des adversaires de la
foi nouvelle et par les aberrations dans lesquelles se font déjà pressentir
les déviations de la gnose.

Les trois lettres de saint Jean nous transportent quelques décades

plus tard, peu avant le tournant du Ier siècle. Chaine maintient à leur
égard toutes les données traditionnelles, en y ajoutant d'utiles précisions.
La première épître s'adresse à un groupe d'Eglises, probablement d'Asie
Mineure'; la deuxième et la troisième concernent respectivement une communauté

particulière et un membre de cette communauté. Toutes trois sont
l'œuvre du même auteur, qui est aussi celui du dernier Evangile. Or, que
cet auteur soit l'apôtre Jean, et non, comme le veut la critique libérale,
certain presbytre Jean distinct du disciple que Jésus aimait, c'est ce dont
la gravité du témoin ne permet guère de douter. En tout cas, la provenance
apostolique explique mieux que toute autre hypothèse la conservation
des deux petits billets que le souvenir d'un grand nom a seul pu protéger.

Dans ses deux premières épîtres, l'apôtre Jean met les fidèles en garde
contre les hérétiques. Contrairement à l'hypothèse de M. Bardy, ceux-ci
seraient non des Juifs, mais des Grecs adonnés à des erreurs dogmatiques
et morales. Erreurs dogmatiques : elles font penser à la doctrine de Cérinthe,



318 Literarische Besprechungen

pour qui le Christ, demeuré distinct de Jésus, n'était pas venu dans la chair;
morales, elles sont caractérisées par l'indifférence professée à l'égard des
commandements : les hérétiques combattus par Jean se croyaient dégagés
des obligations du vulgaire ; ils envisageaient le péché comme un acte
indifférent aux parfaits dans la connaissance.

Comme on pouvait s'y attendre, après l'interprétation donnée par le
Saint-Office (2 juin 1927) au décret du 13 janvier 1897 relatif au verset
des trois témoins, le Comma, Johanneum n'est plus considéré comme authentique.

Inspiré sans doute par une exégèse allégorique, il apparut
vraisemblablement sous la forme d'une glose marginale qui aurait pénétré dans le
texte, au Ve siècle, en Espagne et en Afrique.

On sait que la première épître a été appelée par saint Augustin et par
quelques autres auteurs anciens : ad Parthos. Les conjectures faites pour
expliquer l'origine de ce titre ne sont pas probantes. Bien qu'il se tienne
sur la réserve, Chaine serait porté à penser que Parthos (IHpOouç) ne serait
que la transcription fautive de l'adjectif xapOévoç appliqué à saint Jean.

L'intérêt majeur du commentaire consiste dans l'exposé de la haute
théologie résumée dans la première lettre. L'élévation de cet exposé qui
demanderait à être longuement médité ne le cède en rien à l'acribie dont
fait preuve l'auteur dans l'examen des problèmes proprement critiques.
Chaque page mériterait d'être citée, et le recenseur ne peut qu'en
recommander la lecture attentive à quiconque a le goût des sources d'eau vive. Il
est un point cependant sur lequel il aurait de la peine à se mettre d'accord
avec l'auteur. Lorsque Jean déclare : Vous avez entendu dire que l'Antéchrist
vient, eh bien maintenant il y a de nombreux antichrists, par là nous
connaissons que c'est la dernière heure (II, 18), Chaine pense que l'Apôtre fait
allusion à la fin du monde. L'explication la plus simple, à son avis, serait
que Jean donne une opinion sur la dernière heure, mais pas un enseignement :

« S'il argumente, c'est simplement pour motiver une manière de voir qui
demeure conjecturale. » A supposer que ces remarques soient fondées, le
point de vue de Jean serait singulièrement en retard sur celui de saint
Paul, qui montre clairement dans la IIe aux Corinthiens et dans l'épître
aux Philippiens qu'il ne comptait plus assister à la parousie, et même sur
celui de saint Pierre que nous venons d'entendre déclarer : Pour le Seigneur
un jour est comme mille ans. On ne voit pas d'ailleurs que saint Jean exprime
une conjecture ; tout au contraire, lorsqu'il affirme que l'Antichrist est
déjà à l'œuvre, l'Apôtre déclare formellement que la dernière heure est
déjà venue. Chaine aurait été, pensons-nous, mieux inspiré s'il s'était attaché
à déterminer ce que Jean entendait par la dernière heure. Sans doute, aurait-
il alors retrouvé la notion d'un dernier âge du monde, intermédiaire entre
la Résurrection du Sauveur et la Parousie, d'une durée indéfinie. Cette
notion rallie un nombre croissant de critiques catholiques et protestants ;

c'est la seule, pensons-nous, qui rende compte de l'ensemble des textes
ayant trait à la fin du monde : la seule qui permette de donner à la doctrine
eschatologique du Nouveau Testament sa véritable mesure.

Fribourg. F. M. Braun O. P.


	Literarische Besprechungen

