Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 20 (1942)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen.

Philosophie.

J. Lenz : Vorschule der Weisheit. Einleitung in eine wissenschaftliche
Lebensphilosophie. — Wiirzburg, Ritaverlag. 1941. xv-548 SS.

Das Buch verspricht im Untertitel zweierlei: 1. Einleitung zu sein
und 2. Einleitung in eine wissenschaftliche Lebensphilosophie zu sein.

1. Man darf ziemlich hohe Forderungen an eine Einleitung stellen und
wird trotzdem dem Bonner Universitatsprofessor Dr. Dyroff beistimmen
kénnen, der an den Verfasser schrieb : « Sie haben da eine Riesenleistung
vollbracht, die ich nur mit wohlwollendem Neide bewundern kann» Es
sind drei groBe Vorziige des Buches, die einen zu diesem Urteil bestimmen.
Zundchst der iiberaus veiche Literaturnachweis. Er macht der Belesenheit
des Verfassers alle Ehre und bietet dem Schiiler beste Orientierungsmog-
lichkeit. DaB ich es bedauere, in einem Werke, das einerseits so reiche
Literaturangaben macht und das sich anderseits ex professo mit dem Neu-
thomismus auseinandersetzt, eine maBgebende Erscheinung neuthomistischer
Literatur : Manser, Wesen des Thomismus — mit keinem Worte erwihnt
zu finden, wird mir der Verfasser wohl nicht verargen. Dann die lehrinhalt-
lichen Perspektiven. Das Buch doziert keine systematische Philosophie.
Das kann man aber auch nicht erwarten. Denn eine Einleitung muf3 sich
naturgemdB beschrinken, den Schiiler mit den Lehrrichtungen vertraut
zu machen und ihn durch scharfes Herausarbeiten der Problemstellungen
jenen wissenschaftlichen Ernst ins Studium mitzugeben, der unerlaSliche
Voraussetzung fiir eine fruchtbare Arbeit ist. In diesem Sinne hat der
Verfasser Griindliches geleistet. Endlich die geistesgeschichilichen Konzep-
tionen. Der Schiiler wird nicht einfach vor Tatsachen hingestellt. Er wird
wirklich gefiihrt. Er spiirt die Entwicklung. Es wird in ihm das Organ
fiir die Schau ideengeschichtlicher Zusammenhidnge geweckt. Und aus
diesen Zusammenhidngen heraus lernt er die groBen Philosophen besser
verstehen.

2. Lebensphilosophie ist das dringliche Anliegen des Verfassers, genauer
lebensnahe im Gegensatz zu lebensfremder Philosophie. Von der ersten bis
zur letzten Seite bricht dieses Anliegen immer wieder durch und gibt dem
Buche eine seltene Einheitlichkeit und Konsequenz. Aber gerade hier
beginnen die Schwierigkeiten. Zunichst sei festgestellt, daB trotz des
Eifers, mit dem der Verfasser sich fiir die Lebensphilosophie einsetzt, nicht
immer eindeutig wird, wie er sie faBt. Sicher hat seine Lebensphilosophie
einen zweifachen Aspekt : einen intellektuell-theoretischen und einen ethisch-
praktischen.



292 Literarische Besprechungen

Unter intellektuell-theovetischem Aspekt kimpft der Verfasser gegen den
blutleeren, rein abstrakten Intellektualismus mancher Fachphilosophen
und verlangt volksnahe Form. Das ist teilweise sicher berechtigt. Aber
schon die Tatsache, daB der Verfasser sein wirklich gutes Buch gar nicht
so volksnah geschrieben hat (ich erinnere an den manchmal recht wissen-
schaftlichen Stil, an die von Zeit zu Zeit auftauchenden langgebauten und
schweren Definitionen sowie auch an den spirlichen Gebrauch von Bild
und Gleichnis) diirfte andeuten, daB volksnahe Form in der Philosophie
eine sehr relative Angelegenheit ist. Tatsichlich weiB man ja (der Ver-
fasser als erfahrener Dozent wird mir das sicher als Erster bestatigen) wie
ungeheuer hart und kompromiBlos die Extreme hier oft aufeinanderstofen.
Nach meiner Erfahrung diirfte man, in etwas iiberspitzter Form, fast das
Dilemma wagen : Entweder ich verzichte auf volksnahe Form, um klare
philosophische Begriffe zu retten, oder ich wihle volksnahe Form und
gefihrde dadurch die Philosophie. Nietzsche ist sicher volksnah. Gredt
ist sicher nicht volksnah. Wenn aber ein Philosophiestudent sich zwingt,
die phil. Begriffe sich bei Gredt zu erarbeiten, dann hat er sie. Er kann
von da aus den Weg in die volksnahe Form noch immer finden. Wenn
er sich aber — ceteris paribus und per impossibile — die gleichen Begriffe
bei Nietzsche holt, dann hat er sie nicht. Dann hat er Stil, dann hat er
Kunst, dann hat er Geist im Sinne des franzosischen esprit, der Weg in
die Begriffe aber ist ihm — vielleicht definitiv — verschiittet. Mit dieser
Forderung volksnaher Form wird also etwas in die philosophische Diskussion
geworfen, das meines Erachtens noch niaherer Prizision bedarf.

Unter ethisch-praktischem Aspekt wehrt sich der Verfasser scharf gegen
die weitverbreitete Ansicht, als sei Philosophie nur Kultur des Verstandes.
Sie miisse auch wieder ein Anliegen des Herzens werden. Sie miisse den
Menschen geistig schulen und aus dieser geistigen Schulung heraus sein
Leben moralisch gestalten und fithren. Stimmt das ? Ja! Es ist sicher
irgendwie ein Widerspruch, wenn ein Dozent der phil. Ethik im Hérsaal
fir kompromiBlose, ethische Prinzipien pladiert und in seinem privaten
Alltag in Kompromissen sehr weitherzig ist. Es muB eine Harmonie erfolgen
zwischen Geist und Praxis. Die Frage ist nur: Wie ? Es fiihrt nimlich
ein zweifacher Weg in die praktische Lebensfiihrung : ein direkter und ein
indirekter. Auf dem direkten Wege steht der Imperativ. Du sollst. Du
darfst nicht. Du muBt. Dieser Imperativ gilt dem Willen. Er sucht dessen
Initiative unmittelbar auszuldsen.

Auf dem indivekten Wege steht die Wahrheit. Sie fiillt zundchst den
Intellekt und sucht dann, ganz entsprechend den groBen psychologischen
Gesetzen, von dort her indivekt und mittelbar den Willen durch die Kraft
ihrer Giite und Schoénheit emporzureiBen.

MuB nun Philosophie, um Lebensphilosophie zu sein, notwendig den
direkten Weg wahlen ? Der Verfasser scheint das zu bejahen, geht er doch
so weit, daB er die Forderung stellt, das praktische Element miisse sogar
in die Wesensdefinition der Philosophie aufgenommen werden.

Mir scheint das nicht richtig. Auch fiir mich ist alle Philosophie Lebens-
philosophie. Aber in indirektem Sinne. Ich bin iiberzeugt, da8 ein Dozent



Literarische Besprechungen 293

im phil. Kolleg, der den Geist seiner Hérer wirklich bis zu den letzten
Prinzipien der Metaphysik oder der Psychologie emporzwingt, kein Wort
von praktischer Lebensfiihrung zu sagen braucht, und daB trotzdem diesen
Horern die Pulse vor innerer Leidenschaft zu himmern beginnen und jene
groBe geistige Ehrfurcht mit Macht iiber sie kommt, die der Kern aller
Liebe ist. So ungefihr sehe ich Lebensphilosophie. Mehr ist m. E. zu viel.

Die geduBerten Bedenken sollen die eingangs betonten Werte des
Buches in keiner Weise abschwichen. Sie wollen nur die Anregung machen,
Dinge, die noch nicht geniigend abgeklart scheinen, scharfer herauszustellen.

Fribourg. Luzius M. Simeon O. P,

J. Niedermann : Kultur. Werden und Wandlungen des Begriffs und
seiner Ersatzbegriffe von Cicero bis Herder. Firenze. 1941. viii-249 SS.

Es war keine leichte Aufgabe, die Geschichte des Begriffs « Kultur
von Cicero bis Herder so zu schreiben, dal man sich von seinen Wand~
lungen eine befriedigende Vorstellung machen kann. Denn zwischen seiner
Pragung durch Cicero und seinem ersten Vorkommen in der deutschen
Sprache Ende des 17. Jahrhunderts liegen lange Zeitabschnitte, in deren
Literatur das Wort « Kultur » iiberhaupt nicht zu finden ist. Um gleich-
wohl die Verbindung zwischen altem und neuem Gebrauch des Wortes
« Kultur » herzustellen, hat N. die « Ersatzbegriffe » : civilitas, humanitas,
cultus, eruditio, industria humana, politesse, police, Civilisation, Gesittung,
Bildung, Aufklirung, zu Hilfe genommen und ihre Geschichte mit der von
Kultur verkniipft. Weil das Wort « Kultur » offenbar aus colere entstanden
ist, war es natiirlich, da auch den Anwendungsweisen dieses Zeitwortes
im Laufe der Jahrhunderte besondere Aufmerksamkeit geschenkt wurde.
Wie aus diesen Bemerkungen iiber die Methode erhellt, waren zur Erfiillung
der gestellten Aufgabe manche genauen Textanalysen notwendig. Trotz-
dem wollte der Verfasser keine eigentlich philologische, sondern nur eine
historische Arbeit schreiben (VII).

Von Kultur im modernen Sprachgebrauch gibt N. zwei Definitionen.
Die erste steht gleich am Anfang seines Vorwortes und lautet: « Kultur
bedeutet alles, was der Mensch an der Natur und iiber die Natur hinaus
fiir sich und die Gemeinschaft schafft und geschaffen hat». Die andere
Definition findet sich auf Seite 165 und hat folgende Form : « Dal3 der
moderne Kulturbegriff ‘cultura’ gerade auch iiber den Parallelausdruck
cultus vitae sich gebildet hat, daB es [muB8 wohl heiBlen : er] verfeinertes
Leben, gesetzliche Ordnung, gesellschaftliches Dasein und Arbeit bedeutet,
ist damit belegt ». Vergleichen wir diese beiden Definitionen miteinander,
so fillt uns sofort auf, daB die zweite enger ist als die erste. Wie N. selbst
bemerkt, ist der Begriff « Kultur » nach der ersten Definition « der umfas-
sendste Begriff der Geschichte, soweit sie menschliches Tun in sich
begreift ». In der zweiten Definition dagegen wird der Begriff K. auf das
eingeschrinkt, was der Mensch zur Verfeinerung und Vervollkommnung
seines personlichen und gesellschaftlichen Lebens getan hat. Die von



294 Literarische Besprechungen

N. geschriebene Geschichte des Begriffs K. ist die dieser zweiten Definition.
Wie bereits gesagt, beginnt dieselbe bei Cicero, der in seinen Tusculanarum
disputationum lib. 11, V (§ 13) den Satz niedergeschrieben hat : « Cultura
autem animi philosophia est ». Hier wird also die Kultur schon gleich als
eine Vollkommenheit gefaBt, die nicht nur durch menschliche Taitigkeit
geschaffen wird, sondern auch im Menschen ihren Sitz hat. Von da an
bis zur Zeit des Humanismus kann man kaum von einer Entwicklung
des Kulturbegriffs reden, da derselbe zeitweise ganz verschwindet und,
wenn er auftaucht, gegeniiber seinen Ersatzbegriffen stark zuriicktritt.
In der Neuzeit war es besonders Pufendorf, der die Einengung des Wortes
« Kultur » auf die Vervollkommnung der menschlichen Personlichkeit
begriindete (135). Die Entwicklung lag einmal darin, daB das Wort
« Kultur » nunmehr verabsolutiert wurde, d. h. ohne die nihere Bestimmung
«animi» oder «vitae» — Voltaire scheint als erster den Objektgenetiv
weggelassen zu haben (183) — ; und sodann darin, daB man dazu iiber-
ging, mit Kultur weniger die Funktion des Kultivierens oder das Dyna-
mische zu bezeichnen als vielmehr das Statische oder den Zustand des
Kultiviertseins (166). Jedoch hat das Wort « Kultur» durch diese Ent-
wicklung seine urspriingliche aktive Bedeutung keineswegs verloren. Das
hitte N. vielleicht noch deutlicher hervorheben konnen. Stellenweise
gewinnt man den Eindruck, als meine er, Kultur sei ein Begriff mit nur
substantiellem Inhalt geworden. Z. B. auf Seite 167. Es gibt Worte, die
eine solche Wandlung durchmachen, daBl sie eine ganz andere Bedeutung
erhalten, z. B. das Wort « Dirne ». Bei anderen wird die Bedeutung nur
erweitert, und dann von Zeit zu Zeit der Akzent verschoben. Das Wort
« Kultur » gehort zu denen der zweiten Gattung. So ist es leicht begreiflich,
daf8 die Humanisten bei ihm vorziiglich an den Menschen dachten, aber
deshalb bleibt seine Anwendung auf die vom Menschen vervollkommnete
AuBenwelt doch in Geltung. Desgleichen ist damit, daB das Wort K.
jetzt mehr fiir einen vom Menschen bereits geschaffenen Zustand gebraucht
wird, nicht ausgeschlossen, daB es auch noch auf die menschliche Arbeit
des Kultivierens anwendbar bleibt. Das ware klarer zum Ausdruck
gekommen, wenn N. zwischen Begriff und Wort unterschieden hitte.
Worte bezeichnen in erster Linie Begriffe und erst mittelbar eine Sache.
Daher kann es leicht geschehen, daB die von einem Wort bezeichnete
Sache die gleiche bleibt, obwohl die von ihm ausgedriickten Begriffe
wechseln. So hat man jetzt nicht mehr den ganz gleichen Begriff von
einem Scholastiker wie im Mittelalter, aber dieselben Philosophen, die
jetzt als Scholastiker bezeichnet werden, wiren es auch im Mittelalter
geworden.

Niedermanns gediegene Arbeit verdient allen, die sich fiir die Geschichte
des Begriffs « Kultur» und seiner Ersatzbegriffe interessieren, warmstens
empfohlen zu werden.

Rom (S. Anselmo). Maithias Thiel O. S. B.



Literarische Besprechungen 295

Apologetik.

J. Heiler : Unser Glaube an den Auferstandenen. — Freiburg i. Br,,
Herder. 1937. 105 SS.

Wenn je, so ist fiir unsere Tage, in denen die christliche Religion von
so vielen Seiten als iiberlebt behandelt wird, die Forderung zeitgemil,
daB der Christ von seinem Glauben auch Rechenschaft zu geben verstehe.
Als biindigste und augenscheinlichste Beglaubigung seiner Offenbarung
hat aber der Herr selber seine Auferstehung dem Unglauben entgegen-
gestellt. Darum unternimmt es der Verfasser dieses kleinen Werkes, von
der Tatsache der Auferstehung Christi eine solche geschichtsmethodische
Darstellung zu geben, daB auch der Laie ein eigenes und ganz sicheres
Urteil — eine « wiinschenswerte Kostlichkeit fiir jeden Menschen » — sich
bilden kann.

Eine erste These weist die Zuverldssigkeit der historischen Quellen
dieses Beweisganges der aus Predigt und Katechese der Apostel und
Jinger Christi erwachsenen Schriften des Neuen Testamentes nach. Die
Bemerkung (S. 8) iiber «den ersten und zweifen Titusbrief » ist offenbar
eine Zerstreuung des gelehrten Verfassers. Die zweitfe Thesis zeigt, riick-
wartsschreitend vom Jahre 58 n. Chr. (I. Kor. 15, 1-11) bis zur Pfingst-
predigt des hl. Petrus (Apg. 2, 14-36), ja bis zur Wahl des Apostels Matthias
(Apg. 1, 23), wie die Apostel gerade die Bezeugung der Auferstehung Christi
als eine Hauptaufgabe ihres Apostelamtes betrachteten. Die dritte Thesis
zeigt, wie die Auferstehungsberichte der vier Evangelisten, trotz oder viel-
mehr gerade wegen ihrer Verschiedenheit in Nebenumstinden, die jeder
nach dem besondern Zweck seines Evangeliums auswahlt, ein widerspruch-
loses und vollgiltiges Zeugnis fiir die Tatsache der leiblichen Auferstehung
Christi darbieten. Als Gesamtergebnis wird schliellich festgestellt, daB
gegen die Tatsache der Auferstehung Christi kein verniinftiger Zweifel
bestehen kann, weder von seiten der Mythen-, noch der Scheintod-, noch
der Betrugs-, noch der Halluzinationshypothese. « Christus ist wahrhaft
von den Toten auferstanden ».

Reiche und gute Literatur iiber die einschliagigen Fragen ist am Schluf3
angegeben fiir solche, die weitere Ausfiihrungen wiinschen. Fiir die selb-
stindige Urteilsbildung iiber das Wesentliche ist das Werklein Heilers sehr
geeignet.

Einsiedeln. Meinrad Benz O. S. B.

G. Thiels : Les notes de 1’Eglise dans ’apologétique catholique depuis
la Réforme. — Gembloux, Duculot. 1937. x111-381 pp.

Wie der Traktat « De Ecclesia » verhiltnismiBig spit in das System
der Theologie eingetreten ist, so ist dies besonders der Fall mit dem Ab-
schnitt von den Kennzeichen oder Merkmalen der wahren Kirche Christi,
der in jenem Traktat einen so wichtigen Platz einnimmt. Wohl berufen



296 Literarische Besprechungen

sich schon die Apologeten des 2. und 3. Jahrhunderts zum Erweis der
Wahrheit des Christentums auf die Heiligkeit der Christengemeinden, die
wie Sterne strahlen inmitten ihrer heidnischen Umwelt (Orig. c. Cels.
III. 29) ; gegen die Donatisten beruft sich der hl. Augustin auf die Katho-
lizitit, gegen die Pelagianer auf die Ubereinstimmung mit dem Papst ;
ebenso bekampfte man die in den folgenden Jahrhunderten auftauchenden
Hiresien, indem man ihre jeweilen vorgebrachten Irrlehren im einzelnen
widerlegte. Eine zusammenfassende Lehre iiber die Merkmale der wahren
Kirche Christi, die sie als solche gegen alle falschen sofort und sicher
kenntlich machen, bildete die jahrhundertlange Tatigkeit der Theologen
erst aus seit der kirchlichen Revolution des 16. Jahrhunderts, die im
Luthertum, Kalvinismus und Anglikanismus neue religiose Bildungen mit
dem Anspruch, christliche Kirchen zu sein, der katholischen Kirche ent-
gegenstellte und so die Verteidiger der alten Kirche zwang, deren Echt-
heitstitel aufzuweisen und das Fehlen dieser Echtheitstitel bei den Neu-
bildungen ans Licht zu stellen. Die daraus sich entwickelnden Geistes-
kampfe waren der Natur der Sache entsprechend sehr vielgestaltig; viel-
gestaltig zeigt sich darum die Entwicklung der theoretischen Lehre von
den Kennzeichen der wahren Kirche Christi. Die Geschichte dieser Ent-
wicklung nun von der Zeit der Reformation bis auf unsere Tage schildert
das vorliegende Werk.

Ein erster Teil ist allgemeinen Fragen gewidmet und zeigt zunichst
die allmdhliche Abgrenzung des Begriffes der Merkmale und ihrer Unter-
scheidung von den signa oder Kriterien der Offenbarung und den proprie-
tates oder Eigenschaften der Kirche. Die notae oder Merkmale sind auch
Eigenschaften der Kirche, aber solche, die ihr nicht nur innerlich eigen
sind, sondern sie auch dufBerlich leicht und sicher von allen Sekten unter-
scheiden. Was iiber Ursprung und Wert der verschiedenen Merkmale von
den fiihrenden Theologen des 16., 17., 18. und 19. Jahrhunderts und seit
dem Vaticanum gelehrt worden, wird sorgfiltig erdrtert. Der Beweisgang
war wesentlich immer der gleiche: Christus hat seiner Kirche gewisse
Kennzeichen verliehen, die es ermoglichen, sie unter allen christlichen
Gruppierungen als die allein wahre Kirche Christi zu erkennen. Nun aber
hat die katholische Kirche und sie allein, oder doch vorziiglich, diese Kenn-
zeichen. Also ist sie allein die wahre Kirche Christi. Aber iiber die Zahl
und das Wesen dieser Kennzeichen herrschte zunachst groBe Verschieden-
heit der Anschauungen. Die Léwener Doktoren des 16. Jahrhunderts
begniigten sich mit drei Merkmalen, Bozio verkiindete 1591 dem Papste,
er habe hundert Zeichen der wahren Kirche entdeckt, Bellarmin zihlt
fiinfzehn auf, sagt aber, sie lieBen sich alle auf die vier im Nicaeno-Con-
stantinopolitanum enthaltenen zuriickfiihren. Diese, die Einheit, Heilig-
keit, Katholizitit und Apostolizitit, waren schon von Anfang bevorzugt,
der rémische Katechismus (P. I. cap. 10 n. 11-17) forderte ihr Ubergewicht
und seit dem Ende des 17. Jahrhunderts ist diese Vierzahl der Merkmale
allgemein angenommen.

Der weitaus umfangreichste, zweite Teil des Werkes stellt nun die
Entwicklung der Lehre beziiglich der einzelnen Merkmale dar, beginnend



Literarische Besprechungen 297

mit dem Merkmal der Heiligkeit. Da bei der Fassung des Begriffes der
einzelnen Merkmale wie bei ihrer Anwendung und Wertung die Ansichten
der Theologen sehr groBe Mannigfaltigkeit und weitgehende Entwicklung
zeigen, geht der Verfasser auch hier periodenweise vor und stellt z. B. be-
ziiglich der Heiligkeit dar : 1. wie die Theologen des 16. Jahrhunderts den
Begriff verstanden, was sie von der Notwendigkeit der Wunder und der
heroischen Tugenden und der personlichen Heiligkeit hielten ; 2. welches
war die Auffassung hieriiber seit dem 17. Jahrhundert bis auf Perrone ;
3. was lehren die Theologen hieriiber seit Perrone bis heute.

Der dritte, kiirzeste Teil bringt das Werturteil iiber die via notarum,
den Beweis aus den Merkmalen. Es lautet sehr ungiinstig. Abgesehen
von den verschiedenen Fassungen des Begriffes der Merkmale, scheinen
sie heute manchen nicht mehr wirksam, weil der gemeinsame Boden dafiir
fehlt, der im 16. Jahrhundert im Glauben an die Gottheit Christi und die
Inspiration der Heiligen Schrift noch vorhanden war ; sodann sollen die
Merkmale ausschlieBlich der wahren Kirche eigen sein, erkannt vor der
Kirche, unzertrennlich von ihr und leicht erkennbar fiir alle, auch die
Ungebildeten : alle diese Eigenschaften scheinen bei den vier Merkmalen
vielen Theologen bald aus diesem, bald aus jenem Grunde schwer nachweis-
bar, andere wieder glauben sie auch bei den haretischen und schismatischen
Gemeinschaften in einem gewissen Grade vorhanden ; dazu kommen so
viele Widerspriiche, Inkonsequenzen, Umbiegungen nach Bedarf usw. bei
den Vertretern der via notarum vor, daB deren Ansehen bei manchen
neueren Theologen schwer erschiittert erscheint. Das ist auch die Meinung
des Autors. Aber er weill auch keinen befriedigenden Ersatz zu nennen.
Wohl spricht er von einer via primatus, einer via historica, einer via
empirica, verkennt aber selber die Schwierigkeiten auch dieser Wege nicht.
Mit einem so negativen Ergebnis kann die Theologie doch wohl nicht
zufrieden sein. Wenn der gottliche Stifter der Kirche den AnschluB8 an
sie als zum ewigen Heile notwendig erklirt, so muBte er sie auch fiir alle,
die guten Willens sind, erkennbar gestalten. Nun ist ja freilich der Beweis
aus den vier Merkmalen nicht der einzige, er ist auch nicht lehramtlich
definiert, aber doch so allgemein als wirksam anerkannt, so dem Sinn der
Kirche gemaf (vgl. Catechism. Concil. Trid., siehe oben ; Encycl. S. Off.
ad epp. Angliae d. d. 16. Sept. 1864, Denz. 1686), auch, wenn umsichtig
angewendet, in sich so wohl begriindet, daB er trotz einzelner Anfech-
tungen sich auch in Zukunft im Traktat « De Ecclesia » behaupten wird.
Die meisten Bedenken wiirden wohl leicht behoben werden, wenn die notae
Ecclesiae, wie iiberhaupt der ganze Traktat De Ecclesiae, dogmatisch-apo-
logetisch behandelt wiirden, wie P. Garrigou-Lagrange und P. Schultes es
getan und auch als richtig begriindet haben. In diesem Falle geht der
Lehre von den Merkmalen voran die ganze dogmatisch-apologetische Lehre
von der Gottheit Christi, von seiner Stiftung einer sichtbaren, heilsnot-
wendigen, monarchisch organisierten Kirche zur Verwaltung seiner Heils-
gliter bis zum Ende der Zeiten. Wer zu dieser Erkenntnis gefiihrt ist und
die Worte Christi, seiner Apostel und der hl. Viter, wie die Theologen
sie fiir die Einheit, Heiligkeit, Katholizitit und Apostolizitit der Kirche



298 Literarische Besprechungen

anfiithren kénnen, ernst nimmt, dem wird auch die weitere Erkenntnis
leicht sein, daB diese Anordnung Christi nur in der katholischen Kirche
verwirklicht ist, daB also nur sie die wahre Kirche Christi ist. Die vielen
vorgebrachten Einwinde werden bei diesem Ernstnehmen keinen schrek-
kenden Eindruck mehr machen.

Wenn also der Rezensent dem im dritten Teil gebotenen Werturteil
iiber die via notarum auch nicht zustimmen kann, so steht er nicht an,
die in den beiden ersten Teilen gebotene Geschichte der Lehre von den
Merkmalen der Kirche seit der sog. Reformation als sehr wertvoll und
griindlich anzuerkennen. Die umfangreiche verwertete Literatur — deren
Verzeichnis fiillt 25 Seiten — und die sorgfiltigen indices auctorum et
rerum bezeugen eine sehr achtungswiirdige Arbeitsleistung. Mochte eine
dogmatisch-apologetische Auswertung des reichen historischen Materials
auch eine befriedigendere Bewertung der via notarum finden lassen zu
dem hehren und heiligen Ziel, ut fiat unum ovile et unus pastor !

Einsiedeln. Meinrad Benz O.S. B.

G. B. Guzzetti : La perdita della fede nei Cattolici. Studio storico-
dogmatico. — Venegono (Varese), Casa editrice « Scuola Cattolica ». 1940.
xv-214 pp.

Ein junger italienischer Theologe bietet uns hier eine solide und
interessante dogmengeschichtliche Untersuchung iiber eine Frage, die in
engem Zusammenhang steht mit jenen Problemen des Verhaltnisses von
natiirlichem Wissen und iibernatiirlichem Glauben, die im 19. Jahrhundert
besonders in Deutschland von den katholischen Theologen so lebhaft
besprochen wurden. Es ist die Frage, ob ein Katholik ohne moralische
Schuld seinen Glauben verlieren konne, weil es namlich moglich sei, daf
er bei genauerer Priifung des verniinftigen Glaubwiirdigkeitsurteils, das
dem Glaubensakt wenigstens der Natur nach vorangehen muB, ohne
Schuld zu einem unléslichen Zweifel komme.

Im 17. und 18. Jahrhundert scheint diese Frage nicht ausdriicklich
gestellt worden zu sein, nur Andeutungen lassen sich nachweisen, die die
Folgerung wahrscheinlich machen, daB die Frage, ware sie gestellt worden,
verneint worden wire.

Den verhdltnismdBig groB8ten Raum nimmt ein die Darstellung der
Lehre des Bonner Professors Hermes und der Kontroversen, zu denen sie
AnlaB gab. Nicht als ob er ausdriicklich unsere Frage behandelt hitte.
Aber seine Lehre von der nétigenden Vernunfteinsicht als einziger Norm
der Wahrheit fiihrte in ihrer Anwendung auf die Glaubwiirdigkeit der
Offenbarung zur Lehre vom wirklichen Zweifel als Ausgangspunkt der
Untersuchung und gegebenenfalls zur Aufgabe des Glaubens im End-
ergebnis : auch der glaubige Theologe muBl wirklich zweifeln, bis er sich
zur Denknotwendigkeit von der Tatsache der gottlichen Offenbarung
durchgearbeitet hat; kann er zu dieser nicht gelangen, so kann er zwar
nicht objektiv, aber doch subjektiv gerechtfertigterweise vom katholischen



Literarische Besprechungen 299

Glauben zuriicktreten. Ausdriicklich scheint Hermes die letztere Moglich-
keit nirgends auszusprechen, aber im Prinzip erscheint sie als gegeben.

Die Jahrzehnte nach dem Tode Hermes sind angefiillt mit Diskus-
sionen zwischen seinen Gegnern und Schiilern; aus Mangel an Klarheit iiber
das ganze Problem — wir stehen in der Periode, da die Theologen die
Scholastik als veraltet verachteten und die theologische Wissenschaft auf
den Wegen der Zeitphilosophie zu fordern glaubten — kam es wohl zu
mannigfacher Erhitzung, aber zu keiner Einigkeit der Geister. Immerhin
wurde unter dem EinfluB des Breves Gregors XVI. « Dum acerbissimus »
vom 26. Sept. 1835, das Hermes’ Lehre und Schriften verurteilte, eine
allgemeine Ubereinstimmung erreicht dariiber : 1. daB dem Glaubensakt
die sichere Vernunfterkenntnis vom goéttlichen Ursprung der Offenbarung
vorhergehen muf}, was wichtig war gegeniiber unklaren, traditionalistischen
oder fideistisch klingenden Formulierungen einiger Gegner des Hermesia-
nismus (Windischmann, Klee); 2. daB auch der schon glaubende Katholik
die praeambula fidei wissenschaftlich priifen kann, aber 3. nicht ausgehend
vom wirklichen, sondern nur vom methodischen oder Scheinzweifel. Uber
einen 4. Punkt, ob ndmlich der Katholik auf diesem Wege der Untersuchung
auch ohne subjektive Schuld vom methodischen auch zum wirklichen
Zweifel und so zum Abfall vom Glauben kommen koénne, bestand auch
weiterhin Meinungsverschiedenheit unter den Theologen.

Diesen Punkt nun erliuterte eine neue Kontroverse oder vielmehr
eine ganze Reihe von Kontroversen, die ihren Anfang nahmen mit einem
Werk des Philosophieprofessors Franz Clemens in Miinster i. W., das den
Titel fiithrt: De Scholasticorum sententia philosophiam esse theologiae
ancillam commentatio (1856). Clemens vertritt darin die Lehre, daB der
katholische Philosoph bei den Wahrheiten, die sich mit dem Glauben
beriihren, die gottliche Offenbarung als d4uBere Richtschnur zur Beurteilung
der Wahrheit seiner Aufstellungen anerkennen miisse. Darin sahen eine
Reihe katholischer Universititsprofessoren eine Gefahr fiir die Freiheit der
Wissenschaft, die keine andere Norm als die in ihr selbst liegende an-
erkennen konne. Kuhn in Tiibingen, Alois von Schmid in Miinchen und
Frohschammer ebendaselbst beanspruchen fiir die katholischen Gelehrten
das Recht des methodischen Zweifels so weit, daB3 sie, auch wenn dieser
Zweifel ohne ihre Schuld zum wirklichen wird (welche Méglichkeit sie zu-
geben), ohne moralische Schuld den katholischen Glauben aufgeben kénnen.

Dagegen traten auf: Bauer in der Theol.-prakt. Quartalschrift, Scheeben
in Koln und P. Jos. Kleutgen S. J. Sie alle treten ein fiir die Unméglich-
keit, daB ein Katholik ohne eigene schwere Schuld dem katholischen
Glauben entsagen konne und zwar wegen der so leichten Zuginglichkeit
der Glaubwiirdigkeitsgriinde und der Wirksamkeit der gottlichen Gnade,
die keinem {fehlt, der das Glaubensleben nicht schuldbar vernachlissigt.

Die niamliche Streitfrage flammte von neuem auf zwischen Kuhn
und Alois von Schmid einerseits und Konstantin von Schitzler andrer-
seits. Der AnlaB dazu war der BeschluB der deutschen Katholikenver-
sammlung von Aachen 1862, eine katholische Universitit in Deutschland
zu griunden. Sogleich erhob sich dagegen der Theologieprofessor Kuhn



300 Literarische Besprechungen

in Tiibingen und lehnte den Plan als eine Gefihrdung der freien Wissen-
schaft ab ; ihm gesellte sich Schmid in Miinchen bei ; gegen beide trat der
Konvertit und tiichtige Theologe von Schitzler auf in mehreren Artikeln
der Hist.-pol. Blitter und in eigenen Werken. Er vertrat ebenfalls die
Lehre, ein Katholik kéonne nie ohne schwere Schuld seinen Glauben auf-
geben. Alois von Schmid scheint schlieBlich nur noch darin von ihm
getrennter Meinung gewesen zu sein, dafl er diese Lehre als eine von der
Kirche noch nicht vorgeschriebene bezeichnete. Uber diese Frage wurde
aber nicht weiter verhandelt bis zum Vaticanum.

Das Vaticanum entschied in der herrlichen Constitutio de fide catholica
die meisten der in den vorangehenden Kontroversen behandelten Fragen.
In unserer Frage aber sagt es (c. 3, Denz. 1794) : «Illi autem, qui fidem sub
Ecclesiae magisterio susceperunt, nullam umquam habere possunt iustam
causam mutandi aut in dubium fidem eandem revocandi». (Vgl. can. 6,
Denz. 1815.)

Doch auch diese kirchliche Lehrentscheidung gab wieder AnlaB zu
verschiedenen Auslegungen, die der Verfasser im letzten Teil seines Werkes
behandelt. Alle katholischen Theologen sind darin einig, daB es nach der
Definition de fide ist, da8 ein Katholik nie einen objektiv gerechten Grund
zum Zweifel und Abfall haben kann. Aber sehr beachtenswerte Theologen
glauben, daB nur das definiert sei. Ebenso beachtenswerte Autorititen
halten aber auch fiir definiert, ein Katholik konne auch nie einen subjektiv
gerechten Grund dazu haben, und jeder Abfall setze also eine schwere
Schuld voraus, liege diese nun im Abfall selbst oder in einer dem Zweifel
und Abfall vorangehenden Vernachlissigung der vom Glauben geforderten
Pflichten. Dabei sind die Meisten geneigt, Ausnahmefille zuzugeben bei
solchen, die ohne Schuld in anormale Schwierigkeiten geraten durch ihre
Erziehung, Umgebung usw. ; eine kleinere Anzahl von Theologen lat aber
keine Ausnahme zu. Ihnen schlieBt sich der Verfasser an. « Nessun
cattolico, in nessun caso puo abbandonare la sua fede senza colpa » (p. 192).
Er scheint aber das selber einzuschrinken, wenn er S. 204 schreibt : « Basta
che il cattolico abbia ricevuto dalla chiesa quell’ istruzione religiosa che
essa & solita dare, perché non possa perdere la sua fede senza peccato». Was
ist nun aber unter dieser istruzione solita zu verstehen ? Doch wohl die
von der Kirche durch allgemeines Gesetz vorgeschriebene. Diese ist aber
nicht die gleiche fiir alle. Vgl. CIC can. 1373 § 1 u. § 2, wo fiir mittlere
und hoéhere Schulen ein eingehenderer Religionsunterricht, zu erteilen
durch besonders geeignete Priester, vorgeschrieben wird. Wie leicht kann
es nun aber geschehen, daB3 ein Katholik diese eingehendere Belehrung
nicht erhdlt und zwar ohne seine Schuld, und doch in eine Umgebung
kommt, wo er sie, nach dem Urteil der Kirche, nétig hiatte. Da er also
die istruzione solita nicht hat, gehort er nach dem Autor selbst nicht zu
denen, die den Glauben nicht ohne eigene Schuld verlieren kénnen. Damit
wiirde er ungefihr das Gleiche sagen wie Piintener im Divus Thomas,
Jahrg. 1929 (S. 442 ff.), den er aber als der Gruppe der milderen « soggetti-
visti » angehérend, ablehnt (S. 191 Anm. 2). Auch die Beweise, die gegen
den der gleichen Gruppe zugezihlten P. Anselm Stolz ins Feld gefiihrt



Literarische Besprechungen 301

werden, vermoégen nicht recht zu befriedigen, namentlich nicht der Versuch,
die 20. adnotatio fiir sich zu deuten, die den Konzilsvitern den Sinn der
obigen Worte erklirte und besagte, sie sollten nicht eine Verurteilung der
Lehre Tanners und Platels sein, die schrieben, per accidens kénnten Un-
gebildete unschuldig in Irrtum und Abfall geraten. Doch, hat wohl der
Verfasser diese spezielle Frage auch noch nicht zur endgiiltigen Entschei-
dung gebracht, so schirfen seine Beweise doch unwillkiirlich die Mahnung
jener adnotatio 20 ein: «res nisi cautissime explicetur, periculose disputatur ».

Einsiedeln. Meinvad Benz O. S. B.

Dogmatik.

T. Campanella O.P.: Teologia. Libro primo. Edizione critica con
introduzione, appendici e una tavola. A cura di Romano Amerio. — Milano,
« Vita e Pensiero». 1936. xxxvrii-463 pp.

Die « Katholische Herz-Jesu-Universitit » in Mailand gibt unter dem
Titel : Orbis Romanus eine Sammlung mittelalterlicher Texte heraus, in
die sie auch, um ihrer besonderen Bedeutung willen, die vorliegende Erst-
ausgabe der Teologia des genialen, aber wohl etwas iiberbordend phantasie-
vollen Dominikaners Tommaso Campanella (1568-1639) aufzunehmen
beschlossen hat. Der erste Band des auf acht Binde berechneten Werkes
enthdlt auBer dem ersten der 30 Biicher des Gesamtwerkes eine sehr
interessante und wissenschaftlich wertvolle Einleitung, die uns Auskunft
gibt iiber das Werden und die Schicksale dieses umfangreichsten und
inhaltlich bedeutungsvollsten Geistesdenkmals des rastlosen und ruhelosen
Gelehrten. Die Geschichte des Werkes ist tragisch, wie das Leben des
Verfassers selbst, der um seiner politischen und sozialen Lehren willen
den Spaniern verdichtig und von ihnen 27 Jahre lang eingekerkert war.
Nachdem er iiber Astronomie, Astrologie, Naturwissenschaft, Medizin, auch
de auxiliis contra Molinam originelle und kiihne Ideen vertreten, auch eine
neue Metaphysik der ihm unsympathischen aristotelischen entgegengestellt
hatte, wollte er, seit etwa 1613, auch in einer groBangelegten Theologie
die Harmonie der katholischen Glaubenslehre mit allem natiirlichen Wissen
in Philosophie und Naturwissenschaften, Staats- und Soziallehre nach-
weisen. In rastloser Arbeit verwirklichte er seinen Plan und wollte nun
sein Werk drucken lassen. Aber allen seinen Bemiihungen stellten sich
uniibersteigliche Hindernisse entgegen. Man wollte diese aus der kirch-
lichen Zensur herleiten. Aber mit weit mehr Recht weist der Herausgeber
auf die Zensur der weltlichen Behoérde hin. Denn Campanella befand sich
damals in Paris, wohin er 1624 sich vor den Spaniern gefliichtet hatte.
Dort hatte er seine Schriften der Sorbonne zur Approbation unterbreitet.
Mehrere derselben erhielten sie, nicht aber die Teologia. Mit Recht wohl
glaubt der Herausgeber den Grund im Gegensatz zu finden, der zwischen
der politischen Theologie der Sorbonne zur Zeit Richelieu’s und der Cam-
panellas bestand. Dies wird sofort glaubhaft, wenn man die Sitze liest,
die Amerio (S, x1x Anm. 2) aus dem 22. Buch der Teologia anfiihrt :



302 Literarische Besprechungen

« Christum . .. sumpsisse dominium in spivitualibus et temporalibus et harum
dignitatum functiones omnes ostendisse in se exemplariter easque in Ecclesia
reliqguisse ». « Christum instituisse principatus saeculares et militiam etiam

ante incarnationem suam, postea vero eis praefecisse dignitatem apostolicam
ad correctionem et meliorationem, cui etiam addit potestatem evellendi
priorves principatus et iudices et instituendi novos ». « Papam esse regem et
sacerdotem super ommnia regna mundi».

So blieb also die Teologia ungedruckt bis auf unsere Tage. In den
letzten Jahrzehnten wandte sich das Interesse italienischer Gelehrter
wieder lebhaft unserem Vertreter italienischen Geisteslebens zu. So fanden
sich bis anhin zwei Handschriften, die eine Herausgabe der Teologia
ermoglichten : die eine in der Nationalbibliothek zu Paris (Bibl. Mazar.
1077 und 1078), die aus dem Dominikanerkloster St-Honoré stammt, dem
Campanella bei seinem Tode dortselbst sie vermacht hatte. Sie ist sehr
sorgfiltig geschrieben und von Campanellas eigener Hand mit Korrekturen
und Ergianzungen versehen, enthdlt aber nur 13 von den 30 Biichern
des Werkes. Die zweite Handschrift findet sich im Generalatsarchiv des
Predigerordens in Rom (Ser. XIV-C 1/6). Sie ist vollstindig, aber fliichtig
geschrieben, doch eben um ihrer Vollstindigkeit willen ist sie der Text-
gestaltung zu Grunde gelegt worden ; die Pariserhandschrift diente zur
Kontrolle im reichen Apparate. Uberhaupt erscheint die technische Seite
der Ausgabe, wie auch die Ausstattung als eine mustergiiltige. — Von
groBem Interesse ist auch der Anhang I, der die Bemerkungen des romischen
Zensors am Rande des romischen Manuskriptes enthdlt. Man sieht, daB
die weitgehende Ungeniertheit der Sprache und der Urteile iiber Aristoteles,
die Scholastiker usw. dem Zensor sehr unliebsam auffielen. Ubrigens gab
er noch vor Durchsicht des ganzen ersten Buches seine Arbeit auf, da
Campanella sich inzwischen nach Paris verzogen hatte.

Moge die Ungunst der Zeit die Fortsetzung des begonnenen Unter-
nehmens nicht verhindern und die Ausgabe vollendet werden als Grundlage
der Forschung iiber die Ideen eines originellen und reichen Geisteslebens,

Einsiedeln. Meinrad Benz O.S. B,

A. Fries C. Ss. R.: Urgerechtigkeit, Fall und Erbsiinde nach Prae-
positin von Cremona und Wilhelm von Auxerre. — Freiburg i. Br., Herder.
1940. x1:1-112 SS.

Die in den letzten Jahrzehnten eifrig betriebenen Forschungen iiber
Vertreter der Friihscholastik, ihre Werke und ihre Lehren haben ein groBes
Interesse auch fiir die Freunde der Hochscholastik. Sie gewdhren gewisser-
maBen einen Einblick in die Werkstitte, in der die Meisterwerke der Hoch-
scholastik sich vorbereiteten, und dienen so zu derem besseren Verstindnis
und hoherer Wertschidtzung ; denn sie erinnern lebhaft an das Dichterwort :
Tantae molis erat ... ! Das vorliegende Werk bietet einen sehr verdankens-
werten Ausschnitt aus der Geschichte dieser Friihscholastik, die I.ehre
von der Urgerechtigkeit, dem Fall der Stammeltern und der Erbsiinde bei



Literarische Besprechungen 303

zwei bedeutenden Theologen dieser Zeit, bei Praepositinus von Cremona,
der von 1206-1209 das Kanzleramt in Paris bekleidete, und bei Wilhelm
von Auxerre, der etwas spiater Professor der Theologie in Paris war. Bei
beiden werden nicht bloB die eigenen Lehranschauungen geboten, sondern
auch die Verbindungen aufgezeigt, die zu den Lehrern und Vorgingern
sowie zu Schiilern und Nachfolgern fithren. Denn beide nahmen von ihren
Vorgingern Probleme und deren Losung oder Priifung auf und iibten
ihrerseits nachhaltigen EinfluB auf die Folgezeit aus. Beide stehen noch
ganz unter dem EinfluB des hl. Augustin und seiner Uberbetonung der
Begehrlichkeit als Wesen der Erbsiinde und Ursache ihrer Fortleitung auf
die Nachkommen. Die tiefere Lehre des hl. Anselm, die in der Hoch-
scholastik, besonders beim hl. Thomas, ihre Vollendung fand: privatio
gratiae als formelles, Begehrlichkeit als materielles Element im Wesen der
Erbsiinde, war ihnen noch nicht erreichbar geworden.

Eine Schwierigkeit fiir eingehenderes Studium der Friihscholastik
bildet die schwere Erreichbarkeit der Texte, die teils noch ungedruckt,
oder, wenn gedruckt, doch oft schwer zu beschaffen sind. Das erstere
trifft zu bei Praepositinus, das letztere fiir Wilhelm von Auxerre. Der Ver-
fasser hat darum in dankenswerter Weise in groBem Umfang diese Texte
in den Anmerkungen beigegeben. Diese Anmerkungen beweisen auch
iiberdies eine groBe Vertrautheit mit der neueren und neuesten Literatur
iiber die Friihscholastik, so daB, wer Belehrung iiber unsern Gegenstand
sucht, sie reichlich findet.

Einsiedeln. Meinvad Benz O. S. B.

O. Miiller: Die Rechtfertigungslehre nominalistischer Reformationsgegner.
Bartholomidus v. Usingen O.E.S. A. und Kaspar Schatzgeyer O. F. M.
iiber Erbsiinde, erste Rechtfertigung und Taufe (Breslauer Studien zur
historischen Theologie. Neue Folge. Bd. VII). — Breslau. Verlag Miiller

u. Seiffert. 1940. v.-174 SS.

Das vorliegende Werk ist ein sehr dankenswerter Beitrag zur Geschichte
der katholischen Theologie in Deutschland im Zeitalter der sog. Reformation.
Die beiden Theologen, die es behandelt, sind bis zu einem gewissen Grade
geistig verwandt mit Luther. Dieser bezeichnete sich ja selbst als Ockha-
mist ; die Werke des beriihmtesten Nominalisten seiner Zeit, des Tiibinger
Professors Gabriel Biel, soll er zu einem grofen Teil auswendig gewuBt haben.
In den Fiden des nominalistischen Begriffsnetzes blieb er auch sein Leben
lang so verstrickt, daB er, wie der Verfasser in einer gehaltvollen Einleitung
betont, keine richtige Einsicht zu gewinnen vermochte in die Auffassung
anderer Richtungen der Theologie, daB er z. B. die Gnadenlehre eines
hl. Thomas und der Realisten iiberhaupt verwarf ohne sie zu kennen. Aus
dieser Beschrinkung seines geistigen Blickes geschah es auch, daB Luther,
nachdem er seine Sonderlehre aufgestellt hatte, entgegenstehende nominali-
stische Ideen als Lehren der Kirche ausgab und bekiampfte, freilich immer
wieder von den Grundbegriffen des Nominalismus aus. Da ist es nun von

Divus Thomas 21



304 Literarische Besprechungen

groBem Interesse, zu sehen, wie zwei Manner, die aus der gleichen Rich-
tung, aus der Schule des Nominalismus hervorgegangen waren, durch treuen
AnschluB3 an die Kirchenlehre sich trotz der ihrem System entspringenden
Schwierigkeiten den Blick fiir den richtigen Weg frei hielten und zu den
ersten und eifrigsten Verteidigern der Kirche gegen die Irrlehre gehérten.

Der erste dieser Manner ist Bartholomdus Airnoldi aus Usingen
(c. 1462-1532), Professor in Erfurt, wo Luther doktorierte, Ménch im
gleichen Augustinerkloster wie Luther. Von ihm erschienen in den Jahren
1522-1533 zwolf Schriften, in denen er die Neuerungen Luthers bekampfte.
Diese Schriften sind die Quellen, aus denen der Verfasser die wichtigsten
Punkte aus der Lehre Usingens iiber die Rechtfertigung, iiber Siinden-
begriff und Erbsiinde, Wesen und Wirkung der Gnade, Glaube und Taufe
schopft und zur Darstellung bringt. Uberall tritt da die gleiche Erscheinung
zu Tage : Usingen vertritt in der Regel die Lehre der Nominalisten, hilt
aber immer an der Grenze, die von der Lehre der Kirche gezogen erscheint ;
Luther geht eigenmichtig dariiber hinaus. So verlegt Arnoldi das Wesen
der Todsiinde mit den Nominalisten vorwiegend in die gottliche Straf-
anrechnung, aber Gott rechnet alle Ubertretungen seiner Gebote zur Strafe
an; nach Luther rechnet er dem Fiduzialglauben nichts als Siinde an,
alles aber dem, der diesen nicht hat. Das Wesen der Erbsiinde liegt nach
Usingen ebenfalls in der aus Adams Tat stammenden Verpflichtung zur
Strafe fiir alle seine Nachkommen. Aber die Natur des Menschen ist durch
sie nicht durch und durch verdorben, der Mensch kann noch natiirlich
Gutes tun, sein Wille ist noch frei. Nach Luther ist er ganz verdorben
und nicht mehr frei zum Guten ; er wird auch durch die Gnade nicht
innerlich geheiligt, da diese nur im Gnadenwillen Gottes besteht, der die
fortbestehende Siinde nicht mehr anrechnet. Usingen lehrt, im Wider-
spruch zu seiner nominalistischen Auffassung vom Wesen der Siinde, die
Rechtfertigung sei unméglich ohne die EingieBung der Gnade, die er mit
der Liebe identifiziert und die den Menschen innerlich ganz umwandelt.
Der auf die Rechtfertigung vorbereitende Glaube ist nicht der Fiduzial-
glaube Luthers, den U. in diesem Punkte miBverstanden zu haben scheint,
sondern er ist eine durch die aktuelle Gnade bewirkte freie Zustimmung
des Verstandes zu den Wahrheiten der gottlichen Offenbarung. Merk-
wiirdig, aber feststehend ist die Tatsache, daB U. diesen vorbereitenden
aktuellen Gnaden einen essentiell iibernatiirlichen Charakter zuschreibt.
Wie er dazu kam, in diesem Punkt von den Hiuptern des Nominalismus,
einem Ockham und Biel sich zu trennen und eine Lehre des hl. Thomas
in sein System aufzunehmen, 1aBt sich noch nicht sagen. In der Frage
nach der Wirkungsweise der Sakramente lehrt er wieder mit vielen Nomi-
nalisten nur eine uneigentliche Ursichlichkeit : sie sind bloBe Bedingungen,
an die Gott seine Gnade gekniipft hat. DaB die Taufe einen Charakter
einprige, hilt er auf die Autoritit der Kirche hin fest, wei aber iiber
seine Bedeutung fiir das christliche Leben nicht recht Bescheid zu geben.

Auch der bayrische Franziskaner Kaspar Schatzgeyer (1463-1527)
war Nominalist, wenngleich eigener Prigung in verschiedenen Punkten.
Von seinen 1522-1527 erschienenen iiber 20 Schriften gegen Luthers Neue-



Literarische Besprechungen 305

rungen hat der Verfasser iiber ein Dutzend fiir seinen Gegenstand unter-
sucht. Als unzweifelhaften Nominalisten erweist sich Schatzgeyer in seiner
Auffassung vom Wesen der Siinde im allgemeinen und von dem der Erb-
siinde im besondern, wobei das MiBfallen, der Zorn Gottes in den Vorder-
grund geriickt erscheint. Eigentiimlich ist dem milden Franziskaner das
Bestreben, die Irrenden wo moglich noch durch Entgegenkommen fiir die
Kirche zuriickzugewinnen. Der mit der Erbsiinde behaftete Mensch ist
zwar nicht, wie Luther lehrt, ganz und wesentlich verdorben, so daB er
nichts Gutes tun kdénnte; er kann noch natiirlich Gutes tun, aber ohne die
Gnade tut er es nie. Die heiligmachende Gnade wird im Sinne des
hl. Thomas aufgefaBt, tritt aber faktisch bei Sch. hinter der aktuellen
Gnade zuriick. Bei der Lehre von der Rechtfertigung ist besonders interes-
sant die Ausfithrung des Verfassers iiber die doppelte Gerechtigkeit, die
nach Schatzgeyer dem Siinder zum Heile notwendig ist : die iustitia Christi,
die aber nicht blo8 die imputata iustitia Christi Luthers ist, — Sch. hat
diesen Irrtum Luthers nicht beachtet, — sondern die durch den Iebendigen
Glauben des Siinders von Christus auf ihn iiberflieBende Gerechtigkeit ;
und die tustitia operum, die in den in kraft der eingegossenen Liebe aus-
geiilbten Werken des christlichen Lebens besteht. Die Lehre von der
doppelten Gerechtigkeit, die noch auf dem Konzil von Trient verfochten,
von ihm aber abgelehnt wurde, wurde bisher dem Xolner Theologen
Gropper (1538) als erstem Vertreter zugeschrieben ; das Werk Schatzgeyers
aber, das sie enthdlt, war schon 15 Jahre friiher erschienen.

Den lebendigen Glauben betont Sch. fiir das Werk der Rechtfertigung
so sehr, daB er, obgleich er die Behauptung, die Sakramente seien unnotig,
zuriickweist, ihnen doch keinen richtigen Platz anzuweisen vermag. Luthers
Satz : « Sacramenta non implentur, dum fiunt, sed dum creduntur », kénnte
sich auch bei ihm finden. Damit geriet er aber auch in unlésliche Schwierig-
keit mit der Lehre von der Kindertaufe.

Im SchluBwort weist der Verfasser noch hin auf die vielen Vertreter
der verschiedenen Richtungen der katholischen Theologen, die mit Eifer
und tiichtigem Wissen die Kirche gegen die entstehende Haresie vertei-
digten und die noch keine wissenschaftliche Wiirdigung gefunden haben.
Eine solche wiirde manche Irrtiimer iiber den Stand der theologischen
Wissenschaft beim Auftreten Luthers berichtigen und zeigen, daB die
Wissenschaft dieser Manner viel tiefer, selbstandiger und regsamer war,
als man bisher fiir jene Zeit annahm. Einen sehr dankenswerten Beitrag
zu dieser Ehrenrettung hat Ottfried Miiller mit dem vorliegenden Werke
geleistet. Dasselbe bezeugt seine eingehende Kenntnis der einschligigen
dlteren und neuen Literatur; die Quellenforschung ist umsichtig, das Urteil
wohlberaten und die Darstellung klar und gewandt.

Einsiedeln, Meinvad Benz O.S. B.



306 Literarische Besprechungen

E. Borchert : Der EinfluB des Nominalismus auf die Christologie der
Spétscholastik nach dem Traktat De Communicatione idiomatum des
Nicolaus Oresme. — Miinster, Aschendorff. 1940. xvi-153 u. 44* SS.

Das vorliegende Werk bildet ein Doppelheft (4 u. 5) des 35. Bandes
der « Beitrage zur Geschichte der Philosophie und Theologie des Mittel-
alters », die gegenwartig unter der Leitung von Martin Grabmann stehen.
Es bietet uns in einem ersten Teil Untersuchungen (S. 1-153), im zweiten
den Tex: des Traktates des Nicolaus Oresme : De Communicatione idio-
matum (S. 1*-44*). Oresme war um die Mitte des XIV. Jahrhunderts
Magister an der Universitit von Paris geworden und starb 1382 als Bischof
von Lisieux. Obgleich er nicht zu den groBen Theologen seines Jahr-
hunderts zu rechnen ist, steht doch fest, daB er eine reiche schriftstellerische
Tatigkeit auf dem Gebiete der Naturwissenschaft, der Philosophie und
Theologie ausgeiibt hat. Besondere Beachtung und Vorbereitung fand
nach dem Zeugnis der verhdltnismaBig groBen Anzahl der erhaltenen
Manuskripte, bis jetzt 27, der vorliegende ausfiihrliche Traktat iiber die
Idiomenkommunikation, der hier zum ersten Male im Druck erschienen ist.

Die ziemlich umfangreiche und methodisch sehr sorgfiltig gearbeitete,
von groBer Kenntnis der einschligigen Literatur zeugende Einleitung
bietet zunachst eine kurze Charakterisierung des Nominalismus in der
Theologie des XIV. Jahrhunderts, wobei neben seinem logischen Element
besonders hingewiesen wird auf den ungesunden und iibertriebenen Drang
nach Neuem und Eigenartigem, in dem schon P. Ehrle S. J. « das innerste
und allgemeinste Prinzip der nominalistischen Eigenart» sah. Damit ver-
band sich ganz natiirlich eine maBlose Ubertreibung der Spekulation und
eine weitgehende MiBachtung der Heiligen Schrift und der Vaterlehre, die
in einzelnen Vertretern bis zu glaubenswidrigen Theorien fiihrte. Diesem
Abschnitt fiigt sich auch an die Darlegung der Textgeschichte unseres
Traktates.

Der zweite Abschnitt gibt eine Geschichte der Lehre von der Idiomen-
kommunikation bei Petrus Lombardus, Praepositinus, Thomas von Aquin,
Bonaventura und Scotus. Eine bedeutende, wenn nicht die bedeutendste
Stellung wird in dieser Lehrentwicklung dem hl. Thomas zuerkannt (S. 42.)

Der dritte Abschnitt ist der Schilderung des Einflusses gewidmet, den
der Nominalismus seit dem XIV. Jahrh. auf die Gestaltung der Lehre
von der communicatio idiomatum ausiibte. Da dieser EinfluB3 sich besonders
zeigte in der weitgehenden Verbindung der Lehre von der potestas Dei
absoluta mit der Idiomenkommunikation, so wird zuniachst die Geschichte
des Begriffes der potentia absoluta vor dem Erscheinen des Nominalismus,
von Hugo von St. Viktor an, sodann dessen Auffassung im Nominalismus
untersucht, von Wilhelm von Okham bis Pierre d’Ailli. So kann dann
mit Nutzen und Verstindnis die Verwendung des Begriffes der potestas
absoluta fiir die Idiomenkommunikation im Nominalismus des XIV. Jahrh.
an 18 Vertretern desselben von Durandus bis Gabriel Biel dargestellt werden.

Im fiinften Abschnitt wird endlich die Stellung Oresmes und seiner
Lehre von der Idiomenkommunikation in ihrer Beeinflussung durch den



Literarische Besprechungen 307

Nominalismus und ihrem eigenen EinfluB auf Vertreter des Nominalismus
der Folgezeit untersucht und festgestellt, daB Oresme die communicatio
idiomatum besonders ausfiihrlich behandelt und zwar in reichlicher Berufung
auf die potentia absoluta, und was ihm eigentiimlich ist, mit Aufstellung
vieler Einzelfdlle und deren allseitiger Variierung. Doch geht er dabei mit
Ehrfurcht vor der kirchlichen Lehre vor und mit der Absicht, Waffen zu
bieten gegen die Irrlehrer. Der Verfasser zihlt ihn darum mit Recht zu
den gemiBigten Vertretern der nominalistischen Richtung. Von einem
iibermaBigen logischen Formalismus ist er aber nicht frei geblieben.

Bei der Gestaltung der Textausgabe hat der Verfasser 10 Mss. beniitzt
unter Zugrundelegung einer Pariser Hs. P (Bibliothéque Nationale, ms.
lat. 14579). Er kennt aber im ganzen 27 Hs., die ihm jedoch nicht alle
erreichbar waren, was heute sehr verstindlich ist. Wenn er aber deswegen
die Vorlaufigkeit dieses Textes betonen zu miissen glaubt, so diirfte dies
doch zu &dngstlich sein. Denn der Text ist durchaus geniigend und das
wohl auf lange Zeit.

Um einen kleinen Einblick in die Geisteshaltung des Nominalismus
zu geben, sei es gestattet, einen nach Zufall ausgewihlten « Fall» des
Oresme anzufiithren. C. XV : « Rursum ponitur, quod Christus vel filius
Dei nihil dimittendo, quod iam assumpsit, nunc assumat matrem suam
virginem in unitate personae, et vocetur illud suppositum Maria ; tunc
ex dictis in praecedenti capitulo statim patet, quod Christus et Maria sunt
una persona, et quod Christus est Maria, et quod Christus est vir et femina,
et illud non est impossibile, quoniam multi doctores concedunt unum
quod est magis extraneum, videlicet quod filius Dei potuit sic assumere
naturam irrationalem. Ex hac positione sequitur, quod ista est possibilis :
homo est asinus et quod Christus est asinus ». Man denke dabei, daB Nico-
laus Oresme ein gemaBigter und auf Ehrerbietung bedachter Nominalist ist,
und man wird ohne weiteres zugeben, daB wir es im Nominalismus mit
einer verirrten Richtung der Theologie zu tun haben, insbesondere in der
Auffassung und Anwendung des Begriffes der potentia absoluta Dei. Aber
fiir den Erforscher und Freund der Scholastik gilt doch wohl das Wort
des Verfassers (S. 153) : « Aber auch die dunkleren Farben dieses gewaltigen
Spektrums theologischer Spekulation miissen untersucht werden », weil die
helleren Farben der Hochscholastik und auch der spiteren Zeit durch den
Gegensatz nur um so heller erstrahlen. In diesem Sinn ist das vorliegende
Werk dankbar zu empfehlen.

Einsiedeln. Meinvad Benz O. S. B.

Th. Kreider O.S.B.: Unsere Vereinigung mit Christus dogmatisch
gesehen. — Freiburg (Schweiz) und Leipzig, Universitits-Buchhandlung.
1941. 179 SS.

Das vorliegende Werk hat ohne Zweifel den Vorteil, zeitgemdB zu
sein. Behandelt es doch einen Fragenkomplex, der fiir Praxis und Lehre
der Mystik von groBter Wichtigkeit ist. Zur Mystik aber scheinen in
unseren Tagen viele Menschen aus den Triibsalen der Zeit ihre Zuflucht



308 Literarische Besprechungen

zu nehmen. Leider ist es jedoch oft ein Irrlicht, dem sie folgen. Die Fiih-
rer, denen sie sich anvertrauen, sind blinde Fiihrer. Der wahre Fiihrer ist
jener, der von sich sagen konnte : « Ich bin der Weg, die Wahrheit und das
Leben ». Die Vereinigung mit ihm ist in der gegenwartigen Heilsordnung
die einzige Lebensquelle aller wahren Mystik. Diese Vereinigung der
menschlichen Seele mit Christus nun stellt der Verfasser unseres Werkes
in den Mittelpunkt seiner Untersuchung. Néiherhin ist es seine Absicht,
das, was die gottliche Offenbarung nach dem Zeugnis der Heiligen Schrift,
der Kirchenvater und des kirchlichen Lehramtes iiber unsere Vereinigung
mit Christus uns lehrt, dogmatisch-begrifflich zu erfassen und im Zusammen-
hang des katholischen Lehrgebiudes darzustellen. So zeigt denn ein erster
Teil, was in den Evangelien, namentlich in dem des hl. Johannes, vom
Leben und Wirken Christi in seinen Glaubigen uns mitgeteilt ist und was
der hl. Paulus in seinen Briefen dariiber lehrt. Er ist ja besonders beredt
in der Darstellung der Tatsache, der Natur und Wirkung der Vereinigung
des Christen mit Christus (Corpus Christi mysticum !). Der zweite Teil
untersucht die Lehre der Viterzeit in ihren fiir unsere Christusvereinigung
wichtigsten Vertretern vom hl. Ignatius bis und mit dem hl. Leo d. Gr.
Reichste Beitrige boten da der hl. Cyrill von Alexandrien und der
hl. Augustin. Am Eingang des dritten Teiles finden wir die authentischen
Ausspriiche des kirchlichen Lehramtes iiber unsern Gegenstand (Decr.
Eugenii IV. pro Arm., Konzil von Orange 529 und Konzil von Trient).
Ist so die Tatsache unserer Christusvereinigung aus den Quellen der
Offenbarung festgestellt, so unternimmt der dritte Teil eine neue Aufgabe.
Von jeher namlich und unzihlige Male ist die genannte Tatsache in der
Asketik und Mystik theoretisch und praktisch verwertet worden, aber sie,
soweit menschliches Wissen das Geheimnis erfassen und ausdriicken kann,
in dogmatische Begriffe zu fassen und dem System der Dogmatik ein-
zufiigen, diese Aufgabe wurde bisher kaum beachtet. Gerade sie stellt
sich in sehr dankenswerter Weise dieser dritte Teil. Der Verfasser zeigt
dabei das Vertrauen erweckende Bestreben, ganz mit den Prinzipien aus
der Lehre des hl. Thomas zu arbeiten. Sorgfaltig werden die Begriffe der
Vereinigung in ihrem Werden und ihrem Sein, ihren aktiven und passiven
Voraussetzungen und Vorbedingungen untersucht, um dann auf die Ver-
einigung Christi mit der erlésten Menschheit angewendet zu werden.
Versuchen wir, einen Uberblick iiber das Ergebnis zu bieten. Die
beiden zu vereinigenden Extreme sind der Mensch und Christus, der Gott-
mensch. Die erste und hdéchste Wirkursache der Vereinigung ist Gott,
der Dreieinige (zugeeigneterweise der Heilige Geist). Die Vorbedingung
auf der Seite Christi war die Annahme der wesensgleichen menschlichen
Natur zur Einheit der géttlichen Person, sowie die Ausstattung dieser
menschlichen Natur mit der Fiille auch der geschaffenen Gnade. Durch
diese gnadenvolle menschliche Natur als Werkzeug seiner Gottheit wirkt
der Heiland die Umwandlung des Menschen auf die Vereinigung hin. Auf
Seite des Menschen geschieht diese Umwandlung zuvérderst durch den
Taufcharakter, der vom Hohenpriester Christus der Menschenseele ein-
geprigt wird und sie befdhigt, als Werkzeug Christi die von ihm ange-



Literarische Besprechungen 309

ordnete Gottesverehrung auszuiiben. Zum Charakter tritt hinzu die heilig-
machende Gnade, die der Art nach (nicht der Zahl und nicht dem MaBe
nach) die gleiche ist, wie die geschaffene, heiligmachende Gnade, die die
Menschheit Christi schmiickt und die auch stetsfort durch diese Mensch-
heit als Werkzeug von Christus in den Gerechten gewirkt wird. So wird
der Mensch ein gottférmiges Abbild Jesu Christi, ja noch mehr, er wird
ein Glied eines iibernatiirlichen Organismus, des mystischen Leibes Jesu
Christi. Wenn also eine Vereinigung dadurch zustande kommt, daB zwei
Dinge, ohne zu verschmelzen, unter einer Riicksicht Eines werden, so ist
bei unserer Christusvereinigung dieses Eine der mystische Leib Christi,
die mystische Person Jesu Christi; es ist nicht eine hypostatische Ver-
einigung, aber auch nicht eine bloB juridische, moralische, sondern eben
die Vereinigung eines iibernatiirlichen Organismus, dessen Haupt Christus
ist, von dem auf alle lebendigen Glieder fortwahrend alles Leben ausstromt.
Die Vollendung dieser mystischen Vereinigung findet statt beim Eintritt
in den Himmel zur ewigen Anschauung der goéttlichen Herrlichkeit.
Dieser kurze Uberblick bietet einen schwachen Begriff von dem
Gedankenreichtum dieses dritten Teiles. Das ganze Werk macht den
Eindruck sehr griindlicher Arbeit und beweist, daB der Vorsatz des Ver-
fassers, die Prinzipien der Lehre des hl. Thomas zur Richtschnur zu nehmen,
durchaus mit Erfolg durchgefiihrt worden ist. Die Lesung des Buches
verlangt ernstes Denken, es fiihrt aber zu den erhebendsten Wahrheiten
des christlichen Lebens und bietet darum trotz seines spekulativen
Charakters lebensnahe Theologie. Es sei ernstem Studium bestens empfohlen.

Einsiedeln. Meinvad Benz O. S. B.

C. Baisi: Il ministro straordinario degli Ordini sacramentali. — Roma,
A.L.C. 1. 1935. 167 pp.

Die vorliegende Untersuchung behandelt eingehend eine sehr schwierige
Frage: Kann ein Priester mit papstlicher Vollmacht giiltig die Diakonats-
und die Priesterweihe erteilen ? Der Verfasser untersucht die Lehren der
Kanonisten, die in groBer Anzahl die Frage in bezug auf das Diakonat,
zum Teil aber auch in bezug auf das Presbyterat bejahen ; die Dogmatiker,
voran der hl. Thomas, verneinen sie weit iiberwiegend ; fiir die neuere Zeit
ist diese Verneinung fast allgemein; immerhin lassen auch mehr oder
weniger zuversichtlich bejahende Stimmen sich noch vernehmen. Das
Ergebnis der Untersuchung lautet: Die vorgebrachten Beweise scheinen
als sicher darzutun, daB der Papst auch einen einfachen Priester bevoll-
michtigen kann zur Erteilung der Diakonatsweihe und auch der Priester-
weihe. Als Hauptbeweis fiihrt der Verfasser an die Bulle Bonifatius’ IX.
vom 1. Februar 1400, in der dem Augustinerabt des Klosters St. Osita
und dessen Nachfolgern die Vollmacht erteilt wird, « ut ... professis eius-
dem monasterii omnes ordines minores, necnon subdiaconatus, diaconatus et
presbyteratus statutis a iure temporibus conferre libere et licite valeant ».
Wie diese Bulle, fijhrt er auch die Revocationsbulle im vollen Wortlaut
an, die derselbe Papst 1403 auf Einsprache des Didzesanbischofs erlieB.



310 Literarische Besprechungen

Gleichfalls im Wortlaut wird sodann angefiihrt die Bulle Innozenz’ VIII.
vom 9. August 1489, durch die dem Abt von Citeaux und den Abten der
vier vornehmsten Tochterkloster die Vollmacht verliehen wird, auler den
niederen Weihen auch das Subdiakonat und Diakonat ihren Mdnchen zu
erteilen. Mit den vielen Einwendungen, die gegen die Echtheit und die
dem Verfasser richtig erscheinende Deutung dieser Bullen erhoben werden,
setzt der Verfasser sich ernst und beredt auseinander und glaubt in ihnen
einen so starken Beweis fiir die genannte Macht des Papstes zu finden,
daB die Entgegnung, der Papst habe in der Gewdhrung dieser Privilegien
geirrt, ihm sehr bedenklich erscheint.

Einen andern wichtigen Beweis fiir die im Primat eingeschlossene
Vollmacht iiber die Ausdehnung oder Einschrinkung der Weihegewalt
sieht der Verfasser in den sogenannten Reordinationen, den Wiederholungen
der Weihen bei solchen, die von Haretikern oder Schismatikern geweiht
worden und bei ihrer Riickkehr zur Kirche wieder geweiht wurden. Der
Autor faBt diese Reordinationen nicht als bloBe Zeremonien zur Erteilung
des Rechtes der Ausiibung der Weihen auf, sondern als eigentliche Spendung
dev Weihen, da die Weihen von haretischen und schismatischen Bischofen
als ungiiltig betrachtet worden seien, auch von den Pipsten des 9. bis
12. Jahrhunderts, worauf er besonderes Gewicht legt. DaB diese Tatsachen
mit einer Verdunkelung, d. h. einer noch nicht klar definierten Lehre zu
erkliren seien, liBt er nicht gelten. Die Raitsel, die von den Bullen
Bonifatius’ IX. und Innozenz’ VIII., sowie von den von den Pipsten und
auf ihre Autoritit hin vorgenommenen Reordinationen aufgegeben werden,
nebst verschiedenen Schwierigkeiten bei der Firmung und andern Sakra-
menten, werden nach der Ansicht des Verfassers gelést durch eine schon
bei Aureolus und vielen andern angedeutete Annahme, die besagt: Die
Priesterweihe gibt an sich die gleiche Weihegewalt wie die Bischofsweihe.
Damit aber der Geweihte wieder andere weihen kann, muB3 diese Weihe-
gewalt erginzt werden durch die Jurisdiktionsgewalt, deren Gewahrung
in letzter Linie von der Vollgewalt des Papstes abhingt. Mit der recht-
maBigen Bischofsweihe ist diese Ergianzung gegeben, kann aber vom Papst
einem der Hiresie oder dem Schisma oder der Simonie verfallenen Bischof
auch wieder entzogen werden. Dem einfachen Priester aber kann diese Er-
ganzung vom Papst gegeben werden, und so wird er minister extraordinarius
sei es der Firmung sei es der niederen oder sei es der hoheren Weihen,
eingeschlossen des Presbyterates (und vielleicht auch des Episkopates ?).
Der Verfasser weil wohl, daf dieser kiihnen Lehre viele Schwierigkeiten
entgegengehalten werden aus der Heiligen Schrift, den Vitern und dem
bestindigen Gebrauche der Kirche; er glaubt aber durch seine Gegen-
bemerkungen die GewiBheit der eigenen Beweise sichergestellt zu haben.

Es ist hier nicht der Ort, verschiedene schwere Bedenken gegen die
Theorie und ihre Stiitzen vorzubringen. Der Verfasser spricht selbst im Vor-
wort viel weniger zuversichtlich als in seiner « Conclusione». Hier glaubt er,
es miisse seiner Theorie auf seine Griinde hin sicher zugestimmt werden :
dort sagt er sehr vorsichtig: «Ich glaube, es sei so, aber meine keineswegs,
das letzte Wort gesprochen zu haben. Piu che altro presento un’ipotesi



Literarische Besprechungen 311

che mi pare molto verisimile », Es ist zuzugeben, daB er mit groBem
FleiB und Geschick seine Ansicht vertritt. Wer jedoch die tiefe Lehre des
hl. Thomas vom sakramentalen Charakter als einer potentia ministerialis
physica festhilt, diirfte die vorgeschlagene Lehre doch wohl zu duBerlich
und oberflichlich finden, abgesehen von den Schwierigkeiten aus Schrift,
Uberlieferung und Praxis. Dem Schreiber dieser Zeilen erschien die Lesung
des Werkes sehr lehrreich und interessant ; aber immer wieder muBte er
an die resignierten Worte Cajetans betreffs der papstlichen Firmungs-
vollmacht einfacher Priester denken : « Et licet multi multa in hoc scrip-
serint, soli tamen illi verum scripserunt, qui noluerunt sapere plus quam
oportet : in his enim Sanctorum auctoritas praeponenda est rationi».

Einsiedeln. Meinrvad Benz O. S. B.

G. M. Perrella : Il decreto di Eugenio IV pro Armenis relativo al Sacra-
mento dell’Ordine. — Sonderabdruck aus « Divus Thomas Plac.» 1936. 40 pp.

Eine neue Untersuchung iiber eine Frage, die schon unzihlige Federn
in Bewegung gesetzt hat! Der Verfasser stellt sich entschlossen auf die
Seite derer, die festhalten, daB das Weihesakrament wie auch alle andern
hl. Sakramente von Christus selbst unmittelbar eingesetzt worden sei und
zwar unter Anordnung der Materie und Form nicht nur in genere, sondern
auch in specie. Christus hat die Handauflegung mit dem begleitenden
Gebet als dauleres Zeichen fiir die Weihe des Diakons, des Priesters und
des Bischofs eingesetzt ; die niederen Weihen haben keinen sakramentalen
Charakter ; die traditio instrumentorum ist eine unwesentliche Zeremonie,
von der Kirche eingefiihrt zur eindrucksvolleren Erhéhung der Feierlichkeit.
Wie kann aber diese Auffassung bestehen angesichts des Dekretes Eugens IV.
an die Armenier, wo beim Weihesakrament nur die traditio instrumen-
torum als Materie genannt ist ? Die Antwort Perrellas lautet : Das Dekret
Eugens IV. ist nicht eine autoritative Lehrentscheidung iiber die Sakra-
mentenspendung, sondern eine einfache Instruktion praktischen Charakters,
wobei beziiglich der Materie des Weihesakraments die damals gewohnliche
Lehre nach dem Wortlaut des hl. Thomas mitgeteilt wurde. Damit stimmt
also der Verfasser Kardinal van Rossum in seinem Werke : De essentia
sacramenti ordinis zu, von dem er sich aber dadurch unterscheidet, daB
der Kardinal von einem Irrtum des Dekretes redet, wahrend der Verfasser
glaubt, dieser Ausdruck sei unzutreffend : der Papst wollte nur mitteilen,
was die Theologen der romischen Kirche lehrten, und darin irrte er nicht.

Die Beweise, die fiir die dargelegte Lehre mit Lebhaftigkeit und Geistes-
gewandtheit angefiihrt werden, sind im allgemeinen nicht neu. Beachtens-
wert ist ohne Zweifel jener, der aus dem Sammelcharakter jenes Dekretes
hergenommen ist und selten beachtet wird. Das Dekret Eugens IV. ist
nimlich eine Sammlung von 8 Dokumenten und enthilt : 1. das nizinische
Symbolum ; 2. die Definition des Chalcedonense von den zwei Naturen
Christi ; 3. die Definition des III. Konzils von Konstantinopel iiber zwei
Willen in Christus ; 4. eine Vorschrift, die Lehre des Chalcedonense und
Leo’s IV. anzunehmen:; 5. unser Summarium der Sakramentenlehre ;



312 Literarische Besprechungen

6. das Athanasianische Glaubensbekenntnis ; 7. das Unionsdekret mit den
Griechen ; 8. das Dekret iiber die Kirchenfeste. Diese Sammlung ist nun,
sagt sich der Verfasser, global vom Konzil approbiert worden. Also wird
diese Approbation auch zu verstehen sein, wie andere ahnliche globale
Approbationen und Verurteilungen zu verstehen sind, sei es in der Bibel,
sei es bei andern Dokumenten (es hdtte da vielleicht auf den Syllabus
Pius’ IX. und Pius’ X. verwiesen werden kénnen): ndamlich so, da3 diese
Approbation die einzelnen Kapitel trifft nach ihrem eigentiimlichen Charak-
ter. In unserem Falle wiirden also Kap. 1-4 und 7, als definiert, Kap. 6 als
allgemeine Lehre der abendlindischen Kirche, das 8. Kap. als Disziplinar-
gesetz, unser Kap. 5 aber als Lehre der Theologen, bes. des hl. Thomas,
approbiert und bestitigt. Damit war die Uberreichung der Instrumente
wohl als zum Ordinationsritus nach der gewdhnlichen Auffassung gehérig
bezeichnet, aber nicht als wesentliche oder gar einzige Materie definiert.
Die Handauflegung blieb, wie wohl bemerkt werden konnte, auch im
Dekret Eugens IV. vorgeschrieben in dem Verweis auf das Pontificale
Romanum, « prout in Pontificali Romano late continetur» (Denz. 701).

DaB der Verfasser bei seiner Einstellung zu unserer Frage zum gelehrten
Werke A. Tymczaks: « Quaestiones disputatae de Ordine» (vgl. diese
Zeitschr. 1939, p. 475 s.), das ihm erst am Schlu3 seiner Studie zur Kennt-
nis kam, eine ablehnende Stellung einnehmen mu@Bte, ist klar. Doch aner-
kennt er dessen reiche Dokumentierung (S. 37 ss.).

Einsiedeln. Meinrad Benz O. S. B.

Heilige Schrift.

J. Chaine : Les épitres catholiques. La seconde épitre de saint Pierre,
les épitres de saint Jean, I'épitre de saint Jude (« Etudes bibliques »). —
Paris, Gabalda. 1939. x1v-350 pp.

Le sous-titre 'indique clairement, cet ouvrage n’est pas consacré 2
I’ensemble des épitres catholiques. Il y a déja quinze ans que M. Joseph
Chaine, professeur & la Faculté de Théologie de Lyon, faisait paraitre dans
les « Etudes bibliques », dirigées alors par le P. Lagrange, un commentaire
fort estimé sur 1'Epitre de saint Jacques. Quant a la Prima Petri, des raisons
personnelles et d’ordre pratique — il n’est pas toujours possible de mener
de front plusieurs objets de recherche — ont amené ’auteur a2 en abandonner
I’étude a M. I'abbé A. Gelin, son collegue de Lyon. Les cinq épitres qu’il
s’est chargé d’élucider forment elles-mémes un tout quelque peu disparate.
Les trois épitres de saint Jean constituent un groupe d’écrits ol s’exprime
la pensée du disciple que Jésus aimait. Les deux autres se rattachent 3
I'apocalyptique du judaisme postérieur : elles s’adressent aux mémes desti-
nataires et visent les mémes erreurs.

Le but de la Secunda Petri est manifeste. Il s’agit de rappeler aux
fideles d’Asie Mineure la grande doctrine concernant la fin du monde, de
la défendre contre les railleries des faux docteurs dont il est fait mention



Literarische Besprechungen 313

au ch. II. Depuis que mos péres sont morts, disaient-ils, tout continue d
subsister comme depuis le commencement de la création. L’auteur de 1’épitre
réplique : Il est une chose que vous ne devez pas ignover : c’est que pour le
Seigneur un jour est comme wmille ans, et mille ans sont comme un jour. Non
le Seigneur ne rvetarde pas l'accomplissement de sa promesse, comme quelques-
uns se U'imaginent, mais il use de patience envers vous. .. Cependant le jour
du Seigneur viendva comme un voleur; en ce jour, les cieux passevont avec
fracas (III, 8-10). En bref, I'auteur de I’épitre résout la difficulté posée
par le retard de la parousie en arguant de la relativité du temps et de la
patience du Seigneur ; il ne semble pas considérer que la parousie aura
lieu bientdét. M. Chaine a raison de faire remarquer que cet état d’esprit
« s’applique a une situation déterminée qui ne parait plus étre celle de la
premiere génération chrétienne ». A 1’époque apostolique, la difficulté a
laquelle répond la Secunda Petri ne parait pas avoir été soupgonnée (p. 28).

S’il en était ainsi, que devient I'authenticité de 1’épitre ? M. Chaine
est certes en droit de distinguer canonicité et authenticité (p. 13). Malgré
les hésitations de la tradition, la canonicité de I'épitre n’est pas douteuse :
elle a été définie au Concile de Trente (8 avril 1546), prés de vingt-cing
ans avant qu’elle fiit rejetée par la profession de foi du Wurtemberg (1570).
La question d’authenticité, elle, n’est pas de foi; les attestations patris-
tiques et les observations critiques faites en sa faveur sont loin d’étre
décisives. Mais I’épitre se donne pour une lettre de Pierre. Aurions-nous
affaire alors a une simple fiction littéraire ? La pseudonymie était un pro-
cédé courant dans le judaisme postérieur. L’Ecclésiaste et la Sagesse eux-
mémes l'ont mis a profit. Si le Qohéleth parle comme s’il était Salomon,
pourquoi 'auteur de notre épitre n’aurait-il pas été en droit de se présenter
comme s'il était saint Pierre ?

Voila ce que M. Chaine nous donne a entendre. Entre 1'Ecclésiaste et
la Sagesse, d'une part, et la Secunda Petri, qui reléve du genre épistolaire
apostolique, d’autre part, je n’oserais dire cependant qu’il y ait parité.
De soi, la pseudonymie n’est point incompatible avec la véracité divine.
Encore faut-il toutefois qu’elle ne risque pas d’induire en erreur ni ne fasse
I'objet d’une affirmation formelle de l'auteur. Ces conditions sont-elles
réalisées dans une lettre ot non seulement la titulature, mais aussi les plus
discrétes allusions ne cessent de se réclamer du chef des Apbdtres ? Il ne
le parait pas. Les difficultés que présente I'hypothése de la pseudonymie
pourraient bien dés lors €tre plus grandes que celles qui viennent de 1'épitre
elle-méme. Celles-ci au surplus doivent étre traitées séparément. Les diffé-
rences de vocabulaire, de style, de sensibilité que nous constatons entre
les deux épitres de Pierre s’expliqueraient correctement par la diversité
des secrétaires. Cette solution avait déja été proposée par saint Jérome.
Les renseignements que les papyri nous donnent sur la composition épis-
tolaire & 1’époque hellénistique ne peuvent que la corroborer. Quant au
passage ayant trait a la Parousie (III, 4-10), voici comment je le com-
prendrais : La Prima Petri, envoyée aux Eglises d’Asie, contenait de
nombreux appels a la vigilance et a la patience, dans l’espérance de la venue
du Seigneur (I, 2. 13; II, 12; IV, 7. 13. 17 ; V, 4). Elle avait provoqué la



314 Literarische Besprechungen

réaction des faux pasteurs, incrédules et libertaires, qui tournaient en
dérision l'attente des derniers temps. Mis au courant de la campagne de
dénigration menée par ces chrétiens dissidents, Pierre écrit une seconde
épitre pour répondre a leurs objections. Les faux pasteurs tournaient en
dérision l'attente de la parousie, sous prétexte que lI'événement attendu
était sans cesse remis a plus tard. Suivant l'auteur de la lettre, l'attente
de la parousie devait servir a maintenir les fideéles dans le sentiment de
leur condition chrétienne fanquam advenae et peregrini. L’explication par
la relativité du temps et la patience du Seigneur est une réponse ad hominem.
Elle met en lumiére un aspect du probléme eschatologique qui n’avait
pas encore été traité du méme point de vue. Jusque-la, la distinction des
plans temporels de la derniére époque, inaugurée par la Résurrection du
Seigneur, était demeurée dans ’ombre : ils faisaient tous partie des derniers
temps. Mis en éveil par la prédication des faux docteurs, Pierre tient a faire
remarquer maintenant que, tout I’essentiel de la doctrine apostolique demeu-
rant sauf, cette époque derniére pourrait bien étre de longue durée : en
toute hypothése, — un peu plus té6t un peu plus tard, peu importe, — /e
jour du Seigneur viendra. Nous nous trouverions ainsi dans une situation
assez analogue a celle que présentent les deux épitres aux Thessaloniciens.
Comme la Seconde aux Thessaloniciens, la Secunda Petri aurait été écrite
en raison de difficultés soulevées par une lettre antérieure, qu’il s’agissait
de mettre au point. Mais tandis que les difficultés auxquelles répond la
Seconde aux Thessaloniciens viennent de la croyance des fidéles a la proxi-
mité de la Parousie, I’opinion visée dans la Secunda Petri est représentée par
les faux docteurs et met en cause 1'existence méme de I’événement attendu,

M. Chaine estime que 1’épitre fut écrite a Rome vers 70 ou 80. D’accord
avec lui sur le lieu d’origine, si, comme nous le pensons, la lettre provient
de saint Pierre lui-méme, nous nous verrions obligé de remonter a une date
plus ancienne, aprés la captivité de saint Paul et avant la persécution de
Néron, vers I’année 63. Cette date ne souléve a notre avis aucune objection

Le commentaire serre le texte de prés. Les variantes nous sont cepen-
dant données d’aprés les éditions critiques et non d’aprés les manuscrits.
Beaucoup de passages mériteraient d’étre signalés. Bornons-nous a relever,
a propos de I, & : Nous avons été gratifiés des précieuses et trés grandes
promesses, afin que par elles vous deveniez participants de la nature divine :
« Les apodtres et les premiers disciples ont regu les promesses afin de les faire
connaitre ; pour que par elles les nouveaux fidéles deviennent participants
de la nature divine. Les promesses sont considérées comme la cause de
I’'union avec Dieu, car les nouveaux fidéles adhérent a elles par la foi qu'ils
possedent en commun avec I’Eglise » (p. 42). Au sujet des faux docteurs :
« La grande erreur est de renier le Maitre. .. Ici encore c’est bien du Christ
qu'il s’agit... Mais en quoi consiste cette négation du Maitre ? Le seul
grief que l'auteur releve dans sa diatribe est la mauvaise conduite des
docteurs. On pourrait donc penser a une négation pratique par le péché.
Mais, en fait, si ’auteur attaque les faux docteurs, c’est & cause de leur
erreur de la parousie... Rejeter le second avénement du Seigneur, n’est-ce



Literarische Besprechungen 315

pas renier le Seigneur lui-méme qui I’a annoncé et promis » (p. 59) ? Sur
II, 4 : Si Dieu n’a pas épargné les anges qui ont péché, mais les a livvés aux
silos ténébreux du Tartave, afin de les mettre en véserve pour le jugement :
« Les anges coupables sont tenus en réserve pour le jugement ; ils sont
enfermés en attendant une condamnation plus sévere et définitive. » Cette
idée est certainement inspirée du Livre des jugements d' Hénoch, XVIII, 16
et XXI, 10, ou il est question des anges prévaricateurs. Ces paralléles méri-
taient d’étre signalés de préférence aux passages cités par 'auteur a propos
des géants ou des bené Elohim, qui ne sont pas des anges. Sur ’dnesse de
Balaam (II, 16) béte de somme sans voix, parlant avec une voix humaine,
I’historiette du P. Doumette se racontait déja a Jérusalem en 1923; I’ana-
logie me parait fort superficielle, car I’épisode du Livre des Nombres
(XXII, 28-33) ne nous est certainement pas donné sous la forme d’une
simple prosopopée. A propos de III, 15 : Tenez pour secourable la patience
de motre Seigneur, comme Paul, notre fréve bien-aimé, vous l'a aussi écvit,
selon la sagesse qui lui a été donnée : « Cet enseignement de Paul est le fruit
d’une sagesse qui n’est pas humaine, mais qui lui a été donnée par Dieu ;
I'apbtre a écrit avec une grice spéciale, éclairé d’En-Haut. On est d’autant
plus fondé a voir ici une allusion a ce que nous appelons I'inspiration, que
plus loin les écrits de saint Paul sont rangés parmi les Ecritures » (p. 93).

La lettre de Jude présente avec la Secunda Petri de nombreux points
de contact. La tradition et la critique interne sont favorables 4 son authen-
ticité : elle fut écrite par Jude frére de Jacques (I, 1). Ce Jude est un des
« fréres du Seigneur » (M¢., XIII, 55; Mc., VI, 3). Mais est-il le méme que
Jude-Thaddée des listes apostoliques ? Chaine ne le pense pas. Dans la liste
de Luc (VI, 15. 16) 'lo63x 'laxwBou serait plutot désigné comme fils de Jac-
ques, suivant 'analogie de Jacques d’Alphée. Cette raison est peu convain-
cante. Car le génitif de parenté, employé le plus souvent pour les rapports
de filiation (parce que d’ordinaire c’est le nom du pere qu’il importe le
plus de connaitre), s'applique de fait aux divers degrés de parenté. Chaque
cas est a juger d’aprés le contexte historique. Or, a Jérusalem, la person-
nalité de Jacques le mineur était telle qu’elle venait naturellement a
I'esprit pour désigner les membres de sa famille. Il est vrai que l'auteur
de I'épitre ne se donne pas explicitement pour apdtre, mais ce n’était pas une
nécessité ; saint Jean s’en est abstenu; et méme saint Paul, dans les épitres
aux Thessaloniciens et aux Philippiens.

A deux endroits de sa petite épitre (9. 14), Jude se référe a des livres
apocryphes. Il cite méme explicitement le livre d’Hénoch auquel il semble
attribuer une prophétie. On peut en déduire qu’il était familiarisé avec la
littérature du judaisme postérieur. Est-ce 4 dire qu’il reprenait a4 son compte
les 1égendes élaborées par les auteurs d’apocalypses. Dans ce cas nous nous
trouverions en présence d'un probléme touchant I’inhérence biblique, dont
il ne serait pas facile de sortir. Chaine a bien vu qu'il n’en était rien. « Jude,
écrit-il, défendait le dépot de la foi chrétienne. Les lumiéres qu'il tenait
de la révélation laissaient subsister dans son esprit les idées juives qu’elles
ne contredisaient point ni ne confirmaient point, comme celles relatives



316 Literarische Besprechungen

a l’altercation de saint Michel et du diable (v. 9), a la prophétie d’Hénoch
(v. 14), pour ne citer que deux exemples typiques entre plusieurs. L’esprit
qui adhére a la révélation n’est pas une fabula vasa et la révélation peut
coexister en lui avec des idées, des conceptions humaines vraies ou fausses
qui ne lui sont pas contraires, mais qui dépendent de la civilisation, du
milieu, et sont susceptibles de changement. L’auteur inspiré ne peut pas
enseigner 'erreur, nous savons que son enseignement est parole de vérité.
Mais s’adressant d’abord aux hommes d'une époque, il doit employer un
langage qui lui permette d’étre compris et lui-méme d’ailleurs n’exprime
son enseignement et la vérité révélée qu’en se servant des données dont il
dispose et qui sont celles de son temps. Il est donc capital et nécessaire
de distinguer les vérités que I'auteur enseigne et les données, les images
dont il se sert pour les exprimer. »

Les faux docteurs dénoncés dans 1'épitre doivent étre identifiés a ceux
dont il est question dans la Secunda Petri. Plusieurs traits toutefois préci-
sent la nature de leurs erreurs. Celles-ci semblent relever de la morale plus
que de la doctrine. Ils ne paraissent pas avoir rompu extérieurement avec
les communautés chrétiennes; leur vie licencieuse est un défi porté au
Seigneur ; ils blasphément les anges. On sait que plusieurs critiques ont
vu dans ces données les éléments d'une gnose du IIe siecle. C’est pour cette
raison qu’ils ont assigné a 1’épitre une date tardive, incompatible avec
son authenticité. Chaine montre fort bien que les textes allégués peuvent
étre interprétés tout autrement : « Si Jude avait mis les fideles en garde
contre des gnostiques proprement dits, il aurait, selon toute vraisemblance,
insisté beaucoup plus sur le point de vue intellectuel et doctrinal. » En
revanche, les menées des faux docteurs, qui préludaient peut-étre aux
gnoses licencieuses signalées par saint Irénée, donnent l'impression des
déviations auxquelles la doctrine de saint Paul était exposée dans les com-
munautés asiatiques. De méme que Jacques écrivit son épitre pour réagir
contre une fausse interprétation des enseignements apostoliques sur la foi
et les ceuvres, Jude s’en prend aux conséquences licencieuses que de faux
docteurs tiraient de la liberté chrétienne proclamée par 1'Apbtre a 1'égard
de la Loi (pp. 284 s.). Ces erreurs pouvaient avoir cours autour de l’an 70
et peut-étre plus tot (p. 285). Jude, qui parait avoir été le cadet de Jacques
mort martyr vers 61/62, écrivit vraisemblablement sa lettre aprés cette
date. Je ne vois pas pour quels motifs Chaine la recule entre 70 et 80. La
Secunda Petri lui est postérieure (p. 18 ss.). Et celle-ci, dans I’hypothése
de l'authenticité qui nous parait devoir s’imposer, est antérieure a 64. Les
deux épitres de Pierre et I'épitre de Jude auraient alors été composées i
peu prés dans le méme temps.

Le rapport littéraire entre la Secunda Petri et Vépitre de Jude est
soigneusement traité, mais l’enchainement des circonstances qui expli-
querait l'usage que Pierre fait de la lettre de Jude n’est guére examiné.
Je serais enclin a le considérer ainsi. Aprés avoir écrit sa premiére épitre,
dans laquelle l'influence de saint Paul s’expliquerait bien par les relations
personnelles de Pierre et de Paul pendant la captivité romaine de I’Apbtre
des Gentils, Pierre est averti des nouveaux dangers auxquels les Eglises



Literarische Besprechungen 317

d’Asie se trouvent exposées. Vers le méme moment, il regoit communication
de I'épitre de Jude, destinée le plus vraisemblablement aux communautés
de la région d’Antioche. Les rapports étroits qui existaient entre les diverses
Eglises permettent de penser qu’elle était lue également en Asie Mineure,
d’ou l'on congoit fort bien qu’elle fut apportée a Rome. Pierre s’en serait
inspiré. De la les réminiscences et les similitudes de pensées et d’expressions
qui sautent aux yeux de quiconque prend la peine de comparer les deux
écrits. La Secunda Petri a toutefois plus grande allure. Les allusions aux
apocryphes y sont plus discrétes ; l'autorité et le témoignage de l'auteur
passent au premier plan ; la réfutation des faux docteurs est précédée par
une partie positive consacrée a rappeler la magnificence des dons divins
et la nécessité de pratiquer les vertus chrétiennes. Parmi les erreurs, Pierre
retient surtout celle qui avait trait a la Parousie et il s’en sert pour exhorter
ses lecteurs 4 la pratique de la sainteté. Enfin, il en appelle expressément
a saint Paul, que les faux docteurs de 1’épitre de Jude prétendaient tirer
a eux pour leur perdition.

Harnack avait vu dans I’existence d’épitres catholiques (universelles) un
signe de 1'unité qui groupait déja au Ier siécle les différentes communautés.
Cette unité, qui rapprochait surtout les grands centres de la vie chré-
tienne comme Jérusalem et Rome, rend compte des liens littéraires dont
témoignent les épitres. Au groupe des deux lettres de Pierre et de celle de
Jude se rattachent trés certainement 1'épitre aux Ephésiens, dont la Prima
Petri dépend visiblement, et 1'épitre de Jacques, qui présente avec la Prima
Petri d’indubitables contacts. Ce fait est particuliérement significatif des
courants de pensée qui traversaient le monde chrétien a ce moment de
I’histoire, antérieur aux grandes persécutions, ou la vie des communautés
de Syrie et d’Asie parait menacée a la fois par les vexations auxquelles les
premiers chrétiens se trouvaient en butte de la part des adversaires de la
foi nouvelle et par les aberrations dans lesquelles se font déja pressentir

les déviations de la gnose.

Les trois lettres de saint Jean nous transportent quelques décades
plus tard, peu avant le tournant du I°r siécle. Chaine maintient a leur
égard toutes les données traditionnelles, en y ajoutant d’utiles précisions.
La premiére épitre s’adresse a un groupe d’Eglises, probablement d’Asie
Mineure_'; la deuxiéme et la troisiéme concernent respectivement une commu-
nauté particuliére et un membre de cette communauté. Toutes trois sont
I'ceuvre du méme auteur, qui est aussi celui du dernier Evangile. Or, que
cet auteur soit ’apdtre Jean, et non, comme le veut la critique libérale,
certain presbytre Jean distinct du disciple que Jésus aimait, c’est ce dont
la gravité du témoin ne permet guére de douter. En tout cas, la provenance
apostolique explique mieux que toute autre hypothése la conservation
des deux petits billets que le souvenir d’un grand nom a seul pu protéger.

Dans ses deux premiéres épitres, I’apbtre Jean met les fidéles en garde
contre les hérétiques. Contrairement & I’hypothése de M. Bardy, ceux-ci
seraient non des Juifs, mais des Grecs adonnés & des erreurs dogmatiques
et morales. Erreurs dogmatiques : elles font penser a la doctrine de Cérinthe,



318 Literarische Besprechungen

pour qui le Christ, demeuré distinct de Jésus, n’était pas venu dans la chair;
morales, elles sont caractérisées par l'indifférence professée a 1'égard des
commandements : les hérétiques combattus par Jean se croyaient dégagés
des obligations du wvulgaire ; ils envisageaient le péché comme un acte
indifférent aux parfaits dans la connaissance.

Comme on pouvait s’y attendre, aprés l'interprétation donnée par le
Saint-Office (2 juin 1927) au décret du 13 janvier 1897 relatif au verset
des trois témoins, le Comma Johanneum n’est plus considéré comme authen-
tique. Inspiré sans doute par une exégése allégorique, il apparut vraisem-
blablement sous la forme d’une glose marginale qui aurait pénétré dans le
texte, au Ve siecle, en Espagne et en Afrique.

On sait que la premiére épitre a été appelée par saint Augustin et par
quelques autres auteurs anciens : ad Parthos. Les conjectures faites pour
expliquer l'origine de ce titre ne sont pas probantes. Bien qu’il se tienne
sur la réserve, Chaine serait porté & penser que Parthos (111p04u¢) ne serait
que la transcription fautive de l'adjectif wxpfcvec appliqué a saint Jean.

L’intérét majeur du commentaire consiste dans l’exposé de la haute
théologie résumée dans la premiére lettre. L’élévation de cet exposé qui
demanderait & étre longuement médité ne le céde en rien a l'acribie dont
fait preuve l'auteur dans l'examen des problémes proprement critiques.
Chaque page mériterait d’étre citée, et le recenseur ne peut qu’en recom-
mander la lecture attentive a quiconque a le got des sources d’eau vive. Il
est un point cependant sur lequel il aurait de la peine a se mettre d’accord
avec l'auteur. Lorsque Jean déclare : Vous avez entendu dive que I’ Antéchrist
vient, eh bien maintenant 1l y a de nombreux antichvists, par la nous con-
naissons que c’est la derniéve heure (11, 18), Chaine pense que 1’Apdtre fait
allusion a la fin du monde. L’explication la plus simple, & son avis, serait
que Jean donne une opinion sur la derniére heure, mais pas un enseignement :
« S’il argumente, c’est simplement pour motiver une maniére de voir qui
demeure conjecturale. » A supposer que ces remarques soient fondées, le
point de vue de Jean serait singuliérement en retard sur celui de saint
Paul, qui montre clairement dans la II® aux Corinthiens et dans 1'épitre
aux Philippiens qu’il ne comptait plus assister a la parousie, et méme sur
celui de saint Pierre que nous venons d’entendre déclarer : Pour le Seigneur
un jour est comme mille ans. On ne voit pas d’ailleurs que saint Jean exprime
une conjecture; tout au contraire, lorsqu’il affirme que 1’Antichrist est
déja a l'ceuvre, I’Apdtre déclare formellement que la derniére heure est
déja venue. Chaine aurait été, pensons-nous, mieux inspiré s’il s’était attaché
a déterminer ce que Jean entendait par la derniére heure. Sans doute, aurait-
il alors retrouvé la notion d'un dernier 4ge du monde, intermédiaire entre
la Résurrection du Sauveur et la Parousie, d'une durée indéfinie. Cette
notion rallie un nombre croissant de critiques catholiques et protestants ;
c’est la seule, pensons-nous, qui rende compte de l’ensemble des textes
ayant trait a la fin du monde : la seule qui permette de donner a la doctrine
eschatologique du Nouveau Testament sa véritable mesure.

Fribourg. F. M. Braun O, P.



	Literarische Besprechungen

