Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 20 (1942)

Rubrik: Kleine Beitrage

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kleine Beitrdge.

Interpretation vorscholastischer Texte
tiber die Eucharistie.

Im Jahrgang 1941, Nr. 4, S. 440-446, dieser Zeitschrift hat P. Dr.
C. Zimara einen Kleinen Beitrag: Zu vorscholastischen Anschauuungen
iiber die Eucharistie veroffentlicht, in dem er sich mit der von mir in
« Theologie und Glaube», Jahrgang 1941, 2. Heft, S. 97 ff., gegebenen Erkli-
rung einzelner die Eucharistie betreffender Texte auseinandersetzt. Im
folgenden will ich versuchen, zu diesen Auffassungen Stellung zu nehmen.

I

Zunachst handelt es sich um die Interpretation eines Textes des
hl. Beda Venerabilis und zweier Texte des Walafrid Strabo.

Beda Ven., Homiliae, lib. 1, Hom. 14 : In Domin. III. post Theo-
phaniam : qui (agnus paschalis) semel populum de Aegyptia servitute
liberans, in memoriam eiusdem liberationis, per omnes annos immolatione
sua populum eumdem sanctificare solebat, donec veniret ipse cui talis
hostia testimonium dabat, oblatusque Patri pro nobis in hostiam odorem-
que suavitatis, mysterium suae passionis oblato agno in creaturam panis
vinique transferret, sacerdos factus in aeternum, secundum ordinem Melche-
sedech (Migne, P. L. 94, 75).

Walafrid Strabo, Glossa ordinaria in Ev. Luc., cap. 22, v. 19 : Finitis
veteris Paschae solemniis transit ad novum, quod in suae redemptionis
memoria in Ecclesiam (sic) frequentare desiderat, ut pro carne et sanguine
agni, suae carnis et sanguinis sacramentum in panis et vini figura sub-
stituat. Frangit et porrigit, ut ostendat sui corporis fractionem non sine
sua sponte futuram. Agit gratias de veteribus terminatis et novis inci-
piendis (Migne P. L. 114, 338).

Walafrid Strabo, De ecclesiasticarum rerum exordiis et incrementis,
cap. 16 : In coena siquidem quam ante traditionem suam ultimam cum
discipulis habuit, post Paschae veteris solemnia, corporis et sanguinis sui
sacramenta in panis et vini substantia eisdem discipulis tradidit, et ea in
commemorationem sanctissimae suae passionis celebrare perdocuit (Migne
P. L. 114, 936) 1.

1 Die ausfiithrlicheren Texte siehe bei Zimara, diese Zeitschrift 1941, 441 ff.
Um Raum zu sparen, werden sie hier nicht von neuem in extenso abgedruckt.
Es sei noch bemerkt, daB neuerdings die Glossa ordinaria, welche bislang all-



Kleine Beitrige 279

Besagen die vorstehenden Texte, daB Jesus beim letzten Abendmahl
das sinnbildliche Verhaltnis zu seiner Passion dem Passahlamm genommen
und auf Brot und Wein iibertragen hat ? Zimara tritt von neuem fiir diese
Deutung der Texte ein.

Demgegeniiber mochten wir folgendes zur Erwdgung geben :

1. Zunachst eine Vorbemerkung : Wir hatten ausdriicklich gesagt, daB
Walafrid Strabo (Glossa ordinaria in Ev. Luc.) «erkldrt, daB der Herr
anstatt des Passahlammes das Sakrament seines Leibes und Blutes in der
Gestalt (figura) des Brotes und Weines eingesetzt hat» (Theologie und
Glaube 1941, 98). Wir geben auch bereitwillig zu, daB Walafrid in zwei
Sitzen, die durch einen lingeren Passus von dem von uns angefiihrten
Satze : post Paschae veteris solemnia etc. (De ecclesiastic. rerum exord.
et increm.) getrennt sind, denselben Gedanken ausspricht. Dasselbe gilt
von drei von Zimara angefithrten Stellen des hl. Beda Venerabilis (Matthéus-
kommentar !, Lukaskommentar, Homilie zum Palmsonntag).

2. Dagegen ist der Gedanke, daB Jesus beim letzten Abendmahl das
sinnbildliche Verhiltnis zu seiner Passion dem Passahlamm genommen und
auf Brot und Wein iibertragen hat, weder in dem (unechten) Matthius-
kommentar noch in dem Lukaskommentar Bedas noch in der Palm-
sonntagshomilie (iiber die 14. Homilie s. unten unter n. 3) noch auch in
dem Lukaskommentar und der Schrift De eccles. rerum exord. et increm.,
cap. 15 s. Walafrid Strabos ausgesprochen. Es ist dies eine Folgerung,
die Zimara aus ihnen zieht 2, die aber tatsichlich in ihnen nicht enthalten
ist. Es ist ndmlich nicht dasselbe : « Christus hat den alten Ritus des
Passahlammes abgeschafft und dafiir das Sakrament seines Leibes und
Blutes eingesetzt» und : «Christus hat das sinnbildliche Verhiltnis zu
seinem Leiden von dem Passahlamm auf Brot und Wein iibertragen ».
Das Erste schlieBt das Zweite nicht ein (siehe auch S. 3, Anm. 3). Die
genannten Texte beschrinken sich, wie sich jeder Leser iiberzeugen kann,
auf den Gedanken, daB8 mit der Feier des Abendmahls die des Passah-
mahles abgeschafft ist (siehe unter n. 1).

3. Nur eine Stelle wiirde den Gedanken Zimaras aussprechen, aber
nur dann, wenn sie so zu iibersetzen wire, wie er sie iibersetzt.

Es handelt sich um Beda Vener.,, Homil. 14: qui... populum ..
sanctificare solebat, donec veniret ipse cui talis hostia testimonium dabat,

gemein als Werk Walafrids galt, ihm abgesprochen wird. Vgl. Lexikon fiir
Theologie und Kirche X (Freiburg i. Br. 1938), 720.

! Dieser Kommentar ist allerdings unecht; vgl. Morin, Revue Bénédictine
1892, 316 ff. ; ferner P. Lehmann, Wort und Echtheit einer Beda abgesprochenen
Schrift (Sitzungsber. der Bayer. Akademie der Wissenschaft, Jahrg. 1919, 4. Ab-
handl. Miinchen 1919) 3, Anm. 1. Speziell zu der Echtheit des Homiliars Bedas
vgl. Ernst Ahrens, Das urspriingliche Homiliar Bedas und sein EinfluB auf
Aelfrics Homiliae catholicae (Dissertation Miinster i. W. 1922).

® A. a. O. 441: « Daraus folgern wir ... », 444 : « Auch hier glauben wir
folgern zu miissen ... ».



280 Kleine Beitrige

oblatusque Patri pro nobis in hostiam odoremque suavitatis, mysterium
suae passionis oblato agno im creaturam panis vinique transferret .. ..
Zimara iibersetzt die gesperrten Worte mit: «bis er ... das Mysterium
seiner Passion auf (bezw.: in) die geschopflichen Gaben Brot und Wein
iibertrug » (S. 441). Dieser Satz hat nach ihm den Sinn: Christus hat
«beim letzten Abendmahl das sinnbildliche Verhiltnis zu seiner Passion
dem Passahlamm genommen und auf Brot und Wein iibertragen » (S. 440).
« Mysterium seiner Passion » ist also nach ihm gleich «sinnbildliches Ver-
hiltnis zu seiner Passion ».

Gegen diese Ubersetzung bezw. Deutung sprechen folgende Griinde :

a) Es geht nicht an, mysterium suae passionis mit «sinnbildliches
Verhdltnis zu seiner Passion» wiederzugeben. Zwar kommt mysterium
in der Bedeutung « Sinnbild » oder « Symbol » vor, aber nicht in der Bedeu-
tung « Verhdltnis » *. Mysterium transferre kann daher nicht heien : ein
sinnbildliches Verhdltnis iibertragen.

b) Beda sagt gar nicht, daB der Herr etwas von dem Passahlamm
auf die Kreatur des Brotes und Weines iibertragen hat ; er sagt : donec ...
mysterium suae passionis oblato agno in creaturam panis vinique trans-
ferret. Wenn er den oben genannten Gedanken hitte aussprechen wollen,
hitte er dann nicht, da er ja das Passahlamm ausdriicklich erwahnt,
gesagt : ab (de oder ex) oblato agno in creaturam panis vinique transferret ? *
Auch Zimara faBt oblato agno im Sinne von «nach der Begehung des
Passahritus » (S. 441) 3.

Wir sind somit gezwungen, den Ausdruck mysterium passionis in
creaturam panis vinique transferre anders zu erkliren.

Was ist zunichst unter dem mysterium passionis zu verstehen ? DaB
darunter nicht ein abstraktes sinnbildliches Verhiltnis, sondern eben die
Passion selbst zu verstehen ist, deutet Beda an, wenn er unmittelbar vorher

1 Siehe Aeg. Forcellini, Totius Latinitatis lexicon IV (Prati 1868), 219 s. v.
mysterium.

2 Bei Forcellini 1. c. VI (Prati 1875), 146 s. findet sich kein Beispiel dafiir,
daB fiir den terminus a quo des transferre der bloBe Ablativ steht.

3 Zwei Bedenken, die uns gegen die obige Deutung zu sprechen scheinen,
seien wenigstens anmerkungsweise mitgeteilt :

1. Behilt der Passahritus, auch wenn er jetzt tot ist, nicht einen Hinweis
auf das Leiden Christi ? Jedenfalls sagen Beda und Walafrid nirgends, daB
Christus ihm die sinnbildliche Beziehung zum Leiden genommen habe. Es ist
dies nur eine Folgerung, die Zimara aus Beda und Walafrid zieht, eine Folgerung,
die sich aber, wie gesagt, keineswegs notwendig ergibt. Die Texte besagen ledig-
lich, daB mit dem Opfer Christi das Alte aufhére und das Neue beginne.

2. Kann man iiberhaupt sagen, da das Geheimnis der Passion vom Oster-
lamm auf Brot und Wein iibertragen wird ? Setzt das nicht voraus, da3 es dem
einen wie dem anderen in gleicher Weise anhaftet ? Und doch steht fest, daQ
die Eucharistie in einem ganz anderen Verhiltnis zur Passion des Herrn steht
als das Passahlamm. Zimara selbst hat das herausgefiihlt, wenn er sagt, daB die
Eucharistie- « nicht blof Sinnbild, nicht blof Ersatz » des Passahlammes sei
(a.a. O. 443).



Kleine Beitrize 281

sagt : oblatusque Patri pro nobis in hostiam odoremque suavitatis, mysterium
suae passionis etc. Das Mysterium der Passion ist also nichts anderes als
der Kreuzestod des Herrn. Naherhin ist es konkret von seinem Leibe
und Blute zu verstehen; denn anderswo ersetzt Beda, und zwar in
gleichem oder dhnlichem Zusammenhange, den Ausdruck Mysterium der
Passion durch den anderen : Mysterium des Leibes und Blutes bezw. des
Leibes, so Super Parab. Salom. allegor. expos. 1, 9: das Mysterium des
Leibes und Blutes des Herrn wird in Brot und Wein dargestellt!; In
Samuel. proph. allegor. expos. 1, 5: die Kirche trigt das Mysterium des
Leibes des Herrn mit sich in Brot und Wein ®. Ferner sagt der Heilige
In Luc. ev. expositio, c. 22 ausdriicklich, daB die Mysterien des Leibes
und Blutes des Herrn auf dem Altar des Kreuzes konsekriert wurden 3,
also Passionsmysterien sind. Daraus ergibt sich, daB8 das mysterium
passionis Domini mit dem mysterium corporis et sanguinis Domini
identisch ist *.

Sodann liegt es sicher am nachsten, transferre in derselben Bedeutung
zu nehmen, in der es von Beda einige Zeilen vorher gebraucht wird : cum
panis et vini creatura in sacramentum carnis et sanguinis eius ... frans-
fertur. Hier bedeutet transferre offensichtlich verwandeln. Dieselbe Bedeu-
tung hat transferre, wie Zimara selbst zugibt (S. 441), auch sonst des
ofteren ®. Hiernach diirfte Beda an unserer Stelle sagen wollen : Christus
hat das Mysterium seines Leidens, d. h. seinen Leib und sein Blut, zur
Speise, zu Brot und Wein gemacht, er hat es iibergefiihrt, iibertragen,
verwandelt in die Kreatur des Brotes und Weines. Einen ganz dhnlichen
Gedanken spricht iibrigens der Heilige aus, wenn er sagt, der Herr habe
an Stelle des Passahlammes das Sakrament seines Fleisches und Blutes in
der Figur des Broles und Weines gesetzt : pro carne agni vel sanguine suae
carnis sanguinisque sacramentum in panis ac vini figura substituens (In
Luc. ev. expos. 22). Von hier aus ist nur ein Schritt zu dem Satze : Christus
corpus et sanguinem suum in panem et vinum transfiguravit vel transtulit.

4. Somit besagt keine der drei von uns (a.a.O. 98) angezogenen
Stellen, selbst nicht Beda Vener.,, Hom. 14 : Christus hat beim letzten

1 Migne P. L. 91, 967 : in pane corporis ipsius et in mixto vino sanguinis
sacro sanctum mysterium ... ostenditur.

2]1. ¢. 514: Ecclesia ... carnis eius et sanguinis in vino ac pane secum
mysteria defert.

3 Migne P.L. 92, 595: mundissima sui corporis et sanguinis mysteria in
crucis altari consecrata.

% Auch J. Geiselmann, Die Eucharistielehre der Vorscholastik (Paderborn
1926), 52 versteht mysterium suae passionis in diesem Sinne; er spricht von
einer « Ubertragung des Leidensmysteriums in creaturam panis et vini .

5 FaBt man mysterium passionis konkret, wie wir es ausdriicklich getan
haben (Theologie und Glaube 1941, 99), so ergibt sich kein « abstruser Sinn»,
wohl aber, wie wir gern zugeben, wenn man den Ausdruck abstrakt etwa im
Sinne von sinnbildlichem Verhiltnis zur Passion nimmt und transferre mit ver-
wandeln iibersetzt.



282 Kleine Beitrige

Abendmahl das sinnbildliche Verhdltnis zu seiner Passion dem Passah-
lamm genommen und auf Brot und Wein iibertragen. Die Aussage Bedas
geht, wie wir soeben gezeigt haben (n. 3), irgendwie auf das Wandlungs-
geschehen, wobei er nicht von Brot und Wein, sondern von Leib und Blut
Christi (mysterium passionis) ausgeht. Desgleichen spielt Walafrid Strabo :
corporis et sanguinis sui sacramenta in panis et vini substantia eisdem
discipulis tradidit (De rer. eccles. exord. et increm., cap. 16) und transit
ad novum ..., ut pro carne et sanguine agni suae carnis et sanguinis
sacramentum in panis et vini figura substituat (Glossa ordin. in Ev. Luc.,
cap. 22) offensichtlich auf eine Terminologie an, die als terminus a quo
nicht Brot und Wein, sondern Leib und Blut Christi nimmt und von
ihnen irgendwelche Veranderung aussagt: Leib und Blut Christi sind ja
nicht ohne weiteres in panis et vini substantia bezw. figura, sie miissen
durch einen besondern Akt in diesen Zustand versetzt werden.

11.
Des weiteren handelt es sich um die Interpretation folgender Termini :
Jesus transfiguravit corpus suum in panem ... formans sanguinem suum

in calicem (ps.-hieronymianischer Kommentar zum Markusevangelium,
5. Jahrhundert), in panem et vinum Dominus corpus suum transfigurare
voluit (Expositio Missae, 9. Jahrh.), Jesus ... figurans corpus suum in
pane (Walafrid Strabo), translata est eadem caro in panem, et idem
sanguis in vinum (Haymo von Halberstadt), Deus ... transformavit corpus
suum in panem, et sanguinem suum in vinum (Paschasius Radbertus) !.
Wird durch diese Texte eine Impanationsauffassung insinuiert ? Zimara
definiert Impanationsauffassung folgendermaBen: «Eine Impanations-
auffassung kann jede Vorstellung genannt werden, die am Brot des Sakra-
ments keine Wesenswandlung annimmt, sondern sich die Konsekration als
eine Art bloBer geheimnisvoller Vergegenwirtigung des Leibes Christi im
unverwandelten Brot denkt, abgesehen davon, ob man dabei eine Parallele
zur Inkarnation und hypostatischen Union im Auge habe oder nicht»
(S. 4&45).

1 Nebenher eine Richtigstellung. Zimara meint, wir faBten diese Texte als
Ausdruck unserer Theorie iiber eine eigene Weihe der Menschheit Christi und
neuestens als Ausdruck der sog. Adduktionslehre. Wir haben jedoch niemals,
wie sich jeder Leser unseres Buches « Das Opfer der Eucharistie » (Paderborn 1937)
leicht iiberzeugen kann (§ 38, S. 45-49), in der in den genannten Texten ausge-
sprochenen Auffassung vom Wandlungsgeschehen einen Ausdruck unserer Theorie
gesehen : wir haben sie lediglich als Ausgangspunkt genommen ; von hier bis zum
Ausdruck der Theorie ist aber noch ein weiter Weg. Wir haben zweitens in der
in diesen Texten vorliegenden Auffassung auch nicht einen Ausdruck der Adduk-
tionslehre gesehen ; wir haben nur gesagt, daB diese Auffassung «der sog. Adduk-
tionstheorie der Skotisten verwandt ist» (Theologie und Glaube 1941, 97).
Beidemal ist nimlich, was nicht bestritten werden diirfte, die verklirte Mensch-
heit Christi Ausgangspunkt der Erwigung (es liegt ja im Begriffe der Adduktions-
lehre, daB sie vom Leibe und Blute Christi ausgeht) im Gegensatz zur sog.
Reproduktionstheorie, die Brot und Wein als terminus a quo nimmt.



Kleine Beitrige 283

1. Alle Texte besagen ein Verwandeln, und zwar ein Verwandeln des
Leibes und Blutes Christi in Brot und Wein. Zimara meint, es sei nicht
ausgeschlossen, « daB diese Redeweise nur eine Art uniiberlegter Verkehrung
richtiger Wendungen der metabolischen Lehre ware » (S. 445). Man kann
jedoch schlecht annehmen, daB alle die verschiedenen Autoren richtige
Wendungen der metabolischen Redeweise uniiberlegt verkehrt haben.
Zudem schlieBt die Begriindung, die einige dieser Zeugen, namlich Haymo
von Halberstadt und Paschasius Radbertus, geben, diese Deutung der
Texte aus: Sed quia humana fragilitas non consuevit carnibus crudis vesci
et sanguinem potare, translata est eadem caro in panem et idem sanguis
in vinum (Haymo), Deus scit hAumana natura quia non potest vesci carnibus
crudis et propterea transformavit corpus suum in panem et sanguinem
suum in vinum (Paschasius Radbertus). Beide wollen dieses sagen : Leib
und Blut Christi haben, um von uns iiberhaupt genossen werden zu kénnen,
den status cibi et potus angenommen. Leib und Blut Christi werden also
unter dieser Riicksicht verwandelt! in Brot und Wein ; so erkliren sich
ganz ungezwungen die Ausdriicke : transferre carnem in panem und trans-
formare corpus in panem, ferner die Termini der iibrigen oben angefiihrten
Zeugen : transfigurare, figurare corpus in panem, formare sanguinem in
calicem. Das ist ihr natiirlicher Wortlaut *. Nicht mehr und nicht weniger
wollen sie besagen, und als solche bieten sie einen naturgemdfBen Aus-
gangspunkt fiir die MeBopfertheorie de Lugos und Franzelins wie auch
fiir die von uns in dem « Opfer der Eucharistie » vorgeschlagene. Wir sind
aber, wie schon bemerkt, weit davon entfernt, in diesen Texten einen
eigentlichen Ausdruck unserer Theorie zu sehen.

2. Lassen die genannten Texte vermuten, daB ihre Verfasser eine
Impanationsauffassung in dem weiteren abgeschwichten Sinne Zimaras
vertreten haben ? Einen Anhaltspunkt fiir diese Meinung bieten sie nicht.
Sie besagen : Leib und Blut Christi werden « transfiguriert, transformiert,
figuriert, formiert, transferiert» in Brot und Wein ; sie nehmen, in der
Sprache der modernen Theologie ausgedriickt, den status cibi et potus an.
Uber die Art und Weise, wie Christus gegenwértig wird, ob durch Trans-
substantiation des Brotes und Weines in Leib und Blut Christi oder durch
Impanation, etwas auszusagen, lag auBerhalb ihrer Sehweite. Wenn sie
eine Impanationsauffassung in dem oben genannten Sinne vertriten,
miiBte man statt: Leib und Blut Christi werden verwandelt in Brot und
Wein eher erwarten : Leib und Blut werden gegenwartig in oder mit dem
Brot und Wein.

1 Selbstverstindlich ist hier an keine Wesens-, sondern nur an eine akzidentelle
Verwandlung zu denken.
? Aus diesem Grunde vermag ich dem Urteile Zimaras: «es handelt sich
.. nur um Wiederholung von Formeln, deren Ursprung und sicherer Sinn kaum
festzustellen ist, weil die literarischen Quellen, soweit sie uns erhalten sind, keine
lickenlose Kette und keinen eingehenderen AufschluB bieten» (S. 445) nicht
zuzustimmen.



284 Kleine Beitrige

Wenn man die Transfiguration, Transformation usw. des Leibes und
Blutes Christi in Brot und Wein, wie Geiselmann es tut?!, als impanatio
und invinatio bezeichnen will, muB man sich bewuBt bleiben, daB man
dann das Wort impanatio bezw. invinatio in einem sehr weiten Sinne
nimmt. An sich sagen diese Termini iiber das Fortbestehen der Substanzen,
das Zimara in seiner abgeschwichten, von einer Parallele mit der Inkarna-
tion und hypostatischen Union absehenden Definition der Impanation
(«im unverwandelten Brot») als wesentlich annimmt, nichts aus ®

Paderborn. Joh. Brinktrine.

Erginzungen.

Obige Darlegungen von Prof. Dr. Joh. Brinktrine veranlassen einige
Bemerkungen :

|

1. In der Rezension des Buches von Brinktrine, « Das Opfer der
Eucharistie», sagten wir?, einzelne dort angefiihrte Texte vorscholastischen
Ursprungs bedeuteten im Zusammenhang, Christus habe beim letzten
Abendmahl das sinnbildliche Verhiltnis zu seiner Passion dem Passah-
lamm genommen und auf Brot und Wein iibertragen. Brinktrine erwiderte
in « Theologie und Glaube » 1941, S. 98, wir kénnten uns dafiir « mit einigem
Recht, freilich nur einem scheinbaren », auf einen einzigen der von ihm
angezogenen Texte berufen, nimlich Walafrid Strabo, Glossa ord. in Ev.
Luc., 22, 19. Nun erklirt er (s. oben I, 3), eine einzige Stelle wiirde unsern
Gedanken aussprechen, « wenn sie so zu iibersetzen wire », und zwar Beda,
Homil. lib. 1, hom. 14. Auch letztere steht aber unter den Texten in « Das
Opfer der Eucharistie ». Es kdmen also im Lauf der Zeiten, in Gestalt
je einer einzigen Stelle, wenigstens zwei aus dem Buch zusammen, die uns
« scheinbar » oder « wenn sie so zu iibersetzen wiren », in diesem Punkt

1 « Man dachte sich die Vergegenwartigung ... als impanatio bzw. invinatio
(ein Erbgut aus altgallischer Liturgie, die von einer transfiguratio des Leibes
in panem spricht), bis Lanfrank den Wandlungsgedanken im Sinne der Trans-
substantiation deutete » (Die Eucharistielehre der Vorscholastik, Paderborn 1926,
S. 447).

2 Man kann hiernach Impanation in einem dreifachen Sinne fassen : 1. Leib
und Blut Christi werden transfiguriert, transformiert usw. in Brot und Wein,
d. h. sie nehmen den status cibi et potus an; 2. sie werden im Brot und Wein
gegenwirtig, ohne daB diese in Leib und Blut des Herrn verwandelt werden
(vgl. die Definition Zimaras) ; 3. Leib und Blut Christi gehen nach Analogie der
Inkarnation eine hypostatische Union mit den Substanzen des Brotes und Weines
ein (Impanationslehre im eigentlichen Sinne). Unsere Texte kennen eine Impana-
tion nur in dem ersten Sinne.

3 Divus Thomas, 1939, S. 252.



Kleine Beitrige 285

« einiges » Recht geben. Zur Bekriftigung hatten wir in « Divus Thomas »
1941, S. 442, ein paar weitere Ausziige aus Bedas Werken zitiert, darunter
den ihm zugeschriebenen Matthiuskommentar, den Geiselmann (Die
Eucharistielehre der Vorscholastik, S. 46 und 50) fiir echt hilt. Sehen
wir davon ab, so kénnen wir ihn fiir unsern Gegenstand leicht durch den
heute noch allgemein Beda zugesprochenen Markuskommentar ersetzen.
Bei der Parallele finden wir den gleichen Wortlaut wie zu Matthius und
Lukas: «Finitis paschae veteris solemnibus, quae in commemoratione anti-
quae de Aegypto liberationis populi Dei agebantur, transiit ad novum
quod in suae redemptionis memoriam Ecclesiam frequentare volebat, ut
videlicet pro carne agni ac sanguine, sui corporis sanguinisque sacramentum
substitueret » 1. Stammt nun die Matthdauserklirung, wie Schénbach *
will, von einem spiteren Verfasser, so kann doch verniinftigerweise kein
Zweifel bestehen, daB der uns interessierende Passus Beda entlehnt ist,
auBer man werfe die Frage auf, ob die Worte im Markus und Lukas von
Beda genuin seien.

2. Zu den Griinden bzw. Bedenken, die Brinktrine unserer Auslegung
der Worte Bedas Homil. lib. 1, hom. 14 entgegenhilt :

a) Die Wiedergabe von «mysterium suae passionis» mit «sinnbild-
liches Verhiltnis zu seiner Passion » geschah weder dank besondren lexika-
lischen Entdeckungen noch auf die Meinung hin, das Wort « mysterium »
sei ausgerechnet mit dem Wort « Verhiltnis » zu iibersetzen. Sie entsprang
der schlichten Erwigung, das Wort bedeute angesichts sonstiger Ver-
wendung und Auffassung bei Beda sowie des hiesigen Zusammenhanges
wohl «Sinnbild »; Sinnbild aber seinerseits wesentlich eine bestimmte Art
Verhiltnis zum Versinnbildeten, was man eben « sinnbildliches Verhaltnis »
taufen konne. Das Verhidltnis kann ein naturgegebenes oder ein in freier
Wahl festgesetztes sein; je nachdem haben wir ein sog. natiirliches oder
ein sog. kiinstliches Symbol, welche Unterscheidung auch fiir Zeichen
iiberhaupt gilt (signum naturale — signum arbitrarium, ad placitum,
conventionale). Statt mit « sinnbildliches Verhiltnis zu » lieBe sich der
Gedanke des fraglichen Textes ebensogut mit «sinnbildliche Darstellung »,
« sinnbildliches Begangnis » der Passion ausdriicken.

b) Mit «oblato agno» will Beda sagen, daB die Ubertragung im An-
schluB an den Vollzug des Passahritus geschah. Wenn es fiir Beda selbst
aus dem Gedankengang klar ist, daB der terminus a quo der Ubertragung
das Osterlamm sei, bedarf es fiir ihn hier keines eigenen « ab », « de » oder
«ex », das dies nochmals zum Bewultsein brichte.

¢) Den Hinweis auf das Leiden Christi enthilt der jiidische Passahritus
an und fiir sich ebensowenig wie irgendeine andre dhnliche Zeremonie ;
er ist kein reinnatiirliches Symbol des Leidens Christi, sondern signum

1 In Marci ev. exp., lib. 4, cap. 14 (Ml = Migne, Patrol. lat. 92, 272).
2 Uber einige Evangelienkommentare des Mittelalters, in Sitzungsber. d.
Wien. Akad. d. Wiss.,, Bd. 146, Abhandl. 4 (1903).



286 Kleine Beitrige

arbitrarium desselben. Durch freie Bestimmung wessen ? Nicht der Juden,
einzig Gottes. Die Juden feierten das Passah ohne diese sinnbildliche
Beziehung zum Leiden Christi zu erkennen, dachten nicht daran. Deshalb
haben wir betont, es handle sich um eine Symbolik «vor Gott», «gemdf
Gottes Willen », solange giiltig und zutreffend, als Gott es haben will, keinen
Augenblick langer. Denn bei Dingen, die man z. B. durch Wahl oder
Ubereinkunft zum Sinnbild erklirt, kann mitbestimmt werden, auf wie
lange es gelten soll. DaB kiinftige Abhaltung des alten Passah auch nach
dem letzten Abendmahl wvor Gott giiltiges Symbol des Leidens Christi
bleibe, kann Beda sicher nicht sagen wollen, da er mehrmals bemerkt,
Gott wiinsche ihm dort ein Ende zu setzen. Deshalb glauben wir, daB
fiir Beda «figura»-sein und «sanctificare » unzertrennlich verbunden
sind ; von beidem gilt ihm das «donec», von beidem das « transferre »;
ein heilskriftiges Sinnbild der Passion wird durch das andre abgelost, die
heilskraftige Sinnbildlichkeit von dem einen auf das andre iibertragen ;
das erste wies auf die kiinftige, das folgende weist auf die geschehene
Passion, darum steht « oblatusque Patri in hostiam odoremque suavitatis »
zwischen beiden. Wenn wir Christen auch spitere Abhaltung des Passah
bei Juden fiir ein Sinnbild des Erloserleidens halten, tun wir es ohne
genaue Uberlegung, aus dem BewuBtsein, daB es friither nach Gottes Willen
so war. Beda und Walafrid aber fassen die Riten des Alten Bundes als
« Vorbilder » mit zeitlich begrenzter Funktion.

d) « Kann man iiberhaupt sagen, dal das Geheimnis der Passion vom
Osterlamm auf Brot und Wein iibertragen wird ? » — Es handelt sich
zunichst um die Frage : konnte Beda das sagen wollen ? Weder Frage
noch Antwort darf glattweg von unserer heutigen Denkweise in den Dingen
ausgehen. Allem Anscheine nach ist es Beda noch schiarfer bewulit als uns,
daB auch die Eucharistie, wie die iibrigen Sakramente des Neuen Bundes,
in der auBeren Gestalt von Materie und Ritus eine gottgewollte passende
Versinnbildung ihres geheimnisvollen Inhaltes und ihrer sakramentalen
Wirkung enthalt. Mit den Worten « sacramentum », « mysterium » ist fiir
ihn diese Idee noch lebendig assoziiert. Sie bleibt richtig, darum kann man
heute noch ohne Bedenken sagen, die sinnbildliche Funktion werde vom
Osterlamm auf Brot und Wein der Eucharistie iibertragen, von der creatura
und figura agni paschalis auf die creatura und figura panis et vini !, wobei
freilich Beda «Brot und Wein» in ihrem Eigenbestand gewahrt denkt,
wenn er die Realprisenz erkennt, aber nicht die Transsubstantiation.
Sein BewuBtsein von der Realprisenz geniigt gleichwohl, um ihn ebensogut
wie uns vor dem Irrtum zu bewahren, die Eucharistie sei weiter nichts
als Sinnbild der Passion und Ersatz fiir das jiidische Osterlamm. Teilten
Beda und der Verfasser der Glossa ordinaria Brinktrines Bedenken, so
wiirden sie nicht schreiben, Christus habe das Osterlamm durch die
Eucharistie «substituiert». Zudem ist die Eucharistie in etwas andrer

1 Homil. lib. 1, hom. 14 : « Huius recte figuram agnus lege paschalis ostendit
..»; Lukaskommentar: « ... in panis ac vini figura ... ».



Kleine Beitrige 287

Weise Sinnbild des Leidens Christi als seines Leibes und Blutes, wie spiter
Guitmund von Aversa gegen Berengar lehrt 1.

e) Brinktrine behauptet, « mysterium passionis» bedeute fiir Beda
einfach die Passion selbst, den Kreuzestod oder Leib und Blut des Herrn.
Es scheint uns richtiger, hier Geiselmann beizupflichten, der aus sorg-
faltiger Ubersicht iiber Bedas Gesamtauffassung erklirt : « Zwischen einer
Sache und dem mysterium einer Sache unterscheidet er nach Inhalt und
Existenz » . Darum kann Beda das mysterium oder sacramentum passionis
auch in den Riten des Alten Bundes und in der Taufe wie in der Eucharistie
sehen. In den Opferriten des Alten Bundes: «passionis dominicae .
sacramentum, illi in carne ac sanguine victimarum, nos in oblatione pams
et vini celebvamus » ®. Im Markuskommentar heiBt es demgemal : . qui
aquae baiulum, hoc est gratiae praeconem, in domum Eccle51ae fuerit
secutus, hic per spiritum illustrantem superficiem litterae transcendendo
in alto mentis solario Christo refectionem praeparat, quia cuncta vel
paschae sacvamenta, vel caeteva legis decreta eius esse sacramenta cognoscit » .
Diese Denkweise berechtigt Beda, ungezwungen von einer « Uberfithrung »
der Riten des Alten Bundes in die Riten des Neuen zu reden : « passo in
carne Domino ac resurgente a mortuis, tempus fuit ut legalis illa, et
figuralis observatio cessaret, atque ea quae secundum litteram gerebantur,
in spirvitualem translata sensum, melius in novo testamento, iuvante sancti
Spiritus gratia, tenerentur ®>. Der Lukaskommentar spricht darin ein-
deutig : « multo consequentius, ut sicut supra typicum agni esum, sic etiam
potum paschae typicum neget se ultra gustaturum, donec ostensa et
manifestata resurrectionis suae gloria, regni Dei fides mundo adveniat. Ut
per duo maxima legis edicta, esum videlicet potumque paschalem spiritaliter
immutata, disceres omnia legis sacramenta, vel iussa quae carnaliter sonare
videbantur, ad spivitalem iam nunc observantiam fuisse transferenda » .
Die nichstanschlieBenden Worte Bedas lauten : « Finitis paschae veteris

solemniis ... transiit ad novum ... Ut videlicet pro carne agni vel sanguine
suae carnis sanguinisque sacramentum in panis ac vini figura substi-
tuens ... ». Ist es dann so unwahrscheinlich wie Brinktrine vorgibt, dag

in ihnen der Gedanke, den er eben ausgesprochen, weiterwirkt und sowohl
sacramentum als figura zunichst soviel wie Zeichen, Sinnbild bedeutet ?
Es handelt sich ja nach dem Wortlaut um die Sakramentsmaterie, das
Brot und den Wein, nicht um den Herrn selbst?.

Ein « mysterium passionis » sieht Beda auch in der Taufe. Die gleiche
14. Homilie, welche die Eucharistie bzw. Brot und Wein der Eucharistie

1 De corp. et sang. Dom. verit.,, 2 (Ml 149, 1455 ff.).

2 Die Eucharistielehre der Vorscholastik, S. 48.

8 De tabern. et vas., lib. 2, cap. 2 (M1 91, 428).

4 Ml 92, 271.

5 Ib. 273.

& Ib. 596.

? Durch die Veranstaltung des jiidischen Passah hatte Jesus gelehrt « hoc
ad suae dispensationis figuram pertinuisse » (ib. 595).

Divus Thomas 2



288 Kleine Beitrige

so bestimmt, erklart von Christus: « Non solum autem lavit nos a peccatis
nostris in sanguine suo, quando sanguinem suum dedit in cruce pro nobis,
vel quando unusquisque nostrum wmysterio sacrvosanctae passionis iblius
baptismo aquae ablutus est » 1. Die Taufe ist « mysterium sanguinis Christi»,
« sacramentum humanitatis Christi», «lavacrum sanguinis Christi»?; in
der Taufe wird « der Leib Christi empfangen » 3.

3. Was Walafrid Strabo bzw. der Urheber der Glossa ordinaria zu Lukas
in unserer Frage bietet, geht auf Beda zuriick : « Sicut typicum esum agni,
sic et typicum Paschae potum negat se bibiturum, donec ostensa resurrec-
tionis gloria, regnum Dei, id est fides mundi adveniat, ut per horum
duorum immutationem sacramentorum, caetera legis sacramenta vel iussa
ad spiritualem observantiam doceat transferenda ... Finitis veteris Paschae
solemniis transit ad novum, quod in suae redemptionis memoria in Eccle-
siam frequentare desiderat, ut pro carne et sanguine agni, suae carnis et
sanguinis sacramentum in panis et vini figura substituat»®. Die Stelle
bei Walafrid, De reb. eccles., erklirt zunichst, die Opfer des Alten Bundes
seien vorausgeschickte Sinnbilder Christi: er habe das erfiillt, «quae de se
fuerant ... vel imaginariis victimarum, sacrificiorum et solemnitatum riti-
bus praesignata». Sie waren, so verstanden, «mysteria»: denn von Christus
heiBt es darauf : « Novi vero Testamenti nova mysteria ad instruendum no-
vum hominem tradidit: et morte sua vefera perficiens, resurrectione sua
nova firmavit ». Das Passahmahl ist ein solches « vetus mysterium»; Wala-
frid fahrt namlich alsbald fort: «In coena siquidem quam ante traditionem
suam ultimam cum discipulis habuit, post Paschae veteris solemnia . . . » 5.
DaB die sinnbildliche Funktion der Riten des Alten Bundes angenommen,
aber als nunmehr abgeschafft betrachtet wird, mégen noch folgende Worte
belegen : « sicut pro innumeris legis mandatis, breviatum Evangelii verbum
Dominus fecit super terram, ita pro diversis sacrificiorum ritibus simplex
oblatio panis et vini fidelibus sufficiat, qui non in multitudine umbrarum
apparituram quaerunt veritatem, sed eam in manifestatione factorum
tenent perspicuam » ®. Eine Art Reminiszenz des Osterlammes bei Christen
nennt Walafrid « perniciosum pestis germen ... mucrone spiritali radicitus
amputandum » ?; er wire also weit davon entfernt, die Frage zu stellen :
« Behilt der Passahritus, auch wenn er jetzt tot ist, nicht einen Hinweis
auf das Leiden Christi ? ».

1§

1. Jene vorscholastischen Autoren, die Brinktrine zu seinen Gewihrs-
mannern ausersehen, haben eine unverkennbare Neigung, einander vielfach
Wort fiir Wort nachzuahmen. So koénnte es sein, daB Wendungen, die

1 M1 94, 75; cf. In Cant. cant, 4 (Ml 91, 1145).

2 De tabern. et vas., 3, 12 (Ml 91, 492); In Hexaem., 2 (Ml 91, 88);
In Pentat., Numeri, 19 (Ml 91, 367).

3 In Pentat., Levit. 6 (M1 91, 341).

4 Ml 114, 338. 5 Ib. 936. ¢ Ib. 938. 7 Ib. 939.



Kleine Beitrige 289

beim ersten Urheber uniiberlegte Verkehrung metabolischer Redeweise
waren, bei Spateren ohne tiefere Bemiihung um deren Sinn weitergegeben
wurden. Diese Moglichkeit hatten wir beriicksichtigt, weil Geiselmann
und Brinktrine selbst sich fragten, ob man unter gewissen Worten aus einer
Zeit vor Walafrid und Haymo nicht den richtigen Metabolismus wittern
koénne. Geiselmann bemerkt namlich zum Ausdruck «in transformatione
corporis ac sanguinis Domini nostri Jesu Christi » der 4. Moneschen,Messe
und des Missale Gothicum: «Man konnte bei dem terminus ... den
Genetiv als Genetivus obiectivus fassen und dann ware der Sinn: die
Opfergaben sollen Eucharistie werden in der Umformung zu Leib und
Blut des Herrn ... Nicht minder spricht auch die Stelle des Missale
Francorum von einer Umformung des Leibes und Blutes. Doch muB auch
hier die Moglichkeit offen gelassen werden, da corpus und sanguis metony-
misch fiir Brot und Wein stehen » 1 ; letzteres bezieht sich auf die Formel :
«corpus et sanguinem tuum immaculata benedictione transformet ».
Brinktrine meinte seinerseits zu den Worten : «ut in sacramento nostro
corpus suum et sanguinem verteret » aus einer Homilie Gregors des GroBen :
« Man konnte diese Formel allerdings zur Not auch so erkliren, daB der
Terminus ad quem (corpus et sanguis Christi) fiir den Terminus a quo
(panis et vinum) gesetzt ware »?, und iiber die 4. Monesche Messe sagte
er: «Der Ausdruck ‘in transformatione corporis et sanguinis Domini’
bietet groBe Schwierigkeiten. An sich ware es nicht gerade unmdglich,
darunter eine Transformation (des Brotes und Weines) in den Leib und
das Blut Christi zu verstehen » 3. Eine unbezweifelbare Deutung des Sinnes
der uns beschaftigenden Sitze scheint mir ebenso unméglich wie eine
liickenlose Feststellung der gegenseitigen Abhangigkeit. Was man dazu
sagen mag, bleibt wenigstens vorderhand bei Bereich bloBer wahrschein-
licher Vermutung. Wo wir von den alten Autoren selbst eine nahere
Erliuterung dieser an sich iiberraschenden, stereotyp kurzen Formeln
erwarten wiirden, lassen sie uns samt und sonders im Stich, von dem ein-
silbigen Passus bei Ambrosius De incarn. 4, 25 («offeras transfigurandum
corpus altaribus») bis zu Walafrid, Haymo, Radbert.

2. Die Vermutung einer Impanationsauffassung liegt fiir einzelne der
in Frage kommenden Quellen schon aus den verwendeten Worten nahe.
Die Expositio missae « Primum in ordine » z. B. nennt die Hostie « coelesti
dono per assumptionem corporis Domini nostri Jesu Christi sanctificatam » ¢,
will also wohl sagen, die Hostie habe den Leib Christi in sich aufgenommen.
Es ist nicht unwahrscheinlich, da3 die GenieBbarkeit des Leibes Christi,
von der sie spricht (« corpus suum manducabile praebuit nobis »), fiir den
Verfasser eben damit zusammenhiangt. Haymos Worte : « quia humana
fragilitas non consuevit carnibus crudis vesci et sanguinem potare, translata

1 Die Eucharistielehre der Vorscholastik, S. 22 f.

* Das Opfer der Eucharistie, S. 46.

8 Ebd., S. 48.

* Monumenta veteris liturgiae alemannicae, II, ed. Martin. Gerbert, S. 287.



290 Kleine Beitrige

est eadem caro in panem et idem sanguis in vinum » wiren dann vom
gleichen Gedanken getragen, Christi Fleisch und Blut wiirden in Brot und
Wein verlegt und verhiillt, unter dieser umgestaltenden Hiille zum Genusse
gereicht. Von der Annahme eines «status cibi et potus» spricht keine
einzige der von Brinktrine zitierten alten Quellen, immer nur konkret von
transfigurare, transformare, figurare, formare, transferre in Brof und Wein
bzw. Kelch. Das ist ihr « natiirlicher Wortlaut ». Daf} dies eine Impana-
tionsauffassung in dem von uns umschriebenen Sinn mit sich bringt, kann
fiiglich vermutet werden, sobald es um Quellen geht, die erwiesenermafen
keine Wesenswandlung der Sakrvamentsmaterie kemnen, wie Beda, der Ver-
fasser der Expositio « Primum in ordine », Walafrid Strabo, Haymo von
Halberstadt (die Belege s. bei Geiselmann, Die Eucharistielehre der Vor-
scholastik). U. E. bleibt doch dies der springende Punkt; nur dann wird
mit Recht von einer Impanations- bzw. Kompanationsauffassung gesprochen,
nicht aber bei einer Theorie iiber Annahme des status cibi et potus, die
« ganz ungezwungen » vom Standpunkt fortgebildeter Dogmenentwicklung
aus stillschweigend die Transsubstantiationslehre impliziert. Wenn Geisel-
mann von impanatio und invinatio redet, meint er keineswegs bloB eine
solche Annahme des status cibi et potus, sondern die Denkweise von
Vorscholastikern, welche nach seinem Urteil keine Wesenswandlung von
Brot und Wein halten. Darum ist es von zweifelhaftem Wert, bei ihnen
Ankniipfungspunkte und Stiitzen fiir heute noch giiltige Deutungen des
eucharistischen Geschehens zu suchen, handle es sich nun um Adduktion
oder um eine neue MeBopfertheorie, zumal wenn hernach bis zum Ausdruck
der Theorie «noch ein weiter Weg » zuriickgelegt werden soll.

Schoneck. C. Zimara.



	Kleine Beiträge

