
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 20 (1942)

Rubrik: Kleine Beiträge

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kleine Beiträge.

Interpretation vorscholastischer Texte
über die Eucharistie.

Im Jahrgang 1941, Nr. 4, S. 440-446, dieser Zeitschrift hat P. Dr.
C. Zimara einen Kleinen Beitrag : Zu vorscholastischen Anschauuungen
über die Eucharistie veröffentlicht, in dem er sich mit der von mir in
<cTheologie und Glauben, Jahrgang 1941, 2. Heft, S. 97 ff., gegebenen Erklärung

einzelner die Eucharistie betreffender Texte auseinandersetzt. Im
folgenden will ich versuchen, zu diesen Auffassungen Stellung zu nehmen.

I.

Zunächst handelt es sich um die Interpretation eines Textes des
hl. Beda Venerabiiis und zweier Texte des Walafrid Strabo.

Beda Ven., Homiliae, lib. 1, Horn. 14 : In Domin. III. post Theo-
phaniam : qui (agnus paschalis) semel populum de Aegyptia Servitute
liberans, in memoriam eiusdem liberationis, per omnes annos immolatione
sua populum eumdem sanctificare solebat, donee veniret ipse cui talis
hostia testimonium dabat, oblatusque Patri pro nobis in hostiam odorem-
que suavitatis, mysterium suae passionis oblato agno in creaturam panis
vinique transferret, sacerdos factus in aeternum, secundum ordinem Melche-
sedech (Migne, P. L. 94, 75).

Walafrid Strabo, Glossa ordinaria in Ev. Luc., cap. 22, v. 19 : Finitis
veteris Paschae solemniis transit ad novum, quod in suae redemptionis
memoria in Ecclesiam (sie) frequentare desiderat, ut pro carne et sanguine
agni, suae carnis et sanguinis sacramentum in panis et vini figura
substituât. Frangit et porrigit, ut ostendat sui corporis fractionem non sine
sua sponte futuram. Agit gratias de veteribus terminatis et novis inci-
piendis (Migne P. L. 114, 338).

Walafrid Strabo, De ecclesiasticarum rerum exordiis et incrementis,
cap. 16 : In coena siquidem quam ante traditionem suam ultimam cum
diseipulis habuit, post Paschae veteris solemnia, corporis et sanguinis sui
sacramenta in panis et vini substantia eisdem diseipulis tradidit, et ea in
commemorationem sanetissimae suae passionis celebrare perdoeuit (Migne
P. L. 114, 936) 1.

1 Die ausführlicheren Texte siehe bei Zimara, diese Zeitschrift 1941, 441 ff.
Um Raum zu sparen, werden sie hier nicht von neuem in extenso abgedruckt.
Es sei noch bemerkt, daß neuerdings die Glossa ordinaria, welche bislang all-



Kleine Beiträge 279

Besagen die vorstehenden Texte, daß Jesus beim letzten Abendmahl
das sinnbildliche Verhältnis zu seiner Passion dem Passahlamm genommen
und auf Brot und Wein übertragen hat Zimara tritt von neuem für diese

Deutung der Texte ein.
Demgegenüber möchten wir folgendes zur Erwägung geben :

1. Zunächst eine Vorbemerkung : Wir hatten ausdrücklich gesagt, daß
Walafrid Strabo (Glossa ordinaria in Ev. Luc.) « erklärt, daß der Herr
anstatt des Passahlammes das Sakrament seines Leibes und Blutes in der
Gestalt (figura) des Brotes und Weines eingesetzt hat » (Theologie und
Glaube 1941, 98). Wir geben auch bereitwillig zu, daß Walafrid in zwei
Sätzen, die durch einen längeren Passus von dem von uns angeführten
Satze : post Paschae veteris solemnia etc. (De ecclesiastic, rerum exord.
et increm.) getrennt sind, denselben Gedanken ausspricht. Dasselbe gilt
von drei von Zimara angeführten Stellen des hl. Beda Venerabiiis
(Matthäuskommentar h Lukaskommentar, Homilie zum Palmsonntag).

2. Dagegen ist der Gedanke, daß Jesus beim letzten Abendmahl das
sinnbildliche Verhältnis zu seiner Passion dem Passahlamm genommen und
auf Brot und Wein übertragen hat, weder in dem (unechten)
Matthäuskommentar noch in dem Lukaskommentar Bedas noch in der Palm-
sonntagshomilie (über die 14. Homilie s. unten unter n. 3) noch auch in
dem Lukaskommentar und der Schrift De eccles. rerum exord. et increm.,
cap. 15 s. Walafrid Strabos ausgesprochen. Es ist dies eine Folgerung,
die Zimara aus ihnen zieht2, die aber tatsächlich in ihnen nicht enthalten
ist. Es ist nämlich nicht dasselbe : « Christus hat den alten Ritus des
Passahlammes abgeschafft und dafür das Sakrament seines Leibes und
Blutes eingesetzt » und : « Christus hat das sinnbildliche Verhältnis zu
seinem Leiden von dem Passahlamm auf Brot und Wein übertragen ».

Das Erste schließt das Zweite nicht ein (siehe auch S. 3, Anm. 3). Die
genannten Texte beschränken sich, wie sich jeder Leser überzeugen kann,
auf den Gedanken, daß mit der Feier des Abendmahls die des Passahmahles

abgeschafft ist (siehe unter n. 1).

3. Nur eine Stelle würde den Gedanken Zimaras aussprechen, aber
nur dann, wenn sie so zu übersetzen wäre, wie er sie übersetzt.

Es handelt sich um Beda Vener., Homil. 14 : qui populum
sanctificare solebat, donee veniret ipse cui talis hostia testimonium dabat,

gemein als Werk Walafrids galt, ihm abgesprochen wird. Vgl. Lexikon für
Theologie und Kirche X (Freiburg i. Br. 1938), 720.

1 Dieser Kommentar ist allerdings unecht ; vgl. Morin, Revue Bénédictine
1892, 316 ff. ; ferner P. Lehmann, Wort und Echtheit einer Beda abgesprochenen
Schrift (Sitzungsber. der Bayer. Akademie der Wissenschaft, Jahrg. 1919, 4. Ab-
handl. München 1919) 3, Anm. 1. Speziell zu der Echtheit des Homiliars Bedas
vgl. Ernst Ahrens, Das ursprüngliche Homiliar Bedas und sein Einfluß auf
Aelfrics Homiliae catholicae (Dissertation Münster i. W. 1922).

2 A. a. O. 441 : « Daraus folgern wir », 444 : « Auch hier glauben wir
folgern zu müssen ».



280 Kleine Beiträge

oblatusque Patri pro nobis in hostiam odoremque suavitatis, mysterium
suae passionis oblato agno in creaturam panis vinique transferret
Zimara übersetzt die gesperrten Worte mit : « bis er das Mysterium
seiner Passion auf (bezw. : in) die geschöpflichen Gaben Brot und Wein
übertrug» (S. 441). Dieser Satz hat nach ihm den Sinn: Christus hat
« beim letzten Abendmahl das sinnbildliche Verhältnis zu seiner Passion
dem Passahlamm genommen und auf Brot und Wein übertragen » (S. 440).
« Mysterium seiner Passion » ist also nach ihm gleich « sinnbildliches
Verhältnis zu seiner Passion ».

Gegen diese Übersetzung bezw. Deutung sprechen folgende Gründe :

a) Es geht nicht an, mysterium suae passionis mit « sinnbildliches
Verhältnis zu seiner Passion » wiederzugeben. Zwar kommt mysterium
in der Bedeutung « Sinnbild » oder « Symbol » vor, aber nicht in der Bedeutung

« Verhältnis » 1. Mysterium transferre kann daher nicht heißen : ein
sinnbildliches Verhältnis übertragen.

b) Beda sagt gar nicht, daß der Herr etwas von dem Passahlamm
auf die Kreatur des Brotes und Weines übertragen hat ; er sagt : donec

mysterium suae passionis oblato agno in creaturam panis vinique
transferret. Wenn er den oben genannten Gedanken hätte aussprechen wollen,
hätte er dann nicht, da er ja das Passahlamm ausdrücklich erwähnt,
gesagt : ab (de oder ex) oblato agno in creaturam panis vinique transferret 2

Auch Zimara faßt oblato agno im Sinne von « nach der Begehung des
Passahritus » (S. 441) 3.

Wir sind somit gezwungen, den Ausdruck mysterium passionis in
creaturam panis vinique transferre anders zu erklären.

Was ist zunächst unter dem mysterium passionis zu verstehen Daß
darunter nicht ein abstraktes sinnbildliches Verhältnis, sondern eben die
Passion selbst zu verstehen ist, deutet Beda an, wenn er unmittelbar vorher

1 Siehe Aeg. Forcellini, Totius Latinitatis lexicon IV (Prati 1868), 219 s. v.
mysterium.

2 Bei Forcellini 1. c. VI (Prati 1875), 146 s. findet sich kein Beispiel dafür,
daß für den terminus a quo des transferre der bloße Ablativ steht.

3 Zwei Bedenken, die uns gegen die obige Deutung zu sprechen scheinen,
seien wenigstens anmerkungsweise mitgeteilt :

1. Behält der Passahritus, auch wenn er jetzt tot ist, nicht einen Hinweis
auf das Leiden Christi Jedenfalls sagen Beda und Walafrid nirgends, daß
Christus ihm die sinnbildliche Beziehung zum Leiden genommen habe. Es ist
dies nur eine Folgerung, die Zimara aus Beda und Walafrid zieht, eine Folgerung,
die sich aber, wie gesagt, keineswegs notwendig ergibt. Die Texte besagen lediglich,

daß mit dem Opfer Christi das Alte aufhöre und das Neue beginne.
2. Kann man überhaupt sagen, daß das Geheimnis der Passion vom Oster-

lamm auf Brot und Wein übertragen wird Setzt das nicht voraus, daß es dem
einen wie dem anderen in gleicher Weise anhaftet Und doch steht fest, daß
die Eucharistie in einem ganz anderen Verhältnis zur Passion des Herrn steht
als das Passahlamm. Zimara selbst hat das herausgefühlt, wenn er sagt, daß die
Eucharistie « nicht bloß Sinnbild, nicht bloß Ersatz » des Passahlammes sei
(a. a. O. 443).



Kleine Beiträge 281

sagt : oblatusque Patri pro nobis in hostiam odoremque suavitatis, mysterium
suae passionis etc. Das Mysterium der Passion ist also nichts anderes als
der Kreuzestod des Herrn. Näherhin ist es konkret von seinem Leibe
und Blute zu verstehen ; denn anderswo ersetzt Beda, und zwar in
gleichem oder ähnlichem Zusammenhange, den Ausdruck Mysterium der
Passion durch den anderen : Mysterium des Leibes und Blutes bezw. des
Leibes, so Super Parab. Salom. allegor. expos. 1, 9 : das Mysterium des
Leibes und Blutes des Herrn wird in Brot und Wein dargestellt1 ; In
Samuel, proph. allegor. expos. 1, 5 : die Kirche trägt das Mysterium des
Leibes des Herrn mit sich in Brot und Wein 2. Ferner sagt der Heilige
In Luc. ev. expositio, c. 22 ausdrücklich, daß die Mysterien des Leibes
und Blutes des Herrn auf dem Altar des Kreuzes konsekriert wurden 3,

also Passionsmysterien sind. Daraus ergibt sich, daß das mysterium
passionis Domini mit dem mysterium corporis et sanguinis Domini
identisch ist 4.

Sodann liegt es sicher am nächsten, transferre in derselben Bedeutung
zu nehmen, in der es von Beda einige Zeilen vorher gebraucht wird : cum
panis et vini creatura in sacramentum carnis et sanguinis eius trans-
fertur. Hier bedeutet transferre offensichtlich verwandeln. Dieselbe Bedeutung

hat transferre, wie Zimara selbst zugibt (S. 441), auch sonst des
öfteren 6. Hiernach dürfte Beda an unserer Stelle sagen wollen : Christus
hat das Mysterium seines Leidens, d. h. seinen Leib und sein Blut, zur
Speise, zu Brot und Wein gemacht, er hat es übergeführt, übertragen,
verwandelt in die Kreatur des Brotes und Weines. Einen ganz ähnlichen
Gedanken spricht übrigens der Heilige aus, wenn er sagt, der Herr habe
an Stelle des Passahlammes das Sakrament seines Fleisches und Blutes in
der Figur des Brotes und Weines gesetzt : pro carne agni vel sanguine suae
carnis sanguinisque sacramentum in panis ac vini figura substituens (In
Luc. ev. expos. 22). Von hier aus ist nur ein Schritt zu dem Satze : Christus

corpus et sanguinem suum in panem et vinum transfiguravit vel transtulit.

4. Somit besagt keine der drei von uns (a. a. O. 98) angezogenen
Stellen, selbst nicht Beda Vener., Horn. 14 : Christus hat beim letzten

1 Migne P. L. 91, 967 : in pane corporis ipsius et in mixto vino sanguinis
sacro sanctum mysterium ostenditur.

2 1. c. 514 : Ecclesia carnis eius et sanguinis in vino ac pane secum
mysteria defert.

3 Migne P. L. 92, 595 : mundissima sui corporis et sanguinis mysteria in
crucis altari consecrata.

4 Auch J. Geiselmann, Die Eucharistielehre der Vorscholastik (Paderborn
1926), 52 versteht mysterium suae passionis in diesem Sinne; er spricht von
einer « Übertragung des Leidensmysteriums in creaturam panis et vini ».

5 Faßt man mysterium passionis konkret, wie wir es ausdrücklich getan
haben (Theologie und Glaube 1941, 99), so ergibt sich kein «abstruser Sinn»,
wohl aber, wie wir gern zugeben, wenn man den Ausdruck abstrakt etwa im
Sinne von sinnbildlichem Verhältnis zur Passion nimmt und transferre mit
verwandeln übersetzt.



282 Kleine Beiträge

Abendmahl das sinnbildliche Verhältnis zu seiner Passion dem Passahlamm

genommen und auf Brot und Wein übertragen. Die Aussage Bedas
geht, wie wir soeben gezeigt haben (n. 3), irgendwie auf das Wandlungsgeschehen,

wobei er nicht von Brot und Wein, sondern von Leib und Blut
Christi (mysterium passionis) ausgeht. Desgleichen spielt Walafrid Strabo :

corporis et sanguinis sui sacramenta in panis et vini substantia eisdem
discipulis tradidit (De rer. eccles. exord. et increm., cap. 16) und transit
ad novum ut pro carne et sanguine agni suae carnis et sanguinis
sacramentum in panis et vini figura substituât (Glossa ordin. in Ev. Luc.,
cap. 22) offensichtlich auf eine Terminologie an, die als terminus a quo
nicht Brot und Wein, sondern Leib und Blut Christi nimmt und von
ihnen irgendwelche Veränderung aussagt : Leib und Blut Christi sind ja
nicht ohne weiteres in panis et vini substantia bezw. figura, sie müssen
durch einen besondern Akt in diesen Zustand versetzt werden.

II.
Des weiteren handelt es sich um die Interpretation folgender Termini :

Jesus transfiguravit corpus suum in panem formans sanguinem suum
in calicem (ps.-hieronymianischer Kommentar zum Markusevangelium,
5. Jahrhundert), in panem et vinum Dominus corpus suum transfigurare
voluit (Expositio Missae, 9. Jahrh.), Jesus figurans corpus suum in
pane (Walafrid Strabo), translata est eadem caro in panem, et idem
sanguis in vinum (Haymo von Halberstadt), Deus transformavit corpus
suum in panem, et sanguinem suum in vinum (Paschasius Radbertus) 1.

Wird durch diese Texte eine Impanationsauffassung insinuiert Zimara
definiert Impanationsauffassung folgendermaßen : « Eine Impanationsauffassung

kann jede Vorstellung genannt werden, die am Brot des Sakraments

keine Wesenswandlung annimmt, sondern sich die Konsekration als
eine Art bloßer geheimnisvoller Vergegenwärtigung des Leibes Christi im
unverwandelten Brot denkt, abgesehen davon, ob man dabei eine Parallele
zur Inkarnation und hypostatischen Union im Auge habe oder nicht »

(S. 445).

1 Nebenher eine Richtigstellung. Zimara meint, wir faßten diese Texte als
Ausdruck unserer Theorie über eine eigene Weihe der Menschheit Christi und
neuestens als Ausdruck der sog. Adduktionslehre. Wir haben jedoch niemals,
wie sich jeder Leser unseres Buches « Das Opfer der Eucharistie » (Paderborn 1937)
leicht überzeugen kann (§ 3, S. 45-49), in der in den genannten Texten
ausgesprochenen Auffassung vom Wandlungsgeschehen einen Ausdruck unserer Theorie
gesehen : wir haben sie lediglich als Ausgangspunkt genommen ; von hier bis zum
Ausdruck der Theorie ist aber noch ein weiter Weg. Wir haben zweitens in der
in diesen Texten vorliegenden Auffassung auch nicht einen Ausdruck der
Adduktionslehre gesehen ; wir haben nur gesagt, daß diese Auffassung « der sog. Adduk-
tionstheorie der Skotisten verwandt ist» (Theologie und Glaube 1941, 97).
Beidemal ist nämlich, was nicht bestritten werden dürfte, die verklärte Menschheit

Christi Ausgangspunkt der Erwägung (es liegt ja im Begriffe der Adduktionslehre,

daß sie vom Leibe und Blute Christi ausgeht) im Gegensatz zur sog.
Reproduktionstheorie, die Brot und Wein als terminus a quo nimmt.



Kleine Beiträge 283

1. Alle Texte besagen ein Verwandeln, und zwar ein Verwandeln des
Leibes und Blutes Christi in Brot und Wein. Zimara meint, es sei nicht
ausgeschlossen, « daß diese Redeweise nur eine Art unüberlegter Verkehrung
richtiger Wendungen der metabolischen Lehre wäre» (S. 445). Man kann
jedoch schlecht annehmen, daß alle die verschiedenen Autoren richtige
Wendungen der metabolischen Redeweise unüberlegt verkehrt haben.
Zudem schließt die Begründung, die einige dieser Zeugen, nämlich Haymo
von Halberstadt und Paschasius Radbertus, geben, diese Deutung der
Texte aus : Sed quia humana fragilitas non consuevit carnibus crudis vesci
et sanguinem potare, translata est eadem caro in panem et idem sanguis
in vinum (Haymo), Deus seit humana natura quia non potest vesci carnibus
crudis et propterea transformavit corpus suum in panem et sanguinem
suum in vinum (Paschasius Radbertus). Beide wollen dieses sagen : Leib
und Blut Christi haben, um von uns überhaupt genossen werden zu können,
den status eibi et potus angenommen. Leib und Blut Christi werden also
unter dieser Rücksicht verwandelt1 in Brot und Wein ; so erklären sich

ganz ungezwungen die Ausdrücke : transferre carnem in panem und trans-
formare corpus in panem, ferner die Termini der übrigen oben angeführten
Zeugen : transfigurare, figurare corpus in panem, formare sanguinem in
calicem. Das ist ihr natürlicher Wortlaut2. Nicht mehr und nicht weniger
wollen sie besagen, und als solche bieten sie einen naturgemäßen
Ausgangspunkt für die Meßopfertheorie de Lugos und Franzelins wie auch
für die von uns in dem « Opfer der Eucharistie » vorgeschlagene. Wir sind
aber, wie schon bemerkt, weit davon entfernt, in diesen Texten einen
eigentlichen Ausdruck unserer Theorie zu sehen.

2. Lassen die genannten Texte vermuten, daß ihre Verfasser eine
Impanationsauffassung in dem weiteren abgeschwächten Sinne Zimaras
vertreten haben Einen Anhaltspunkt für diese Meinung bieten sie nicht.
Sie besagen : Leib und Blut Christi werden « transfiguriert, transformiert,
figuriert, formiert, transferiert » in Brot und Wein ; sie nehmen, in der
Sprache der modernen Theologie ausgedrückt, den status eibi et potus an.
Uber die Art und Weise, wie Christus gegenwärtig wird, ob durch
Transsubstantiation des Brotes und Weines in Leib und Blut Christi oder durch
Impanation, etwas auszusagen, lag außerhalb ihrer Sehweite. Wenn sie
eine Impanationsauffassung in dem oben genannten Sinne verträten,
müßte man statt : Leib und Blut Christi werden verwandelt in Brot und
Wein eher erwarten : Leib und Blut werden gegenwärtig in oder mit dem
Brot und Wein.

1 Selbstverständlich ist hier an keine Wesens-, sondern nur an eine akzidentelle
Verwandlung zu denken.

2 Aus diesem Grunde vermag ich dem Urteile Zimaras : « es handelt sich
nur um Wiederholung von Formeln, deren Ursprung und sicherer Sinn kaum

festzustellen ist, weil die literarischen Quellen, soweit sie uns erhalten sind, keine
lückenlose Kette und keinen eingehenderen Aufschluß bieten » (S. 445) nicht
zuzustimmen.



284 Kleine Beiträge

Wenn man die Transfiguration, Transformation usw. des Leibes und
Blutes Christi in Brot und Wein, wie Geiselmann es tut1, als impanatio
und invinatio bezeichnen will, muß man sich bewußt bleiben, daß man
dann das Wort impanatio bezw. invinatio in einem sehr weiten Sinne
nimmt. An sich sagen diese Termini über das Fortbestehen der Substanzen,
das Zimara in seiner abgeschwächten, von einer Parallele mit der Inkarnation

und hypostatischen Union absehenden Definition der Impanation
(« im unverwandelten Brot ») als wesentlich annimmt, nichts aus 2.

Paderborn. Joh. Brinktrine.

Ergänzungen.

Obige Darlegungen von Prof. Dr. Joh. Brinktrine veranlassen einige
Bemerkungen :

I.

1. In der Rezension des Buches von Brinktrine, «Das Opfer der
Eucharistie», sagten wir3, einzelne dort angeführte Texte vorscholastischen
Ursprungs bedeuteten im Zusammenhang, Christus habe beim letzten
Abendmahl das sinnbildliche Verhältnis zu seiner Passion dem Passahlamm

genommen und auf Brot und Wein übertragen. Brinktrine erwiderte
in « Theologie und Glaube » 1941, S. 98, wir könnten uns dafür « mit einigem
Recht, freilich nur einem scheinbaren », auf einen einzigen der von ihm
angezogenen Texte berufen, nämlich Walafrid Strabo, Glossa ord. in Ev.
Luc., 22, 19. Nun erklärt er (s. oben I, 3), eine einzige Stelle würde unsern
Gedanken aussprechen, « wenn sie so zu übersetzen wäre », und zwar Beda,
Homil. lib. 1, hom. 14. Auch letztere steht aber unter den Texten in « Das
Opfer der Eucharistie ». Es kämen also im Lauf der Zeiten, in Gestalt
je einer einzigen Stelle, wenigstens zwei aus dem Buch zusammen, die uns
« scheinbar » oder « wenn sie so zu übersetzen wären », in diesem Punkt

1
« Man dachte sich die Vergegenwärtigung als impanatio bzw. invinatio

(ein Erbgut aus altgallischer Liturgie, die von einer transfiguratio des Leibes
in panem spricht), bis Lanfrank den Wandlungsgedanken im Sinne der
Transsubstantiation deutete » (Die Eucharistielehre der Vorscholastik, Paderborn 1926,
S. 447).

2 Man kann hiernach Impanation in einem dreifachen Sinne fassen : 1. Leib
und Blut Christi werden transfiguriert, transformiert usw. in Brot und Wein,
d. h. sie nehmen den status cibi et potus an ; 2. sie werden im Brot und Wein
gegenwärtig, ohne daß diese in Leib und Blut des Herrn verwandelt werden
(vgl. die Definition Zimaras) ; 3. Leib und Blut Christi gehen nach Analogie der
Inkarnation eine hypostatische Union mit den Substanzen des Brotes und Weines
ein (Impanationslehre im eigentlichen Sinne). Unsere Texte kennen eine Impanation

nur in dem ersten Sinne.
3 Divus Thomas, 1939, S. 252.



Kleine Beiträge 285

« einiges » Recht geben. Zur Bekräftigung hatten wir in « Divus Thomas »

1941, S. 442, ein paar weitere Auszüge aus Bedas Werken zitiert, darunter
den ihm zugeschriebenen Matthäuskommentar, den Geiselmann (Die
Eucharistielehre der Vorscholastik, S. 46 und 50) für echt hält. Sehen
wir davon ab, so können wir ihn für unsern Gegenstand leicht durch den
heute noch allgemein Beda zugesprochenen Markuskommentar ersetzen.
Bei der Parallele finden wir den gleichen Wortlaut wie zu Matthäus und
Lukas: «Finitis paschae veteris solemnibus, quae in commemoratione anti-
quae de Aegypto liberationis populi Dei agebantur, transiit ad novum
quod in suae redemptionis memoriam Ecclesiam frequentare volebat, ut
videlicet pro came agni ac sanguine, sui corporis sanguinisque sacramentum
substitueret » L Stammt nun die Matthäuserklärung, wie Schönbach2
will, von einem späteren Verfasser, so kann doch vernünftigerweise kein
Zweifel bestehen, daß der uns interessierende Passus Beda entlehnt ist,
außer man werfe die Frage auf, ob die Worte im Markus und Lukas von
Beda genuin seien.

2. Zu den Gründen bzw. Bedenken, die Brinktrine unserer Auslegung
der Worte Bedas Homil. lib. 1, hom. 14 entgegenhält:

a) Die Wiedergabe von « mysterium suae passionis » mit « sinnbildliches

Verhältnis zu seiner Passion » geschah weder dank besondren
lexikalischen Entdeckungen noch auf die Meinung hin, das Wort « mysterium »

sei ausgerechnet mit dem Wort « Verhältnis » zu übersetzen. Sie entsprang
der schlichten Erwägung, das Wort bedeute angesichts sonstiger
Verwendung und Auffassung bei Beda sowie des hiesigen Zusammenhanges
wohl « Sinnbild » ; Sinnbild aber seinerseits wesentlich eine bestimmte Art
Verhältnis zum Versinnbildeten, was man eben « sinnbildliches Verhältnis »

taufen könne. Das Verhältnis kann ein naturgegebenes oder ein in freier
Wahl festgesetztes sein; je nachdem haben wir ein sog. natürliches oder
ein sog. künstliches Symbol, welche Unterscheidung auch für Zeichen

überhaupt gilt (signum naturale — signum arbitrarium, ad placitum,
conventionale). Statt mit «sinnbildliches Verhältnis zu» ließe sich der
Gedanke des fraglichen Textes ebensogut mit « sinnbildliche Darstellung »,

« sinnbildliches Begängnis » der Passion ausdrücken.

b) Mit « oblato agno » will Beda sagen, daß die Übertragung im
Anschluß an den Vollzug des Passahritus geschah. Wenn es für Beda selbst
aus dem Gedankengang klar ist, daß der terminus a quo der Übertragung
das Osterlamm sei, bedarf es für ihn hier keines eigenen « ab », « de » oder
« ex », das dies nochmals zum Bewußtsein brächte.

c) Den Hinweis auf das Leiden Christi enthält der jüdische Passahritus
an und für sich ebensowenig wie irgendeine andre ähnliche Zeremonie ;

er ist kein reinnatürliches Symbol des Leidens Christi, sondern signum

1 In Marci ev. exp., lib. 4, cap. 14 (Ml Migne, Patrol, lat. 92, 272).
2 Über einige Evangelienkommentare des Mittelalters, in Sitzungsber. d.

Wien. Akad. d. Wiss., Bd. 146, Abhandl. 4 (1903).



286 Kleine Beiträge

arbitrarium desselben. Durch freie Bestimmung wessen Nicht der Juden,
einzig Gottes. Die Juden feierten das Passah ohne diese sinnbildliche
Beziehung zum Leiden Christi zu erkennen, dachten nicht daran. Deshalb
haben wir betont, es handle sich um eine Symbolik « vor Gott », « gemäß
Gottes Willen », solange gültig und zutreffend, als Gott es haben will, keinen
Augenblick länger. Denn bei Dingen, die man z. B. durch Wahl oder
Übereinkunft zum Sinnbild erklärt, kann mitbestimmt werden, auf wie
lange es gelten soll. Daß künftige Abhaltung des alten Passah auch nach
dem letzten Abendmahl vor Gott gültiges Symbol des Leidens Christi
bleibe, kann Beda sicher nicht sagen wollen, da er mehrmals bemerkt,
Gott wünsche ihm dort ein Ende zu setzen. Deshalb glauben wir, daß
für Beda « figura » - sein und « sanctificare » unzertrennlich verbunden
sind ; von beidem gilt ihm das « donec », von beidem das « transferre » ;

ein heilskräftiges Sinnbild der Passion wird durch das andre abgelöst, die
heilskräftige Sinnbildlichkeit von dem einen auf das andre übertragen ;

das erste wies auf die künftige, das folgende weist auf die geschehene
Passion, darum steht « oblatusque Patri in hostiam odoremque suavitatis »

zwischen beiden. Wenn wir Christen auch spätere Abhaltung des Passah
bei Juden für ein Sinnbild des Erlöserleidens halten, tun wir es ohne

genaue Überlegung, aus dem Bewußtsein, daß es früher nach Gottes Willen
so war. Beda und Walafrid aber fassen die Riten des Alten Bundes als
« Vorbilder » mit zeitlich begrenzter Funktion.

d) « Kann man überhaupt sagen, daß das Geheimnis der Passion vom
Osterlamm auf Brot und Wein übertragen wird ?» — Es handelt sich
zunächst um die Frage : konnte Beda das sagen wollen Weder Frage
noch Antwort darf glattweg von unserer heutigen Denkweise in den Dingen
ausgehen. Allem Anscheine nach ist es Beda noch schärfer bewußt als uns,
daß auch die Eucharistie, wie die übrigen Sakramente des Neuen Bundes,
in der äußeren Gestalt von Materie und Ritus eine gottgewollte passende
Versinnbildung ihres geheimnisvollen Inhaltes und ihrer sakramentalen
Wirkung enthält. Mit den Worten « sacramentum », « mysterium » ist für
ihn diese Idee noch lebendig assoziiert. Sie bleibt richtig, darum kann man
heute noch ohne Bedenken sagen, die sinnbildliche Funktion werde vom
Osterlamm auf Brot und Wein der Eucharistie übertragen, von der creatura
und figura agni paschalis auf die creatura und figura panis et vini1, wobei
freilich Beda « Brot und Wein » in ihrem Eigenbestand gewahrt denkt,
wenn er die Realpräsenz erkennt, aber nicht die Transsubstantiation.
Sein Bewußtsein von der Realpräsenz genügt gleichwohl, um ihn ebensogut
wie uns vor dem Irrtum zu bewahren, die Eucharistie sei weiter nichts
als Sinnbild der Passion und Ersatz für das jüdische Osterlamm. Teilten
Beda und der Verfasser der Glossa ordinaria Brinktrines Bedenken, so
würden sie nicht schreiben, Christus habe das Osterlamm durch die
Eucharistie « substituiert ». Zudem ist die Eucharistie in etwas andrer

1 Homil. lib. 1, hom. 14 : « Huius recte figuram agnus lege paschalis ostendit
...» ; Lukaskommentar : «... in panis ac vini figura ».



Kleine Beiträge 287

Weise Sinnbild des Leidens Christi als seines Leibes und Blutes, wie später
Guitmund von Aversa gegen Berengar lehrt1.

e) Brinktrine behauptet, « mysterium passionis » bedeute für Beda
einfach die Passion selbst, den Kreuzestod oder Leib und Blut des Herrn.
Es scheint uns richtiger, hier Geiselmann beizupflichten, der aus
sorgfältiger Übersicht über Bedas Gesamtauflassung erklärt : « Zwischen einer
Sache und dem mysterium einer Sache unterscheidet er nach Inhalt und
Existenz » 2. Darum kann Beda das mysterium oder sacramentum passionis
auch in den Riten des Alten Bundes und in der Taufe wie in der Eucharistie
sehen. In den Opferriten des Alten Bundes : « passionis dominicae
sacramentum, Uli in carne ac sanguine victimarum, nos in oblatione panis
et vini celebramus » 3. Im Markuskommentar heißt es demgemäß : «... qui
aquae baiulum, hoc est gratiae praeconem, in domum Ecclesiae fuerit
secutus, hic per spiritum illustrantem superficiem litterae transcendendo
in alto mentis solario Christo refectionem praeparat, quia cuncta vel
paschae sacramenta, vel caetera legis décréta eius esse sacramenta cognoscit » 4.

Diese Denkweise berechtigt Beda, ungezwungen von einer « Überführung »

der Riten des A Iten Bundes in die Riten des Neuen zu reden : « passo in
carne Domino ac résurgente a mortuis, tempus fuit ut legalis ilia, et
figuralis observatio cessaret, atque ea quae secundum litteram gerebantur,
in spiritualem translata sensum, melius in novo testamento, iuvante sancti
Spiritus gratia, tenerentur5. Der Lukaskommentar spricht darin
eindeutig : « multo consequentius, ut sicut supra typicum agni esum, sie etiam
potum paschae typicum neget se ultra gustaturum, donec ostensa et
manifestata resurrectionis suae gloria, regni Dei fides mundo adveniat. Ut
per duo maxima legis edicta, esum videlicet potumque paschalem spiritaliter
immutata, disceres omnia legis sacramenta, vel iussa quae carnaliter sonare
videbantur, ad spiritalem iam nunc observantiam fuisse transferenda »6.

Die nächstanschließenden Worte Bedas lauten : « Finitis paschae veteris
solemniis transiit ad novum Ut videlicet pro carne agni vel sanguine
suae carnis sanguinisque sacramentum in panis ac vini figura substi-
tuens ». Ist es dann so unwahrscheinlich wie Brinktrine vorgibt, daß
in ihnen der Gedanke, den er eben ausgesprochen, weiterwirkt und sowohl
sacramentum als figura zunächst soviel wie Zeichen, Sinnbild bedeutet
Es handelt sich ja nach dem Wortlaut um die Sakramentsmaterie, das
Brot und den Wein, nicht um den Herrn selbst'.

Ein « mysterium passionis » sieht Beda auch in der Taufe. Die gleiche
14. Homilie, welche die Eucharistie bzw. Brot und Wein der Eucharistie

1 De corp. et sang. Dom. verit., 2 (Ml 149, 1455 fi.).
2 Die Eucharistielehre der Vorscholastik, S. 48.
3 De tabern. et vas., lib. 2, cap. 2 (Ml 91, 428).
4 Ml 92, 271.
5 Ib. 273.
6 Ib. 596.
7 Durch die Veranstaltung des jüdischen Passah hatte Jesus gelehrt « hoc

ad suae dispensationis figuram pertinuisse » (ib. 595).

Divus Thomas 20



288 Kleine Beiträge

so bestimmt, erklärt von Christus: «Non solum autem lavit nos a peccatis
nostris in sanguine suo, quando sanguinem suum dedit in cruce pro nobis,
vel quando unusquisque nostrum mysterio sacrosanctae passionis illius
baptismo aquae ablutus est » l. Die Taufe ist « mysterium sanguinis Christi »,

« sacramentum humanitatis Christi », « lavacrum sanguinis Christi » 2
; in

der Taufe wird « der Leib Christi empfangen » 3.

3. Was Walafrid Strabo bzw. der Urheber der Glossa ordinaria zu Lukas
in unserer Frage bietet, geht auf Beda zurück : « Sicut typicum esum agni,
sie et typicum Paschae potum negat se bibiturum, donec ostensa resurrec-
tionis gloria, regnum Dei, id est fides mundi adveniat, ut per horum
duorum immutationem sacramentorum, caetera legis sacramenta vel iussa
ad spiritualem observantiam doceat transferenda Finitis veteris Paschae
solemniis transit ad novum, quod in suae redemptionis memoria in Eccle-
siam frequentare desiderat, ut pro carne et sanguine agni, suae carnis et
sanguinis sacramentum in panis et vini figura substituât »4. Die Stelle
bei Walafrid, De reb. eccles., erklärt zunächst, die Opfer des Alten Bundes
seien vorausgeschickte Sinnbilder Christi: er habe das erfüllt, «quae de se

fuerant. vel imaginariis victimarum, sacrificiorum et solemnitatum riti-
bus praesignata». Sie waren, so verstanden, «mysteria»: denn von Christus
heißt es darauf : «Novi vero Testamenti nova mysteria ad instruendum
novum hominem tradidit : et morte sua Vetera perficiens, resurrectione sua
nova firmavit ». Das Passahmahl ist ein solches « vetus mysterium»; Walafrid

fährt nämlich alsbald fort: «In coena siquidem quam ante traditionem
suam ultimam cum diseipulis habuit, post Paschae veteris solemnia » 6.

Daß die sinnbildliche Funktion der Riten des Alten Bundes angenommen,
aber als nunmehr abgeschafft betrachtet wird, mögen noch folgende Worte
belegen : « sicut pro innumeris legis mandatis, breviatum Evangelii verbum
Dominus fecit super terram, ita pro diversis sacrificiorum ritibus simplex
oblatio panis et vini fidelibus sufficiat, qui non in multitudine umbrarum
apparituram quaerunt veritatem, sed earn in manifestatione factorum
tenent perspicuam » 6. Eine Art Reminiszenz des Osterlammes bei Christen
nennt Walafrid « perniciosum pestis germen mucrone spiritali radicitus
amputandum » 7

; er wäre also weit davon entfernt, die Frage zu stellen :

« Behält der Passahritus, auch wenn er jetzt tot ist, nicht einen Hinweis
auf das Leiden Christi ».

II.
1. Jene vorscholastischen Autoren, die Brinktrine zu seinen Gewährsmännern

ausersehen, haben eine unverkennbare Neigung, einander vielfach
Wort für Wort nachzuahmen. So könnte es sein, daß Wendungen, die

1 Ml 94, 75 ; cf. In Cant, cant., 4 (Ml 91, 1145).
2 De tabern. et vas., 3, 12 (Ml 91, 492) ; In Hexaem., 2 (Ml 91, 88) ;

In Pentat., Numeri, 19 (Ml 91, 367).
3 In Pentat., Levit. 6 (Ml 91, 341).
4 Ml 114, 338. 5 Ib. 936. 6 Ib. 938. 7 Ib. 939.



Kleine Beiträge 289

beim ersten Urheber unüberlegte Verkehrung metabolischer Redeweise

waren, bei Späteren ohne tiefere Bemühung um deren Sinn weitergegeben
wurden. Diese Möglichkeit hatten wir berücksichtigt, weil Geiselmann
und Brinktrine selbst sich fragten, ob man unter gewissen Worten aus einer
Zeit vor Walafrid und Haymo nicht den richtigen Metabolismus wittern
könne. Geiselmann bemerkt nämlich zum Ausdruck « in transformatione
corporis ac sanguinis Domini nostri Jesu Christi» der 4. Moneschen.Messe
und des Missale Gothicum : « Man könnte bei dem terminus den
Genetiv als Genetivus obiectivus fassen und dann wäre der Sinn : die
Opfergaben sollen Eucharistie werden in der Umformung zu Leib und
Blut des Herrn Nicht minder spricht auch die Stelle des Missale
Francorum von einer Umformung des Leibes und Blutes. Doch muß auch
hier die Möglichkeit offen gelassen werden, daß corpus und sanguis metonymisch

für Brot und Wein stehen » 1 ; letzteres bezieht sich auf die Formel :

« corpus et sanguinem tuum immaculata benedictione transformet ».

Brinktrine meinte seinerseits zu den Worten : « ut in sacramento nostro
corpus suum et sanguinem verteret » aus einer Homilie Gregors des Großen :

« Man könnte diese Formel allerdings zur Not auch so erklären, daß der
Terminus ad quem (corpus et sanguis Christi) für den Terminus a quo
(panis et vinum) gesetzt wäre » 2, und über die 4. Monesche Messe sagte
er : « Der Ausdruck 'in transformatione corporis et sanguinis Domini'
bietet große Schwierigkeiten. An sich wäre es nicht gerade unmöglich,
darunter eine Transformation (des Brotes und Weines) in den Leib und
das Blut Christi zu verstehen » 3. Eine unbezweifelbare Deutung des Sinnes
der uns beschäftigenden Sätze scheint mir ebenso unmöglich wie eine
lückenlose Feststellung der gegenseitigen Abhängigkeit. Was man dazu

sagen mag, bleibt wenigstens vorderhand bei Bereich bloßer wahrscheinlicher

Vermutung. Wo wir von den alten Autoren selbst eine nähere

Erläuterung dieser an sich überraschenden, stereotyp kurzen Formeln
erwarten würden, lassen sie uns samt und sonders im Stich, von dem
einsilbigen Passus bei Ambrosius De incarn. 4, 25 (« offeras transfigurandum
corpus altaribus ») bis zu Walafrid, Haymo, Radbert.

2. Die Vermutung einer Impanationsauffassung liegt für einzelne der
in Frage kommenden Quellen schon aus den verwendeten Worten nahe.
Die Expositio missae « Primum in ordine » z. B. nennt die Hostie « coelesti
dono per assumptionem corporis Domini nostri Jesu Christi sanctificatam » 4,

will also wohl sagen, die Hostie habe den Leib Christi in sich aufgenommen.
Es ist nicht unwahrscheinlich, daß die Genießbarkeit des Leibes Christi,
von der sie spricht (« corpus suum manducabile praebuit nobis »), für den
Verfasser eben damit zusammenhängt. Haymos Worte : « quia humana
fragilitas non consuevit carnibus crudis vesci et sanguinem potare, translata

1 Die Eucharistielehre der Vorscholastik, S. 22 f.
2 Das Opfer der Eucharistie, S. 46.
3 Ebd., S. 48.
4 Monumenta veteris liturgiae alemannicae, IX, ed. Martin. Gerbert, S. 287.



290 Kleine Beiträge

est eadem caro in panem et idem sanguis in vinum » wären dann vom
gleichen Gedanken getragen, Christi Fleisch und Blut würden in Brot und
Wein verlegt und verhüllt, unter dieser umgestaltenden Hülle zum Genüsse

gereicht. Von der Annahme eines « status cibi et potus » spricht keine
einzige der von Brinktrine zitierten alten Quellen, immer nur konkret von
transfigurare, transformare, figurare, formare, transferre in Brot und Wein
bzw. Kelch. Das ist ihr « natürlicher Wortlaut ». Daß dies eine Impana-
tionsauffassung in dem von uns umschriebenen Sinn mit sich bringt, kann
füglich vermutet werden, sobald es um Quellen geht, die erwiesenermaßen
keine Wesenswandlung der Sakramentsmaterie kennen, wie Beda, der
Verfasser der Expositio « Primum in ordine », Walafrid Strabo, Haymo von
Halberstadt (die Belege s. bei Geiselmann, Die Eucharistielehre der
Vorscholastik). U. E. bleibt doch dies der springende Punkt; nur dann wird
mit Recht von einer Impanations- bzw. Kompanationsauffassung gesprochen,
nicht aber bei einer Theorie über Annahme des status cibi et potus, die
« ganz ungezwungen » vom Standpunkt fortgebildeter Dogmenentwicklung
aus stillschweigend die Transsubstantiationslehre impliziert. Wenn Geiselmann

von impanatio und invinatio redet, meint er keineswegs bloß eine
solche Annahme des status cibi et potus, sondern die Denkweise von
Vorscholastikern, welche nach seinem Urteil keine Wesenswandlung von
Brot und Wein halten. Darum ist es von zweifelhaftem Wert, bei ihnen
Anknüpfungspunkte und Stützen für heute noch gültige Deutungen des
eucharistischen Geschehens zu suchen, handle es sich nun um Adduktion
oder um eine neue Meßopfertheorie, zumal wenn hernach bis zum Ausdruck
der Theorie « noch ein weiter Weg » zurückgelegt werden soll.

Schöneck. C. Zimara.


	Kleine Beiträge

