
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 20 (1942)

Artikel: Ist die Lehre von der Mehrheit der substanziellen Formen augustinisch?

Autor: Müller, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762223

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762223
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ist die Lehre von der Mehrheit der
substanziellen Formen augustinisch?

Von P. Johannes MÜLLER O.S.B.

Der erste Versuch, die seit K. Werner 1 und F. Ehrle 2 als Augustinismus

bezeichnete Lehrrichtung des 13. Jahrhunderts in konkreten
Sätzen inhaltlich zu definieren, wurde um die Jahrhundertwende von
P. Mandonnet O. P.3 gemacht. Diese Zusammenstellung, die als

solche zur Kennzeichnung dieser Schule allgemein aufgenommen wurde,
umfaßt auch die Lehre von der Mehrheit der substanziellen Formen
im Menschen. Kritisiert wurde diese Zusammenstellung von dem
Löwener Professor M. De Wulf4 erstens in ihrer Bezeichnung als

Augustinismus und zweitens in der Zurückführung der einzelnen Lehrsätze

auf den hl. Augustin. Unter andern ist nach De Wulf5 die
Lehre von der Mehrheit der substanziellen Formen der Philosophie
Augustins fremd ; sie geht ausschließlich auf die arabische
Philosophie zurück.

Auf der Augustinisch-Thomistischen Woche, die 1930 in Rom
gehalten wurde, trug P. G. Théry O. P. dieselbe These vor : Historisch sei

es nicht richtig, die Vertreter der Mehrheit der Formen als Augustinisten

1 Die augustinische Psychologie in ihrer mittelalterlich-scholastischen
Einkleidung und Gestaltung. Sitzungsberichte der k. Akademie der Wisssenschaften,
Wien, Philos.-hist. Classe, 100 (1882) 435 fi.

2 John Peckham über den Kampf des Augustinismus und Aristotelismus
in der zweiten Hälfte des 13. Jahrhunderts. Zeitschr. f. kath. Theol. 13 (1889)
172 ff. Der Augustinismus und der Aristotelismus in der Scholastik gegen Ende
des 13. Jahrhunderts. Archiv für Literatur- und Kirchengeschichte des Mittelalters,

5 (1889) 603 fî. L'Agostinismo e l'Aristotelismo nella scolastica del
secolo XIII. Xenia Thomistica III. Komae 1925, 517 fl.

3 Siger de Brabant et l'Averroïsme latin au XIIIe siècle. Fribourg 1899.
Cf. 2e édition, Louvain 1911, 55 fi.

4 Le Traité « De Unitate Formae » de Gilles de Lessines. Les Philosophes
Belges I. Louvain 1901, 14 fi.

6 1. c. 21 ff. — In der letzten Auflage seiner Geschichte der mittelalterlichen
Philosophie hält M. de Wulf an diesem Urteil fest. Histoire de la Philosophie
Médiévale, II. 6e édition, Louvain 1936, 356.



238 Ist die Lehre von der Mehrheit der

zu bezeichnen h In diesem temperamentvollen Vortrag geht Théry noch

weiter, wenn er behauptet, Thomas von Aquin habe den hl. Augustinus
nie als Vertreter einer Mehrheit von Formen betrachtet, und Thomas
habe in seinem Kampf gegen die Lehre von der Mehrheit nie die

Überzeugung gehabt und nie die Absicht geäußert, Augustinus zu bekämpfen2.
Dom O. Lottin O. S. B.3 veröffentlichte in einem wertvollen

Beitrag zum Problem der Formen vor Thomas von Aquin unbekannte
Texte des Rolandus von Cremona, Philippus Cancellarius, Hugo a
S. Charo und eines Anonymus (Paris Bibl. Nat. ms. lat. 3804 A), die

eindeutig die Einheit der menschlichen Seele darlegen. Nirgendwo
findet man, so schließt Lottin, ein Zitat Augustins für die Mehrheit

der Seelen. Dagegen zitieren diese Autoren unter dem Namen

Augustins den Text des Gennadius. Hugo a S. Charo führt außerdem
einen Text Augustins für die Einheit der Seele auf. Dadurch glaubt
Lottin weitere Tatsachen erbracht zu haben, welche die These De
Wulfs und Thérys, die Lehre von der Mehrheit der Formen sei nicht
augustinisch, bestätigen sollen 4.

Lottin scheint übersehen zu haben, daß alle Texte, die er
veröffentlicht, von der Einheit oder der Mehrheit der menschlichen Seele

reden, wie ja auch der Text des Gennadius die Mehrheit der Seelen

im Menschen leugnet. Wenn aber die Einheit der Seele auch bejaht
wird, so ist damit das Problem der subtsanziellen Form im Sinn der

Einheit noch nicht gelöst. Es ist noch nicht ohne weiteres entschieden,
ob die einzige Seele, welche diese Autoren annehmen, sich auch unmittelbar

mit der Materie vereinigt, oder ob sie im Körper noch eine forma

corporeitatis voraussetzt. Mit der letzteren Annahme hätten wir im
Menschen, trotz der Einheit der Seele, eine Mehrheit der Formen. Es
handelt sich aber darum, festzustellen, ob die Lehre von einer Mehrheit

der Formen augustinisch ist.
Die Frage wurde bejaht von P. G. Manser O. P. 5, der klar nachwies,

daß die Hauptquelle der Lehre von der Mehrheit der Formen bei Plotin
lag, und der ohne weiteres zugesteht, daß Augustin nicht völlig
unbeeinflußt von den diesbezüglichen plotinischen Lehren blieb.

1 G. Théry, L'augustinisme médiéval et le problème de la forme substantielle.
Acta Hebdomodae Augustinianae-Thomisticae. Taurini-Romae 1931, 198.

2 1. c. 182-183.
3 La pluralité des formes substantielles avant S. Thomas d'Aquin. Revue

Néoscol. de Phil. 34 (1932) 449-467.
4 1. c. 466.
5 Das Wesen des Thomismus. 2. Aufl. Freiburg 1935, 135.



substanziellen Formen augustinisch 239

Im Folgenden soll diese Frage näher untersucht werden. Wir
wollen den hl. Thomas von Aquin befragen, ob er wirklich, wie Théry
behauptet, die Überzeugung hatte, daß Augustinus die von ihm
bekämpfte Lehre von der Mehrheit der Formen nicht vertritt. Es soll
deshalb untersucht werden, wer nach dem Urteil des hl. Thomas
Vertreter der Einheit der substanziellen Form ist, und wer als Gegner
dieser Lehre von ihm dargestellt wird. Daraus wird sich dann des

weiteren ergeben, was von der Lehre selbst zu halten ist, ob sie

augustinisch genannt werden darf oder nicht.
Dem Zweck dieser Untersuchung entsprechend, sollen fürs erste

alle das Problem der Formen berührenden Texte des hl. Thomas in
chronologischer Reihenfolge zusammengestellt werden. Die sehr
zahlreichen Stellen finden sich in den verschiedenen Zusammenhängen, in
denen das Problem unter dem einen oder dem andern Gesichtspunkt
in Betracht gezogen wird L Es kommt vor allem zur Auseinandersetzung

in den Fragen, ob sich die letzte Vollkommenheit des Menschen,
das esse intellectivum, mit der Materie unmittelbar vereinigt. Sodann

in den Fragen, die die Beziehung des vegetativen, sensitiven und
intellektiven Lebens zur Substanz der Seele betrachten, in den Fragen
nach dem Ursprung der Seele und schließlich in den Fragen, die eine

der theologischen Konsequenzen (der Leib Christi im Grabe, Eucharistie
und Auferstehung der Toten), welchen während des Kampfes, um 1270,

eine so große Wichtigkeit zugeteilt wurde.

Commentarium in Sententias (1254-65) :

Utrum Deus convenienter materiae indiderit rationes
séminales.
Utrum anima sensibilis sit ex traduce.
Utrum Christus in illo triduo fuerit homo.

Summa contra Gentes (1259-64) :

II 56 : Per quem modum substantia intellectualis possit corpori uniri.
II 57 : Positio Piatonis de unione animae intellectualis ad corpus.

I d. 8, 5, 2

II d. 12, 1, 4

II d. 18, 1, 2

II d. 18, 2, 3

III d. 22, 1, 1

III d. 22, 1, 2

IV d. 44, 1, 1

1 Cf. De Wulf, Le Traité « De Unitate Formae » de Gilles de Lessines, 34 ff.
D. E. Sharp, The 1277 Condemnation by Kilwardby. The New Scholasticism,
8 (1934) 313 ff.

Divus Thomas 17



240 Ist die Lehre von der Mehrheit der

II 58 : Quod nutritiva, sensitiva et intellectiva non sunt in homine très
animae.

II 68 : Qualiter substantia intellectualis possit esse corporis forma.
II 69 : Solutio rationum, quibus supra probatur, quod substantia intel¬

lectualis non potest corpori uniri ut forma.
II 70 : Quod secundum dicta Aristotelis oportet ponere intellectum uniri

corpori ut forma.
II 71 : Quod anima immediate unitur corpori.
II 90 : Quod nulli alii corpori nisi humano unitur substantia intellectualis

ut forma.
IV 80 : Obiectiones contra resurrectionem.
IV 81 : Solutio praemissarum obiectionum.

Quaestiones disputatae De Potentia (1259-63) :

3, 9 : Utrum anima rationalis educatur in esse per creationem vel per
seminis traductionem.

3, 10 : Utrum anima rationalis sit creata in corpore.
3, 11 : Utrum anima sensibilis vel vegetabilis sit per creationem vel tra-

ducatur ex semine.
3, 12 : Utrum anima sensibilis vel vegetabilis sit in semine a principio

quando deciditur.

Quaestio disputata De Anima (1266) :

9 : Utrum anima uniatur materiae corporali per medium.
11 : Utrum in homine anima rationalis, sensibilis et vegetabilis sit una

substantia.

Commentarium in Aristotelis De Anima (1266) :

II, 1 : (De definitione animae, de modo unionis eius cum corpore).

Summa Theologiae I (1266) :

76, 3 : Utrum praeter animam intellectivam sint in homine aliae animae
per essentiam différentes.

76, 4 : Utrum in homine sit alia forma praeter animam intellectivam.
76, 6 : Utrum anima intellectiva uniatur corpori mediantibus disposi-

tionibus accidentalibus.
76, 7 : Utrum anima uniatur corpori animalis mediante aliquo corpore.

118, 2 : Utrum anima intellectiva causetur ex semine (ad 2).

Quaestio disputata De Spiritualibus Creaturis (1267-68) :

2 : Utrum substantia spiritualis possit uniri corpori.
3 : Utrum substantia spiritualis, quae est anima humana, uniatur corpori

per medium.
9 : Utrum anima uniatur materiae corporali per medium.

11 : Utrum in homine anima rationalis, sensibilis et vegetabilis sit una
substantia (c et ad 1).



substanziellen Formen augustinisch 241

Quodlibeta :

IX (1266) 11 : Utrum anima vegetabilis et sensibilis educantur in esse

per creationem.
XI (1267) 5 : Utrum sint eiusdem substantiae anima sensitiva et intel-

lectiva.
II (1269) 1 : Utrum Christus in triduo mortis fuerit idem homo.

Ill (1270) 4 : Utrum oculus Christi post mortem fuerit oculus aequivoce.
XII (1270) 9 : Utrum anima perficiat corpus immediate vel mediante

corporeitate.
V (1271) 11: Utrum forma panis in sacramento Eucharistiae annihiletur.

Summa Theologiae III (1272-73) :

25, 6 : Utrum reliquiae sanctorum sint advocandae (ad 3).
50, 4 : Utrum Christus in triduo mortis fuerit homo.
50, 5 : Utrum fuerit idem numéro corpus Christi viventis et mortui.

1. Die Vertreter der Einheit der substanziellen Form.

Es ist vor allem Aristoteles. Ihn finden wir nicht bloß an zwei
entscheidenden Stellen « sed contra » zitiert \ sondern im Corpus
sozusagen einer jeden Quästion, die das Problem behandelt. Aus den

Prinzipien der aristotelischen Philosophie leitet Thomas von Aquin
seine ganze Lösung des Problems ab : Ein Ding besteht durch seinen

Akt. Aus zwei aktuellen Wesen kann unmöglich eine Wesenseinheit,
ein unum per se gebildet werden. Da nun die substanzielle Form als

Akt dem körperlichen Wesen das esse simpliciter gibt, kann jede
weitere Form, die zu ihm hinzutritt, nur eine akzidentelle sein 2. Diese

Gedankengänge finden wir im Sentenzenkommentar3 schon mit voller

1 Q. d. De Anima, 9. S. Th. I, 76, 7.
2 Cf. G. Manser, Das Wesen des Thomismus. 2. Aufl. Freiburg 1935, 192 ff.
3 Cf. II Sent. d. 18, 1, 2 c. — M. De Wulf, Le Traité « De Unitate Formae »

de Gilles de Lessines, 47-48, sagt im Anschluß an M. Wittmann, Die Stellung
des hl. Thomas von Aquin zu Avencebrol, Beiträge zur Geschichte der Philosophie
des Mittelalters, III, 2, Münster 1900, 74, daß Thomas zu Beginn hinsichtlich
der Einheit der substanziellen Form noch zögerte, und daß er I. Sent. d. 8, 5, 2,
die corporeitas als « prima forma, a qua numquam denudatur (materia) » annimmt.
Es handelt sich um folgende Stelle : « Materia prima, prout consideratur nuda
ab omni forma, non habet aliquam diversitatem, nec efficitur diversa per aliqua
accidentia ante adventum formae substantialis, cum esse accidentale non praece-
dat substantiale. Uni autem perfectibili debetur una perfectio. Ergo oportet quod
prima forma substantialis perficiat totam materiam. Sed prima, quae recipitur
in materia, est corporeitas, a qua numquam denudatur, ut dicit Commentator



242 Ist die Lehre von der Mehrheit der

Entschiedenheit durchgeführt, bei der ersten Gelegenheit, bei der sich
die Frage für Thomas stellt, also lange bevor sie zum brennenden
Problem wurde. In der Folge hält Thomas daran mit zäher Energie
fest. Von Anfang an behandelt er auch schon das Problem in seiner

ganzen Breite. Er zieht die substanzielle Form ganz allgemein in
jedem körperlichen Wesen in Betracht und nicht zunächst, wie die

Vorkämpfer der Mehrheit es taten, im Menschen oder gar im
Gottmenschen, Christus.

Einen weiteren Vertreter der Einheit findet Thomas in der
Autoritätengruppe der « Sancti » C Es ist der Verfasser des Buches De Eccle-
siasticis Dogmatibus, aus dem folgender Text zitiert wird : « Neque
duas animas esse dicimus in uno homine, sicut Jacobus et alii Syrorum
scribunt, unam animalem qua animetur corpus et immixta sit sanguini,
et alteram spiritualem, quae rationem ministret. Sed dicimus unam
esse eandemque animam in homine, quae et corpus sua societate
vivificet et semetipsam sua ratione disponat »2.

Das Buch, dem dieser Text entnommen ist, wurde im 13.

Jahrhundert allgemein dem hl. Augustin zugeschrieben. Der Umstand, daß

die Stelle sich auch in dem gleichfalls als augustinische Schrift
angesehenen Buch De Spiritu et Anima3 enthalten ist, konnte diese

in I Phys. Ergo forma corporeitatis est in tota materia, et ita materia non erit
nisi in corporibus ». — Eine andere Interpretation scheint mir, dem Zusammenhang

entsprechend, näher zu liegen. Diese Stelle findet sich in der Quaestio
« Utrum anima sit simplex », in der Thomas die hylomorphe Zusammensetzung
der Seele widerlegt und nachweist, daß die Materie bloß in den Körpern sein kann.
« Prima forma » und « corporeitas » müssen hier in der logischen und nicht in der
realen Ordnung verstanden werden. Man muß also hier anwenden, was Thomas
II Sent. d. 18, 1, 2, von Averroes sagt : « Hoc non dicitur ad significandum
ordinem formarum secundum rem, sed secundum rationem ». Wie hätte er sonst
in diesem Zusammenhang den Grundsatz zitieren können : « Uni perfectibili
debetur una perfectio »

1 Die Scholastiker unterschieden bei den « Auctoritates » die « Philosophi »

und die « Sancti ». Cf. M. D. Chenu, Les « Philosophes » dans la philosophie
chrétienne médiévale. Revue des Sciences Phil, et Théol. 26 (1937) 27-40.

2 Cap. 15. PL 42, 1216. Cf. C. Gent. II, 58 ; De Pot. 3, 9, ad 9 ; Q. d. De
Anima 11, sed contra ; S. Th. I, 76, 3, sed contra ; De Spir. Créât. 11, sed contra. —
Dieser Text, der schon lange vor Thomas, sogar schon vor Alexander von Haies
(Cf. O. Lottin, La pluralité des formes avant S. Thomas. Revue Néoscol. de

Phil. 34 [1932] 466) zitiert wurde, spricht bloß, wie bereits oben bemerkt wurde,
von der Einheit der Seele. Alexander von Haies, der diesen Text in der Quaestio
« Utrum anima sit una vel plures in tribus potentiis » (Sum. Theol. Ed. Quaracchi II,
n. 332, S. 404) zitiert, nimmt faktisch wenigstens im Menschen substanzielle
Zwischenformen an. Cf. 1. c. Resp. ad obiecta und II, n. 347, S. 421.

3 Cap. 48. PL 40, 814.



substanziellen Formen augustinisch 243

Zuteilung nur bestärken. Für Thomas von Aquin dagegen war dieser

Text nicht ein augustinisches Zitat. Er wußte nämlich genau, daß

die Schrift De Ecclesiasticis Dogmatibus nicht von Augustinus, sondern

von Gennadius stammte, wie es aus der Catena aurea in Matthaei
Evangelium (1261-64) 1 und besonders aus Quodl. XII, art. 10 (1270) 2

hervorgeht.
Der hl. Augustinus wird nirgends von Thomas als Vertreter der

Einheit der substanziellen Form zitiert. Dieses negative Ergebnis ist
an und für sich nicht von ausschlaggebender Bedeutung. Denn Thomas

geht nicht darauf aus, möglichst viele Zitate von « Auctoritates »,

seien es « Philosophi » oder « Sancti », für seine These anzuhäufen. Er
behauptet mit Recht, daß das Problem der substanziellen Form ein

philosophisches Problem ist, und daß eine philosophische Lehre nicht
durch Autoritätsbelege bewiesen wird 3. Hätte aber Thomas die

Uberzeugung gehabt, daß Augustinus ein Vertreter der Einheit ist und
hätte er bei ihm einen klaren Text für diese Lehre gefunden, so hätte
er ihn trotzdem wahrscheinlich zitiert. Thomas hatte eine so tiefe
Verehrung vor Augustinus4, daß er wahrscheinlich auch hier seine

Lehre durch dessen Ansehen gestützt hätte.

2. Die Gegner der Einheit der substanziellen Form.

Diesen begegnen wir sowohl in den zahlreichen Einwänden als

auch im Corpus der Fragen, die unser Problem behandeln.

Eine ganze Reihe von Einwänden werden aus Aristoteles
hergeholt. Es sind zum großen Teil jene Texte, mit denen die Verteidiger
der Mehrheit ihre These auch aus Aristoteles belegen wollten. Erstens,
die Definition der Seele als « actus corporis physici organici potentia
vitam habentis »5 scheint anzunehmen, daß der Seele eine andere

1 I, 7. Ed. Marietti, I, 14 a.
2 Utrum anima sit ex traduce. Respondeo, dicendum quod Augustinus

hanc quaestionem non déterminât, sed indeterminatam relinquit in libro De
Ecclesiasticis Dogmatibus. Sed ille liber non est Augustini, sed Gennadii.

3 Vgl. die Ausführungen des hl. Thomas über diesen methodischen Punkt
im Prolog der Responsio ad Mag. Joannem de Vercellis de articulis XLII.
Opusc. 10. Ed. Piana, Romae 1572, 143.

4 Cf. /. M. Vosté, De investigandis fontibus patristicis sancti Thomae.
Angelicum 14 (1937) 422 ff. ; S. M. Zarb, Le fonti agostiniane del trattato sulla
profezia di S. Tommaso d'Aquino. Angelicum 15 (1938) 169-200.

6 Aristoteles, De Anima, II, 1. 412 b 5. Cf. S. Thomas, Q. d. De Anima, 9,

obi. 7 ; S. Th. I, 76, 4, obi. 1 ; De Spir. Créât. 3, obi. 2.



244 Ist die Lehre von der Mehrheit der

Form vorausgeht, welche der Materie die dem Lebewesen geeignete
Organisation verleiht. Zweitens, die Seele ist nach Aristoteles nicht
bloß Formursache, sondern auch Wirk- und Zielursache des Körpers 1

;

bevor die geistige Seele also dem Embryo eingegossen wird, scheint
die Annahme einer andern substanziellen Form notwendig zu sein.

Drittens, in der Beschreibung der embryonalen Entwicklung scheint
Aristoteles ebenfalls eine generische Form vor der spezifischen
anzunehmen 2. Ferner geht aus der Physik hervor, daß in einem
Selbstbeweger ein bewegter und ein bewegender Teil unterschieden werden
müssen. Der bewegende Teil im Lebewesen ist die Seele, dagegen
kann der bewegte Teil nicht ohne weiteres mit der Materia prima, die

ja nicht bewegbar ist, gleichgestellt werden. Es scheint also wiederum,
daß außer der Seele eine andere Form angenommen werden muß, die
den Körper zum ens mobile macht3. Schließlich verhält sich nach
Aristoteles die Differentia specifica zum Genus wie die Form zur
Materie. Also scheint die Differenz « rationalis » ein « animal »

vorauszusetzen und nicht bloß die Materia prima 4.

Diese Einwände löst Thomas mit großer Leichtigkeit : Aristoteles
ist kein Gegner der Einheit der substanziellen Form. Nur vereinzelte,
falsch verstandene oder aus dem System losgerissene Texte können
eine solche Meinung vortäuschen.

Mit den Hauptgegnern rechnet Thomas im Corpus seiner Artikel
ab, und er tut dies mit derselben Schärfe und derselben Konsequenz,
mit der er die aristotelische Lehre verteidigt. An erster Stelle finden
wir Plato und die Platoniker5. Sie fassen die Seele als Beweger und
nicht als substanzielle Form des Körpers auf. Diese grundsätzliche
These liegt schon in der platonischen Definition des Menschen

ausgedrückt, die Thomas C. Gent. II, 57 zitiert : « Plato posuit quod
ipsa anima utens corpore sit homo ». Der Körper, der von der Seele

1 Aristoteles, De Anima, II, 4. 415 b 10. Cf. S. Thomas, Q. d. De Anima, 11,
obi. 5.

2 Aristoteles, De Animalium Generatione, II, 3. 736 b 2. Cf. S. Thomas,
Q. d. De Anima, 11, obi. 3.

3 Aristoteles, Physica, VIII, 5. 257 b 13. Cf. S. Thomas, Q. d. De Anima, 9,
obi. 6.

4 Aristoteles, Metaphysica, VIII, 2. 1043 a 19 ; 3. 1043 b 30. Cf. S. Thomas,
S. Th. I, 76, 3, obi. 4 ; De Spir. Creat. 3, obi 3.

5 Cf. S. Thomas, II. Sent. d. 18, 2, 3c; III, d. 22, 1, 1 c ; IV,
d. 44, 1, le; C. Gent. II, 57, 58 ; Q. d. De Anima, 11c; S. Th. I,
76, 3c; De Spir. Creat. 2c; Quodl. IX, 11c.



substanziellen Formen augustinisch 245

bewegt wird, wie der Kahn vom Schiffer, kann nicht die bloße Materia
prima sein, die als solche nicht bewegbar ist. Er muß also einen Akt
enthalten und folglich aus Materie und Form zusammengesetzt sein.

Wie sich dieser Körper mit der Seele zu einer Wesenseinheit, dem

Menschen, vereinigt, das ist eine in der platonischen Psychologie nie

gelöste Schwierigkeit. Der Mensch als Ganzes kann nicht unum per se

sein. Denkt man sodann an die seelische Trichotomie, die Plato
annimmt \ so ist es evident, daß Plato durch sein System zur Annahme
einer Mehrheit von Formen förmlich gedrängt wird. Es ist dies eine

Folgerung, der sich eine Psychologie, die auf platonischer Basis gründet,
durchaus nicht entziehen kann. Thomas hat dies klar gesehen und
offen ausgesprochen, denn immer verbindet er in diesem Zusammenhang

die « Platoniker » mit ihrem Meister 2.

Der zweite Gegner, den Thomas bekämpft, ist Avicebron, der

jüdische Philosoph Ibn Gebirol3. Mit seiner Lehre von der Materia
universalis und der Forma universalis in allen geschaffenen Dingen
verbindet er ausdrücklich die Mehrheit der Formen in den Körpern 4.

Jeder Körper hat nicht bloß, über die Forma universalis hinaus, seine

spezifische Form, sondern soviel substanzielle Formen, als in ihm
Gradus metaphysici enthalten sind5.

Diese beiden gegnerischen Lehren scheinen auf den ersten Blick
durchaus verschieden zu sein. Doch Thomas führt die Lehre Avicebrons
auf die der Platoniker zurück. Zwischen beiden entdeckt er eine

doppelte Verwandtschaft. Erstens, eine methodische : beide Lehren

1 Cf. C. Gent. II, 58.
2 Thomas zitiert De Spir. Creat. 3 c noch eine andere Theorie der Platoniker,

aus der die Mehrheit der Formen sich ableiten läßt, nämlich eine Interpretation
der Ideenlehre, nach der die verschiedenen Gradus metaphysici als an sich
bestehend hingestellt werden, und nach der im Menschen die ganze Scala dieser
Grade durch Partizipation real als Formenmehrheit enthalten sei. Ob Thomas
hierbei einen gewissen Autor vor Augen hatte, oder nur allgemein die Mehrheit
der Formen mit der platonischen Ideenlehre in Beziehung bringen wollte, ist bis
jetzt noch nicht festgestellt worden. Cf. M. Wittmann, Die Stellung des hl. Thomas
von Aquin zu Avencebrol, 59.

3 S. Thomas, De Spir. Creat. 1, ad 9 ; 3c; Quodl. XI, 5 ; In Aristotelis
De Anima, II, lect. 1 (Ed. Pirotta, n. 225). — Thomas nimmt vor allem Stellung
zu Avicebron in der Lehre der hylomorphen Zusammensetzung der geistigen
Substanzen. Cf. M. Wittmann, Die Stellung des hl. Thomas von Aquin zu
Avencebrol, 33 ff.

4 Cf. G. Théry, L'augustinisme médiéval, 144 ff.
5 Avicebron, Fons vitae, ed. C. Baeumker. Beiträge zur Geschichte der

Phü. des Mittelalters, I, 2-4. Münster 1895, 295.



246 Ist die Lehre von der Mehrheit der

nehmen als Ausgangspunkt für ihre Naturbetrachtung nicht das sinnliche

Geschehen — hoc fuit proprium philosophiae Aristotelis —,
sondern ihr Denken — processerunt ex rationibus intelligibilibus1.
Zweitens, eine innere Verwandtschaft : « Et haec positio (die Stellung
Avicebrons), quamvis videatur discordare a prima (die der Platoniker),
tarnen secundum rei veritatem cum ea concordat et est sequela eius » 2.

Es war die Ansicht einiger Neuplatoniker, z. B. des Proklos 3, daß der
Effekt der obersten, allgemeinsten Form, das allgemeinste Substrat,
die Materia prima ist, in welche die andern weniger allgemeinen Formen
der Reihe nach durch Partizipation aufgenommen werden. Im Grunde

genommen ist die Avicebronsche Lehre von der Mehrheit der Formen
eine auf den Mikrokosmus zugeschnittene Anwendung der
Emanationslehre, die dem Neupiatonismus der Araber entstammt.

Die Hauptquelle der Lehre von der Mehrheit der Formen ist also

nach dem Urteil des hl. Thomas Plato oder die Platoniker 4, nicht als

ob die Vertreter einer Mehrheit direkt aus Plato oder einem der
Neuplatoniker des Altertums ihre Lehre geschöpft hätten, sondern weil
in der platonischen Psychologie die Grundlage der pluralistischen
Formauffassung gegeben war 5. Ob Avicebron die unmittelbare Quelle
für die Vertreter der Mehrheit war, mag dahingestellt bleiben ; denn

es ändert nichts an der Sache, da ja Avicebron selbst unter neuplatonischem

Einfluß stand.
Und Augustinus Es hieße eine offene Tür einstoßen, wollte

man noch beweisen, daß seine Lehre unter platonischem oder

neuplatonischem Einfluß stand. Dem hl. Thomas ist das nicht entgangen,
denn oft sagt er ganz offen, daß Augustin Plato folgt 8. Es ist dies

gerade für Thomas die Erklärung der tiefen Unterschiede, die zwischen
der Lehre Augustins und seiner eigenen aristotelischen Philosophie
bestehen. Wie sollte man da annehmen können, daß Thomas den

1 Hinsichtlich Avicebrons sagt Thomas, De Spir. Creat. 3c:« Quidam vero
secundum eandem viam ingredientes ». Cf. De Substantiis Spiritualibus, c. 5.

Opusc. 15. Ed. Piana, Romae 1572, 158.
2 De Spir. Creat. 3 c.
3 Cf. SroiyEtwfft; ôeo/.ovtxr,, ed. E. R. Dodds, Oxford 1933, n. 72, S. 68.
4 Cf. M. Wittmann, Die Stellung des hl. Thomas von Aquin zu Avencebrol,

58-59.
5 Cf. M. Wittmann, 1. c. 59.
6 S. Thomas, S. Th. I, 66, 2, ad 1 ; 77, 5, ad 3 ; 84, 5c; II-II, 23, 2, ad 1 ;

De Spir. Creat. 10, ad 8. Cf. A. Casamassa, Le Fonti della Filosofia di S. Agostino.
Acta Hebdomadae Augustinianae-Thomisticae. Taurini-Romae 1931, 95-96.



substanziellen Formen augustinisch 247

grundlegenden Unterschied im Leib-Seele-Problem bei Augustin nicht
erfaßt hätte Soll Thomas etwa nicht gewußt haben, daß die
Definition des Menschen, die er C. Gent. II, 57 Plato zuteilt, « Plato
posuit quod ipsa anima utens corpore sit homo », wortwörtlich bei

Augustin sich findet 1 Wie Thomas also die gesamte platonische
Psychologie ablehnte, so mußte er auch die augustinische Psychologie,
die wesentlich auf platonischer Grundlage ruht, ablehnen. Und wie
Thomas wohl einsah, daß die Platoniker durch ihre psychologischen
Prinzipien zu einer Mehrheit der Formen im Menschen gelangten, so

mußte er auch die Überzeugung haben, daß der Platoniker Augustinus
durch seine psychologischen Voraussetzungen dieser Lehre günstig
gestimmt sein mußte.

Thomas erwähnt allerdings nie den hl. Augustinus bei der Widerlegung

der Mehrheit der Formen. Nie zählt er Augustinus zu den

Vertretern dieser Lehre. Diese Zurückhaltung wurde ihm wohl
eingegeben durch die tiefe Ehrfurcht, die er vor dem größten
abendländischen Kirchenlehrer hat. Wenn Thomas aber nie ausdrücklich
seine Absicht äußert, im Kampf um die Einheit der substanziellen
Form gegen Augustinus vorzugehen, so hat er doch implicite diese

Absicht kundgetan, indem er Augustinus zu den Piatonikern rechnet,
die er gerade in diesem Punkt bekämpft.

Dieses Ergebnis wird noch bestärkt, wenn wir die Einwände in
Betracht ziehen, die aus Augustinus gegen die Einheit der Form
vorgebracht werden. Drei Einwände sind der Schrift De Spiritu et Anima
des Alcherus von Clairvaux entnommen, die allgemein im 13.

Jahrhundert Augustin zugeteilt wurde. Wenn auch dieses Buch eine aus
verschiedenen Autoren zusammengesetzte Kompilation ist, so ist doch

die in ihm dargestellte Psychologie ganz eindeutig augustinisch inspiriert.
Im ersten Kapitel bringt es die augustinische Definition der Seele :

«Animus est substantia spiritualis rationis particeps regendo corpori
accomodata »2. Seele und Leib vereinigen sich « in extremitatibus
suis » durch die Aktivität der Seele. Es ist klar, daß diese Vereinigung
nur eine mittelbare sein kann und daß folglich eine Mehrheit von
Formen im Menschen sein muß.

Der erste Einwand bei Thomas, aus Kap. 43, will beweisen, daß

1 De Moribus Ecclesiae Cath. X, 27, 52. PL 32, 1332.
2 Cap. 1. PL 40, 781. Cf. S. Augustinus, De Quantitate Animae, 13, 22.

PL 32, 1048.
3 PL 40, 781. Cf. S. Thomas, Q. d. De Anima, 9, obi. 1.



248 Ist die Lehre von der Mehrheit der

die Vereinigung von Seele und Leib eine mittelbare sei. « Anima habet
vires quibus miscetur corpori ». Nun sind aber die Potenzen der Seele

nach Thomas von ihrer Substanz wesensverschieden. Also vollzieht
sich die Vereinigung von Seele und Leib mittelbar.

Thomas antwortet vor allem, daß das Buch De Spiritu et Anima
nicht von Augustin ist. Anderswo fügt er noch hinzu : « Nec est

multum authenticus » \ und er teilt es einem « Cisterciensis, qui eum

ex dictis Augustini compilavit et quaedam de suo addidit »2 zu.
Sachlich bemerkt er sodann zum Einwand, daß dieser aus disparaten
Elementen bestehe ; der Verfasser dieses Buches nehme an, daß die

Potenzen der Seele mit ihrer Substanz identisch seien, so daß der
Einwand hinfällig wird. Angenommen, sie seien verschiedene Wesenheiten,

so sind sie doch nur Akzidenzien, Qualitäten, durch welche
die Seele handelt. In diesem Sinn nimmt auch Thomas, ohne die

Einheit der substanziellen Form zu gefährden, akzidentelle Inter-
medien zwischen Seele und Leib an, wenn die Seele als Bewegungsursache

des Leibes aufgefaßt wird.
Der zweite Einwand geht auf dasselbe Ziel aus, nämlich nachzuweisen,

daß es zwischen Leib und Seele Zwischenformen gibt : « Anima,

quae vere spiritus est, et caro, quae vere corpus est, in suis extremi-
tatibus facile et convenienter coniunguntur, i. e. in phantastico animae,

quod corpus non est, sed simile corpori, et sensualitate corporis, quae
fere spiritus est, quia sine anima fieri non potest »3.

Thomas weist nach in seiner Antwort, daß hier eine locutio impro-
pria vorliegt, und daß phantasticum und sensualitas nur akzidentelle
Zwischenformen sind, derer die Seele zur Bewegung des Körpers bedarf.

Der dritte, auf dasselbe Ziel gerichtete Einwand ist Kap. 15

entnommen 4 : « Cum anima sit incorporea, per subtiliorem naturam
corporis sui, i. e. per ignem et aerem corpus administrât ». Administratio
sei bloß ein anderer Name, um die Vereinigung von Seele und Leib
auszudrücken. Also sei diese durch Zwischenformen vermittelt.

Dieser Einwand geleitet uns zu dem authentischen Augustinus
hinüber. Denn der Text Aichers ist dem echten Werk Augustins,

1 De Spir. Creat. 3, ad 6.
2 IV Sent. d. 44, 3, 3, qIa 2, ad 1 ; cf. Q. d. De Anima, 12, ad 1. G. Théry,

L'authenticité du De Spiritu et Anima dans S. Thomas et Albert le Grand. Revue
des Sciences Phil, et Théol. 11 (1921) 373-377.

3 Cap. 14. PL 40, 789. Cf. De Spir. Creat. 3, obi. 6.
4 PL 40, 791. Cf. De Spir. Creat. 3, obi. 7.



substanziellen Formen augustinisch 249

De Genesi ad litteram entnommen1, wie denn auch dieser gleiche
Einwand in der Summa Theologiae, I, 76, 7, obi. 1, einfach Augustin
zugeschrieben wird. Augustin sagt an der angegebenen Stelle : « Anima
omnem corpoream creaturam naturae dignitate praecellit. Per lucem
tarnen et aerem, quae in ipso quoque mundo praecellentia sunt corpora,
magisque habent faciendi praestantiam quam patiendi corpulentiam,
sicut humor et terra, tamquam per ea, quae spiritui similiora sunt,

corpus administrât ». Nach Augustin ist der menschliche Leib, der

Physik der Alten entsprechend, aus den vier Elementen, Erde, Wasser,

Luft und Feuer zusammengesetzt. Die Aktivität der Seele bezieht sich

auf die feineren und leichteren Elemente, die weniger materiell sind
und daher ihrer Natur näherstehen.

Im selben Kapitel des gleichen Buches De Genesi ad litteram
findet sich auch der Text, der diesem Einwand in De Spiritualibus
Creaturis, 3 angegliedert ist : « Denique dum haec eius tamquam
ministeria vitio quolibet seu perturbatione omni modo deficiunt, desis-

tentibus nuntiis sentiendi et ministris movendi, tamquam non habens

cur adsit, abscedit ».

Die Ansicht, die Augustin in diesem Kapitel ausführt, ist, daß

die Seele im Leib « non locali diffusione, sed quadam vitali intentione »2

zugegen ist. Sie bedient sich der beiden feineren Elemente im Körper,
um diesen zu bewegen3. Wenn diese durch irgend eine organische

Störung gehindert werden, die Bewegung der Seele aufzunehmen, so

kann die Vitalis intentio sich nicht mehr auf den Körper erstrecken,
und der Tod erfolgt.

Welche Stellung nimmt nun Thomas zu diesem Einwand Er
setzt ganz einfach voraus, daß Augustin die menschliche Seele und
ihre Beziehungen zum Körper aristotelisch auffaßt : Die Seele ist zwar
in gewissem Sinn der Beweger des Körpers, aber sie ist vor allem seine

substanzielle Form. Es sind dies zwei bloß gedanklich verschiedene

Gesichtspunkte einer und derselben Seele. Betrachten wir die Seele

als substanzielle Form, so vereinigt sie sich unmittelbar mit dem

Körper. Betrachten wir sie dagegen als Beweger des Körpers, so müssen

wir akzidentelle Zwischenformen annehmen ; denn die Seele handelt
nicht durch ihre Substanz, sondern durch ihre Potenzen, welche als

1 VII, 19 25. PL 34, 364.
2 Epist. 156, 2, 4. PL 33, 722.
3 Cf. E. Gilson, Introduction à l'étude de S. Augustin. Etudes de Philosophie

Médiévale XI. Paris 1929, 60.



250 Ist die Lehre von der Mehrheit der

Akzidentien reell von ihr verschieden sind. Nach Thomas spricht
Augustinus hier bloß von der Funktion der Seele als Beweger des

Körpers : « Ad septimum dicendum, quod administratio corporis per-
tinet ad animam in quantum est motor, non in quantum est forma.

Et licet ea, quibus anima administret corpus, sint necessaria ad hoc

quod anima sit in corpore, ut propriae dispositiones talis materiae,

non tarnen propter hoc sequitur, quod eadem sit ratio administrationis
et formalis unionis. Sicut enim eadem est secundum substantiam
anima, quae est motor et forma, sed differt ratione, ita etiam eadem

sunt, quae sunt necessaria ad unionem formalem et ad administra-
tionem, licet non secundum eandem rationem » h

Thomas hat wohl Recht, wenn er behauptet, daß Augustinus
hier nur von der Seele als Beweger des Körpers redet. Die Voraussetzung

aber, daß Augustinus die Seele auch als substanzielle Form
des Körpers ansieht, trifft nicht zu. Augustin erklärt nie die Wesenseinheit

von Seele und Körper im Menschen durch Information. Er
hebt hervor, daß dieses Problem große Schwierigkeiten bereitet2 ; er
bemerkt, daß die Art der Vereinigung unverständlich ist3, aber

nirgends gibt er auch nur als mögliche Lösung die aristotelische
Informationslehre an. Diese Lehre ließe sich übrigens schwer mit
seinen Definitionen der Seele und des Menschen in Einklang bringen.
In der Definition der Seele : « Substantia quaedam rationis particeps
regendo corpori accommodata » 4, ist bloß die Funktion der Seele als

Beweger des Körpers ausgedrückt. Dasselbe gilt auch von der Definition

des Menschen : « Homo igitur anima rationalis est mortali
atque terreno utens corpore »5. Beide Definitionen haben ein

ausgesprochen platonisches Gepräge. Der Mensch ist wesentlich eine
Seele ; die Seele wird zuerst als geistige Substanz und nicht als Wesensteil

des Menschen aufgefaßt 6. Wir haben also hier ein durchsichtiges
Beispiel, wie Thomas durch « stillschweigende Assimilation » Augustinus
umdeutet

1 De Spir. Creat. 3, ad 7. Cf. S. Th. I, 76, 7, ad t.
2 De Moribus Ecclesiae Cath. I, 4, 6. PL 32, 1313.
3 De Civitate Dei, XXI, 10, 1. PL 42, 725.
4 De Quantitate Animae, 13, 22. PL 32, 1048.
8 De Moribus Ecclesiae Cath. I, 27, 52. PL 32, 1332.
6 Cf. E. Gilson, Introduction à l'étude de S. Augustin, 54 ff.
7 Cf. G. von Hertling, Augustinus-Zitate bei Thomas von Aquin. Historische

Beiträge zur Philosophie, herausgegeben von J. A. Endres. München
1914, 115.



substanziellen Formen augustinisch 251

Zusammenfassend können wir das Ergebnis dieser Untersuchung
folgendermaßen formulieren :

1. Für Thomas von Aquin ist die Einheit der substanziellen Form
im Menschen, wie in jedem lebenden oder unbelebten Körper, eine

notwendige Folgerung aus der hylomorphistischen Lehre des Aristoteles.

Das erklärt auch, weshalb für einen Aristoteliker das Problem
von der Einheit der substanziellen Form sich im allgemeinen für jeden
Körper stellen muß. Die Mehrheit der substanziellen Form schließt
sich historisch an Plato an. Die platonische Auffassung der menschlichen

Seele zieht nach Thomas notwendigerweise eine Mehrheit der
Formen im Menschen nach sich. Das erklärt wiederum, weshalb die

Vertreter der Mehrheit das Problem zuerst vom Menschen aus
betrachten.

2. Avicebron ist sicher verantwortlich für die Verbreitung der
Lehre von der Mehrheit im 13. Jahrhundert. Aber er ist nicht der

einzige Verantwortliche \ ja nicht einmal der Hauptverantwortliche.
Thomas führt daher auch nie die Lehre von der Mehrheit mit der

gleichen Schärfe auf Avicebron zurück, mit der er die Lehre von der

hylomorphen Zusammensetzung der geistigen Substanzen auf ihn
zurückführt 2. In der Lehre der Mehrheit der Formen hat Avicebron
Vorgänger in Plato und den Neuplatonikern gehabt.

3. Augustinus steht auf Seiten Piatos, folglich — vi systematis —
auf Seiten der Vertreter der Mehrheit. Wenn Thomas ihn auch nie

offen als Gegner bekämpft, so verheimlicht er doch seine Überzeugung
über diese Stellung Augustins nicht. Es steht fest, daß Avicebron
die Vertreter der Mehrheit im späten 13. Jahrhundert, wie z. B. Vitalis
de Furno 3, direkt beeinflußt hat. Inwiefern er aber auf die früheren
Vertreter dieser Lehre, z. B. Alexander von Haies und Bonaventura,
direkt oder indirekt einen Einfluß ausgeübt hat, wäre noch genauer
zu untersuchen. Dagegen steht außer Zweifel, daß diese Autoren

1 Cf. M. Wittmann, Die Stellung des hl. Thomas von Aquin zu Aven-
cebrol, 67.

2 Cf. De Ente et Essentia, c. 5 : « Compositionem materiae et formae in
intelligentiis et animabus quidam nituntur ponere, cuius positionis auctor fuisse
dicitur Avicebron in libro Fons Vitae ».

3 De Rerum Principio (fälschlich Duns Scotus zugeschrieben), q. VIII, a. 3 :

« Ego autem ad positionem Avicembroni redeo ...» Ed. M. Fernandez Garcia,
Quaracchi 1910, 166. Es handelt sich allerdings hier um die Allgemeinheit der
Materia prima.



252 Ist die Lehre von der Mehrheit der

in ihren psychologischen Grundthesen von Augustin abhängen. Von
ihm haben sie ihre Definitionen der Seele 1 und die Auffassung, daß

die Seele eine geistige Substanz ist, die einen Körper belebt und
bewegt, übernommen.

Daraus ergibt sich, daß die Lehre von der Mehrheit der sub-
stanziellen Formen im Menschen nicht zu Unrecht als augustinisch
bezeichnet wird.

1 Alexander Halensis, Sum. Theol. II. Ed. Quaracchi n. 321, S. 384-385.
— S. Bonaventura, II Sent. d. 17, 1, 2, concl. Ed. Quaracchi, II, 414 b.


	Ist die Lehre von der Mehrheit der substanziellen Formen augustinisch?

