Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 20 (1942)

Artikel: Ist die Lehre von der Mehrheit der substanziellen Formen augustinisch?
Autor: Muller, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762223

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762223
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ist die Lehre von der Mehrheit der
substanziellen Formen augustinisch?

Von P. Johannes MULLER O.S.B.

Der erste Versuch, die seit K. Werner ! und F. Ehrle 2 als Augusti-
nismus bezeichnete Lehrrichtung des 13. Jahrhunderts in konkreten
Satzen inhaltlich zu definieren, wurde um die Jahrhundertwende von
P. Mandonnet O.P.? gemacht. Diese Zusammenstellung, die als
solche zur Kennzeichnung dieser Schule allgemein aufgenommen wurde,
umfaBt auch die Lehre von der Mehrheit der substanziellen Formen
im Menschen. Kritisiert wurde diese Zusammenstellung von dem
Lowener Professor M. De Wulf * erstens in ihrer Bezeichnung als
Augustinismus und zweitens in der Zuriickfithrung der einzelnen Lehr-
sitze auf den hl. Augustin. Unter andern ist nach De Wulf? die
Lehre von der Mehrheit der substanziellen Formen der Philosophie
Augustins fremd ; sie geht ausschlieBlich auf die arabische Philo-
sophie zuriick.

Auf der Augustinisch-Thomistischen Woche, die 1930 in Rom ge-
halten wurde, trug P. G. Théry O.P. dieselbe These vor : Historisch sei
es nicht richtig, die Vertreter der Mehrheit der Formen als Augustinisten

1 Die augustinische Psychologie in ihrer mittelalterlich-scholastischen Ein-
kleidung und Gestaltung. Sitzungsberichte der k. Akademie der Wisssenschaften,
Wien, Philos.-hist. Classe, 100 (1882) 435 fi.

2 John Peckham iiber den Kampf des Augustinismus und Aristotelismus
in der zweiten Hilfte des 13. Jahrhunderts. Zeitschr. f. kath. Theol. 13 (1889)
172 ff. Der Augustinismus und der Aristotelismus in der Scholastik gegen Ende
des 13. Jahrhunderts. Archiv fiir Literatur- und Kirchengeschichte des Mittel-
alters, 5 (1889) 603 ff. L’Agostinismo e I’Aristotelismo nella scolastica del
secolo XIII. Xenia Thomistica ITII. Romae 1925, 517 ff.

3 Siger de Brabant et 1’Averroisme latin au XIIIe siécle. Fribourg 1899.
Cf. 2¢ édition, Louvain 1911, 55 ff.

4 Le Traité « De Unitate Formae » de Gilles de Lessines. Les Philosophes
Belges I. Louvain 1901, 14 ff.

51 c. 21 ff. — In der letzten Auflage seiner Geschichte der mittelalterlichen
Philosophie hilt M. de Wulf an diesem Urteil fest. Histoire de la Philosophie
Médiévale, II. 6e édition, Louvain 1936, 356.



238 Ist die Lehre von der Mehrheit der

zu bezeichnen !. In diesem temperamentvollen Vortrag geht Théry noch
weiter, wenn er behauptet, Thomas von Aquin habe den hl. Augustinus
nie als Vertreter einer Mehrheit von Formen betrachtet, und Thomas
habe in seinem Kampf gegen die Lehre von der Mehrheit nie die Uber-
zeugung gehabt und nie die Absicht geduBert, Augustinus zu bekimpfen 2.

Dom O. Lottin O. S. B. ? veroffentlichte in einem wertvollen Bei-
trag zum Problem der Formen vor Thomas von Aquin unbekannte
Texte des Rolandus von Cremona, Philippus Cancellarius, Hugo a
S. Charo und eines Anonymus (Paris Bibl. Nat. ms. lat. 3804 A), die
eindeutig die Einheit der menschlichen Seele darlegen. Nirgendwo
findet man, so schlieBt Lottin, ein Zitat Augustins fiir die Mehr-
heit der Seelen. Dagegen zitieren diese Autoren unter dem Namen
Augustins den Text des Gennadius. Hugo a S. Charo fithrt auBerdem
einen Text Augustins fiir die Einheit der Seele auf. Dadurch glaubt
Lottin weitere Tatsachen erbracht zu haben, welche die These De
Wulfs und Thérys, die Lehre von der Mehrheit der Formen sei nicht
augustinisch, bestitigen sollen *.

Lottin scheint iibersehen zu haben, daB alle Texte, die er ver-
offentlicht, von der Einheit oder der Mehrheit der menschlichen Seele
reden, wie ja auch der Text des Gennadius die Mehrheit der Seelen
im Menschen leugnet. Wenn aber die Einheit der Seele auch bejaht
wird, so ist damit das Problem der subtsanziellen Form im Sinn der
Einheit noch nicht gelost. Es ist noch nicht ohne weiteres entschieden,
ob die einzige Seele, welche diese Autoren annehmen, sich auch unmittel-
bar mit der Materie vereinigt, oder ob sie im Korper noch eine forma
corporeitatis voraussetzt. Mit der letzteren Annahme hitten wir im
Menschen, trotz der Einheit der Seele, eine Mehrheit der Formen. Es
handelt sich aber darum, festzustellen, ob die Lehre von einer Mehr-
heit der Formen augustinisch ist.

Die Frage wurde bejaht von P. G. Manser O. P. 5, der klar nachwies,
daB die Hauptquelle der Lehre von der Mehrheit der Formen bei Plotin
lag, und der ohne weiteres zugesteht, daB Augustin nicht voéllig unbe-
einfluBt von den diesbeziiglichen plotinischen Lehren blieb.

1 G. Théry, L'augustinisme médiéval et le probléme de la forme substantielle.
Acta Hebdomodae Augustinianae-Thomisticae. Taurini-Romae 1931, 198.

21 c. 182-183.

3 La pluralité des formes substantielles avant S. Thomas d’Aquin. Revue
Néoscol. de Phil. 34 (1932) 449-467.

11. c. 466.

5 Das Wesen des Thomismus. 2. Aufl. Freiburg 1935, 135.



substanziellen Formen augustinisch ? 239

Im Folgenden soll diese Frage nidher untersucht werden. Wir
wollen den hl. Thomas von Aquin befragen, ob er wirklich, wie Théry
behauptet, die Uberzeugung hatte, daB Augustinus die von ihm
bekdampfte Lehre von der Mehrheit der Formen nicht vertritt. Es soll
deshalb untersucht werden, wer nach dem Urteil des hl. Thomas Ver-
treter der Einheit der substanziellen Form ist, und wer als Gegner
dieser Lehre von ihm dargestellt wird. Daraus wird sich dann des
weiteren ergeben, was von der Lehre selbst zu halten ist, ob sie
augustinisch genannt werden darf oder nicht.

Dem Zweck dieser Untersuchung entsprechend, sollen fiirs erste
alle das Problem der Formen berithrenden Texte des hl. Thomas in
chronologischer Reihenfolge zusammengestellt werden. Die sehr zahl-
reichen Stellen finden sich in den verschiedenen Zusammenhingen, in
denen das Problem unter dem einen oder dem andern Gesichtspunkt
in Betracht gezogen wird!. Es kommt vor allem zur Auseinander-
setzung in den Fragen, ob sich die letzte Vollkommenheit des Menschen,
das esse intellectivum, mit der Materie unmittelbar vereinigt. Sodann
in den Fragen, die die Beziehung des vegetativen, sensitiven und
intellektiven Lebens zur Substanz der Seele betrachten, in den Fragen
nach dem Ursprung der Seele und schlieBlich in den Fragen, die eine
der theologischen Konsequenzen (der Leib Christi im Grabe, Eucharistie
und Auferstehung der Toten), welchen wihrend des Kampfes, um 1270,
eine so groBe Wichtigkeit zugeteilt wurde.

Commentarium in Sententias (1254-65) :

Id 8 5 2: Utrum anima sit simplex.
II d. 12, 1, 4: Utrum prima materia fuerit informis.
II d. 18, 1, 2: Utrum Deus convenienter materiae indiderit rationes
seminales.
IT d. 18, 2, 3: Utrum anima sensibilis sit ex traduce.
IIT d. 22, 1, 1: Utrum Christus in illo triduo fuerit homo.
IIT d. 22, 1, 2: Utrum Christus ubique fuerit homo.
IV d. 44, 1, 1: Utrum idem corpus anima resumat in resurrectione.

Summa contra Gentes (1259-64) :

II 56 : Per quem modum substantia intellectualis possit corpori uniri.
II 57 : Positio Platonis de unione animae intellectualis ad corpus.

1 Cf. De Wulf, Le Traité « De Unitate Formae » de Gilles de Lessines, 34 ff.
D. E. Sharp, The 1277 Condemnation by Kilwardby. The New Scholasticism,
8 (1934) 313 fi.

Diyvus Thomas 17



240
II

11
II

II

II
II

IV
v

58 :

68 :
69 :

70 :

71 :
90 :

80 :
81:

Ist die Lehre von der Mehrheit der

Quod nutritiva, sensitiva et intellectiva non sunt in homine tres
animae.

Qualiter substantia intellectualis possit esse corporis forma.
Solutio rationum, quibus supra probatur, quod substantia intel-
lectualis non potest corpori uniri ut forma.

Quod secundum dicta Aristotelis oportet ponere intellectum uniri
corpori ut forma.

Quod anima immediate unitur corpori.

Quod nulli alii corpori nisi humano unitur substantia intellectualis
ut forma.

Obiectiones contra resurrectionem.

Solutio praemissarum obiectionum.

Quaestiones disputatae De Potentia (1259-63) :

: Utrum anima rationalis educatur in esse per creationem vel per

seminis traductionem.

: Utrum anima rationalis sit creata in corpore.
: Utrum anima sensibilis vel vegetabilis sit per creationem vel tra-

ducatur ex semine.

: Utrum anima sensibilis vel vegetabilis sit in semine a principio

quando deciditur.

Quaestio disputata De Anima (1266) :

9 : Utrum anima uniatur materiae corporali per medium.
11 : Utrum in homine anima rationalis, sensibilis et vegetabilis sit una

substantia.

11,

76,

76,
76,

76,

118, 2:

13

Commentarium in Aristotelis De Anima (1266) :
(De definitione animae, de modo unionis eius cum corpore).

Summa Theologiae I (1266) :

: Utrum praeter animam intellectivam sint in homine aliae animae

per essentiam differentes.

: Utrum in homine sit alia forma praeter animam intellectivam.
: Utrum anima intellectiva uniatur corpori mediantibus disposi-

tionibus accidentalibus.

: Utrum anima uniatur corpori animalis mediante aliquo corpore.

Utrum anima intellectiva causetur ex semine (ad 2).

Quaestio disputata De Spirvitualibus Creaturis (1267-68) :

: Utrum substantia spiritualis possit uniri corpori.
: Utrum substantia spiritualis, quae est anima humana, uniatur corpori

per medium.

: Utrum anima uniatur materiae corporali per medium.
: Utrum in homine anima rationalis, sensibilis et vegetabilis sit una

substantia (c et ad 1).



substanziellen Formen augustinisch ? 241

Quodlibeta :

IX (1266) 11 : Utrum anima vegetabilis et sensibilis educantur in esse
per creationem.

XI (1267) 5 : Utrum sint eiusdem substantiae anima sensitiva et intel-
lectiva.

IT (1269) 1 : Utrum Christus in triduo mortis fuerit idem homo.
IIT (1270) 4 : Utrum oculus Christi post mortem fuerit oculus aequivoce.
XII (1270) 9: Utrum anima perficiat corpus immediate vel mediante

corporeitate.
V (1271) 11 : Utrum forma panis in sacramento Eucharistiae annihiletur.

Summa Theologiae ITI (1272-73) :

25, 6: Utrum reliquiae sanctorum sint advocandae (ad 3).
50, 4 : Utrum Christus in triduo mortis fuerit homo.
50, 5: Utrum fuerit idem numero corpus Christi viventis et mortui.

1. Die Vertreter der Einheit der substanziellen Form.

Es ist vor allem Aristoteles. Ihn finden wir nicht bloB an zwel
entscheidenden Stellen «sed contra » zitiert!, sondern im Corpus so-
zusagen einer jeden Quistion, die das Problem behandelt. Aus den
Prinzipien der aristotelischen Philosophie leitet Thomas von Aquin
seine ganze Losung des Problems ab: Ein Ding besteht durch seinen
Akt. Aus zwei aktuellen Wesen kann unméglich eine Wesenseinheit,
ein unum per se gebildet werden. Da nun die substanzielle Form als
Akt dem koérperlichen Wesen das esse simpliciter gibt, kann jede
weitere Form, die zu ihm hinzutritt, nur eine akzidentelle sein 2. Diese
Gedankenginge finden wir im Sentenzenkommentar ? schon mit voller

1 Q. d. De Anima, 9. S. Th. I, 76, 7.

? Cf. G. Manser, Das Wesen des Thomismus. 2. Aufl. Freiburg 1935, 192 ff.

3 Cf. II Sent. d. 18, 1, 2 c. — M. De Wulf, Le Traité « De Unitate Formae »
de Gilles de Lessines, 47-48, sagt im Anschluf an M. Wittmann, Die Stellung
des hl. Thomas von Aquin zu Avencebrol, Beitrige zur Geschichte der Philosophie
des Mittelalters, III, 2, Miinster 1900, 74, da Thomas zu Beginn hinsichtlich
der Einheit der substanziellen Form noch zogerte, und daB er I. Sent. d. 8, 5, 2,
die corporeitas als « prima forma, a qua numquam denudatur (materia) » annimmt.
Es handelt sich um folgende Stelle: « Materia prima, prout consideratur nuda
ab omni forma, non habet aliquam diversitatem, nec efficitur diversa per aliqua
accidentia ante adventum formae substantialis, cum esse accidentale non praece-
dat substantiale. Uni autem perfectibili debetur una perfectio. Ergo oportet quod
prima forma substantialis perficiat totam materiam. Sed prima, quae recipitur
in materia, est corporeitas, a qua numquam denudatur, ut dicit Commentator



242 Ist die Lehre von der Mehrheit der

Entschiedenheit durchgefiihrt, bei der ersten Gelegenheit, bei der sich
die Frage fiir Thomas stellt, also lange bevor sie zum brennenden
Problem wurde. In der Folge hélt Thomas daran mit ziher Energie
fest. Von Anfang an behandelt er auch schon das Problem in seiner
ganzen Breite. Er zieht die substanzielle Form ganz allgemein in
jedem kérperlichen Wesen in Betracht und nicht zunichst, wie die
Vorkdmpfer der Mehrheit es taten, im Menschen oder gar im Gott-
menschen, Christus.

Einen weiteren Vertreter der Einheit findet Thomas in der Autori-
tatengruppe der « Sancti»!. Es ist der Verfasser des Buches De Eccle-
siasticis Dogmatibus, aus dem folgender Text zitiert wird : « Neque
duas animas esse dicimus in uno homine, sicut Jacobus et alii Syrorum
scribunt, unam animalem qua animetur corpus et immixta sit sanguini,
et alteram spiritualem, quae rationem ministret. Sed dicimus unam
esse eandemque animam in homine, quae et corpus sua societate
vivificet et semetipsam sua ratione disponat » %

Das Buch, dem dieser Text entnommen ist, wurde im 13, Jahr-
hundert allgemein dem hl. Augustin zugeschrieben. Der Umstand, da
die Stelle sich auch in dem gleichfalls als augustinische Schrift an-
gesehenen Buch De Spiritu et Anima?® enthalten ist, konnte diese

in I Phys. Ergo forma corporeitatis est in tota materia, et ita materia non erit
nisi in corporibus ». — Eine andere Interpretation scheint mir, dem Zusammen-
hang entsprechend, naher zu liegen. Diese Stelle findet sich in der Quaestio
« Utrum anima sit simplex», in der Thomas die hylomorphe Zusammensetzung
der Seele widerlegt und nachweist, da die Materie bloB in den Koérpern sein kann.
« Prima forma » und « corporeitas » miissen hier in der logischen und nicht in der
realen Ordnung verstanden werden. Man muf also hier anwenden, was Thomas
II Sent. d. 18, 1, 2, von Averroés sagt: « Hoc non dicitur ad significandum
ordinem formarum secundum rem, sed secundum rationem ». Wie hitte er sonst
in diesem Zusammenhang den Grundsatz zitieren koénnen: « Uni perfectibili
debetur una perfectio » ?

! Die Scholastiker unterschieden bei den « Auctoritates » die « Philosophi »
und die « Sancti». Cf. M. D. Chenu, Les « Philosophes» dans la philosophie
chrétienne médiévale. Revue des Sciences Phil. et Théol. 26 (1937) 27-40.

2 Cap. 15. PL 42, 1216. Cf. C. Gent. II, 58 ; De Pot. 3, 9, ad 9; Q. d. De
Anima 11, sed contra ; S. Th. I, 76, 3, sed contra ; De Spir. Creat. 11, sed contra. —
Dieser Text, der schon lange vor Thomas, sogar schon vor Alexander von Hales
(Cf. O. Lottin, La pluralité des formes avant S. Thomas. Revue Néoscol. de
Phil. 34 [1932] 466) zitiert wurde, spricht bloB, wie bereits oben bemerkt wurde,
von der Einheit der Seele. Alexander von Hales, der diesen Text in der Quaestio
« Utrum anima sit una vel plures in tribus potentiis » (Sum. Theol. Ed. Quaracchi I1I,
n. 332, S. 404) zitiert, nimmt faktisch wenigstens im Menschen substanzielle
Zwischenformen an. Cf. 1. c. Resp. ad obiecta und II, n. 347, S. 421.

3 Cap. 48. PL 40, 814.



substanziellen Formen augustinisch ? 243

Zuteilung nur bestdrken. Fiir Thomas von Aquin dagegen war dieser
Text nicht ein augustinisches Zitat. Er wulte ndmlich genau, daf
die Schrift De Ecclesiasticis Dogmatibus nicht von Augustinus, sondern
von Gennadius stammte, wie es aus der Catena aurea in Matthaei
Evangelium (1261-64) ! und besonders aus Quodl. XII, art. 10 (1270) 2
hervorgeht.

Der hl. Augustinus wird nirgends von Thomas als Vertreter der
Einheit der substanziellen Form zitiert. Dieses negative Ergebnis ist
an und fiir sich nicht von ausschlaggebender Bedeutung. Denn Thomas
geht nicht darauf aus, mdglichst viele Zitate von «Auctoritates »,
seien es « Philosophi » oder « Sancti », fiir seine These anzuhdufen. Er
behauptet mit Recht, daB das Problem der substanziellen Form ein
philosophisches Problem ist, und daB3 eine philosophische Lehre nicht
durch Autorititsbelege bewiesen wird 3. Hitte aber Thomas die Uber-
zeugung gehabt, daB Augustinus ein Vertreter der Einheit ist und
hiatte er bei ihm einen klaren Text fiir diese Lehre gefunden, so hitte
er ihn trotzdem wahrscheinlich zitiert. Thomas hatte eine so tiefe
Verehrung vor Augustinus ?, daB er wahrscheinlich auch hier seine
Lehre durch dessen Ansehen gestiitzt hitte.

2. Die Gegner der Einheit der substanziellen Form.

Diesen begegnen wir sowohl in den zahlreichen Einwinden als
auch im Corpus der Fragen, die unser Problem behandeln.

Eine ganze Reihe von Einwinden werden aus Aristoteles her-
geholt. Es sind zum groBen Teil jene Texte, mit denen die Verteidiger
der Mehrheit ihre These auch aus Aristoteles belegen wollten. Erstens,
die Definition der Seele als «actus corporis physici organici potentia
vitam habentis » ® scheint anzunehmen, daB der Seele eine andere

11, 7. Ed. Marietti, I, 14 a.

2 Utrum anima sit ex traduce. Respondeo, dicendum quod Augustinus
hanc quaestionem non determinat, sed indeterminatam relinquit in libro De
Ecclesiasticis Dogmatibus. Sed ille liber non est Augustini, sed Gennadii.

3 Vgl. die Ausfithrungen des hl. Thomas iiber diesen methodischen Punkt
im Prolog der Responsio ad Mag. Joannem de Vercellis de articulis XLIIL.
Opusc. 10. Ed. Piana, Romae 1572, 143.

1 Cf. J. M. Vosté, De investigandis fontibus patristicis sancti Thomae.
Angelicum 14 (1937) 422 ff.; S. M. Zarb, Le fonti agostiniane del trattato sulla
profezia di S. Tommaso d’Aquino. Angelicum 15 (1938) 169-200.

5 Avistoteles, De Anima, II, 1. 412b 5. Cf. S. Thomas, Q. d. De Anima, 9,
obi. 7; S. Th. I, 76, 4, obi. 1 ; De Spir. Creat. 3, obi. 2.



244 Ist die Lehre von der Mehrheit der

Form vorausgeht, welche der Materie die dem Lebewesen geeignete
Organisation verleiht. Zweitens, die Seele ist nach Aristoteles nicht
blo8 Formursache, sondern auch Wirk- und Zielursache des Korpers?! ;
bevor die geistige Seele also dem Embryo eingegossen wird, scheint
die Annahme einer andern substanziellen Form notwendig zu sein.
Drittens, in der Beschreibung der embryonalen Entwicklung scheint
Aristoteles ebenfalls eine generische Form vor der spezifischen anzu-
nehmen 2. Ferner geht aus der Physik hervor, daB in einem Selbst-
beweger ein bewegter und ein bewegender Teil unterschieden werden
miissen. Der bewegende Teil im Lebewesen ist die Seele, dagegen
kann der bewegte Teil nicht ohne weiteres mit der Materia prima, die
ja nicht bewegbar ist, gleichgestellt werden. Es scheint also wiederum,
daB auBer der Seele eine andere Form angenommen werden muf, die
den Korper zum ens mobile macht 3. SchlieBlich verhilt sich nach
Aristoteles die Differentia specifica zum Genus wie die Form zur
Materie. Also scheint die Differenz «rationalis » ein «animal » vor-
auszusetzen und nicht bloB die Materia prima %.

Diese Einwiande 16st Thomas mit groBer Leichtigkeit : Aristoteles
ist kein Gegner der Einheit der substanziellen Form. Nur vereinzelte,
falsch verstandene oder aus dem System losgerissene Texte konnen
eine solche Meinung vortauschen.

Mit den Hauptgegnern rechnet Thomas im Corpus seiner Artikel
ab, und er tut dies mit derselben Schirfe und derselben Konsequenz,
mit der er die aristotelische Lehre verteidigt. An erster Stelle finden
wir Plato und die Platoniker 5. Sie fassen die Seele als Beweger und
nicht als substanzielle Form des Korpers auf. Diese grundsitzliche
These liegt schon in der platonischen Definition des Menschen aus-
gedriickt, die Thomas C. Gent. II, 57 zitiert : « Plato posuit quod ...
ipsa anima utens corpore sit homo». Der Karper, der von der Seele

1 Avristoteles, De Anima, II, 4. 415 b 10. Cf. S. Thomas, Q. d. De Anima, 11,
obi. 5.

? Anistoteles, De Animalium Generatione, II, 3. 736 b 2. Cf. S. Thomas,
Q. d. De Anima, 11, obi. 3.

3 Avristoteles, Physica, VIII, 5. 257 b 13. Cf. S. Thomas, Q. d. De Anima, 9,
obi. 6.

4 Avristoteles, Metaphysica, VIII, 2. 1043 a 19 ; 3. 1043 b 30. Cf. S. Thomas,
S. Th. I, 76, 3, obi. &4; De Spir. Creat. 3, obi 3.

8Cf. S. Thomas, 1I. Sent. d. 18, 2, 3c¢; III, d. 22, 1, 1c; 1V,
d. 44, 1, 1c; C. Gent. II, 57, 58; Q. d. De Anima, 11c; S. Th. I,
76, 3c; De Spir. Creat. 2 c; Quodl. IX, 11c.



substanziellen Formen augustinisch ? 245

bewegt wird, wie der Kahn vom Schiffer, kann nicht die bloBe Materia
prima sein, die als solche nicht bewegbar ist. Er muB also einen Akt
enthalten und folglich aus Materie und Form zusammengesetzt sein.
Wie sich dieser Korper mit der Seele zu einer Wesenseinheit, dem
Menschen, vereinigt, das ist eine in der platonischen Psychologie nie
geloste Schwierigkeit. Der Mensch als Ganzes kann nicht unum per se
sein. Denkt man sodann an die seelische Trichotomie, die Plato an-
nimmt !, so ist es evident, daB Plato durch sein System zur Annahme
einer Mehrheit von Formen formlich gedringt wird. Es ist dies eine
Folgerung, der sich eine Psychologie, die auf platonischer Basis griindet,
durchaus nicht entziehen kann. Thomas hat dies klar gesehen und
offen ausgesprochen, denn immer verbindet er in diesem Zusammen-
hang die « Platoniker » mit ihrem Meister 2.

Der zweite Gegner, den Thomas bekdmpft, ist Avicebron, der
jidische Philosoph Ibn Gebirol3. Mit seiner Lehre von der Materia
universalis und der Forma universalis in allen geschaffenen Dingen
verbindet er ausdriicklich die Mehrheit der Formen in den Kérpern 2.
Jeder Koérper hat nicht bloB, iiber die Forma universalis hinaus, seine
spezifische Form, sondern soviel substanzielle Formen, als in ihm
Gradus metaphysici enthalten sind 5.

Diese beiden gegnerischen Lehren scheinen auf den ersten Blick
durchaus verschieden zu sein. Doch Thomas fiihrt die Lehre Avicebrons
auf die der Platoniker zuriick. Zwischen beiden entdeckt er eine
doppelte Verwandtschaft. Erstens, eine methodische : beide Lehren

1 Cf. C. Gent. II, 58. .
2 Thomas zitiert De Spir. Creat. 3 ¢ noch eine andere Theorie der Platoniker,

aus der die Mehrheit der Formen sich ableiten 1iBt, nimlich eine Interpretation
der Ideenlehre, nach der die verschiedenen Gradus metaphysici als an sich
bestehend hingestellt werden, und nach der im Menschen die ganze Scala dieser
Grade durch Partizipation real als Formenmehrheit enthalten sei. Ob Thomas
hierbei einen gewissen Autor vor Augen hatte, oder nur allgemein die Mehrheit
der Formen mit der platonischen Ideenlehre in Beziehung bringen wollte, ist bis
jetzt noch nicht festgestellt worden. Cf. M. Wittmann, Die Stellung des hl. Thomas
von Aquin zu Avencebrol, 59.

3 S. Thomas, De Spir. Creat. 1, ad 9; 3c¢; Quodl. XI, 5; In Aristotelis
De Anima, II, lect. 1 (Ed. Pirotta, n. 225). — Thomas nimmt vor allem Stellung
zu Avicebron in der Lehre der hylomorphen Zusammensetzung der geistigen
Substanzen. Cf. M. Wittmann, Die Stellung des hl. Thomas von Aquin zu
Avencebrol, 33 fi.

4 Cf. G. Théry, L’augustinisme médiéval, 144 ff.

5 Avicebron, Fons vitae, ed. C. Baeumker. Beitrige zur Geschichte der
Phil. des Mittelalters, I, 2-4. Miinster 1895, 295.



246 Ist die Lehre von der Mehrheit der

nehmen als Ausgangspunkt fiir ihre Naturbetrachtung nicht das sinn-
liche Geschehen — hoc fuit proprium philosophiae Aristotelis —,
sondern ihr Denken — processerunt ex rationibus intelligibilibus .
Zweitens, eine innere Verwandtschaft : « Et haec positio (die Stellung
Avicebrons), quamvis videatur discordare a prima (die der Platoniker),
tamen secundum rei veritatem cum ea concordat et est sequela eius » 2.
Es war die Ansicht einiger Neuplatoniker, z. B. des Proklos ?, daB der
Effekt der obersten, allgemeinsten Form, das allgemeinste Substrat,
die Materia prima ist, in welche die andern weniger allgemeinen Formen
der Reihe nach durch Partizipation aufgenommen werden. Im Grunde
genommen ist die Avicebronsche Lehre von der Mehrheit der Formen
eine auf den Mikrokosmus zugeschnittene Anwendung der Emana-
tionslehre, die dem Neuplatonismus der Araber entstammt.

Die Hauptquelle der Lehre von der Mehrheit der Formen ist also
nach dem Urteil des hl. Thomas Plato oder die Platoniker 4, nicht als
ob die Vertreter einer Mehrheit direkt aus Plato oder einem der Neu-
platoniker des Altertums ihre Lehre geschépft hitten, sondern weil
in der platonischen Psychologie die Grundlage der pluralistischen
Formauffassung gegeben war . Ob Avicebron die unmittelbare Quelle
fiir die Vertreter der Mehrheit war, mag dahingestellt bleiben ; denn
es dndert nichts an der Sache, da ja Avicebron selbst unter neuplato-
nischem EinfluB stand.

Und Augustinus ? Es hieBe eine offene Tiir einstoBen, wollte
man noch beweisen, daB3 seine Lehre unter platonischem oder neu-
platonischem EinfluB stand. Dem hl. Thomas ist das nicht entgangen,
denn oft sagt er ganz offen, daB Augustin Plato folgt®. Es ist dies
gerade fiir Thomas die Erklirung der tiefen Unterschiede, die zwischen
der Lehre Augustins und seiner eigenen aristotelischen Philosophie
bestehen. Wie sollte man da annehmen koénnen, daB Thomas den

! Hinsichtlich Avicebrons sagt Thomas, De Spir. Creat. 3 ¢ : « Quidam vero
secundum eandem viam ingredientes ... ». Cf. De Substantiis Spiritualibus, c. 5.
Opusc. 15. Ed. Piana, Romae 1572, 158.

2 De Spir. Creat. 3c.

3 Cf. Sroryeiwatg beodoyixn, ed. E. R. Dodds, Oxford 1933, n. 72, S. 68.

i Cf. M. Wittmann, Die Stellung des hl. Thomas von Aquin zu Avencebrol,
58-59.

5 Cf. M. Wittmann, 1. c. 59.

6 S. Thomas, S. Th. 1, 66, 2,ad 1; 77, 5, ad 3; 84, 5c; II-II, 23, 2,ad 1;
De Spir. Creat. 10, ad 8. Cf. A. Casamassa, Le Fonti della Filosofia di S. Agostino.
Acta Hebdomadae Augustinianae-Thomisticae. Taurini-Romae 1931, 95-96.



substanziellen Formen augustinisch ? 247

grundlegenden Unterschied im Leib-Seele-Problem bei Augustin nicht
erfat hitte ? Soll Thomas etwa nicht gewuBt haben, daB die
Definition des Menschen, die er C. Gent. II, 57 Plato zuteilt, « Plato
posuit quod ... ipsa anima utens corpore sit homo », wortwdrtlich bei
Augustin sich findet ?! Wie Thomas also die gesamte platonische
Psychologie ablehnte, so muBite er auch die augustinische Psychologie,
die wesentlich auf platonischer Grundlage ruht, ablehnen. Und wie
Thomas wohl einsah, daB die Platoniker durch ihre psychologischen
Prinzipien zu einer Mehrheit der Formen im Menschen gelangten, so
muBte er auch die Uberzeugung haben, daB der Platoniker Augustinus
durch seine psychologischen Voraussetzungen dieser Lehre giinstig
gestimmt sein mubte.

Thomas erwahnt allerdings nie den hl. Augustinus bei der Wider-
legung der Mehrheit der Formen. Nie zdhlt er Augustinus zu den
Vertretern dieser Lehre. Diese Zuriickhaltung wurde ihm wohl ein-
gegeben durch die tiefe Ehrfurcht, die er vor dem groBten abend-
lindischen Kirchenlehrer hat. Wenn Thomas aber nie ausdriicklich
seine Absicht duBert, im Kampf um die Einheit der substanziellen
Form gegen Augustinus vorzugehen, so hat er doch implicite diese
Absicht kundgetan, indem er Augustinus zu den Platonikern rechnet,
die er gerade in diesem Punkt bekidmpft.

Dieses Ergebnis wird noch bestirkt, wenn wir die Einwinde in
Betracht ziehen, die aus Augustinus gegen die Einheit der Form vor-
gebracht werden. Drei Einwédnde sind der Schrift De Spiritu et Anima
des Alcherus von Clairvaux entnommen, die allgemein im 13. Jahr-
hundert Augustin zugeteilt wurde. Wenn auch dieses Buch eine aus
verschiedenen Autoren zusammengesetzte Kompilation ist, so ist doch
die in ihm dargestellte Psychologie ganz eindeutig augustinisch inspiriert.
Im ersten Kapitel bringt es die augustinische Definition der Seele :
« Animus est substantia spiritualis rationis particeps regendo corpori
accomodata » 2. Seele und Leib vereinigen sich «in extremitatibus
suis » durch die Aktivitit der Seele. Es ist klar, dafl diese Vereinigung
nur eine mittelbare sein kann und daB folglich eine Mehrheit von
Formen im Menschen sein mubB.

Der erste Einwand bei Thomas, aus Kap. 42, will beweisen, dall

1 De Moribus Ecclesiae Cath. I, 27, 52. PL 32, 1332.

2 Cap. 1. PL 40, 781. Cf. S. Augustinus, De Quantitate Animae, 13, 22.
PL 32, 1048.

3 PL 40, 781. Cf. S. Thomas, Q. d. De Anima, 9, obi. 1.



248 Ist die Lehre von der Mehrheit der

die Vereinigung von Seele und Leib eine mittelbare sei. « Anima habet
vires quibus miscetur corpori» Nun sind aber die Potenzen der Seele
nach Thomas von ihrer Substanz wesensverschieden. Also vollzieht
sich die Vereinigung von Seele und Leib mittelbar.

Thomas antwortet vor allem, daB das Buch De Spiritu et Anima
nicht von Augustin ist. Anderswo fiigt er noch hinzu: «Nec est
multum authenticus »1, und er teilt es einem « Cisterciensis, qui eum
ex dictis Augustini compilavit et quaedam de suo addidit»?* zu.
Sachlich bemerkt er sodann zum Einwand, daB dieser aus disparaten
Elementen bestehe ; der Verfasser dieses Buches nehme an, daB die
Potenzen der Seele mit ihrer Substanz identisch seien, so daB der
Einwand hinfillig wird. Angenommen, sie seien verschiedene Wesen-
heiten, so sind sie doch nur Akzidenzien, Qualititen, durch welche
die Seele handelt. In diesem Sinn nimmt auch Thomas, ohne die
Einheit der substanziellen Form zu gefihrden, akzidentelle Inter-
medien zwischen Seele und Leib an, wenn die Seele als Bewegungs-
ursache des Leibes aufgefaBt wird.

Der zweite Einwand geht auf dasselbe Ziel aus, nimlich nachzu-
weisen, daB es zwischen Leib und Seele Zwischenformen gibt : « Anima,
quae vere spiritus est, et caro, quae vere corpus est, in suis extremi-
tatibus facile et convenienter coniunguntur, i. e. in phantastico animae,
quod corpus non est, sed simile corpori, et sensualitate corporis, quae
fere spiritus est, quia sine anima fieri non potest » 3.

Thomas weist nach in seiner Antwort, daB hier eine locutio impro-
pria vorliegt, und daB phantasticum und sensualitas nur akzidentelle
Zwischenformen sind, derer die Seele zur Bewegung des Korpers bedarf.

Der dritte, auf dasselbe Ziel gerichtete Einwand ist Kap. 15 ent-
nommen *: «Cum anima sit incorporea, per subtiliorem naturam
corporis sui, i. e. per ignem et aerem corpus administrat ». Administratio
sei bloB ein anderer Name, um die Vereinigung von Seele und Leib
auszudriicken. Also sei diese durch Zwischenformen vermittelt.

Dieser Einwand geleitet uns zu dem authentischen Augustinus
hiniiber. Denn der Text Alchers ist dem echten Werk Augustins,

1 De Spir. Creat. 3, ad 6.

2 IV Sent. d. 44, 3, 3, ¢! 2, ad 1; cf. Q. d. De Anima, 12, ad 1. G. Théry,
L’authenticité du De Spiritu et Anima dans S. Thomas et Albert le Grand. Revue
des Sciences Phil. et Théol. 11 (1921) 373-377.

3 Cap. 14. PL 40, 789. Cf. De Spir. Creat. 3, obi. 6.

4 PL 40, 791. Cf. De Spir. Creat. 3, obi. 7.



substanziellen Formen augustinisch ? 249

De Genesi ad litteram entnommen!, wie denn auch dieser gleiche
Einwand in der Summa Theologiae, I, 76, 7, obi. 1, einfach Augustin
zugeschrieben wird. Augustin sagt an der angegebenen Stelle : « Anima
omnem corpoream creaturam naturae dignitate praecellit. Per lucem
tamen et aerem, quae in ipso quoque mundo praecellentia sunt corpora,
magisque habent faciendi praestantiam quam patiendi corpulentiam,
sicut humor et terra, tamquam per ea, quae spiritui similiora sunt,
corpus administrat ». Nach Augustin ist der menschliche Leib, der
Physik der Alten entsprechend, aus den vier Elementen, Erde, Wasser,
Luft und Feuer zusammengesetzt. Die Aktivitit der Seele bezieht sich
auf die feineren und leichteren Elemente, die weniger materiell sind
und daher ihrer Natur nidherstehen.

Im selben Kapitel des gleichen Buches De Genesi ad litteram
findet sich auch der Text, der diesem Einwand in De Spiritualibus
Creaturis, 3 angegliedert ist: «Denique dum haec eius tamquam
ministeria vitio quolibet seu perturbatione omni modo deficiunt, desis-
tentibus nuntiis sentiendi et ministris movendi, tamquam non habens
cur adsit, abscedit ».

Die Ansicht, die Augustin in diesem Kapitel ausfithrt, ist, daB
die Seele im Leib «non locali diffusione, sed quadam vitali intentione » 2
zugegen ist. Sie bedient sich der beiden feineren Elemente im Korper,
um diesen zu bewegen 3. Wenn diese durch irgend eine organische
Stérung gehindert werden, die Bewegung der Seele aufzunehmen, so
kann die vitalis intentio sich nicht mehr auf den Korper erstrecken,
und der Tod erfolgt.

Welche Stellung nimmt nun Thomas zu diesem Einwand ? Er
setzt ganz einfach voraus, daB Augustin die menschliche Seele und
ihre Beziehungen zum Korper aristotelisch auffalt : Die Seele ist zwar
in gewissem Sinn der Beweger des Korpers, aber sie ist vor allem seine
substanzielle Form. Es sind dies zwei bloB gedanklich verschiedene
Gesichtspunkte einer und derselben Seele. Betrachten wir die Seele
als substanzielle Form, so vereinigt sie sich unmittelbar mit dem
Korper. Betrachten wir sie dagegen als Beweger des Korpers, so miissen
wir akzidentelle Zwischenformen annehmen ; denn die Seele handelt
nicht durch ihre Substanz, sondern durch ihre Potenzen, welche als

1 VII, 19 25. PL 34, 364.

2 Epist. 156, 2, 4 PL 33, 722.

3 Cf. E. Gilson, Introduction a I’étude de S. Augustin. Etudes de Philosophie
Médiévale XI. Paris 1929, 60.



250 Ist die Lehre von der Mehrheit der

Akzidentien reell von ihr verschieden sind. Nach Thomas spricht
Augustinus hier blo8 von der Funktion der Seele als Beweger des
Kérpers : « Ad septimum dicendum, quod administratio corporis per-
tinet ad animam in quantum est motor, non in quantum est forma.
Et licet ea, quibus anima administret corpus, sint necessaria ad hoc
quod anima sit in corpore, ut propriae dispositiones talis materiae,
non tamen propter hoc sequitur, quod eadem sit ratio administrationis
et formalis unionis. Sicut enim eadem est secundum substantiam
anima, quae est motor et forma, sed differt ratione, ita etiam eadem
sunt, quae sunt necessaria ad unionem formalem et ad administra-
tionem, licet non secundum eandem rationem » 1!,

Thomas hat wohl Recht, wenn er behauptet, daB Augustinus
hier nur von der Seele als Beweger des Korpers redet. Die Voraus-
setzung aber, daB Augustinus die Seele auch als substanzielle Form
des Korpers ansieht, trifft nicht zu. Augustin erklirt nie die Wesens-
einheit von Seele und Korper im Menschen durch Information. Er
hebt hervor, daB3 dieses Problem groBe Schwierigkeiten bereitet 2 ; er
bemerkt, daB die Art der Vereinigung unverstindlich ist?®, aber
nirgends gibt er auch nur als mogliche Ldsung die aristotelische
Informationslehre an. Diese Lehre lieBe sich iibrigens schwer mit
seinen Definitionen der Seele und des Menschen in Einklang bringen.
In der Definition der Seele : « Substantia quaedam rationis particeps
regendo corpori accommodata » 4, ist bloB die Funktion der Seele als
Beweger des Korpers ausgedriickt. Dasselbe gilt auch von der Defini-
tion des Menschen: «Homo igitur ... anima rationalis est mortali
atque terreno utens corpore»?®. Beide Definitionen haben ein aus-
gesprochen platonisches Geprige. Der Mensch ist wesentlich eine
Seele ; die Seele wird zuerst als geistige Substanz und nicht als Wesens-
teil des Menschen aufgefaBt . Wir haben also hier ein durchsichtiges
Beispiel, wie Thomas durch «stillschweigende Assimilation » Augustinus
umdeutet 7.

1 De Spir. Creat. 3, ad 7. Cf. S. Th. I, 76, 7, ad 1.

2 De Moribus Ecclesiae Cath. I, 4, 6. PL 32, 1313.

3 De Civitate Dei, XXI, 10, 1. PL 42, 725.

4 De Quantitate Animae, 13, 22. PL 32, 1048.

5 De Moribus Ecclesiae Cath. I, 27, 52. PL 32, 1332.

6 Cf. E. Gilson, Introduction a l'étude de S. Augustin, 54 ff.

7 Cf. G. von Hertling, Augustinus-Zitate bei Thomas von Aquin. Histo-
rische Beitrige zur Philosophie, herausgegeben von J. A. Endres. Miinchen
1914, 115.



substanziellen Formen augustinisch ? 2501

Zusammenfassend kénnen wir das Ergebnis dieser Untersuchung
folgendermafBlen formulieren :

1. Fir Thomas von Aquin ist die Einheit der substanziellen Form
im Menschen, wie in jedem lebenden oder unbelebten Kérper, eine
notwendige Folgerung aus der hylomorphistischen Lehre des Aristo-
teles. Das erklirt auch, weshalb fiir einen Aristoteliker das Problem
von der Einheit der substanziellen Form sich im allgemeinen fiir jeden
Kérper stellen muB. Die Mehrheit der substanziellen Form schlieBt
sich historisch an Plato an. Die platonische Auffassung der mensch-
lichen Seele zieht nach Thomas notwendigerweise eine Mehrheit der
Formen im Menschen nach sich. Das erklart wiederum, weshalb die
Vertreter der Mehrheit das Problem zuerst vom Menschen aus

betrachten.

2. Avicebron ist sicher verantwortlich fiir die Verbreitung der
Lehre von der Mehrheit im 13. Jahrhundert. Aber er ist nicht der
einzige Verantwortliche !, ja nicht einmal der Hauptverantwortliche.
Thomas fithrt daher auch nie die Lehre von der Mehrheit mit der
gleichen Schirfe auf Avicebron zuriick, mit der er die Lehre von der
hylomorphen Zusammensetzung der geistigen Substanzen auf ihn
zuriickfithrt 2. In der Lehre der Mehrheit der Formen hat Avicebron
Vorginger in Plato und den Neuplatonikern gehabt.

3. Augustinus steht auf Seiten Platos, folglich — vi systematis —
auf Seiten der Vertreter der Mehrheit. Wenn Thomas ihn auch nie
offen als Gegner bekimpft, so verheimlicht er doch seine Uberzeugung
iiber diese Stellung Augustins nicht. Es steht fest, daB Avicebron
die Vertreter der Mehrheit im spiten 13. Jahrhundert, wie z. B. Vitalis
de Furno 3, direkt beeinfluBt hat. Inwiefern er aber auf die fritheren
Vertreter dieser Lehre, z. B. Alexander von Hales und Bonaventura,
direkt oder indirekt einen EinfluB ausgeiibt hat, wire noch genauer
zu untersuchen. Dagegen steht auBer Zweifel, daB diese Autoren

1 Cf. M. Wittmann, Die Stellung des hl. Thomas von Aquin zu Aven-
cebrol, 67.

2 Cf. De Ente et Essentia, c. 5: « Compositionem materiae et formae in
intelligentiis et animabus quidam nituntur ponere, cuius positionis auctor fuisse
dicitur Avicebron in libro Fons Vitae ».

3 De Rerum Principio (filschlich Duns Scotus zugeschrieben), q. VIII, a. 3:
« Ego autem ad positionem Avicembroni redeo ...» Ed. M. Fernandez Garcia,
Quaracchi 1910, 166. Es handelt sich allerdings hier um die Allgemeinheit der

Materia prima.



252 Ist die Lehre von der Mehrheit der

in ihren psychologischen Grundthesen von Augustin abhingen. Von
ihm haben sie ihre Definitionen der Seele! und die Auffassung, daB
die Seele eine geistige Substanz ist, die einen Korper belebt und
bewegt, iibernommen.

Daraus ergibt sich, daB die Lehre von der Mehrheit der sub-
stanziellen Formen im Menschen nicht zu Unrecht als augustinisch
bezeichnet wird.

1 Alexander Halensis, Sum. Theol. II. Ed. Quaracchi n. 321, S. 384-385.
— S. Bonaventura, 11 Sent. d. 17, 1, 2, concl. Ed. Quaracchi, II, 414 b.



	Ist die Lehre von der Mehrheit der substanziellen Formen augustinisch?

