
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 20 (1942)

Artikel: Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens nach Thomas von
Aquin und den Thomisten

Autor: Lang, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762222

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762222
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Gliederung
und die Reichweite des Glaubens nach
Thomas von Aquin und den Thomisten.

Ein Beitrag zur Klärung der scholastischen Begriffe :

fides, haeresis und conclusio theologica.

Von Universitätsprofessor Dr. Albert LANG.

Die überragende Bedeutung, die der hl. Thomas für die katholische

Theologie gewonnen hat, hat durch die spezielle kirchliche
Approbation seiner Lehre und seiner Prinzipien, zuletzt besonders

durch die Weisungen der Can. 589 § 1 und 1366 § 2 des Cod. Iur. Can.

und der Enzyklika « Studiorum ducem » Pius' XI., die höchste autoritative

Anerkennung und Förderung erhalten L Das gesteigerte
Interesse, das seitdem die Theologie und jeder Theologe an der
Übereinstimmung mit dem Geist und den Prinzipien des Aquinaten haben muß,

hat das Thomasstudium und die ausgiebige Benutzung und Verwertung
der Thomasschriften außerordentlich gefördert, hat aber nicht auch

immer auf die Exaktheit und objektive Gültigkeit der Interpretation
der Texte günstig eingewirkt. Auch wenn man davon absieht, daß

der verständliche Eifer, sich mit der Autorität des Heiligen zu decken,

oft zu einer vorschnellen, ohne die nötige Vorsicht und die genügende

exegetische und historische Unterbauung vorgenommenen Häufung
von Thomastexten geführt und dadurch viele Fehldeutungen seiner

Ansichten oder die mißbräuchliche, schiefe, verzeichnete Verwendung
seiner Texte veranlaßt hat, so spricht allein die Tatsache eine deutliche

Sprache, daß Thomas in fast allen großen Kontroversen, welche

die katholische Theologie in verschiedene Schulrichtungen spalten,

von den verschiedenen Lagern für ihre gegensätzlichen Lösungen und

Theorien in Anspruch genommen wird. Ist doch in den meisten theo-

1 Zur grundsätzlichen Beurteilung der ganzen Frage vgl. Fr. Ehrte, Die
Scholastik und ihre Aufgaben in unserer Zeit (2. Aufl. von Fr. Pelster),
Freiburg 1933.

Divus Thomas 15



208 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

logischen Disputen zu dem Streit um die Lösung des fraglichen
Problems ein Streit um die Stellungnahme des Aquinaten zu diesem

Problem getreten, weil alle Parteien sich als die Vertreter der echt
thomistischen Ansicht und als Erben der genuinen thomistischen
Tradition betrachten und diesen Anspruch mit langen Textanalysen,
scharfen Begriffsbestimmungen, weitausgreifenden literar- und
ideengeschichtlichen Untersuchungen, kurz mit dem ganzen Rüstzeug
wissenschaftlicher Auslegung zu begründen suchen. Dabei ist der

Zwiespalt in der Auffassung nicht etwa bloß durch die Verschiedenheit
der Texte bedingt, auf die man sich beruft und die man, je nachdem
sie günstig oder ungünstig für die eigene Meinung erscheinen, als

klassische Stellen in den Vordergrund rückt oder als nebensächliche

Bemerkungen im Dunkel des Hintergrundes untertauchen läßt, nein,
oft sind es dieselben Stellen, die man so ganz verschieden deutet.

In diesem Streit um die echte Lehre des hl. Thomas scheint eine

Einigung vielfach genau so fernliegend und unmöglich zu sein, wie in
dem Streit um die großen Geheimnisfragen, für deren Lösung man die

Meinung des großen Thèologen einholen will. Während aber für die

Gegensätze in den tiefen metaphysischen und theologischen Problemen
das abgründige, für die schwache menschliche Erkenntniskraft nicht
mehr durchdringbare Dunkel und die unendliche, von geschöpflichen

Analogien nicht mehr restlos erfaßbare Wahrheitsfülle des Seins- und

Gottesmysteriums eine vollgenügende Erklärung bieten, möchte man
meinen, daß in der ganz anders gearteten Frage, was der hl. Thomas

über diese Probleme gedacht hat, eine eindeutige und unanfechtbare

Lösung zu gewinnen sein müßte. Hier geht es ja um einen rein

problemgeschichtlichen Tatbestand, der mit den exakten Mitteln der

philologischen und historisch-kritischen Methode festgestellt werden
kann. Es wäre doch ein bedenkliches und armseliges Ergebnis, wenn
man sich schließlich mit der skeptischen Feststellung des Alanus de

Insulis begnügen müßte : « Auctoritas cereum habet nasum, id est in
diversum potest flecti sensum »1 ; denn die Dehnbarkeit der Texte
müßte entweder in der Unklarheit und Zweideutigkeit des Autors
oder in den Auslegungskünsten der Interpretatoren ihren letzten Grund
haben, Vorwürfe, die in dieser Allgemeinheit gleich unberechtigt sind.

Soll man also in diesen Fällen an der Wissenschaft und ihren

Möglichkeiten oder an den Wissenschaftlern und ihrer Fähigkeit zur

1 Contr. Haer. I 30 : PL 210, 333 A.



nach Thomas von Aquin und den Thomisten 209

restlosen Objektivität verzweifeln Sicherlich bedeutet der
fortdauernde Gegensatz in der Thomasauslegung eine eindringliche Mahnung
an alle Beteiligten zur Selbstbescheidung und eine ernste Warnung
vor stolzer Überheblichkeit. Mit der Notwendigkeit einer Revision
der eigenen Auslegung und mit der Aufdeckung tiefer liegender
Fehlerquellen muß auf allen Seiten gerechnet werden. Aber zu pessimistischer
Resignation ist kein Anlaß. Die Klärung, die durch die kritische
Sicherung der Texte, durch den Aufweis der chronologischen und
ideellen Entwicklungslinien in den Anschauungen des Heiligen, durch
die dadurch ermöglichte schärfere Auswertung der Dubletten1, besonders

aber durch die Aufhellung der ideengeschichtlichen Zusammenhänge

erreicht worden ist2, hat auch die Verständigung in der
Thomasinterpretation gefördert3.

1 J. de Guibert, Les doublets de saint Thomas d'Aquin, Paris 1926.
2 Die Ziele und Wege der « historischen Interpretationsmethode » zeichnet

zusammenfassend M. Grabmann in seiner « Einführung in die Summa Theologica
des hl. Thomas von Aquin»2, Freiburg 1928, 120 ff.

3 Wie ist doch unser Verständnis der theologischen und ethischen Prinzipienfragen

bei Thomas durch die Aufdeckung ihres geschichtlichen Hintergrundes
etwa durch die Arbeiten von Chenu und Lottin gefördert worden. Sogar dort,
wo sich die Fronten am meisten versteift haben, in den Kontroversen über die
Realdistinktion von essentia und existentia und über den Grund des göttlichen
Vorherwissens, ist eine gewisse Auflockerung dadurch erreicht worden, daß man
neues Material beibrachte über die Einflüsse, die auf Thomas einwirkten, und
die Nachwirkungen, die er auslöste. So untersuchte P. Mandonnet das erste
Aufflammen des Streites über die Realdistinktion [Rev. thorn. 18 (1910) 741-755] ;

M. Grabmann ging der Behandlung der Frage bei den Artisten und Averroisten
nach [Acta hebdom. thom., Roma 1924, 131-190 und Acta Pontif. Acad. Rom.
S. Thomae et Rel., Nov. ser. I (1934) 61-76], außerdem bei Martinus von Dacien
und Boëtius von Dacien (Studia Anselmiana 7/8, Roma 1938, 1-17) und bei
Humbert de Prulliaco [Ang. 17 (1940) 352-369] ; G. Manser hat die Ansicht des

Johann von Rupella zu diesem Problem [Rev. Thom. 19 (1911) 89-92], E. Hocedez
die des Aegidius von Rom [Aegidii Romani theoremata De esse et essentia (Mus.
Lessianum, Sect. phil. 12), Louvain 1930] und Fr. Pelster die Texte des Thomas
Sutton (Op. et text. V, Münster 1929) vorgelegt. Auch in der Frage des göttlichen
Vorherwissens haben die Arbeiten von H. Schwamm und M. Schmaus über die
Stellungnahme der skotistischen Schule auch für die Interpretation des hl. Thomas
viel neues Licht gebracht [Schwamm, Magistri Joannis de Ripa O. F. M. doctrina
de praescientia divina (Anal. Greg. I), Romae 1933 ; ders., Robert Cowton O. F. M.
über das göttl. Vorherwissen (Phil. u. Grenzw. III, 5), Innsbruck 1930 ; ders.,
Das göttl. Vorherwissen bei Duns Scotus und seinen ersten Anhängern (Phil,
u. Grenzw. V, 1-4), Innsbruck 1934. Schmaus legt neue Texte von Wilhelm von
Alnwick : Bogoslovni Vestnik 12 (1932) 201-225, von dem unbekannten Verfasser
des Cod. Vat. lat. 1113 : Riv. Filos. Neo-scol. 24 (1932) 327-355 und von Petrus
de Trabibus vor: Ant. 10 (1935) 121-148, Fr. Mitzka edierte eine diesbezügliche
Quaestion des Heinrich von Lübeck: Op. et text. XI, Münster 1932],



210 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

Wo all diese Wege zu keiner Einigung geführt haben, da legt sich

der Verdacht nahe, daß man die Texte in die falsche oder schiefe

Beleuchtung einer ihnen fremden Fragestellung gerückt hat. Viele
Gesichtspunkte, die für die Scholastik der damaligen Zeit von
brennendem Interesse waren, sind für uns in den Hintergrund getreten,
während andere, die damals noch nicht oder noch nicht klar genug
erfaßt wurden oder noch nicht problematisch, d. h. noch nicht zu
bewußten Fragen geworden waren, für uns entscheidende Bedeutung
erlangt haben. Von selbst bekommen dadurch die Texte eine ganz
andere Färbung, Nuancierung, weil gerade der Wechsel des

Standpunktes und der Perspektive das Bild rasch verändert, das ein Problem
darbietet. Auch die Begriffe, die Zahlpfennige des menschlichen Geistes,

in die er die ewigen, unveränderlichen Wahrheiten immer wieder
ummünzen muß, sind Änderungen und Schwankungen unterworfen, weil
ihr Inhalt und Umfang von den verschiedenen Epochen verschieden

abgesteckt wird. Wie wichtig und bedeutungsvoll die Beachtung
gerade dieser Tatsache ist, das hat bereits Abaelard erkannt,
grundsätzlich wenigstens. Die methodische Regel, die er in seiner Einleitung
zu Sic et Non gibt1 : « Facilis autem plerumque controversiarum
solutio reperietur, si eadem verba in diversis significationibus a diversis
auctoribus posita defendere poterimus », gilt erst recht, wenn unsere

Begriffs- und Problemauffassung mit der des zu erklärenden Autors
nicht mehr übereinstimmt. Wie schwer es aber in solchen Fällen ist,
diese Regel in die Praxis umzusetzen und den kurzsichtigen Blick aus

den eigenen räum- und zeitgebundenen Perspektiven zu lösen und die

Probleme so zu sehen, wie sie sich den fremden, vergangenen Zeiten

darstellten, dafür möchte ich mich auf die Erfahrung und das reife

Urteil Gilsons berufen, der das treffend mit folgenden Worten zum
Ausdruck bringt : « Ce qu'il y a d'abord au fond de ces difficultés,
c'est que l'historien ne se contente jamais des réponses du philosophe
aux questions qu'il s'est posées — à supposer qu'il s'y intéresse —-,

mais il veut à tout prix obtenir de ce philosophe des réponses aux
questions que lui-même se pose. Et si ces questions ne sont pas dans

la doctrine qu'il étudie, les réponses ne s'y trouvent pas davantage.
Mais on veut les y trouver, et c'est là que nous commençons à faire
de la mauvaise histoire » 2.

1 Prol. : PL 178, 1344 D.
2 Et. Gilson, Sens et nature de l'argument de saint Anselme : Arch, d'hist.

doctr. et litt, du m. a. 9 (1934) 39. Ich bin der Meinung, daß z. B. der Streit



nach Thomas von Aquin und den Thomisten 211

Man kann wohl diese Worte nicht besser illustrieren als durch
die Auslegung, welche der hl. Thomas und manche Thomisten gefunden
haben in der Frage, wie das Gebiet der fides divina abzugrenzen sei,

ob die conclusio theologica dazu gehöre oder wenigstens durch die
Kirche als Glaubenswahrheit definierbar sei. Sie ist ein typisches
Beispiel dafür, wie man Lösungen für moderne Probleme dort sucht,
wo noch eine ganz andere Begriffs- und Fragestellung gegeben ist,
und wie man dadurch, statt eine gute Deutung der damaligen
Auffassung zu bieten, zu einer schlechten Zurechtdeutung der Texte nach
der eigenen Meinung gedrängt wird.

I. Die Stellungnahme des hl. Thomas.

In der Kontroverse, die sich mit dem Gewißheitscharakter der

theologischen Konklusionen beschäftigt, sind zwei gleich hervorragende
Theologen zu den Exponenten der gegensätzlichen Lösungen geworden :

P. F. Marin-Sola und P. R. Schultes Während Schultes das Gebiet
der fides divina auf die formell (explicite oder implicite) geoffenbarten
Wahrheiten einschränkt und so die eigentliche conclusio theologica
davon ausnimmt, rechnet Marin-Sola die « implizit-virtuell » geoffenbarte

Folgerung nach der Definition durch die Kirche zum göttlichen
Glauben 2. Beide Theologen nehmen nun in langen Beweisführungen

um die Analysis fidei bei Thomas zum großen Teil auf der anachronistischen
Unterschiebung späterer Problemstellung beruht ; vgl. A. Lang, Wege der
Glaubensbegründung bei den Scholastikern des 14. Jahrhunderts (BB 30, 1/2),
Münster 1930, 251.

1 Die Kontroverse wurde erst in Zeitschriften geführt ; sie liegt zusammengefaßt

vor in den beiden Hauptwerken : F. Marin-Sola, L'évolution homogène
du dogme catholique I et II, Fribourg 1924 ; R. Schultes, Introductio in historiam
dogmatum, Parisiis 1922. Wir werden uns hauptsächlich auf diese beiden Werke
berufen. (Ich zitiere kurz « Marin-Sola I, II » und « Schultes »). Daneben kommt
noch in Frage R. Schultes, Fides implicita, Regensburg 1920.

2 Die Verständigung ist dadurch erschwert, daß die theol. Termini bei den
verschiedenen Autoren in verschiedenem Sinn gebraucht werden. Die Versuche,
eine einheitliche Terminologie zu schaffen, haben die Verwirrung nur noch
gesteigert; vgl. darüber Schultes 100 ff., Marin-Sola I 61 ff. Schultes spricht
von eigentlichen theol. Folgerungen nur dort, wo das Gebiet des formell Geoffenbarten

verlassen und virtuell darin enthaltene Wahrheiten aufgedeckt werden ;

Marin-Sola unterscheidet zwischen den immediate und den mediate revelata, und
bei letzteren wiederum zwischen den metaphysice inclusive und den physice
connexive enthaltenen Wahrheiten ; alles was metaphysice inclusive in der
Offenbarung eingeschlossen ist, wird von uns zwar nur durch Schlußfolgerung erkannt,
gehört aber, wenn es durch kirchl. Entscheidung festgestellt wird, zur fides



212 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

Thomas für ihre Auffassung in Anspruch 1, wobei sie sich — im Unterschied

zu dem neuesten Interpretationsversuch von P. L. Charlier 2 —
darüber einig sind, daß für Thomas die theologischen Folgerungen zu
den wichtigsten Aufgaben der Theologie gehören. Hier steht nicht
die grundsätzliche Frage nach der Definierbarkeit der conclusio theo-

logica zur Erörterung, sondern nur die geschichtliche Frage, wie Thomas
sich dazu geäußert hat. Hat Marin-Sola den Aquinaten richtig gedeutet,
wenn er sich für die Definierbarkeit, oder hat Schultes die bessere

Interpretation, wenn er sich gegen die Definierbarkeit der theol.
Folgewahrheiten auf die gewichtige Autorität des Doctor Angelicus beruft
Oder besteht eine dritte Möglichkeit, daß beide Thomas irgendwie
falsch gedeutet haben Da die beiden Hauptvertreter der Kontroverse
dem Orden des hl. Thomas angehören und beide in gleich treuer Gefolgschaft

zu ihm stehen, und da auch die Zustimmung oder Ablehnung,
die sie gefunden haben, sich ziemlich gleichmäßig über die verschiedenen

theologischen Richtungen verteilt3, so scheint die strittige Frage
besonders geeignet, nach rein objektiven Gesichtspunkten geprüft zu
werden.

1. Die wichtigsten Texte bei Thomas.

Daß für den hl. Thomas die Theologie, wie jede andere Wissenschaft,

eine Wissenschaft von den Folgerungen aus gegebenen Prinzipien
ist, hätte man nicht bestreiten sollen 4. Wissenschaft ist für ihn
diskursives Denken ; die Theologie als subalternierte Wissenschaft
unterscheidet sich durch die Art, wie ihre Prinzipien gegeben und gesichert
sind, nicht aber durch die Beweis-Methode, nach der sie dieselben in
ihrer ganzen Wahrheitsfülle zu erfassen und auszuwerten sucht, von

divina. Ich verwende, soweit es nötig scheint, die von den Autoren selbst
gebrauchten Ausdrücke, muß aber zur näheren Information auf ihre eigenen,
recht umfangreichen Ausführungen verweisen.

1 Schuttes 131 ff. ; Martn-Sola I 423 ff., II 135 ff., 246 ff.
2 L. Charlier, Essai sur le problème théologique, Thuillies 1938.
3 So bucht Schultes unter anderen für seine Anschauung Pesch, Billot,

Van Noort, Diekamp, Scheeben, während D. Sola S. J., De gratia Christi et
virtutibus infusis, Vallisoleti 1919, und Bl. Beraza S. J., De virtutibus infusis,
Bilbao 1929, auch Stufler weitgehend die Ansicht von Marin-Sola teilen.

4 « La conclusion théologique, au sens où on l'entendra plus tard, ne se
rencontre pas dans le système théologique de saint Thomas », sagt Charlier
a. a. O. 149 ; es muß aber betont werden, daß Charüer ausdrücklich von der
strikten Beweisführung ex causa spricht, welche die « passiones propriae de
subjecto » erschließt (vgl. 141 ff.).



nach Thomas von Aquin und den Thomisten 213

den anderen Wissenschaften. Damit ist aber die theologische Folgerung
gegeben 1, ganz gleich wie die theologischen Prinzipien im einzelnen

von Thomas gefaßt worden sein mögen. In dem prägnanten Sinn, den

wir heute damit verbinden, ist der Ausdruck conclusio theologica
allerdings noch nicht von Thomas geprägt 2 und wir werden zu prüfen
haben, inwieweit er die Frage nach dem Gewißheitsgrund und
Gewißheitsgrad derselben gestellt und beantwortet hat.

Die Stellen, aus denen sich die Stellungnahme des Aquinaten zu
diesem Problem klar und eindeutig ergeben soll, sind vor allem folgende :

1. Eine Reihe von Texten beschäftigt sich mit der Abgrenzung
und Gliederung dessen, was zur fides, bzw. zur haeresis gehört, so

z. B. II-II q. 1 a. 6 ad 1 ; II-II q. 2 a. 5. Besonders aufschlußreich ist
II-II q. 11 a. 2, wo Thomas die Frage aufwirft : «Utrum haeresis sit
proprie circa ea quae sunt fidei ». Schultes bezeichnet die Stelle als

« locus principalis, ubi S. Thomas quaestionem ex professo tractat »3.

Da es für die folgenden Ausführungen von Wichtigkeit ist, den Wortlaut

vor Augen zu haben, sei das Corpus art. wiedergegeben : « Resp.
dicendum quod de haeresi nunc loquimur secundum quod importât
corruptionem fidei Christianae. Non autem ad corruptionem fidei
Christianae pertinet si aliquis habeat falsam opinionem in his quae
non sunt fidei, puta in geometricalibus vel aliis huiusmodi, quae
omnino ad fidem pertinere non possunt : sed solum quando aliquis
habet falsam opinionem circa ea quae ad fidem pertinent. Ad quam
aliquid pertinet dupliciter, sicut supra dictum est : uno modo, directe

et principaliter, sicut articuli fidei ; alio modo, indirecte et secundario,

sicut ea ex quibus sequitur corruptio alicuius articuli. Et circa utraque
potest esse haeresis, eo modo quo et fides ».

1 Vgl. C. Zimara, Theologie — eine Denkaufgabe : Div. Thom. (Freiburg)
18 (1940) 89-112.

2 Der Terminus conclusio theol. taucht erst zu Beginn des 14. Jahrhunderts
auf [Bonnefoy II 499, Anm. 2 (vgl. unten S. 216 Anm. 1) verweist auf seine
Verwendung in dem Quodl. I q. 17 des Jacob von Thérines vom Jahre 1306] und
spielt von da ab in der spätscholastischen Theologie eine große Rolle. Man hat
aber damals, was von Marln-Sola II 146 ff., ebenso wie von Schultes zu wenig
beachtet wird, die theol. Folgerung durchaus noch nicht von der gleichen Seite

gesehen, wie wir das heute tun ; vor zu raschen Schlüssen aus gleichlautenden
Formulierungen möchte ich darum warnen. Ich hoffe bei anderer Gelegenheit
darauf zurückzukommen.

3 Die gleiche quaestio, die sich mit der Beurteilung einer bestimmten

theologischen Folgerung beschäftigt, kehrt damals immer wieder, z. B. Albertus
Magnus I d. 26 a. 14 ; Bonaventura I d. 27 p. 1 q. 4 ; Peter von Tarentasia
I d. 33 q. 1.



214 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

2. Eine klare Stellungnahme zu unserer Frage findet man sodann

gegeben in jenen Texten, die sich mit dem seit der Verurteilung des

Gilbert von Porée aktuellen Problem beschäftigen : Utrum liceat
contrarie opinari de notionibus ; es wird I Sent. d. 33 q. 1 a. 5 erörtert
und ohne wesentliche Änderung, mit den gleichen Einwänden und den

gleichen Lösungen, S. Th. I q. 32 a. 4 wiederholt. Die Antwort in der
Summa lautet : « ad fidem pertinet aliquid dupliciter. Uno modo,
directe ; sicut ea quae nobis sunt principaliter divinitus tradita, ut
Deum esse trinum et unum, Filium Dei esse incarnatum, et huiusmodi.
Et circa haec opinari falsum, hoc ipso inducit haeresim : maxime si

pertinacia adiungatur. Indirecte vero ad fidem pertinent ea ex quibus
negatis consequitur aliquid contrarium fidei ; sicut si quis diceret
Samuelem non fuisse filium Elcanae ; ex hoc enim sequitur Scripturam
divinam esse falsam. Circa huiusmodi ergo absque periculo haeresis

aliquis falsum potest opinari, antequam consideretur, vel determinatum
sit, quod ex hoc sequitur aliquid contrarium fidei : et maxime si non
pertinaciter adhaereat. Sed postquam manifestum est, et praecipue si

sit per Ecclesiam determinatum, quod ex hoc sequitur aliquid contrarium

fidei, in hoc errare non esset absque haeresi. Et propter hoc

multa nunc reputantur haeretica, quae prius non reputabantur, propter
hoc quod nunc est magis manifestum quid ex eis sequatur. Sic igitur
dicendum est quod circa notiones aliqui absque periculo haeresis

contrarie sunt opinati, non intendentes sustinere aliquid contrarium
fidei. Sed si quis falsum opinaretur circa notiones, considerans quod
ex hoc sequatur aliquid contrarium fidei, in haeresim laberetur » h

3. Endlich kommen noch jene Stellen in Frage, in denen Thomas

von den « antecedentia » und « consequentia », bzw. den « conclusiones »,

der Glaubensartikel spricht und sie in den Wirkbereich des Glaubens
einbezieht ; so bes. III Sent. d. 24 q. 1 a. 2 sol. 2 ; d. 25 q. 2 a. 1 sol. 3 ;

d. 25 q. 2 a. 2 sol. 1 ad 4 ; IV Sent. d. 13 q. 2 a. 1 ad 6 ; De Ver. q. 14

a. 11. IV Sent. d. 13 q. 2 a. 1 ad 6 lautet : «In fide sunt aliqua ad

quae explicite cognoscenda omnis homo tenetur ; unde si in his aliquis

1 Zum Vergleich sind die Formulierungen von I Sent. d. 33 q. 1 a. 5 wertvoll

: de illis (id est de indirecte credendis) ad quae consequitur aliquid in-
conveniens et contrarium fidei, licet in fide expressum non sit nec determinatum

; et tunc ante pertractationem, per quam scitur quod aliquid inconveniens
fidei sequitur, potest utrumque sine peccato opinari, et maxime si pertinacia
non adiungatur. Sed pertractata veritate et viso quod sequitur, idem iudicium
est de his et de illis quae determinatae sunt in fide, quia ad unum sequitur
alterum



nach Thomas von Aquin und den Thomisten 215

errat, infidelis reputatur, et haereticus, si pertinaciam adiungat. Si

autem sunt aliqua ad quae explicite credenda homo non tenetur, non
efficietur haereticus in his errans ; ut si aliquis simplex credat Jacob
patrem fuisse Abrahae, quod est contra veritatem Scripturae quam
fides profitetur, quousque hoc sibi innotescat, quod fides Ecclesiae
contrarium habet : quia non discedit per se loquendo a fide Ecclesiae
nisi ille qui seit hoc a quo recedit, de fide Ecclesiae esse. Et quia
quaedam sunt quae in fide Ecclesiae implicite continentur, ut con-
clusiones in prineipiis, ideo in his diversae opiniones sustinentur,
quousque per Ecclesiam determinatur quod aliquid eorum contra fidem
Ecclesiae est, quia ex eo sequitur contrarium fidei directe ».

Nach diesen Stellen ergibt sich, daß Thomas das Glaubensgebiet
in zwei Bezirke scheidet : in das per se, directe, principaliter credendum
und in das per consequens, indirecte, secundario credendum. Wir
haben nun zu untersuchen, wie diese Scheidung zu verstehen ist, was
nach Thomas zum Gebiet des direkten und was zum Gebiet des

indirekten Glaubens1 zählt, ob für ihn, wenigstens unter gewissen
Bedingungen, die conclusiones unter die Gewißheit und die
Glaubensverpflichtung der fides divina fallen.

2. Die Gliederung des Glaubensbereiches nach Thomas.

Thomas grenzt — bes. klar in II-II q. 11 a. 2 — zwei große
Wahrheitsgebiete scharf gegeneinander ab 2. Auf der einen Seite steht das

weite Gebiet der profanen Wahrheiten des natürlichen Wissens, die

er nur negativ kennzeichnet als « ea quae non sunt fidei », « quae omnino
ad fidem pertinere non possunt ». Als Beispiel nennt er die in der
Geometrie behandelten Fragen. Auf der anderen Seite steht der Bereich
des Glaubens : « quae ad fidem pertinent », die Interessensphäre, das

Einflußgebiet des Glaubens ; es ist notwendig, wie wir sehen werden,
den Ausdruck genau so allgemein zu wählen, wie Thomas es tut.

Dieser Bereich des Glaubens gliedert sich wieder in zwei Bezirke.

Der eine Bezirk umfaßt das, was « directe et principaliter » zum Glauben

1 Von « direktem oder indirektem, mittelbarem oder unmittelbarem Glauben »

zu reden, ist weder sprachlich noch sachlich ganz richtig. Thomas gebraucht
immer die adverbiale Wendung : quod directe, indirecte ad fidem pertinet ;

directe, indirecte credendum est. Wenn wir trotzdem manchmal diese Ausdrücke
gebrauchen, so nur deshalb, um die an sich schon schwere und umständliche
Wiedergabe der lateinischen Formeln nicht noch mehr zu erschweren.

2 Vgl. den Text oben S. 213.



216 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

gehört, der andere all das, was « indirecte et secundario » zum Glauben

gehört. Diese Zweiteilung begegnet uns bei Thomas immer wieder,
fast an allen Stellen, die wir oben genannt haben ; sie wird aber von
Thomas durch wechselnde und in den verschiedensten Zusammenstellungen

auftretende Ausdrücke bezeichnet. Es finden sich folgende
Gegenüberstellungen : « directe ad fidem pertinent » : « indirecte ad

fidem pertinent » (S. Th. I q. 32 a. 4 ; I Sent. d. 33 q. 1 a. 5) ;

« directe et principaliter ad fidem pertinent » : « indirecte et secundario

ad fidem pertinent » (II-II q. 11 a. 2) ; « sub fide cadunt per se directe » :

« quasi ordinata ad ista secundum aliquem modum » (II-II q. 8 a. 2) ;

« obiectum fidei per se, proprie » : « per accidens, aut secundario, con-

sequenter » (II-II q. 2 a. 5) ; « credibilia, de quibus fides est secundum

se » : « non secundum se, sed solum in ordine ad alia » (II-II q. 1 a. 6 ad 1).
Es erhebt sich zunächst die Frage, ob diese Gegensatzpaare nach

Inhalt und Umfang das Gleiche besagen, ob sie also die gleiche

Abgrenzung des Glaubensgebietes meinen. Charlier und Bonnefoy1 haben

auf diese Frage mit einem entschiedenen Ja geantwortet. « Ces cinq
passages », sagt Bonnefoy2, « forment un bloc très cohérent et rebelle
à toute désagrégation. Il n'y a là qu'une seule et même division des

objets de la foi ». Nach Charlier — und die gleiche Ansicht hat
Schultes3 vertreten — fällt diese Gliederung zusammen mit der Scheidung

in articuli und non-articuli4 ; sie schließen daraus, daß auch das

zweite Glied ganz innerhalb der formellen Offenbarung liegt. Um dieser

Folgerung zu entgehen, haben sich Marin-Sola und Gardeil5 gegen
die Identifizierung des indirekten Glaubensgebietes mit den non-

1 Charlier a. a. O. 128 Anm. 181 ; /. F. Bonnefoy, La théologie comme
science et l'explication de la foi selon saint Thomas d'Aquin : Eph. Lov. 14 (1937)
421-446 ; 600-631 ; 15 (1938) 491-516 (ich zitiere kurz : « Bonnefoy I » und « Bonnefoy

IX »).
2 Bonnefoy I 612 Anm. ; dort eine Zusammenstellung der Texte.
3 Schuttes a. a. O. 137.
4 Charlier faßt seine Meinung also zusammen : Il suffit de collationner entre

eux les textes et les exemples apportés pour se rendre compte qu'il n'y a là
qu'une division unique, division entre articles de foi et non articles de foi ; ce qui
appartient à la foi « per se loquendo, directe, secundum se, proprie et per se,

per se directe, directe et principaliter » et ce qui n'appartient à la foi que « ex eo
quod sequitur aliquid inconveniens et contrarium fidei indirecte, non secundum
se, in ordine ad alia, per accidens aut secundario, indirecte et secundario, ex quibus
negatis sequitur corruptio alicuius articuli» (a.a.O. 129).

5 Marin-Sola II 244 fi. ; A. Gardeil, Revue des sciences phil. et théol.
11 (1922) 688 f.



nach Thomas von Aquin und den Thomisten 217

articuli gewandt. Wie wir sehen werden, ist dieses Bedenken unnötig ;

der versuchte Ausweg aber ist falsch.
Man muß zugeben, daß Thomas immer die eine gleiche große

Zweiteilung meint. Das ergibt sich einmal daraus, daß die verschiedenen

Ausdrücke, durch die er die beiden Glaubensbezirke
kennzeichnet und von einander abtrennt, von ihm in wechselnder Zusammenstellung

miteinander verbunden werden : « directe et principaliter »,

« directe per se », « per se proprie » etc. ; das wäre unmöglich, wenn
die Ausdrücke sich nicht ihrem Umfang nach decken würden. Dafür
spricht sodann auch die Tatsache, daß Thomas zur Kennzeichnung
der beiden Glieder immer die gleichen Beispiele wählt. Ja aus diesen

Gründen ergibt sich, daß die gleiche Zweiteilung auch dort zugrunde

liegt, wo Thomas zwischen dem aktuellen Inhalt der Artikel : « id
quod actu explicatur in articulo » und der potenziell darin
eingeschlossenen Wahrheitsfülle: «ea quae potentia continentur in articulis»

(III Sent. d. 25 q. 2 a. 2 ad 4) « quae in articulus continentur implicite »

(III Sent. d. 25 q. 2 a. 1 ad 3), scheidet. Daß dieses zweite Glied,
worunter Thomas die concomitantia, antecedentia, consequentia, conclu-
siones1 der Artikel versteht, wesentlich identisch ist mit dem indirekten
Glaubensbereich, besagen die angeführten Beispiele und die
Gleichsetzung mit den «accidentalia fidei», d.h. den per accidens revelata2.

Die verschiedenen Ausdrücke, die Thomas für die Einteilung des

Glaubensbereiches wählt, beziehen sich also im wesentlichen auf ein

und dieselbe Gliederung. Und doch würde ich es als eine unberechtigte

Simplifizierung betrachten, wollte man sie nun in ihrem Sinngehalt

vollständig gleichstellen. Es ist nicht die Art des hl. Thomas, die

Worte zu häufen oder neue Termini zu verwenden, wo nicht ein Grund
und eine Absicht dafür vorliegt und eine neue Seite, ein neuer Gesichts-

1 Vgl. unten S. 226.
2 III Sent. d. 24 q. 1 a. 1 sol. 1 rechnet Thomas die Folgerungen aus

Glaubenswahrheiten über Gott zu den accidentalia [« ea quae ex istis credibilibus (d. h.
Wahrheiten über Gott als den prima credibilia) consequuntur, sunt quasi accidentalia

»] ; andererseits zählt er ebend. ad 2 die rein geschichtlichen, unwichtigen
Angaben der Bibel zu eben diesen « accidentalia » (« essentialia fidei, sicut sunt
quae de Deo in ipsa dicuntur ; accidentalia, sicut sunt gesta patrum et alia huius-
modi ») ; De Ver. q. 14 a. 8 ad 2 werden sie aber auch als consequentia bezeichnet :

« divinum testimonium, sicut et cognitio, primo et principaliter est de se ipso,
et consequenter de aliis ». Aus diesen Texten ergibt sich, daß Thomas die
consequentia articulorum, und damit überhaupt alles, was implicite in den Artikeln
mitgegeben ist, zu dem weiten Gebiet des indirecte, per accidens credendum
rechnet.



218 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

punkt unterstrichen werden soll. Und in der Tat, wenn man die
verschiedenen Stellen mit ihren wechselnden Gegensatzpaaren miteinander

vergleicht, dann zeigt sich, daß die Gebiete des direkten und des

indirekten Glaubens immer wieder von einem neuen Standpunkt aus

verglichen werden. In II-II q. 1 a. 6 ad 1 ist es die inhaltliche Wichtigkeit

der Wahrheiten und die Offenbarungsabsicht Gottes, wonach die

Gliederung genommen wird ; II-II q. 8 a. 2 steht die subjektive
Erkennbarkeit des Glaubensinhaltes durch den Menschen zur Erörterung
und läßt zwischen den absoluten Geheimniswahrheiten des direkten
Glaubens und den teilweise erkennbaren Wahrheiten des indirekten
Glaubens scheiden ; III Sent. d. 24 q. 1 a. 1 sol. 1 ad 2 werden die

Wahrheiten, welche von Gottes ungeschaffenem Sein handeln, jenen
Wahrheiten gegenübergestellt, welche sich auf geschöpfliche Dinge
beziehen (De Ver. q. 14 a. 8) ; in II-II q. 2 a. 5 und II-II q. 11 a. 2 wird
der Scheidungsgrund von der verschiedenen Art der subjektiven
Glaubensverpflichtung her genommen. Zugegeben, daß hiebei Thomas
immer wieder die Gliederung in Artikel und Nicht-Artikel im Auge
hat : daß die Abgrenzung nach diesen verschiedenen Gesichtspunkten
adaequat und exklusiv mit der Scheidung in articuli und non-articuli
zusammenfallen muß, kann man nicht behaupten. Bei manchen
Gegenüberstellungen ist die Abgrenzung des ersten Gliedes schärfer und enger
als bei anderen, so z. B. dort, wo die Eucharistie zu den Nicht-Artikeln
gezählt wird (II-II q. 1 a. 8 ad 6). Ob die Grenzlinie genau so gezogen
werden darf dort, wo die « principaliter in sacra Scriptura intenta »

den « ad praedictorum manifestationem proposita » gegenübergestellt
werden (II-II q. 1 a. 6 ad 1), ob also die Eucharistie, die Lehre von der
Vorsehung etc. nicht zu den principaliter intenta gehört, läßt sich

jedenfalls fragen. Ebenso wird zu prüfen sein, ob die verschiedenen

Bezeichnungen, die Thomas für das zweite Glied, für die fides indirecta
wählt, den gleichen Umfang haben. Man wird dem hl. Thomas durchaus

nicht Unrecht tun, wenn man zugibt, daß er hierbei die Probleme
nicht bis in ihre letzten Möglichkeiten verfolgt hat. Es wird unsere
Aufgabe sein, aus einer umsichtigen Betrachtung aller in Frage kommenden

Texte zunächst die Hauptgrenzlinie kennenzulernen, die bei Thomas
das Gebiet der credibilia directe und der credibilia indirecte scheidet.

3. Inhalt und Umfang des directe credendum.

Den Gegenstand dessen, was directe et principaliter zum Glauben

gehört, bilden die Glaubensartikel ; das sagt Thomas klar und
ausdrücklich II-II q. 2 a. 5 : Quantum ad prima credibilia, quae sunt



nach Thomas von Aquin und den Thomisten 219

articuli fidei 1
; das Gebiet des direkten Glaubens wird, so heißt

es II-II q. 1 a. 6 ad 1, nach Artikeln untergeteilt. In den Art. 8 und 9

der 1. qu. bemüht sich Thomas, die Zahl und die Einteilung der
Glaubensartikel als berechtigt darzutun. Diese Beweisführung beruht
auf der selbstverständlichen Voraussetzung, daß die Artikel mit dem,

was directe et primario zu glauben ist, sich decken, bzw. seinen Inhalt
mit genügender Vollständigkeit und in geeigneter Aufteilung wiedergeben.

Und wenn Thomas Beispiele für den Bereich der fides directa
anführt, dann verweist er entweder auf die Glaubensartikel im
allgemeinen oder er zählt einzelne Glaubensartikel auf2.

Aber was versteht Thomas unter articulas -fidei Sind darunter
nur die 12 bzw. 14 Artikel des apostolischen Symbolums gemeint
Oder ist der Begriff weiter zu fassen

M. Parent ist in einem wertvollen Artikel den Wandlungen
nachgegangen, die der Begriff des articulus fidei in der Scholastik erfahren
hat 3. Anfangs wurde besonders das rein äußere, juridische Moment
der Zugehörigkeit der Artikelswahrheit zu einem Symbolum
unterstrichen 4. Man wußte zwar immer, daß ein Artikel eine bedeutsame,

wichtige Glaubenswahrheit sein müsse 5. Aber dieser Punkt wurde erst
nicht weiter verfolgt. Von der engen Bindung an das Symbolum, oder
vielmehr von der einseitigen Betonung dieses Zusammenhangs löste
sich die Begriffsbestimmung des Glaubensartikels seit dem beginnenden
13. Jahrhundert, bes. seit dem 4. Laterankonzil °. Von Praepositinus

1 II-II q. 2 a. 5 ; Bonnefoy I 612 hält diese Stelle für entscheidend : « qui
clôt le débat », daß die Glaubensartikel den Gegenstand der fides directa bilden.

2 II-II q. 11 a. 2 sagt Thomas : « ad fidem pertinet aliquid dupliciter
uno modo, directe et principaliter, sicut articuli fidei » ; sonst werden namentlich
die Artikel von der Trinität und Incarnation als Beispiele für Wahrheiten der
fides directa angeführt : S. Th. I q. 32 a. 4 ; II-II q. 1 a. 6 ad 1 ; II-II q. 8 a. 2.

3 J. M. Parent, La notion de dogme au XIIIe siècle : Etudes d'histoire litt,
et doctr. du XIIIe siècle (Publications de l'Institut d'études médiévales d'Ottawa,
Ire série), Paris-Ottawa 1932, 141-165.

4 Parent 1. c. 143 ff.
5 Petrus Lombardus z. B. bezeichnet den Artikel als « quaedam fidei mensura

sine qua nunquam potuit esse salus» III d. 25 c. 1 (Quaracchi II 665).
6 Die Dogmatisierungen, welche zur Zurückweisung der neuen, gefährlichen

H iresien zu Beginn des 13. Jahrhunderts notwendig geworden waren, ließen einerseits

erkennen, daß die bisherigen symbola und die darin enthaltenen Dogmen
nicht für alle Möglichkeiten zureichten und ergänzungsbedürftig waren ; der
Begriff des Glaubensartikels durfte deshalb nicht zu enge an die bisherigen symbola
geknüpft werden ; andererseits fühlte man im Kampf gegen die neuen Häresien,
wie nötig scharf gefaßte dogmatische Formulierungen und Zusammenfassungen
waren (Parent 1. c. 146 f.).



220 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

z. B. wird die transsubstantiatio zu den Artikeln gerechnet1. Das was
den Artikel konstituiert, sieht man nunmehr in der Wichtigkeit und
in dem Geheimnischarakter der Artikelwahrheit. Thomas besonders, so

meint Parent, habe diese innerste ratio des articulus herausgearbeitet2.
Nach meiner Meinung sind es besonders drei Momente, die für

Thomas das Wesen des articulus fidei ausmachen.
1. Sicherlich muß der Glaubensartikel eine unmittelbar formell von

Gott geoffenbarte Wahrheit sein. Dieses Moment wird von Thomas,

wenn auch nicht mit ausdrücklichen Worten hervorgehoben, so doch

überall als selbstverständlich vorausgesetzt. Die Wahrheiten, die

directe zum Glauben gehören, müssen «divinitus tradita» sein, ja
« principaliter divinitus tradita », es müssen Schriftwahrheiten sein,
deren Mitteilung in erster Linie von der göttlichen Offenbarung
beabsichtigt ist 3. Das besagt eindeutig, daß nur Offenbarungswahrheiten
zu den Glaubensartikeln oder direkt zum Glauben gehören können 4,

daß aber nicht alle Offenbarungswahrheiten dazu zu rechnen sind.
2. Der volle Begriff des Glaubensartikels erfordert ein zweites

Moment, die fundamentale Bedeutsamkeit des Inhalts für den Glauben
und das Glaubensleben. Nur jene Wahrheiten, welche für die
übernatürliche Lebenskraft des Glaubens ausschlaggebend sind, sind Glau-

1 Auf die Frage : « Quot sunt articuli fidei quos quilibet credere debet »,

zählt Praepositinus folgende Glaubenswahrheiten auf : Gott der Eine und Dreieine,

die Menschwerdung aus Maria, die Verwandlung von Brot und Wein, Tod
und Begräbnis Christi, Auferstehung, Himmelfahrt und allgemeines Gericht.
Dabei betont er besonders die Pflicht ihres expliziten Glaubens : « non sufficit
in his, eis auditis non obicere contrarium voluntati, sed quilibet tenetur moveri
aliquando ad credendum » (De poenitentia iniugenda. Cod. lat. 1413 fol. 132 a
der Nat. Bibl. in Wien; Parent 1. c. 147).

2 Parent 1. c. 155 ff.
3 S. Th. I q. 33 a. 4 ; II-II q. 1 a. 6 ad 1.
4 Die Artikel sind ja nach Thomas eine Auswahl aus den Offenbarungswahrheiten,

die praktisch notwendig ist, um den einfachen Gläubigen den Zugang
zu den wichtigsten Glaubenswahrheiten zu ermöghchen : « Veritas fidei in sacra
Scriptura diffuse continetur et variis modis, et quibusdam obscure ; ita quod
ad eliciendum fidei veritatem ex sacra Scriptura requiritur longum Studium et
exercitium, ad quod non possunt pervenire omnes illi quibus necessarium est
cognoscere fidei veritatem, quorum plerique, alns negotiis occupati, studio vacare
non possunt. Et ideo fuit necessarium ut ex sententüs sacrae Scripturae aliquid
manifestum summarie colligeretur quod proponeretur omnibu^ ad credendum.
Quod quidem non est additum sacrae Scripturae, sed potius ex sacra Scriptura
assumptum » (II-II q. 1 a. 9 ad 1). Für die Aufstellung der Glaubensartikel sind
eben neben der Glaubensgewißheit didaktische Fragen und systematische Gesichtspunkte

maßgebend. Darnach geschah ihre Auswahl aus den Offenbarungswahrheiten.



nach Thomas von Aquin und den Thomisten 221

bensartikel. Da die in der Glaubenserkenntnis begonnene übernatürliche

Lebensbewegung in der visio ihre Vollendung und ihren Abschluß
findet, so läßt sich vom Inhalt der seligen Schau der wesenswichtige
Inhalt des irdischen Glaubens gewinnen : « fides principaliter est de

his quae videnda speramus in patria ideo per se ad fidem pertinent
ilia quae nos directe ordinant ad vitam aeternam » (II-II q. 1 q. 6 ad 1).

In anderen Texten bestimmt Thomas als Gegenstand des directe, per
se credendum : « quorum visione in vita aeterna perfruemur, et per
quae ducemur in vitam aeternam » (II-II q. 1 a. 8) ; « per quod homo
beatus efficitur » (II-II q. 2 a. 5 ad 1), « beatitudinem consequitur »

(II-II q. 2 a. 7). Faktisch sind es die Geheimniswahrheiten, die sich

mit Gott und den Geheimnissen Gottes beschäftigen, die allein den

Inhalt der prima credibilia ausmachen können1. Die Glaubenserkenntnis

folgt hier dem Gesetz der göttlichen Erkenntnis, der sie sich gläubig
unterordnet und an der sie teilnimmt2. Dadurch daß Thomas gerade
diesen Punkt besonders betont hat, hat er den religiösen Charakter
der Glaubensartikel und ihre innere Lebenskraft zum theologischen
Bewußtsein gebracht3.

Noch von einem anderen Gesichtspunkt aus charakterisiert Thomas
die Bedeutsamkeit der Glaubensartikel, von ihrem Geheimnischarakter

her und der dadurch bedingten Notwendigkeit ihrer gesonderten
Offenbarung durch Gott 4. Hat die inhaltliche Beziehung zum ungeschaffenen

göttlichen Sein das innerste Wesen des Artikels enthüllt, wovon seine

Fruchtbarkeit ausgeht, so liegt in der « ratio non visi » die

psychologische Wurzel für die A bteilung und Formulierung der Artikel im ein-

1 « Veritas autem divinae cognitionis hoc modo se habet : quod primo et
principaliter est ipsius rei increatae ; creaturarum verum quodammodo con-
sequenter ; inquantum quidem cognoscendo se ipsum omnia alia cognoscit. Et
ita fides, quae hominem divinae cognitioni coniungit per assensum, ipsum Deum
habet sicut principale obiectum ; aha vero quaecunque sicut consequenter ad-
iuncta » (De Ver. q. 14 a. 8).

2 Quamvis divino testimonio sit de omnibus credendum ; tarnen divinum
testimonium, sicut et cognitio, primo et principaliter est de se ipso et consequenter
de aliis (Ib. ad 2).

3 Parent hat diesen Punkt besonders hervorgehoben : « Le dogme n'est
donc pas premièrement une formule juridique imposée par une autorité, et sa
définition ne s'établit pas en somme à partir de cette obéissance, mais bien à

partir de son contenu, l'objet béatifiant ; l'article de foi, c'est non pas le croyable
quelconque, dans les innombrables versets de l'Ecriture, c'est le credibile per se,

lequel se définit par l'objet même de la béatitude éternelle» (1. c. 159).
4 Bonnefoy I 614 hat diesen Punkt besonders unterstrichen ; ebenso Charlier

a. a. O. 138 ff.



222 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

zelnen. Die Artikelwahrheit muß eine eigene, abgeschlossene, nicht weiter

auf andere Glaubenswahrheiten zurückführbare Geheimniswahrheit
sein : « Ubi occurrit aliquid speciali ratione non visum, ibi est specialis
articulus : ubi autem multa secundum eandem rationem sunt cognita
vel non cognita, ibi non sunt articuli distinguendi » (2 II q. 1 a. 6).

Jedes neue Geheimnis ist für uns eine neue unüberschreitbare Schranke,
die nur durch eine inhaltlich völlig neue Offenbarungswahrheit behoben

werden kann h Auf dieser Eigenschaft des Artikels, unableitbarer
Kern einer großen Geheimniswahrheit zu sein, beruht es, daß er sich

zum theologischen Prinzip eignet und zum tragenden Pfeiler des

theologischen Systembaues werden kann. Der Glaubensartikel trägt so das

Glaubensleben und die Glaubensverpflichtung ; er bildet auch den

Ausgang und das Fundament der theologischen Wissenschaft.
3. Aber nicht jede Offenbarungswahrheit, auch nicht jede Glaubenswahrheit

von Bedeutung, ist schon ohne weiteres ein Glaubensartikel.

Bonnefoy hat Recht, wenn er gegen die Gleichsetzung der credibilia

per se des hl. Thomas mit unseren res fidei et morum protestiert ;

auch die definierten Sätze dieser Art gehören nicht einfach hin schon

zu den articuli fidei. Dazu ist noch ein drittes Moment notwendig,
die Aufnahme in ein Symbolum. Die Glaubensartikel stehen beim
hl. Thomas noch in einem ganz innigen Verhältnis zu den kirchlichen
Symbola. Deshalb werden die Offenbarungslehren über die Eucharistie,
die Sakramente, die Vorsehung nicht als articuli betrachtet und die

diesbezüglichen Einwände, die auf die Wichtigkeit dieser Wahrheiten
hinweisen, zu entkräften gesucht. In den Symbolwahrheiten, die durch
die Aufnahme ins Symbolum in besonders feierlicher und von keinem

Gläubigen übersehbaren Weise von der Kirche zum Glauben vorgelegt
werden, sind alle heilswichtigen und für alle glaubenspflichtigen Wahrheiten

enthalten.
Sind also die Glaubensartikel mit den 12 oder 14 Artikeln des

apostolischen Glaubensbekenntnisses identisch und ein für allemal auf
diese bestimmte Zahl festgelegt Daß die Bindung an die 12

Symbolwahrheiten nicht allzu enge gefaßt werden darf, dafür sprechen zwei

Gründe.
Einmal hat der Aquinate ausdrücklich betont, daß die vorhandenen

Symbola nicht die Möglichkeit zu einer weiteren Entwicklung und zur

1 Nach III Sent. d. 25 q. 1 a. 1 sol. 1 und a. 2 ad 6 muß jeder neue articulus
fidei eine specialis difficultas zur Grundlage haben und zwar so, daß (eius) « sup-
positio non dependet ab alio supposito ».



nach Thomas von Aquin und den Thomisten 223

Formulierung neuer Glaubensartikel nach den Bedürfnissen der Zeit
und den inneren Gesetzen der Dogmenentwicklung ausschließen. Der
Papst als der oberste Richter in Glaubenssachen oder ein allgemeines
Konzil können gegebenenfalls ein neues Symbolum vorlegen oder die

bisherigen erweitern und so, wenn auch nicht die Substanz, so doch
die Zahl der Glaubensartikel vermehren h Sodann, das ist der zweite

Grund, hat Thomas für seine Behauptung, daß alle Sätze der Schrift,
auch jene, die für den Glauben an sich bedeutungslose geschichtliche
Begebenheiten berichten, indirekt zum Glauben gehören, immer folgende
Begründung angeführt : Ihre Leugnung würde einen Gegensatz zum
Glauben bedingen, nämlich zu der Folgerung drängen, Scripturam esse

faisant2. Diese Beweisführung ruht auf der Annahme, daß die Inspiration

der Heiligen Schrift als Gegenstand der fides directa betrachtet
wird. Mit dem Glauben an die Heilige Schrift und ihren göttlichen
Ursprung ist die Glaubensbereitschaft und der implizite Glaube an
alle einzelnen Schriftwahrheiten gegeben ; der Glaube an die
Schriftinspiration selbst muß deshalb directe, explicite, expresse vorhanden
sein3. Nun ist aber das Dogma von der Inspiration der Heiligen
Schrift keine Symbolwahrheit im prägnanten Sinn, sondern höchstens
in dem Sprechen des Heiligen Geistes durch die Propheten4 enthalten.
Die Glaubensartikel sind also für Thomas Geheimniswahrheiten, die

nicht allzu eng nach der im Symbol gegebenen Formulierung gefaßt
werden dürfen. Und die Zugehörigkeit zu einem Symbolum bedeutet

für Thomas, daß sie durch eine besonders feierliche, weihevolle, qualifi-

1 « Ad illius auctoritatem pertinet editio novi symboli, ad cuius auctoritatem
pertinet sententialiter (so die Leonina, statt dem bisherigen finaliter) determinare
ea quae sunt fidei » (II-II q. 1 a. 10). Im ad 2 wird diese Vollmacht auch dem
allgemeinen Konzil (« synodus generalis ») zugeteilt. Eine neue Symbolwahrheit
kann nur durch eine feierliche Entscheidung des kirchl. Lehramtes geschaffen
werden. Daraus kann aber nicht umgekehrt gefolgert werden, daß jede unfehlbare

Definition der Kirche schon als neuer articulus fidei im engeren Sinn
angesehen werden müßte.

2 « Indirecte vero ad fidem pertinent ea ex quibus negatis consequitur aliquid
contrarium fidei ; sicut si quis diceret Samuelem non fuisse filium Elcanae ; ex
hoc enim sequitur Scripturam divinam esse falsam » (S. Th. I q. 32 a. 4). I Sent,
d. 33 q. 1 a. 5 heißt es noch deutlicher : « sicut si aliquis simplex et Scripturas
ignorans crederet Jacob patrem Isaac fuisse, ad quod sequitur Scripturam esse

falsam, quod est expresse contra fidem». Vgl. IV Sent. d. 13 q. 2 a. 1 ad 6.
3 «... quantum ad alia credibilia non tenetur homo explicite credere, sed

solum implicite vel in praeparatione animi, inquantum paratus est credere quid-
quid in divina Scriptura continetur » (II-II q. 2 a. 5).

4 Nizaenisch-konstantinopolitanisches Symbolum.

Divus Thomas 16



224 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

zierte Entscheidung des kirchlichen Lehramtes allen Gläubigen zur expliziten

Glaubenspflicht gemacht werden müssen: «Confessio fidei, quae in
symbolo continetur, pertinet ad omnes fideles » (II-II q. 1 a. 9 obi. 3).

Als Objekt des direkten Glaubens betrachtet somit Thomas nur
jene Offenbarungswahrheiten, die infolge ihrer inhaltlichen Wichtigkeit
das übernatürliche Glaubensleben tragen und befruchten, und deren

Bekenntnis durch die bes. qualifizierte Lehrverkündigung der Kirche
von allen gefordert wird.

4. Die Reichweite des indirecte credendum.

Das Gebiet der prima credibilia hat Thomas mit genügender
Genauigkeit bestimmt. Die Kommentatoren sind sich darüber, wenigstens

im Wesentlichen, auch einig ; die Unterschiede in der
Interpretation sind nicht von größerer Bedeutung.

Anders steht es, wenn wir darnach fragen, was der hl. Thomas

zum Bereich der fides indirecte gerechnet hat. Da stoßen die
gegensätzlichen Meinungen hart aufeinander.

Nach Schuttes liegt das Gebiet der fides indirecta noch ganz
innerhalb der formell (wenigstens implicite) geoffenbarten Wahrheiten.
Thomas rechne dazu die sekundären Schriftwahrheiten und jene
uneigentlichen Folgerungen, die Beziehungen zwischen den Artikeln und
anderen Offenbarungswahrheiten aufzeigten oder Erklärungen derselben

böten. Die theologischen Konklusionen im eigentlichen Sinn gehörten
nicht dazu h In gleicher Weise deutet A. Michel die Texte des

Aquinaten 2 und, wenn auch von anderer Einstellung her, L. Charlier 3.

1 « Distinctio igitur S. Thomae », so faßt Schultes seine Meinung zusammen
(S. 137), « inter ea quae directe et principaliter, et ea quae indirecte et secundario
ad fidem pertinent, est distinctio credibilium in articulos, ut primaria credibilia,
et in veritates revelatas in articulis contentas vel ad illas illos) ordinatas, ut
credibilia secundaria ».

2 Ganz klar drückt Michel seine Ansicht in folgenden Worten aus, die
zugleich seine eindeutige Interpretation des für uns so wichtigen II-II q. 11 a. 2

bedeuten : « Dans cette matière accessoire de l'hérésie, il ne s'agit, en effet,
ni de conclusions théologiques, ni de faits dogmatiques, mais de vérités qui
n'appartenant pas, en soi, à la foi et aux mœurs, sont néanmoins objet de foi
accidentellement, en raison de l'Ecriture inspirée dont elles font partie ; les nier
reviendrait à nier le dogme d'inspiration» (DThC 2213 f.).

3 Für Charlier (a. a. O. 114 fï.) haben aber die theol. Konklusionen nicht
bloß keinen Platz in dem Bereich der fides indirecta, sondern auch nicht in der
Theologie — und dadurch unterscheidet sich seine Anschauung so wesentlich
von der von Schultes und Michel : « Il n'est trace en tout cela de révélé



nach Thomas von Aquin und den Thomisten 225

Die gegenteilige Ansicht verficht Marin-Sola. Auch er gibt zu,
daß unter den indirecte credenda des hl. Thomas viele formelle
Offenbarungswahrheiten mit enthalten sind, er bestreitet aber, daß nur
Offenbarungswahrheiten damit gemeint seien und nicht auch die

eigentlichen theol. Folgerungen. Für Thomas seien sie wesentlicher

Gegenstand der fides indirecta und nach erfolgter kirchlicher Definition
fide divina zu glauben l.

Nach Bonnefoy umfaßt die sehr allgemein gefaßte Umgrenzung
der fides indirecta bei Thomas ebenso die Aussagen der Schrift wie
auch die theol. Folgerungen. Thomas vertrete die Ansicht, daß einige
davon, die unmittelbarsten und

*
gewissesten, zum Glauben zählten,

auch schon vor der kirchlichen Definition 2.

Wer hat Recht Was Jiat Thomas zum Bereich der indirecte
credenda gerechnet Fallen besonders unsere theol. Folgesätze
darunter.

Wir haben bereits oben nachgewiesen, daß Thomas überall dort, wo

er von der Gliederung des Glaubensgebietes redet, dieselbe Scheidung
zwischen der fides directa und der fides indirecta, allerdings jeweils
von verschiedenen Gesichtspunkten aus, ins Auge gefaßt hat. Wir
müssen deshalb, wollen wir die von Thomas gezogene Grenzlinie richtig
bestimmen, möglichst alle diesbezüglichen Texte heranziehen ; dabei

sind sowohl alle Kennzeichnungen zu beachten, die Thomas für das

Gebiet des indirekten Glaubens gibt, als auch die Beispiele, die er
dafür anführt.

Die wichtigsten Ausdrücke, die Thomas zur Charakterisierung der

indirecte, secundario, per accidens credenda verwendet, seien zunächst

kurz zusammengestellt.
Thomas bezeichnet sie als die non-articuli im Gegensatz zu den

articuli (II-II q. 1 a. 8) ; als ea quae « proponuntur in sacra Scrip-

virtuel et de conclusions théologiques au sens moderne du mot» (132). «On se
meut dans le révélé formel et dans la lumière de la foi. Eux seuls ont droit
souverain en science sacrée» (136).

1 Marin-Sola II 135 fi. ; 248 fi.
2 « Ces choses qui suivent la foi sont naturellement celles dont la négation

entraîne la négation de la foi, formule très large qui embrasse les affirmations
de l'Ecriture Sainte aussi bien que les conclusions théologiques. Ce serait la
fausser que d'y voir uniquement ces dernières » (I 619). « Le Docteur Angélique
se garde bien de dire que la conclusion théologique ou, ce qui revient au même,
toutes les conclusions théologiques sont de foi par elles-mêmes, comme telles.
Mais il estime avec raison que quelques-unes, les plus immédiates, les plus certaines,
peuvent l'être avant toute définition» (Bonnefoy II 501).



226 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

tura ut credenda, non quasi principaliter intenta, sed ad praedictorum
manifestationem » (II-II q. 1 a. 6 ad 1).

Ihnen gegenüber besteht nicht die Notwendigkeit und die alle
bindende Pflicht des expliziten Glaubens ; es genügt, daß sie implicite,
in der Bereitschaft zum Glauben an die ganze inspirierte Schrift
eingeschlossen sind (II-II q. 2 a. 5).

Sie stehen wie die conclusiones den Glaubensartikeln als den

principia prima gegenüber1. Sie verhalten sich wie die potenziell in
den Artikeln eingeschlossene Wahrheitsfülle zu dem aktuellen Inhalt
der Artikel. Zu diesem potenziellen Inhalt der articuli wird näherhin
von Thomas gezählt, was ihnen vorhergeht und aus ihnen folgt2 oder,
wie es an anderer Stelle heißt : « omnia quae fidem vel concomitantur
vel praecedunt vel sequuntur » (III Sent. d. 24 q. 1 a. 2 sol. 2) 3, auch
das, was zur Verteidigung der Artikel erforderlich oder dienlich ist 4.

Dem Inhalt nach beziehen sich die Wahrheiten des indirekten
Glaubens vor allem auf die Geschöpfe und stehen als die « consequenter
adiuncta » hinter den wesentlichen, auf Gott selbst bezogenen
Glaubenswahrheiten nach 5.

Diese Wahrheiten sind, wenigstens ein Teil von ihnen, der menschlichen

Erkenntnis zugänglich, während die Wahrheiten des direkten

1 « Ex his quae fide capimus primae veritati inhaerendo, venimus in
Cognitionen! aliorum secundum modum nostrum, scilicet discurrendo de principiis ad
conclusiones. Unde primo ipsa quae fide tenemus sunt nobis quasi prima principia
in hac scientia, et alia sunt quasi conclusiones» (In Boëth. De Trin. q. 2 a. 2);

vgl. De Ver. q. 14 a. 9 ad 3.

Hierher gehören alle jene Stellen, die sich mit dem Wissenschaftscharakter
der Theologie beschäftigen. Da aber die Prinzipienfrage der Theologie hier nicht
zur Behandlung steht, so verzichte ich auf weitere Belege.

2 « Et haec (d. h. quae potentia continentur in articulo) sunt ea quae
praecedunt articulum vel consequuntur ad ipsum et quantum ad hoc potest explicari
et dividi articulus fidei » (III Sent. d. 25 q. 2 a. 2 ad 4).

3 Das « concomitans articulum » ist die mit dem Artikel gegebene, der
theologischen Auslegung zugängliche Wahrheitsfülle : « alio modo id quod in articulo
continetur non est articulus, sed aliquid concomitans articulum ; et quantum
ad hoc quotidie potest fides explicari et per Studium sanctorum magis explicata
fuit » (III Sent. d. 25 q. 2 a. 2 sol. 1 ad 5). Oft spricht Thomas nur von ea, « quae
includuntur in articulo» (II-II q. 1 a. 8 ad 2, ad 3, ad 6), manchmal nur von den
praesupposita articulorum, z. B. II-II q. 1 a. 8 ad 3 : « quae praeexiguntur ad ea

quae sunt fidei », manchmal nur von den conclusiones.
4 «... quantum ad ea quae in articulis continentur implicite : quod quidem

contingit dum homo seit ea quae ex articulis consequuntur et vim veritatis
ipsorum articulorum per quam possunt defendi ab omni impugnatione » (III Sent,
d. 25 q. 2 a. 1 sol. 3).

6 Vgl. die Texte S. 221 Anm. 1 und 2.



nach Thomas von Aquin und den Thomisten 227

Glaubens nach Thomas schlechthin die Fassungskraft der ratio
übersteigen (II-II q. 8 a. 2).

Am häufigsten aber kehrt bei Thomas zur Kennzeichnung der
credibilia indirecte folgende Wendung wieder : « Indirecte vero ad

fidem pertinent ea ex quibus negatis consequitur aliquid contrarium
fidei » (S. Th. I q. 32 a. 4) oder wie andere zum Teil noch schärfer

geprägte Variationen dieser Formulierung lauten : « ad quae
consequitur aliquid inconveniens et contrarium fidei, licet in fide ex-

pressum non sit nec determinatum » (I Sent. d. 33 q. 1 a. 5) ; oder

«ea ex quibus sequitur corruptio alicuius articuli » (II-II q. 11 a. 2).
Was läßt sich nun aus dieser langen Liste von Ausdrücken für

die Umgrenzung der fides indirecta gewinnen Liegt das Gebiet, das

sie bezeichnen, noch ganz innerhalb der formellen Offenbarung Ist
der Bereich der virtuellen Offenbarung, der eigentlichen theologischen
Folgerungen gar nirgends mit gemeint

Es muß zunächst zugegeben werden, daß ein Hauptteil der fides

indirecta von in der Schrift enthaltenen, also formell geoffenbarten
Wahrheiten gebildet wird 1. Wie die « principaliter intenta », so werden
auch die « ad praedictorum manifestationem intenta » von Thomas

eindeutig zu den Offenbarungswahrheiten gerechnet : « quae proponuntur
in sacra Scriptura ut credenda» (II-II q. 1 a. 6 ad 1). Auch unter den

« implicite credenda » des II-II q. 2 a. 5 versteht Thomas sicherlich
zunächst geoffenbarte Wahrheiten, nämlich solche, die in dieser Eigenschaft

nicht oder noch nicht erkannt sind.

Darf daraus nun geschlossen werden, daß Thomas nur formell

geoffenbarte Wahrheiten innerhalb der Reichweite der fides indirecta
gelten läßt Dieser Schluß wäre voreilig. Er wäre nur dann
stichhaltig, wenn Thomas an den angegebenen Stellen das ganze Gebiet
der fides indirecta umschreiben und wenn er mit den angeführten
Beispielen jeweils eine vollständige und restlose Aufzählung aller dazu

gehörenden Wahrheitsgruppen geben wollte. Das aber läßt sich nicht

1 An zwei Stellen rechnet Thomas sogar alle Schriftwahrheiten zur fides
indirecta ; II-II q. 8 a. 2 : « Quaedam vero cadunt sub fide quasi ordinata ad ista,
secundum aliquem modum, sicut omnia quae in Scriptura divina continentur »

und II-II q. 2 a. 5 : « per accidens autem aut secundario se habent ad obiectum
fidei omnia quae in sacra Scriptura continentur, sicut quod Abraham habuit
duos filios ». Bonnefoy hat das Richtige getroffen, wenn er annimmt, daß

an der 2. Stelle die Einschränkung auf die zur Erläuterung der eigentlichen
Glaubensgeheimnisse gemachten Mitteilungen durch die beigefügten Beispiele
angedeutet, an der ersten Stelle aber logisch gefordert sei (Bonnefoy I 618).



228 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

nachweisen. Im Gegenteil. Die ganze Art, wie Thomas die Frage
behandelt, zeigt, daß es ihm an den meisten Stellen darum zu tun ist,
jene Merkmale herauszuheben, welche die Grenzziehung zwischen fides
directa und indirecta ermöglichen. Er will die Abgrenzung des indirekten
Glaubensgebietes nach oben, gegen die Glaubensartikel hin, bestimmen,
nicht aber die untere Grenzlinie gegen den Bereich des natürlichen
Wissens hin. Er will auf die Frage antworten : Wo hört das Gebiet
der fides directa auf, wo fängt das Gebiet der fides indirecta an Was
muß bereits zu den indirecte credenda gezählt werden Uns dagegen
interessiert vor allem die Abgrenzung des indirekten Glaubens nach
unten ; uns geht es um die Frage : Was kann oder darf noch zur fides

indirecta gerechnet werden Wer diese Verschiebung der
Fragestellung seit Thomas nicht beachtet, wird seine Worte leicht
mißverstehen.

Daß der hl. Thomas vor allem die Unterschiede aufzeigen will,
welche die indirecte credibilia von den prima credibilia abheben, geht
schon daraus hervor, daß er vielfach negative Kennzeichnungen
verwendet. Die Wahrheiten des indirekten Glaubens sind ihm die « non-
articuli », die « non principaliter intenta », oder anders ausgedrückt,
er zählt dazu alle jene Wahrheiten innerhalb der Glaubenssphäre,
welche die Bedingungen, die er an eine Artikelwahrheit stellt, nicht
erfüllen. Deshalb gehört die Lehre von der Eucharistie und von der

göttlichen Vorsehung nicht zu den Glaubensartikeln, weil die
Aufnahme in ein kirchlich sanktioniertes Symbolum nicht gegeben ist ;

deshalb zählen die nebensächlichen geschichtlichen Angaben der Bibel
nicht zu den direkten Glaubenswahrheiten, weil bei ihnen die inhaltliche

Wichtigkeit oder die volle inhaltliche Unableitbarkeit fehlt. Das

dritte Merkmal des Artikels, die Zugehörigkeit zur Offenbarung, spielt
bei der Abgrenzung keine Rolle, weil es kein ausschließliches Merkmal
der fides directa ist.

All diese negativen Kennzeichnungen schließen die Reichweite
der indirecte credenda nach oben, gegen die fides directa, ab ; nach

unten bedeuten sie, da sie nicht exklusiv gemeint sind, keine

Grenzziehung. Wenn die zum indirekten Glauben gezählten « non
principaliter intenta » als Offenbarungswahrheiten charakterisiert werden,

so kann man daraus nicht schließen, daß alle Wahrheitsgruppen der

fides indirecta innerhalb der formellen Offenbarung liegen müssen, so

wenig als man daraus, daß Wahrheiten des indirekten Glaubensgebietes

dem Bereich der natürlichen Erkennbarkeit zugewiesen wer-



nach Thomas von Aquin und den Thomisten 229

den x, folgern darf, daß nun alle dem rationellen Erkennen offenstehen
müssen. Noch weniger ist mit dem Ausdruck non-articulus eine

Bindung an den Bereich der formellen Offenbarung gegeben.

Wir müssen also, um die Abgrenzung des indirekten Glaubens
auch nach unten zu gewinnen, nach einer Kennzeichnung suchen,
durch die der Aquinate möglichst allseitig und exklusiv seine ganze
Reichweite zu umfassen sucht. Als solche bietet sich zweifellos der
immer wiederkehrende Ausdruck an : « Indirecte ad fidem pertinent
ea ex quibus negatis consequitur aliquid contrarium fidei » (S. Th. I
q. 32 a. 4). Diese Formel wird von Thomas nicht bloß am häufigsten

gebraucht2, sie kehrt vor allem an den entscheidenden Stellen wieder ;

und der Wortlaut sowohl wie der Zusammenhang, in dem sie gebraucht
wird, ergibt, daß sie eine vollständige, das ganze Gebiet der indirecte
credenda umspannende Bezeichnung sein will. Man wird ihren Sinn
deshalb so wiedergeben dürfen : All das und nur das, aus dessen

Ablehnung ein Gegensatz zum Glauben sich ergibt, gehört indirekt zum
Glauben ; sobald eine Wahrheit — oder wie man richtiger wohl den

ganz allgemein gehaltenen Ausdruck des hl. Thomas übersetzen muß —•

sobald eine Einstellung, eine Verhaltungsweise einen Gegensatz zum
Glauben bedingt, dann und nur dann gehört sie indirekt zum Glauben
bzw. zur Häresie. Weitere wertvolle Anhaltspunkte für die
Grenzziehung liefern die Ausdrücke « concomitantia, antecedentia,

consequents articulorum » ; aber sie sind, wie wir sogleich dartun werden,

nicht so umfassend wie die genannte Formel. Wer deshalb die Reichweite

der fides indirecta nach Thomas abstecken will, muß sich darüber

Klarheit verschaffen, was die Formel « ea ex quibus negatis consequitur

aliquid contrarium fidei » besagen will.
Was ist hier unter fides, die geleugnet oder gefährdet sein muß,

zu verstehen Welche Art von Gegensatz zu dieser fides ist hier gemeint
Die Antwort auf die erste Frage lautet nach Thomas eindeutig :

Das Gebiet des indirekten Glaubens bestimmt sich nach der Beziehung
bzw. nach dem Gegensatz zur fides directa, d. h., im Sinne des Aquinaten,

1 II-II q. 8 a. 2 ; ließ die Ausdrucksweise des Sent. Komm. (III Sent. d. 24

a. 2 sol. 2) noch die Annahme zu, daß alle Wahrheiten des indirekten Glaubensgebietes

der rationellen Begründung offenstehen, so hat Thomas in der Summe
ausdrücklich betont, daß nur Teilbezirke der fides indirecta, « quaedam ordinata
ad fidem », hiefür in Betracht kommen.

2 Z. B. I Sent. d. 53 q. 1 a. 5 ; IV Sent. d. 13 q. 2 a. 1 ad 6 ; S. Th. I q. 32

a. 4 ; II-II q. 11 a. 2.



230 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

nach der Beziehung bzw. dem Gegensatz zu den Glaubensartikeln.
Das ergibt nicht bloß der Zusammenhang mit Notwendigkeit, Thomas
hebt es ausdrücklich heraus dort, wo er von der « corruptio alicuius
articuli » (II-II q. 11 a. 2) spricht, oder von dem «contrarium fidei
directe » (IV Sent. d. 13 q. 2 a. 1 ad 6). Daraus ergibt sich aber, daß

Ausgangspunkt und Beziehungsgrundlage, von denen aus die Umgrenzung

der fides indirecta vorgenommen wird, für Thomas viel enger

waren als nach unserer heutigen Terminologie. Während nach unserer
Ausdrucksweise indirekt alles zum Glauben gehört, was mit irgendeiner
Offenbarungswahrheit in Zusammenhang steht, ist für Thomas und die

damalige Zeit der Tatbestand der fides indirecta erst dort gegeben,

wo die Glaubensartikel in Mitleidenschaft gezogen werden, d. h. also

jene heilsnotwendigen Offenbarungswahrheiten, deren explizites
Bekenntnis infolge einer speziellen, aualifizierten Promulgation durch die
Kirche von allen verlangt werden kann. Mit der Verengerung des

Ausgangspunktes muß aber an sich auch der Kreis der Wahrheiten,
die damit in Zusammenhang stehen, enger und kleiner werden.

Aber welche Beziehung, bzw. welcher Gegensatz zu den Glaubensartikeln

muß vorliegen, damit etwas indirekt zum Glauben gehört
Muß unmittelbar eine wenigstens implicite geoffenbarte Wahrheit in
Frage stehen Genügt es, wenn es sich um einen theol. Folgesatz
handelt Oder reicht der Umfang unserer Formel in ihrer verblüffenden

Allgemeinheit etwa noch weiter
Es ist zunächst sicher falsch, daß der hl. Thomas bei den « ea

ex auibus negatis consequitur aliquid contrarium fidei » nur an die

unmittelbare Leugnung von formellen Offenbarungswahrheiten gedacht
habe. Das hätte er viel einfacher ausdrücken können, und er hat es

auch, so weit er das meint, einfacher ausgedrückt1. Es kann sodann

keinem Zweifel unterliegen, daß er die Voraussetzungen und Folgerungen
und überhaupt alles, was in den Artikeln enthalten ist, unter den

Sätzen begreift, deren Leugnung einen Konflikt mit dem Glauben

bedingt. Zwischen den Artikeln als den principia und den antecedents

und consequentia articulorum als den conclusiones besteht für
Thomas ein innerer, notwendiger Zusammenhang, so daß die Wahr-

1 Wo es sich um die geschichtlichen Detailangaben der Bibel handelt, sagt
Thomas : « ex hoc enim sequitur Scripturam esse falsam ». Aber aus dem
Zusammenhang ergibt sich, daß das nur ein Sonderfall ist für das umfassendere :

«ex hoc sequitur aliquid contrarium fidei». Vgl. die S. 223 Anm. 2

angeführten Texte.



nach Thomas von Aquin und den Thomisten 231

heit des einen Gliedes notwendig mit der Wahrheit des anderen Gliedes

steht und fällt. « Interempta conclusione interimitur principium »

(Anal. Post. I lect. 40, 6). « Conclusionibus non existentibus veris,
necesse est principia non esse vera » (De Ver. q. 24 a. 1 ad 18). Diese

Grundregel der aristotelischen Logik beherrscht die ganze wissenschaftliche

Methode der Scholastik, die wesentlich diskursive, auf dem

Syllogismus aufruhende Beweisführung verlangt. Unsere Formel ist geradezu
die Anwendung dieser Grundregel auf den Bereich des Glaubens.

Sowohl die concomitantia, die durch die Explikation des Artikelinhalts
gewonnen werden, als auch die antecedentia, die von den Artikeln
als Voraussetzung gefordert werden, als auch die consequentia, die
daraus gefolgert werden, hängen so innig mit den Artikeln zusammen,
daß ihre Leugnung mit logischer Konsequenz zur Leugnung des Artikels
drängt, die corruptio articuli zur Folge hat.

Aber mir will scheinen, daß damit der Sinn der vom hl. Thomas

immer wiederholten, an sich doch ziemlich sonderbar anmutenden
Formel noch nicht ganz und vollständig erfaßt ist, wenn man ihren

Umfang mit dem der antecedentia und consequentia articulorum
zusammenfallen läßt. Warum hat dann der Aquinate nicht diese doch

viel klareren und einfacheren Ausdrücke gewählt Warum gebraucht
er gerade dort, wo er den Umfang der fides indirecta angeben will,
immer unsere umständliche, komplizierte, fast möchte man sagen,

geschraubte Formulierung Thomas liebt das kurze und bündige
und passende Wort und weiß es auch immer zu finden. Es muß

Absicht dahinter stecken. « Ea ex quibus negatis consequitur aliquid
contrarium fidei » ist nicht das Gleiche wie « conclusiones fidei ». Das

hat man zu wenig beachtet. Diese sind in jenen eingeschlossen, gewiß,

aber nicht ohne weiteres umgekehrt. Es muß nicht etwas, dessen

Ablehnung in einen Gegensatz zum Glauben bringt, immer auch eine

logische Folgerung aus dem Glaubensinhalt sein. Der Glaube an die

Inspiration der Heiligen Schrift wird zwar durch die Leugnung jeder
beliebigen Schriftwahrheit verletzt, aber die einzelnen Sätze der Schrift
sind nicht Folgerungen aus der Inspiration L Außerdem kann sich

auch aus unmoralischem Verhalten, aus Widersetzlichkeit gegen die

kirchlichen Anordnungen, unehrerbietigem Verhalten gegen die Eucha-

1 Man könnte sagen, daß sich ans der Inspiration ergibt, daß jeder Satz
der Schrift wahr ist und zwar in qualifiziertem Sinne wahr ist. Aber nicht diese

Feststellung ist zu glauben, sondern der Inhalt jeden einzelnen Satzes, der nicht
aus der Inspiration gefolgert werden kann.



232 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

ristie, groben Verstößen gegen die christlichen Gebräuche und dgl.
ein « contrarium fidei » ergeben, sicher ein « inconveniens fidei », wenn
man auf diesen im Sent. Komm, gebrauchten Ausdruck besonderes

Gewicht legen wollte 1. Jedenfalls kann der von Thomas zur
Umgrenzung der fides indirecta bevorzugte Ausdruck außer dem, was

logisch mit den Glaubensartikeln zusammenhängt, auch all das

miteinschließen, was durch andere Bande, etwa des positiven Gebotes,

der praktischen Konsequenz oder des christlichen Brauches so innig
mit dem Glauben an die Artikel verbunden ist, daß ihre Ablehnung
eine Gefährdung des lebendigen Bekenntnisses der Glaubensartikel zur
Folge haben müßte 2.

Aber ist das nicht ein sehr weites Gebiet, das nach dieser Auffassung
als Interessengebiet des Glaubens, als Bereich der indirecte credenda
bezeichnet werden muß Gewiß Das soll auch nicht in Abrede

gestellt, sondern ausdrücklich unterstrichen werden. Diese Umgrenzung
der Glaubenssphäre mag der Auffassung widerstreiten, die wir heute

von dem Gebiet des Glaubens haben, der Auffassung des hl. Thomas

und seiner Zeit widerspricht sie nicht. Wenn der Glaube für uns
zunächst die von der Gewißheit des Glaubens gesicherte Wahrheit ist,
für Thomas war er, wie wir noch sehen werden, noch weit mehr das

ganze Glaubensleben, die vom Glauben durchdrungene Lebenshaltung.
Ferner grenzt das Gebiet der fides indirecta bei Thomas unmittelbar
an das Gebiet des profanen und neutralen Wissens. Darauf hat
Marin-Sola mit Recht hingewiesen 3

; es folgt klar aus dem Text von
II-II q. 11 a. 2, der außer den direkten Glaubenswahrheiten und jenen
Wahrheiten, « quae omnino ad fidem pertinere non possunt », nur das

Gebiet des indirekten Glaubens kennt. Alles was den Glauben berührt,
was zu seiner Erklärung, zu seiner Stütze und Verteidigung, zu seiner

logischen und praktischen Konsequenz gehört, das kann gar nirgends
anders eingereiht werden als unter das, was indirecte ad fidem pertinet.
Bonaventura hat das Gebiet des Glaubens dreigeteilt : «... quaedam
sunt de necessitate fidei, quaedam de necessitate Scripturae, quaedam
sunt his annexa ...» (I Sent. d. 27 q. 6). Das erste Glied entspricht
dem, was Thomas fides directa, die beiden anderen aber dem, was
Thomas fides indirecta nennt. Zu den « annexa fidei vel Scripturae »

1 Siehe den Text oben S. 216 Anm. 1.
2 Eine Bestätigung dieser Auffassung ergibt sich aus dem, was unten über

den weiteren Begriff der Häresie wird gesagt werden.
3 Martn-Sola II 249 ff.



nach Thomas von Aquin und den Thomisten 233

werden von Bonaventura näherhin die Erklärungen der Schrift- und
Glaubenswahrheiten, und die Folgerungen daraus gerechnet, aber auch

jene Sätze, aus denen sich ein « oppositum » zum Glauben folgern läßt
(ebend.)1. Wer den Umfang der fides indirecta bei Thomas auf die
formellen Offenbarungswahrheiten einengen will, der muß annehmen,
daß Thomas das ganze weite Gebiet der « annexa fidei », den Bereich
der Theologie überhaupt nicht gekannt hat.

Aber sprechen nicht die Beispiele, die Thomas zur Kennzeichnung
der fides indirecta aufführt, für diese engere Auffassung Thomas

verweist, so sagt man 2, immer wieder auf die geschichtlichen
Detailangaben der Heiligen Schrift, ganz gleich ob er nun die indirecte
credenda, oder die implicite credenda, oder die per accidens et secun-
dario credenda durch Beispiele veranschaulichen will. Das ist in der

Hauptsache richtig ; und wir haben schon auf den Grund hiefür
hingewiesen : Thomas will die Grenze zwischen der fides directa und
indirecta aufzeigen und die charakteristischen Unterschiede derselben

hervorheben, nicht aber die äußerste Umgrenzung der fides indirecta
zeichnen. Deshalb führt er keine Grenzfälle als Beispiele an, sondern

wählt solche, die sich zur Gegenüberstellung mit der fides directa am

1 Thomas und Bonaventura wollen die Gliederung des gesamten Glaubensgebietes

geben und stellen dieses dem gesamten Gebiet des natürlichen und
profanen Wissens gegenüber. Die Gliederung Bonaventuras deckt sich im Wesentlichen

mit der des hl. Thomas und damit wohl mit der allgemeinen Anschauung
jener Zeit. Sie bietet die beste Bestätigung, daß unsere Auffassung der thomasischen

Gliederung richtig ist. Ich gebe zur Verdeutlichung eine schematische

Gegenüberstellung :

Abgrenzung und Gliederung des Glaubensgebietes

nach Thomas nach Bonaventura (I Sent. p. 1 q. 4)

quae p
directe

pertinent 1

:e ad fidem \

principaliter intentae

expositiones s. Script,
consequentiae articu-
lorum

articuli fidei

veritates scripturae non

veritates, quae sunt
de necessitate fidei

quae sunt de certi- quae spectant
tudine Scripturae ad doctrinam

quae pertinent
indirecte ad
fidem

Christianae
religionis

ea ex quibus negatis
sequitur aliquid contra-
rium fidei

annexa fidei vel
Scripturae

quae spectant
ad doctrinam
humanae in-
quisitionis.

2 Schuttes 138 f. ; Charlier a. a. O. 128, Anm. 181.



234 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

besten eignen. So verweist er am liebsten auf die nebensächlichen
Berichte der Bibel, die, obwohl zur Inspiration und Offenbarung gehörend,
doch nicht zu den wesentlichen und der allgemeinen Glaubenspflicht
unterliegenden Glaubenswahrheiten zählen und so nur secundario, per
accidens, consequenter dem Glauben unterliegen. Wenn sich aber

Thomas damit begnügt, auf solche Beispiele aufmerksam zu machen,
die am nächsten liegen, deren Zugehörigkeit zum Bereich des indirekten
Glaubens am leichtesten zu erkennen ist, so kann man daraus höchstens

schließen, daß er die vollständige und erschöpfende Aufführung aller
in Frage kommenden Beispiele nicht beabsichtigt hat, nicht aber, daß

er andersgeartete Beispiele für die fides indirecta nicht kennt oder
nicht zuläßt.

Außerdem ist es gar nicht richtig, daß der hl. Thomas für das

Gebiet des indirekten Glaubens keine anderen Beispiele erwähnt hat
außer Sätzen, die unmittelbar in der Heiligen Schrift geschrieben
stehen. Er hat, wie überhaupt die scholastischen Lehrer dieser Zeit,
die Lehre über die Notionen als eine theologische Folgerung, die sich

aus dem Glauben an die göttlichen Personen ergibt, betrachtet und
sie deswegen zum indirekten Glauben gerechnet : « quia ad unum
sequitur alterum », quia « ex errore circa notiones sequitur error circa

personas » (I Sent. d. 33 q. 5). Es ist ganz unmöglich, wie L. Charlier

versucht1, dieser Lehre den Charakter einer theologischen conclusio

abstreiten zu wollen. Auch von Bonaventura wird die « opinio Porretani
circa proprietates » bei den « annexa fidei vel Scripturae » erwähnt,
also deutlich sowohl von den Glaubensartikeln als auch von den in
der Schrift unmittelbar enthaltenen Offenbarungswahrheiten
abgeschieden (I. Sent. d. 27 q. 6).

Es ist aber auch nicht möglich die consequentia des hl. Thomas
dadurch von unseren conclusiones zu scheiden, daß man mit Schultes
erklärt2 : « consequentiae sunt doctrinae particulares quibus aliqua
doctrina generalis determinatur, et quidem per novam revelationem ».

Denn die conclusio verliert ihren Charakter als conclusio nicht dadurch,
daß der Folgesatz noch speziell geoffenbart wurde3. Und Thomas

1 Charlier a.a.O. 128, Anm. 181.
2 Schultes a. a. O. 132 ; vgl. 146.
3 Wenn man behauptet, daß die conclusio theologica über die formelle

Offenbarung hinaus in das Gebiet der virtuellen Offenbarung führt, so scheint
das Anlaß zu einer ganz mißverstandenen Auffassung gegeben zu haben. Man
stellt sich das so vor, als lege sich die virtuelle Offenbarung wie ein Außenbezirk



nach Thomas von Aquin und den Thomisten 235

rechnet die notiones zum Glauben, und zwar zum indirekten Glauben,
nicht deshalb weil davon die Offenbarung Mitteilung macht, sondern
weil eine falsche Ansicht von den Notionen einen Gegensatz zum Glauben

zur Folge haben müßte (S. Th. I q. 32 a. 4). Alles, was sich aus den

Artikeln ableiten läßt, gehört nach Thomas zu den consequentia articu-
lorum und damit zum indirekten Glauben ganz gleich, ob das Resultat
in der Offenbarung eine ausdrückliche Bestätigung findet oder nicht1.
Gar nirgends hat der hl. Thomas eine Andeutung gemacht, daß die

diskursive Verarbeitung des Glaubensinhaltes dort Halt machen müßte,

wo sie über den Bereich der formellen Offenbarung hinausführt. Wohl
aber hat er der Theologie den ganzen Bereich zugewiesen « eorum quae
ex eis (principiis) deducuntur et quae ad eorum defensionem valent »

(Sent. prol. a. 3 q. 2 ad 2), « quae fidem vel concomitantur vel praece-
dunt vel sequuntur » (III Sent. d. 24 q. 1 a. 2 sol. 2). Das führt von
selbst auch ins Gebiet der virtuellen Offenbarung. Thomas weiß, daß

dabei Vorsicht notwendig ist, aber verboten oder unmöglich ist der

Zugang nach Thomas nicht. Er hat ja auch die antecedentia articu-
lorum zu dem potenziellen Inhalt der Artikel gerechnet, obwohl es sich

dabei vielfach um Wahrheiten des natürlichen Wissensgebietes handelt,
die vom Glauben als Voraussetzungen gefordert werden. So nennt
Thomas die Existenz Gottes ein « antecedens ad articulum, quia
demonstrative probatur » (De Ver. q. 14 a. 9 ad 9). Ähnlich hat
Bonaventura unter den antecedentia vor allem die Wahrheiten des

Naturrechtes eingereiht : « ea quae sunt de dictamine iuris naturalis »

um die formellen Offenbarungswahrheiten, die wie ein unantastbares Erbgut
unberührt weitergegeben werden ; die Theologie fange erst dort an, wo die letzte
und äußerste der noch geoffenbarten Wahrheiten aufhöre. In solch äußerlicher
Weise läßt sich natürlich das Gebiet der formellen Offenbarung von dem der
virtuellen nicht abgrenzen. Beide überschneiden und überlagern sich gegenseitig.
Auch schon die rationelle Bearbeitung der innersten Glaubensgeheimnisse, die
systematische Vergleichung und Anordnung, das Aufsuchen der oft so aufschlußreichen

Querverbindungen unter den Dogmen durch die analogia fidei u. dgl. ist
diskursive, über die formelle Offenbarung hinausgehende Arbeit der menschlichen
ratio. Vorwürfe wie dieser : « Le révélé est ainsi exclu, en quelque manière, du
domaine réservé à l'exploration du théologien. La théologie, pas plus qu'une
autre science, n'a à prouver ses principes » (Charlier a. a. O. 29) scheinen teilweise
auf diesem Mißverständnis zu beruhen. Der Theologe legt die einzelne, jeweils
zur Argumentation verwendete Offenbarungswahrheit zugrunde ; nichts aber
hindert ihn von da aus Schlüsse auf andere Offenbarungswahrheiten zu ziehen.
Im Gegenteil, gerade das tiefere Verständnis der innersten Glaubensgeheimnisse
ist das Hauptziel der theol. Arbeit. Vgl. C. Zimara, Theologie — eine Denkaufgabe :

Div. Thom. 18 (1940) 89-112.
1 Vgl. oben S. 217 Anm. 2.



236 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

(III Sent. d. 25 a. 1 q. 1). Es kann aber keinem Zweifel unterliegen,
daß die antecedentia fidei für Thomas sowohl als für Bonaventura
zu den « indirecte credenda » bzw. zu den « annexa fidei » gehören1.

Erwähnt zu werden verdient noch, daß nach Thomas Häresie
und somit der Glaubensbereich des indirekten Glaubens auch gegeben
sein kann durch falsche Auslegungen der Schrift und ungehörige
Ausdrucksweise über Glaubensdinge2. Die falsche, gegen den eigentlichen
Schriftsinn verstoßende Auslegung der Bibel ist gegen den Glauben
« quod contrariatur ei quod est per Spiritum sanctum revelatum ».

Die « inordinata locutio circa ea quae sunt fidei » aber fällt unter
die Häresie, weil daraus eine Verderbnis des Glaubens folgen kann

(II-II q. 11 a. 2). Dabei handelt es sich aber nicht um inhaltliche
Abweichungen vom Glauben, sondern um mögliche Mißverständnisse, die

vermieden werden sollen. Dieses Beispiel ist nur verständlich, wenn
man die Interessensphäre des Glaubens nicht zu eng auffaßt, sondern
darin auch die Fragen der kirchlichen Disziplin und praktischer
Konsequenz einbezieht, kurz so, wie Thomas das immer ausdrückt : ea

omnia « ad quae consequitur aliquid inconveniens et contrarium fidei »

(I Sent. d. 33 q. 1 a. 5).

(Fortsetzung folgt.)

1 Bonaventura gibt folgende Antwort auf eine Antwort: «Ad illud quod op-
ponitur quod multa sunt credenda quae in articulis non continentur, dicendum
quod verum est de antecedentibus, sicut est hoc quod est Deum esse, et de con-
sequentibus, sicut sunt multa alia quae de ipsis articulis elicit sacra Scriptura
et doctrina theologica, sicut Christum a sua conceptione habuisse plenitudinem
gratiae et consimilia » (III Sent. d. 25 a. 1 q. 1 ad 2). Darnach versteht auch
Bonaventura unter den consequentia die conclusiones zu den Artikeln. Aber er
unterscheidet deutlich zwischen solchen Folgesätzen, die in der Schrift selbst
schon gegeben sind, und solchen, welche die theologische Wissenschaft entwickelt.

2 II-II q. 11 a. 2 ad 2.


	Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens nach Thomas von Aquin und den Thomisten

