Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 20 (1942)

Artikel: Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens nach Thomas von
Aquin und den Thomisten

Autor: Lang, Albert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762222

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762222
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Gliederung
und die Reichweite des Glaubens nach
Thomas von Aquin und den Thomisten.

Ein Beitrag zur Kldrung der scholastischen Begriffe :
fides, haeresis und conclusio theologica.

Von Universititsprofessor Dr. Albert LANG.

Die iiberragende Bedeutung, die der hl. Thomas fiir die katho-
lische Theologie gewonnen hat, hat durch die spezielle kirchliche
Approbation seiner Lehre und seiner Prinzipien, zuletzt besonders
durch die Weisungen der Can. 589 § 1 und 1366 § 2 des Cod. Iur. Can.
und der Enzyklika « Studiorum ducem » Pius’ XI., die hichste autori-
tative Anerkennung und Forderung erhalten!. Das gesteigerte Inte-
resse, das seitdem die Theologie und jeder Theologe an der Uberein-
stimmung mit dem Geist und den Prinzipien des Aquinaten haben muB,
hat das Thomasstudium und die ausgiebige Benutzung und Verwertung
der Thomasschriften auBerordentlich geférdert, hat aber nicht auch
immer auf die Exaktheit und objektive Giiltigkeit der Interpretation
der Texte giinstig eingewirkt. Auch wenn man davon absieht, daQ
der verstindliche Eifer, sich mit der Autoritdat des Heiligen zu decken,
oft zu einer vorschnellen, ohne die nétige Vorsicht und die geniigende
exegetische und historische Unterbauung vorgenommenen Hiufung
von Thomastexten gefithrt und dadurch viele Fehldeutungen seiner
Ansichten oder die miBbrduchliche, schiefe, verzeichnete Verwendung
seiner Texte veranlaBt hat, so spricht allein die Tatsache eine deut-
liche Sprache, dal Thomas in fast allen groBen Kontroversen, welche
die katholische Theologie in verschiedene Schulrichtungen spalten,
von den verschiedenen Lagern fiir ihre gegensitzlichen Loésungen und
Theorien in Anspruch genommen wird. Ist doch in den meisten theo-

1 Zur grundsitzlichen Beurteilung der ganzen Frage vgl. Fr. Ehrle, Die
Scholastik und ihre Aufgaben in unserer Zeit (2. Aufl. von Fr. Pelster),
Freiburg 1933.

Divus Thomas 15



208 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

logischen Disputen zu dem Streit um die Losung des fraglichen
Problems ein Streit wm die Stellungnahme des Aquinaten zu diesem
Problem getreten, weil alle Parteien sich als die Vertreter der echt
thomistischen Ansicht und als Erben der genuinen thomistischen
Tradition betrachten und diesen Anspruch mit langen Textanalysen,
scharfen Begriffsbestimmungen, weitausgreifenden literar- und ideen-
geschichtlichen Untersuchungen, kurz mit dem ganzen Riistzeug
wissenschaftlicher Auslegung zu begriinden suchen. Dabei ist der
Zwiespalt in der Auffassung nicht etwa bloB durch die Verschiedenheit
der Texte bedingt, auf die man sich beruft und die man, je nachdem
sie giinstig oder ungiinstig fiir die eigene Meinung erscheinen, als
klassische Stellen in den Vordergrund riickt oder als nebensichliche
Bemerkungen im Dunkel des Hintergrundes untertauchen liBt, nein,
oft sind es dieselben Stellen, die man so ganz verschieden deutet.
In diesem Streit um die echte Lehre des hl. Thomas scheint eine
Einigung vielfach genau so fernliegend und unmdéglich zu sein, wie in
dem Streit um die groBen Geheimnisfragen, fiir deren Lésung man die
Meinung des groBen Theologen einholen will. Wihrend aber fiir die
Gegensitze in den tiefen metaphysischen und theologischen Problemen
das abgriindige, fiir die schwache menschliche Erkenntniskraft nicht
mehr durchdringbare Dunkel und die unendliche, von geschopflichen
Analogien nicht mehr restlos erfaBbare Wahrheitsfiille des Seins- und
Gottesmysteriums eine vollgeniigende Erklirung bieten, méchte man
meinen, daB in der ganz anders gearteten Frage, was der hl. Thomas
iiber diese Probleme gedacht hat, eine eindeutige und unanfechtbare
Losung zu gewinnen sein miiBte. Hier geht es ja um einen rein
problemgeschichtlichen Tatbestand, der mit den exakten Mitteln der
philologischen und historisch-kritischen Methode festgestellt werden
kann. Es wire doch ein bedenkliches und armseliges Ergebnis, wenn
man sich schlieBlich mit der skeptischen Feststellung des Alanus de
Insulis begniigen miiBte : « Auctoritas cereum habet nasum, id est in
diversum potest flecti sensum»!; denn die Dehnbarkeit der Texte
miiBte entweder in der Unklarheit und Zweideutigkeit des Autors
oder in den Auslegungskiinsten der Interpretatoren ihren letzten Grund
haben, Vorwiirfe, die in dieser Allgemeinheit gleich unberechtigt sind.
Soll man also in diesen Fillen an der Wissenschaft und ihren
Moglichkeiten oder an den Wissenschaftlern und ihrer Féhigkeit zur

1 Contr. Haer. I 30: PL 210, 333 A.



nach Thomas von Aquin und den Thomisten 209

restlosen Objektivitit verzweifeln ? Sicherlich bedeutet der fort-
dauernde Gegensatz in der Thomasauslegung eine eindringliche Mahnung
an alle Beteiligten zur Selbstbescheidung und eine ernste Warnung
vor stolzer Uberheblichkeit. Mit der Notwendigkeit einer Revision
der eigenen Auslegung und mit der Aufdeckung tiefer liegender Fehler-
quellen muB auf allen Seiten gerechnet werden. Aber zu pessimistischer
Resignation ist kein AnlaB. Die Klarung, die durch die kritische
Sicherung der Texte, durch den Aufweis der chronologischen und
ideellen Entwicklungslinien in den Anschauungen des Heiligen, durch
die dadurch erméglichte schirfere Auswertung der Dubletten !, beson-
ders aber durch die Aufhellung der ideengeschichtlichen Zusammen-
hinge erreicht worden ist 2, hat auch die Verstindigung in der Thomas-
interpretation geférdert 2.

v J. de Guibert, Les doublets de saint Thomas d’Aquin, Paris 1926.

2 Die Ziele und Wege der «historischen Interpretationsmethode » zeichnet
zusammenfassend M. Grabmann in seiner « Einfithrung in die Summa Theologica
des hl. Thomas von Aquin» 2, Freiburg 1928, 120 ff.

3 'Wie ist doch unser Verstindnis der theologischen und ethischen Prinzipien-
fragen bei Thomas durch die Aufdeckung ihres geschichtlichen Hintergrundes
etwa durch die Arbeiten von Chenu und Loftin gefordert worden. Sogar dort,
wo sich die Fronten am meisten versteift haben, in den Kontroversen iiber die
Realdistinktion von essentia und existentia und iiber den Grund des géttlichen
Vorherwissens, ist eine gewisse Auflockerung dadurch erreicht worden, da man
neues Material beibrachte iiber die Einfliisse, die auf Thomas einwirkten, und
die Nachwirkungen, die er ausléste. So untersuchte P. Mandonnet das erste Auf-
flammen des Streites iiber die Realdistinktion [Rev. thom. 18 (1910) 741-755] ;
M. Grabmann ging der Behandlung der Frage bei den Artisten und Averroisten
nach [Acta hebdom. thom., Roma 1924, 131-190 und Acta Pontif. Acad. Rom.
S. Thomae et Rel.,, Nov. ser. I (1934) 61-76], aullerdem bei Martinus von Dacien
und Boétius von Dacien (Studia Anselmiana 7/8, Roma 1938, 1-17) und bei
Humbert de Prulliaco [Ang. 17 (1940) 352-369] ; G. Manser hat die Ansicht des
Johann von Rupella zu diesem Problem [Rev. Thom. 19 (1911) 89-92], E. Hocedez
die des Aegidius von Rom [Aegidii Romani theoremata De esse et essentia (Mus.
Lessianum, Sect. phil. 12), Louvain 1930] und Fr. Pelster die Texte des Thomas
Sutton (Op. et text. V, Miinster 1929) vorgelegt. Auch in der Frage des gottlichen
Vorherwissens haben die Arbeiten von H. Schwamm und M. Schmaus iiber die
Stellungnahme der skotistischen Schule auch fiir die Interpretation des hl. Thomas
viel neues Licht gebracht [Schwamm, Magistri Joannis de Ripa O. F. M. doctrina
de praescientia divina (Anal. Greg. I), Romae 1933 ; ders., Robert Cowton O. F. M.
iiber das gottl. Vorherwissen (Phil. u. Grenzw. III, 5), Innsbruck 1930 ; ders.,
Das gottl. Vorherwissen bei Duns Scotus und seinen ersten Anhingern (Phil.
u. Grenzw. V, 1-4), Innsbruck 1934. Schmaus legt neue Texte von Wilhelm von
Alnwick : Bogoslovni Vestnik 12 (1932) 201-225, von dem unbekannten Verfasser
des Cod. Vat. lat. 1113 : Riv. Filos. Neo-scol. 24 (1932) 327-355 und von Petrus
de Trabibus vor: Ant. 10 (1935) 121-148, Fr. Mitzka edierte eine diesbeziigliche
Quaestion des Heinrich von Liibeck : Op. et text. XI, Miinster 1932].



210 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

Wo all diese Wege zu keiner Einigung gefithrt haben, da legt sich
der Verdacht nahe, daB man die Texte in die falsche oder schiefe
Beleuchtung einer ihnen fremden Fragestellung geriickt hat. Viele
Gesichtspunkte, die fiir die Scholastik der damaligen Zeit von bren-
nendem Interesse waren, sind fiir uns in den Hintergrund getreten,
wihrend andere, die damals noch nicht oder noch nicht klar genug
erfaft wurden oder noch nicht problematisch, d. h. noch nicht zu
bewuBten Fragen geworden waren, fiir uns entscheidende Bedeutung
erlangt haben. Von selbst bekommen dadurch die Texte eine ganz
andere Farbung, Nuancierung, weil gerade der Wechsel des Stand-
punktes und der Perspektive das Bild rasch verindert, das ein Problem
darbietet. Auch die Begriffe, die Zahlpfennige des menschlichen Geistes,
in die er die ewigen, unveranderlichen Wahrheiten immer wieder um-
miinzen muB, sind Anderungen und Schwankungen unterworfen, weil
ihr Inhalt und Umfang von den verschiedenen Epochen verschieden
abgesteckt wird. Wie wichtig und bedeutungsvoll die Beachtung
gerade dieser Tatsache ist, das hat bereits Abaelard erkannt, grund-
satzlich wenigstens. Die methodische Regel, die er in seiner Einleitung
zu Sic et Non gibt!: «Facilis autem plerumque controversiarum
solutio reperietur, si eadem verba in diversis significationibus a diversis
auctoribus posita defendere poterimus», gilt erst recht, wenn umnsere
Begriffs- und Problemauffassung mit der des zu erklirenden Autors
nicht mehr iibereinstimmt. Wie schwer es aber in solchen Fillen ist,
diese Regel in die Praxis umzusetzen und den kurzsichtigen Blick aus
den eigenen raum- und zeitgebundenen Perspektiven zu 16sen und die
Probleme so zu sehen, wie sie sich den fremden, vergangenen Zeiten
darstellten, dafiir mochte ich mich auf die Erfahrung und das reife
Urteil Gilsons berufen, der das treffend mit folgenden Worten zum
Ausdruck bringt: «Ce qu’il y a d’abord au fond de ces difficultés,
c’est que I'historien ne se contente jamais des réponses du philosophe
aux questions qu’il s’est posées — a supposer qu’il s’y intéresse —,
mais il veut a tout prix obtenir de ce philosophe des réponses aux
questions que lui-méme se pose. Et si ces questions ne sont pas dans
la doctrine qu’il étudie, les réponses ne s’y trouvent pas davantage.
Mais on veut les y trouver, et c’est 1a que nous commencons a faire
de la mauvaise histoire » 2.

1 Prol.: PL 178, 1344 D.
2 Et. Gilson, Sens et nature de I'argument de saint Anselme : Arch. d’hist.

doctr. et litt. du m. a. 9 (1934) 39. Ich bin der Meinung, daB z. B. der Streit



nach Thomas von Aquin und den Thomisten 211

Man kann wohl diese Worte nicht besser illustrieren als durch
die Auslegung, welche der hl. Thomas und manche Thomisten gefunden
haben in der Frage, wie das Gebiet der fides divina abzugrenzen sei,
ob die conclusio theologica dazu gehdre oder wenigstens durch die
Kirche als Glaubenswahrheit definierbar sei. Sie ist ein typisches
Beispiel dafiir, wie man Losungen fiir moderne Probleme dort sucht,
wo noch eine ganz andere Begriffs- und Fragestellung gegeben ist,
und wie man dadurch, statt eine gute Deutung der damaligen Auf-
fassung zu bieten, zu einer schlechten Zurechtdeutung der Texte nach
der eigenen Meinung gedringt wird.

I. Die Stellungnahme des hl. Thomas.

In der Kontroverse, die sich mit dem GewiBheitscharakter der
theologischen Konklusionen beschiftigt, sind zwei gleich hervorragende
Theologen zu den Exponenten der gegensitzlichen Losungen geworden :
P. F. Marin-Sola und P. R. Schultes!. Wahrend Schultes das Gebiet
der fides divina auf die formell (explicite oder implicite) geoffenbarten
Wahrheiten einschrinkt und so die eigentliche conclusio theologica
davon ausnimmt, rechnet Marin-Sola die «implizit-virtuell » geoffen-
barte Folgerung nach der Definition durch die Kirche zum géttlichen
Glauben 2. Beide Theologen nehmen nun in langen Beweisfithrungen

um die Analysis fidei bei Thomas zum groBen Teil auf der anachronistischen
Unterschiebung spiterer Problemstellung beruht; vgl. 4. Lang, Wege der
Glaubensbegriindung bei den Scholastikern des 14. Jahrhunderts (BB 30, 1/2),
Miinster 1930, 251.

! Die Kontroverse wurde erst in Zeitschriften gefiihrt; sie liegt zusammen-
gefaBt vor in den beiden Hauptwerken: F. Marin-Sola, L’évolution homogéene
du dogme catholique I et II, Fribourg 1924 ; R. Schultes, Introductio in historiam
dogmatum, Parisiis 1922. Wir werden uns hauptsachlich auf diese beiden Werke
berufen. (Ich zitiere kurz « Marin-Sola I, 11 » und « Schultes »). Daneben kommt
noch in Frage R. Schultes, Fides implicita, Regensburg 1920.

* Die Verstindigung ist dadurch erschwert, daB die theol. Termini bei den
verschiedenen Autoren in verschiedenem Sinn gebraucht werden. Die Versuche,
eine einheitliche Terminologie zu schaffen, haben die Verwirrung nur noch
gesteigert ; vgl. dariiber Schultes 100 ff., Marin-Sola 1 61 ff. Schultes spricht
von eigentlichen theol. Folgerungen nur dort, wo das Gebiet des formell Geoffen-
barten verlassen und virtuell darin enthaltene Wahrheiten aufgedeckt werden ;
Marin-Sola unterscheidet zwischen den immediate und den mediate revelata, und
bei letzteren wiederum zwischen den metaphysice inclusive und den physice
connexive enthaltenen Wahrheiten ; alles was metaphysice inclusive in der Offen-
barung eingeschlossen ist, wird von uns zwar nur durch Schluffolgerung erkannt,
gehort aber, wenn es durch kirchl. Entscheidung festgestellt wird, zur fides



212 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

Thomas fiir ihre Auffassung in Anspruch !, wobei sie sich — im Unter-
schied zu dem neuesten Interpretationsversuch von P. L. Charlier ? —
dariiber einig sind, daB fiir Thomas die theologischen Folgerungen zu
den wichtigsten Aufgaben der Theologie gehdren. Hier steht nicht
die grumdsdtzliche Frage nach der Definierbarkeit der conclusio theo-
logica zur Erdrterung, sondern nur die geschichtliche Frage, wie Thomas
sich dazu geduBert hat. Hat Marin-Sola den Aquinaten richtig gedeutet,
wenn er sich fiir die Definierbarkeit, oder hat Schultes die bessere
Interpretation, wenn er sich gegen die Definierbarkeit der theol. Folge-
wahrheiten auf die gewichtige Autoritit des Doctor Angelicus beruft ?
Oder besteht eine dritte Moglichkeit, daB beide Thomas irgendwie
falsch gedeutet haben ? Da die beiden Hauptvertreter der Kontroverse
dem Orden des hl. Thomas angehéren und beide in gleich treuer Gefolg-
schaft zu ihm stehen, und da auch die Zustimmung oder Ablehnung,
die sie gefunden haben, sich ziemlich gleichmaBig iiber die verschiedenen
theologischen Richtungen verteilt®, so scheint die strittige Frage
besonders geeignet, nach rein objektiven Gesichtspunkten gepriift zu
werden.

1. Die wichtigsten Texte bei Thomas.

DaB fiir den hl. Thomas die Theologie, wie jede andere Wissen-
schaft, eine Wissenschaft von den Folgerungen aus gegebenen Prinzipien
ist, hiatte man nicht bestreiten sollen *. Wissenschaft ist fiir ihn dis-
kursives Denken ; die Theologie als subalternierte Wissenschaft unter-
scheidet sich durch die Art, wie ihre Prinzipien gegeben und gesichert
sind, nicht aber durch die Beweis-Methode, nach der sie dieselben in
ihrer ganzen Wahrheitsfiille zu erfassen und auszuwerten sucht, von

divina. Ich verwende, soweit es notig scheint, die von den Autoren selbst
gebrauchten Ausdriicke, mu aber zur niheren Information auf ihre eigenen,
recht umfangreichen Ausfiihrungen verweisen.

1 Schultes 131 ff.; Marin-Sola I 423 ff., II 135 ff., 246 ff.

2 L. Charlier, Essai sur le probléme théologique, Thuillies 1938.

3 So bucht Schultes unter anderen fiir seine Anschauung Pesch, Billot,
Van Noort, Diekamp, Scheeben, wihrend D. Sola S.]., De gratia Christi et
virtutibus infusis, Vallisoleti 1919, und BI. Beraza S.J., De virtutibus infusis,
Bilbao 1929, auch Stufler weitgehend die Ansicht von Marin-Sola teilen.

4 «La conclusion théologique, au sens ou on l'entendra plus tard, ne se
rencontre pas dans le systéme théologique de saint Thomas», sagt Charlier
a.a. 0. 149; es muB aber betont werden, daB Charlier ausdriicklich von der
strikten Beweisfiilhrung ex causa spricht, welche die «passiones propriae de
subjecto » erschlieBt (vgl. 141 ff.).



nach Thomas von Aquin und den Thomisten 213

den anderen Wissenschaften. Damit ist aber die theologische Folgerung
gegeben !, ganz gleich wie die theologischen Prinzipien im einzelnen
von Thomas gefal8t worden sein mégen. In dem prignanten Sinn, den
wir heute damit verbinden, ist der Ausdruck conclusio theologica
allerdings noch nicht von Thomas gepragt > und wir werden zu priifen
haben, inwieweit er die Frage nach dem GewiBheitsgrund und GewiB-
heitsgrad derselben gestellt und beantwortet hat.

Die Stellen, aus denen sich die Stellungnahme des Aquinaten zu
diesem Problem klar und eindeutig ergeben soll, sind vor allem folgende :

1. Eine Reihe von Texten beschiftigt sich mit der Abgrenzung
und Gliederung dessen, was zur fides, bzw. zur haeresis gehort, so
z. B.II-IT q. 1 a. 6 ad 1; II-IT q. 2 a. 5. Besonders aufschluBreich ist
IT-IT q. 11 a. 2, wo Thomas die Frage aufwirft : « Utrum haeresis sit
proprie circa ea quae sunt fidei». Schultes bezeichnet die Stelle als
« locus principalis, ubi S. Thomas quaestionem ex professo tractat » 3.
Da es fiir die folgenden Ausfithrungen von Wichtigkeit ist, den Wort-
laut vor Augen zu haben, sei das Corpus art. wiedergegeben : « Resp.
dicendum quod de haeresi nunc loquimur secundum quod importat
corruptionem fidei Christianae. Non autem ad corruptionem fidei
Christianae pertinet si aliquis habeat falsam opinionem in his quae
non sunt fidei, puta in geometricalibus vel aliis huiusmodi, quae
omnino ad fidem pertinere non possunt: sed solum quando aliquis
habet falsam opinionem circa ea quae ad fidem pertinent. Ad quam
aliquid pertinet dupliciter, sicut supra dictum est : uno modo, directe
et principaliter, sicut articuli fidei ; alio modo, indirecte et secundario,
sicut ea ex quibus sequitur corruptio alicuius articuli. Et circa utraque
potest esse haeresis, eo modo quo et fides ».

1 Vgl. C. Zimara, Theologie — eine Denkaufgabe : Div. Thom. (Freiburg)
18 (1940) 89-112.

2 Der Terminus conclusio theol. taucht erst zu Beginn des 14. Jahrhunderts
auf [Bonnefoy 11 499, Anm. 2 (vgl. unten S. 216 Anm. 1) verweist auf seine Ver-
wendung in dem Quodl. I q. 17 des Jacob von Thérines vom Jahre 1306] und
spielt von da ab in der spitscholastischen Theologie eine groBe Rolle. Man hat
aber damals, was von Marin-Sola II 146 ff., ebenso wie von Schultes zu wenig
beachtet wird, die theol. Folgerung durchaus noch nicht von der gleichen Seite
gesehen, wie wir das heute tun; vor zu raschen Schliissen aus gleichlautenden
Formulierungen méchte ich darum warnen. Ich hoffe bei anderer Gelegenheit
darauf zuriickzukommen.

3 Die gleiche quaestio, die sich mit der Beurteilung einer bestimmten
theologischen Folgerung beschiftigt, kehrt damals immer wieder, z. B. Albertus
Magnus I d. 26 a. 14; Bonaventura I d. 27 p. 1 q. 4; Peter von Tarentasia
Id. 33q. 1.



214 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

2. Eine klare Stellungnahme zu unserer Frage findet man sodann
gegeben in jenen Texten, die sich mit dem seit der Verurteilung des
Gilbert von Porée aktuellen Problem beschiftigen : Utrum liceat con-
trarie opinari de notionibus; es wird I Sent. d. 33 q. 1 a. 5 erértert
und ohne wesentliche Anderung, mit den gleichen Einwinden und den
gleichen Losungen, S. Th. I q. 32 a. 4 wiederholt. Die Antwort in der
Summa lautet : « ... ad fidem pertinet aliquid dupliciter. Uno modo,
directe ; sicut ea quae nobis sunt principaliter divinitus tradita, ut
Deum esse trinum et unum, Filium Dei esse incarnatum, et huiusmodi.
Et circa haec opinari falsum, hoc ipso inducit haeresim : maxime si
pertinacia adiungatur. Indirecte vero ad fidem pertinent ea ex quibus
negatis consequitur aliquid contrarium fidei; sicut si quis diceret
Samuelem non fuisse filium Elcanae ; ex hoc enim sequitur Scripturam
divinam esse falsam. Circa huiusmodi ergo absque periculo haeresis
aliquis falsum potest opinari, antequam consideretur, vel determinatum
sit, quod ex hoc sequitur aliquid contrarium fidei: et maxime si non
pertinaciter adhaereat. Sed postquam manifestum est, et praecipue si
sit per Ecclesiam determinatum, quod ex hoc sequitur aliquid contra-
rium fidei, in hoc errare non esset absque haeresi. Et propter hoc
multa nunc reputantur haeretica, quae prius non reputabantur, propter
hoc quod nunc est magis manifestum quid ex eis sequatur. Sic igitur
dicendum est quod circa notiones aliqui absque periculo haeresis
contrarie sunt opinati, non intendentes sustinere aliquid contrarium
fidei. Sed si quis falsum opinaretur circa notiones, considerans quod
ex hoc sequatur aliquid contrarium fidei, in haeresim laberetur »!.

3. Endlich kommen noch jene Stellen in Frage, in denen Thomas
von den « antecedentia » und « consequentia », bzw. den « conclusiones »,
der Glaubensartikel spricht und sie in den Wirkbereich des Glaubens
einbezieht ; so bes. III Sent. d. 24 q.1a.2so0l. 2;d. 25q.2a. 150l 3;
d.25q.2a.2so0l. 1ad 4; IV Sent. d. 13 q. 2 a. 1 ad 6 ; De Ver. q. 14
a. 11. IV Sent. d. 13 q. 2 a. 1 ad 6 lautet: « In fide sunt aliqua ad
quae explicite cognoscenda omnis homo tenetur ; unde si in his aliquis

1 Zum Vergleich sind die Formulierungen von I Sent. d. 33 q. 1 a. 5 wert-
voll : ... de illis (id est de indirecte credendis) ad quae consequitur aliquid in-
conveniens et contrarium fidei, licet in fide expressum non sit nec determina-
tum ; et tunc ante pertractationem, per quam scitur quod aliquid inconveniens
fidei sequitur, potest utrumque sine peccato opinari, et maxime si pertinacia
non adiungatur. Sed pertractata veritate et viso quod sequitur, idem iudicium
est de his et de illis quae determinatae sunt in fide, quia ad unum sequitur
alterum ...



nach Thomas von Aquin und den Thomisten 215

errat, infidelis reputatur, et haereticus, si pertinaciam adiungat. Si
autem sunt aliqua ad quae explicite credenda homo non tenetur, non
efficietur haereticus in his errans; ut si aliquis simplex credat Jacob
patrem fuisse Abrahae, quod est contra veritatem Scripturae quam
fides profitetur, quousque hoc sibi innotescat, quod fides Ecclesiae
contrarium habet : quia non discedit per se loquendo a fide Ecclesiae
nisi ille qui scit hoc a quo recedit, de fide Ecclesiae esse. Et quia
quaedam sunt quae in fide Ecclesiae implicite continentur, ut con-
clusiones in principiis, ideo in his diversae opiniones sustinentur, quo-
usque per Ecclesiam determinatur quod aliquid eorum contra fidem
Ecclesiae est, quia ex eo sequitur contrarium fidei directe ».

Nach diesen Stellen ergibt sich, daB Thomas das Glaubensgebiet
in zwei Bezirke scheidet : in das per se, directe, principaliter credendum
und in das per consequens, indirecte, secundario credendum. Wir
haben nun zu untersuchen, wie diese Scheidung zu verstehen ist, was
nach Thomas zum Gebiet des direkten und was zum Gebiet des indi-
rekten Glaubens?! zdhlt, ob fiir ihn, wenigstens unter gewissen Be-
dingungen, die conclusiones unter die GewiBheit und die Glaubens-
verpflichtung der fides divina fallen.

2. Die Gliederung des Glaubensbereiches nach Thomas.

Thomas grenzt — bes. klar in II-IT q. 11 a. 2 — zwei groBe Wahr-
heitsgebiete scharf gegeneinander ab 2. Auf der einen Seite steht das
weite Gebiet der profanen Wahrheiten des natiirlichen Wissens, die
er nur negativ kennzeichnet als « ea quae non sunt fidei », « quae omnino
ad fidem pertinere non possunt». Als Beispiel nennt er die in der
Geometrie behandelten Fragen. Auf der anderen Seite steht der Bereich
des Glaubens: «quae ad fidem pertinent », die Interessensphire, das
EinfluBgebiet des Glaubens ; es ist notwendig, wie wir sehen werden,
den Ausdruck genau so allgemein zu wihlen, wie Thomas es tut.

Dieser Bereich des Glaubens gliedert sich wieder in zwei Bezirke.
Der eine Bezirk umfaBt das, was « directe et principaliter » zum Glauben

1 Von « direktem oder indirektem, mittelbarem oder unmittelbarem Glauben »
zu reden, ist weder sprachlich noch sachlich ganz richtig. Thomas gebraucht
immer die adverbiale Wendung: quod directe, indirecte ad fidem pertinet;
directe, indirecte credendum est. Wenn wir trotzdem manchmal diese Ausdriicke
gebrauchen, so nur deshalb, um die an sich schon schwere und umstindliche
Wiedergabe der lateinischen Formeln nicht noch mehr zu erschweren.

2 Vgl. den Text oben S. 213.



216 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

gehort, der andere all das, was «indirecte et secundario » zum Glauben
gehort. Diese Zweiteilung begegnet uns bei Thomas immer wieder,
fast an allen Stellen, die wir oben genannt haben ; sie wird aber von
Thomas durch wechselnde und in den verschiedensten Zusammen-
stellungen auftretende Ausdriicke bezeichnet. Es finden sich folgende
Gegeniiberstellungen : «directe ad fidem pertinent »: «indirecte ad
fidem pertinent» (S. Th. I q. 32 a. 4; I Sent. d. 33 q. 1 a. 5);
« directe et principaliter ad fidem pertinent » : « indirecte et secundario
ad fidem pertinent » (IT-II q. 11 a. 2) ; «sub fide cadunt per se directe » :
«quasi ordinata ad ista secundum aliquem modum » (II-II q. 8 a. 2) ;
«obiectum fidei per se, proprie » : « per accidens, aut secundario, con-
sequenter » (II-IT q. 2 a. 5); «credibilia, de quibus fides est secundum
se » : « non secundum se, sed solum in ordine ad alia » (IT-II q. 1 a. 6 ad 1).

Es erhebt sich zunichst die Frage, ob diese Gegensatzpaare nach
Inhalt und Umfang das Gleiche besagen, ob sie also die gleiche Ab-
grenzung des Glaubensgebietes meinen. Charlier und Bonnefoy ! haben
auf diese Frage mit einem entschiedenen Ja geantwortet. «Ces cing
passages », sagt Bonnefoy 2, « forment un bloc trés cohérent et rebelle
a toute désagrégation. Il n’y a l1a qu'une seule et méme division des
objets de la foi». Nach Charlier — und die gleiche Ansicht hat
Schultes ? vertreten — fillt diese Gliederung zusammen mit der Schei-
dung in articuli und non-articuli * ; sie schlieBen daraus, daB auch das
zweite Glied ganz innerhalb der formellen Offenbarung liegt. Um dieser
Folgerung zu entgehen, haben sich Marin-Sola und Gardeil ® gegen
die Identifizierung des indirekten Glaubensgebietes mit den non-

1 Charlier a.a.O. 128 Anm. 181; J. F. Bonnefoy, La théologie comme
science et 1'explication de la foi selon saint Thomas d’Aquin : Eph. Lov. 14 (1937)
421-446 ; 600-631 ; 15 (1938) 491-516 (ich zitiere kurz : « Bonnefoy I » und « Bonne-
foy IL»).

* Bonnefoy 1 612 Anm.; dort eine Zusammenstellung der Texte.

3 Schultes a.a.O. 137.

4 Charlier faBt seine Meinung also zusammen : Il suffit de collationner entre
eux les textes et les exemples apportés pour se rendre compte qu’il n'y a 1a
qu’une division unique, division entre articles de foi et non articles de foi ; ce qui
appartient a la foi « per se loquendo, directe, secundum se, proprie et per se,
per se directe, directe et principaliter » et ce qui n’appartient & la foi que «ex eo
quod sequitur aliquid inconveniens et contrarium fidei indirecte, non secundum
se, in ordine ad alia, per accidens aut secundario, indirecte et secundario, ex quibus
negatis sequitur corruptio alicuius articuli» (a.a.O. 129).

5 Marin-Sola 11 244 ff.; A. Gardeil, Revue des sciences phil. et théol.
11 (1922) 688 f.



nach Thomas von Aquin und den Thomisten 217

articuli gewandt. Wie wir sehen werden, ist dieses Bedenken unnétig ;
der versuchte Ausweg aber ist falsch.

Man muB zugeben, daB Thomas immer die eine gleiche groBe
Zweiteilung meint. Das ergibt sich einmal daraus, daB die verschie-
denen Ausdriicke, durch die er die beiden Glaubensbezirke kenn-
zeichnet und von einander abtrennt, von ihm in wechselnder Zusammen-
stellung miteinander verbunden werden : «directe et principaliter »,
« directe per se», «per se proprie» etc.; das wire unmdglich, wenn
die Ausdriicke sich nicht ihrem Umfang nach decken wiirden. Dafiir
spricht sodann auch die Tatsache, daB Thomas zur Kennzeichnung
der beiden Glieder immer die gleichen Beispiele wahlt. Ja aus diesen
Griinden ergibt sich, daB die gleiche Zweiteilung auch dort zugrunde
liegt, wo Thomas zwischen dem aktuellen Inhalt der Artikel: «id
quod actu explicatur in articulo» und der potenziell darin einge-
schlossenen Wahrheitsfiille: «ea quae potentia continentur in articulis»
(IIT Sent. d. 25 q. 2 a. 2 ad 4) « quae in articulus continentur implicite »
(IIT Sent. d. 25 q. 2 a. 1 ad 3), scheidet. DaB dieses zweite Glied,
worunter Thomas die concomitantia, antecedentia, consequentia, conclu-
siones! der Artikel versteht, wesentlich identisch ist mit dem indirekten
Glaubensbereich, besagen die angefiithrten Beispiele und die Gleich-
setzung mit den «accidentalia fidei», d. h. den per accidens revelata 2.

Die verschiedenen Ausdriicke, die Thomas fiir die Einteilung des
Glaubensbereiches wahlt, beziehen sich also im wesentlichen auf ein
und dieselbe Gliederung. Und doch wiirde ich es als eine unberechtigte
Simplifizierung betrachten, wollte man sie nun in ihrem Sinngehalt
vollstindig gleichstellen. Es ist nicht die Art des hl. Thomas, die
Worte zu hiufen oder neue Termini zu verwenden, wo nicht ein Grund
und eine Absicht dafiir vorliegt und eine neue Seite, ein neuer Gesichts-

1 Vgl. unten S. 226.

2 III Sent. d. 24 q. 1 a. 1 sol. 1 rechnet Thomas die Folgerungen aus Glaubens-
wahrheiten iiber Gott zu den accidentalia [« ea quae ex istis credibilibus (d. h.
Wabhrheiten {iber Gott als den prima credibilia) consequuntur, sunt quasi acciden-
talia »] ; andererseits zihlt er ebend. ad 2 die rein geschichtlichen, unwichtigen
Angaben der Bibel zu eben diesen «accidentalia » (« essentialia fidei, sicut sunt
quae de Deo in ipsa dicuntur ; accidentalia, sicut sunt gesta patrum et alia huius-
modi») ; De Ver. q. 14 a. 8 ad 2 werden sie aber auch als consequentia bezeichnet :
«divinum testimonium, sicut et cognitio, primo et principaliter est de se ipso,
et consequenter de aliis». Aus diesen Texten ergibt sich, daB Thomas die con-
sequentia articulorum, und damit iiberhaupt alles, was implicite in den Artikeln
mitgegeben ist, zu dem weiten Gebiet des indirecte, per accidens credendum
rechnet.



218 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

punkt unterstrichen werden soll. Und in der Tat, wenn man die ver-
schiedenen Stellen mit ihren wechselnden Gegensatzpaaren miteinander
vergleicht, dann zeigt sich, daB die Gebiete des direkten und des
indirekten Glaubens immer wieder von einem neuen Standpunkt aus
verglichen werden. In II-II q. 1 a. 6 ad 1 ist es die inhaltliche Wichtig-
keit der Wahrheiten und die Offenbarungsabsicht Gottes, wonach die
Gliederung genommen wird ; II-IT q. 8 a. 2 steht die subjektive Er-
kennbarkeit des Glaubensinhaltes durch den Menschen zur Erérterung
und laBt zwischen den absoluten Geheimniswahrheiten des direkten
Glaubens und den teilweise erkennbaren Wahrheiten des indirekten
Glaubens scheiden ; IIT Sent. d. 24 q. 1 a. 1 sol. 1 ad 2 werden die
Wahrheiten, welche von Gotftes ungeschaffenem Sein handeln, jenen
Wahrheiten gegeniibergestellt, welche sich auf geschipfliche Dinge
beziehen (De Ver. q. 14 a. 8); in II-IT q. 2 a. 5 und II-IT q. 11 a. 2 wird
der Scheidungsgrund von der verschiedenen Art der subjektiven
Glaubensverpflichtung her genommen. Zugegeben, daB hiebei Thomas
immer wieder die Gliederung in Artikel und Nicht-Artikel im Auge
hat : daB die Abgrenzung nach diesen verschiedenen Gesichtspunkten
adaequat und exklusiv mit der Scheidung in articuli und non-articuli
zusammenfallen muB, kann man nicht behaupten. Bei manchen Gegen-
itberstellungen ist die Abgrenzung des ersten Gliedes schirfer und enger
als bei anderen, so z. B. dort, wo die Eucharistie zu den Nicht-Artikeln
gezihlt wird (II-II q. 1 a. 8 ad 6). Ob die Grenzlinie genau so gezogen
werden darf dort, wo die « principaliter in sacra Scriptura intenta »
den «ad praedictorum manifestationem proposita » gegeniibergestellt
werden (II-II q. 1 a. 6 ad 1), ob also die Eucharistie, die Lehre von der
Vorsehung etc. nicht zu den principaliter intenta gehért, laBt sich
jedenfalls fragen. Ebenso wird zu priifen sein, ob die verschiedenen
Bezeichnungen, die Thomas fiir das zweite Glied, fiir die fides indirecta
wahlt, den gleichen Umfang haben. Man wird dem hl. Thomas durch-
aus nicht Unrecht tun, wenn man zugibt, daB er hierbei die Probleme
nicht bis in ihre letzten Moglichkeiten verfolgt hat. Es wird unsere Auf-
gabe sein, aus einer umsichtigen Betrachtung aller in Frage kommen-
den Texte zundchst die Hauptgrenzlinie kennenzulernen, die bei Thomas
das Gebiet der credibilia directe und der credibilia indirecte scheidet.

3. Inhalt und Umfang des directe credendum.

Den Gegenstand dessen, was directe et principaliter zum Glauben
gehort, bilden die Glaubensartikel ; das sagt Thomas klar und aus-
driicklich II-II q. 2 a. 5: Quantum ad prima credibilia, quae sunt



nach Thomas von Aquin und den Thomisten 219

articult fider ... ' ; das Gebiet des direkten Glaubens wird, so heiBt
es II-IT q. 1 a. 6 ad 1, nach Artikeln untergeteilt. In den Art. 8 und 9
der 1. qu. bemiiht sich Thomas, die Zahl und die Einteilung der
Glaubensartikel als berechtigt darzutun. Diese Beweisfithrung beruht
auf der selbstverstindlichen Voraussetzung, daB die Artikel mit dem,
was directe et primario zu glauben ist, sich decken, bzw. seinen Inhalt
mit geniigender Vollstindigkeit und in geeigneter Aufteilung wieder-
geben. Und wenn Thomas Beispiele fiir den Bereich der fides directa
anfuhrt, dann verweist er entweder auf die Glaubensartikel im all-
gemeinen oder er zdhlt einzelne Glaubensartikel auf 2.

Aber was versteht Thomas unter articulus fidet ? Sind darunter
nur die 12 bzw. 14 Artikel des apostolischen Symbolums gemeint ?
Oder ist der Begriff weiter zu fassen ?

M. Parent ist in einem wertvollen Artikel den Wandlungen nach-
gegangen, die der Begriff des articulus fidei in der Scholastik erfahren
hat ®. Anfangs wurde besonders das rein duBere, juridische Moment
der Zugehorigkeit der Artikelswahrheit zu einem Symbolum unter-
strichen . Man wuBte zwar immer, daBl ein Artikel eine bedeutsame,
wichtige Glaubenswahrheit sein miisse >. Aber dieser Punkt wurde erst
nicht weiter verfolgt. Von der engen Bindung an das Symbolum, oder
vielmehr von der einseitigen Betonung dieses Zusammenhangs loste
sich die Begriffsbestimmung des Glaubensartikels seit dem beginnenden
13. Jahrhundert, bes. seit dem 4. Laterankonzil . Von Praepositinus

1 II-11 q. 2 a. 5; Bonnefoy 1 612 hilt diese Stelle fiir entscheidend : « qui
clot le débat », daB die Glaubensartikel den Gegenstand der fides directa bilden.

% II-1I q. 11 a. 2 sagt Thomas: «ad fidem pertinet aliquid dupliciter ...
uno modo, directe et principaliter, sicut articuli fidei» ; sonst werden namentlich
die Artikel von der Trinitit und Incarnation als Beispiele fiir Wahrheiten der
fides directa angefithrt: S. Th. I q. 32 a. 4; II-I1 q. 1 a. 6 ad 1; II-II q. 8 a. 2.

3 J. M. Parent, La notion de dozme au XIII® siécle : Etudes d’histoire litt.
et doctr. du XIIIe siécle (Publications de I'Institut d’études médiévales d’Ottawa,
Ire série), Paris-Ottawa 1932, 141-165.

4 Parent 1. c. 143 fi.

5 Petrus Lombardus z. B. bezeichnet den Artikel als « quaedam fidei mensura
sine qua nunquam potuit esse salus» III d. 25 c¢. 1 (Quaracchi II 665).

6 Die Dogmatisierungen, welche zur Zuriickweisung der neuen, gefihrlichen
Hiresien zu Beginn des 13. Jahrhunderts notwendig geworden waren, lieBen einer-
seits erkennen, daB die bisherigen symbola und die darin enthaltenen Dogmen
nicht fiir alle Moglichkeiten zureichten und erginzungsbediirftig waren ; der Be-
griff des Glaubensartikels durfte deshalb nicht zu enge an die bisherigen symbola
gekniipft werden ; andererseits fithlte man im Kampf gegen die neuen Hiresien,
wie notig scharf gefaBte dogmatische Formulierungen und Zusammenfassungen
waren (Parent 1. c. 146 f.).



220 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

z. B. wird die transsubstantiatio zu den Artikeln gerechnet !. Das was
den Artikel konstituiert, sieht man nunmehr in der Wichtigkeit und
in dem Geheimnischarakter der Artikelwahrheit. Thomas besonders, so
meint Parent, habe diese innerste ratio des articulus herausgearbeitet 2.

Nach meiner Meinung sind es besonders drei Momente, die fiir
Thomas das Wesen des articulus fidei ausmachen.

1. Sicherlich muB der Glaubensartikel eine unmittelbar formell von
Gott geoffenbarte Wahrheit sein. Dieses Moment wird von Thomas,
wenn auch nicht mit ausdriicklichen Worten hervorgehoben, so doch
iiberall als selbstverstindlich vorausgesetzt. Die Wahrheiten, die
directe zum Glauben gehéren, miissen «divinitus tradita» sein, ja
« principaliter divinitus tradita », es miissen Schriftwahrheiten sein,
deren Mitteilung in erster Linie von der géttlichen Offenbarung beab-
sichtigt ist 3. Das besagt eindeutig, daB nur Offenbarungswahrheiten
zu den Glaubensartikeln oder direkt zum Glauben gehéren konnen ¢,
daB3 aber nicht alle Offenbarungswahrheiten dazu zu rechnen sind.

2. Der volle Begriff des Glaubensartikels erfordert ein zweites
Moment, die fundamentale Bedeutsamkeit des Inhalts fiir den Glauben
und das Glaubensleben. Nur jene Wahrheiten, welche fiir die iiber-
natiirliche Lebenskraft des Glaubens ausschlaggebend sind, sind Glau-

1 Auf die Frage: « Quot sunt articuli fidei quos quilibet credere debet »,
zahlt Praepositinus folgende Glaubenswahrheiten auf: Gott der Eine und Drei-
eine, die Menschwerdung aus Maria, die Verwandlung von Brot und Wein, Tod
und Begribnis Christi, Auferstehung, Himmelfahrt und allgemeines Gericht.
Dabei betont er besonders die Pflicht ihres expliziten Glaubens: « non sufficit
in his, eis auditis non obicere contrarium voluntati, sed quilibet tenetur moveri
aliquando ad credendum » (De poenitentia iniugenda, Cod. lat. 1413 fol. 132 a
der Nat. Bibl. in Wien ; Parent 1. c. 147).

2 Parent 1. c. 155 fI.

3S.Th.Iq. 83 a. 4; II-11 q- 1 a. 6 ad 1.

% Die Artikel sind ja nach Thomas eine Auswahl aus den Offenbarungs-
wahrheiten, die praktisch notwendig ist, um den einfachen Gliubigen den Zugang
zu den wichtigsten Glaubenswahrheiten zu ermdglichen : « veritas fidei in sacra
Scriptura diffuse continetur et variis modis, et quibusdam obscure; ita quod
ad eliciendum fidei veritatem ex sacra Scriptura requiritur longum studium et
exercitium, ad quod non possunt pervenire omnes illi quibus necessarium est
cognoscere fidei veritatem, quorum plerique, aliis negotiis occupati, studio vacare
non possunt. Et ideo fuit necessarium ut ex sententiis sacrae Scripturae aliquid
manifestum summarie colligeretur quod proponeretur omnibus ad credendum.
Quod quidem non est additum sacrae Scripturae, sed potius ex sacra Scriptura
assumptum» (II-II q. 1 a. 9 ad 1). Fiir die Aufstellung der Glaubensartikel sind
eben neben der GlaubensgewiBheit didaktische Fragen und systematische Gesichts-
punkte maBgebend. Darnach geschah ihre Auswahl aus den Offenbarungswahr-
heiten.



nach Thomas von Aquin und den Thomisten 221

bensartikel. Da die in der Glaubenserkenntnis begonnene iibernatiir-
liche Lebensbewegung in der visio ihre Vollendung und ihren Abschluf3
findet, so 1iBt sich vom Inhalt der seligen Schau der wesenswichtige
Inhalt des irdischen Glaubens gewinnen : « fides principaliter est de
his quae videnda speramus in patria ... ideo per se ad fidem pertinent
illa quae nos directe ordinant ad vitam aeternam» (II-II q. 1 q. 6 ad 1).
In anderen Texten bestimmt Thomas als Gegenstand des directe, per
se credendum : «quorum visione in vita aeterna perfruemur, et per
quae ducemur in vitam aeternam » (II-IT q. 1 a. 8); «per quod homo
beatus efficitur » (II-IT q. 2 a. 5 ad 1), «beatitudinem consequitur »
(IT-II q. 2 a. 7). Faktisch sind es die Geheimniswahrheiten, die sich
mit Gott und den Geheimnissen Gottes beschiftigen, die allein den
Inhalt der prima credibilia ausmachen kénnen!. Die Glaubenserkenntnis
folgt hier dem Gesetz der gottlichen Erkenntnis, der sie sich glaubig
unterordnet und an der sie teilnimmt . Dadurch daB Thomas gerade
diesen Punkt besonders betont hat, hat er den religiosen Charakter
der Glaubensartikel und ihre innere Lebenskraft zum theologischen
BewuBtsein gebracht 2.

Noch von einem anderen Gesichtspunkt aus charakterisiert Thomas
die Bedeutsamkeit der Glaubensartikel, von ihrem Geheimnischarakter
her und der dadurch bedingten Notwendigkeit ihrer gesonderten Offen-
barung durch Gott %. Hat die inhaltliche Beziehung zum ungeschaffenen
gottlichen Sein das innerste Wesen des Artikels enthiillt, wovon seine
Fruchtbarkeit ausgeht, so liegt in der «ratio non visi» die psycho-
logische Wurzel fiir die Abteilung und Formulierung der Artikel im ein-

1 « Veritas autem divinae cognitionis hoc modo se habet: quod primo et
principaliter est ipsius rei increatae; creaturarum verum quodammodo con-
sequenter ; inquantum quidem cognoscendo se ipsum omnia alia cognoscit. Et
ita fides, quae hominem divinae cognitioni coniungit per assensum, ipsum Deum
habet sicut principale obiectum ; alia vero quaecunque sicut consequenter ad-
iuncta» (De Ver. q. 14 a. 8).

2 Quamvis divino testimonio sit de omnibus credendum ; tamen divinum
testimonium, sicut et cognitio, primo et principaliter est de se ipso et consequenter
de aliis (Ib. ad 2).

3 Parent hat diesen Punkt besonders hervorgehoben: « Le dogme n’est
donc pas premiérement une formule juridique imposée par une autorité, et sa
définition ne s’établit pas en somme a partir de cette obéissance, mais bien a
partir de son contenu, I'objet béatifiant ; 1’article de foi, c’est non pas le croyable
quelconque, dans les innombrables versets de 1'Ecriture, c’est le credibile per se,
lequel se définit par I'objet méme de la béatitude éternelle» (1. c. 159).

4 Bonnefoy I 614 hat diesen Punkt besonders unterstrichen ; ebenso Charlier

a.a. 0. 138 fi,



222 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

zelnen. Die Artikelwahrheit mul eine eigene, abgeschlossene, nicht wei-
ter auf andere Glaubenswahrheiten zuriickfithrbare Geheimniswahrheit
sein : « Ubi occurrit aliquid speciali ratione non visum, ibi est specialis
articulus : ubi autem multa secundum eandem rationem sunt cognita
vel non cognita, ibi non sunt articuli distinguendi» (2 IT q. 1 a. 6).
Jedes neue Geheimnis ist fiir uns eine neue uniiberschreitbare Schranke,
die nur durch eine inhaltlich voéllig neue Offenbarungswahrheit behoben
werden kann!. Auf dieser Eigenschaft des Artikels, unableitbarer
Kern einer groBen Geheimniswahrheit zu sein, beruht es, daB er sich
zum theologischen Prinzip eignet und zum tragenden Pfeiler des theo-
logischen Systembaues werden kann. Der Glaubensartikel trigt so das
Glaubensleben und die Glaubensverpflichtung ; er bildet auch den
Ausgang und das Fundament der theologischen Wissenschaft.

3. Aber nicht jede Offenbarungswahrheit, auch nicht jede Glaubens-
wahrheit von Bedeutung, ist schon ohne weiteres ein Glaubensartikel.
Bonnefoy hat Recht, wenn er gegen die Gleichsetzung der credibilia
per se des hl. Thomas mit unseren res fidei et morum protestiert ;
auch die definierten Sitze dieser Art gehoren nicht einfach hin schon
zu den articuli fidei. Dazu ist noch ein drittes Moment notwendig,
die Aufnahme in ein Symbolum. Die Glaubensartikel stehen beim
hl. Thomas noch in einem ganz innigen Verhdltnis zu den kirchlichen
Symbola. Deshalb werden die Offenbarungslehren iiber die Eucharistie,
die Sakramente, die Vorsehung nicht als articuli betrachtet und die
diesbeziiglichen Einwinde, die auf die Wichtigkeit dieser Wahrheiten
hinweisen, zu entkraften gesucht. In den Symbolwahrheiten, die durch
die Aufnahme ins Symbolum in besonders feierlicher und von keinem
Gldaubigen iibersehbaren Weise von der Kirche zum Glauben vorgelegt
werden, sind alle heilswichtigen und fiir alle glaubenspflichtigen Wahr-
heiten enthalten.

Sind also die Glaubensartikel mit den 12 oder 14 Artikeln des
apostolischen Glaubensbekenntnisses identisch und ein fiir allemal auf
diese bestimmte Zahl festgelegt ? Dal} die Bindung an die 12 Symbol-
wahrheiten nicht allzu enge gefaBt werden darf, dafiir sprechen zwei
Griinde.

Einmal hat der Aquinate ausdriicklich betont, daB die vorhandenen
Symbola nicht die Moglichkeit zu einer weiteren Entwicklung und zur

! Nach III Sent. d. 25 q. 1 a. 1 sol. 1 und a. 2 ad 6 muB jeder neue articulus
fidei eine specialis difficultas zur Grundlage haben und zwar so, daB8 (eius) « sup-
positio non dependet ab alio supposito ».



nach Thomas von Aquin und den Thomisten 223

Formulierung neuer Glaubensartikel nach den Bediirfnissen der Zeit
und den inneren Gesetzen der Dogmenentwicklung ausschlieBen. Der
Papst als der oberste Richter in Glaubenssachen oder ein allgemeines
Konzil konnen gegebenenfalls ein neues Symbolum vorlegen oder die
bisherigen erweitern und so, wenn auch nicht die Substanz, so doch
die Zahl der Glaubensartikel vermehren!. Sodann, das ist der zweite
Grund, hat Thomas fiir seine Behauptung, daB alle Sitze der Schrift,
auch jene, die fiir den Glauben an sich bedeutungslose geschichtliche
Begebenheiten berichten, indirekt zum Glauben gehoren, immer folgende
Begriindung angefiihrt : Thre Leugnung wiirde einen Gegensatz zum
Glauben bedingen, nimlich zu der Folgerung dringen, Scripturam esse
falsam®. Diese Beweisfithrung ruht auf der Annahme, daB die Inspira-
tion der Heiligen Schrift als Gegenstand der fides directa betrachtet
wird. Mit dem Glauben an die Heilige Schrift und ihren gottlichen
Ursprung ist die Glaubensbereitschaft und der implizite Glaube an
alle einzelnen Schriftwahrheiten gegeben ; der Glaube an die Schrift-
inspiration selbst muB deshalb directe, explicite, expresse vorhanden
sein 3. Nun ist aber das Dogma von der Inspiration der Heiligen
Schrift keine Symbolwahrheit im prignanten Sinn, sondern héchstens
in dem Sprechen des Heiligen Geistes durch die Propheten * enthalten.
Die Glaubensartikel sind also fiir Thomas Geheimniswahrheiten, die
nicht allzu eng nach der im Symbol gegebenen Formulierung gefaBt
werden diirfen. Und die Zugehoérigkeit zu einem Symbolum bedeutet
fiir Thomas, daB sie durch eine besonders feierliche, weihevolle, qualifi-

1 « Ad illius auctoritatem pertinet editio novi symboli, ad cuius auctoritatem
pertinet sententialiter (so die Leonina, statt dem bisherigen finaliter) determinare
ea quae sunt fidei» (II-II q. 1 a. 10). Im ad 2 wird diese Vollmacht auch dem
allgemeinen Konzil (« synodus generalis») zugeteilt. Eine neue Symbolwahrheit
kann nur durch eine feierliche Entscheidung des kirchl. Lehramtes geschaffen
werden. Daraus kann aber nicht umgekehrt gefolgert werden, daB jede unfehl-
bare Definition der Kirche schon als neuer articulus fidei im engeren Sinn an-
gesehen werden miiB3te.

? « Indirecte vero ad fidem pertinent ea ex quibus negatis consequitur aliquid
contrarium fidei ; sicut si quis diceret Samuelem non fuisse filium Elcanae; ex
hoc enim sequitur Scripturam divinam esse falsam » (S. Th. I q. 32 a. 4). I Sent.
d. 33 q. 1 a. 5 heiBt es noch deutlicher : « ... sicut si aliquis simplex et Scripturas
ignorans crederet Jacob patrem Isaac fuisse, ad quod sequitur Scripturam esse
falsam, quod est expresse contra fidem». Vgl. IV Sent. d. 13 q. 2 a. 1 ad 6.

3 « ... quantum ad alia credibilia non tenetur homo explicite credere, sed
solum implicite vel in praeparatione animi, inquantum paratus est credere quid-
quid in divina Scriptura continetur» (II-II q. 2 a. 5).

4 Nizaenisch-konstantinopolitanisches Symbolum.

Divus Thomas 16



224 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

zierte Entscheidung des kirchlichen Lehramtes allen Glaubigen zur expli-
ziten Glaubenspflicht gemacht werden miissen: «Confessio fidei, quae in
symbolo continetur, pertinet ad omnes fideles» (II-IT q. 1 a. 9 obi. 3).

Als Objekt des direkten Glaubens betrachtet somit Thomas nur
jene Offenbarungswahrheiten, die infolge ihrer inhaltlichen Wichtigkeit
das iibernatiirliche Glaubensleben tragen und befruchten, und deren
Bekenntnis durch die bes. qualifizierte Lehrverkiindigung der Kirche
von allen gefordert wird.

4. Die Reichweite des indirecte credendum.

Das Gebiet der prima credibilia hat Thomas mit geniigender
Genauigkeit bestimmt. Die Kommentatoren sind sich dariiber, wenig-
stens im Wesentlichen, auch einig; die Unterschiede in der Inter-
pretation sind nicht von gréBerer Bedeutung.

Anders steht es, wenn wir darnach fragen, was der hl. Thomas
zum Bereich der fides indirecte gerechnet hat. Da stoBen die gegen-
sitzlichen Meinungen hart aufeinander.

Nach Schultes liegt das Gebiet der fides indirecta noch ganz
innerhalb der formell (wenigstens implicite) geoffenbarten Wahrheiten.
Thomas rechne dazu die sekundiren Schriftwahrheiten und jene un-
eigentlichen Folgerungen, die Beziehungen zwischen den Artikeln und
anderen Offenbarungswahrheiten aufzeigten oder Erklirungen derselben
béten. Die theologischen Konklusionen im eigentlichen Sinn gehérten
nicht dazu!. In gleicher Weise deutet A. Michel die Texte des
Aquinaten 2 und, wenn auch von anderer Einstellung her, L. Charlier 2.

1 « Distinctio igitur S. Thomae », so faBt Schultes seine Meinung zusammen
(S. 137), «inter ea quae directe et principaliter, et ea quae indirecte et secundario
ad fidem pertinent, est distinctio credibilium in articulos, ut primaria credibilia,
et in veritates revelatas in articulis contentas vel ad illas (!illos) ordinatas, ut
credibilia secundaria ».

? Ganz klar driickt Michel seine Ansicht in folgenden Worten aus, die zu-
gleich seine eindeutige Interpretation des fiir uns so wichtigen II-II q. 11 a. 2
bedeuten : « Dans cette matiére accessoire de 1'hérésie, il ne s’agit, en effet,
ni de conclusions théologiques, ni de faits dogmatiques, mais de vérités qui
n’appartenant pas, en soi, a la foi et aux mceurs, sont néanmoins objet de foi
accidentellement, en raison de I’Ecriture inspirée dont elles font partie ; les nier
reviendrait 4 nier le dogme d’inspiration» (DThC 2213 f{.).

3 Fir Charlier (a.a.O. 114 ff.) haben aber die theol. Konklusionen nicht
bloB keinen Platz in dem Bereich der fides indirecta, sondern auch nicht in der
Theologie — und dadurch unterscheidet sich seine Anschauung so wesentlich
von der von Schultes und Michel: « Il n’est trace en tout cela ... de révélé



nach Thomas von Aquin und den Thomisten 225

Die gegenteilige Ansicht verficht Marin-Sola. Auch er gibt zu,
daB unter den indirecte credenda des hl. Thomas viele formelle Offen-
barungswahrheiten mit enthalten sind, er bestreitet aber, daB nur
Offenbarungswahrheiten damit gemeint seien und nicht auch die
eigentlichen theol. Folgerungen. Fiir Thomas seien sie wesentlicher
Gegenstand der fides indirecta und nach erfolgter kirchlicher Definition
fide divina zu glauben .

Nach Bonnefoy umfaBt die sehr allgemein gefaBte Umgrenzung
der fides indirecta bei Thomas ebenso die Aussagen der Schrift wie
auch die theol. Folgerungen. Thomas vertrete die Ansicht, daB einige
davon, die unmittelbarsten und gewissesten, zum Glauben zihlten,
auch schon vor der kirchlichen Definition 2.

Wer hat Recht ? Was hat Thomas zum Bereich der indirecte
credenda gerechnet ? Fallen besonders unsere theol. Folgesitze dar-
unter. ? " _

Wir haben bereits oben nachgewiesen, daB3 Thomas iiberall dort, wo
er von der Gliederung des Glaubensgebietes redet, dieselbe Scheidung
zwischen der fides directa und der fides indirecta, allerdings jeweils
von verschiedenen Gesichtspunkten aus, ins Auge gefaBt hat. Wir
miissen deshalb, wollen wir die von Thomas gezogene Grenzlinie richtig
bestimmen, moglichst alle diesbeziiglichen Texte heranziehen ; dabei
sind sowohl alle Kennzeichnungen zu beachten, die Thomas fiir das
Gebiet des indirekten Glaubens gibt, als auch die Beispiele, die er
dafiir anfiihrt.

Die wichtigsten Ausdriicke, die Thomas zur Charakterisierung der
indirecte, secundario, per accidens credenda verwendet, seien zunichst
kurz zusammengestellt.

Thomas bezeichnet sie als die nomn-articuli im Gegensatz zu den
articuli (II-IT q. 1 a. 8); als ea quae «proponuntur in sacra Scrip-

virtuel et de conclusions théologiques au sens moderne du mot» (132). «On se
meut dans le révélé formel et dans la lumiére de la foi. Eux seuls ont droit
souverain en science sacrée» (136).

1 Marin-Sola 11 135 ff.; 248 ff.

2 « Ces choses qui suivent la foi sont naturellement celles dont la négation
entraine la négation de la foi, formule trés large qui embrasse les affirmations
de I'Ecriture Sainte aussi bien que les conclusions théologiques. Ce serait la
fausser que d'y voir uniquement ces derniéres » (I 619). « Le Docteur Angélique . ..
se garde bien de dire que la conclusion théologique ou, ce qui revient au méme,
toutes les conclusions théologiques sont de foi par elles-mémes, comme telles.
Mais il estime avec raison que quelques-unes, les plus immédiates, les plus certaines,
peuvent l'étre avant toute définition» (Bonnefoy II 501).



226 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

tura ut credenda, non quasi principaliter intenta, sed ad praedictorum
manifestationem » (II-II q. 1 a. 6 ad 1).

Ihnen gegeniiber besteht nicht die Notwendigkeit und die alle
bindende Pflicht des expliziten Glaubens ; es geniigt, daB sie implicite,
in der Bereitschaft zum Glauben an die ganze inspirierte Schrift ein-
geschlossen sind (II-IT q. 2 a. 5).

Sie stehen wie die conclusiones den Glaubensartikeln als den
principia prima gegeniiber !. Sie verhalten sich wie die pofenziell in
den Artikeln eingeschlossene Wahrheitsfiille zu dem aktuellen Inhalt
der Artikel. Zu diesem potenziellen Inhalt der articuli wird ndaherhin
von Thomas gezdhlt, was ihnen vorhergeht und aus ihnen folgt * oder,
wie es an anderer Stelle heiBt : « omnia quae fidem vel concomitantur
vel praecedunt vel sequuntur » (IIT Sent. d. 24 q. 1 a. 2 sol. 2) 3, auch
das, was zur Verteidigung der Artikel erforderlich oder dienlich ist *.

Dem Inhalt nach beziehen sich die Wahrheiten des indirekten
Glaubens vor allem auf die Geschipfe und stehen als die « consequenter
adiuncta » hinter den wesentlichen, auf Gott selbst bezogenen Glau-
benswahrheiten nach °.

Diese Wahrheiten sind, wenigstens ein Teil von ihnen, der mensch-
lichen Erkenntnis zuginglich, wihrend die Wahrheiten des direkten

1 « Ex his quae fide capimus primae veritati inhaerendo, venimus in cogni-
tionem aliorum secundum modum nostrum, scilicet discurrendo de principiis ad
conclusiones. Unde primo ipsa quae fide tenemus sunt nobis quasi prima principia
in hac scientia, et alia sunt quasi conclusiones » (In Boéth. De Trin. q. 2 a. 2);
vgl. De Ver. q. 14 a. 9 ad 3.

Hierher gehoren alle jene Stellen, die sich mit dem Wissenschaftscharakter
der Theologie beschiftigen. Da aber die Prinzipienfrage der Theologie hier nicht
zur Behandlung steht, so verzichte ich auf weitere Belege.

* « Et haec (d. h. quae potentia continentur in articulo) sunt ea quae prae-
cedunt articulum vel consequuntur ad ipsum et quantum ad hoc potest explicari
et dividi articulus fidei» (III Sent. d. 25 q. 2 a. 2 ad 4).

3 Das « concomitans articulum » ist die mit dem Artikel gegebene, der theo-
logischen Auslegung zugingliche Wahrheitsfiille : « alio modo id quod in articulo
continetur non est articulus, sed aliquid concomitans articulum ; et quantum
ad hoc quotidie potest fides explicari et per studium sanctorum magis explicata
fuit » (IIT Sent. d. 25 q. 2 a. 2 sol. 1 ad 5). Oft spricht Thomas nur von ea, « quae
includuntur in articulo» (II-II q. 1 a. 8 ad 2, ad 3, ad 6), manchmal nur von den
praesupposita articulorum, z. B. II-II q. 1 a. 8 ad 3: «quae praeexiguntur ad ea
quae sunt fidei», manchmal nur von den conclusiones.

4 « ... quantum ad ea quae in articulis continentur implicite : quod quidem
contingit dum homo scit ea quae ex articulis consequuntur et vim veritatis
ipsorum articulorum per quam possunt defendi ab omni impugnatione » (III Sent.
d. 25 q. 2 a. 1 sol. 3).

5 Vgl. die Texte S. 221 Anm. 1 und 2.



nach Thomas von Aquin und den Thomisten 227

Glaubens nach Thomas schlechthin die Fassungskraft der ratio iiber-
steigen (II-II q. 8 a. 2).

Am hiufigsten aber kehrt bei Thomas zur Kennzeichnung der
credibilia indirecte folgende Wendung wieder: «Indirecte vero ad
fidem pertinent ea ex quibus negatis consequitur aliquid contrarium
fidei » (S. Th. I q. 32 a. 4) oder wie andere zum Teil noch schirfer
geprigte Variationen dieser Formulierung lauten: « ... ad quae con-
sequitur aliquid inconveniens et contrarium fidei, licet in fide ex-
pressum non sit nec determinatum» (I Sent. d. 33 q. 1 a. 5); oder
«ea ex quibus sequitur corruptio alicuius articuli» (II-IT q. 11 a. 2).

Was laBt sich nun aus dieser langen Liste von Ausdriicken fiir
die Umgrenzung der fides indirecta gewinnen ? Liegt das Gebiet, das
sie bezeichnen, noch ganz innerhalb der formellen Offenbarung ? Ist
der Bereich der virtuellen Offenbarung, der eigentlichen theologischen
Folgerungen gar nirgends mit gemeint ?

Es muB zunichst zugegeben werden, dal ein Haupiteil der fides
indirecta von in der Schrift enthaltenen, also formell geoffenbarten
Wahrheiten gebildet wird !. Wie die « principaliter intenta », so werden
auch die «ad praedictorum manifestationem intenta» von Thomas
eindeutig zu den Offenbarungswahrheiten gerechnet : « quae proponuntur
in sacra Scriptura ut credenda» (II-II q. 1 a. 6 ad 1). Auch unter den
«implicite credenda » des II-II q. 2 a. 5 versteht Thomas sicherlich
zunichst geoffenbarte Wahrheiten, nimlich solche, die in dieser Eigen-
schaft nicht oder noch nicht erkannt sind.

Darf daraus nun geschlossen werden, daBl Thomas #nwur formell
geoffenbarte Wahrheiten innerhalb der Reichweite der fides indirecta
gelten 148t ? Dieser SchluB wire voreilig. Er wire nur dann stich-
haltig, wenn Thomas an den angegebenen Stellen das ganze Gebiet
der fides indirecta umschreiben und wenn er mit den angefiihrten Bei-
spielen jeweils eine vollstindige und restlose Aufzihlung aller dazu
gehorenden Wahrheitsgruppen geben wollte. Das aber 1i8t sich nicht

1 An zwei Stellen rechnet Thomas sogar alle Schriftwahrheiten zur fides
indirecta ; II-II q. 8 a. 2 : « Quaedam vero cadunt sub fide quasi ordinata ad ista,
secundum aliquem modum, sicut omnia quae in Scriptura divina continentur »
und II-II q. 2 a. 5: « per accidens autem aut secundario se habent ad obiectum
fidei omnia quae in sacra Scriptura continentur, sicut quod Abraham habuit
duos filios ... ». Bonnefoy hat das Richtige getroffen, wenn er annimmt, dal
an der 2. Stelle die Einschrinkung auf die zur Erliuterung der eigentlichen
Glaubensgeheimnisse gemachten Mitteilungen durch die beigefiigten Beispiele
angedeutet, an der ersten Stelle aber logisch gefordert sei (Bomnefoy 1 618).



228 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

nachweisen. Im Gegenteil. Die ganze Art, wie Thomas die Frage
behandelt, zeigt, daB es ihm an den meisten Stellen darum zu tun ist,
jene Merkmale herauszuheben, welche die Grenzziehung zwischen fides
directa und indirecta erméglichen. Er will die Abgrenzung des indirekten
Glaubensgebietes nach oben, gegen die Glaubensartikel hin, bestimmen,
nicht aber die wumtere Grenzlinie gegen den Bereich des natiirlichen
Wissens hin. Er will auf die Frage antworten : Wo hért das Gebiet
der fides directa auf, wo fingt das Gebiet der fides indirecta an? Was
muB bereits zu den indirecte credenda gezdhlt werden ? Uns dagegen
interessiert vor allem die Abgrenzung des indirekten Glaubens nach
unten ; uns geht es um die Frage : Was kann oder darf nock zur fides
indirecta gerechnet werden ? Wer diese Verschiebung der Frage-
stellung seit Thomas nicht beachtet, wird seine Worte leicht miB-
verstehen.

DaB der hl. Thomas vor allem die Unterschiede aufzeigen will,
welche die indirecte credibilia von den prima credibilia abheben, geht
schon daraus hervor, daB er vielfach negative Kennzeichnungen ver-
wendet. Die Wahrheiten des indirekten Glaubens sind ihm die « non-
articuli», die «non principaliter intenta », oder anders ausgedriickt,
er zahlt dazu alle jene Wahrheiten innerhalb der Glaubenssphire,
welche die Bedingungen, die er an eine Artikelwahrheit stellt, nicht
erfiillen. Deshalb gehért die Lehre von der Eucharistie und von der
gottlichen Vorsehung nicht zu den Glaubensartikeln, weil die Auf-
nahme in ein kirchlich sanktioniertes Symbolum nicht gegeben ist ;
deshalb zahlen die nebensichlichen geschichtlichen Angaben der Bibel
nicht zu den direkten Glaubenswahrheiten, weil bei ihnen die inhalt-
liche Wichtigkeit oder die volle inhaltliche Unableitbarkeit fehlt. Das
dritte Merkmal des Artikels, die Zugehdrigkeit zur Offenbarung, spielt
bei der Abgrenzung keine Rolle, weil es kein ausschlieBliches Merkmal
der fides directa ist.

All diese negativen Kennzeichnungen schlieBen die Reichweite
der indirecte credenda nach oben, gegen die fides directa, ab ; nach
unten bedeuten sie, da sie nicht exklusiv gemeint sind, keine Gremz-
ziehung. Wenn die zum indirekten Glauben gezihlten «non princi-
paliter intenta» als Offenbarungswahrheiten charakterisiert werden,
so kann man daraus nicht schlieBen, daB alle Wahrheitsgruppen der
fides indirecta innerhalb der formellen Offenbarung liegen miissen, so
wenig als man daraus, daB Wahrheiten des indirekten Glaubens-
gebietes dem Bereich der natiirlichen Erkennbarkeit zugewiesen wer-



nach Thomas von Aquin und den Thomisten 229

den !, folgern darf, da8 nun alle dem rationellen Erkennen offenstehen
miissen. Noch weniger ist mit dem Ausdruck non-articulus eine
Bindung an den Bereich der formellen Offenbarung gegeben.

Wir miissen also, um die Abgrenzung des indirekten Glaubens
auch nach unten zu gewinnen, nach einer Kennzeichnung suchen,
durch die der Aquinate moglichst allseitig und exklusiv seine ganze
Reichweite zu umfassen sucht. Als solche bietet sich zweifellos der
immer wiederkehrende Ausdruck an: « Indirecte ad fidem pertinent
ea ex quibus megatis comsequitur aliquid comtravium fidei» (S. Th. I
q. 32 a. 4). Diese Formel wird von Thomas nicht bloB am hdufigsten
gebraucht 2, sie kehrt vor allem an den entscheidenden Stellen wieder ;
und der Wortlaut sowohl wie der Zusammenhang, in dem sie gebraucht
wird, ergibt, daB sie eine vollstindige, das ganze Gebiet der indirecte
credenda umspannende Bezeichnung sein will. Man wird ihren Sinn
deshalb so wiedergeben diirfen : All das und nur das, aus dessen Ab-
lehnung ein Gegensatz zum Glauben sich ergibt, gehort indirekt zum
Glauben ; sobald eine Wahrheit — oder wie man richtiger wohl den
ganz allgemein gehaltenen Ausdruck des hl. Thomas iibersetzen mul —
sobald eine Einstellung, eine Verhaltungsweise einen Gegensatz zum
Glauben bedingt, dann und nur dann gehort sie indirekt zum Glauben
bzw. zur Hiresie. Weitere wertvolle Anhaltspunkte fiir die Grenz-
ziehung liefern die Ausdriicke «concomitantia, antecedentia, con-
sequentia articulorum » ; aber sie sind, wie wir sogleich dartun werden,
nicht so umfassend wie die genannte Formel. Wer deshalb die Reich-
weite der fides indirecta nach Thomas abstecken will, muB sich dariiber
Klarheit verschaffen, was die Formel « ea ex quibus negatis consequitur
aliquid contrarium fidei» besagen will.

Was ist hier unter fides, die geleugnet oder gefihrdet sein muB,
zu verstehen ? Welche A7t von Gegensatz zu dieser fides ist hier gemeint ?

Die Antwort auf die erste Frage lautet nach Thomas eindeutig :
Das Gebiet des indirekten Glaubens bestimmt sich nach der Beziehung
bzw.nach dem Gegensatz zur fides directa, d.h., im Sinne des Aquinaten,

1 II-1II q. 8 a. 2; lieB die Ausdrucksweise des Sent. Komm. (III Sent. d. 24
a. 2 sol. 2) noch die Annahme zu, daB alle Wahrheiten des indirekten Glaubens-
gebietes der rationellen Begriindung offenstehen, so hat Thomas in der Summe
ausdriicklich betont, daB nur Teilbezirke der fides indirecta, « quaedam ordinata
ad fidem», hiefiir in Betracht kommen.

2Z B.1Sent.d.53q.1a.5; IV Sent.d.13q.2a.1ad 6;S.Th.Iq.32

a. 4; II-IT q. 11 a. 2.



230 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

nach der Beziehung bzw. dem Gegensatz zu den Glaubensartikeln.
Das ergibt nicht bloB der Zusammenhang mit Notwendigkeit, Thomas
hebt es ausdriicklich heraus dort, wo er von der «corruptio alicuius
articuli » (II-II q. 11 a. 2) spricht, oder von dem « contrarium fidei
directe » (IV Sent. d. 13 q. 2 a. 1 ad 6). Daraus ergibt sich aber, daB
Ausgangspunkt und Beziehungsgrundlage, von denen aus die Umgren-
zung der fides indirecta vorgenommen wird, fiir Thomas viel enger
waren als nach unserer heutigen Terminologie. Wahrend nach unserer
Ausdrucksweise indirekt alles zum Glauben gehort, was mit irgendeiner
Offenbarungswahrheit in Zusammenhang steht, ist fiir Thomas und die
damalige Zeit der Tatbestand der fides indirecta erst dort gegeben,
wo die Glaubensartikel in Mitleidenschaft gezogen werden, d. h. also
jene heilsnotwendigen Offenbarungswahrheiten, deren explizites Be-
kenntnis infolge einer speziellen, qualifizierten Promulgation durch die
Kirche von allen verlangt werden kann. Mit der Verengerung des
Ausgangspunktes muB aber an sich auch der Kreis der Wahrheiten,
die damit in Zusammenhang stehen, enger und kleiner werden.

Aber welche Beziehung, bzw. welcher Gegensatz zu den Glaubens-
artikeln muB3 vorliegen, damit etwas indirekt zum Glauben gehort ?
MuB unmittelbar eine wenigstens implicite geoffenbarte Wahrheit in
Frage stehen ? Geniigt es, wenn es sich um einen theol. Folgesatz
handelt ? Oder reicht der Umfang unserer Formel in ihrer verbliif-
fenden Allgemeinheit etwa noch weiter ?

Es ist zunichst sicher falsch, daB der hl. Thomas bei den «ea
ex quibus negatis consequitur aliquid contrarium fidei» nur an die
unmittelbare Leugnung von formellen Offenbarungswahrheiten gedacht
habe. Das hitte er viel einfacher ausdriicken konnen, und er hat es
auch, so weit er das meint, einfacher ausgedriickt !. Es kann sodann
keinem Zweifel unterliegen, daB er die Voraussetzungen und Folgerungen
und iiberhaupt alles, was in den Artikeln enthalten ist, unter den
Sitzen begreift, deren Leugnung einen Konflikt mit dem Glauben
bedingt. Zwischen den Artikeln als den principia und den antece-
dentia und consequentia articulorum als den conclusiones besteht fiir
Thomas ein innerer, notwendiger Zusammenhang, so daB die Wahr-

1 Wo es sich um die geschichtlichen Detailangaben der Bibel handelt, sagt
Thomas : «ex hoc enim sequitur Scripturam esse falsam ». Aber aus dem Zu-
sammenhang ergibt sich, daB das nur ein Sonderfall ist fiir das umfassendere :
«ex hoc sequitur aliquid contrarium fidei». Vgl. die S. 223 Anm. 2 ange-
fithrten Texte.



nach Thomas von Aquin und den Thomisten 231

heit des einen Gliedes notwendig mit der Wahrheit des anderen Gliedes
steht und fillt. «Interempta conclusione interimitur principium »
(Anal. Post. I lect. 40, 6). «Conclusionibus ‘-non existentibus veris,
necesse est principia non esse vera» (De Ver. q. 24 a. 1 ad 18). Diese
Grundregel der aristotelischen Logik beherrscht die ganze wissenschaft-
liche Methode der Scholastik, die wesentlich diskursive, auf dem Syllo-
gismus aufruhende Beweisfithrung verlangt. Unsere Formel ist geradezu
die Anwendung dieser Grundregel auf den Bereich des Glaubens.
Sowohl die concomitantia, die durch die Explikation des Artikelinhalts
gewonnen werden, als auch die antecedentia, die von den Artikeln
als Voraussetzung gefordert werden, als auch die consequentia, die
daraus gefolgert werden, hingen so innig mit den Artikeln zusammen,
daB ihre Leugnung mit logischer Konsequenz zur Leugnung des Artikels
drangt, die corruptio articuli zur Folge hat.

Aber mir will scheinen, dafl damit der Sinn der vom hl. Thomas
immer wiederholten, an sich doch ziemlich sonderbar anmutenden
Formel noch nicht ganz und vollstindig erfaB8t ist, wenn man ihren
Umfang mit dem der antecedentia und consequentia articulorum zu-
sammenfallen 1at. Warum hat dann der Aquinate nicht diese doch
viel klareren und einfacheren Ausdriicke gewdhlt ? Warum gebraucht
er gerade dort, wo er den Umfang der fides indirecta angeben will,
immer unsere umstdndliche, komplizierte, fast moéchte man sagen,
geschraubte Formulierung ? Thomas liebt das kurze und biindige
und passende Wort und weiB es auch immer zu finden. Es mul
Absicht dahinter stecken. «Ea ex quibus negatis consequitur aliquid
contrarium fidei» ist nicht das Gleiche wie « conclusiones fidei». Das
hat man zu wenig beachtet. Diese sind in jenen eingeschlossen, gewiB,
aber nicht ohne weiteres umgekehrt. Es muf3 nicht etwas, dessen Ab-
lehnung in einen Gegensatz zum Glauben bringt, immer auch eine
logische Folgerung aus dem Glaubensinhalt sein. Der Glaube an die
Inspiration der Heiligen Schrift wird zwar durch die Leugnung jeder
beliebigen Schriftwahrheit verletzt, aber die einzelnen Sitze der Schrift
sind nicht Folgerungen aus der Inspiration!. AuBerdem kann sich
auch aus unmoralischem Verhalten, aus Widersetzlichkeit gegen die
kirchlichen Anordnungen, unehrerbietigem Verhalten gegen die Eucha-

1 Man konnte sagen, daB sich aus der Inspiration ergibt, daB jeder Satz
der Schrift wahr ist und zwar in qualifiziertem Sinne wahr ist. Aber nicht diese
Feststellung ist zu glauben, sondern der Inhalt jeden einzelnen Satzes, der nicht
aus der Inspiration gefolgert werden kann.



232 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

ristie, groben Verst6Ben gegen die christlichen Gebrduche und dgl.
ein « contrarium fidei » ergeben, sicher ein «inconveniens fidei», wenn
man auf diesen im Sent. Komm. gebrauchten Ausdruck besonderes
Gewicht legen wollte!. Jedenfalls kann der von Thomas zur Um-
grenzung der fides indirecta bevorzugte Ausdruck auBer dem, was
logisch mit den Glaubensartikeln zusammenhédngt, auch all das mit-
einschlieBen, was durch andere Bande, etwa des positiven Gebotes,
der praktischen Konsequenz oder des christlichen Brauches so innig
mit dem Glauben an die Artikel verbunden ist, daB ihre Ablehnung
eine Gefihrdung des lebendigen Bekenntnisses der Glaubensartikel zur
Folge haben miiBte 2.

Aber ist das nicht ein sehr weites Gebiet, das nach dieser Auffassung
als Interessengebiet des Glaubens, als Bereich der indirecte credenda
bezeichnet werden mull ? Gewi ! Das soll auch nicht in Abrede
gestellt, sondern ausdriicklich unterstrichen werden. Diese Umgrenzung
der Glaubenssphire mag der Auffassung widerstreiten, die wir heute
von dem Gebiet des Glaubens haben, der Auffassung des hl. Thomas
und seiner Zeit widerspricht sie nicht. Wenn der Glaube fiir uns zu-
nichst die von der GewiBheit des Glaubens gesicherte Wahrheit ist,
fiir Thomas war er, wie wir noch sehen werden, noch weit mehr das
ganze Glaubensleben, die vom Glauben durchdrungene Lebenshaltung.
Ferner grenzt das Gebiet der fides indirecta bei Thomas unmittelbar
an das Gebiet des profanen und mneutralen Wissens. Darauf hat
Marin-Sola mit Recht hingewiesen ? ; es folgt klar aus dem Text von
IT-IT q. 11 a. 2, der auBer den direkten Glaubenswahrheiten und jenen
Wahrheiten, « quae omnino ad fidem pertinere non possunt », nur das
Gebiet des indirekten Glaubens kennt. Alles was den Glauben beriihrt,
was zu seiner Erklirung, zu seiner Stiitze und Verteidigung, zu seiner
logischen und praktischen Konsequenz gehort, das kann gar nirgends
anders eingereiht werden als unter das, was indirecte ad fidem pertinet.
Bonaventura hat das Gebiet des Glaubens dreigeteilt : « ... quaedam
sunt de necessitate fidei, quaedam de necessitate Scripturae, quaedam
sunt his annexa ... » (I Sent. d. 27 q. 6). Das erste Glied entspricht
dem, was Thomas fides directa, die beiden anderen aber dem, was
Thomas fides indirecta nennt. Zu den «annexa fidei vel Scripturae »

1 Sjehe den Text oben S. 216 Anm. 1.

2 Eine Bestitigung dieser Auffassung ergibt sich aus dem, was unten iiber
den weiteren Begriff der Hiresie wird gesagt werden.

3 Marin-Sola II 249 ff.



nach Thomas von Aquin und den Thomisten 233

werden von Bonaventura nidherhin die Erklirungen der Schrift- und
Glaubenswahrheiten, und die Folgerungen daraus gerechnet, aber auch
jene Sdtze, aus denen sich ein « oppositum » zum Glauben folgern 148t
(ebend.) !'. Wer den Umfang der fides indirecta bei Thomas auf die
formellen Offenbarungswahrheiten einengen will, der muB annehmen,
daB Thomas das ganze weite Gebiet der « annexa fidei», den Bereich
der Theologie iiberhaupt nicht gekannt hat.

Aber sprechen nicht die Beispiele, die Thomas zur Kennzeichnung
der fides indirecta auffiithrt, fiir diese engere Auffassung? Thomas
verweist, so sagt man 2, immer wieder auf die geschichtlichen Defail-
angaben der Heiligen Schrift, ganz gleich ob er nun die indirecte
credenda, oder die implicite credenda, oder die per accidens et secun-
dario credenda durch Beispiele veranschaulichen will. Das ist in der
Hauptsache richtig ; und wir haben schon auf den Grund hiefiir hin-
gewiesen : Thomas will die Grenze zwischen der fides directa und
indirecta aufzeigen und die charakteristischen Unterschiede derselben
hervorheben, nicht aber die duferste Umgrenzung der fides indirecta
zeichnen. Deshalb fiihrt er keine Grenzfille als Beispiele an, sondern
wihlt solche, die sich zur Gegeniiberstellung mit der fides directa am

1 Thomas und Bonaventura wollen die Gliederung des gesamten Glaubens-
gebietes geben und stellen dieses dem gesamten Gebiet des natiirlichen und
profanen Wissens gegeniiber. Die Gliederung Bonaventuras deckt sich im Wesent-
lichen mit der des hl. Thomas und damit wohl mit der allgemeinen Anschauung
jener Zeit. Sie bietet die beste Bestitigung, daB unsere Auffassung der thoma-
sischen Gliederung richtig ist. Ich gebe zur Verdeutlichung eine schematische
Gegeniiberstellung :

Abgrenzung und Gliederung des Glaubensgebietes

nach Thomas nach Bonaventura (I Sent. p. 1 q. 4)
quae pertinent i s ; veritates, quae sunt
directe ad ﬁdem{amcuh fidei de necessitate fidei

ve.rita_ttes.scrigturae non quae sunt de certi- | quae spectant

principaliter intentae tudine Scripturae ad doctrinam
quae pertinent expositiones s. Script. Ch-n§t1a'na.e
indirecte ad consequentiae articu- religionis
fidem lorum annexa fidei vel

ea ex quibus negatis Scripturae

sequitur aliquid contra- :

\rium fidei quae spectant
quae omnino ad ad doctrinam
fidem non per- sicut geometricalia humanae in-
tinent quisitionis.

2 Schultes 138 f.; Charlier a.a.O. 128, Anm. 181.



234 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

besten eignen. So verweist er am liebsten auf die nebensichlichen Be-
richte der Bibel, die, obwohl zur Inspiration und Offenbarung gehérend,
doch nicht zu den wesentlichen und der allgemeinen Glaubenspflicht
unterliegenden Glaubenswahrheiten zihlen und so nur secundario, per
accidens, consequenter dem Glauben unterliegen. Wenn sich aber
Thomas damit begniigt, auf solche Beispiele aufmerksam zu machen,
die am néchsten liegen, deren Zugehorigkeit zum Bereich des indirekten
Glaubens am leichtesten zu erkennen ist, so kann man daraus hochstens
schlieBen, daB er die vollstindige und erschopfende Auffithrung aller
in Frage kommenden Beispiele nicht beabsichtigt hat, nicht aber, daB
er andersgeartete Beispiele fiir die fides indirecta mnicht kennt oder
nicht zulafBt.

AuBerdem ist es gar nicht richtig, daB der hl. Thomas fiir das
Gebiet des indirekten Glaubens keine anderen Beispiele erwihnt hat
auller Sitzen, die unmittelbar in der Heiligen Schrift geschrieben
stehen. Er hat, wie iiberhaupt die scholastischen Lehrer dieser Zeit,
die Lehre iiber die Notionmen als eine theologische Folgerung, die sich
aus dem Glauben an die gottlichen Personen ergibt, betrachtet und
sie deswegen zum indirekten Glauben gerechnet: «quia ad unum
sequitur alterum», quia «ex errore circa notiones sequitur error circa
personas » (I Sent. d. 33 q. 5). Es ist ganz unmdéglich, wie L. Charlier
versucht !, dieser Lehre den Charakter einer theologischen conclusio
abstreiten zu wollen. Auch von Bonaventura wird die « opinio Porretani
circa proprietates» bei den «annexa fidei vel Scripturae» erwihnt,
also deutlich sowohl von den Glaubensartikeln als auch von den in
der Schrift unmittelbar enthaltenen Offenbarungswahrheiten abge-
schieden (I. Sent. d. 27 q. 6).

Es ist aber auch nicht moglich die consequentia des hl. Thomas
dadurch von unseren conclusiones zu scheiden, dall man mit Schultes
erklart  : « consequentiae ... sunt doctrinae particulares quibus aliqua
doctrina generalis determinatur, et quidem per novam revelationem ».
Denn die conclusio verliert ihren Charakter als conclusio nicht dadurch,
daB der Folgesatz noch speziell geoffenbart wurde®. Und Thomas

1 Charlier a.a. Q. 128, Anm. 181.

2 Schultes a.a. 0. 132; vgl. 146.

3 Wenn man behauptet, daBl die conclusio theologica {iber die formelle
Offenbarung hinaus in das Gebiet der virtuellen Offenbarung fithrt, so scheint
das AnlaB zu einer ganz miBverstandenen Auffassung gegeben zu haben. Man
stellt sich das so vor, als lege sich die virtuelle Offenbarung wie ein Aupfenbezirk



nach Thomas von Aquin und den Thomisten 235

rechnet die notiones zum Glauben, und zwar zum indirekten Glauben,
nicht deshalb weil davon die Offenbarung Mitteilung macht, sondern
weil eine falsche Ansicht von den Notionen einen Gegensatz zum Glauben
zur Folge haben miiBte (S. Th. I q. 32 a. 4). Alles, was sich aus den
Artikeln ableiten 1aBt, gehort nach Thomas zu den consequentia articu-
lorum und damit zum indirekten Glauben ganz gleich, ob das Resultat
in der Offenbarung eine ausdriickliche Bestitigung findet oder nicht!.
Gar nirgends hat der hl. Thomas eine Andeutung gemacht, daBB die
diskursive Verarbeitung des Glaubensinhaltes dort Halt machen miil3te,
wo sie iiber den Bereich der formellen Offenbarung hinausfiihrt. Wohl
aber hat er der Theologie den ganzen Bereich zugewiesen « eorum quae
ex eis (principiis) deducuntur et quae ad eorum defensionem valent »
(Sent. prol. a. 3 q. 2 ad 2), « quae fidem vel concomitantur vel praece-
dunt vel sequuntur » (IIT Sent. d. 24 q. 1 a. 2 sol. 2). Das fithrt von
selbst auch ins Gebiet der virtuellen Offenbarung. Thomas weill, daB
dabei Vorsicht notwendig ist, aber verboten oder unmdéglich ist der
Zugang nach Thomas nicht. Er hat ja auch die antecedentia articu-
lorum zu dem potenziellen Inhalt der Artikel gerechnet, obwohl es sich
dabei vielfach um Wahrheiten des natiirlichen Wissensgebietes handelt,
die vom Glauben als Voraussetzungen gefordert werden. So nennt
Thomas die Existenz Gottes ein «antecedens ad articulum, quia de-
monstrative probatur » (De Ver. q. 14 a. 9 ad 9). Ahnlich hat Bona-
ventura unter den antecedentia vor allem die Wahrheiten des Natur-
rechtes eingereiht: «ea quae sunt de dictamine iuris naturalis»

um die formellen Offenbarungswahrheiten, die wie ein unantastbares Erbgut
unberiihrt weitergegeben werden ; die Theologie fange erst dort an, wo die letzte
und duBerste der noch geoffenbarten Wahrheiten aufhére. In solch duBerlicher
Weise 1iBt sich natiirlich das Gebiet der formellen Offenbarung von dem der
virtuellen nicht abgrenzen. Beide #iberschneiden und itiberlagern sich gegenseitig.
Auch schon die rationelle Bearbeitung der innersten Glaubensgeheimnisse, die
systematische Vergleichung und Anordnung, das Aufsuchen der oft so aufschluB-
reichen Querverbindungen unter den Dogmen durch die analogia fidei u. dgl. ist
diskursive, iiber die formelle Offenbarung hinausgehende Arbeit der menschlichen
ratio. Vorwiirfe wie dieser : « Le révélé est ainsi exclu, en quelque maniére, du
domaine réservé a l'exploration du théologien. La théologie, pas plus qu'une
autre science, n'a & prouver ses principes » (Charlier a. a. O. 29) scheinen teilweise
auf diesem MiBverstindnis zu beruhen. Der Theologe legt die einzelne, jeweils
zur Argumentation verwendete Offenbarungswahrheit zugrunde; nichts aber
hindert ihn von da aus Schliisse auf andere Offenbarungswahrheiten zu ziehen.
Im Gegenteil, gerade das tiefere Verstindnis der innersten Glaubensgeheimnisse
ist das Hauptziel der theol. Arbeit. Vgl. C. Zimara, Theologie — eine Denkaufgabe :
Div. Thom. 18 (1940) 89-112.
1 Vgl. oben S. 217 Anm. 2.



236 Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens

(IIT Sent. d. 25 a. 1 q. 1). Es kann aber keinem Zweifel unterliegen,
daB die antecedentia fidei fiir Thomas sowohl als fiir Bonaventura
zu den «indirecte credenda » bzw. zu den «annexa fidei » gehdren !.

Erwahnt zu werden verdient noch, daB nach Thomas Hiresie
und somit der Glaubensbereich des indirekten Glaubens auch gegeben
sein kann durch falsche Auslegungen der Schrift und ungehorige Awus-
drucksweise iiber Glaubensdinge 2. Die falsche, gegen den eigentlichen
Schriftsinn verstoBende Auslegung der Bibel ist gegen den Glauben
«quod contrariatur ei quod est per Spiritum sanctum revelatum ».
Die «inordinata locutio circa ea quae sunt fidei» aber fdllt unter
die Hiresie, weil daraus eine Verderbnis des Glaubens folgen kann
(II-II q. 11 a. 2). Dabei handelt es sich aber nicht um inhaltliche Ab-
weichungen vom Glauben, sondern um mdogliche MiBverstandnisse, die
vermieden werden sollen. Dieses Beispiel ist nur verstindlich, wenn
man die Interessensphire des Glaubens nicht zu eng auffafit, sondern
darin auch die Fragen der kirchlichen Disziplin und praktischer Kon-
sequenz einbezieht, kurz so, wie Thomas das immer ausdriickt: ea
omnia «ad quae consequitur aliquid inconveniens et contrarium fidei »
(I Sent. d. 33 q. 1 a. 5).

(Fortsetzung folgt.)

1 Bonaventura gibt folgende Antwort auf eine Antwort: «Ad illud quod op-
ponitur quod multa sunt credenda quae in articulis non continentur, dicendum
quod verum est de antecedentibus, sicut est hoc quod est Deum esse, et de con-
sequentibus, sicut sunt multa alia quae de ipsis articulis elicit sacra Scriptura
et doctrina theologica, sicut Christum a sua conceptione habuisse plenitudinem
gratiae et consimilia » (III Sent. d. 25 a. 1 q. 1 ad 2). Darnach versteht auch
Bonaventura unter den consequentia die conclusiones zu den Artikeln. Aber er
unterscheidet deutlich zwischen solchen Folgesitzen, die in der Schrift selbst
schon gegeben sind, und solchen, welche die theologische Wissenschaft entwickelt.

2 II-II q. 11 a. 2 ad 2.



	Die Gliederung und die Reichweite des Glaubens nach Thomas von Aquin und den Thomisten

