
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 20 (1942)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen.

Geschichte.

Fr. Heiler : Altkirchliche Autonomie und päpstlicher Zentralismus
(Die katholische Kirche des Ostens und Westens, Bd. II, 1). — München,
E. Reinhardt. 1941. xvi-420 SS.

Heiler führt in diesem Bande sein großes Werk weiter, dessen erster
Band das Werden der katholischen Kirche und die Ostkirchen darstellte
(vgl. diese Zeitschrift 1939, S. 483 ff.). Das eigentliche Thema des neuen
Bandes ist die Entwicklung des römischen Primates. Heiler geht von der
Erkenntnis aus, daß « die Struktur der westlichen Kirche ursprünglich
dieselbe war, wie die der östlichen, und daß gerade die im Westen sich
vollziehende Strukturverschiebung zu einer der tieferen Ursachen der
Trennung wurde» (S. vii). Im ersten Teil (Die alten 'autonomen'
Kirchenprovinzen und Kirchen des Abendlandes) werden daraufhin die
nordafrikanische, die spanisch-westgotische, die gallische und fränkische, die
mailändische Kirche, die Kirche von Aquileja, die keltische und die
germanischen Stammeskirchen untersucht. Es ergibt sich : « Wie im Osten,
war auch im Westen jede Kirchenprovinz oder Nationalkirche in ihrer
Verwaltung selbständig» (S. 185). Diese Selbständigkeit zeigte sich besonders

in der eigenen, von der römischen Liturgie mehr oder minder
unabhängigen Gestaltung des gottesdienstlichen Lebens. Ja, die Mehrzahl der
« außerrömischen Liturgien des Westens (stehen) im Aufbau, in den Riten
und in der Gebetssprache unter starkem östlichem Einfluß » (ebda). Also
waren « die Kirchen des Westens Jahrhundertelang ebenso frei von
aller zentralistischen Leitung, wie es die östlichen Kirchen bis zum heutigen
Tage sind» (ebda). Wie ist es aber trotzdem zur heutigen einheitlichen,
zentralistischen Form der abendländischen Kirche gekommen Darauf
gibt der zweite Teil des Werkes die Antwort ; er stellt die « Entstehung
und Entwicklung des Papsttums » dar von der vornizänischen Zeit bis
zum Vatikanum und Codex Juris Canonici.

Heiler meistert den gewaltigen Stoff mit gewohnter Geschicklichkeit.
Im ersten Teil wird alles Wissenswerte über Ursprung, Verwaltung und
Liturgie, über Einflüsse vom Osten auf die einzelnen Kirchen zusammengetragen.

Dabei wird das größere Gewicht immer auf das gelegt, was für
den unrömischen Ursprung einer Gemeinde, für ihre Selbständigkeit und
ihre Beeinflussung von Osten her spricht. Es werden Zeugnisse zusammengestellt,

die einen Ehr- und Lehrprimat, nicht aber einen Jurisdiktionsprimat

Roms anerkennen oder die gar eine Widersetzlichkeit gegen Rom
enthalten. Demgegenüber muß aber daran festgehalten werden, daß auch
die « Legende » einen Sachverhalt auf ihre Weise richtig wiedergeben kann



186 Literarische Besprechungen

Diese legendären Zeugnisse für römischen Ursprung gewisser Kirchen,
die H. zu gern als Historiker abtut, können wohl Ausdruck einer
wirklichen Tochterbeziehung und Abhängigkeit von Rom sein, selbst wenn die
ersten Glaubensboten nicht von dort gekommen sind.

Der zweite Teil zeigt, wie Rom allmählich seine « imperialistischen »

Ansprüche durchsetzt, alle Macht an sich zieht, wie der Ehrenprimat
immer mehr zu einem geistigen Weltimperium wird, das aber auf dem
nunmehr erreichten Höhepunkt deutliche Anzeichen einer beginnenden
Rückwendung zum urchristlichen, nicht zentralistischen Papstideal
erkennen läßt. Gerade die Zentralisierung aller Macht in der Hand des

Papstes « schließt die prinzipielle Möglichkeit einer erneuten Dezentralisierung

und Rückkehr zur alten Verfassung in sich. Indem sie dem Papst
die Fülle der Gewalt sichert, gibt sie ihm auch die Macht zu einer
umfassenden Reform der Kirche und des Papsttums selber» (S. 350). Auch
der Codex Juris Canonici enthält mit der Anerkennung der vollen
Gleichberechtigung der östlichen Kirchen « das Zugeständnis, daß die
lateinische Kirche eine bloße Partikularkirche neben den verschiedenen
östlichen Kirchen bildet» (S. 366).

Heilers Auffassung vom Primat kommt am deutlichsten zum Ausdruck
in den Abschnitten über den Primat in der vornizänischen Zeit und über
Entfaltung und Entartung in der Geschichte des Papsttums. Daß Petrus
« gegen Ende seines Lebens in Rom gewirkt und dort den Märtyrertod
erlitten hat, ist schwerlich zu bestreiten» (S. 189). Er war aber nicht
« Bischof » von Rom. Andererseits besaß Rom die « Gabe der autoritativen
Leitung » (S. 193) ; diese « beschränkt sich nicht auf Gesetzgebung, Kirchenordnung

und Seelsorge, sondern umfaßt auch das dogmatische Gebiet »

(S. 197). Rom offenbarte schon früh «seine Fähigkeit zur Definition von
Dogmen » (S. 198). Alles dies gibt Heiler zu, will es aber nicht als Ausfluß
des petrinischen Primates verstehen, sondern aus dem Verantwortungsgefühl

der Gemeinde der zwei Apostelfürsten (S. 202). Ob dieser Ausdruck
nicht nur ein allgemeinerer ist für die gleiche Sache, die auch der
Katholizismus meint Daß man in Rom gleich zu Anfang die Weite des
petrinischen Primates erfaßte, wie später das Vatikanum, wird man kaum
verlangen ; und man kann nicht zu Unrecht in diesem « Verantwortungsbewußtsein

» der römischen Gemeinde das Anfangsstadium des jetzigen
römischen Primates sehen. Jedenfalls ist durch die Ausführungen Heilers
die Auffassung vom Übergang des petrinischen Primates auf den römischen
Bischof in keiner Weise widerlegt. Heiler gibt sogar zu : « Die neutesta-
mentliche Grundlage des päpstlichen Primates ist unbestreitbar » (S. 374 ;

vgl. darüber auch Bd. I S. 61, wo ein « Primat der Lehre und Leitung »

für Petrus zugelassen wird). Dieser Primat Petri « schloß eine
Fortpflanzung auf die spätere christliche Gemeinde nicht aus» (S. 375). Eine
unmittelbare Übertragung päpstlicher Gewalten von Petrus auf den ersten
römischen Bischof ist zwar historisch nicht nachweisbar (S. 375), doch
ist der Primat der jerusalemischen Urgemeinde auf die römische Gemeinde
übergegangen. Dieser ursprüngliche römische Primat aber war in erster
Linie ein Primat der Ehre wegen des Zeugentodes zweier Apostel, in zweiter



Literarische Besprechungen 187

Linie ein Lehrprimat auf Grund der Lehrüberlieferung zweier Apostel, in
dritter Linie ein solcher der « Aufsicht und Fürsorge » für die übrigen
Gemeinden. Aus dem Primat der römischen Gemeinde ist jener des
römischen Bischofes hervorgegangen ; « dieser Primat war jedoch weder
ein ausschließlich petrinischer Primat, noch ein eigentlicher, universaler
Jurisdiktionsprimat» (S. 375). Die meisten Befugnisse, welche das
mittelalterliche Kirchenrecht dem römischen Stuhl zuerkannte, fehlen der alten
Primatsidee (S. 376). Aber der Kampf der Kirche gegen die Übergriffe
weltlicher Herren erklärt die päpstlichen Forderungen in gewissem Umfange
als « sinnvolle Entfaltung » des petrinischen Primates und der autoritativen
Stellung der alten römischen Gemeinde (S. 377). « Die Geschichte des

Papsttums erweist sich somit teils als fortschreitende Entfaltung des dem
Petrus von Christus übertragenen Primates, teils als eine Ausweitung
jener patriarchalischen Rechte, welche dem römischen Stuhl als dem
einzigen bekannten abendländischen Apostelsitz zukamen. Sehr vieles
freilich in dieser Entwicklung kann nicht als Fortschritt, sondern nur als
beklagenswerte Umwandlung der altkirchlichen Tradition angesehen
werden» (S. 379).

Diesen Ausführungen über den Primat kann man von katholischem
Standpunkt weitgehend zustimmen. Man kann sogar sagen, sie enthalte
genau die katholische Lehre von der allmählich sich durchsetzenden
Erkenntnis der Tragweite des petrinischen Primates. Die Ablehnung der
katholischen Auffassung scheint durchaus nicht logisch zu sein, wenn man
Heilers Voraussetzungen annimmt. Es ist darum auch nicht verwunderlich,
wenn es unter den Anhängern Heilers solche gibt, die den römischen Primat
durchaus anerkennen, aber glauben, für die Einheit der Kirche wirksamer
außerhalb der katholischen Kirche arbeiten zu können. Es berührt ferner
eigenartig zu sehen, wie Heiler einerseits einen Lehrprimat anerkennt,
auch eine übergeordnete Verwaltungsgewalt, andererseits aber glaubt
annehmen zu müssen, diese von Christus stammende Machtbefugnis sei in
der Kirche, die des Beistandes des Heiligen Geistes sich erfreut, zum
größten Teil zu Mißbräuchen ausgenützt worden. Müßte man sich in
diesem Falle nicht eher vom Inhaber der Primatialgewalt über seine

Rechtsbefugnisse unterrichten lassen
Zweifelsohne darf, ja muß man in der Gewalt des römischen Bischofes

die Primatialgewalt von den Befugnissen des Patriarchen des Abendlandes
unterscheiden. Gewiß könnte auch manches von der jetzt zentralisierten
Gewalt wieder auf die Einzelkirchen und ihre Bischöfe übertragen werden.
Aber daraus folgt keineswegs, daß der Primatanspruch des Papstes
überhaupt revidiert werden müsse, oder daß die Primatsauffassung des Vati-
kanum nicht der Wahrheit entspreche. In dem Bemühen, einerseits der
katholischen Auffassung vom Primat gerecht zu werden, andererseits aber
auch der protestantischen Ablehnung des Primates in etwa entgegenzukommen,

gelangt Heiler zu Ansichten, die der inneren Einheit entbehren.
Gelegentlich seiner Auslegung des Wortes vom Kirchenbau auf Petrus
haben wir bereits darauf hingewiesen (Divus Thomas 1939, S. 484 f.).
Vor allen Dingen erweist sich der Ausweg als unmöglich, im römischen



188 Literarische Besprechungen

Primat eine Fortsetzung des jerusalemischen Primates zu sehen. Der
jerusalemische Primat hatte eine ganz eigene Grundlage, die Tatsache
nämlich, daß in Jerusalem die erste christliche Gemeinde war, und daß
diese ausgesprochen judenchristliche Gemeinde den hl. Rest Israels
repräsentierte, an dessen geistigen Gütern die übrigen, heidenchristlichen
Gemeinden Anteil erhielten. Dieser Primat konnte auf keine andere Kirche,
am wenigsten auf die ausgesprochen heidenchristliche Gemeinde Roms
übergehen. Diese Mittellösung, den römischen Primat als eine Fortführung
des jerusalemischen zu erklären, ist völlig unhaltbar. Wenn man schon
einen römischen Primat anerkennt, dann ist es jedenfalls logischer, in ihm
in Übereinstimmung mit der Auffassung der römischen Bischöfe eine
Fortführung des petrinischen Primates zu sehen und die stetige Entwicklung
nicht als unberechtigte Machterweiterung, sonders als allmähliche
Entfaltung zu deuten. Heiler sieht sich vor die Aufgabe gestellt zu bestimmen,
wieweit eine « sinnvolle Entfaltung » des petrinischen Primates und ein
Primat der « universalen Seelsorge » (S. 201) gehen dürfen. Christus übertrug

dem hl. Petrus allgemein die Sorge für seine Herde; Rom übernahm
den petrinischen Primat. Sollte es da dem Historiker, und nicht der Kirche
selbst, der doch der Beistand des Heiligen Geistes zugesprochen ist, zustehen,
die Entfaltungsmöglichkeiten des Primates zu bestimmen Man
antworte nicht, die Kirche, d. h. die östliche und protestantische Kirche,
beschränke und bestimme ja durch ihre Ablehnung der römischen
Ansprüche die Entfaltung des Primates. Eine solche Bestimmung, die von
Kirchen geschieht, die außerhalb der Gemeinschaft der apostolischen
Kirche der Apostelfürsten stehen, kann nicht maßgeblich sein. Sie kann
nur von Rom selbst ausgehen. Die römische Kirche kann darum trotz
aller ihr anhaftenden Menschlichkeiten in der Dogmatisierung des päpstlichen

Jurisdiktionsprimates und seiner Rückführung auf den petrinischen
Primat nicht in die Irre gegangen sein.

Es kann darum auch schon von vornherein nicht möglich sein, was
Heiler S. 347 behauptet, daß nämlich nach dem Vatikanum « von Bischöfen
und Theologen das vatikanische Unfehlbarkeitsdogma in einer Weise
ausgelegt worden sei, die durchaus der Auffassung entsprach, welche die
Oppositionsbischöfe auf dem Vatikanum verfochten hatten ». Die S. 348

angeführte Interpretation der Schweizer Bischöfe vom Juni 1871, die
Heilers Behauptung stützen soll, entspricht genau der Auslegung des
Dogmas, wie sie in den Konzilsakten von den « Infallibilisten » gegeben
wurde (Acta et décréta sacros. Oecum. Cone. Vaticani. Collectio Lacensis VII,
Friburgi 1870, S. 388 ff.). Es gibt keine «Umwertung und Entwertung»
dieses Dogmas in der neueren katholischen Theologie. Für diese Behauptung

ist Heiler den Beweis schuldig geblieben. Es ist nicht richtig, daß
« wachsende theologische Kreise der römischen Kirche mit einer authentischen

Interpretation der vatikanischen Dogmen rechnen» (S. 348).
Derartige Auffassungen sind durchaus vereinzelt geblieben und haben außerdem

nie die päpstliche Infallibilität oder den allgemeinen Jurisdiktionsprimat

in Zweifel gezogen. Und wenn man die unfehlbaren päpstlichen
Lehrentscheidungen zum außerordentlichen kirchlichen Lehramt rechnet,



Literarische Besprechungen 189

so wird die Ausübung der päpstlichen Vollmacht keineswegs auf jene
« apokalyptische Endzeit » verschoben, in der infolge der allgemeinen
Verfolgung der Kirche die geeinte Aktion des Gesamtepiskopates überhaupt
nicht mehr möglich ist (S. 349). Heiler gibt berechtigten theologischen
Auffassungen eine diesen fremde Wendung und will damit den Eindruck
erwecken, als ob auch in katholischen Kreisen eine Revision des
vatikanischen Dogmas angestrebt würde.

Ähnliche Zwiespältigkeiten und Ungenauigkeiten lassen sich auch im
ersten Teil des Werkes aufzeigen. Tertullian hat in seiner Frühzeit « die
römische Kirchenidee in ihrer irdischen rechtlich-gesetzlichen und in ihrer
himmlisch sakramentalen Doppelheit grundgelegt» (S. 10); Cyprian hat
trotz seiner Ablehnung eines Jurisdiktionsprimates « das theologische
Fundament für den römischen Primatsanspruch gelegt » (S. 19). Augustinus,
einerseits Retter des pneumatischen Kirchenbegriffes, bereitet andererseits
die Wege für die « kanonistisch-scholastische Theorie von der Kirche als
der in ihrer hierarchischen Verfassung vollendeten Gesellschaft» (S. 30).
Man kann darin, wenn man zur Ablehnung des römischen
Primatsanspruches gelangen will, die Anbahnung einer « Fehlentwicklung » sehen.
Man kann aber auch, wenn man an ein Walten des Heiligen Geistes in
der Kirche glaubt, eine sich vertiefende Einsicht in das Wesen des
petrinischen Primates darin erkennen. Die wahre Auslegung und Bedeutung
dieser Entwicklung ist wiederum beim Träger des charisma veritatis zu
suchen, d. h. in der Auffassung des kirchlichen Lehramtes selbst, das

auktoritativ falsche und wahre Entwicklung voneinander scheidet.
Die Entwicklung der abendländischen Kirchen und allmähliche

Zentralisation ist kein Beweis dafür, daß der römische Jurisdiktionsprimat
eine Anmaßung sei. Ebensowenig verlangt die römische Primatsstellung
notwendig ein Verschwinden der Eigenliturgien und der EigenVerwaltung.
Hier ist eine gewisse Rückentwicklung möglich. Man muß aber auch
beachten, daß die jetzige Zentralisierung zum Teil von den Einzelkirchen
selbst ausgegangen ist, die sich an Rom stärker anlehnen mußten, um
sich vor der Bedrückung durch weltliche Herren, manchmal sogar vor dem
Untergang zu retten. Daß bei der Zentralisierung und Uniformierung
bisweilen des Guten zu viel geschehen ist, wird niemand leugnen wollen.
Darum ist auch eine Korrektur im Sinne des früher Dagewesenen, das
Heiler mit so viel Liebe und Sachkenntnis darstellt, in einigen Dingen zu
wünschen und zu erstreben, wenngleich man sich bewußt bleiben muß,
daß man das Gewordene nicht gewaltsam zurückdrängen kann. Darum
darf man nicht seine Hoffnung auf blindes Reformieren nach den alten
Vorlagen setzen, sondern auf ein organisches Wachstum. Damit dieses
sich richtig entfalte, ist nicht nur Kenntnis des Früheren notwendig,
sondern auch ebensoviel Ehrfurcht vor dem geschichtlich Gewordenen und
tiefe Einsicht in die Gründe der Entwicklung. Vor allen Dingen aber
der Wille, die kirchliche Einheit zu bewahren, denn es ist unmöglich der
Kirche zu dienen, wenn man sich von ihr trennt.

Wir haben uns in unserer Besprechung mehr bei dem aufgehalten,
was vom katholischen Standpunkt aus gegen die Thesen Heilers einzu-

Divus Thomas 13



190 Literarische Besprechungen

wenden ist. Es soll keineswegs in Abrede gestellt werden, daß sein Werk
eine ungeheure Menge von Material zusammenfaßt und einen vorzüglichen
Überblick bietet über Geschichte und Lehre der abendländischen Kirchen.
Teile des Werkes liest man geradezu mit innerer Erregung, besonders jene,
die den Einfluß des Allzumenschlichen auf die Geschicke der Kirche
darstellen, und jene, die das Papstideal Gregors des Großen oder Bernhards
von Clairvaux schildern. Die Lektüre des Buches weckt auch im
katholischen Leser den Wunsch, mitzuwirken an der Vervollkommnung der
Kirche, am Werk der Wiedervereinigung. Gerade die Kenntnis der
Geschichte der römischen Kirche bestärkt ihn aber auch in seinem Glauben
an die Gnadenwahl Christi, der zum Felsen seiner Kirche nicht den
gewaltigen Paulus, nicht den milden, jungfräulichen Johannes erwählte,
sondern den alles erringen wollenden, zugleich aber auch wankelmütigen
und bisweilen Ärgernis erregenden Petrus.

Rom, S. Anselmo. Anselm Stolz O. S. B.

Eine Heilige Kirche, Zeitschrift für Kirchenkunde und
Religionswissenschaft, herausgegeben von Friedr. Heiler. 22. Jahrgang, 1. Heft :

Östliche und Westliche Mystik. — München, E. Reinhardt. 279 SS.

In diesem umfangreichen Heft der Heilerschen Zeitschrift sind 16
Aufsätze aus den verschiedensten Gebieten der mystischen Theologie
zusammengefaßt. Auf einige davon soll auch hier kurz hingewiesen werden.
N. von Arseniew (« Die eingetretene Fülle. Ein Kapitel der christozen-
trischen Mystik ») stellt das mystische Erleben dar als die Erfahrung
des Gegenwärtigen, Wirklichen, Neuen, Lebendigen, das durch die Ein-
bezeichnung in Christi Sterben und Verherrlichung mitgeteilt wird. Das
mystische Erleben ist hier allerdings im weiteren Sinne genommen als
das Erleben, das jedem Christen im lebendigen Glauben zuteil wird.
Besonderes Interesse verdient die Studie K. Goldammers über die beiden
Vorstellungen des Aufsteigens und Absteigens (« Wege aufwärts und Wege
abwärts»). Die Vorstellung des Aufstieges setzt einen Abfall aus Gott
voraus und einen transzendenten Gottesbegriff ; die des Abstieges, des
Versinkens in die Gottheit stellt G. richtig neben die Vorstellung Gottes
als Abgrundes, des Unbegreiflichen, Schweigens. C. Fink (« Mystik und
Dogma im östlichen Christentum ») bespricht (ebenfalls unter Voraussetzung

eines sehr weiten Begriffes des mystischen Erlebens) das
Teilhaben an Christus vor allem im Bilderkult und Gottesdienst der
Ostkirche. Fr. Heiler (« Weltabkehr und Weltrückkehr außerchristlicher
Mystiker ») weist auf interessante Parallelen aus Lao-tse und der indischen
Bhagavadgita mit Begriffen christlicher Mystik hin. Eine beträchtliche
Zahl der Beiträge behandelt Fragen der mystischen Bewegung innerhalb
des Protestantismus. Das Heft bietet somit reichlich Material auch für
jeden katholischen Theologen, der sich für die Probleme der Mystik
interessiert.

Es sei gestattet, in diesem Zusammenhang auf vier ältere Sonderhefte

der gleichen Zeitschrift aufmerksam zu machen, die Fragen der



Literarische Besprechungen 191

Sakramententheologie behandeln (Die heiligen Sakramente : 1. Wesen
und Zahl der Sakramente [1933]; 2. die Taufe [1933]; 3. Beichte und
Absolution [1935]; 4. die Firmung [1936]). Sie können vor allen Dingen zur
Orientierung über den augenblicklichen Stand der Sakramententheologie
außerhalb des Katholizismus dienlich sein. — Ein weiteres umfangreiches
Heft («Die Einheit der Ost- und Westkirche» 1939, Heft 6—12) bildet
eine Jubiläumsgabe zur 500jährigen Wiederkehr des Konzils von Florenz
und behandelt in mehreren Aufsätzen das Unionsproblem.

Rom, S. Anselmo. Anselm Stolz O. S. B.

G. Schnürer : Katholische Kirche und Kultur im 18. Jahrhundert.
— Paderborn, Schöningh. 1941. XVI, 455 SS.

Das 18. Jahrhundert wird in der Kirchengeschichte als das Zeitalter
der Aufklärung bezeichnet, die, von England ausgehend, das kath. Frankreich

ergriff, sich auch auf Deutschland ausdehnte und sich mehr oder
weniger in allen katholischen Ländern geltend machte. Mit diesem
Zeitalter beschäftigt sich Schnürer in seinem neuen Werke. Wir erhalten
hier die erste wissenschaftliche Darstellung dieser Zeit von kath. Standpunkt

aus. Statt « Aufklärung » möchte Schnürer « Humanität » als das
neue weltliche Kulturprogramm und daher als das Kennzeichen des
18. Jahrhunderts bezeichnen. Im Gegensatz zum Barockzeitalter, da
die siegreiche Kirche die Kultur beherrschte, befindet sie sich jetzt in
Defensiv-Stellung, mühsam kämpfend um ihre Behauptung in Gesellschaft

und Kultur. Die Gesamtübersicht ist nicht erfreulich : eine Position
nach der andern muß aufgegeben werden, Diesseitskultur, Rationalismus,
Skeptizismus, bald Materialismus und versteckter oder offner Unglaube
machen sich breit. Dazu fehlen der Kirche die ganz großen Persönlichkeiten,

die ihr die Vorsehung im 17. Jahrhundert geschenkt hatte und
durch die sie auf die Gesellschaft großen Eindruck gemacht hatte.

Die Haltung des Verf. ist grundkatholisch. Das hindert ihn aber
nicht, vielmehr, das regt ihn an, offen die Schäden darzulegen, die sich
allenthalben im kirchlichen Leben zeigen. Er kann aber am Schluß des
Bandes auf eine Morgenröte besserer Zeiten hinweisen : er macht darauf
aufmerksam, wie im Gegensatz zu 1700, wo der Barockoptimismus herrschte,
aber dunkle Wolken sich am Horizonte zeigten, 1800 sich für die Kirche
eine neue Blütezeit von ferne andeutet. Auf die eigentliche Theologie,
für die allerdings das 18. Jahrhundert, trotz einiger bedeutenden Leistungen,
nach dem Urteil Scheebens eine Zeit des Niederganges ist, wird nicht
eingegangen, weil der Verf. gemäß seinem Thema das Einwirken der
Kirche auf die Laien, die Gesellschaft schildern will ; hier kommt die
wissenschaftliche Theologie als solche, wenn wir von ihren genialen
Vertretern absehen, nicht direkt in Betracht.

Einer Empfehlung bedarf dieser Band, der fünfte in der Reihe ;

Kirche und Kultur, wirklich nicht. Wir möchten ihm noch mehr Leser
wünschen. Immer wieder regt das Buch zum Nachdenken und Ver-



192 Literarische Besprechungen

gleichen an. Sein Lebenswerk durch den Schlußband (das 19. Jahrhundert)

zu vollenden, war dem hochverdienten Forscher leider nicht
vergönnt : am 14. Dezember 1941 ist er von uns geschieden. R. i. p.

Freiburg. Gabriel M. Lohr O. P.

H. Jedin : Krisis und Wendepunkt des Trienter Konzils (1562/63).
Die neuentdeckten Geheimberichte des Bischofs Gualterio von Viterbo
an den hl. Karl Borromäus erstmals herausgegeben und gewürdigt. —
Würzburg, Rita-Verlag. 1941. xni-305 SS.

Eine wertvolle Abhandlung für die innere Geschichte des Trienter
Konzils in seiner letzten Periode. In welchem Geiste die den Dokumenten
vorausgehende « Darstellung » (S. 1-97) gehalten ist, zeigt am besten
der Satz des Vorwortes : « Sie (die Dokumente) enthüllen vieles Menschliche,

auch Allzumenschliches, das der Geschichte des Trienter Konzils
anhaftet. Aber wenn der historische Theologe die verschlungenen
Fäden der Diplomatie zu entwirren versucht, die in einem derart
weltgeschichtlichen Vorgang zusammenlaufen, so gelangt er doch schließlich
immer wieder auf einen Punkt, wo er bewundernd den Goldgrund der
Kirchengeschichte, die göttliche Leitung der Kirche Christi,
durchschimmern sieht, die über menschliche Unzulänglichkeit hinweg unfehlbar
ihre Zwecke erreicht ». Man liest die Ausführungen mit nicht
nachlassendem Interesse. Die Konzilpräsidenten — aber auch der Kardinal
von Lothringen — treten scharf umrissen hervor, vor allem die große
Persönlichkeit Morones, dem am meisten der glückliche Ausgang
zuzuschreiben ist. Man möchte sich aus der Feder des Verf. eine ähnliche
Darstellung wünschen, die das ganze Konzil umfaßte. Daß die Depeschen
Gualterios vorzüglich ediert sind (S. 98-281), versteht sich bei einem
solchen Kenner des Konzils von selber.

Freiburg. Gabriel M. Lôhr O. P.

C. Gröber : Der Mystiker Heinrich Seuse. Die Geschichte seines
Lebens. Die Entstehung und Echtheit seiner Werke. — Freiburg i. Br.
Herder. 234 SS.

J. Bühlmann : Christuslehre und Christusmystik des Heinrich Seuse.

Mit einem Holzschnitt, einer Handschrift- und Miniatur-Reproduktion. —
Luzern, Stocker. 1942. 251 SS.

Das Buch von Erzbischof Dr. Conrad Gröber will, wie der Titel schon
andeutet, zweierlei über Seuse ausführen : eine Geschichte seines Lebens
und dann die Entstehung und die Echtheit seiner Werke. Es ist nicht
ganz leicht, beides in der Form, wie der hochwürdigste Herr Verfasser
es versucht, zu verbinden. Die Biographie kommt doch m. E. zu kurz,
weil die kritische Untersuchung der Vita erst folgt. Die Kapitel 10—17
befassen sich mit kritischen Fragen über die Echtheit der Vita (« das

Buch, das da heißt der Seuse»), Das Schlußurteil ist in die Sätze zusam-



Literarische Besprechungen 193

mengefaßt : wir halten daran fest, daß « die beiden Teile des Buches auf
die Stagel plus Seuse zurückgehen, wobei wir das « plus Seuse » doppelt
unterstreichen. Wir räumen anderseits aber auch ein, daß, abgesehen
von dem grundgedanklich Lehrhaften, womit Seuse selber die Teile zu
einem Ganzen zu verschweißen suchte auch Einschiebsel von dritter
Hand mit dem Ursprünglichen sich verbanden, die der Seusischen
Nachprüfungen und Bestätigung sich entzogen » (S. 182). In den Ausführungen
spürt man überall die Verwachsenheit, die der Verf. in den Jahren seines

erfolgreichen seelsorgerlichen Wirkens in Konstanz als Münsterpfarrer
gewonnen hat ; gerade die Abschnitte, die das alte Konstanz schildern,
sind besonders lesenswert. Kap. 18 (Der Mystiker der göttl. Liebe)
versucht eine Charakteristik Seuses nach den verschiedenen Seiten seines
Wesens. Ein Anhang bietet die « mystische Lehre Seuses » aus der Feder
des Pfarrers Karl Wild.

Einige kleine Ergänzungen seien angefügt. Der Provinzial Amandus
(S. 34 Anm. 59) heißt richtig Antonius de Confluentia. In Breisach (S. 40)

war kein Dominikanerkloster, sondern höchstens ein Terminierhaus. Meister
Eckhart darf nicht verwechselt werden mit dem Frankfurter Prior Eckhart.

Der Provinzial Henricus de Ligno heißt richtig de Cigno (vom
Schwan), aus Speyer, 1345 als päpstl. Pönitentiar in Avignon.

Das schöne, anregende Buch sei bestens empfohlen.

Die Freiburger theol. Dissertation von J. Bühlmann verfolgt, wie
schon der Titel andeutet, andere Zwecke als die vorhergehende Arbeit.
1934 erschien von R. Schwarz eine Greifswalder phil. Dissertation unter
dem Titel : Das Christusbild des deutschen Mystikers H. Seuse, die
anscheinend so gut zensiert wurde, daß sie in eine Sammlung Greifswalder
Universitätsschriften aufgenommen wurde. Im Vergleich mit der Dissertation

B's ist sie als minderwertig zu bezeichnen.
B. hat Christuslehre und Christusmystik zusammen behandelt, weil

wir, wie er bemerkt, die gesamte Christologie Seuses Christus-Mystik
nennen können. Nach einer Einführung über Seuses Leben und Werke
wird im zweiten Abschnitt, dem Hauptteil, seine Christuslehre und Christusmystik

eingehend dargelegt und zwar im 1. und 2. Kapitel mehr die
Christuslehre — hier ist S. Thomas der eigentliche Führer Seuses — im
3., dem interessantesten Kapitel, Christus in Frömmigkeit und Mystik.
Auf diesen Teil möchte ich besonders hinweisen ; der Verfasser hat hier
Gelegenheit, einmal ein für die heutige Zeit namentlich anziehendes Thema
ausführlich zu behandeln, anderseits manche irrige und abwegige
Auffassungen richtigzustellen. In einem vierten Kapitel werden die
historischen Grundlagen und Quellen für Seuses Christologie und Mystik
aufgezeigt. Ein Schlußwort würdigt die Bedeutung und den Einfluß Seuses.

Die Untersuchung ist auf eine außerordentlich umfangreiche
Literatur aufgebaut — es dürfte dem Verfasser wohl nichts von Bedeutung
entgangen sein. Das gesamte Material ist klug und gründlich verarbeitet
und methodisch und systematisch zusammengefaßt. Dazu wird Seuse

in seine Zeit hineingestellt, in die Gesamtrichtung der deutschen und



194 Literarische Besprechungen

ausländischen Mystik ; so erst ist eine gerechte Beurteilung möglich.
Hingewiesen sei auch auf die geschmackvolle Ausstattung des Buches.
Wir können es warm empfehlen ; der Leser wird reiche Belehrung und
Anregung daraus schöpfen.

Freiburg. Gabriel M. Lohr O. P.

E. Hocks : Pius II. und der Halbmond. — Freiburg i. Br. Herder.
1941. VII-229 SS.

Pius II. ist vielleicht der beste Papst des 15. Jahrhunderts, ein Mann,
der eine starke, aber glückliche Wandlung durchgemacht hat. Die Verfasserin

greift das Problem heraus, das sie am meisten bewegte, und das doch
bei ihren Zeitgenossen zu wenig Verständnis und Unterstützung fand :

der Kampf gegen den Halbmond. Sie versteht zu schreiben ; die
Darstellung liest sich leicht und angenehm. Neues soll nicht geboten werden,
sondern eine Schilderung auf Grundlage der in Frage kommenden
Literatur. Über die Kennzeichnung der theologisch-religiösen Lage im
Ostreich (S. 44) kann man wohl auch anderer Meinung sein.

Freiburg. Gabriel M. Lôhr O. P.

Heilige Schrift.

H. Höpfl O. S. B. : Introductionis in sacros utriusque Testamenti libros
Compendium. Vol. I : Introductio generalis in Sacram Scripturam. Tractatus
de inspiratione, canone, historia textus, hermeneutica. Vol. III :

Introductio specialis in Novum Testamentum. Editio quarta ex integro retrac-
tata, quam curavit P. Benno Gut O. S. B. Roma, Anonima Libreria
Cattolica Italiana (Alci). 1938-40. xxu-607 ; xxu-570 pp.

P. Morant O. F. M. Cap. : Compendium Introductionis in S. Scripturam.
Vol. III : Introductio specialis in libros Novi Testamenti. — Roma, Ferrari.
1940. xiv-392 pp.

Das wertvolle « Kompendium » des 1934 verstorbenen Professors der
Benediktiner Lehranstalt S. Anselmo und Konsultors der päpstlichen
Bibelkommission, P. Hildebrand Höpfl, das sich beim praktischen Unterricht
in der biblischen Einleitungswissenschaft glänzend bewährt hat, erscheint
hiermit in vierter Auflage herausgegeben vom schweizerischen Benediktiner
P. Benno Gut. Diese neue Ausgabe wird voraussichtlich von allen
denjenigen mit Freude begrüßt werden, die den einschlägigen Stoff in lateinischer
Sprache zu studieren oder vorzutragen haben. Mit den Lateinkenntnissen
unserer heutigen Theologiestudenten ist es erfahrungsgemäß im allgemeinen
nicht glänzend bestellt. Und auch unter den jüngeren Dozenten dürfte
es welche geben, denen die alte Kirchensprache des Abendlandes nicht
mehr so geläufig ist, als sie es ihren Vorgängern im Amte vor einigen
Jahrzehnten noch war. Anderseits verlangen die der apostolischen Konstitution
« Deus Scientiarum Dominus » beigefügten Ordinationen nachdrücklich :

« Sacra Scriptura, theologia dogmatica, etc. tradantur lingua latina ».



Literarische Besprechungen 195

Nun ist aber gerade dieses Buch als Grundlage für lateinisch vorzutragende

Erörterungen über Einleitungsfragen vorzüglich geeignet. Auch für
Studenten, die sich auf in lateinischer Sprache abzulegende Prüfungen
vorzubereiten haben, wird es sich als brauchbares und zuverlässiges
Hilfsmittel erweisen.

Die früher zweibändige « Introductio Generalis » ist in der Neuausgabe
in einen Band zusammengefaßt, der einen Abriß der geschichtlichen
Entwicklung der « Einleitungswissenschaft », die Geschichte des alttestament-
lichen sowie des neutestamentlichen Bibelkanons, einen Abschnitt über die
Apokryphe, die Textgeschichte, die Übersetzungen und schließlich noch
eine Hermeneutik enthält. Dabei ist allerdings dieser Band auf mehr als
600 Seiten ausgewachsen. Die Einteilung des Stoffes ist klar und
übersichtlich. Die Übersichtlichkeit wird noch erhöht durch geschickte
Verwendung von geeigneten typographischen Hilfsmitteln. Die einschlägige
Literatur zu den einzelnen Abschnitten wird in wohl fast erschöpfender
Weise verzeichnet. Es versteht sich von selbst, daß bei der Behandlung
der alten Übersetzungen die lateinische Vulgata einen reichbemessenen
Anteil (S. 363-403) bekommt. Das entspricht nicht nur einer persönlichen
Vorliebe des P. Höpfl für unsere lateinische Kirchenbibel, es ist auch in
der Sache selbst begründet. Demgegenüber ist nun freilich der LXX-Ab-
schnitt etwas knapp ausgefallen : dieser immerhin weitaus ältesten und
wichtigsten Übersetzung der alttestamentlichen Schriften wird weniger
Raum zugebilligt als z. B. den apokryphen Büchern.

Der den neutestamentlichen Einleitungsfragen gewidmete Band zeigt
alle guten Eigenschaften der bisherigen Ausgabe in gesteigertem Ausmaß.
Der Bearbeiter hat keine Mühe gespart, um das weitverbreitete
Kompendium auf der bereits eroberten Höhe zu halten. Und man wird gerne
zugeben, daß er sein Vorhaben mit geschickter Hand und großer Sach-
und Literaturkenntnis zur Ausführung gebracht hat. Der reichhaltige
Abschnitt über die synoptischen Evangelien z. B. (S. 29-185) wie auch
der fein gegliederte Abschnitt über das Johannesevangelium (S. 186-252)
bieten dem Dozenten wie auch den Hörern alles, was für eine zeitgemäße
Behandlung der mit diesen wichtigen Stoffen verknüpften Fragen
notwendig und nützlich erscheint. Die Behandlung der einzelnen Briefe des
hl. Paulus (S. 327-452) wird eingeleitet durch zwei vorzüglich ausgearbeitete
Abschnitte über den Lebensgang des großen Apostels (S. 283-311) und über
seine Briefe im allgemeinen (S. 312-326).

Alles in allem wird sich das « Kompendium » des P. Höpfl auch in
dieser neuen Form als ein sehr brauchbares Hilfsmittel beim Bibelstudium
an unseren Diözesanseminarien und katholischen Lehranstalten erweisen.

Als dritter Band eines neuen Kompendiums der Einleitung in die
Heilige Schrift erschien das Werk von P. Morant ebenfalls in lateinischer
Sprache. Es schließt sich an die beiden Bände (Allgemeine Einleitung in
die Heilige Schrift und Besondere Einleitung ins Alte Testament) des
Schweizer Kapuzinerpaters Dr. Ildefons Ayer an und ist eigentlich eine

Neufassung der « Praelectiones Introductionis in Sacram Scripturam », die



196 Literarische Besprechungen

schon vor mehr als zwanzig Jahren pro manuscripto zum Gebrauch der
Theologiestudenten der schweizerischen Kapuzinerprovinz von P. Floren-
tinus von Näfels herausgegeben worden sind.

Ein Vergleich mit dem Kompendium von Höpfl-Gut zeigt, wie bei
dem Sonderzweck des Buches von vornherein zu erwarten war, vorerst
eine größere Gedrängtheit. So entfallen auf den Abschnitt der Evangelien
hier nur 138 Seiten gegen 252 im entsprechenden Band von Höpfl-Gut.
Genau wie bei H.-G. wird auch hier der Abschnitt über die einzelnen Briefe
des hl. Paulus eingeleitet mit zwei einführenden Paragraphen « De vita
S. Pauli» (S. 159-183) und «De epistulis S. Pauli in genere » (S. 183-192),
und zwar mit Recht, denn das erscheint in der Natur der Sache durchaus
wohlbegründet. Übrigens sagt P. Morant in seiner « Praefatio » : « Quoad
fontes inveniendos et argumentationes adducendas debitor quoque sum
R. P. Bennoni Gut O. S. B., professori in Pont. Instituto Anselmiano de
Urbe, cuius compendium uberrimum saltern inde ab Evangelio S. Joannis
adhibere mihi licuit ». Daraus erklärt sich wohl auch eine gewisse Ähnlichkeit

in der Terminologie.
Die Arbeit des P. Morant dürfte seinem Zweck, den Theologiestudenten,

die sich auf das Predigtamt und die Seelsorge vorbereiten, ein zuverlässiger
Führer zu sein, wohl entsprechen. Die Verwendungsmöglichkeit des Buches
für unmittelbar praktische Zwecke wird erhöht durch schematische
Übersichten, chronologische Tabellen, einen Plan der Stadt Jerusalem und je
eine geographische Karte von Palästina und den Mittelmeerländern.

Freiburg. M. A. v. d. Oudenrijn O. P.

A. Heschel : Die Prophétie. — Krakôw, Nakladem Polskiej Akademji
Umiejçtnosci. 1936. vi-194 SS.

Der Gegenstand dieser Untersuchung ist ein schon oft nach verschiedenen

Seiten hin und von verschiedenen Voraussetzungen aus behandeltes
Thema, nämlich das Verhältnis zwischen Gott und Prophet. Mit Recht
wird gleich am Anfang hervorgehoben, daß das Bewußtsein der Propheten,
von Gott inspiriert zu sein, bei allen ihren Reden und bei ihrer ganzen
prophetischen Wirksamkeit die Grundvoraussetzung bildet. « Das Recht,
prophetische Tätigkeit zu entfalten, der Anspruch auf die maßgebende
Geltung ihrer Worte stützt sich auf das Faktum der Eingebung Dieses
genetische Moment wird von ihnen stets und in mannigfacher Weise betont ».

Die von Gustav Hölscher in seinem bekannten Buch : Die Propheten :
Untersuchungen zur Religionsgeschichte Israels aufgestellte Theorie über Wesen
und Ursprung des israelitischen Prophetismus wird einer eingehenden Kritik
unterzogen. Auch die Analogie des prophetischen Phänomens mit der
dichterischen Konzeption reicht nicht aus, um die Erlebnisse der alttesta-
mentlichen Propheten in befriedigender Weise zu erklären. — Im zweiten
Teil der Untersuchung wird dann die prophetische Eingebung als Erlebnis
nach Gegenstand und Form untersucht auf Grund der Schilderungen,
welche mehrere alttestamentliche Propheten selbst hinterlassen haben. —
Der dritte Teil der Abhandlung befaßt sich mit der Religion und mit der



Literarische Besprechungen 197

Theologie der Propheten. In seiner Terminologie geht Heschel manchmal
ganz eigene Wege, was das Verständnis seiner interessanten Erörterungen
nicht wenig erschwert. Die Theologie der Propheten wird in dieser
Terminologie als « pathetische Theologie » bezeichnet und ihre Religion
als « Religion der Sympathie ». Immerhin zeigt diese Abhandlung deutlich,

daß eine flache und manchmal recht oberflächliche rationalistische
Deutung der Erlebnisse der alttestamentlichen Propheten, wie sie vor
einigen Jahrzehnten noch weit verbreitet war, auch in solchen Kreisen,
die jedem Dogma ablehnend gegenüberstehen, beträchtlich an Einfluß
eingebüßt hat.

Freiburg. M. A. v. d. Oudenrijn O. P.

B. Decker : Die Entwicklung der Lehre von der prophetischen
Offenbarung von Wilhelm von Auxerre bis zu Thomas von Aquin. (Breslauer
Studien zur historischen Theologie, Neue Folge, Bd. VII.) — Breslau,
Müller u. Seiffert. 1940. xv-224 SS.

Hauptsächliches Ziel des Verfassers ist eine quellenanalytische
Darstellung der Lehre des hl. Thomas von Aquin von der prophetischen
Offenbarung. Dabei werden die Prophetietraktate mehrerer vorthomistischer
Theologen des dreizehnten Jahrhunderts eingehend untersucht. Vorab
werden die Quellen der scholastischen Prophetielehre vorgeführt. Erstens
die Quelle in der Antike und in der Patristik, wobei der hl. Augustin von
hervorragendem Interesse erscheint. Zweitens die arabischen und jüdischen
Quellen, wobei einerseits Avicenna, anderseits Maimonides besondere

Beachtung verdienen.
Der zweite Teil der Arbeit untersucht dann die eigentliche

innerscholastische Entwicklung der Lehre von der prophetischen Offenbarung
von Wilhelm von Auxerre bis auf den Aquinaten. Der Einfluß der
inzwischen zugänglich gewordenen aristotelischen Schriften macht sich bei
Alexander von Haies und namentlich beim hl. Albert dem Großen bemerkbar.
Ein erstes Hauptproblem, dessen historische Entwicklung hier beleuchtet
wird, betrifft den übernatürlichen Charakter der prophetischen Erkenntnis.
Bei Wilhelm von Auxerre steht die in der kirchlichen Lehre von Anfang
an gegebene Ubernatürlichkeit der Prophétie noch nicht in Frage. Bei
Wilhelm von Auvergne droht bereits die Gefahr der Verwischung der
Grenzen zwischen natürlicher und übernatürlicher Erkenntnis. Albert
der Große setzt sich mit einer naturalistischen Erklärung auseinander, die
auf Maimonides und Avicenna zurückgeht. Erst Thomas von Aquin aber
erreicht eine positive Darstellung der « natürlichen » und der « übernatürlichen

» Prophétie in ihrer spezifischen Eigenart und in ihren
gegenseitigen Beziehungen. Die Lösung des Aquinaten erscheint nach den

Untersuchungen des Verfassers als eine beachtenswerte, selbständige
Leistung des Doctor Angelicus. Daneben wird die Entwicklung der Analyse

des eigentlichen Offenbarungsvorganges und der Zergliederung des

Offenbarungsprozesses untersucht, sowie auch die Stellungnahme der ver-



198 Literarische Besprechungen

schiedenen in Frage kommenden Scholastiker zum Problem der etwaigen
Erforderlichkeit gewisser Dispositionen und Veranlagungen im Empfänger
der Prophétie.

Der Verfasser hat sich mit dieser gewissenhaften Arbeit den Dank
aller derjenigen erworben, die sich, sei es als Dogmatiker oder als Exegeten,
mit den Problemen der Prophétie zu befassen haben. Der Hauptwert des

Werkes aber liegt vor allem in der erstmaligen Benutzung und in einer
übersichtlichen Analyse mehrerer, bisher durch den Druck noch nicht
zugänglich gemachter Prophetietraktate des 13. Jahrhunderts.

Freiburg. M. A. v. d. Oudenrijn O. P.

Th. Gerster a Zell, O. M. Cap. : Jesus in ore Prophetarum. Tractatus
de Vaticiniis messianicis iuxta s. Bonaventurae doctrinam. — Taurini,
Marietti. 1934. 230 pp.

Vorliegender Traktat führt uns in seinem ersten Teil die Weissagungen
vor, die im A. T. die Abstammung des Messias, die Zeit seiner Ankunft,
seine jungfräuliche Geburt, seine Ämter als König, Lehrer und
Hohepriester, sein Leiden und Sterben, seine Auferstehung und Himmelfahrt,
seine wahre Gottheit und sein messianisches Reich vorherverkünden. In
seinem zweiten Teil weist er der Reihe nach die Erfüllung dieser
Weissagungen in Jesus Christus nach. Er ist also eine etwas eingehendere
Darlegung des apologetischen Beweises für die Wahrheit der christlichen
Religion aus den Weissagungen des A. T. Da dieser Beweis mit jenem
aus den Wundern nach der Definition des vatikanischen Konzils ein
sicherstes und dem Verständnis Aller angemessenes Zeichen der göttlichen
Offenbarung ist, ist die Absicht des Verfassers, den Theologie studierenden
Klerikern ein Hilfsmittel an die Hand zu geben für die eigene Betrachtung
dieses Gegenstandes und für die Belehrung der Gläubigen, gewiß dankenswert,

um so mehr, als die Ausführung für diesen praktischen Zweck auch
recht geeignet ist. Der Verfasser geht nicht auf die ausführliche Widerlegung

rationalistischer Irrtümer ein, sondern hält sich treu an die Lehre
der Überlieferung. Daß dabei auch neuere Fragestellungen katholischer
Gelehrter unbeachtet bleiben, wie z. B. die Frage, ob und in welchem Sinn
das von den Prophezeiungen verkündete Messiasreich ein eschatologisches
sei, — der Verfasser sagt : eminebit praecipue universalitate, sanctitate
et bonorum abundantia (S. 117-128) —, ist angesichts des Zweckes des
Werkes kein merklicher Mangel. Gewöhnlich werden die einzelnen
Prophezeiungen in den zutreffenden Zusammenhang gestellt, dann wird der
angeführte Text erklärt, wo es nötig ist unter Zuhilfenahme des hebräischen
und des griechischen Textes. Auch die Autorität der Kirchenväter kommt
zu ihrem Rechte und die neuere katholische Exegese ist nicht übersehen.
Eigentümlich ist diesem Werke des frommen Sohnes des hl. Franziskus
die reichliche Verwertung der Lehre des hl. Bonaventura. Besonders im
zweiten Teil, beim Nachweis der Erfüllung der Prophezeiungen, bieten die
reichen Anführungen aus den Schriften des großen Mystikers, des Doctor



Literarische Besprechungen 199

seraphicus, sehr geeigneten Stoß, um mit dem apologetischen Studium
der Prophezeiungen auch die Betrachtung des Lebens und Leidens und
der Verherrlichung des Heilandes zu verbinden.

Einsiedeln. Meinrad Benz O. S. B.

Mlssiologie.

P. Charles S. J. : Les dossiers de l'action missionnaire. 2e édition,
entièrement refondue et augmentée. — Louvain, Aucam. 1939. 334 pp.

Id. : Missiologie. Etudes, rapports, conférences. 1er vol. — Paris, Desclée
de Brouwer. 1939. 305 pp.

On retrouve dans ces deux ouvrages la verve et la fantaisie de
l'animateur des Semaines de Missiologie de Louvain et l'affirmation réitérée
de sa thèse bien connue sur la fin spécifique de l'activité missionnaire de

l'Eglise : la mission plante l'Eglise visible là où elle n'est pas encore et
disparaît au moment où la chrétienté nouvelle atteint l'âge adulte.

On serait heureux de s'en tenir là et de ne pas chercher chicane à un
des plus zélés animateurs du mouvement missionnaire dans les pays de
langue française. Mais sa thèse principale, à laquelle nous souscrivons
entièrement, a été défendue, par lui-même et par d'autres, avec des
arguments d'une telle faiblesse qu'il n'est pas inutile de les passer au crible.
Les conclusions qui découlent de ses considérants erronés risquent en effet
de compromettre une thèse en soi parfaitement juste, qu'il serait regrettable

de voir colporter en pareil équipage.
Après avoir rejeté l'idée de l'activité missionnaire « conséquence fatale,

presque instinctive, de la conviction religieuse », le P. Charles examine
et entend réfuter les théories qui rattachent cette activité soit à la vertu
d'obéissance, soit à la vertu de charité.

Contre la vertu d'obéissance, le P. Charles répond très justement que
le précepte du Christ ne saurait être la raison dernière du devoir de l'apostolat,

qu'il repose sur un fondement que la théologie a le droit de rechercher

(et qui se trouve dans la fin même de l'Eglise). Mais il ajoute aussitôt :

« Il est bien sûr que ce précepte du Christ est, par lui-même, un motif suffisant

de travailler efficacement à la conversion du monde, encore qu'on
puisse se demander s'il ne concerne pas exclusivement les apôtres et leurs
successeurs, c'est-à-dire l'Eglise enseignante. » (Dossier 3 ; I, 21.) Nous
n'y voyons pas d'inconvénient et nous sommes prêts à considérer l'apostolat

comme essentiellement hiérarchique : la prédication n'est-elle pas
rattachée, dans l'Eglise, au pouvoir d'ordre si bien qu'une activité
apostolique comme l'Action catholique se définit comme une participation
à l'apostolat hiérarchique. Conséquence absurde, qui signale l'absurdité
du principe, affirme le P. Charles : « D'après cette théorie, les seuls vrais
missionnaires seraient ceux qui prêchent et qui baptisent : les religieuses,
les frères convers ne le font guère ou pas du tout, comment seraient-ils
encore missionnaires » Mais pourquoi tous les ouvriers dans le champ



200 Literarische Besprechungen

missionnaire le seraient-ils au même titre Et n'est-il pas évident que
l'activité formellement missionnaire s'appuie sur des activités qui ne le
sont que dispositivement Naguère, le P. Charles lui-même suggérait de
conférer les ordres mineurs aux catéchistes laïques, auxiliaires des
missionnaires : c'était reconnaître que l'apostolat revient primo et per se à

l'Eglise enseignante, à la hiérarchie.
« Dans la pratique, poursuit-il, cette solution incomplète impose

des méthodes défectueuses. On croit que la seule besogne du missionnaire
est de prêcher le dogme, de baptiser, d'enseigner la morale au plus grand
nombre d'auditeurs possible... Dès lors, on considère volontiers comme
étrangères à l'apostolat les oeuvres de haut enseignement, les écoles
techniques, les Universités et même les œuvres d'assistance sociale ou médicale,

en un mot tout ce qui n'est pas contenu dans le commandement du
Sauveur. C'est bien le thème que développe, par exemple, Joly. Pourtant,
l'expérience le prouve, sur la base du seul enseignement oral, il n'est guère
possible de fonder des chrétientés durables. » (Ibid., p. 22.) La dernière
proposition est inattaquable. Mais il nous semble possible d'entendre le
commandement du Sauveur dans saint Matthieu 28, 19 et dans saint Marc
16, 15 d'une manière moins strictement littérale que l'auteur dénoncé par
le P. Charles. Le précepte d'enseigner embrasse également tout ce qui
prépare à la réception de l'enseignement sacré et confirme le néophyte
dans la conservation de sa foi ; le baptême représente tout l'organisme
sacramentel de l'Eglise, entre autres les deux sacrements qui en assurent
la stabilité et la fécondité spirituelles et temporelles respectivement : l'Ordre
et le Mariage. Les méthodes défectueuses sont la conséquence d'une
interprétation défectueuse et nullement autorisée de la charte de l'apostolat
chrétien.

Enfin, « la simple obéissance à un précepte explique mal le caractère
généreux, spontané et joyeux de l'activité missionnaire catholique... »

(Ibid., p. 21.) On serait donc porté à chercher le secret de cette spontanéité

dans un amour ; mais le P. Charles rejette à son tour cette solution
qu'il prétend exposer ainsi : « L'activité missionnaire est un acte de charité.
Son premier but est de sauver les âmes. Elle se tourne d'abord vers le
prochain en détresse : à défaut d'aide apostolique, les païens périraient
éternellement ; le missionnaire vient à leur secours comme le médecin
va au secours des malades, comme le sauveteur repêche le noyé » (Ibid.,
p. 22.) Et, tout de suite, les conséquences caricaturales de cette conception,
qui serait « de nature à rendre plus difficiles les rapports entre évangélisa-
teurs et évangélisés : d'une part, le missionnaire qui se présente en
sauveur, en bienfaiteur, considérera volontiers les païens comme ses éternels
débiteurs dont il appréciera sévèrement l'ingratitude ou l'indocilité »

(Ibid., p. 23.) C'est dire, en langage clair, que la miséricorde spirituelle,
qui est un des actes de la vertu surnaturelle de charité, engendre normalement

des sentiments d'orgueil. Prout sonat, le P. Charles ne nous dit pas
que le mépris et la hauteur sont le fruit d'une miséricorde illusoire et purement

nominale ; il élève son objection contre la charité envisagée comme
motif formel de l'activité missionnaire : si c'est de la fausse charité qu'il



Literarische Besprechungen 201

parle ici, il est clair que son argument ne vaut plus rien. Retenons tout
de même, bien que ce ne soit pas ad rem, que la supériorité surnaturelle
du missionnaire vis-à-vis des païens, non seulement laisse entière son
humilité, mais l'approfondit dans la mesure même où la charité et les dons
du Saint-Esprit lui font comme goûter la gratuité du don divin, non sans
l'éclairer sur les valeurs en jeu sur le plan naturel (culture, valeur
individuelle, etc.). Ajoutons qu'il serait affligeant de considérer comme des

mirages de l'orgueil les profondeurs de la paternité spirituelle dont se fait
gloire, par exemple, saint Paul. Très juste, mais sans valeur quant à la
thèse qu'il s'agit de démontrer, la constatation qui suit : « Le païen, d'autre
part, surtout s'il est de haute culture et s'il n'a nullement conscience de
sa pauvreté spirituelle, accueillera souvent sans bienveillance la révélation
de l'infériorité et de la dépendance dans laquelle il se trouve en face d'un
étranger méprisé. » (Ibid., p. 23.)

Les autres arguments contre la « thèse de la charité » sont de la même
force. « Si l'activité missionnaire se justifie par le désir, le besoin ou le devoir
de sauver les âmes, il n'est pas nécessaire, il est même illogique d'aller
chercher celles-ci aux extrémités du monde. » (Ibid., p. 22.) Nous répondrons

que les principes qui gouvernent l'aumône corporelle s'appliquent
à bien plus forte raison à l'aumône spirituelle, et que VEglise, dans sa
miséricorde maternelle, est redevable de l'Evangile plus spécialement aux
âmes les plus abandonnées, même si l'ordre de la charité n'impose pas à

chaque prêtre l'obligation de le porter à ses moins proches prochains.
Encore moins suit-il de la mission de l'Eglise que « le missionnaire

qui, malgré son zèle, ne convertit à peu près personne, a non seulement
le droit de se décourager, mais presque le devoir de chercher un champ
d'apostolat moins stérile ou même de revenir dans son pays » (Ibid.), car
(pour ne rien dire du n devoir de découragement » la charité ne nous
enjoint pas de chercher l'œuvre la plus facile, ou la plus promptement
réalisée comme feint de nous l'imputer un nouvel argument : « Il faudrait,
dès lors, aussi condamner les méthodes d'apostolat plus profondes mais
plus lentes au bénéfice des œuvres de salut à rendement immédiat... On
estimera de peu de valeur missionnaire le travail dépensé dans les Universités

auprès d'intellectuels récalcitrants, tandis que dans les hôpitaux ou
près des berceaux, on peut récolter, sans résistance, de belles moissons
d'âmes. » (Ibid., p. 22.) Comme si la recherche difficile de la brebis perdue
ne relevait pas de la charité Il aurait fallu tenir compte ici, et précisément
parce qu'il s'agit de la charité, du jeu très subtil des différents actes de cette
vertu dans la dilection de Dieu et du prochain et de l'interférence de la
miséricorde.

Enfin, si nous admettons parfaitement qu'un curé de paroisse est
mû par la même charité qu'un missionnaire d'Arabie ou de Ceylan (le
nombre supérieur d'âmes qu'il a réussi à sauver n'y fait rien c'est que,
bien d'accord avec le P. Charles pour faire de la plantation de l'Eglise
l'œuvre spécifiquement missionnaire, nous ne voyons pas de raison de lui
attribuer un motif formel distinct de celui qui commande toute l'activité
de l'Eglise.



202 Literarische Besprechungen

Or, il n'est nullement prouvé que celui-ci relève de la vertu de religion.
C'est à cela, en effet, que tendait cette critique du motif de charité :

« Dès lors, l'activité missionnaire n'est pas d'abord ou uniquement un acte
d'obéissance au précepte du Christ ; ni davantage un acte de charité envers
le prochain en détresse ; elle est tout cela parce qu'elle est avant tout et
essentiellement un acte de religion à exercer par l'Eglise et pour l'Eglise. »

(Ibid., p. 24.) Gardons-nous de taxer le P. Charles de dogmatisme. Dans
son rapport au IIIe Congrès de l'UMC de France, en 1935, réimprimé dans
le volume de 1939, il déclare nous laisser libres de « rattacher ce devoir à

telle vertu bien solide, comme on suspend un chapeau à une patère »

(Missiologie, I, p. 89), du moment que « l'essentiel c'est de comprendre
que l'extension de l'Eglise est une nécessité et que, de par notre baptême,
tous nous devons y coopérer ». (Ibid., p. 90.) Un de ses émules, le P. Perbal,
O. M. I. est plus catégorique '. Ses arguments contre le motif de charité
reflètent, jusque dans leur expression et leur ordre, ceux du P. Charles ;

même caricature des actes de cette vertu, et même dichotomie violente,
destinée à nous faire saisir le caractère propre de l'apostolat, qui « n'est pas
premièrement une œuvre de pitié ou de commisération pour les malheureux
païens, mais une vaste opération d'extension de l'Eglise ». (Op. cit., p. 89.)
Mais, en outre, il fait état de textes de saint Thomas relatifs à la fonction
générale de la charité comme forme des vertus dans l'organisme surnaturel,
pour soutenir la nécessité de rattacher le devoir missionnaire à une autre
vertu qu'elle. C'est oublier que, toujours selon saint Thomas, elle a un acte
propre qui est la dilection de Dieu et du prochain. Il poursuit en faisant
de la fin de l'Eglise l'établissement du règne de Dieu, qui équivaut pour lui
à ces relations de respect et de soumission qui sont l'acte de la vertu de
religion. C'est dire, en d'autres termes, que la fonction première de l'Eglise
est d'ordre moral, non théologal. L'Eglise serait avant tout société
cultuelle. Nous avons montré ailleurs l'insuffisance de cette conception2 ;

si nous y touchons encore, c'est que l'autorité du professeur à l'Institut
missionnaire de la Propagande a contribué à la diffuser. Un article de la
meilleure revue missiologique actuelle en proposait récemment l'adoption3.
Nous avons seulement voulu marquer ici que cette thèse est indépendante
de la thèse de la plantation de l'Eglise, fin de l'activité missionnaire. Celle-ci
demeure en tout état de cause, encore est-il bon, pour l'étayer, de se servir
d'arguments valables et de n'en point lier le sort à une doctrine qui, si elle
est défendable, nous paraît, jusqu'ici du moins, fort mal défendue.

Fribourg. P. de Menasce O. P.

1 Albert Perbal, O.M. I., Premières leçons de théologie missionnaire, Paris,
Dillen, 2e éd. (1937).

2 Catholicité de l'Eglise et ordre de la charité. Annuaire missionnaire de
la Suisse (1939).

3 J. Peters, Ein Programm zur theologischen Begründung der Mission.
Missionswissenschaft und Religionswissenschaft, Bd. 3 (1940) 1-5.



Literarische Besprechungen 203

Dogmatlk.

M. J. Scheeben : Die Mysterien des Christentums. Wesen, Bedeutung
und Zusammenhang derselben nach der in ihrem übernatürlichen Charakter
gegebenen Perspektive dargestellt. Ausgabe letzter Hand herausgegeben
von Josef Höfer. (Gesammelte Schriften, hg. v. Jos. Höfer, Band II.)
— Freiburg i. Br. Herder. 1941. xxxi-778 SS.

Matthias Josef Scheeben gehört zweifellos zu jenen Gelehrten und
Geistesmännern, deren geniale Größe eigentlich erst von der Nachwelt
voll und ganz erkannt wird. Zwar darf man die geistige Wirkkraft eines
Wissenschaftlers nicht allzusehr an der Auflagenziffer seiner Werke
bemessen. Doch steht die Tatsache fest, daß Scheebens verhältnismäßig
geringer geistiger Einfluß in der Zeit vor dem letzten Weltkrieg der
ziemlich beschränkten Verbreitung seiner Schriften entspricht. Erst die
Nachkriegszeit mit ihren geistigen Umwälzungen hat auch hier einen
merklichen Wandel vollzogen. Immer größer wird der Kreis der
Verehrer und Bewunderer des großen Kölner Theologen. Sie alle werden
gewiß mit Genugtuung und Freude die vom Scheebenverlag Herder
geplante Gesamtausgabe begrüßen. Die Neuausgabe wird 8 Bände in
folgender Anordnung umfassen :

Bd. I : Einführung in die « Gesammelten Schriften » — Natur
und Gnade — Die Herrlichkeiten der göttlichen Gnade.

Bd. II : Die Mysterien des Christentums.
Bd. III-VII : Dogmatik (ohne Atzbergers Ergänzungsband).
Bd. VIII : Gesammelte Aufsätze (in Auswahl).

Die einzelnen Werke sollen ohne jede Änderung, ohne Einschub
und Auslassung, so wie sie Scheeben hinterließ, veröffentlicht werden.

Die Neuerscheinung beginnt mit der Ausgabe der « Mysterien ». Davon
waren bisher drei verschiedene Ausgaben im Buchhandel. Die Erstauflage

von 1865 wurde 1931 vom Matthias-Grünewald-Verlag in Mainz
als Band I der « deutschen Klassiker der katholischen Theologie aus
neuerer Zeit » nachgedruckt. Dies entsprach einem wirklichen Bedürfnisse,
weil die 2. und 3. Auflage von Küpper (1898) und Rademacher (1912)
mit ihren vielfachen Zusätzen, Abänderungen und selbst Auslassungen
seitens der Herausgeber allzusehr vom Originaltext abweichen, zumal
die Textveränderungen als solche nicht einmal gekennzeichnet sind. Nun
aber hat Scheeben selber eine 2. Aufl. vorbereitet. Diese letzte
wissenschaftliche Leistung Scheebens ist in einem im Besitz der erzbischöflichen

Bibliothek in Köln befindlichen Handexemplar des Verfassers
enthalten. Küpper hat dieses Handexemplar zwar benützt, aber leider zu
selbständig und eigenwillig, als daß sein Text als wirkliche 2. Aufl. des

Verfassers angesprochen werden dürfte. Diese von Scheeben selber
beabsichtigte 2. Auflage schenkt uns nun Josef Höfer im vorliegenden Texte,
zu dessen Herstellung er außer dem genannten Handexemplar (H 1) noch



204 Literarische Besprechungen

ein zweites (H 2) heranzieht, das freilich nur spärliche zusammenhängende
Zusätze aus der Hand des Verfassers enthält, die nun hier in den
Anmerkungen (mit dem Zusatz H 2) angeführt werden. Leider hat Scheeben
die Redaktion der 2. Aufl. im H 2 nicht abgeschlossen. Nur die ersten
acht Hauptstücke — aber immerhin doch der größte Teil des Werkes
— sind so durchgearbeitet, daß man sie als druckfertig ansehen kann.
Die stilistischen und sachlichen Änderungen sind erheblich. Trotzdem
ändern die Zusätze, wie Höfer sagt, den « Grundzug des Werkes » nicht.
« Sie haben die Tendenz, den analogen Charakter unserer Erkenntnis
göttlicher Wirklichkeit stärker hervorzuheben und das Geheimnis tiefer
als lichtvolles Dunkel erscheinen zu lassen» (VII).

Die ziemlich zahlreichen und teilweise sehr umfangreichen
erläuternden Anmerkungen des Herausgebers, die von den Anmerkungen
Scheebens durch <( gekennzeichnet sind, wollen « in ihrer Gesamtheit
den Ansatz zu einer Interpretation der Absichten und Leistungen
Scheebens » darstellen und « das Verständnis vor allem der Dogmatik »

vorbereiten helfen (VIII). Oft enthalten sie wertvolle geistesgeschichtliche

Bemerkungen und gute Quellenhinweise. Einige, besonders zu
Beginn eines Hauptstückes oder eines wichtigen Paragraphen angebrachte
Anmerkungen sind sogar zu förmlichen Exkursen ausgewachsen. Vgl.
z. B. S. 200, 408, 540, 581, 614. In sehr starkem Umfange wird auch die
neueste Literatur angeführt. Allerdings dürfte das Kriterium der getroffenen

Auswahl nicht leicht ersichtlich sein. Höfer scheint eine gewisse
Vorliebe für eine Art von theologischer Literatur zu haben, der « die
Lebenskategorien » (Vgl. Anm. S. 660) näher stehen als die abstrakten
Kategorien des formalen Denkens Seine eigenen Anmerkungen
verraten deutlich dieselbe Tendenz. Obwohl nun die neueste « Lebenstheologie

» sich sehr bemüht, Scheeben zu ihrem Führer zu stempeln, wird
der unbefangene Leser gerade bei gleichzeitiger Lektüre des Scheebenschen
Textes und der Anmerkungen Höfers leicht den großen Abstand
wahrnehmen können, der nicht nur sprachlich, sondern auch sachlich zwischen
Scheeben und dessen neueren « Lebenstheologen » besteht. Für die
kommenden Bände scheint uns eine gewisse « Sobrietas » in dieser Hinsicht
angebracht zu sein. Anmerkungen, die wirklich erläuternden Charakter
haben wollen, die also die Lektüre Scheebens erleichtern sollen, haben
auch in der Neuausgabe eines neueren Theologen vor allem dem Texte
zu dienen und nicht irgendwelchen späteren Tendenzen, die überhaupt
nicht oder allenfalls sehr entfernt im Texte zugrunde gelegt sind. Doch
sollen damit keineswegs manche treffliche Gedanken und Hinweise des

Herausgebers in ihrem Werte herabgesetzt werden.
Die praktische Verwertbarkeit der Ausgabe erhöhen ganz wesentlich

das Verzeichnis der Schriftstellen, das Personenregister und vor allem
das fast 100 Seiten umfassende sehr sorgfältige Sachregister.
Buchtechnisch ist die Ausgabe ein wahres Musterbeispiel.

Zu Anmerkungen S. 616 sei bemerkt, daß Rezensent in seinem
Buche über « Theologie als Wissenschaft » (Salzburg 1938) niemals
behauptet hat, « daß je ein Dogma ganz allein durch formale Konklusion



Literarische Besprechungen 205

gebildet wurde ». Eine theologische Konklusion ist das Ergebnis
theologischer Denkarbeit, das Dogma dagegen das Ergebnis der kirchlich-übernatürlichen

Dogmenentwicklung. Niemals ist aber die übernatürliche
Dogmenentwicklung das Werk bloßer Verstandesarbeit. Bezüglich des
Verhältnisses der theologischen zur dogmatischen Entwicklung heißt
es a. a. O., S. 136 : « Selbst wo sie (die Dogmenentwicklung) durch die
wissenschaftliche Vorarbeit der Theologen vorbereitet wird und sich sogar
deren Formulierung aneignet, kommt der rationalen Behandlung des

Dogmas nie mehr als der Wert eines bloß instrumentalen Faktors zu,
dessen sich das unter dem Einfluß des Heiligen Geistes unfehlbar
wirkende Lehramt der Kirche bedient». S. 162 wird zudem ausdrücklich
auf die affektive, experimentelle, mystische Dogmenentfaltung
hingewiesen, die neben der erkenntnismäßigen besteht. Vgl. dazu die
ausgezeichneten Ausführungen P. Marin-Solas, L'évolution homogène du
dogme catholique, I (Fribourg 1924) 353-392.

Rom. P. Wyser O. P.

J. Heiler : Gottgeheimnis im Sein und Werden. — München, Kösel
u. Pustet, O. J. 43 SS.

Ein Werk, klein an Umfang, aber ausgezeichnet an Inhalt Der
Verfasser führt den ernsten Leser auf der Grundlage des Satzes vom
zureichenden Grund von der Erkenntnis des bedingten Seins zu der des
unbedingten, ewigen Seins, zu Gott, und zwar zum Gott des Theismus, der,
entgegen allen Arten des Pantheismus, des materialistischen, evolutioni-
stischen, emanatistischen, idealistischen, panentheistischen, die einzige,
den Verstand befriedigende Lösung des Rätsels der Welt ist. Vom
theistischen Gottesbegriff aus und von ihm aus allein klärt sich auch
befriedigend das scandalum pantheistarum, die Schöpfung aus nichts.
Die Darstellung ist so knapp, einfach, so scharfsinnig, wirklichkeitsnahe
logisch zwingend, daß die Lesung ein Genuß für Geist und Herz ist, und man
am Schluß mit dem Verfasser unwillkürlich einstimmt in die Worte des

Buches der Weisheit, Kap. 13, 1 ff. (vom Verfasser nach Feldmann zitiert) :

« Töricht von Natur waren ja schon alle Menschen, auf denen Unkenntnis
Gottes lastete und die aus den sichtbaren Gütern den Seienden nicht zu
erkennen vermochten, noch bei Betrachtung der Werke den Künstler
erkannten », usw. Der Verfasser ist sich aber im ganzen Verlauf seiner
glänzenden Beweisführung wohl bewußt, daß er damit wohl vor das
Geheimnis Gottes und seiner Schöpfertat uns hinführt, es aber in seiner
erhabenen Unbegreiflichkeit bestehen lassen muß. Er will nur in den
Vorhof des Tempels der Glaubenserkenntnis einführen. So schließt er mit
den Worten : « Mögen wir auch noch so sehr die Schärfe menschlichen
Verstandes preisen, wir danken doch Gott dem Herrn, der sich gewürdigt
hat, in der Offenbarung ein Echo unserem Sehnen zu geben und über die
stummen Zeugen der Natur hinaus uns auf dem Zuge der Menschheitsgeschichte,

in der Geschichte Israels und der Kirche, gleichsam persönlich
zu begegnen ».

Divus Thomas 14



206 Literarische Besprechungen

Wenn das treffliche Werk noch einen Wunsch übrig läßt, so ist es der,
daß der Verfasser den Satz vom zureichenden Grund, auf dem seine ganze
Ausführung ruht, in seiner so gewandten Art noch zurückführen möchte
auf das letzte und unmittelbar einsichtigste kontradiktorische Erkenntnisprinzip.

(Cf. S. Th. II-II q. 1 a. 7 c.) Man kann grüblerischen Geistern
begegnen, die da fragen : Woher weiß ich denn, daß ein Ding nicht auch
einmal grundlos, ganz aus dem Nichts ins Dasein auftauchen kann Der
Hinweis darauf, daß ein bloß Mögliches ohne eine Ursache außer ihm aus
der Ordnung des Möglichen in die des Wirklichen eintrete, setze voraus,
daß dieses Mögliche zugleich zum Wirklichsein bestimmt werde und
zugleich von nichts dazu bestimmt werde, daß also etwas zugleich und unter
gleichem Gesichtspunkt sei und nicht sei. Wenn diese oder eine ähnliche
Zurückführung des Kausalitätsprinzips auf das Kontradiktionsprinzip dem
grüblerischen Verstand keine Befriedigung gewährte, so würde ihm auf
dem Wege der Verstandeseinsicht wohl nicht zu helfen sein.

Einsiedeln. Meinrad Benz O. S. B.

Erklärung.

Von H. H. Dr. B. Krempel aufmerksam gemacht, daß in seinem
Werke : « Die Zweckfrage der Ehe in neuer Beleuchtung » die Darstellung der
menschlichen Artnatur nicht als Ehezweck, sondern als Wesenswirkung
der Ehe bezeichnet sei, lasse ich meine in « Divus Thomas », Heft 1,

diesbezüglich geäußerte Auffassung gern fallen. Damit fällt auch alles,
was ich formell unter diesem Gesichtspunkt an dem Buch auszusetzen
fand.

Trills. H. Wilms O. P.


	Literarische Besprechungen

