Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 20 (1942)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen.

Geschichte.

Fr. Heiler : Altkirchliche Autonomie und péapstlicher Zentralismus
(Die katholische Kirche des Ostens und Westens, Bd. 1I, 1). — Miinchen,
E. Reinhardt. 1941. xvI-420 SS.

Heiler fiihrt in diesem Bande sein groBes Werk weiter, dessen erster
Band das Werden der katholischen Kirche und die Ostkirchen darstellte
(vgl. diese Zeitschrift 1939, S. 483 ff.). Das eigentliche Thema des neuen
Bandes ist die Entwicklung des romischen Primates. Heiler geht von der
Erkenntnis aus, daB «die Struktur der westlichen Kirche urspriinglich
dieselbe war, wie die der o&stlichen, und daB gerade die im Westen sich
vollziehende Strukturverschiebung zu einer der tieferen Ursachen der
Trennung wurde » (S. vir). Im ersten Teil (Die alten ‘autonomen’ Kirchen-
provinzen und Kirchen des Abendlandes) werden daraufhin die nord-
afrikanische, die spanisch-westgotische, die gallische und frinkische, die
mailindische Kirche, die Kirche von Aquileja, die keltische und die
germanischen Stammeskirchen untersucht. Es ergibt sich : « Wie im Osten,
war auch im Westen jede Kirchenprovinz oder Nationalkirche in ihrer
Verwaltung selbstiandig » (S. 185). Diese Selbstindigkeit zeigte sich beson-
ders in der eigenen, von der romischen Liturgie mehr oder minder unab-
hingigen Gestaltung des gottesdienstlichen Lebens. Ja, die Mehrzahl der
« auBerromischen Liturgien des Westens (stehen) im Aufbau, in den Riten
und in der Gebetssprache unter starkem o6stlichem EinfluB » (ebda). Also
waren « die Kirchen des Westens ... Jahrhundertelang ebenso frei von
aller zentralistischen Leitung, wie es die 6stlichen Kirchen bis zum heutigen
Tage sind » (ebda). Wie ist es aber trotzdem zur heutigen einheitlichen,
zentralistischen Form der abendlindischen Kirche gekommen ? Darauf
gibt der zweite Teil des Werkes die Antwort ; er stellt die « Entstehung
und Entwicklung des Papsttums» dar von der vornizinischen Zeit bis
zum Vatikanum und Codex Juris Canonici.

Heiler meistert den gewaltigen Stoff mit gewohnter Geschicklichkeit.
Im ersten Teil wird alles Wissenswerte iiber Ursprung, Verwaltung und
Liturgie, iiber Einfliisse vom Osten auf die einzelnen Kirchen zusammen-
getragen. Dabei wird das groBere Gewicht immer auf das gelegt, was fiir
den unrémischen Ursprung einer Gemeinde, fiir ihre Selbstindigkeit und
ihre Beeinflussung von Osten her spricht. Es werden Zeugnisse zusammen-
gestellt, die einen Ehr- und Lehrprimat, nicht aber einen Jurisdiktions-
primat Roms anerkennen oder die gar eine Widersetzlichkeit gegen Rom
enthalten. Demgegeniiber muB3 aber daran festgehalten werden, daB auch
die « Legende » einen Sachverhalt auf ihre Weise richtig wiedergeben kann



186 Literarische Besprechungen

Diese legendaren Zeugnisse fiir réomischen Ursprung gewisser Kirchen,
die H. zu gern als Historiker abtut, kénnen wohl Ausdruck einer wirk-
lichen Tochterbeziehung und Abhéingigkeit von Rom sein, selbst wenn die
ersten Glaubensboten nicht von dort gekommen sind.

Der zweite Teil zeigt, wie Rom allméahlich seine « imperialistischen »
Anspriiche durchsetzt, alle Macht an sich zieht, wie der Ehrenprimat
immer mehr zu einem geistigen Weltimperium wird, das aber auf dem
nunmehr erreichten Hohepunkt deutliche Anzeichen einer beginnenden
Riickwendung zum urchristlichen, nicht zentralistischen Papstideal er-
kennen lat. Gerade die Zentralisierung aller Macht in der Hand des
Papstes « schlieBt die prinzipielle Moglichkeit einer erneuten Dezentrali-
sierung und Riickkehr zur alten Verfassung in sich. Indem sie dem Papst
die Fiille der Gewalt sichert, gibt sie ihm auch die Macht zu einer um-
fassenden Reform der Kirche und des Papsttums selber » (S. 350). Auch
der Codex Juris Canonici enthilt mit der Anerkennung der vollen Gleich-
berechtigung der oOstlichen Kirchen « das Zugestindnis, daB ... die latei-
nische Kirche eine bloBe Partikularkirche neben den verschiedenen ost-
lichen Kirchen bildet» (S. 366).

Heilers Auffassung vom Primat kommt am deutlichsten zum Ausdruck
in den Abschnitten iiber den Primat in der vornizinischen Zeit und iiber
Entfaltung und Entartung in der Geschichte des Papsttums. DalB Petrus
« gegen Ende seines Lebens in Rom gewirkt und dort den Mirtyrertod
erlitten hat, ist schwerlich zu bestreiten » (S. 189). Er war aber nicht
« Bischof » von Rom. Andererseits besa3 Rom die « Gabe der autoritativen
Leitung » (S. 193) ; diese « beschrinkt sich nicht auf Gesetzgebung, Kirchen-
ordnung und Seelsorge, sondern umfaBt auch das dogmatische Gebiet »
(S. 197). Rom offenbarte schon friih « seine Fahigkeit zur Definition von
Dogmen » (S. 198). Alles dies gibt Heiler zu, will es aber nicht als Ausflu3
des petrinischen Primates verstehen, sondern aus dem Verantwortungs-
gefiihl der Gemeinde der zwei Apostelfiirsten (S. 202). Ob dieser Ausdruck
nicht nur ein allgemeinerer ist fiir die gleiche Sache, die auch der Katho-
lizismus meint ? DaB man in Rom gleich zu Anfang die Weite des petri-
nischen Primates erfaBBte, wie spiter das Vatikanum, wird man kaum ver-
langen ; und man kann nicht zu Unrecht in diesem « Verantwortungs-
bewuBtsein » der rémischen Gemeinde das Anfangsstadium des jetzigen
romischen Primates sehen. Jedenfalls ist durch die Ausfilhrungen Heilers
die Auffassung vom Ubergang des petrinischen Primates auf den rémischen
Bischof in keiner Weise widerlegt. Heiler gibt sogar zu : « Die neutesta-
mentliche Grundlage des papstlichen Primates ist unbestreitbar » (S. 374 ;
vgl. dariiber auch Bd. I S. 61, wo ein « Primat der Lehre und Leitung »
fiir Petrus zugelassen wird). Dieser Primat Petri «schloB eine Fort-
pflanzung auf die spitere christliche Gemeinde nicht aus» (S. 375). Eine
unmittelbare Ubertragung pipstlicher Gewalten von Petrus auf den ersten
romischen Bischof ist zwar historisch nicht nachweisbar (S. 375), doch
ist der Primat der jerusalemischen Urgemeinde auf die romische Gemeinde
iibergegangen. Dieser urspriingliche réomische Primat aber war in erster
Linie ein Primat der Ehre wegen des Zeugentodes zweier Apostel, in zweiter



Literarische Besprechungen 187

Linie ein Lehrprimat auf Grund der Lehriiberlieferung zweier Apostel, in
dritter Linie ein solcher der « Aufsicht und Fiirsorge » fiir die iibrigen
Gemeinden. Aus dem Primat der romischen Gemeinde ist jener des
rémischen Bischofes hervorgegangen ; «dieser Primat war jedoch weder
ein ausschlieBlich petrinischer Primat, noch ein eigentlicher, universaler
Jurisdiktionsprimat » (S. 375). Die meisten Befugnisse, welche das mittel-
alterliche Kirchenrecht dem rémischen Stuhl zuerkannte, fehlen der alten
Primatsidee (S. 376). Aber der Kampf der Kirche gegen die Ubergriffe
weltlicher Herren erklirt die papstlichen Forderungen in gewissem Umfange
als « sinnvolle Entfaltung » des petrinischen Primates und der autoritativen
Stellung der alten romischen Gemeinde (S. 377). « Die Geschichte des
Papsttums erweist sich somit teils als fortschreitende Entfaltung des dem
Petrus von Christus iibertragenen Primates, teils als eine Ausweitung
jener patriarchalischen Rechte, welche dem rémischen Stuhl als dem
einzigen bekannten abendlindischen Apostelsitz zukamen. Sehr vieles
freilich in dieser Entwicklung kann nicht als Fortschritt, sondern nur als
beklagenswerte Umwandlung der altkirchlichen Tradition angesehen
werden » (S. 379).

Diesen Ausfiihrungen iiber den Primat kann man von katholischem
Standpunkt weitgehend zustimmen. Man kann sogar sagen, sie enthalte
genau die katholische Lehre von der allmdhlich sich durchsetzenden Er-
kenntnis der Tragweite des petrinischen Primates. Die Ablehnung der
katholischen Auffassung scheint durchaus nicht logisch zu sein, wenn man
Heilers Voraussetzungen annimmt. Es ist darum auch nicht verwunderlich,
wenn es unter den Anhiangern Heilers solche gibt, die den romischen Primat
durchaus anerkennen, aber glauben, fiir die Einheit der Kirche wirksamer
auBerhalb der katholischen Kirche arbeiten zu kénnen. Es beriihrt ferner
eigenartig zu sehen, wie Heiler einerseits einen Lehrprimat anerkennt,
auch eine iibergeordnete Verwaltungsgewalt, andererseits aber glaubt an-
nehmen zu miissen, diese von Christus stammende Machtbefugnis sei in
der Kirche, die des Beistandes des Heiligen Geistes sich erfreut, zum
groBten Teil zu MiBbriuchen ausgeniitzt worden. MiiBte man sich in
diesem Falle nicht eher vom Inhaber der Primatialgewalt iiber seine
Rechtsbefugnisse unterrichten lassen ?

Zweifelsohne darf, ja muB3 man in der Gewalt des romischen Bischofes
die Primatialgewalt von den Befugnissen des Patriarchen des Abendlandes
unterscheiden. Gewi8 konnte auch manches von der jetzt zentralisierten
Gewalt wieder auf die Einzelkirchen und ihre Bischéfe iibertragen werden.
Aber daraus folgt keineswegs, daB der Primatanspruch des Papstes iiber-
haupt revidiert werden miisse, oder daB die Primatsauffassung des Vati-
kanum nicht der Wahrheit entspreche. In dem Bemiihen, einerseits der
katholischen Auffassung vom Primat gerecht zu werden, andererseits aber
auch der protestantischen Ablehnung des Primates in etwa entgegenzu-
kommen, gelangt Heiler zu Ansichten, die der inneren Einheit entbehren.
Gelegentlich seiner Auslegung des Wortes vom Kirchenbau auf Petrus
haben wir bereits darauf hingewiesen (Divus Thomas 1939, S. 484 f.).
Vor allen Dingen erweist sich der Ausweg als unmdglich, im rémischen



188 Literarische Besprechungen

Primat eine Fortsetzung des jerusalemischen Primates zu sehen. Der
jerusalemische Primat hatte eine ganz eigene Grundlage, die Tatsache
namlich, daB in Jerusalem die erste christliche Gemeinde war, und daB
diese ausgesprochen judenchristliche Gemeinde den hl. Rest Israels repra-
sentierte, an dessen geistigen Giitern die iibrigen, heidenchristlichen Ge-
meinden Anteil erhielten. Dieser Primat konnte auf keine andere Kirche,
am wenigsten auf die ausgesprochen heidenchristliche Gemeinde Roms
iibergehen. Diese Mittellosung, den rémischen Primat als eine Fortfiihrung
des jerusalemischen zu erkliren, ist vollig unhaltbar. Wenn man schon
einen romischen Primat anerkennt, dann ist es jedenfalls logischer, in ihm
in Ubereinstimmung mit der Auffassung der rémischen Bischéfe eine Fort-
fiihrung des petrinischen Primates zu sehen und die stetige Entwicklung
nicht als unberechtigte Machterweiterung, sonders als allmidhliche Ent-
faltung zu deuten. Heiler sieht sich vor die Aufgabe gestellt zu bestimmen,
wieweit eine «sinnvolle Entfaltung » des petrinischen Primates und ein
Primat der « universalen Seelsorge » (S. 201) gehen diirfen. Christus iiber-
trug dem hl. Petrus allgemein die Sorge fiir seine Herde ; Rom iibernahm
den petrinischen Primat. Sollte es da dem Historiker, und nicht der Kirche
selbst, der doch der Beistand des Heiligen Geistes zugesprochen ist, zustehen,
die Entfaltungsmoéglichkeiten des Primates zu bestimmen ? Man ant-
worte nicht, die Kirche, d. h. die 6stliche und protestantische Kirche,
beschrinke und bestimme ja durch ihre Ablehnung der rémischen An-
spriiche die Entfaltung des Primates. Eine solche Bestimmung, die von
Kirchen geschieht, die auBerhalb der Gemeinschaft der apostolischen
Kirche der Apostelfiirsten stehen, kann nicht maBgeblich sein. Sie kann
nur von Rom selbst ausgehen. Die rémische Kirche kann darum trotz
aller ihr anhaftenden Menschlichkeiten in der Dogmatisierung des papst-
lichen Jurisdiktionsprimates und seiner Riickfiihrung auf den petrinischen
Primat nicht in die Irre gegangen sein.

Es kann darum auch schon von vornherein nicht méglich sein, was
Heiler S. 347 behauptet, daB nimlich nach dem Vatikanum « von Bischéfen
und Theologen das vatikanische Unfehlbarkeitsdogma in einer Weise aus-
gelegt worden sei, die durchaus der Auffassung entsprach, welche die
Oppositionsbischéfe auf dem Vatikanum verfochten hatten». Die S. 348
angefiihrte Interpretation der Schweizer Bischéfe vom Juni 1871, die
Heilers Behauptung stiitzen soll, entspricht genau der Auslegung des
Dogmas, wie sie in den Konzilsakten von den « Infallibilisten » gegeben
wurde (Acta et decreta sacros. Oecum. Conc. Vaticani. Collectio Lacensis VII,
Friburgi 1870, S. 388 ff.). Es gibt keine « Umwertung und Entwertung »
dieses Dogmas in der neueren katholischen Theologie. Fiir diese Behaup-
tung ist Heiler den Beweis schuldig geblieben. Es ist nicht richtig, daB
« wachsende theologische Kreise der romischen Kirche mit einer authen-
tischen Interpretation der vatikanischen Dogmen rechnen» (S. 348). Der-
artige Auffassungen sind durchaus vereinzelt geblieben und haben auBer-
dem nie die papstliche Infallibilitit oder den allgemeinen Jurisdiktions-
primat in Zweifel gezogen. Und wenn man die unfehlbaren papstlichen
Lehrentscheidungen zum auBerordentlichen kirchlichen Lehramt rechnet,



Literarische Besprechungen 189

so wird die Ausiibung der pdpstlichen Vollmacht keineswegs auf jene
« apokalyptische Endzeit » verschoben, in der infolge der allgemeinen Ver-
folgung der Kirche die geeinte Aktion des Gesamtepiskopates iiberhaupt
nicht mehr méglich ist (S. 349). Heiler gibt berechtigten theologischen
Auffassungen eine diesen fremde Wendung und will damit den Eindruck
erwecken, als ob auch in katholischen Kreisen eine Revision des vati-
kanischen Dogmas angestrebt wiirde.

Ahnliche Zwiespiltigkeiten und Ungenauigkeiten lassen sich auch im
ersten Teil des Werkes aufzeigen. Tertullian hat in seiner Friihzeit « die
romische Kirchenidee in ihrer irdischen rechtlich-gesetzlichen und in ihrer
himmlisch sakramentalen Doppelheit grundgelegt» (S. 10); Cyprian hat
trotz seiner Ablehnung eines Jurisdiktionsprimates «das theologische
Fundament fiir den rémischen Primatsanspruch gelegt » (S. 19). Augustinus,
einerseits Retter des pneumatischen Kirchenbegriffes, bereitet andererseits
die Wege fiir die « kanonistisch-scholastische Theorie von der Kirche als
der in ihrer hierarchischen Verfassung vollendeten Gesellschaft» (S. 30).
Man kann darin, wenn man zur Ablehnung des romischen Primats-
anspruches gelangen will, die Anbahnung einer « Fehlentwicklung » sehen.
Man kann aber auch, wenn man an ein Walten des Heiligen Geistes in
der Kirche glaubt, eine sich vertiefende Einsicht in das Wesen des petri-
nischen Primates darin erkennen. Die wahre Auslegung und Bedeutung
dieser Entwicklung ist wiederum beim Triger des charisma veritatis zu
suchen, d. h. in der Auffassung des kirchlichen Lehramtes selbst, das
auktoritativ falsche und wahre Entwicklung voneinander scheidet.

Die Entwicklung der abendlindischen Kirchen und allmihliche Zen-
tralisation ist kein Beweis dafiir, daB der rémische Jurisdiktionsprimat
eine Anmafung sei. Ebensowenig verlangt die réomische Primatsstellung
notwendig ein Verschwinden der Eigenliturgien und der Eigenverwaltung.
Hier ist eine gewisse Riickentwicklung moglich. Man muB aber auch
beachten, daB3 die jetzige Zentralisierung zum Teil von den Einzelkirchen
selbst ausgegangen ist, die sich an Rom stirker anlehnen muBten, um
sich vor der Bedriickung durch weltliche Herren, manchmal sogar vor dem
Untergang zu retten. DaB bei der Zentralisierung und Uniformierung
bisweilen des Guten zu viel geschehen ist, wird niemand leugnen wollen.
Darum ist auch eine Korrektur im Sinne des friiher Dagewesenen, das
Heiler mit so viel Liebe und Sachkenntnis darstellt, in einigen Dingen zu
wiinschen und zu erstreben, wenngleich man sich bewufBt bleiben mu8,
daB man das Gewordene nicht gewaltsam zuriickdringen kann. Darum
darf man nicht seine Hoffnung auf blindes Reformieren nach den alten
Vorlagen setzen, sondern auf ein organisches Wachstum. Damit dieses
sich richtig entfalte, ist nicht nur Kenntnis des Friiheren notwendig,
sondern auch ebensoviel Ehrfurcht vor dem geschichtlich Gewordenen und
tiefe Einsicht in die Griinde der Entwicklung. Vor allen Dingen aber
der Wille, die kirchliche Einheit zu bewahren, denn es ist unmoglich der
Kirche zu dienen, wenn man sich von ihr trennt.

Wir haben uns in unserer Besprechung mehr bei dem aufgehalten,
was vom katholischen Standpunkt aus gegen die Thesen Heilers einzu-

Divus Thomas 13



190 Literarische Besprechungen

wenden ist. Es soll keineswegs in Abrede gestellt werden, daB sein Werk
eine ungeheure Menge von Material zusammenfaBt und einen vorziiglichen
Uberblick bietet iiber Geschichte und Lehre der abendlindischen Kirchen.
Teile des Werkes liest man geradezu mit innerer Erregung, besonders jene,
die den EinfluB des Allzumenschlichen auf die Geschicke der Kirche dar-
stellen, und jene, die das Papstideal Gregors des Groflen oder Bernhards
von Clairvaux schildern. Die Lektiire des Buches weckt auch im katho-
lischen Leser den Wunsch, mitzuwirken an der Vervollkommnung der
Kirche, am Werk der Wiedervereinigung. Gerade die Kenntnis der Ge-
schichte der romischen Kirche bestirkt ihn aber auch in seinem Glauben
an die Gnadenwahl Christi, der zum Felsen seiner Kirche nicht den
gewaltigen Paulus, nicht den milden, jungfriaulichen Johannes erwihlte,
sondern den alles erringen wollenden, zugleich aber auch wankelmiitigen
und bisweilen Argernis erregenden Petrus.

Rom, S. Anselmo. Amnselm Stolz O.S. B.

Eine Heilige Kirche, Zeitschrift fiir Kirchenkunde und Religions-
wissenschaft, herausgegeben von Friedr. Heiler. 22. Jahrgang, 1. Heft :
Ostliche und Westliche Mystik. — Miinchen, E. Reinhardt. 279 SS.

In diesem umfangreichen Heft der Heilerschen Zeitschrift sind 16 Auf-
sitze aus den verschiedensten Gebielten der mystischen Theologie zusam-
mengefaBt. Auf einige davon soll auch hier kurz hingewiesen werden.
N. von Arseniew (¢ Die eingetretene Fiille. Ein Kapitel der christozen-
trischen Mystik ») stellt das mystische Erleben dar als die Erfahrung
des Gegenwartigen, Wirklichen, Neuen, Lebendigen, das durch die Ein-
bezeichnung in Christi Sterben und Verherrlichung mitgeteilt wird. Das
mystische Erleben ist hier allerdings im weiteren Sinne genommen als
das Erleben, das jedem Christen im lebendigen Glauben zuteil wird.
Besonderes Interesse verdient die Studie K. Goldammers iiber die beiden
Vorstellungen des Aufsteigens und Absteigens (« Wege aufwarts und Wege
abwarts »). Die Vorstellung des Aufstieges setzt einen Abfall aus Gott
voraus und einen transzendenten Gottesbegriff ; die des Abstieges, des
Versinkens in die Gottheit stellt G. richtig neben die Vorstellung Gottes
als Abgrundes, des Unbegreiflichen, Schweigens. C. Fink (« Mystik und
Dogma im Ostlichen Christentum ») bespricht (ebenfalls unter Voraus-
setzung eines sehr weiten Begriffes des mystischen Erlebens) das Teil-
haben an Christus vor allem im Bilderkult und Gottesdienst der Ost-
kirche. Fr. Heiler (« Weltabkehr und Weltriickkehr auBerchristlicher
Mystiker ») weist auf interessante Parallelen aus Lao-tse und der indischen
Bhagavadgita mit Begriffen christlicher Mystik hin. Eine betrachtliche
Zahl der Beitrage behandelt Fragen der mystischen Bewegung innerhalb
des Protestantismus. Das Heft bietet somit reichlich Material auch fiir
jeden katholischen Theologen, der sich fiir die Probleme der Mystik
interessiert.

Es sei gestattet, in diesem Zusammenhang auf vier dltere Sonder-
hefte der gleichen Zeitschrift aufmerksam zu machen, die Fragen der



Literarische Besprechungen 191

Sakramententheologie behandeln (Die heiligen Sakramente : 1. Wesen
und Zahl der Sakramente [1933]; 2. die Taufe [1933]; 3. Beichte und Ab-
solution [1935]; 4. die Firmung [1936]). Sie kénnen vor allen Dingen zur
Orientierung iiber den augenblicklichen Stand der Sakramententheologie
auBerhalb des Katholizismus dienlich sein. — Ein weiteres umfangreiches
Heft (« Die Einheit der Ost- und Westkirche » 1939, Heft 6—12) bildet
eine Jubilaumsgabe zur 500jahrigen Wiederkehr des Konzils von Florenz
und behandelt in mehreren Aufsitzen das Unionsproblem.

Rom, S. Anselmo. Anselm Stolz O.S. B.

G. Schniirer : Katholische Kirche und Kultur im 18. Jahrhundert.
— Paderborn, Schoéningh. 1941. XVI, 455 SS.

Das 18. Jahrhundert wird in der Kirchengeschichte als das Zeitalter
der Aufklirung bezeichnet, die, von England ausgehend, das kath. Frank-
reich ergriff, sich auch auf Deutschland ausdehnte und sich mehr oder
weniger in allen katholischen Landern geltend machte. Mit diesem Zeit-
alter beschiftigt sich Schniirer in seinem neuen Werke. Wir erhalten
hier die erste wissenschaftliche Darstellung dieser Zeit von kath. Stand-
punkt aus. Statt « Aufklirung » méchte Schniirer « Humanitit » als das
neue weltliche Kulturprogramm und daher als das Kennzeichen des
18. Jahrhunderts bezeichnen. Im Gegensatz zum Barockzeitalter, da
die siegreiche Kirche die Kultur beherrschte, befindet sie sich jetzt in
Defensiv-Stellung, miihsam kdmpfend um ihre Behauptung in Gesell-
schaft und Kultur. Die Gesamtiibersicht ist nicht erfreulich : eine Position
nach der andern muB aufgegeben werden, Diesseitskultur, Rationalismus,
Skeptizismus, bald Materialismus und versteckter oder offner Unglaube
machen sich breit. Dazu fehlen der Kirche die ganz groBen Personlich-
keiten, die ihr die Vorsehung im 17. Jahrhundert geschenkt hatte und
durch die sie auf die Gesellschaft groSen Eindruck gemacht hatte.

Die Haltung des Verf. ist grundkatholisch. Das hindert ihn aber
nicht, vielmehr, das regt ihn an, offen die Schiden darzulegen, die sich
allenthalben im kirchlichen Leben zeigen. Er kann aber am SchluB des
Bandes auf eine Morgenrote besserer Zeiten hinweisen : er macht darauf
aufmerksam, wie im Gegensatz zu 1700, wo der Barockoptimismus herrschte,
aber dunkle Wolken sich am Horizonte zeigten, 1800 sich fiir die Kirche
eine neue Bliitezeit von ferne andeutet. Auf die eigentliche Theologie,
fiir die allerdings das 18. Jahrhundert, trotz einiger bedeutenden Leistungen,
nach dem Urteil Scheebens eine Zeit des Niederganges ist, wird nicht
eingegangen, weil der Verf. gemidB seinem Thema das Einwirken der
Kirche auf die Laien, die Gesellschaft schildern will ; hier kommt die
wissenschaftliche Theologie als solche, wenn wir von ihren genialen Ver-
tretern absehen, nicht direkt in Betracht.

Einer Empfehlung bedarf dieser Band, der fiinfte in der Reihe:
Kirche und Kultur, wirklich nicht. Wir méchten ihm noch mehr Leser
wiinschen. Immer wieder regt das Buch zum Nachdenken und Ver-



192 Literarische Besprechungen

gleichen an. Sein Lebenswerk durch den SchluBSband (das 19. Jahrhun-
dert) zu vollenden, war dem hochverdienten Forscher leider nicht ver-
gonnt : am 14. Dezember 1941 ist er von uns geschieden. R. i. p.

Freiburg. Gabriel M. Lohr O. P.

H. Jedin : Krisis und Wendepunkt des Trienter Konzils (1562/63).
Die neuentdeckten Geheimberichte des Bischofs Gualterio von Viterbo
an den hl. Karl Borromaus erstmals herausgegeben und gewiirdigt. —
Wiirzburg, Rita-Verlag. 1941. x111-305 SS.

Eine wertvolle Abhandlung fiir die innere Geschichte des Trienter
Konzils in seiner letzten Periode. In welchem Geiste die den Dokumenten
vorausgehende « Darstellung » (S. 1-97) gehalten ist, zeigt am besten
der Satz des Vorwortes : « Sie (die Dokumente) enthiillen vieles Mensch-
liche, auch Allzumenschliches, das der Geschichte des Trienter Konzils
anhaftet. Aber ... wenn der historische Theologe die verschlungenen
Faden der Diplomatie zu entwirren versucht, die in einem derart welt-
geschichtlichen Vorgang zusammenlaufen, so gelangt er doch schlieBlich
immer wieder auf einen Punkt, wo er bewundernd den Goldgrund der
Kirchengeschichte, die gottliche Leitung der Kirche Christi, durch-
schimmern sieht, die iiber menschliche Unzulinglichkeit hinweg unfehlbar
ihre Zwecke erreicht». Man liest die Ausfiihrungen mit nicht nach-
lassendem Interesse. Die Konzilprasidenten — aber auch der Kardinal
von Lothringen — treten scharf umrisscn hervor, vor allem die groBe
Personlichkeit Morones, dem am meisten der gliickliche Ausgang zu-
zuschreiben ist. Man mochte sich aus der Feder des Verf. eine dhnliche
Darstellung wiinschen, die das ganze Konzil umfaBte. DaB die Depeschen
Gualterios vorziiglich ediert sind (S. 98-281), versteht sich bei einem
solchen Kenner des Konzils von selber.

Freiburg. Gabriel M. Léhr O. P.

C. Groéber : Der Mystiker Heinrich Seuse. Die Geschichte seines
Lebens. Die Entstehung und Echtheit seiner Werke. — Freiburg i. Br.
Herder. 234 SS.

J. Bithlmann : Christuslehre und Christusmystik des Heinrich Seuse.
Mit einem Holzschnitt, einer Handschrift- und Miniatur-Reproduktion. —
Luzern, Stocker. 1942. 251 SS.

Das Buch von Erzbischof Dr. Conrad Grdiber will, wie der Titel schon
andeutet, zweierlei iiber Seuse ausfiihren : eine Geschichte seines Lebens
und dann die Entstehung und die Echtheit seiner Werke. Es ist nicht
ganz leicht, beides in der Form, wie der hochwiirdigste Herr Verfasser
es versucht, zu verbinden. Die Biographie kommt doch m. E. zu kurz,
weil die kritische Untersuchung der Vita erst folgt. Die Kapitel 10—17
befassen sich mit kritischen Fragen iiber die Echtheit der Vita («das
Buch, das da heiBt der Seuse »). Das SchluBurteil ist in die Sitze zusam-



Literarische Besprechungen 193

mengefaBt : wir halten daran fest, daB « die beiden Teile des Buches auf
die Stagel plus Seuse zuriickgehen, wobei wir das « plus Seuse » doppelt
unterstreichen. Wir. riumen anderseits aber auch ein, daB, abgesehen
von dem grundgedanklich Lehrhaften, womit Seuse selber die Teile zu
einem Ganzen zu verschweiBen suchte ..., auch Einschiebsel von dritter
Hand mit dem Urspriinglichen sich verbanden, die der Seusischen Nach-
priifungen und Bestitigung sich entzogen » (S. 182). In den Ausfiihrungen
spiirt man iiberall die Verwachsenheit, die der Verf. in den Jahren seines
erfolgreichen seelsorgerlichen Wirkens in Konstanz als Miinsterpfarrer
gewonnen hat; gerade die Abschnitte, die das alte Konstanz schildern,
sind besonders lesenswert. Kap. 18 (Der Mystiker der gottl. Liebe) ver-
sucht eine Charakteristik Seuses nach den verschiedenen Seiten seines
Wesens. Ein Anhang bietet die « mystische Lehre Seuses» aus der Feder
des Pfarrers Karl Wild.

Einige kleine Erginzungen seien angefiigt. Der Provinzial Amandus
(S. 34 Anm. 59) heiBt richtig Antonius de Confluentia. In Breisach (S. 40)
war kein Dominikanerkloster, sondern héchstens ein Terminierhaus. Meister
Eckhart darf nicht verwechselt werden mit dem Frankfurter Prior Eck-
hart. Der Provinzial Henricus de Ligno heiBt richtig de Cigno (vom
Schwan), aus Speyer, 1345 als papstl. Ponitentiar in Avignon.

Das schoéne, anregende Buch sei bestens empfohlen.

Die Freiburger theol. Dissertation von J. Biihlmann verfolgt, wie
schon der Titel andeutet, andere Zwecke als die vorhergehende Arbeit.
1934 erschien von R. Schwarz eine Greifswalder phil. Dissertation unter
dem Titel : Das Christusbild des deutschen Mystikers H. Seuse, die an-
scheinend so gut zensiert wurde, daB sie in eine Sammlung Greifswalder
Universititsschriften aufgenommen wurde. Im Vergleich mit der Disser-
tation B’s ist sie als minderwertig zu bezeichnen.

B. hat Christuslehre und Christusmystik zusammen behandelt, weil
wir, wie er bemerkt, die gesamte Christologie Seuses Christus-Mystik
nennen kénnen. Nach einer Einfithrung iliber Seuses Leben und Werke
wird im zweiten Abschnitt, dem Hauptteil, seine Christuslehre und Christus-
mystik eingehend dargelegt und zwar im 1. und 2. Kapitel mehr die
Christuslehre — hier ist S. Thomas der eigentliche Fiihrer Seuses — im
3., dem interessantesten Kapitel, Christus in Frommigkeit und Mystik.
Auf diesen Teil méchte ich besonders hinweisen ; der Verfasser hat hier
Gelegenheit, einmal ein fiir die heutige Zeit namentlich anziehendes Thema
ausfithrlich zu behandeln, anderseits manche irrige und abwegige Auf-
fassungen richtigzustellen. In einem vierten Kapitel werden die histo-
rischen Grundlagen und Quellen fiir Seuses Christologie und Mystik auf-
gezeigt. Ein SchluBwort wiirdigt die Bedeutung und den EinfluB Seuses.

Die Untersuchung ist auf eine auBerordentlich umfangreiche Lite-
ratur aufgebaut — es diirfte dem Verfasser wohl nichts von Bedeutung
entgangen sein. Das gesamte Material ist klug und griindlich verarbeitet
und methodisch und systematisch zusammengefaBt. Dazu wird Seuse
in seine Zeit hineingestellt, in die Gesamtrichtung der deutschen und



194 Literarische Besprechungen

auslindischen Mystik ; so erst ist eine gerechte Beurteilung méglich.
Hingewiesen sei auch auf die geschmackvolle Ausstattung des Buches.
Wir koénnen es warm empfehlen ; der Leser wird reiche Belehrung und
Anregung daraus schopfen.

Freiburg. Gabriel M. Léhr O. P.

E. Hocks : Pius II. und der Halbmond. — Freiburg i. Br. Herder.
1941. vii-229 SS.

Pius II. ist vielleicht der beste Papst des 15. Jahrhunderts, ein Mann,
der eine starke, aber gliickliche Wandlung durchgemacht hat. Die Verfasse-
rin greift das Problem heraus, das sie am meisten bewegte, und das doch
bei ihren Zeitgenossen zu wenig Verstindnis und Unterstiitzung fand :
der Kampf gegen den Halbmond. Sie versteht zu schreiben; die Dar-
stellung liest sich leicht und angenehm. Neues soll nicht geboten werden,
sondern eine Schilderung auf Grundlage der in Frage kommenden Lite-
ratur. Uber die Kennzeichnung der theologisch-religiosen Lage im Ost-
reich (S. 44) kann man wohl auch anderer Meinung sein.

Freiburg. Gabriel M. Léhr O. P.

Heilige Schrift.

H. Hépfl O.S. B. : Introductionis in sacros utriusque Testamenti libros
Compendium. Vol. I : Introductio generalis in Sacram Scripturam. Tractatus
de inspiratione, canone, historia textus, hermeneutica. Vol. III : Intro-
ductio specialis in Novum Testamentum. Editio quarta ex integro retrac-
tata, quam curavit P. Benno Gut O.S.B. Roma, Anonima Libreria
Cattolica Italiana (Alci). 1938-40. xx11-607 ; XxX11-570 pP.

P. Morant O.F.M. Cap. : Compendium Introductionis in S. Scripturam.
Vol. III: Introductio specialis in libros Novi Testamenti. — Roma, Ferrari.
1940. x1v-392 pp.

Das wertvolle « Kompendium » des 1934 verstorbenen Professors der
Benediktiner Lehranstalt S. Anselmo und Konsultors der papstlichen Bibel-
kommission, P. Hildebrand Hopfl, das sich beim praktischen Unterricht
in der biblischen Einleitungswissenschaft glinzend bewihrt hat, erscheint
hiermit in vierter Auflage herausgegeben vom schweizerischen Benediktiner
P. Benno Gut. Diese neue Ausgabe wird voraussichtlich von allen den-
jenigen mit Freude begriiBt werden, die den einschligigen Stoff in lateinischer
Sprache zu studieren oder vorzutragen haben. Mit den Lateinkenntnissen
unserer heutigen Theologiestudenten ist es erfahrungsgemaB im allgemeinen
nicht glinzend bestellt. Und auch unter den jiingeren Dozenten diirfte
es welche geben, denen die alte Kirchensprache des Abendlandes nicht
mehr so geldufig ist, als sie es ihren Vorgingern im Amte vor einigen Jahr-
zehnten noch war. Anderseits verlangen die der apostolischen Konstitution
« Deus Scientiarum Dominus» beigefiigten Ordinationen nachdriicklich :
« Sacra Scriptura, theologia dogmatica, etc. ... #fradantur lingua latina ».



Literarische Besprechungen 195

Nun ist aber gerade dieses Buch als Grundlage fiir lateinisch vorzutra-
gende Erorterungen iiber Einleitungsfragen vorziiglich geeignet. Auch fiir
Studenten, die sich auf in lateinischer Sprache abzulegende Priifungen
vorzubereiten haben, wird es sich als brauchbares und zuverlassiges Hilfs-
mittel erweisen.

Die frither zweibdndige « Introductio Generalis » ist in der Neuausgabe
in einen Band zusammengefaBt, der einen AbriB der geschichtlichen Ent-
wicklung der « Einleitungswissenschaft », die Geschichte des alttestament-
lichen sowie des neutestamentlichen Bibelkanons, einen Abschnitt iiber die
Apokryphe, die Textgeschichte, die Ubersetzungen und schlieBlich noch
eine Hermeneutik enthilt. Dabei ist allerdings dieser Band auf mehr als
600 Seiten ausgewachsen. Die Einteilung des Stoffes ist klar und iiber-
sichtlich. Die Ubersichtlichkeit wird noch erhéht durch geschickte Ver-
wendung von geeigneten typographischen Hilfsmitteln. Die einschligige
Literatur zu den einzelnen Abschnitten wird in wohl fast erschopfender
Weise verzeichnet. Es versteht sich von selbst, daB bei der Behandlung
der alten Ubersetzungen die lateinische Vulgata einen reichbemessenen
Anteil (S. 363-403) bekommt. Das entspricht nicht nur einer persénlichen
Vorliebe des P. Hopfl fiir unsere lateinische Kirchenbibel, es ist auch in
der Sache selbst begriindet. Demgegeniiber ist nun freilich der LXX-Ab-
schnitt etwas knapp ausgefallen : dieser immerhin weitaus dltesten und
wichtigsten Ubersetzung der alttestamentlichen Schriften wird weniger
Raum zugebilligt als z. B. den apokryphen Biichern.

Der den neutestamentlichen Einleitungsfragen gewidmete Band zeigt
alle guten Eigenschaften der bisherigen Ausgabe in gesteigertem Ausmas.
Der Bearbeiter hat keine Miihe gespart, um das weitverbreitete Kom-
pendium auf der bereits eroberten Hohe zu halten. Und man wird gerne
zugeben, daB er sein Vorhaben mit geschickter Hand und groBer Sach-
und Literaturkenntnis zur Ausfiihrung gebracht hat. Der reichhaltige
Abschnitt iiber die synoptischen Evangelien z. B. (S. 29-185) wie auch
der fein gegliederte Abschnitt iiber das Johannesevangelium (S. 186-252)
bieten dem Dozenten wie auch den Hérern alles, was fiir eine zeitgemaBe
Behandlung der mit diesen wichtigen Stoffen verkniipften Fragen not-
wendig und niitzlich erscheint. Die Behandlung der einzelnen Briefe des
hl. Paulus (S. 327-452) wird eingeleitet durch zwei vorziiglich ausgearbeitete
Abschnitte iiber den Lebensgang des groBen Apostels (S. 283-311) und iiber
seine Briefe im 'allgemeinen (S. 312-326).

Alles in allem wird sich das « Kompendium » des P. Hopfl auch in
dieser neuen Form als ein sehr brauchbares Hilfsmittel beim Bibelstudium
an unseren Dibzesanseminarien und katholischen Lehranstalten erweisen.

Als dritter Band eines neuen Kompendiums der Einleitung in die
Heilige Schrift erschien das Werk von P. Morant ebenfalls in lateinischer
Sprache. Es schlieBt sich an die beiden Binde (Allgemeine Einleitung in
die Heilige Schrift und Besondere Einleitung ins Alte Testament) des
Schweizer Kapuzinerpaters Dr. Ildefons Ayer an und ist eigentlich eine
Neufassung der « Praclectiones Introductionis in Sacram Scripturam », die



196 Literarische Besprechungen

schon vor mehr als zwanzig Jahren pro manuscripto zum Gebrauch der
Theologiestudenten der schweizerischen Kapuzinerprovinz von P. Floren-
tinus von Naifels herausgegeben worden sind.

Ein Vergleich mit dem Kompendium von Hopfl-Gut zeigt, wie bei
dem Sonderzweck des Buches von vornherein zu erwarten war, vorerst
eine groBere Gedrangtheit. So entfallen auf den Abschnitt der Evangelien
hier nur 138 Seiten gegen 252 im entsprechenden Band von Hopfl-Gut.
Genau wie bei H.-G. wird auch hier der Abschnitt iiber die einzelnen Briefe
des hl. Paulus eingeleitet mit zwei einfiihrenden Paragraphen « De vita
S. Pauli» (S. 159-183) und « De epistulis S. Pauli in genere » (S. 183-192),
und zwar mit Recht, denn das erscheint in der Natur der Sache durchaus
wohlbegriindet. Ubrigens sagt P. Morant in seiner « Praefatio » : « Quoad
fontes inveniendos et argumentationes adducendas debitor quoque sum
R. P. Bennoni Gut O. S. B., professori in Pont. Instituto Anselmiano de
Urbe, cuius compendium uberrimum saltem inde ab Evangelio S. Joannis
adhibere mihi licuit ». Daraus erklirt sich wohl auch eine gewisse Ahnlich-
keit in der Terminologie.

Die Arbeit des P. Morant diirfte seinem Zweck, den Theologiestudenten,
die sich auf das Predigtamt und die Seelsorge vorbereiten, ein zuverlissiger
Fiihrer zu sein, wohl entsprechen. Die Verwendungsmoéglichkeit des Buches
fiir unmittelbar praktische Zwecke wird erhéht durch schematische Uber-
sichten, chronologische Tabellen, einen Plan der Stadt Jerusalem und je
eine geographische Karte von Palistina und den Mittelmeerlindern.

Freiburg. M. A. v. d. Oudenrijn O. P.

A. Heschel : Die Prophetie. — Krakéw, Nakladem Polskiej Akademji
Umiejetnosei. 1936. vi-194 SS.

Der Gegenstand dieser Untersuchung ist ein schon oft nach verschie-
denen Seiten hin und von verschiedenen Voraussetzungen aus behandeltes
Thema, namlich das Verhiltnis zwischen Gott und Prophet. Mit Recht
wird gleich am Anfang hervorgehoben, daB das BewuBtsein der Propheten,
von Gott inspiriert zu sein, bei allen ihren Reden und bei ihrer ganzen
prophetischen Wirksamkeit die Grundvoraussetzung bildet. « Das Recht,
prophetische Téitigkeit zu entfalten, der Anspruch auf die maBgebende
Geltung ihrer Worte stiitzt sich auf das Faktum der Eingebung ... Dieses
genetische Moment wird von ihnen stets und in mannigfacher Weise betont ».
Die von Gustav Holscher in seinem bekannten Buch : Die Propheten : Unter-
suchungen zur Religionsgeschichie Isvaels aufgestellte Theorie iiber Wesen
und Ursprung des israelitischen Prophetismus wird einer eingehenden Kritik
unterzogen. Auch die Analogie des prophetischen Phinomens mit der
dichterischen Konzeption reicht nicht aus, um die Erlebnisse der alttesta-
mentlichen Propheten in befriedigender Weise zu erkliren. — Im zweiten
Teil der Untersuchung wird dann die prophetische Eingebung als Erlebnis
nach Gegenstand und Form untersucht auf Grund der Schilderungen,
welche mehrere alttestamentliche Propheten selbst hinterlassen haben. —
Der dritte Teil der Abhandlung befaft sich mit der Religion und mit der



Literarische Besprechungen 197

Theologie der Propheten. In seiner Terminologie geht Heschel manchmal
ganz eigene Wege, was das Verstindnis seiner interessanten Erorterungen
nicht wenig erschwert. Die Theologie der Propheten wird in dieser
Terminologie als « pathetische Theologie » bezeichnet und ihre Religion
als « Religion der Sympathie ». Immerhin zeigt diese Abhandlung deut-
lich, daB3 eine flache und manchmal recht oberflichliche rationalistische
Deutung der Erlebnisse der alttestamentlichen Propheten, wie sie vor
einigen Jahrzehnten noch weit verbreitet war, auch in solchen Kreisen,
die jedem Dogma ablehnend gegeniiberstehen, betrichtlich an Einflul
eingebiiBt hat.

Freiburg. M. A. v. d. Oudenrijn O. P.

B. Decker : Die Entwicklung der Lehre von der prophetischen Offen-
barung von Wilhelm von Auxerre bis zu Thomas von Aquin. (Breslauer
Studien zur historischen Theologie, Neue Folge, Bd. VII.) — Breslau,
Miiller u. Seiffert. 1940. xv-224 SS.

Hauptsachliches Ziel des Verfassers ist eine quellenanalytische Dar-
stellung der Lehre des hl. Thomas von Aquin von der prophetischen Offen-
barung. Dabei werden die Prophetietraktate mehrerer vorthomistischer
Theologen des dreizehnten Jahrhunderts eingehend untersucht. Vorab
werden die Quellen der scholastischen Prophetielehre vorgefiihrt. Erstens
die Quelle in der Antike und in der Patristik, wobei der hl. Augustin von
hervorragendem Interesse erscheint. Zweitens die arabischen und jiidischen
Quellen, wobei einerseits Avicenna, anderseits Maimonides besondere
Beachtung verdienen.

Der zweite Teil der Arbeit untersucht dann die eigentliche inner-
scholastische Entwicklung der Lehre von der prophetischen Offenbarung
von Wilhelm von Auxerre bis auf den Aquinaten. Der EinfluB der in-
zwischen zuginglich gewordenen aristotelischen Schriften macht sich bei
Alexander von Hales und namentlich beim hl. Albert dem GroBen bemerkbar.
Ein erstes Hauptproblem, dessen historische Entwicklung hier beleuchtet
wird, betrifft den iibernatiirlichen Charakter der prophetischen Erkenntnis.
Bei Wilhelm von Auxerre steht die in der kirchlichen Lehre von Anfang
an gegebene Ubernatiirlichkeit der Prophetie noch nicht in Frage. Bei
Wilhelm von Auvergne droht bereits die Gefahr der Verwischung der
Grenzen zwischen natiirlicher und iibernatiirlicher Erkenntnis. Albert
der GroBe setzt sich mit einer naturalistischen Erklirung auseinander, die
auf Maimonides und Avicenna zuriickgeht. Erst Thomas von Aquin aber
erreicht eine positive Darstellung der « natiirlichen » und der « iibernatiir-
lichen » Prophetie in ihrer spezifischen Eigenart und in ihren gegen-
seitigen Beziehungen. Die Losung des Aquinaten erscheint nach den
Untersuchungen des Verfassers als eine beachtenswerte, selbstindige
Leistung des Doctor Angelicus. Daneben wird die Entwicklung der Ana-
lyse des eigentlichen Offenbarungsvorganges und der Zergliederung des
Offenbarungsprozesses untersucht, sowie auch die Stellungnahme der ver-



198 Literarische Besprechungen

schiedenen in Frage kommenden Scholastiker zum Problem der etwaigen
Erforderlichkeit gewisser Dispositionen und Veranlagungen im Empfinger
der Prophetie.

Der Verfasser hat sich mit dieser gewissenhaften Arbeit den Dank
aller derjenigen erworben, die sich, sei es als Dogmatiker oder als Exegeten,
mit den Problemen der Prophetie zu befassen haben. Der Hauptwert des
Werkes aber liegt vor allem in der erstmaligen Benutzung und in einer
iibersichtlichen Analyse mehrerer, bisher durch den Druck noch nicht
zuganglich gemachter Prophetietraktate des 13. Jahrhunderts.

Freiburg. M. A. v. d. Oudenrijn O. P.

Th. Gerster a Zell, O. M. Cap.: Jesus in ore Prophetarum. Tractatus
de Vaticiniis messianicis iuxta s. Bonaventurae doctrinam. — Taurini,
Marietti. 1934. 230 pp.

Vorliegender Traktat fithrt uns in seinem ersten Teil die Weissagungen
vor, die im A. T. die Abstammung des Messias, die Zeit seiner Ankunft,
seine jungfriuliche Geburt, seine Amter als Konig, Lehrer und Hohe-
priester, sein Leiden und Sterben, seine Auferstehung und Himmelfahrt,
seine wahre Gottheit und sein messianisches Reich vorherverkiinden. In
seinem zweiten Teil weist er der Reihe nach die Erfiillung dieser Weis-
sagungen in Jesus Christus nach. Er ist also eine etwas eingehendere
Darlegung des apologetischen Beweises fiir die Wahrheit der christlichen
Religion aus den Weissagungen des A. T. Da dieser Beweis mit jenem
aus den Wundern nach der Definition des vatikanischen Konzils ein
sicherstes und dem Verstindnis Aller angemessenes Zeichen der gottlichen
Offenbarung ist, ist die Absicht des Verfassers, den Theologie studierenden
Klerikern ein Hilfsmittel an die Hand zu geben fiir die eigene Betrachtung
dieses Gegenstandes und fiir die Belehrung der Glaubigen, gewil3 dankens-
wert, um so mehr, als die Ausfiihrung fiir diesen praktischen Zweck auch
recht geeignet ist. Der Verfasser geht nicht auf die ausfiihrliche Wider-
legung rationalistischer Irrtiimer ein, sondern hdlt sich treu an die Lehre
der Uberlieferung. DaB dabei auch neuere Fragestellungen katholischer
Gelehrter unbeachtet bleiben, wie z. B. die Frage, ob und in welchem Sinn
das von den Prophezeiungen verkiindete Messiasreich ein eschatologisches
sei, — der Verfasser sagt: eminebit praecipue universalitate, sanctitate
et bonorum abundantia (S. 117-128) —, ist angesichts des Zweckes des
Werkes kein merklicher Mangel. Gewdhnlich werden die einzelnen Prophe-
zeiungen in den zutreffenden Zusammenhang gestellt, dann wird der an-
gefiihrte Text erkliart, wo es nétig ist unter Zuhilfenahme des hebriischen
und des griechischen Textes. Auch die Autoritit der Kirchenviter kommt
zu ihrem Rechte und die neuere katholische Exegese ist nicht iibersehen.
Eigentiimlich ist diesem Werke des frommen Sohnes des hl. Franziskus
die reichliche Verwertung der Lehre des hl. Bonaventura. Besonders im
zweiten Teil, beim Nachweis der Erfiillung der Prophezeiungen, bieten die
reichen Anfithrungen aus den Schriften des groBen Mystikers, des Doctor



Literarische Besprechungen 199

seraphicus, sehr geeigneten Stoff, um mit dem apologetischen Studium
der Prophezeiungen auch die Betrachtung des Lebens und Leidens und
der Verherrlichung des Heilandes zu verbinden.

Einsiedeln. Meinrad Benz O.S. B.

Missiologie.

P. Charles S. J.: Les dossiers de l’action missionnaire. 2¢ édition,
entiérement refondue et augmentée. — Louvain, Aucam. 1939. 334 pp.

Id. : Missiologie. Etudes, rapports, conférences. 1¢r vol. — Paris, Desclée
de Brouwer. 1939. 305 pp.

On retrouve dans ces deux ouvrages la verve et la fantaisie de 1'ani-
mateur des Semaines de Missiologie de Louvain et l'afirmation réitérée
de sa thése bien connue sur la fin spécifique de l'activité missionnaire de
I’Eglise : la mission plante I'Eglise visible la ou elle n’est pas encore et
disparait au moment ol la chrétienté nouvelle atteint 1’dge adulte.

On serait heureux de s’en tenir la et de ne pas chercher chicane a un
des plus zélés animateurs du mouvement missionnaire dans les pays de
langue frangaise. Mais sa these principale, a laquelle nous souscrivons
entierement, a été défendue, par lui-méme et par d’autres, avec des argu-
ments d’une telle faiblesse qu’il n’est pas inutile de les passer au crible.
Les conclusions qui découlent de ses considérants erronés risquent en effet
de compromettre une thése en soi parfaitement juste, qu’il serait regret-
table de voir colporter en pareil équipage.

Apres avoir rejeté l'idée de 'activité missionnaire « conséquence fatale,
presque instinctive, de la conviction religieuse », le P. Charles examine
et entend réfuter les théories qui rattachent cette activité soit a la vertu
d’obéissance, soit a4 la vertu de charité.

Contre la vertu d’obéissance, le P. Charles répond trés justement que
le précepte du Christ ne saurait étre la raison derniére du devoir de 1’apos-
tolat, qu’il repose sur un fondement que la théologie a le droit de recher-
cher (et qui se trouve dans la fin méme de I’Eglise). Mais il ajoute aussitot :
« Il est bien sfir que ce précepte du Christ est, par lui-méme, un motif suffi-
sant de travailler efficacement 4 la conversion du monde, encore qu’on
puisse se demander s’il ne concerne pas exclusivement les apotres et leurs
successeurs, c’est-a-dire 1’Eglise enseignante. » (Dossier 3; I, 21.) Nous
n'y voyons pas d’'inconvénient et nous sommes préts a considérer 1'apos-
tolat comme essentiellement hiérarchique : la prédication n’est-elle pas
rattachée, dans I’Eglise, au pouvoir d’ordre si bien qu’'une activité apos-
tolique comme I’Action catholique se définit comme une participation
a l'apostolat hiérarchique. Conséquence absurde, qui signale l'absurdité
du principe, affirme le P. Charles : « D’aprés cette théorie, les seuls vrais
missionnaires seraient ceux qui préchent et qui baptisent : les religieuses,
les fréres convers ne le font guére ou pas du tout, comment seraient-ils
encore missionnaires ? » Mais pourquoi tous les ouvriers dans le champ



200 Literarische Besprechungen

missionnaire le seraient-ils au méme titre ? Et n’est-il pas évident que
I’activité formellement missionnaire s’appuie sur des activités qui ne le
sont que dispositivement ? Nagueére, le P. Charles lui-méme suggérait de
conférer les ordres mineurs aux catéchistes laiques, auxiliaires des mis-
sionnaires : c’était reconnaitre que l'apostolat revient primo et per se a
I’Eglise enseignante, a la hiérarchie.

« Dans la pratique, poursuit-il, cette solution incompléte impose
des méthodes défectueuses. On croit que la seule besogne du missionnaire
est de précher le dogme, de baptiser, d’enseigner la morale au plus grand
nombre d’auditeurs possible... Dés lors, on considére volontiers comme
étrangéres a l'apostolat les ceuvres de haut enseignement, les écoles tech-
niques, les Universités et méme les ceuvres d’assistance sociale ou médi-
cale, en un mot tout ce qui n’est pas contenu dans le commandement du
Sauveur. C’est bien le theme que développe, par exemple, Joly... Pourtant,
I’expérience le prouve, sur la base du seul enseignement oral, il n’est guére
possible de fonder des chrétientés durables. » (Ibid., p. 22.) La derniére
proposition est inattaquable. Mais il nous semble possible d’entendre le
commandement du Sauveur dans saint Matthieu 28, 19 et dans saint Marc
16, 15 d'une maniére moins strictement littérale que I'auteur dénoncé par
le P. Charles. Le précepte d’enseigner embrasse également tout ce qui
prépare a la réception de l’enseignement sacré et confirme le néophyte
dans la conservation de sa foi; le baptéme représente tout l’organisme
sacramentel de 1’Eglise, entre autres les deux sacrements qui en assurent
la stabilité et la fécondité spirituelles et temporelles respectivement : 1'Ordre
et le Mariage. Les méthodes défectueuses sont la conséquence d’une inter-
prétation défectueuse et nullement autorisée de la charte de l'apostolat
chrétien.

Enfin, « la simple obéissance a un précepte explique mal le caractére
généreux, spontané et joyeux de l’'activité missionnaire catholique... »
(Ibid., p. 21.) On serait donc porté a chercher le secret de cette sponta-
néité dans un amour ; mais le P. Charles rejette a son tour cette solution
qu’il prétend exposer ainsi : « L’activité missionnaire est un acte de charité.
Son premier but est de sauver les Ames. Elle se tourne d’abord vers le
prochain en détresse : a défaut d’aide apostolique, les paiens périraient
éternellement ; le missionnaire vient a leur secours comme le médecin
va au secours des malades, comme le sauveteur repéche le noyé ! » (Ibid.,
p. 22.) Et, tout de suite, les conséquences caricaturales de cette conception,
qui serait « de nature a rendre plus difficiles les rapports entre évangélisa-
teurs et évangélisés : d'une part, le missionnaire qui se présente en sau-
veur, en bienfaiteur, considérera volontiers les paiens comme ses éternels
débiteurs dont il appréciera sévérement l'ingratitude ou l'indocilité ... »
(Ibid., p. 23.) C’est dire, en langage clair, que la miséricorde spirituelle,
qui est un des actes de la vertu surnaturelle de charité, engendre norma-
lement des sentiments d’orgueil. Prout sonat, le P. Charles ne nous dit pas
que le mépris et la hauteur sont le fruit d’une miséricorde illusoire et pure-
ment nominale ; il éléve son objection contre la charité envisagée comme
motif formel de l'activité missionnaire : si c’est de la fausse charité qu’il



Literarische Besprechungen 201

parle ici, il est clair que son argument ne vaut plus rien. Retenons tout
de méme, bien que ce ne soit pas ad rem, que la supériorité surnaturelle
du missionnaire vis-a-vis des paiens, non seulement laisse entiére son
humilité, mais I'approfondit dans la mesure méme ot la charité et les dons
du Saint-Esprit lui font comme gofiter la gratuité du don divin, non sans
I’éclairer sur les valeurs en jeu sur le plan naturel (culture, valeur indi-
viduelle, etc.). Ajoutons qu’il serait affligeant de considérer comme des
mirages de l'orgueil les profondeurs de la paternité spirituelle dont se fait
gloire, par exemple, saint Paul. Trés juste, mais sans valeur quant a la
theése qu’il s’agit de démontrer, la constatation qui suit : « Le paien, d’autre
part, surtout s’il est de haute culture et s'il n’a nullement conscience de
sa pauvreté spirituelle, accueillera souvent sans bienveillance la révélation
de l'infériorité et de la dépendance dans laquelle il se trouve en face d’'un
étranger méprisé. » (Ibid., p. 23.)

Les autres arguments contre la « thése de la charité » sont de la méme
force. « Si ’activité missionnaire se justifie par le désir, le besoin ou le devoir
de sauver les ames, il n’est pas nécessaire, il est méme illogique d’aller
chercher celles-ci aux extrémités du monde. .. » (Ibid., p. 22.) Nous répon-
drons que les principes qui gouvernent l'aumoéne corporelle s’appliquent
a bien plus forte raison a 'aumone spirituelle, et que 1’Eglise, dans sa misé-
ricorde maternelle, est redevable de I’Evangile plus spécialement aux
dmes les plus abandonnées, méme si ’'ordre de la charité n’impose pas a
chaque prétre 1'obligation de le porter a ses moins proches prochains.

Encore moins suit-il de la mission de I'Eglise que « le missionnaire
qui, malgré son zele, ne convertit a peu prés personne, a non seulement
le droit de se décourager, mais presque le devoir de chercher un champ
d’apostolat moins stérile ou méme de revenir dans son pays » (Ibid.), car
(pour ne rien dire du « devoir de découragement »!) la charité ne nous
enjoint pas de chercher I'ceuvre la plus facile, ou la plus promptement
réalisée comme feint de nous 'imputer un nouvel argument : « Il faudrait,
dés lors, aussi condamner les méthodes d’apostolat plus profondes mais
plus lentes au bénéfice des ceuvres de salut a rendement immédiat... On
estimera de peu de valeur missionnaire le travail dépensé dans les Univer-
sités auprés d’intellectuels récalcitrants, tandis que dans les hépitaux ou
prés des berceaux, on peut récolter, sans résistance, de belles moissons
d’ames. » (Ibid., p. 22.) Comme si la recherche difficile de la brebis perdue
ne relevait pas de la charité ! Il aurait fallu tenir compte ici, et précisément
parce qu'’il s’agit de la charité, du jeu trés subtil des différents actes de cette
vertu dans la dilection de Dieu et du prochain et de l'interférence de la
miséricorde.

Enfin, si nous admettons parfaitement qu’un curé de paroisse est
mii par la méme charité qu'un missionnaire d’Arabie ou de Ceylan (le
nombre supérieur d’Ames qu’il a réussi a sauver n'y fait rien !), c’est que,
bien d’accord avec le P. Charles pour faire de la plantation de 1'Eglise
I'eeuvre spécifiquement missionnaire, nous ne voyons pas de raison de lui
attribuer un motif formel distinct de celui qui commande toute I'activité
de I’Eglise.



202 Literarische Besprechungen

Or, il n’est nullement prouvé que celui-ci reléve de la vertu de religion.
C’est a cela, en effet, que tendait cette critique du motif de charité :
« Dés lors, ’activité missionnaire n’est pas d’abord ou uniquement un acte
d’obéissance au précepte du Christ ; ni davantage un acte de charité envers
le prochain en détresse ; elle est tout cela parce qu’elle est avant tout et
essentiellement un acte de religion a exercer par 1I'Eglise et pour I'Eglise. »
(Ibid., p. 24.) Gardons-nous de taxer le P. Charles de dogmatisme. Dans
son rapport au IITe Congres de I'UMC de France, en 1935, réimprimé dans
le volume de 1939, il déclare nous laisser libres de « rattacher ce devoir a
telle vertu bien solide, comme on suspend un chapeau a une patére »
(Missiologie, I, p. 89), du moment que « l'essentiel c’est de comprendre
que l'extension de I’Eglise est une nécessité et que, de par notre baptéme,
tous nous devons y coopérer ». (Ibid., p. 90.) Un de ses émules, le P. Perbal,
O. M. I. est plus catégorique !. Ses arguments contre le motif de charité
refletent, jusque dans leur expression et leur ordre, ceux du P. Charles ;
méme caricature des actes de cette vertu, et méme dichotomie violente,
destinée a nous faire saisir le caractere propre de l'apostolat, qui « n’est pas
premiérement une ceuvre de pitié ou de commisération pour les malheureux
paiens, mais une vaste opération d’extension de I'Eglise ». (Op. cit., p. 89.)
Mais, en outre, il fait état de textes de saint Thomas relatifs a4 la fonction
générale de la charité comme forme des vertus dans l'organisme surnaturel,
pour soutenir la nécessité de rattacher le devoir missionnaire a une autre
vertu qu’elle. C’est oublier que, toujours selon saint Thomas, elle a un acte
propre qui est la dilection de Dieu et du prochain. Il poursuit en faisant
de la fin de I’Eglise I’établissement du régne de Dieu, qui équivaut pour lui
a ces relations de respect et de soumission qui sont ’acte de la vertu de reli-
gion. C’est dire, en d’autres termes, que la fonction premiére de I'Eglise
est d’ordre moral, non théologal. L’Eglise serait avant tout société cul-
tuelle. Nous avons montré ailleurs l'insuffisance de cette conception ?;
si nous y touchons encore, c’est que l'autorité du professeur a l'Institut
missionnaire de la Propagande a contribué a la diffuser. Un article de la
meilleure revue missiologique actuelle en proposait récemment I’'adoption ®.
Nous avons seulement voulu marquer ici que cette theése est indépendante
de la thése de la plantation de I'Eglise, fin de l'activité missionnaire. Celle-ci
demeure en tout état de cause, encore est-il bon, pour I'étayer, de se servir
d’arguments valables et de n’en point lier le sort a une doctrine qui, si elle
est défendable, nous parait, jusqu'ici du moins, fort mal défendue.

Fribourg. P. de Menasce O. P,

1 Albert Perbal, O.M.I., Premitres legons de théologie missionnaire, Paris,
Dillen, 2¢ éd. (1937).

2 Catholicité de I’Eglise et ordre de la charité. Annuaire missionnaire de
la Suisse (1939).

3 J. Peters, Ein Programm zur theologischen Begriindung der Mission.
Missionswissenschaft und Religionswissenschaft, Bd. 3 (1940) 1-5.



Literarische Besprechungen 203

Dogmatik,

M. ]J. Scheeben : Die Mysterien des Christentums. Wesen, Bedeutung
und Zusammenhang derselben nach der in ihrem iibernatiirlichen Charakter
gegebenen Perspektive dargestellt. Ausgabe letzter Hand herausgegeben
von Josef Hofer. (Gesammelte Schriften, hg. v. Jos. Hofer, Band II.)
— Freiburg i. Br. Herder. 1941. xxxi1-778 SS.

Matthias Josef Scheeben gehort zweifellos zu jenen Gelehrten und
Geistesmannern, deren geniale GroBe eigentlich erst von der Nachwelt
voll und ganz erkannt wird. Zwar darf man die geistige Wirkkraft eines
Wissenschaftlers nicht allzusehr an der Auflagenziffer seiner Werke be-
messen. Doch steht die Tatsache fest, daB Scheebens verhiltnismaBig
geringer geistiger EinfluB in der Zeit vor dem letzten Weltkrieg der
ziemlich beschrinkten Verbreitung seiner Schriften entspricht. Erst die
Nachkriegszeit mit ihren geistigen Umwilzungen hat auch hier einen
merklichen Wandel vollzogen. Immer groBer wird der Kreis der Ver-
ehrer und Bewunderer des groSen Kolner Theologen. Sie alle werden
gewiB mit Genugtuung und Freude die vom Scheebenverlag Herder ge-
plante Gesamtausgabe begriiBen. Die Neuausgabe wird 8 Binde in
folgender Anordnung umfassen :

Bd. I: Einfithrung in die « Gesammelten Schriften » — Natur
und Gnade — Die Herrlichkeiten der gottlichen Gnade.
Bd. IT: Die Mysterien des Christentums.

Bd. III-VII: Dogmatik (ohne Atzbergers Erginzungsband).
Bd. VIII: Gesammelte Aufsitze (in Auswahl).

Die einzelnen Werke sollen ohne jede Anderung, ohne Einschub
und Auslassung, so wie sie Scheeben hinterlie8, verdffentlicht werden.

Die Neuerscheinung beginnt mit der Ausgabe der « Mysterien ». Davon
waren bisher drei verschiedene Ausgaben im Buchhandel. Die Erstauf-
lage von 1865 wurde 1931 vom Matthias-Griinewald-Verlag in Mainz
als Band I der «deutschen Klassiker der katholischen Theologie aus
neuerer Zeit » nachgedruckt. Dies entsprach einem wirklichen Bediirfnisse,
weil die 2. und 3. Auflage von Kiipper (1898) und Rademacher (1912)
mit ihren vielfachen Zusitzen, Abdnderungen und selbst Auslassungen
seitens der Herausgeber allzusehr vom Originaltext abweichen, zumal
die Textverinderungen als solche nicht einmal gekennzeichnet sind. Nun
aber hat Scheeben selber eine 2. Aufl. vorbereitet. Diese letzte wissen-
schaftliche Leistung Scheebens ist in einem im Besitz der erzbischof-
lichen Bibliothek in Koéln befindlichen Handexemplar des Verfassers ent-
halten. Kiipper hat dieses Handexemplar zwar beniitzt, aber leider zu
selbstindig und eigenwillig, als daB sein Text als wirkliche 2. Aufl. des
Verfassers angesprochen werden diirfte. Diese von Scheeben selber be-
absichtigte 2. Auflage schenkt uns nun Josef Héfer im vorliegenden Texte,
zu dessen Herstellung er auBer dem genannten Handexemplar (H 1) noch



204 Literarische Besprechungen

ein zweites (H 2) heranzieht, das freilich nur sparliche zusammenhingende
Zusatze aus der Hand des Verfassers enthilt, die nun hier in den An-
merkungen (mit dem Zusatz H 2) angefiihrt werden. Leider hat Scheeben
die Redaktion der 2. Aufl. im H 2 nicht abgeschlossen. Nur die ersten
acht Hauptstiicke — aber immerhin doch der groSte Teil des Werkes
— sind so durchgearbeitet, daB man sie als druckfertig ansehen kann.
Die stilistischen und sachlichen Anderungen sind erheblich. Trotzdem
andern die Zusitze, wie Hofer sagt, den « Grundzug des Werkes » nicht.
« Sie haben die Tendenz, den analogen Charakter unserer Erkenntnis
gottlicher Wirklichkeit stirker hervorzuheben und das Geheimnis tiefer
als lichtvolles Dunkel erscheinen zu lassen» (VII).

Die ziemlich zahlreichen und teilweise sehr umfangreichen erliu-
ternden Anmerkungen des Herausgebers, die von den Anmerkungen
Scheebens durch ¢ ) gekennzeichnet sind, wollen «in ihrer Gesamtheit
den Ansatz zu einer Interpretation der Absichten und Leistungen
Scheebens » darstellen und «das Verstindnis vor allem der Dogmatik »
vorbereiten helfen (VIII). Oft enthalten sie wertvolle geistesgeschicht-
liche Bemerkungen und gute Quellenhinweise. Einige, besonders zu
Beginn eines Hauptstiickes oder eines wichtigen Paragraphen angebrachte
Anmerkungen sind sogar zu férmlichen Exkursen ausgewachsen. Vgl.
z. B. S. 200, 408, 540, 581, 614. In sehr starkem Umfange wird auch die
neueste Literatur angefiihrt. Allerdings diirfte das Kriterium der getrof-
fenen Auswahl nicht leicht ersichtlich sein. Hofer scheint eine gewisse
Vorliebe fiir eine Art von theologischer Literatur zu haben, der «die
Lebenskategorien » (Vgl. Anm. S. 660) niher stehen als die abstrakten
Kategorien des formalen Denkens! Seine eigenen Anmerkungen ver-
raten deutlich dieselbe Tendenz. Obwohl nun die neueste « Lebenstheo-
logie » sich sehr bemiiht, Scheeben zu ihrem Fiihrer zu stempeln, wird
der unbefangene Leser gerade bei gleichzeitiger Lektiire des Scheebenschen
Textes und der Anmerkungen Hofers leicht den groBen Abstand wahr-
nehmen koénnen, der nicht nur sprachlich, sondern auch sachlich zwischen
Scheeben und dessen neueren « Lebenstheologen » besteht. Fiir die kom-
menden Binde scheint uns eine gewisse « Sobrietas» in dieser Hinsicht
angebracht zu sein. Anmerkungen, die wirklich erliuternden Charakter
haben wollen, die also die Lektiire Scheebens erleichtern sollen, haben
auch in der Neuausgabe eines neueren Theologen vor allem dem Texte
zu dienen und nicht irgendwelchen spiteren Tendenzen, die iiberhaupt
nicht oder allenfalls sehr entfernt im Texte zugrunde gelegt sind. Doch
sollen damit keineswegs manche treffliche Gedanken und Hinweise des
Herausgebers in ihrem Werte herabgesetzt werden.

Die praktische Verwertbarkeit der Ausgabe erhéhen ganz wesentlich
das Verzeichnis der Schriftstellen, das Personenregister und vor allem
das fast 100 Seiten umfassende sehr sorgfiltige Sachregister. Buch-
technisch ist die Ausgabe ein wahres Musterbeispiel.

Zu Anmerkungen S. 616 sei bemerkt, da8 Rezensent in seinem
Buche iiber « Theologie als Wissenschaft» (Salzburg 1938) niemals be-
hauptet hat, «daB je ein Dogma ganz allein durch formale Konklusion



Literarische Besprechungen 205

gebildet wurde ». Eine theologische Konklusion ist das Ergebnis theolo-
gischer Denkarbeit, das Dogma dagegen das Ergebnis der kirchlich-iiber-
natiirlichen Dogmenentwicklung. Niemals ist aber die iibernatiirliche
Dogmenentwicklung das Werk bloBer Verstandesarbeit. Beziiglich des
Verhiltnisses der theologischen zur dogmatischen Entwicklung heiBt
es a. a. O., S. 136 : « Selbst wo sie (die Dogmenentwicklung) durch die
wissenschaftliche Vorarbeit der Theologen vorbereitet wird und sich sogar
deren Formulierung aneignet, kommt der rationalen Behandlung des
Dogmas nie mehr als der Wert eines bloB instrumentalen Faktors zu,
dessen sich das unter dem EinfluB des Heiligen Geistes unfehlbar wir-
kende Lehramt der Kirche bedient». S. 162 wird zudem ausdriicklich
auf die affektive, experimentelle, mystische Dogmenentfaltung hinge-
wiesen, die neben der erkenntnismiBigen besteht. Vgl. dazu die aus-
gezeichneten Ausfiihrungen P. Marin-Solas, L’évolution homogéne du
dogme catholique, I (Fribourg 1924) 353-392.

Rom. P. Wyser O. P.

J. Heiler : Gottgeheimnis im Sein und Werden. — Miinchen, Kosel
u. Pustet, O. J. 43 SS.

Ein Werk, klein an Umfang, aber ausgezeichnet an Inhalt! Der Ver-
fasser fiihrt den ernsten Leser auf der Grundlage des Satzes vom zu-
reichenden Grund von der Erkenntnis des bedingten Seins zu der des
unbedingten, ewigen Seins, zu Gott, und zwar zum Gott des Theismus, der,
entgegen allen Arten des Pantheismus, des materialistischen, evolutioni-
stischen, emanatistischen, idealistischen, panentheistischen, die einzige,
den Verstand befriedigende Losung des Ratsels der Welt ist. Vom
theistischen Gottesbegriff aus und von ihm aus allein klart sich auch
befriedigend das scandalum pantheistarum, die Schépfung aus nichts.
Die Darstellung ist so knapp, einfach, so scharfsinnig, wirklichkeitsnahe
logisch zwingend, daB die Lesung ein GenuB fiir Geist und Herz ist, und man
am SchluB mit dem Verfasser unwillkiirlich einstimmt in die Worte des
Buches der Weisheit, Kap. 13, 1 ff. (vom Verfasser nach Feldmann zitiert) :
« Toricht von Natur waren ja schon alle Menschen, auf denen Unkenntnis
Gottes lastete und die aus den sichtbaren Giitern den Seienden nicht zu
erkennen vermochten, noch bei Betrachtung der Werke den Kiinstler
erkannten », usw. Der Verfasser ist sich aber im ganzen Verlauf seiner
glinzenden Beweisfiihrung wohl bewufllt, daB er damit wohl vor das
Geheimnis Gottes und seiner Schopfertat uns hinfiihrt, es aber in seiner
erhabenen Unbegreiflichkeit bestehen lassen muB. Er will nur in den
Vorhof des Tempels der Glaubenserkenntnis einfiihren. So schlieBt er mit
den Worten : « Mégen wir auch noch so sehr die Schirfe menschlichen
Verstandes preisen, wir danken doch Gott dem Herrn, der sich gewiirdigt
hat, in der Offenbarung ein Echo unserem Sehnen zu geben und iiber die
stummen Zeugen der Natur hinaus uns auf dem Zuge der Menschheits-
geschichte, in der Geschichte Israels und der Kirche, gleichsam personlich
zu begegnen ».

Divus Thomas 14



206 Literarische Besprechungen

Wenn das treffliche Werk noch einen Wunsch iibrig 1a8t, so ist es der,
daB der Verfasser den Satz vom zureichenden Grund, auf dem seine ganze
Ausfithrung ruht, in seiner so gewandten Art noch zuriickfiihren méchte
auf das letzte und unmittelbar einsichtigste kontradiktorische Erkenntnis-
prinzip. (Cf. S. Th. II-II q. 1 a. 7c¢.) Man kann griiblerischen Geistern
begegnen, die da fragen : Woher weil ich denn, daB ein Ding nicht auch
einmal grundlos, ganz aus dem Nichts ins Dasein auftauchen kann ? Der
Hinweis darauf, daBl ein blo8 Mogliches ohne eine Ursache auBler ihm aus
der Ordnung des Moglichen in die des Wirklichen eintrete, setze voraus,
da8 dieses Mogliche zugleich zum Wirklichsein bestimmt werde und zu-
gleich von nichts dazu bestimmt werde, daBl also etwas zugleich und unter
gleichem Gesichtspunkt sei und nicht sei. Wenn diese oder eine ahnliche
Zuriickfithrung des Kausalititsprinzips auf das Kontradiktionsprinzip dem
griiblerischen Verstand keine Befriedigung gewiahrte, so wiirde ihm auf
dem Wege der Verstandeseinsicht wohl nicht zu helfen sein.

Einsiedeln. Meinvad Benz O, S. B.

Erkldrung.

Von H.H. Dr. B. Krempel aufmerksam gemacht, daB in seinem
Werke : « Die Zweckfrage der Ehe in neuer Beleuchtung » die Darstellung der
menschlichen Artnatur nicht als Ehezweck, sondern als Wesenswirkung
der Ehe bezeichnet sei, lasse ich meine in « Divus Thomas », Heft 1,
diesbeziiglich geduBerte Auffassung gern fallen. Damit fallt auch alles,
was ich formell unter diesem Gesichtspunkt an dem Buch auszusetzen
fand.

Trills. H. Wilms O. P.



	Literarische Besprechungen

