
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 20 (1942)

Artikel: Sünde und Unsündlichkeit [Fortsetzung]

Autor: Horváth, Alexander M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762221

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762221
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sünde und Unsündlichkeit
Von Dr. Alexander M. HORVATH 0. P.

(Fortsetzung.)

Die Sünde.

5. Die objektiven Merkmale der Sünde.

a) Die Gottentfremdung (aversio) als Beleidigung (offensa, malum Dei).

Wenn wir ein Ding seinem Wesen und seinem inneren Bestände
nach erkennen wollen, so suchen wir seine Formalursache aufzuhellen.
In der physischen Ordnung gelangen wir dadurch zu derselben, daß

wir die aktiven Eigenschaften beobachten und feststellen, aus
denselben deren substanzielle Unterlage und Quelle uns zu vergegenwärtigen

suchen. Das Wesen der materiellen Dinge wird aus zwei
Elementen : Grundstoff (materia prima) und Form (forma substan-

tialis) erkannt ; ihre substanzielle Einheit wird durch die Natur
der materiellen Welt gefordert.

Die künstlichen Gestaltungen des Menschengeistes müssen wir
auf dem gleichen Wege sinngerecht zu machen und unserer Erkenntnis
näher zu bringen suchen. Dabei wird die Materie entweder durch die
äußeren Dinge vertreten, die durch den Geist neu geformt werden,
oder durch den Geist selber, der infolge seiner Potenzialität verschieden

gestaltungsfähig erscheint. Die Form dieser Kunstwerke — das Wort
ars im allgemeinsten Sinne verstanden, als Gegensatz zu den Werken
der Natur — ist das verschiedenartige Aufleuchten des Geistes, die

Wirkung seiner eigenartigen Seinsgestaltung : das esse secundum
rationem. Aus dieser Materie und Form entsteht keine substanzielle
Einheit (unitas per se naturalis), sondern bloß eine relative, beziehungsmäßige

Zusammensetzung (unitas artificialis). Die Form derselben ist
ein ordnendes Prinzip, dessen gestaltende Kraft sich nicht darin
äußert, daß es sein eigenes Sein zur Formung der Materie des Stoffes

darangibt, wie dies in der physischen Welt der Fall ist, sondern als

leitende Idee dem Geiste vorschwebt und ihm bei der Verwirklichung
des esse secundum rationem als Vorbild dient. Dieses leitende Prinzip

Divus Thomas 11



158 Sünde und Unsündlichkeit

bestimmt die richtige Proportion der Materie. Was als Stoff zu
verwerten, wo seine Stelle im Gesamtwerke zu bestimmen ist, in welchem
Ausmaße die einzelnen Bestandteile zu verwenden sind, wie ihr
Verhältnis zueinander und zum Ganzen gestaltet werden muß, damit ein

fehlerloses Werk entstehe, hängt von diesem Prinzip ab. Gibt infolgedessen

dieses Prinzip sich auch nicht seinem, physischen Sein nach zur
Gestaltung des Kunstwerkes hin, so ist sein formender Einfluß trotzdem

ein außerordentlich inniger. Gewiß vermag es das absolute Sein der

Bestandteile nicht zu ändern. Unter seinem Einfluß erfolgt meistens

nur eine akzidentelle Umformung desselben. Die Umwandlung der
relativen Stellung der Stoffteile ist aber unter allen Umständen
unerläßlich. Ihre Beziehung und Einstellung zum ordnenden Prinzip und
zu den einzelnen Mitbestandteilen ist das Neue, was durch die

Verwirklichung des esse secundum rationem und durch dessen gestaltende
Kraft in das Kunstwerk hineingetragen wird. So kann man als volle
Wahrheit den Satz des Aquinaten niederschreiben : « forma rerum
artificialium est ordo »1.

1 Aus diesem Grunde nennen wir die Einheit, die durch die gestaltende
Kraft des Menschengeistes entsteht, eine Beziehungseinheit (unitas relativa). Sie
ist in allen Fällen eine akzidentelle Einheit, sofern ihr Seinswert nach prädika-
mentalen Gesichtspunkten, also im Gegensatz zur substanziellen Einheit, bestimmt
wird. Hiermit wollen wir nichts anderes sagen, als daß die so entstandene Seinsweise

ein accidens praedicamentale ist und in der Kategorie der Relation
untergebracht werden muß. Sie ist indes keine akzidentelle Einheit im Sinne eines
accidens praedicabile, die nur von den plan- und zwecklos zusammengehäuften
Dingen ausgesagt werden kann. Dies nennen wir unitas per accidens im Gegensatz
zur unitas per se, während die frühere eine unitas accidentalis heißt, als ein mit
der unitas substantialis gleichwertiges Teilglied der Einheit und Ganzheit. Diese
Sätze haben eine große Bedeutung bei der Beurteilung vieler theologischer Fragen.
So ist die Einheit der Sakramente, die physisch aus mehreren Teilen bestehen
und so bloß eine unitas per accidens darstellen würden, eine unitas per se, wenn
wir die relative Stellung der Bestandteile betrachten : der Zweck, die Verleihung
der sakramentalen Gnade, ist jenes einigende Prinzip, welches das sakramentale
Werk zu einer planmäßigen relativen Einheit gestaltet.

Wir können die Hauptformen der Einheit folgendermaßen darstellen :

absoluta substantialis
naturalis \ accidentalis

essentialis

suppositalis

Unitas •

relativa
artificialis

per se

(subordinationis)

per accidens (coordinationis, aggregationis)

Vgl. auch Divus Thomas, Jahrg. 1941, S. 419.



Sünde und Unsündlichkeit 159

Die künstliche Gestaltung ist demnach ein Vorgang, bei dem die

menschlichen Kräfte als Wirkursachen auftreten, die Bestandteile in
eine Einheit zusammenfügen und so durch die richtigen Proportionen
einen festen Bestand bilden x. Die Beziehung der einzelnen Teile zum
Ganzen, insbesondere zur formenden Idee, ist eine transzendentale,
ihr Verhältnis zueinander aber eine prädikamentale.

Wenn wir nun das moralische Sein im eigentlichen Sinne in sich
selber erkennen wollen, müssen wir die leitende Idee, die ihm den
charakteristischen Stempel der Formalursache aufdrückt, genau
erkennen. Zu dieser Grundidee müssen alle Teile des moralischen Seins

eine solche neue relative Stellung erhalten, daß sie als Träger ihres

gestaltenden Einflusses in ein festes Ganzes zusammengefügt werden
und als Abbild jener Idee auftreten können. Deshalb sagt man gewöhnlich

: das moralische Sein bestehe in einer transzendentalen Hinordnung
der menschlichen Tätigkeit zu ihrem Gegenstande, zur Grundidee. Auch
die nähere Artbestimmung dieses Seins wird je nach der Verschiedenheit

seines Objektes bestimmt.
Die Grundidee des moralischen Seins ist nicht im Gegenstand

selbst zu suchen, zu dessen objektiver Verwirklichung die menschliche

Tätigkeit hingeordnet wird. Von diesem hängt wohl die nächste
Artbestimmung (specificatio) der Handlung ab, die für die Praxis von der

größten Wichtigkeit ist, was uns aber hier weniger interessiert. Das
moralische Sein im allgemeinen aber muß nach jenen Prinzipien bestimmt
und beurteilt werden, die ihm die Grundformung — im Gegensatz

zum physischen Sein — verleihen. Das Gemeinsame für das physische
und moralische Sein ist die absolute und restlose Abhängigkeit vom
obersten Seinsprinzip. Die Gottesbeziehungen begleiten beide Seinsweisen

mit einer Notwendigkeit und nach allen Kausalverhältnissen hin derart,
daß eine Ausnahme unmöglich ist. Die Grundlage dieser Beziehungen
ist eine Wirkung, die durch einen entsprechenden kausalen Einfluß
Gottes im geschöpflichen Sein hervorgebracht wurde. Das volle
Durchdrungen- und Getragensein ist der notwendige Begleiter des geschöpflichen

Seins, aus dem seine Gottesbeziehungen erwachsen. Nur das

« Wie » derselben ist verschieden. Beim physischen Sein werden die

Beziehungen durch notwendig (meist mechanisch) wirkende Ursachen

verwirklicht. In den Naturkräften, in ihrem regelmäßigen Zusammen-

1 Zur nähern Beurteilung der einzelnen Momente dieses Vorganges vgl. das
Schema auf S. 106 « Der Xhomistische Gottesbegrifi ».



160 Sünde und Unsündlichkeit

treffen, in ihrer wechselseitigen Einwirkung ist das nächste Universale
in agendo gegeben, in dem keimhaft alle Naturbestände und -erschei-

nungen enthalten sind. Gottes Gedanken (als causa exemplaris) werden
auf diese Weise in die zu gestaltende Materie der Welt hineingetragen 1,

und die Welt selber, mit all ihren Beständen wird derart an Gott
gebunden, daß in ihr Gottes Kraft nach jeder Art der Ursächlichkeit
sich widerspiegelt : die schöpferische Macht (causa efficiens) Gottes,
indem die Welt durch ihn erhalten wird ; die gestaltende Idee (causa

exemplaris) dadurch, daß die Natur die Pläne Gottes ausführt,
verwirklicht und auf diese Weise auf alles den Stempel Gottes aufdrückt ;

die alles an sich ziehende Güte Gottes endlich, insofern sie dem gesamten
Naturgeschehen ein Ziel vorsetzt, in dessen Erreichung die Welt ihre

gottgewollte Vollkommenheit findet2.
Die notwendigen Beziehungen zu Gott werden in die Welt durch

die Naturkräfte unbewußt hineingetragen und verwirklicht. Sofern
dies aber durch die gestaltende Kraft des menschlichen Geistes geschieht,
entsteht die moralische Ordnung, die mit ihren einzelnen Beständen
die sittliche Welt, die schönste oder häßlichste Kraftäußerung der

geschöpflichen Tätigkeit, darstellt. Die ontologischen Beziehungen

(sofern jede Tätigkeit ein Seiendes ist) vermag das Geschöpf weder

abzuändern, noch die Innigkeit derselben zu vermehren oder zu mindern.
Das Einzige, was es zu tun vermag und kraft seiner vernunftbegabten
Natur zu bewirken verpflichtet ist, besteht darin, daß es diese

Gottesbeziehungen anerkennt, dieselben zur Grundlage und Richtschnur
seiner eigenen Tätigkeit wählt, dieselbe durch das Bewußtsein seiner

eigenen Abhängigkeit durchdringen und gestalten läßt. Diese

Unterwerfung unter Gott ist die Grundform der sittlichen Ordnung und
jeglicher Tätigkeit im Rahmen derselben. Der Gegenstand dieser

Gesinnung ist die Seinsmajestät Gottes, deren Anerkennung und
affektiv-bewußte Verwirklichung in den sittlichen Handlungen die
unerläßliche Bedingung jeder weiteren Gestaltung auf dem sittlichen
Gebiete bildet. Dies ist die Hinkehr, die Hinwendung (conversio) zu
Gott, deren Prinzip in jeder Beziehung Gott selber ist 3.

1 I 115, 2. Vgl. auch Divus Thomas (1941), S. 247, Fußnote 3.
2 I 44 ; 103, 2. Vgl. auch: «Der thomistische Gottesbegrifi » S. 171 und

Divus Thomas, Jahrg. 1941, S. 132.
3 Daher der althergebrachte Satz : Deus convertit omnia ad seipsum. In

welchem Sinne dies zu erklären ist, finden wir bei Thomas I 44, 4 und I-II 109, 6

ausgeführt. Das Geschöpf vermag sein Ziel nur durch die Teilnahme an der Güte



Sünde und Unsündlichkeit 161

Soll das moralische Sein jene Festigkeit besitzen, die ihm von
Natur aus gebührt, so muß es in Gott verwurzelt sein. Dies geschieht
aber durch die conversio ad Deum, wodurch die Gottesbeziehungen
als Grundbestandteile in die sittliche Handlung hineingetragen werden.
Ein Wert, ein fester Bestand auf dem sittlichen Gebiete ist objektiv
ohne die Gottesbeziehungen, subjektiv aber ohne die Hinwendung zu
Gott nicht möglich. Die conversio ad Deum bedeutet objektiv Gottes

Seinsmajestät als Gegenstand, Grundidee der moralischen Ordnung,
subjektiv aber jene Kraft, welche die Beziehungen zu derselben verwirklicht :
also die Gerechtigkeit des Geschöpfes Gott gegenüber, seine Bereitschaft

(praeparatio animi), das Recht und die Gerechtigkeit Gottes in all seinem

Tun und Lassen zu verwirklichen. Hierin erkennen wir die Tugend
des Gottdienens (religio), sei es in ihrer natürlichen, sei es in ihrer
übernatürlichen Form, sofern sie ein Prinzip der objektiven Heiligkeit
menschlicher Handlungen bildet, dieselben auf Gott bezieht, seiner

Majestät und obersten Herrschaft zuführt und unterordnet1. Ist

Gottes zu erreichen. Dem natürlichen Verlangen nach (desiderium naturale) ist
also das Geschöpf zu Gott hingekehrt ; sein unbewußtes oder unterbewußtes
Streben ist darauf hingeordnet, daß es das eigene entsprechende Wohlsein durch
die Teilnahme an dem an sich Guten erreiche. Hierin besteht die transzendentale
Hinordnung des Geschöpfes zu Gott, die durch einen unwiderstehlichen Drang
(wie jedes affektive Streben — per modum ponderis) zu Gott begründet ist.
Dieser Drang, diese innere Schwerkraft hält das Geschöpf in der Nähe Gottes,
läßt es aus dessen Bannkreis nicht frei, sodaß das Ziel des naturhaften Strebens
immer Gott ist, das Geschöpf durch eine innere Notwendigkeit zu Gott hingekehrt

ist — bildlich ausgedrückt : sein Auge zu Gott gewendet ist. Dies ist die
natürliche conversio ad Deum nach Art der Zweckursächlichkeit. Gottes
Seinsmajestät ist das ordnende Prinzip, die Grundidee, der Gegenstand jeder geschöpflichen

Bewegungsmöglichkeit. Dieses ewige Gesetz erheischt seine Verwirklichung.
Für die naturphilosophische Betrachtung ist das hinlängliche Prinzip dieses
Strebens zu Gott in den inneren Kräften des Geschöpfes gegeben (I-II 9, 6 praes.
ad 3) ; die ontologische Überlegung aber erheischt eine bewegende Kraft von
Seiten Gottes (I 105; III Pot. 7). Gott ist demnach Prinzip der geschöpfliehen
Hinwendung, sowohl als Gegenstand, wie auch als äußere bewegende Kraft :

causa exemplaris der inneren Gestaltung der Kräfte und causa efficiens bei deren
Verwirklichung im Sein und im Tätigsein. Bei der naturhaften conversio ad
Deum verhält sich jedes Geschöpf passiv und unbewußt ; nur das vernunftbegabte

Geschöpf vermag diese Neigung zu Gott auch bewußt zu gestalten, indem
es die Beziehungen zu ihm in seine partikuläre, bewußte Tätigkeit hineinträgt.
Daß dieses Hineintragen wieder nur ein Werk Gottes ist, und dessen Prinzipien
in der natürlichen Ordnung als instinetus, Eingebung (aliquando et aliquibus),
in der übernatürlichen Ordnung aber als Gnade (und zwar als gratia operans)
von ihm bewirkt werden, behauptet Thomas mit aller Bestimmtheit (I-II 68, 2 ;

109, 6).
1 II-II 81, 8.



162 Sünde und Unsündlichkeit

dabei das Prinzip dieser conversio ad Deum, und sind die übrigen von
ihm bewegten Kräfte in sich rein, so wird die von ihnen ausgehende

Handlung auch in sich rein und heilig (sanctitate formali) sein, ein
Abbild der rein und heilig wirkenden Gottheitx.

Die conversio ad Deum ist somit ein synthetischer Begriff für alle
einzelnen Beziehungen, nach welchen Gott Gegenstand und gestaltende
Idee der Sittlichkeit sein kann. Gott als höchstes Gut, als sich alles

unterordnende Majestät und letzter Zweck, endlich als Oberster Herr,
bezeichnen die hauptsächlichen Einzelsichten, nach welchen die moralische

Tätigkeit gestaltet wird und denen als Grundidee sie sich

angleichen muß. In ihrer synthetischen Fassung hat die conversio ad

Deum zum Gegenstand die allgemeine Seinsmajestät Gottes, sofern
dieselbe noch durch keine Einzelsichten unterschieden wird 2. In dieser

Beziehung wollen wir dieselbe zunächst vor Augen haben, wenn wir
den privativen Mangel der conversio ad Deum, die aversio, die

Gottentfremdung beschreiben. Die Formung durch die erwähnten
Einzelsichten und deren Fehlen (privatio) wollen wir später besprechen.

Die Form verleiht dem Stoffe die Seinsbestimmung und -festig-
keit, somit alle Proportionen, die dem Seienden die Schönheit verleihen.
Die Schönheit ist eine Begleiterscheinung auch der sittlichen Ordnung ;

und da letztere dem affektiven Leben näher steht, ist in ihr die Schönheit

oder der Mangel derselben wahrnehmbarer als in der physischen
Ordnung. Die allererste Gestaltung der sittlichen Welt, der Schönheit

nach, ist auf Grund obiger Ausführungen der conversio ad Deum
zuzuschreiben. Dementsprechend muß auch die Häßlichkeit in dieser

1 Hieraus entnehmen wir, was Thomas unter Vorbereitung zur Gnade
versteht, und warum das Geschöpf unfähig ist, sich auf dieselbe vorzubereiten. Die
praeparatio ad gratiam besteht in der Aufnahme aller jener Prinzipien, aus
welchen, als nächsten Ursachen, das übernatürlich gute Werk folgt. Dadurch
wird die Hinkehr zu Gott von Seiten des Subjektes bewerkstelligt und das Geschöpf,
das andere Ziele verfolgt hat oder planlos umhergeirrt ist, wird nun tatsächlich
den Zwecken Gottes gemäß eingestellt. Diese Vorbereitung kann durch
vorübergehende (dispositiones) oder bleibende Prinzipien (habitus) geschehen. In
allen Fällen müssen dieselben die dem übernatürlichen Akte entsprechenden
Proportionen aufweisen. Aus diesem Grunde vermag sich das Geschöpf nicht
auf die Gnade vorzubereiten : die Hinkehr zu Gott ist die Befreiung des Geschöpfes
aus seiner Ohnmacht (eductio de potentia in actum), die den Seinsbeziehungen
nach nur durch ein ens in actu, in unserem Falle durch Gottes besondere Güte
geschehen kann.

2 Vgl. die Ausführungen in unserm Buch : « Der thomistische Gottesbegriff »

bes. Tab. III und IV im Anhange.



Sünde und Unsündlichkeit 163

Welt auf den Mangel der conversio ad Deum, auf die aversio a

Deo zurückgeführt werden.

Unter aversio im allgemeinen verstehen wir das Fehlen der
Gottesbeziehungen in den menschlichen Handlungen. Gegenständlich bedeutet

dies, daß Gott als Objekt, Idee oder Zweck keinen gestaltenden Einfluß
auf die menschliche Tätigkeit ausübt, ja von derselben entweder privativ,
meistens aber durch konträre gegenständliche Prinzipien ausgeschlossen ist.
Daß dies bloß nach dem esse secundum rationem und nicht nach dem

esse naturale geschieht und möglich ist, wurde schon öfters betont.
Einer solchen menschlichen Handlung fehlt infolgedessen die Beziehung
zur Seinsmajestät Gottes, indem sie in den verschiedenen konträren
Bestimmungen einen Ausschluß derselben darstellt, eine Relation zu
ihr keineswegs begründet. Demnach ist die objektive aversio ein
Herausreißen einer Seinsweise aus dem Anziehungskreise Gottes, aus
seiner obersten Seinshoheit, ein affektiver Versuch, ein Sein, ja eine

ganze Welt Gott zu entziehen und nach gottfeindlichen Beziehungen
aufzubauen. Dies ist ein ähnlicher Versuch auf dem Gebiete des esse

secundum rationem, wie wenn man die physische Welt vom Gesetze

der Gravitation losmachen oder einzelne Teile von ihr entbinden
wollte. Wie die objektive conversio Prinzip, ja Form der sittlichen

Ordnung ist, so muß auch in der aversio das Prinzip der moralischen

Unordnung, einer gottfeindlichen Welt erblickt werden.

Wollen wir die aversio als subjektiven Zustand, als Gesinnung
der handelnden Person betrachten, so ist sie Mißachtung der
Seinsmajestät Gottes, Mangel an der Unterwerfung unter dieselbe, eine

feindselige, verletzende Einstellung und Haltung, ja Verachtung
Gottes. In die menschlichen Handlungen die Gottesbeziehungèn
nicht hineintragen wollen, ist der affektiven Verneinung, ja
Vernichtung Gottes gleichzusetzen. Für die Gesinnung des von Gott
abgekehrten Menschen existiert Gott nicht ; ja, weil das natürliche
Verlangen Gott notwendigerweise behauptet, wird seine Verneinung
in der Form einer affektiven Vernichtung ausgesprochen.

Wird die aversio in dieser synthetischen Fassung betrachtet, so

ist sie näherhin als das größte Unrecht, als eine unermeßliche
Ungerechtigkeit und schließlich als eine Beleidigung Gottes (offensa Dei) zu
bezeichnen. Unter diesem letzten Begriff der Beleidigung, der die beiden

andern in sich schließt, wollen wir jetzt die Sünde ins Auge fassen.

Offensa und ^pocixoTtr, sind auf ein Stammwort « fendo », « xotttoj »,

zurückzuführen, das in beiden Sprachen stoßen, schlagen, dann lästig



164 Sünde und Unsündlichkeit

fallen, bedrängen, quälen bedeutet. Schon diese Grundbedeutung
legt uns nahe, daß es sich hier um ein Tun und Leiden handelt, durch
welches die wechselseitigen Beziehungen zweier Subjekte bestimmt
werden. Das Tun des einen verursacht das Leiden des andern, aber

so, daß nach dem mechanischen Reaktionsgesetze mit dem Tun
ebensoviel Kraftverlust verbunden ist, als dies das Leiden erfordert. Indem
das eine Subjekt durch KraftaufWendung sich geltend zu machen

sucht, stößt es im Seinsgehalte eines anderen Subjektes auf ein

Hindernis, dessen Überwindung nur auf Kosten des eigenen
Kraftverlustes möglich ist und eventuell den eigenen Verfall mit sich bringt.
Für diesen mechanischen Vorgang ist demnach eine gewisse feindliche
Gegenüberstellung charakteristisch h

Werden diese Begriffe auf das sittliche Gebiet übertragen, so sind
die Beziehungsträger vernunftbegabte Wesen, Personen. Ihre
gegenseitigen Verbindungen sind daher nicht nach den Gesetzen des
mechanischen Geschehens, sondern nach denen des moralischen Seins zu
bestimmen. In ihrem Sein treten sie, je nach der Vollkommenheit
ihrer Persönlichkeit, als Selbstzweck (causa sui) auf. Aus diesem Grunde
bilden sie für jede andere Person einen Grenzpunkt, dessen

Forderungen und Seinsgegebenheiten eine entsprechende Beachtung und
Anerkennung verlangen : sie sind Rechtssubjekte, und als solche müssen
sie als Maßstab für jede Tätigkeit, deren Gegenstand sie sind, dienen.
Ihre eigene Tätigkeit ist ferner nach Selbstbestimmung zu werten,
und so können sie untereinander nur dann einen entsprechenden,
personwürdigen Verkehr haben, wenn die Tätigkeit durch das esse

secundum rationem geregelt ist, also die bestimmende Kraft des

Verstandes und Willens aufweist. Vollzieht sich demnach die Verbindung
von Personen auf Grund von Tätigkeiten, die den Stempel des esse

secundum rationem an sich tragen, also die Merkmale des Guten,
Rechten, Gerechten aufweisen, so ist ein Anstoß, ein Anschlag im
moralischen Sinne nicht möglich. Auf diese Weise ist nicht bloß das

friedliche, reibungslose Nebeneinander der Personen sichergestellt,
sondern auch ihre Unterordnung nach inner- oder überpersönlichen
Graden und Beziehungen. Dies ist das allgemeine Naturgesetz des

moralischen Seins, insbesondere für dessen soziale Verwirklichung2.

1 In diesem Sinne hat Heraklit behauptet, daß der Gegensatz, der Krieg,
Vater aller Dinge ist.

2 Man wird ohne Schwierigkeit zugestehen, daß die iustitia legalis oder
generalis jenes objektiv ordnende Prinzip ist, das den anstoßlosen Verkehr der



Sünde und Unsündlichkeit 165

Wir wissen, und haben es oben bereits betont, daß eine solche

Wohlordnung der Personen nur in der Kraft von transzendenten Normen,
durch das göttliche, ewige Gesetz erreicht werden kann h Die
vielfachen Interessen und Forderungen der nebengeordneten Personen

können nur im gemeinsamen bonum divinum ausgeglichen werden.
Reden wir von einem Konflikt oder Zusammenstoß unter Personen,

so ist dies nur dann möglich, wenn ihr Verkehr nicht nach dem esse

secundum rationem geregelt wird. Dies ist der Fall, wenn die Stelle
einer solchen Regelung die brutale Gewalt einnimmt. Solchen Gewalthabern

sind durch fremde Personenrechte gezogene Grenzen unbekannt.
Der eigene Nutzen ist der Maßstab ihrer Tätigkeit ; jedes fremde

Subjekt ist für sie bloß ein Material, das sie zur Verwirklichung ihrer
Pläne und Zwecke benützen. Diese selbst, in sich betrachtet, stellen

nicht einen Ausgleich von verschiedenen Interessen in einem höheren
Gute dar, sondern sind nach einseitigen Gesichtspunkten zusammengestellt.

Ihre Verwirklichung muß daher ein Leiden fremder,
außenstehender Subjekte durch Beschädigung ihrer Rechte und Interessen
herbeiführen. Unrecht tun und Unrecht erfahren, gehören demnach

zur Begriffsbestimmung der Beleidigung. Eine rechtswidrige, weder

durch die immanenten, noch durch die transzendenten Normen geregelte

Verfügung ist das Prinzip der Tätigkeit, deren Ausführung einen

Rechtsraub an den Subjekten, die Gegenstand solcher fehlgebildeten
Handlungen sind, herbeiführt. Hierin stimmen die rohen Gewalthaber

mit allen jenen überein, die sich aus irgendeinem Grunde über
die Rechtsnormen hinwegsetzen und Ungerechtigkeit üben. Unrecht

und Ungerechtigkeit stammen aus einer rechtswidrigen Verfügung; sie

seihst aber verursachen die Beleidigung, die offensa, die irpoaxoirq, die

Rechtsverletzung und -Verkürzung im leidenden Subjekte. Das Fehlen
der Rechts- und Gerechtigkeits-Beziehungen nennen wir eine objektiv
gegebene Beleidigung.

Dieser objektive Konflikt setzt eine feindselige Gemütsverfassung
im Beleidiger voraus und verursacht im Beleidigten einen ähnlichen
Zustand. Beides können wir unter dem Begriff des Unwillens
zusammenfassen. Nur eine wohlgeordnete Verfügung kann im moralischen
Sinne eigentlich « Wille » genannt werden. Fehlbildungen stellen nur

Personen regelt, subjektiv aber in dieser Gesinnung die Menschen sich als Freunde
gegenüberstehen.

1 Divus Thomas, Jahrg. 1941, S. 150 und 260.



166 Sünde und Unsündlichkeit

einen « Unwillen » dar, dem die sittliche Vollkommenheit abgeht.
Dieser Unwille ist ferner eine feindselige Einstellung, in allen Fällen
den sittlichen Normen, meistens aber auch den Personen gegenüber,
auf die sich die rechtswidrige Handlung bezieht. Offensa in diesem

Sinne bezeichnet demnach die rechtswidrige, feindselige Gemütsverfassung,

aus welcher das Unrecht (iniquitas, Unbild) und die Ungerechtigkeit

(iniuria) stammen. Der Verlust der iustitia generalis (legalis) als

einer ordnenden Tugend des anstoßlosen Ablaufes des menschlichen
Verkehrs und daher der natürlichen Menschenliebe ist also die Quelle
der Beleidigung. Die prinzipiell angewandte rohe Gewalt setzt die

vollständige Auslöschung der genannten Tugend voraus ; bei den

Rechtsverletzungen durch einzelne Menschen aber ist eine mehr oder

weniger große Verminderung derselben — sei es der allgemeinen
iustitia legalis obiectiva, sei es den verschiedenen Rechtssubjekten
gegenüber — festzustellen. Die Menschenliebe verschwindet und ihre
Stelle nimmt der Haß (odium) ein L

Die entsprechende Gegenwirkung im Beleidigten ist ebenfalls ein

Unwille, zunächst im Sinne eines Abscheues gegen die objektive
Verletzung der Rechtsordnung und gegen den erlittenen Raub an den

eigenen Rechten. Dieser ist nicht nur als eine Gemütsbewegung des

Abscheues, sondern auch als die der Notwehr (vindicatio), ein sittlich
zu wertender und wertvoller Zustand, in dem bloß die Mißbilligung
der Ungerechtigkeit und der Wille, die verletzten oder geraubten
Rechte zurückzuerwerben, eingeschlossen ist. Eine Folge dieses

Unwillens, dieser Entrüstung ist der Entzug der Liebe und des

Wohlwollens. Indem der Beleidiger durch sein Übelwollen aufgehört hat,
ein Teil des persönlichen Wohlseins des Beleidigten zu sein, ja
durch sein Verhalten ihm direkt fremd geworden ist, als Feind und
Widersacher ihm gegenübersteht, ist er nicht mehr Gegenstand der
Zuneigung, sondern der Abneigung. Man wird auch diesen Zustand
einen sittlich berechtigten Haß (odium) nennen, der sich einerseits
als Zorn (ira), andererseits als Feindschaft (inimicitia) auswirkt.

Die Beleidigung als synthetischer Begriff ist demnach aus
verschiedenen Teilsichten zusammengesetzt. Jede derselben kann offensa

genannt werden, unter dem Vorbehalt, daß jedesmal ein anderer

1 Die griechischen Ausdrücke |/.i<roç, s'^öp«, 8u<r|ii«ta beleuchten diese
Gemütsverfassung von verschiedenen Seiten her und sind ebensoviele Bezeichnungen für
die Sünde, sofern sie eine Beleidigung Gottes darstellt.



Sünde und Unsündlichkeit 167

Wesenszug des Gesamtbegriffes hervorgehoben wird. Mit dem oben
beschriebenen mechanischen Vorgange hat also die Beleidigung
gemeinsam, daß sie aus dem Zusammenstoß zweier Subjekte hervorgeht,

wobei die Tätigkeit (offensa activa) ein Leiden (offensa passiva)
verursacht. Die aktive Beleidigung (Anschlag) ist eine Entwertung
der so handelnden Person, ein Verlust an sittlicher Kraft, die passive
aber (als Anstoß) ist eine Verletzung, eine Verkürzung der leidenden

Person in ihrem moralischen Besitz. Das Endergebnis dieses

gegenseitigen Tuns und Leidens ist ein unausgeglichener Zustand zwischen
beiden Subjekten : der Anschlag ist für den Beleidiger kein Gewinn, da

derselbe auf ihn zurückprallt und eine entsprechende Beschädigung des

Urhebers herbeiführt. Diesen Zustand nennen wir Feindschaft. Der

Beleidiger ist dem Beleidigten gegenüber verpflichtet, und solange er
diesen Verpflichtungen nicht nachkommt, bleibt der unausgeglichene
feindliche Zustand aufrecht. Es ist dies ein Mißverhältnis auf
sittlichem Gebiet, das unbedingt ausgeglichen werden muß, falls das

Gleichgewicht der moralischen Ordnung gewahrt werden soll. Diesen

Ausgleich nennen wir Versöhnung (IXaujAÖ?), die entweder bloß durch
Bestrafung oder durch eine Genugtuung von Seiten des Beleidigers
vollzogen werden kann. Die erste ist Gegenstand der Strafgerechtig-
keit, die zweite aber gehört teils der Tauschgerechtigkeit an, teils wird
sie durch andere Tugenden geregelt1.

1 Welcher Tugend die Leistung der Genugtuung und deren Annahme
zugewiesen wird, hängt vom Gegenstande ab. Von den einfachsten Sachleistungen
an können alle Arten von Werten in Betracht kommen. Wenn hierbei innere
Werte des menschlichen Lebens (Gesinnungsänderung, Liebe usw.) die Hauptrolle

spielen, so sprechen wir von der Besänftigung (propitiatio) im eigentlichen
Sinne. Sie sind darauf hingeordnet, daß das Wohlwollen des Beschädigten und
Beleidigten von neuem erworben und sichergestellt werde. Daher spielt hier
das strenge Recht bloß eine untergeordnete Rolle, oder richtiger : es wird die
Ordnung der beiderseitigen Beziehungen nach den Gesichtspunkten des Rechtes
vorausgesetzt oder in den inneren Werten der praeparatio animi nach
eingeschlossen. Die aktive Besänftigung (die Leistung an inneren Werten) ist
gleichsam die Krönung der Versöhnung, die Begründung der ständigen Dauer
derselben, sodaß, wenn dieselbe vom Beleidigten angenommen wird, das Resultat
ein Bund, eine gegenseitige Vereinigung ist.

All diese Momente spielen eine große Rolle bei der Bestimmung des

Erlösungswerkes Christi. Das Gleichgewicht der moralischen Ordnung ist durch
die Strafverhängung an sich hergestellt. Dies geht aus der Strafgerechtigkeit
Gottes (iustitia vindicativa, von welcher II-II 108 die Rede ist) hervor. Die
Versöhnung (reconciliatio) fordert die gegenseitige Zuneigung, also die Gesinnung
des Wohlwollens und der Liebe des Beleidigten, setzt daher eine Gesinnungsänderung

des Beleidigers voraus. Alles dies ist bei der bloßen Strafverhängung



168 Sünde und Unsündlichkeit

Die Beleidigung führt in den menschlichen Verhältnissen einen

wirklichen Schaden herbei ; als bleibender Zustand bezeichnet sie eine

wechselseitige Veränderung. Die unter dem Namen des « Unwillens »

zusammengefaßten Teilsichten sind wirkliche Gemütsbewegungen und
-Veränderungen. Infolge des durch Unrecht und Ungerechtigkeit
zugefügten Schadens hört der Beleidiger auf, ein Gegenstand der

Zuneigung und der Liebe für den Beleidigten zu sein ; die aktive Zufügung
des Schadens ist aber ein Zeichen, daß der Beleidigte in der Gesinnung
des Beleidigers keineswegs als ein Gegenstand der Zuneigung lebt.
Vom psychischen Standpunkte aus ist daher die Beleidigung eine aktive
Entziehung des Wohlwollens. Von Seiten des Beleidigers zeigt sich dies

als ein Übelwollen ; von Seiten des Beleidigten aber kann man dies

Ahndung oder Rache nennen, sofern darunter nicht eine sittliche Un-
vollkommenheit, sondern das geordnete Verlangen nach entsprechender
Genugtuung und Ausgleich verstanden wird. Die Entziehung der Liebe
und ihrer Werke ist je nach dem Maße des zugefügten Unrechtes bloß
eine Begleiterscheinung der Notwehr oder des Rechtsschutzes, während
die Beleidigung in sich entweder die objektive Unordnung der Tätigkeit
oder die feindliche Gesinnung einer Person bezeichnet.

Ist die Beleidigung psychisch eine feindselige Einstellung und Haltung,
die Entziehung des Wohlwollens, so kann sie für das moralische Gebiet

als eine sittliche Kollision, ein beabsichtigter Zusammenstoß mehrerer

Personen beschrieben werden. Sie ist ein sittliches Übel. Als offensa

activa stellt sie ein Übel für den Beleidiger (malum offendentis) in
zweifacher Beziehung dar. Sie ist ein sittlicher Mangel, eine moralische

Fehlbildung, der das esse secundum rationem, die Regelung nach den
Gesetzen der menschlichen Tätigkeit abgeht. Sie ist ferner ein dem

Beleidiger zugefügtes Übel, das ihn als Reaktion, gleichsam als Gegenwert

seines Unrechtes bedroht. Die Beleidigung ist ferner ein Übel
des Beleidigten (malum offensi). Zunächst objektiv, da das Unrecht
von seinem Standpunkte aus, mit Rücksicht auf sein Recht, ein Übel

nicht notwendig. Hier ist nur die Gerechtigkeit tätig ; bei der Versöhnung aber
spielt die Liebe die Hauptrolle. Deshalb ist die Erlösung Christi ein Werk der
Liebe. Durch sie wird Gott bewogen, den Erlöser zu senden und den Lösepreis
anzunehmen. Die Liebe ist das Hauptmotiv, welches das Werk Christi gestaltet
und selbst seinen Leistungen, die aus Gerechtigkeit hervorgehen, die Weihe
verleiht. Verdienst und Genugtuung wurden im Opfertode Christi zu jenem Lösepreis

gestaltet, den der Erlöser Gott vorgelegt und durch den er die Entlassung
aus der Gefangenschaft des Satans und somit die Versöhnung des Menschen mit
Gott erwirkt hat. Vgl. III 48-49.



Sünde und Unsündlichkeit 169

darstellt, dann aber auch deshalb, weil es ihn kränkt und in seinen

Rechten schädigt x.

Übertragen wir die besprochenen Momente auf das Verhältnis des

Menschen zu Gott, so erweist sich die Sünde als eine Beleidigung Gottes.

Gott ist dem Geschöpfe gegenüber nicht ein nebengeordnetes oder

überhaupt ein nach gleichen oder ähnlichen Maßstäben bestimmbares

Rechtssubjekt. Er ist die Quelle des Seins, der Tätigkeit und des

Rechtes. Er ist der Grenzpunkt einfachhin, Selbstzweck (causa sui)
und der Maßstab jedes geschöpfliehen Geschehens. Er tritt daher
nicht mit eingeschränkten Forderungen an den Menschen heran, wie
die demselben neben- oder nur teilweise übergeordneten Personen.

Das Verhältnis des Menschen zu Gott kann nur mit den Worten
geschildert werden : « hoc ipsum quod est, alterius est »2. Es gehört
im geschöp fliehen Sein und Tun alles derart gänzlich Gott an, daß

ihm davon nichts entzogen werden darf. Jede Entziehung ist eine

Rechtsverletzung Gottes, ein malum Dei, vom Standpunkte Gottes

aus gesehen ein Übel. Dem Sein nach kann Gott nichts entzogen
werden. In dieser Beziehung existiert daher kein malum Dei. Alles
ist gut durch Gottes Güte, sowohl nach der Aussage der kausalen

analogia habitudinis, als auch nach der inneren Teilnahme am Sein

(analogia proportionalitatis)3. Das Sein in sich (absolute) und in
seiner relativen Stellung (nach Neben- oder Unterordnung) ist auf Gott
derart zurückzuführen, daß, wie es bloß in der Macht Gottes bestehen,

so auch nur in der Güte Gottes gut sein kann : das bonum Divinum
ist für das Sein in allen seinen Stufen maßgebend. Von einem malum
Dei kann in dieser Beziehung nicht gesprochen werden, da der
Ausgleich durch die erhaltende und ordnende Macht des ersten
Seinsprinzips notwendig betätigt wird4. Gottfeindliche Anordnung und
Seinsweise kann nur dort entstehen, wo die Gestaltung nach dem

esse secundum rationem geschieht. Das vernunftbegabte Wesen kann

Verfügungen treffen und dieselben in seine Tätigkeiten hineintragen, die

mit den Ideen Gottes, mit seinem ewigen Gesetze nicht übereinstimmen.
Diese Gestaltung geschieht am (physischen) Sein, das Gott unter-

1 Die einzelnen Züge des Begriffes der Beleidigung haben wir 28 Ver. 2

entnommen.
2 I 60, 5. Die einzelnen Momente, die aus diesem Verhältnis zu Gott für

die Sünde maßgebend sind, werden wir später besprechen. Hier erwähnen wir
sie nur, um den Charakter der Beleidigung hervorheben zu können.

3 I 6, 4. 4 I 19, 6.



170 Sünde und Unsündlichkeit

geordnet und dem Geschöpfe bloß zum Gebrauche überlassen ist. Eine
widerrechtliche Aneignung ist in der gottfeindlichen Gestaltung
eingeschlossen, da dem Geschöpfe der Gebrauch (ius utendi) bloß nach
den Plänen Gottes zugestanden wurde. In einer gottfeindlichen
Verfügung, in der vernunftwidrigen Gestaltung des geschaffenen Seins ist
also ein esse contra rationem gegenständlich enthalten. Sie ist daher
ein Anschlag auf die Rechte Gottes. Die Sünde ist eine offensa Dei

ut supremi Domini.
Dasselbe ist von der Hintansetzung Gottes als oberster Majestät

zu sagen. Die Seinstranszendenz Gottes fordert die volle Unterordnung
jedes Seienden, nicht bloß der Macht nach, sondern auch in bezug
auf die Zweckursächlichkeit, in der Form einer Unterwerfung jedes

Strebevermögens und jeder Äußerung desselben. Das vernunftlose
oder nicht vernunftbegabte Geschöpf kann diese Unterwerfung nicht

versagen, da es bloß die Verfügungen seines Schöpfers ausführt, deren

Züge und Gestaltung in seine Tätigkeit hineinträgt. Darum müssen wir
sagen, daß das Geschöpf, als solches, mehr und früher Gott liebt, als

sich selber, und daß es in Gott seinen letzten Zweck und sein höchstes

Gut verehrt, von dessen Teilnahme es die Verwirklichung des eigenen
Seins und Wohlseins erwartet. Dies gilt unbedingt vom appetitus
naturalis, in dem die Anordnung und Verfügung Gottes nach

notwendigen Seinsprinzipien sichergestellt ist, wie auch vom sinnlichen

Begehrungsvermögen, das auf Gottes Pläne notwendig eingestellt ist
und dieselben nur in einem sehr beschränkten Bewegungsraume, den

Umständen angemessen, gestalten kann. Diese beiden Begehrungsweisen

sind auch im Menschen vorhanden. Aber nicht bloß in dieser

Beziehung ist er dem notwendigen Liebesgesetze unterworfen, sondern

auch in seinem ganz freien Streben, da auch dieses in seiner seins-

haften Äußerung an eine Naturbestimmung gebunden ist1. Demnach
kann der freie Wille der Unterwerfung unter Gott selbst in seinem

gottfeindlichsten Entscheid sich nicht entziehen, und so unterliegt er
dem allgemeinen Seinsgesetze, welches der hl. Thomas folgendermaßen

bestimmt : « quod recedere videtur a Divina voluntate secundum

unum ordinem, relabitur in ipsum secundum alium»2. Von der
allbeherrschenden Liebe Gottes kann sich deshalb das vernunftbegabte

Geschöpf seinen Seinsbeziehungen nach nicht befreien, sondern bloß in

1 Vgl. hierüber die Bemerkung im Divus Thomas, Jahrg. 1941, S. 150.
2 I 19, 6.



Sünde und Unsündlichkeit 171

seinen eigenen Verfügungen, indem es mit Hintansetzung Gottes sich
seihst oder ein anderes Geschöpf zum ersten Gegenstand seiner Liebe,

zum letzten Zweck wählt und seine sittliche Tätigkeit dementsprechend

formt. So entsteht ein moralisches Sein nach dem esse contra rationem,
dessen Form nicht die Gottesbeziehungen, sondern deren Verneinungen
bilden. In jeder Sünde ist die Leugnung der Zweck-Majestät Gottes

eingeschlossen und deshalb nicht bloß eine Verminderung der Rechte
Gottes, sondern ein direkter Anschlag gegen ihn selbst L

Was also zum Begriff der offensa activa gehört, finden wir in
jeder Sünde vor. Die Stellung des vernunftbegabten Geschöpfes im
Universum erheischt eine volle Unterwerfung unter Gott2. Eine wirkliche

Seinsentziehung gegenüber Gott ist unmöglich ; wohl aber liegt
eine reale affektive Entziehung im Bereiche der Möglichkeit, die bloß
in der vernunftwidrigen Verfügung eines verblendeten und irrenden
Geschöpfes besteht, für dessen Gesinnung Gott nicht mehr maßgebende
Norm ist und in dessen Innerem er als richtunggebende Norm nicht
mehr lebt. Diese affektive Leugnung Gottes ist Unrecht und Ungerechtigkeit

gegen Gott (malum, iniustum Dei), und hierin besteht die offensa
activa als Anschlag. Weil aber dies zugleich eine Seinsentwertung
beinhaltet, ist es zugleich ein Übel des Geschöpfes (malum peccatoris)3.
Die aktive Beleidigung Gottes ist daher eine wirkliche moralische

Realität, eine tatsächliche Veränderung im Sünder seinem sittlichen
Sein nach und eine objektiv gottfeindliche Gestaltung der Tätigkeit
selbst. Der affektive Anschlag gegen Gott durch den Versuch, ihn

zu entrechten, und die moralische Entwertung des Sünders durch

1 Quicumque enim rem aliquam digniorem indigniori postponit, iniuriam
ei facit, et tanto amplius quanto res est dignior. Quicumque autem in re tem-
porali finem sibi constituit (quod facit omnis mortaliter peccans), ex hoc ipso
quantum ad affectum suum praeponit creaturam creatori, diligens plus creaturam
quam creatorem ; finis enim est, quod maxime diligitur. 28 Ver. 2.

2 In bewunderungswerter Kürze und mit wunderbarer Erhabenheit äußert
Thomas diese Gedanken in I-II 21, 4.

3 Die Seinsvollkommenheit eines jeden Dinges besteht im Besitze seiner

Seinsprinzipien. Da aber das Geschöpf in Gott ist und sich bewegt (Act. 17, 28),

so ist es ohne diese Gottesbeziehungen dem Nichts gleichzusetzen. Ohne ihre
unbewußte Anerkennung, die durch die notwendige Ausführung der Pläne
Gottes geschieht, irrt es planlos umher. Wenn es der bewußten Anerkennung
fähig ist, sie aber nicht leistet oder direkt versagt, ist es wertlos, weil des

höchsten formenden Prinzips beraubt. Der Sünder befindet sich dem
moralischen Sein nach in einer Welt, die ohne Gott aufgebaut ist und nur als eine

gottfeindliche Bildung besteht.



172 Sünde und Unsündlichkeit

Verlust des obersten Prinzips und der Form des sittlichen Seins,

bezeichnen die einzelnen Elemente der offensio activa.
Die offensa passiva tritt zwar als ein Anstoß auf ; er trifft aber

weder Gott in sich, noch verursacht er eine Veränderung in ihm. Der
Anstoß besteht in der affektiven Verbannung aus der inneren, das

moralische Sein gestaltenden Gesinnung des Sünders. Die Verbannung
ist eine vollständige. Sie erstreckt sich indessen nicht auf die Gegenwart

Gottes secundum essentiam et praesentiam, sondern bedeutet
bloß das Verschwinden Gottes als eines Gegenstandes der Erkenntnis
und Liebe. Der Verstoß gelingt. Er ist aber nicht in einer Veränderung
Gottes, sondern des Sünders begründet, dessen Erkenntnis und Liebe
andere Dinge als Gott zum Gegenstand haben : die offensa passiva
besteht gegenständlich in der Verwirklichung einer sittlichen Tätigkeit
ohne die Gottesbeziehungen.

Fassen wir demnach die aversio in ihrer begrifflichen synthetischen
Sicht ins Auge, so ist sie ein Zerwürfnis des vernunftbegabten Geschöpfes
mit seinem Schöpfer, eine objektive und subjektive Gottentfremdung.
Ihrem Wesen nach ist sie allerdings nicht eine Beleidigung, sondern
eine affektive Entrechtung und Verachtung Gottes. Die Beleidigung
ist bloß eine Begleiterscheinung dieser objektiven Unförmlichkeit und
Häßlichkeit der menschlichen Handlung, eine eigene Sicht derselben,
in welcher das Zerwürfnis des Geschöpfes mit seinem Gotte in einer

gegenständlichen Mißbildung, im privativ-konträren Mangel der
Gottesbeziehungen zum Vorschein kommt. In dieser Hinsicht kann man die

Beleidigung als eine allgemeine objektive Eigenschaft der Sünde bezeichnen.

Sie ist das Grundübel, die Quelle jeder weiteren Unordnung in der
sittlichen Handlung ; sie stellt die Formlosigkeit, Häßlichkeit und
moralische Wertlosigkeit derselben dar. Die objektiv gefaßte Beleidigung

ist demnach der Mangel jener Beziehungen, welche die
Seinsmajestät Gottes verkünden und die Unterwerfung des geschöpflichen
Seins unter den Quell alles Seins und jeglicher Güte bezeugen sollten.
Die Herrlichkeit Gottes müßte auf die Gesamtschöpfung und auf jeden
Teil derselben ausgegossen werden und darauf sichtbar werden. Die
Sünde allein ist ein solcher Bestand, der die Ehre Gottes nicht
verkündet, in dem seine Herrlichkeit nicht aufleuchtet, sondern wo im
Gegenteil die Gottfeindlichkeit und die Verdunkelung, ja die direkte
Entehrung Gottes sich geltend zu machen sucht.

Mögen wir die aversio als eine objektiv gegebene Entrechtung oder
als eine Beleidigung Gottes auffassen, wir finden in ihr das wesentliche,



Sünde und Unsündlichkeit 173

formale Element der Sünde. Ihre Begriffsbestimmung, falls sie aus

Wesenszügen zusammengefügt ist, muß die Gottentfremdung enthalten1.
Die aversio ist demnach gegenständlich der meist charakteristische

Zug der Sünde. Ursächlich (in ordine generationis) aber wird die

Gottentfremdung der menschlichen Handlung durch die conversio ad crea-

turam begründet. Das Fehlen der Gottesbeziehungen ist eine Privation,
ein Fehl, der aber daraus entsteht, daß die Stelle derselben geschöpfliche
Relationen einnehmen. Ein Geschöpf wird zur formenden Grundidee

und somit zum letzten Zweck der Handlung gewählt. Dadurch wird
eine Gestaltung an der menschlichen Tätigkeit vorgenommen, die bloß

geschöpfliche Beziehungen begründet, mit denen die Rücksicht, ja
jede Bezugnahme auf Gott unvereinbar ist. Infolge des Vorwiegens
dieser conversio kann man auch sagen, daß das Wesentliche an der
Sünde die conversio ad creaturam sei2.

Betrachten wir die Beleidigung Gottes subjektiv, d. h. als eine

Handlung, die das Zerwürfnis zwischen dem Geschöpfe und Gott
verursacht, so ist sie eine aus der gottentfremdeten Gesinnung
hervorgehende und von derselben gänzlich durchtränkte Tätigkeit. Durch
sie wird die conversio ad creaturam als Grundidee und als formales

Prinzip in die menschliche Handlung hineingetragen ; durch sie wird
dieselbe der Gottesbeziehungen beraubt. In diesem Sinne nennen wir
die Beleidigung eine ofîensio activa, ein fehlerhaftes menschliches

Unternehmen, um Gott zu entrechten und an seine Stelle das Geschöpf

zu setzen. Deshalb können wir diesen fehlerhaften Menschensinn, und
somit auch dessen Wirkung, die Sünde, Torheit, insipientia nennen 3.

1 So die klassische Definition Augustins : Dictum, factum contra legem
Dei aeternam. Hierdurch unterscheidet sich die schwere Sünde von der läßlichen,
deren Prinzip und objektive Artbestimmung nicht die Gottentfremdung ist.

2 Selbst im Rahmen des Thomismus blieb die Diskussion über das Wesen
der Sünde unentschieden. Aversio und conversio fanden Anhänger von gleich
hoher Qualität. Im Wesen eines Dinges finden wir dessen Selbstbegründung in
der Richtung der Wesenheit. Die Frage über das Wesen der Sünde kann deshalb
nicht in einem Sinne beantwortet werden, weil weder in der aversio noch in der
conversio die Selbstbegründung restlos zu finden ist. Sie begründen sich gegenseitig

: die Gottesbeziehungen fehlen, weil eine conversio ad creaturam vorhanden
ist. Aber auch umgekehrt ist es wahr (secundum prioritatem perfectionis) : die
conversio ad creaturam ist nur deshalb verwerflich und sündhaft, weil die
Gottesbeziehungen fehlen. In Unterordnung unter Gott ist eine solche conversio sittlich

wertvoll. Deshalb wird man beiden Meinungen die entsprechende Berechtigung

zugestehen.
3 Die Heilige Schrift ist unerschöpflich in der Brandmarkung und

Verurteilung dieser menschlichen Torheit. « Dixit insipiens in corde suo : non est

Divus Thomas 12



174 Sünde und Unsündlichkeit

Hierin zeigt sich auch am klarsten die menschliche Ohnmacht und
Schwäche. Die Ohnmacht : da das Unterfangen, Gott zu entrechten,
nicht allein für die reale, sondern auch für die affektive Ordnung
erfolglos ist. Das tormentum infiniti der Natur, das Darben nach
Gott meldet sich, und der Sünder muß das Wort der Schrift vernehmen :

Deus autem deridebit eosx. Auch die Schwäche des Sünders offenbart
sich hierin handgreiflich. Wo Kraft, wirkliche Tüchtigkeit vorhanden
ist, dort bringt auch die Kraftäußerung entsprechende Werke hervor.
Das Streben nach einer Verbindung mit allen Prinzipien der Tätigkeit
und nach einer entsprechenden Geltung derselben, sowohl nach Art
der Wirkursachen, als auch in der objektiven Gestaltung der Wirkung,
ist ein Zeuge der Kraft, der Tüchtigkeit, der virtus. Da aber Gott
die Urquelle jeder Kraft und Prinzip jeder Kraftäußerung ist, so

müssen dort, wo die Kraft vorhanden ist, die Verbindung mit Gott
und die gestaltenden Gottesbeziehungen unbedingt vorhanden sein

und zum gegenständlichen Ausdruck gelangen. Fehlen diese Momente,
so ist die Schwäche, die Gottverlassenheit, das Fehlen der höchsten

Kraftquelle Prinzip der Tätigkeit. Die so entstandenen Bildungen und
sittlichen Bestände sind der Seinsmajestät Gottes entzogen, stehen nicht
unter deren Schutz: sie sind leer, ja seinslos auf dem Gebiete der
moralischen Wirklichkeit.

Nach unseren Ausführungen stellt die Sünde in doppelter
Hinsicht eine Beleidigung Gottes dar : a) Hinsichtlich ihres gegenständ-

Deus » (Ps. 13, 1). « Comparatus est iumentis insipientibus » (Ps. 48, 13). « Deus,
tu scis insipientiam meam et delicta mea a Te non sunt abscondita » (Ps. 68, 6).
Das Heilmittel dieser menschlichen Torheit ist die Torheit des Kreuzes, in welcher
die Weisheit Christi sich offenbart (I Cor. 1, 21).

1 Ps. 58, 9. Die Entziehung der Ehre ist die Beschimpfung, Verspottung
einer ehrwürdigen Person. Die Sünde ist deshalb eine Beleidigung, weil durch
sie Gott die Ehre entzogen wird. Gott wird beschimpft, verspottet und der
niedrigen Kreatur gleichgesetzt. Deshalb ist die Sünde eine derisio, ignominia
Dei, wenn sie als offensa activa betrachtet wird. Dementsprechend können wir
von einer derisio von Seiten Gottes sprechen, indem wir die offensa passiva
gleichsam als Reaktion auf die aktive Beleidigung ins Auge fassen. Dies ist eine
Beschämung des Sünders und der sündigen Welt, die ihre ruchlosen, gottfeindlichen
Pläne nicht ausführen können, deren Sinnen zuschanden wird und die schließlich
zur Anerkennung und Bewunderung der Hoheit Gottes gezwungen sind, wenn
sie dies auch nicht mit ihrem affektiven Erfahrungswissen, sondern bloß unter
dem Drange des äußeren Zwanges ausführen. Das Heilmittel der Verspottung
Gottes war die Beschimpfung, die Christus in seinem irdischen Leben erlitten
hat, die Beschämung der menschlichen Pläne aber fand damals zuerst statt, als
Christus von den Toten erstand.



Sünde und Unsündlichkeit 175

liehen Bestandes fehlen einem solchen Seinsgebilde die Gottesbeziehungen,

da ihr der gestaltende Einfluß der Urquelle jeden Seins abgeht.
Hierdurch wird das oberste, ewige Gesetz verletzt, nach welchem jede
Seins- und Kraftäußerung des Geschöpfes die Idee Gottes widerspiegeln
muß. Durch das Fehlen der Gottesbeziehungen trägt jede Sünde den

Zug der Gottfeindlichkeit und -Verlassenheit an sich, ähnlich wie die

Werke, die in Gott gewirkt, auf ihn hingeordnet werden, das Siegel
der Gottgemeinschaft an sich tragen, b) Die Sünde ist eine

Beleidigung Gottes, weil sie aus einer Tätigkeit hervorgeht, deren Ziel die

Beschimpfung, Entehrung und Entrechtung Gottes ist. So ist die

Sünde ihrem ganzen Bestände nach eine impietas. Gottlosigkeit wegen
der mangelnden Gottesbeziehungen, Ruchlosigkeit infolge der Gesinnung,
die dem obersten Seinsprinzip, der Majestät Gottes, das versagt und
entzieht, was jedes Geschöpf mit Naturnotwendigkeit leistet: die Liebe und
die geneigte, zarte Unterwerfung. Die iustitia legalis oder generica des

Geschöpfes Gott gegenüber besteht darin, daß sich dasselbe seinem

ganzen Seinsgehalte nach Gott füge und die Bereitschaft in ihm
vorhanden sei, sowohl in sich selber, als auch in seiner Stellung im
Universum nur das und so zu gelten, als dies Gott wohlgefällig ist. Hierin
besteht die Gottverbundenheit (religio) des Geschöpfes, die auch pietas,
Gottergebenheit, genannt werden kann. Ein Teil der Schöpfung
verwirklicht die Gottesbeziehung kraft der notwendig wirkenden Neigung
und spontanen Liebe. Der andere Teil, das vernunftbegabte Wesen,

führt den Gottesdienst mit Selbstbestimmung aus. Seine Werke
erhalten eine Festigkeit durch die Verwurzelung und Verankerung in
Gott durch die Gottesbeziehungen. Religio, pietas und sanetitas sind
Einzelsichten der allgemeinen Gottverbundenheit, der iustitia legalis
Gott gegenüber. Sie sind die Kräfte, aus welchen Werke hervorgehen,

die die Gottesbeziehungen begründen und die Gestaltungen
des Menschengeistes Gott zu Füßen legen. Dies alles leisten sie

nicht bloß als Wirkursachen, sondern hauptsächlich als formende,
gestaltende Prinzipien, die das Siegel der Gottheit, des Göttlichen,
der Gottergebenheit der Tätigkeit aufdrücken.

(Fortsetzung folgt.)


	Sünde und Unsündlichkeit [Fortsetzung]

