Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 20 (1942)

Artikel: Siunde und Unsiindlichkeit [Fortsetzung]
Autor: Horvéath, Alexander M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762221

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762221
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Siinde und Unsiindlichkeit.

Von Dr. Alexander M. HORVATH O. P,

(Fortsetzung.)

Die Siinde.

5. Die objektiven Merkmale der Siinde.
a) Die Gottentfremdung (aversio) als Beleidigung (offensa, malum Dei).

Wenn wir ein Ding seinem Wesen und seinem inneren Bestande
nach erkennen wollen, so suchen wir seine Formalursache aufzuhellen.
In der physischen Ordnung gelangen wir dadurch zu derselben, daB
wir die aktiven Eigenschaften beobachten und feststellen, aus den-
selben deren substanzielle Unterlage und Quelle uns zu vergegen-
wartigen suchen. Das Wesen der materiellen Dinge wird aus zwei
Elementen : Grundstoff (materia prima) und Form (forma substan-
tialis) erkannt; ihre substanzielle Einheit wird durch die Natur
der materiellen Welt gefordert.

Die kiinstlichen Gestaltungen des Menschengeistes miissen wir
auf dem gleichen Wege sinngerecht zu machen und unserer Erkenntnis
niher zu bringen suchen. Dabei wird die Materie entweder durch die
duBeren Dinge vertreten, die durch den Geist neu geformt werden,
oder durch den Geist selber, der infolge seiner Potenzialitit verschieden
gestaltungsfihig erscheint. Die Form dieser Kunstwerke — das Wort
ars im allgemeinsten Sinne verstanden, als Gegensatz zu den Werken
der Natur — ist das verschiedenartige Aufleuchten des Geistes, die
Wirkung seiner eigenartigen Seinsgestaltung: das esse secundum
rationem. Aus dieser Materie und Form entsteht keine substanzielle
Einheit (unitas per se naturalis), sondern bloB eine relative, beziehungs-
mifige Zusammensetzung (unitas artificialis). Die Form derselben ist
ein ordnendes Prinzip, dessen gestaltende Kraft sich nicht darin
dauBert, daB es sein eigenes Sein zur Formung der Materie des Stoffes
darangibt, wie dies in der physischen Welt der Fall ist, sondern als
leitende Idee dem Geiste vorschwebt und ihm bei der Verwirklichung
des esse secundum rationem als Vorbild dient. Dieses leitende Prinzip

Divus Thomas 11



158 Siinde und Unsiindlichkeit

bestimmt die richtige Proportion der Materie. Was als Stoff zu ver-
werten, wo seine Stelle im Gesamtwerke zu bestimmen ist, in welchem
Ausmafle die einzelnen Bestandteile zu verwenden sind, wie ithr Ver-
hiltnis zueinander und zum Ganzen gestaltet werden mul}, damit ein
fehlerloses Werk entstehe, hingt von diesem Prinzip ab. Gibt infolge-
dessen dieses Prinzip sich auch nicht seinem physischen Sein nach zur
Gestaltung des Kunstwerkes hin, so ist sein formender Einfluf trotzdem
ein auferovdentlich inniger. Gewill vermag es das absolute Sein der
Bestandteile nicht zu dndern. Unter seinem EinfluB erfolgt meistens
nur eine akzidentelle Umformung desselben. Die Umwandlung der
relativen Stellung der Stoffteile ist aber unter allen Umstinden uner-
laBlich. TIhre Beziehung und Einstellung zum ordnenden Prinzip und
zu den einzelnen Mitbestandteilen ist das Neue, was durch die Ver-
wirklichung des esse secundum rationem und durch dessen gestaltende
Kraft in das Kunstwerk hineingetragen wird. So kann man als volle
Wahrheit den Satz des Aquinaten niederschreiben : «forma rerum
artificialium est ordo»!.

1 Aus diesem Grunde nennen wir die Einheit, die durch die gestaltende
Kraft des Menschengeistes entsteht, eine Beziehungseinheit (unitas relativa). Sie
ist in allen Fillen eine akzidentelle Einheit, sofern ihr Seinswert nach pradika-
mentalen Gesichtspunkten, also im Gegensatz zur substanziellen Einheit, bestimmt
wird. Hiermit wollen wir nichts anderes sagen, als daB die so entstandene Seins-
weise ein accidens praedicamentale ist und in der Kategorie der Relation unter-
gebracht werden muB. Sie ist indes keine akzidentelle Einheit im Sinne eines
accidens praedicabile, die nur von den plan- und zwecklos zusammengehduften
Dingen ausgesagt werden kann. Dies nennen wir unitas per accidens im Gegensatz
zur unitas per se, wahrend die frithere eine unitas accidentalis heiBt, als ein mit
der unitas substantialis gleichwertiges Teilglied der Einheit und Ganzheit. Diese
Sitze haben eine groBe Bedeutung bei der Beurteilung vieler theologischer Fragen.
So ist die Einheit der Sakramente, die physisch aus mehreren Teilen bestehen
und so bloB eine unitas per accidens darstellen wiirden, eine unitas per se, wenn
wir die relative Stellung der Bestandteile betrachten : der Zweck, die Verleihung
der sakramentalen Gnade, ist jenes einigende Prinzip, welches das sakramentale
Werk zu einer planmiBigen relativen Einheit gestaltet.

Wir konnen die Hauptformen der Einheit folgendermaBen darstellen :

) essentialis
absoluta | substantialis

‘ suppositalis
naturalis | accidentalis o

circa factibilia

circa moralis
agibilia |iuridica

Unitas per se

relativa (subordinationis)
artificialis
per accidens (coordinationis, aggregationis)

Vgl. auch Divus Thomas, Jahrg. 1941, S. 419,



Siinde und Unsiindlichkeit 159

Die kiinstliche Gestaltung ist demnach ein Vorgang, bei dem die
menschlichen Krifte als Wirkursachen auftreten, die Bestandteile in
eine Einheit zusammenfiigen und so durch die richtigen Proportionen
einen festen Bestand bilden !. Die Beziehung der einzelnen Teile zum
Ganzen, insbesondere zur formenden Idee, ist eine transzendentale,
ihr Verhiltnis zueinander aber eine pradikamentale.

Wenn wir nun das moralische Sein im eigentlichen Sinne in sich
selber erkennen wollen, miissen wir die leitende Idee, die ihm den
charakteristischen Stempel der Formalursache aufdriickt, genau er-
kennen. Zu dieser Grundidee miissen alle Teile des moralischen Seins
eine solche neue relative Stellung erhalten, daB sie als Triger ihres
gestaltenden Einflusses in ein festes Ganzes zusammengefiigt werden
und als Abbild jener Idee auftreten kénnen. Deshalb sagt man gewohn-
lich : das moralische Sein bestehe in einer transzendentalen Hinordnung
der menschlichen Tatigkeit zu ihrem Gegenstande, zur Grundidee. Auch
die nidhere Artbestimmung dieses Seins wird je nach der Verschieden-
heit seines Objektes bestimmt.

Die Grundidee des moralischen Seins ist nicht im Gegenstand
selbst zu suchen, zu dessen objektiver Verwirklichung die menschliche
Téatigkeit hingeordnet wird. Von diesem hidngt wohl die nichste Art-
bestimmung (specificatio) der Handlung ab, die fiir die Praxis von der
groBten Wichtigkeit ist, was uns aber hier weniger interessiert. Das
moralische Sein im allgemeinen aber muB nach jenen Prinzipien bestimmt
und beurteilt werden, die ihm die Grundformung — im Gegensatz
zum physischen Sein — verleihen. Das Gemeinsame fiir das physische
und moralische Sein 1ist die absolute und vestlose Abhingigkeit vom
obersten Seinsprinzip. Die Gottesbeziehungen begleiten beide Seinsweisen
mit einer Notwendigkeit und nach allen Kausalverhilinissen hin derart,
dap eine Ausnahme unmaoglich ist. Die Grundlage dieser Beziehungen
ist eine Wirkung, die durch einen entsprechenden kausalen Einflu
Gottes im geschopflichen Sein hervorgebracht wurde. Das volle Durch-
drungen- und Getragensein ist der notwendige Begleiter des geschopf-
lichen Seins, aus dem seine Gottesbeziehungen erwachsen. Nur das
« Wie » derselben ist verschieden. Beim physischen Sein werden die
Beziehungen durch notwendig (meist mechanisch) wirkende Ursachen
verwirklicht. In den Naturkriften, in ihrem regelmiBigen Zusammen-

1 Zur nihern Beurteilung der einzelnen Momente dieses Vorganges vgl. das
Schema auf S. 106 « Der Thomistische Gottesbegriff ».



160 Siinde und Unsiindlichkeit

treffen, in ihrer wechselseitigen Einwirkung ist das nidchste Universale
in agendo gegeben, in dem keimhaft alle Naturbestinde und -erschei-
nungen enthalten sind. Gottes Gedanken (als causa exemplaris) werden
auf diese Weise in die zu gestaltende Materie der Welt hineingetragen !,
und die Welt selber, mit all ihren Bestinden wird derart an Gott
gebunden, daB in ihr Gottes Kraft nach jeder Art der Ursichlichkeit
sich widerspiegelt : die schopferische Macht (causa efficiens) Gottes,
indem die Welt durch ihn erhalten wird ; die gestaltende Idee (causa
exemplaris) dadurch, daB die Natur die Pline Gottes ausfiihrt, ver-
wirklicht und auf diese Weise auf alles den Stempel Gottes aufdriickt ;
die alles an sich ziehende Giite Gottes endlich, insofern sie dem gesamten
Naturgeschehen ein Ziel vorsetzt, in dessen Erreichung die Welt ihre
gottgewollte Vollkommenheit findet 2.

Die notwendigen Beziehungen zu Gott werden in die Welt durch
die Naturkrifte unbewuBt hineingetragen und verwirklicht. Sofern
dies aber durch die gestaltende Kraft des menschlichen Geistes geschieht,
entsteht die moralische Ordnung, die mit ihren einzelnen Bestinden
die sittliche Welt, die schonste oder hiBlichste KraftiuBerung der
geschopflichen Tatigkeit, darstellt. Die ontologischen Beziehungen
(sofern jede Titigkeit ein Seiendes ist) vermag das Geschopf weder
abzuindern, noch die Innigkeit derselben zu vermehren oder zu mindern.
Das Einzige, was es zu tun vermag und kraft seiner vernunftbegabten
Natur zu bewirken verpflichtet ist, besteht darin, daB es diese Gottes-
beziehungen anerkennt, dieselben zur Grundlage und Richtschnur
seiner eigenen Titigkeit wihlt, dieselbe durch das BewubBtsein seiner
eigenen Abhingigkeit durchdringen und gestalten 1iBt. Diese Unter-
werfung unter Gott ist die Grundform der sittlichen Ordnung und
jeglicher Titigkeit im Rahmen derselben. Der Gegenstand dieser
Gesinnung ist die Seinsmajestit Gottes, deren Anerkennung und
affektiv-bewuBte Verwirklichung in den sittlichen Handlungen die
unerlidBliche Bedingung jeder weiteren Gestaltung auf dem sittlichen
Gebiete bildet. Dies ist die Hinkehr, die Hinwendung (conversio) zu
Gott, deren Prinzip in jeder Beziehung Gott selber ist 2.

11 115, 2. Vgl. auch Divus Thomas (1941), S. 247, FuBnote 3.

21 44; 108, 2. Vgl. auch: « Der thomistische Gottesbegriff» S. 171 und
Divus Thomas, Jahrg. 1941, S. 132.

3 Daher der althergebrachte Satz: Deus convertit omnia ad seipsum. In
welchem Sinne dies zu erkliren ist, finden wir bei Thomas I 44, 4 und I-II 109, 6
ausgefiihrt. Das Geschopf vermag sein Ziel nur durch die Teilnahme an der Giite



Siinde und Unsiindlichkeit 161

Soll das moralische Sein jene Festigkeit besitzen, die ihm von
Natur aus gebiihrt, so muB es in Gott verwurzelt sein. Dies geschieht
aber durch die conversio ad Deum, wodurch die Gottesbeziehungen
als Grundbestandteile in die sittliche Handlung hineingetragen werden.
Ein Wert, ein fester Bestand auf dem sittlichen Gebiete ist objektiv
ohne die Gottesbeziehungen, subjektiv aber ohne die Hinwendung zu
Gott nicht moglich. Die conversio ad Deum bedeutet objektiv Gottes
Seinsmajestit als Gegenstand, Grundidee der moralischen Ordnung, sub-
jektiv aber jene Kraft, welche die Beziehungen zu derselben verwirklicht:
also die Gerechtigkeit des Geschipfes Gott gegenmiiber, seine Bereitschaft
(praeparatio animi), das Recht und die Gerechtigkeit Gotles in all setnem
Tun und Lassen zu verwirklichen. Hierin erkennen wir die Tugend
des Gottdienens (religio), sei es in ihrer natiirlichen, sei es in ihrer
iibernatiirlichen Form, sofern sie ein Prinzip der objektiven Heiligkeit
menschlicher Handlungen bildet, dieselben auf Gott bezieht, seiner
Majestit und obersten Herrschaft zufithrt und unterordnet?!. Ist

Gottes zu erreichen. Dem natiirlichen Verlangen nach (desiderium naturale) ist
also das Geschopf zu Gott hingekehrt; sein unbewuBtes oder unterbewuBtes
Streben ist darauf hingeordnet, daB es das eigene entsprechende Wohlsein durch
die Teilnahme an dem an sich Guten erreiche. Hierin besteht die transzendentale
Hinordnung des Geschoépfes zu Gott, die durch einen unwiderstehlichen Drang
(wie jedes affektive Streben — per modum ponderis) zu Gott begriindet ist.
Dieser Drang, diese innere Schwerkraft hilt das Geschopf in der Nihe Gottes,
1iBt es aus dessen Bannkreis nicht frei, sodaB8 das Ziel des naturhaften Strebens
immer Gott ist, das Geschopf durch eine innere Notwendigkeit zu Gott hinge-
kehrt ist — bildlich ausgedriickt : sein Auge zu Gott gewendet ist. Dies ist die
natiirliche conversio ad Deum nach Art der Zweckursiachlichkeit. Gottes Seins-
majestit ist das ordnende Prinzip, die Grundidee, der Gegenstand jeder geschopf-
lichen Bewegungsméglichkeit. Dieses ewige Gesetz erheischt seine Verwirklichung.
Fir die naturphilosophische Betrachtung ist das hinlingliche Prinzip dieses
Strebens zu Gott in den inneren Kriften des Geschopfes gegeben (I-II 9, 6 praes.
ad 3); die ontologische Uberlegung aber erheischt eine bewegende Kraft von
seiten Gottes (I 105; III Pot. 7). Gott ist demnach Prinzip der geschopflichen
Hinwendung, sowohl als Gegenstand, wie auch als duBere bewegende Kraft :
causa exemplaris der inneren Gestaltung der Krifte und causa efficiens bei deren
Verwirklichung im Sein und im Titigsein. Bei der naturhaften conversio ad
Deum verhilt sich jedes Geschopf passiv und unbewuBt; nur das vernunft-
begabte Geschopf vermag diese Neigung zu Gott auch bewuBt zu gestalten, indem
es die Beziehungen zu ihm in seine partikulire, bewuBte Titigkeit hineintrigt.
DaB dieses Hineintragen wieder nur ein Werk Gottes ist, und dessen Prinzipien
in der natiirlichen Ordnung als instinctus, Eingebung (aliquando et aliquibus),
in der iibernatiirlichen Ordnung aber als Gnade (und zwar als gratia operans)
von ihm bewirkt werden, behauptet Thomas mit aller Bestimmtheit (I-1I 68, 2;
109, 6).
1 II-IT 81, 8.



162 Siinde und Unsiindlichkeit

dabei das Prinzip dieser conversio ad Deum, und sind die iibrigen von
ihm bewegten Krifte in sich rein, so wird die von ihnen ausgehende
Handlung auch in sich rein und heilig (sanctitate formali) sein, ein
Abbild der rein und heilig wirkenden Gottheit .

Die conversio ad Deum ist somit ein synthetischer Begriff fiir alle
einzelnen Beziehungen, nach welchen Gott Gegenstand und gestaltende
Idee der Sittlichkeit sein kann. Gott als hiochstes Gut, als sich alles
unterordnende Majestit und letzter Zweck, endlich als Oberster Herr,
bezeichnen die hauptsichlichen Einzelsichten, nach welchen die mora-
lische Tétigkeit gestaltet wird und denen als Grundidee sie sich an-
gleichen muB. In ihrer synthetischen Fassung hat die conversio ad
Deum zum Gegenstand die allgemeine Seinsmajestit Gottes, sofern
dieselbe noch durch keine Einzelsichten unterschieden wird 2. In dieser
Beziehung wollen wir dieselbe zunichst vor Augen haben, wenn wir
den privativen Mangel der conversio ad Deum, die aversio, die Gott-
entfremdung beschreiben. Die Formung durch die erwihnten Einzel-
sichten und deren Fehlen (privatio) wollen wir spiter besprechen.

Die Form verleiht dem Stoffe die Seinsbestimmung und -festig-
keit, somit alle Proportionen, die dem Seienden die Schonheit verleihen.
Die Schénheit ist eine Begleiterscheinung auch der sittlichen Ordnung ;
und da letztere dem affektiven Leben ndher steht, ist in ihr die Schon-
heit oder der Mangel derselben wahrnehmbarer als in der physischen
Ordnung. Die allererste Gestaltung der sittlichen Welt, der Schénheit
nach, ist auf Grund obiger Ausfithrungen der conversio ad Deum
zuzuschreiben. Dementsprechend muB auch die HaBlichkeit in dieser

1 Hieraus entnehmen wir, was Thomas unter Vorbereitung zur Gnade ver-
steht, und warum das Geschépf unfihig ist, sich auf dieselbe vorzubereiten. Die
praeparatio ad gratiam besteht in der Aufnahme aller jener Prinzipien, aus
welchen, als nichsten Ursachen, das iibernatiirlich gute Werk folgt. Dadurch
wird die Hinkehr zu Gott von seiten des Subjektes bewerkstelligt und das Geschopf,
das andere Ziele verfolgt hat oder planlos umhergeirrt ist, wird nun tatsichlich
den Zwecken Gottes gemilB eingestellt. Diese Vorbereitung kann durch vor-
iibergehende (dispositiones) oder bleibende Prinzipien (habitus) geschehen. In
allen Fillen miissen dieselben die dem iibernatiirlichen Akte entsprechenden
Proportionen aufweisen. Aus diesem Grunde vermag sich das Geschopf nicht
auf die Gnade vorzubereiten : die Hinkehr zu Gott ist die Befreiung des Geschépfes
aus seiner Ohnmacht (eductio de potentia in actum), die den Seinsbeziehungen
nach nur durch ein ens in actu, in unserem Falle durch Gottes besondere Giite
geschehen kann.

2 Vgl. die Ausfithrungen in unserm Buch : « Der thomistische Gottesbegriff »
bes. Tab. III und IV im Anhange.



Siinde und Unsiindlichkeit 163

Welt auf den Mangel der conversio ad Deum, auf die aversio a
Deo zuriickgefithrt werden.

Unter aversio im allgemeinen verstehen wir das Fehlen der Gottes-
beziehungen in den menschlichen Handlungen. Gegenstindlich bedeutet
dies, dafi Gott als Objekt, Idee oder Zweck keinen gestaltenden Einfluf
auf die menschliche Tdtigkeit ausiibt, ja von derselben entweder privativ,
meistens aber durch kontrire gegenstandliche Prinzipien ausgeschlossen ist.
DaB dies bloB nach dem esse secundum rationem und nicht nach dem
esse naturale geschieht und mdéglich ist, wurde schon oOfters betont.
Einer solchen menschlichen Handlung fehlt infolgedessen die Beziehung
zur Seinsmajestit Gottes, indem sie in den verschiedenen kontriren
Bestimmungen einen Ausschlul derselben darstellt, eine Relation zu
ihr keineswegs begriindet. Demnach ist die objektive aversio ein
HerausreiBen einer Seinsweise aus dem Anziehungskreise Gottes, aus
seiner obersten Seinshoheit, ein affektiver Versuch, ein Sein, ja eine
ganze Welt Gott zu entziehen und nach gottfeindlichen Beziehungen
aufzubauen. Dies ist ein dhnlicher Versuch auf dem Gebiete des esse
secundum rationem, wie wenn man die physische Welt vom Gesetze
der Gravitation losmachen oder einzelne Teile von ihr entbinden
wollte. Wie die objektive conversio Prinzip, ja Form der sittlichen
Ordnung 1st, so muf auch in der aversio das Prinzip der moralischen
Unordnung, einer gottfeindlichen Welt erblickt werden. .

Wollen wir die aversio als subjektiven Zustand, als Gesinnung
der handelnden Person betrachten, so ist sie MiBachtung der Seins-
majestit Gottes, Mangel an der Unterwerfung unter dieselbe, eine
feindselige, verletzende Einstellung und Haltung, ja Verachtung
Gottes. In die menschlichen Handlungen die Gottesbeziehungen
nicht hineintragen wollen, ist der affektiven Verneinung, ja Ver-
nichtung Gottes gleichzusetzen. Fiir die Gesinnung des von Gott
abgekehrten Menschen existiert Gott nicht; ja, weil das natiirliche
Verlangen Gott notwendigerweise behauptet, wird seine Verneinung
in der Form einer affektiven Vernichtung ausgesprochen.

Wird die aversio in dieser synthetischen Fassung betrachtet, so
ist sie naherhin als das gr6Bte Unrecht, als eine unermeBliche Unge-
rechtigkeit und schlieBlich als eine Beleidigung Gottes (offensa Dei) zu
bezeichnen. Unter diesem letzten Begriff der Beleidigung, der die beiden
andern in sich schlieBt, wollen wir jetzt die Siinde ins Auge fassen.

Offensa und =posxowy sind auf ein Stammwort « fendo », « xéntw »,
zuriickzufiithren, das in beiden Sprachen stoBen, schlagen, dann listig



164 Siinde und Unsiindlichkeit

fallen, bedringen, qudlen bedeutet. Schon diese Grundbedeutung
legt uns nahe, daB es sich hier um ein Tun und Leiden handelt, durch
welches die wechselseitigen Beziehungen zweier Subjekte bestimmt
werden. Das Tun des einen verursacht das Leiden des andern, aber
so, daB nach dem mechanischen Reaktionsgesetze mit dem Tun eben-
soviel Kraftverlust verbunden ist, als dies das Leiden erfordert. Indem
das eine Subjekt durch Kraftaufwendung sich geltend zu machen
sucht, stoft es im Seinsgehalte eines anderen Subjektes auf ein
Hindernis, dessen Uberwindung nur auf Kosten des eigenen Kraft-
verlustes moglich ist und eventuell den eigenen Verfall mit sich bringt.
Fiir diesen mechanischen Vorgang ist demnach eine gewisse feindliche
Gegeniiberstellung charakteristisch .

Werden diese Begriffe auf das sittliche Gebiet iibertragen, so sind
die Beziehungstriger vernunftbegabte Wesen, Personen. Ihre gegen-
seitigen Verbindungen sind daher nicht nach den Gesetzen des mecha-
nischen Geschehens, sondern nach denen des moralischen Seins zu
bestimmen. In ihrem Sein treten sie, je nach der Vollkommenheit
ihrer Personlichkeit, als Selbstzweck (causa sui) auf. Aus diesem Grunde
bilden sie fiir jede andere Person einen Grenzpunkt, dessen Forde-
rungen und Seinsgegebenheiten eine entsprechende Beachtung und An-
erkennung verlangen : sie sind Rechtssubjekte, und als solche miissen
sie als MaBstab fiir jede Tatigkeit, deren Gegenstand sie sind, dienen.
Ihre eigene Titigkeit ist ferner nach Selbstbestimmung zu werten,
und so konnen sie untereinander nur dann einen entsprechenden,
personwiirdigen Verkehr haben, wenn die Titigkeit durch das esse
secundum rationem geregelt ist, also die bestimmende Kraft des Ver-
standes und Willens aufweist. Vollzieht sich demnach die Verbindung
von Personen auf Grund von Titigkeiten, die den Stempel des esse
secundum rationem an sich tragen, also die Merkmale des Guten,
Rechten, Gerechten aufweisen, so ist ein AnstoB, ein Anschlag im
moralischen Sinne nicht moglich. Auf diese Weise ist nicht bloB das
friedliche, reibungslose Nebeneinander der Personen sichergestellt,
sondern auch ihre Unterordnung nach inner- oder iiberpersénlichen
Graden und Beziehungen. Dies ist das allgemeine Naturgesetz des
moralischen Seins, insbesondere fiir dessen soziale Verwirklichung 2.

! In diesem Sinne hat Heraklit behauptet, daB der Gegensatz, der Krieg,
Vater aller Dinge ist.

2 Man wird ohne Schwierigkeit zugestehen, daB die iustitia legalis oder
generalis jenes objektiv ordnende Prinzip ist, das den anstoBlosen Verkehr der



Siinde und Unsiindlichkeit 165

Wir wissen, und haben es oben bereits betont, daB eine solche Wohl-
ordnung der Personen nur in der Kraft von transzendenten Normen,
durch das gottliche, ewige Gesetz erreicht werden kann!. Die viel-
fachen Interessen und Forderungen der nebengeordneten Personen
kénnen nur im gemeinsamen bonum divinum ausgeglichen werden.

Reden wir von einem Konflikt oder Zusammenstofi unter Personen,
so ist dies nur dann moglich, wenn thr Verkehr micht nach dem esse
secundum vationem geregelt wird. Dies ist der Fall, wenn die Stelle
einer solchen Regelung die brutale Gewalt einnimmt. Solchen Gewalt-
habern sind durch fremde Personenrechte gezogene Grenzen unbekannt.
Der eigene Nutzen ist der MaBstab ihrer Tatigkeit; jedes fremde
Subjekt ist fiir sie bloB ein Material, das sie zur Verwirklichung ihrer
Pline und Zwecke beniitzen. Diese selbst, in sich betrachtet, stellen
nicht einen Ausgleich von verschiedenen Interessen in einem héheren
Gute dar, sondern sind nach einseitigen Gesichtspunkten zusammen-
gestellt. Thre Verwirklichung muB3 daher ein Leiden fremder, auBen-
stehender Subjekte durch Beschddigung ihrer Rechte und Interessen
herbeifithren. Unrecht tun und Unrecht erfahren, gehéren demnach
zur Begriffsbestimmung der Beleidigung. Eine rechtswidrige, weder
durch die immanenten, noch durch die transzendenten Normen geregelte
Verfiigung ist das Prinzip der Titigkeit, deren Ausfithrung einen
Rechtsraub an den Subjekten, die Gegenstand solcher fehlgebildeten
Handlungen sind, herbeifithrt. Hierin stimmen die rohen Gewalt-
haber mit allen jenen iiberein, die sich aus irgendeinem Grunde iiber
die Rechtsnormen hinwegsetzen und Ungerechtigkeit {iben. Unrecht
und Ungerechtigheit stammen aus einer rechiswidrigen Verfiigung, sie
selbst aber verursachenm die Beleidigung, die offensa, die wposxony, die
Rechtsverletzung und -verkiirzung im leidenden Subjekte. Das Fehlen
der Rechts- und Gerechtigkeits-Beziehungen nennen wir eine objektiv
gegebene Beleidigung.

Dieser objektive Konflikt setzt eine feindselige Gemiitsverfassung
im Beleidiger voraus und verursacht im Beleidigten einen &hnlichen
Zustand. Beides kénnen wir unter dem Begriff des Unwillens zusam-
menfassen. Nur eine wohlgeordnete Verfiigung kann im moralischen
Sinne eigentlich « Wille » genannt werden. Fehlbildungen stellen nur

Personen regelt, subjektiv aber in dieser Gesinnung die Menschen sich als Freunde
gegeniiberstehen.
1 Divus Thomas, Jahrg. 1941, S. 150 und 260.



166 Siinde und Unsiindlichkeit

einen « Unwillen » dar, dem die sittliche Vollkommenheit abgeht.
Dieser Unwille ist ferner eine feindselige Einstellung, in allen Fillen
den sittlichen Normen, meistens aber auch den Personen gegeniiber,
auf die sich die rechtswidrige Handlung bezieht. Offensa in diesem
Sinne bezeichnet demmnach die rechtswidrige, feindselige Gemiitsverfassung,
aus welcher das Unrecht (imiquitas, Unbild) und die Ungerechtigkeit
(iniuria) stammen. Der Verlust der iustitia generalis (legalis) als
einer ordnenden Tugend des anstofllosen Ablaufes des menschlichen
Verkehrs und daher der natiirlichen Menschenliebe ist also die Quelle
der Beleidigung. Die prinzipiell angewandte rohe Gewalt setzt die
vollstindige Ausléschung der genannten Tugend voraus; bei den
Rechtsverletzungen durch einzelne Menschen aber ist eine mehr oder
weniger groBe Verminderung derselben — sei es der allgemeinen
iustitia legalis obiectiva, sei es den verschiedenen Rechtssubjekten
gegeniiber — festzustellen. Die Menschenliebe verschwindet und ihre
Stelle nimmt der HaB (odium) ein .

Die entsprechende Gegenwirkung im Beleidigten ist ebenfalls ein
Unwille, zunichst im Sinne eines Abscheues gegen die objektive Ver-
letzung der Rechtsordnung und gegen den erlittenen Raub an den
eigenen Rechten. Dieser ist nicht nur als eine Gemiitsbewegung des
Abscheues, sondern auch als die der Notwehr (vindicatio), ein sittlich
zu wertender und wertvoller Zustand, in dem bloB die MiBbilligung
der Ungerechtigkeit und der Wille, die verletzten oder geraubten
Rechte zuriickzuerwerben, eingeschlossen ist. Eine Folge dieses Un-
willens, dieser Entriistung ist der Entzug der Liebe und des Wohl-
wollens. Indem der Beleidiger durch sein Ubelwollen aufgehort hat,
ein Teil des personlichen Wohlseins des Beleidigten zu sein, ja
durch sein Verhalten ihm direkt fremd geworden ist, als Feind und
Widersacher ihm gegeniibersteht, ist er nicht mehr Gegenstand der
Zuneigung, sondern der Abneigung. Man wird auch diesen Zustand
einen sittlich berechtigten HaB (odium) nennen, der sich einerseits
als Zorn (ira), andererseits als Feindschaft (inimicitia) auswirkt.

Die Beleidigung als synthetischer Begriff ist demnach aus ver-
schiedenen Teilsichten zusammengesetzt. Jede derselben kann offensa
genannt werden, unter dem Vorbehalt, daB jedesmal ein anderer

1 Die griechischen Ausdriicke pigog, €xfpa, Svapéveia beleuchten diese Gemiits-
verfassung von verschiedenen Seiten her und sind ebensoviele Bezeichnungen fiir
die Siinde, sofern sie eine Beleidigung Gottes darstellt.



Siinde und Unsiindlichkeit 167

Wesenszug des Gesamtbegriffes hervorgehoben wird. Mit dem oben
beschriebenen mechanischen Vorgange hat also die Beleidigung ge-
meinsam, dal3 sie aus dem Zusammensto3 zweier Subjekte hervor-
geht, wobei die Tatigkeit (offensa activa) ein Leiden (offensa passiva)
verursacht. Die aktive Beleidigung (Anschlag) ist eine Entwertung
der so handelnden Person, ein Verlust an sittlicher Kraft, die passive
aber (als Anstof) ist eine Verletzung, eine Verkiirzung der leidenden
Person in threm moralischen Besitz. Das Endergebnis dieses gegen-
seitigen Tuns und Leidens ist ein unausgeglichener Zustand zwischen
beiden Subjekten : der Anschlag ist fiir den Beleidiger kein Gewinn, da
derselbe auf 1thn zuriickprallt und eine entsprechende Beschidigung des
Urhebers herbeifiihrt. Diesen Zustand nennen wir Feindschaft. Der
Beleidiger ist dem Beleidigten gegeniiber verpflichtet, und solange er
diesen Verpflichtungen nicht nachkommt, bleibt der unausgeglichene
feindliche Zustand aufrecht. Es ist dies ein MiBverhdltnis auf sitt-
lichem Gebiet, das unbedingt ausgeglichen werden muB, falls das
Gleichgewicht der moralischen Ordnung gewahrt werden soll. Diesen
Ausgleich nennen wir Vers6hnung (iAaswds), die entweder bloB durch
Bestrafung oder durch eine Genugtuung von seiten des Beleidigers
vollzogen werden kann. Die erste ist Gegenstand der Strafgerechtig-
keit, die zweite aber gehort teils der Tauschgerechtigkeit an, teils wird
sie durch andere Tugenden geregelt!.

1 Welcher Tugend die Leistung der Genugtuung und deren Annahme zu-
gewiesen wird, hingt vom Gegenstande ab. Von den einfachsten Sachleistungen
an konnen alle Arten von Werten in Betracht kommen. Wenn hierbei innere
Werte des menschlichen Lebens (Gesinnungsinderung, Liebe usw.) die Haupt-
rolle spielen, so sprechen wir von der Besinftigung (propitiatio) im eigentlichen
Sinne. Sie sind darauf hingeordnet, daB das Wohlwollen des Beschidigten und
Beleidigten von neuem erworben und sichergestellt werde. Daher spielt hier
das strenge Recht blo8 eine untergeordnete Rolle, oder richtiger : es wird die
Ordnung der beiderseitigen Beziehungen nach den Gesichtspunkten des Rechtes
vorausgesetzt oder in den inneren Werten der praeparatio animi nach ein-
geschlossen. Die aktive Besinftigung (die Leistung an inneren Werten) ist
gleichsam die Kronung der Versohnung, die Begriindung der stindigen Dauer
derselben, sodaB, wenn dieselbe vom Beleidigten angenommen wird, das Resultat
ein Bund, eine gegenseitige Vereinigung ist.

All diese Momente spielen eine groBe Rolle bei der Bestimmung des
Erlésungswerkes Christi. Das Gleichgewicht der moralischen Ordnung ist durch
die Strafverhingung an sich hergestellt. Dies geht aus der Strafgerechtigkeit
Gottes (iustitia vindicativa, von welcher II-II 108 die Rede ist) hervor. Die Ver-
sbhnung (reconciliatio) fordert die gegenseitige Zuneigung, also die Gesinnung
des Wohlwollens und der Liebe des Beleidigten, setzt daher eine Gesinnungs-
anderung des Beleidigers voraus. Alles dies ist bei der bloBen Strafverhangung



168 Siinde und Unsiindlichkeit

Die Beleidigung fithrt in den menschlichen Verhiltnissen einen
wirklichen Schaden herbei ; als bleibender Zustand bezeichnet sie eine
wechselseitige Verinderung. Die unter dem Namen des « Unwillens »
zusammengefaBten Teilsichten sind wirkliche Gemiitsbewegungen und
-veranderungen. Infolge des durch Unrecht und Ungerechtigkeit zu-
gefiigten Schadens hort der Beleidiger auf, ein Gegenstand der Zu-
neigung und der Liebe fiir den Beleidigten zu sein ; die aktive Zufiigung
des Schadens ist aber ein Zeichen, da8 der Beleidigte in der Gesinnung
des Beleidigers keineswegs als ein Gegenstand der Zuneigung lebt.
Vom psychischen Standpunkte aus ist daher die Beleidigung eine aktive
Entziehung des Wohlwollens. Von seiten des Beleidigers zeigt sich dies
als ein Ubelwollen ; von seiten des Beleidigten aber kann man dies
Ahndung oder Rache nennen, sofern darunter nicht eine sittliche Un-
vollkommenheit, sondern das geordnete Verlangen nach entsprechender
Genugtuung und Ausgleich verstanden wird. Die Entziehung der Liebe
und threr Werke ist je nach dem Mape des zugefiigten Unrechtes blof
eine Begleiterschetnung der Notwehr oder des Rechisschutzes, wihrend
die Beleidigung tn sich entweder die objektive Unordnung der Tatigkeit
oder die feindliche Gesinnung einer Person bezeichnet.

Ist die Belerdigung psychisch eine feindselige Einstellung und Haltung,
die Entzichung des Wohlwollens, so kann sie fiir das moralische Gebiet
als eine sittliche Kollision, ein beabsichtigter Zusammenstofi mehrerer
Personen beschrieben werden. Sie ist ein sittliches Ubel. Als offensa
activa stellt sie ein Ubel fiir den Beleidiger (malum offendentis) in
zweifacher Beziehung dar. Sie ist ein sittlicher Mangel, eine moralische
Fehlbildung, der das esse secundum rationem, die Regelung nach den
Gesetzen der menschlichen Titigkeit abgeht. Sie ist ferner ein dem
Beleidiger zugefiigtes Ubel, das ihn als Reaktion, gleichsam als Gegen-
wert seines Unrechtes bedroht. Die Beleidigung ist ferner ein Ubel
des Beleidigten (malum offensi). Zunichst objektiv, da das Unrecht
von seinem Standpunkte aus, mit Riicksicht auf sein Recht, ein Ubel

nicht notwendig. Hier ist nur die Gerechtigkeit titig; bei der Verséhnung aber
spielt die Liebe die Hauptrolle. Deshalb ist die Erlésung Christi ein Werk der
Liebe. Durch sie wird Gott bewogen, den Erloser zu senden und den Lésepreis
anzunehmen. Die Liebe ist das Hauptmotiv, welches das Werk Christi gestaltet
und selbst seinen Leistungen, die aus Gerechtigkeit hervorgehen, die Weihe ver-
leiht. Verdienst und Genugtuung wurden im Opfertode Christi zu jenem Lose-
preis gestaltet, den der Erloser Gott vorgelegt und durch den er die Entlassung
aus der Gefangenschaft des Satans und somit die Versdhnung des Menschen mit
Gott erwirkt hat. Vgl. IIT 48-49.



Siinde und Unsiindlichkeit 169

darstellt, dann aber auch deshalb, weil es ihn krankt und in seinen
Rechten schidigt 1.

Ubertragen wir die besprochenen Momente auf das Verhiltnis des
Menschen zu Gott, so erweist sich die Siinde als eine Beleidigung Gottes.
Gott ist dem Geschopfe gegeniiber nicht ein nebengeordnetes oder
iiberhaupt ein nach gleichen oder dhnlichen MaBstiben bestimmbares
Rechtssubjekt. Er ist die Quelle des Seins, der Tatigkeit und des
Rechtes. Er ist der Grenzpunkt einfachhin, Selbstzweck (causa sui)
und der MaBstab jedes geschopflichen Geschehens. Er tritt daher
nicht mit eingeschrinkten Forderungen an den Menschen heran, wie
die demselben neben- oder nur teilweise iibergeordneten Personen.
Das Verhdltnis des Menschen zu Gott kann nur mit den Worten
geschildert werden : « hoc ipsum quod est, alterius est»2. Es gehort
im geschépflichen Sein und Tun alles derart ginzlich Gott an, daB
ihm davon nichts entzogen werden darf. Jede Entziehung ist eine
Rechtsverletzung Gottes, ein malum Dei, vom Standpunkte Gottes
aus gesehen ein Ubel. Dem Sein nach kann Gott nichts entzogen
werden. In dieser Beziehung existiert daher kein malum Dei. Alles
ist gut durch Gottes Giite, sowohl nach der Aussage der kausalen
analogia habitudinis, als auch nach der inneren Teilnahme am Sein
(analogia proportionalitatis) 3. Das Sein in sich (absolute) und in
seiner relativen Stellung (nach Neben- oder Unterordnung) ist auf Gott
derart zuriickzufithren, daB3, wie es bloB in der Macht Gottes bestehen,
so auch nur in der Giite Gottes gut sein kann : das bonum Divinum
ist fiir das Sein in allen seinen Stufen maBgebend. Von einem malum
Dei kann in dieser Beziehung nicht gesprochen werden, da der Aus-
gleich durch die erhaltende und ordnende Macht des ersten Seins-
prinzips notwendig betitigt wird 4. Gottfeindliche Anordnung und
Seinsweise kann nur dort entstehen, wo die Gestaltung nach dem
esse secundum rationem geschieht. Das vernunftbegabte Wesen kann
Verfiigungen treffen und dieselben in seine Titigkeiten hineintragen, die
mit den Ideen Gotles, mit seinem ewigen Gesetze nicht dibereinstimmen.
Diese Gestaltung geschieht am (physischen) Sein, das Gott unter-

1 Die einzelnen Ziige des Begriffes der Beleidigung haben wir 28 Ver. 2
entnommen.

21 60, 5. Die einzelnen Momente, die aus diesem Verhiltnis zu Gott fiir
die Siinde maBgebend sind, werden wir spiter besprechen. Hier erwihnen wir
sie nur, um den Charakter der Beleidigung hervorheben zu kénnen.

&1 8 & +T 19, 6.



170 Siinde und Unsiindlichkeit

geordnet und dem Geschopfe bloB zum Gebrauche iiberlassen ist. Eine
widerrechtliche Aneignung ist in der gottfeindlichen Gestaltung ein-
geschlossen, da dem Geschépfe der Gebrauch (ius utendi) bloB nach
den Plinen Gottes zugestanden wurde. In einer gottfeindlichen Ver-
fiigung, in der vernunftwidrigen Gestaltung des geschaffenen Seins ist
also ein esse contra rationem gegenstindlich enthalten. Sie ist daher
ein Anschlag auf die Rechte Gottes. Die Siinde ist eine offensa Dei
ut supremi Domini.

Dasselbe ist von der Hintansetzung Gottes als oberster Majestit
zu sagen. Die Seinstranszendenz Gottes fordert die volle Unterordnung
jedes Seienden, nicht bloB der Macht nach, sondern auch in bezug
auf die Zweckursichlichkeit, in der Form einer Unterwerfung jedes
Strebevermogens und jeder AuBerung desselben. Das vernunftlose
oder nicht vernunftbegabte Geschépf kann diese Unterwerfung nicht
versagen, da es bloB die Verfiigungen seines Schépfers ausfiihrt, deren
Ziige und Gestaltung in seine Tétigkeit hineintrigt. Darum miissen wir
sagen, daBl das Geschopf, als solches, mehr und frither Gott liebt, als
sich selber, und daB es in Gott seinen letzten Zweck und sein héchstes
Gut verehrt, von dessen Teilnahme es die Verwirklichung des eigenen
Seins und Wohlseins erwartet. Dies gilt unbedingt vom appetitus
naturalis, in dem die Anordnung und Verfiigung Gottes nach not-
wendigen Seinsprinzipien sichergestellt ist, wie auch vom sinnlichen
Begehrungsvermogen, das auf Gottes Pline notwendig eingestellt ist
und dieselben nur in einem sehr beschrinkten Bewegungsraume, den
Umstinden angemessen, gestalten kann. Diese beiden Begehrungs-
weisen sind auch im Menschen vorhanden. Aber nicht bloB in dieser
Beziehung ist er dem notwendigen Liebesgesetze unterworfen, sondern
auch in seinem ganz freien Streben, da auch dieses in seiner seins-
haften AuBerung an eine Naturbestimmung gebunden ist!. Demnach
kann der freie Wille der Unterwerfung unter Gott selbst in seinem
gottfeindlichsten Entscheid sich nicht entziehen, und so unterliegt er
dem allgemeinen Seinsgesetze, welches der hl. Thomas folgender-
maben bestimmt : « quod recedere videtur a Divina voluntate secundum
unum ordinem, relabitur in ipsum secundum alium»2. Von der all-
beherrschenden Liebe Gotles kann sich deshalb das vernunftbegabte
Geschipf seinen Seinsbeziehungen nach nicht befreien, sondern blof in

1 Vgl. hieriiber die Bemerkung im Divus Thomas, Jahrg. 1941, S. 150.
2119, 6.



Siinde und Unsiindlichkeit 171

seinen eigenen Verfiigungen, indem es mit Hintansetzung Gotles sich
selbst oder ein anderes Geschipf zum ersten Gegenstand seiner Liebe,
zum letzten Zweck wihlt und seine sittliche Tdtigkeit dementsprechend
formt. So entsteht ein moralisches Sein nach dem esse contra rationem,
dessen Form nicht die Gottesbeziehungen, sondern deren Verneinungen
bilden. In jeder Siinde ist die Leugnung der Zweck-Majestit Gottes
eingeschlossen und deshalb nicht bloB eine Verminderung der Rechte
Gottes, sondern ein direkter Anschlag gegen ihn selbst 1.

Was also zum Begriff der offensa activa gehort, finden wir in
jeder Siinde vor. Die Stellung des vernunftbegabten Geschépfes im
Universum erheischt eine volle Unterwerfung unter Gott 2. Eine wirk-
liche Seinsentziehung gegeniiber Gott ist unmdglich ; wohl aber liegt
eine reale affektive Entziehung im Bereiche der Mdoglichkeit, die bloB
in der vernunftwidrigen Verfiigung eines verblendeten und irrenden
Geschopfes besteht, fiir dessen Gesinnung Gott nicht mehr maBgebende
Norm ist und in dessen Innerem er als richtunggebende Norm nicht
mehr lebt. Diese affektive Leugnung Gottes ist Unrecht und Ungerechtig-
keit gegen Gott (malum, iniustum Dei), und hierin besteht die offensa
activa als Anschlag. Weil aber dies zugleich eine Seinsentwertung
beinhaltet, ist es zugleich ein Ubel des Geschépfes (malum peccatoris) 2.
Die aktive Beleidigung Gottes ist daher eine wirkliche moralische
Realitdt, eine tatsichliche Verinderung im Siinder seinem sittlichen
Sein nach und eine objektiv gottfeindliche Gestaltung der Tatigkeit
selbst. Der affektive Anschlag gegen Gott durch den Versuch, ihn
zu entrechten, und die moralische Entwertung des Siinders durch

1 Quicumque enim rem aliquam digniorem indigniori postponit, iniuriam
ei facit, et tanto amplius quanto res est dignior. Quicumque autem in re tem-
porali finem sibi constituit (quod facit omnis mortaliter peccans), ex hoc ipso
quantum ad affectum suum praeponit creaturam creatori, diligens plus creaturam
quam creatorem ; finis enim est, quod maxime diligitur. 28 Ver. 2.

2 In bewunderungswerter Kiirze und mit wunderbarer Erhabenheit duBert
Thomas diese Gedanken in I-II 21, 4.

3 Die Seinsvollkommenheit eines jeden Dinges besteht im Besitze seiner
Seinsprinzipien. Da aber das Geschépf in Gott ist und sich bewegt (Act. 17, 28),
so ist es ohne diese Gottesbeziehungen dem Nichts gleichzusetzen. Ohne ihre
unbewuBte Anerkennung, die durch die notwendige Ausfithrung der Pline
Gottes geschieht, irrt es planlos umher. Wenn es der bewuBten Anerkennung
fihig ist, sie aber nicht leistet oder direkt versagt, ist es wertlos, weil des
héchsten formenden Prinzips beraubt. Der Siinder befindet sich dem mora-
lischen Sein nach in einer Welt, die ohne Gott aufgebaut ist und nur als eine
gottfeindliche Bildung besteht.



172 Siinde und Unsiindlichkeit

Verlust des obersten Prinzips und der Form des sittlichen Seins,
bezeichnen die einzelnen Elemente der offensio activa.

Die offensa passiva tritt zwar als ein Anstol auf; er trifft aber
weder Gott in sich, noch verursacht er eine Verinderung in ihm. Der
AnstoB besteht in der affektiven Verbannung aus der inneren, das
moralische Sein gestaltenden Gesinnung des Siinders. Die Verbannung
ist eine vollstindige. Sie erstreckt sich indessen nicht auf die Gegen-
wart Gottes secundum essentiam et praesentiam, sondern bedeutet
bloB das Verschwinden Gottes als eines Gegenstandes der Erkenntnis
und Liebe. Der VerstoB gelingt. Er ist aber nicht in einer Verinderung
Gottes, sondern des Siinders begriindet, dessen Erkenntnis und Liebe
andere Dinge als Gott zum Gegenstand haben : die offensa passiva
besteht gegenstindlich in der Verwirklichung einer sittlichen Taitigkeit
ohne die Gottesbeziehungen.

Fassen wir demnach die aversio in ihrer begrifflichen synthetischen
Sicht ins Auge, so ist sie ein Zerwiirfnis des vernunftbegabten Geschépfes
mit seinem Schopfer, eine objektive und subjektive Gottentfremdung.
IThrem Wesen nach ist sie allerdings nicht eine Beleidigung, sondern
eine affektive Entrechtung und Verachtung Gottes. Die Beleidigung
ist bloB eine Begleiterscheinung dieser objektiven Unférmlichkeit und
HaBlichkeit der menschlichen Handlung, eine eigene Sicht derselben,
in welcher das Zerwiirfnis des Geschopfes mit seinem Gotte in einer
gegenstandlichen MiBbildung, im privativ-kontriaren Mangel der Gottes-
beziehungen zum Vorschein kommt. In dieser Hinsicht kann man die
Beleidigung als eine allgemeine objektive Eigenschaft der Siinde bezeichnen.
Sie ist das Grundiibel, die Quelle jeder weiteren Unordnung in der
sittlichen Handlung ; sie stellt die Formlosigkeit, HaBlichkeit und
moralische Wertlosigkeit derselben dar. Die objektiv gefaBte Beleidi-
gung ist demnach der Mangel jener Beziehungen, welche die Seins-
majestit Gottes verkiinden und die Unterwerfung des geschopflichen
Seins unter den Quell alles Seins und jeglicher Giite bezeugen sollten.
Die Herrlichkeit Gottes miiBte auf die Gesamtschopfung und auf jeden
Teil derselben ausgegossen werden und darauf sichtbar werden. Die
Siinde allein ist ein solcher Bestand, der die Ehre Gottes nicht ver-
kiindet, in dem seine Herrlichkeit nicht aufleuchtet, sondern wo im
Gegenteil die Gottfeindlichkeit und die Verdunkelung, ja die direkte
Entehrung Gottes sich geltend zu machen sucht.

Mégen wir die aversio als eine objektiv gegebene Entrechtung oder
als eine Beleidigung Gottes auffassen, wir finden in ihr das wesentliche,



Siinde und Unsiindlichkeit 173

formale Element der Siinde. Ihre Begriffsbestimmung, falls sie aus
Wesensziigen zusammengefiigt ist, muB die Gottentfremdung enthalten®.
Die aversio ist demnach gegenstindlich der meist charakteristische
Zug der Siinde. Ursdchlich (in ordine generationis) aber wird die Gott-
entfremdung der menschlichen Handlung durch die conversio ad crea-
turam begriindet. Das Fehlen der Gottesbeziehungen ist eine Privation,
ein Fehl, der aber daraus entsteht, daB die Stelle derselben geschépfliche
Relationen einnehmen. Ein Geschépf wird zur formenden Grundidee
und somit zum letzten Zweck der Handlung gewihlt. Dadurch wird
eine Gestaltung an der menschlichen Titigkeit vorgenommen, die bloB
geschopfliche Beziehungen begriindet, mit denen die Riicksicht, ja
jede Bezugnahme auf Gott unvereinbar ist. Infolge des Vorwiegens
dieser conversio kann man auch sagen, daB das Wesentliche an der
Siinde die conversio ad creaturam sei .

Betrachten wir die Beleidigung Gottes subjektiv, d. h. als eine
Handlung, die das Zerwiirfnis zwischen dem Geschopfe und Gott ver-
ursacht, so ist sie eine aus der gottentfremdeten Gesinnung hervor-
gehende und von derselben ginzlich durchtrinkte Tatigkeit. Durch
sie wird die conversio ad creaturam als Grundidee und als formales
Prinzip in die menschliche Handlung hineingetragen ; durch sie wird
dieselbe der Gottesbeziehungen beraubt. In diesem Sinne nennen wir
die Beleidigung eine offensio activa, ein fehlerhaftes menschliches
Unternehmen, um Gott zu entrechten und an seine Stelle das Geschopf
zu setzen. Deshalb kénnen wir diesen fehlerhaften Menschensinn, und
somit auch dessen Wirkung, die Siinde, Torheit, insipientia nennen 3.

1 So die klassische Definition Augustins : Dictum, factum ... contra legem
Dei aeternam. Hierdurch unterscheidet sich die schwere Siinde von der lillichen,
deren Prinzip und objektive Artbestimmung nicht die Gottentfremdung ist.

2 Selbst im Rahmen des Thomismus blieb die Diskussion iiber das Wesen
der Siinde unentschieden. Aversio und conversio fanden Anhidnger von gleich
hoher Qualitit. Im Wesen eines Dinges finden wir dessen Selbstbegriindung in
der Richtung der Wesenheit. Die Frage iiber das Wesen der Siinde kann deshalb
nicht in einem Sinne beantwortet werden, weil weder in der aversio noch in der
conversio die Selbstbegriindung restlos zu finden ist. Sie begriinden sich gegen-
seitig : die Gottesbeziehungen fehlen, weil eine conversio ad creaturam vorhanden
ist. Aber auch umgekehrt ist es wahr (secundum prioritatem perfectionis) : die
conversio ad creaturam ist nur deshalb verwerflich und siindhaft, weil die Gottes-
beziehungen fehlen. In Unterordnung unter Gott ist eine solche conversio sitt-
lich wertvoll. Deshalb wird man beiden Meinungen die entsprechende Berechti-
gung zugestehen.

% Die Heilige Schrift ist unerschépflich in der Brandmarkung und Verur-
teilung dieser menschlichen Torheit. « Dixit insipiens in corde suo: non est

Divus Thomas 12



174 Siinde und Unsiindlichkeit

Hierin zeigt sich auch am klarsten die menschliche Ohnmacht und
Schwiche. Die Ohnmacht : da das Unterfangen, Gott zu entrechten,
nicht allein fiir die reale, sondern auch fiir die affektive Ordnung
erfolglos ist. Das tormentum infiniti der Natur, das Darben nach
Gott meldet sich, und der Siinder muB8 das Wort der Schrift vernehmen :
Deus autem deridebit eos!. Auch die Schwiche des Siinders offenbart
sich hierin handgreiflich. Wo Kraft, wirkliche Tiichtigkeit vorhanden
ist, dort bringt auch die KraftiuBerung entsprechende Werke hervor.
Das Streben nach einer Verbindung mit allen Prinzipien der Tatigkeit
und nach einer entsprechenden Geltung derselben, sowohl nach Art
der Wirkursachen, als auch in der objektiven Gestaltung der Wirkung,
ist ein Zeuge der Kraft, der Tiichtigkeit, der virtus. Da aber Gott
die Urquelle jeder Kraft und Prinzip jeder KraftiuBerung ist, so
miissen dort, wo die Kraft vorhanden ist, die Verbindung mit Gott
und die gestaltenden Gottesbeziehungen unbedingt vorhanden sein
und zum gegenstdndlichen Ausdruck gelangen. Fehlen diese Momente,
so ist die Schwiche, die Gottverlassenheit, das Fehlen der héchsten
Kraftquelle Prinzip der Tatigkeit. Die so entstandenen Bildungen und
sittlichen Bestinde sind der Seinsmajestit Gotles emtzogen, stehem micht
unter deren Schulz: sie sind leer, ja seinslos auf dem Gebiete der mora-
lischen Wirklichkeit.

Nach unseren Ausfithrungen stellt die Siinde in doppelter Hin-
sicht eine Beleidigung Gottes dar: @) Hinsichtlich ihres gegenstind-

Deus» (Ps. 13, 1). « Comparatus est iumentis insipientibus » (Ps. 48, 13). « Deus,
tu scis insipientiam meam et delicta mea a Te non sunt abscondita » (Ps. 68, 6).
Das Heilmittel dieser menschlichen Torheit ist die Torheit des Kreuzes, in welcher
die Weisheit Christi sich offenbart (I Cor. 1, 21).

1 Ps. 58, 9. Die Entziechung der Ehre ist die Beschimpfung, Verspottung
einer ehrwiirdigen Person. Die Siinde ist deshalb eine Beleidigung, weil durch
sie Gott die Ehre entzogen wird. Gott wird beschimpft, verspottet und der
niedrigen Kreatur gleichgesetzt. Deshalb ist die Siinde eine derisio, ignominia
Dei, wenn sie als offensa activa betrachtet wird. Dementsprechend kénnen wir
von einer derisio von seiten Gottes sprechen, indem wir die offensa passiva
gleichsam als Reaktion auf die aktive Beleidigung ins Auge fassen. Dies ist eine
Beschimung des Siinders und der siindigen Welt, die ihre ruchlosen, gottfeindlichen
Pline nicht ausfithren kénnen, deren Sinnen zuschanden wird und die schlieBlich
zur Anerkennung und Bewunderung der Hoheit Gottes gezwungen sind, wenn
sie dies auch nicht mit ihrem affektiven Erfahrungswissen, sondern bloB8 unter
dem Drange des dufBleren Zwanges ausfithren. Das Heilmittel der Verspottung
Gottes war die Beschimpfung, die Christus in seinem irdischen Leben erlitten
hat, die Beschimung der menschlichen Pline aber fand damals zuerst statt, als
Christus von den Toten erstand.



Siinde und Unsiindlichkeit 175

lichen Bestandes fehlen einem solchen Seinsgebilde die Gottesbezie-
hungen, da ihr der gestaltende Einflu der Urquelle jeden Seins abgeht.
Hierdurch wird das oberste, ewige Gesetz verletzt, nach welchem jede
Seins- und KraftduBerung des Geschopfes die Idee Gottes widerspiegeln
muB. Durch das Fehlen der Gottesbeziehungen trigt jede Siinde den
Zug der Gottfeindlichkeit und -verlassenheit an sich, dhnlich wie die
Werke, die in Gott gewirkt, auf ihn hingeordnet werden, das Siegel
der Gottgemeinschaft an sich tragen. b) Die Siinde ist eine Belei-
digung Gottes, weil sie aus einer Tiatigkeit hervorgeht, deren Ziel die
Beschimpfung, Entehrung und Entrechtung Gottes ist. So ist die
Siinde ihrem ganzen Bestande nach eine impietas. Goftlosigkeit wegen
der mangelnden Gottesbeziehungen, Ruchlosigkeit infolge der Gesinnung,
die dem obersten Seinsprinzip, der Majestit Gottes, das versagt und ent-
zieht, was jedes Geschopf mit Naturnotwendigkeit leistet: die Liebe und
die geneigte, zarte Unterwerfung. Die iustitia legalis oder generica des
Geschopfes Gott gegeniiber besteht darin, daB sich dasselbe seinem
ganzen Seinsgehalte nach Gott fiige und die Bereitschaft in thm vor-
handen sei, sowohl in sich selber, als auch in seiner Stellung im Uni-
versum nur das und so zu gelten, als dies Gott wohlgefillig ist. Hierin
besteht die Gottverbundenheit (religio) des Geschipfes, die auch pietas,
Gottergebenheit, genannt werden kann. Ein Teil der Schépfung ver-
wirklicht die Gottesbeziehung kraft der notwendig wirkenden Neigung
und spontanen Liebe. Der andere Teil, das vernunftbegabte Wesen,
filhrt den Gottesdienst mit Selbstbestimmung aus. Seine Werke er-
halten eine Festigkeit durch die Verwurzelung und Verankerung in
Gott durch die Gottesbeziehungen. Religio, pietas und sanctitas sind
Einzelsichten der allgemeinen Gottverbundenheit, der iustitia legalis
Gott gegeniiber. Sie sind die Krifte, aus welchen Werke hervor-
gehen, die die Gottesbeziehungen begriinden und die Gestaltungen
des Menschengeistes Gott zu Fiien legen. Dies alles leisten sie
nicht bloB als Wirkursachen, sondern hauptsichlich als formende,
gestaltende Prinzipien, die das Siegel der Gottheit, des Gottlichen,
der Gottergebenheit der Tatigkeit aufdriicken.

(Fortsetzung folgt.)



	Sünde und Unsündlichkeit [Fortsetzung]

