Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 20 (1942)

Artikel: Ein dem hl. Albertus Magnus zugeschriebener Traktat "De quiditate et
esse" : Untersuchung und Textausgabe

Autor: Grabmann, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762220

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762220
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ein dem hl. Albertus Magnus zuge-

schriebener Traktat ,De quiditate et esse®.
(Codd. lat. Admont. 487. Vat. 806.)
Untersuchung und Textausgabe.

Von Protonotar Prof. Dr. Martin GRABMANN.

Cod. Vat. lat. 806, eine Pergamenthandschrift des 15. Jahr-
hunderts mit 64 Blittern, die in dem monumentalen Katalogwerk
von A. Pelzer mit der denkbar groBten Griindlichkeit beschrieben
ist 1, enthilt : «S. Thomae Aquinatis, Alberti Magni, Aegidii Romani,
{Hervaei Natalis) Opuscula vera, dubia, non vera ». Fir die einzelnen
Bestandteile des Codex kann ich mich auf A. Pelzer berufen. Der-
selbe hat mit Recht, wie dies frither schon Kardinal Ehrle getan,
die Autorschaft des Hervaeus Natalis an dem in dieser Handschrift
stehenden Tractatus de unitate formarum (fol. 627-1007) in Zweifel
gezogen. Unlingst hat P. Johannes Miiller O.S. B., der sich durch
seine ausgezeichnete Edition des Correctorium Correctorii von Johannes
Quidort von Paris um die scholastische Forschung groBe Verdienste
erworben hat, diesen Dominikanertheologen, der vor Hervaeus Natalis
wohl der bedeutendste Vertreter der éltesten franzdsischen Thomisten-
schule gewesen ist, auf Grund eines Selbstzeugnisses als den Verfasser
dieses Traktates nachgewiesen2. Fir uns kommt hier aus dieser
Handschrift nur ein kleines Stiick in Betracht, iiber welches Prilat
Pelzer folgende Mitteilung macht : De quiditate et esse domini fratris
Alberti Magni ... (sic subscribitur f. 15Y) Inc. Necesse est considerare
quid essencia quid substantia quid subiectum. Des. (f. 15¥) mediante
actu fit sensata et sic patet questio ; Amen. Es handelt sich also um

1 A. Pelzer, Codices Vaticani latini Tomus II, Pars Prior Codices 679-1134.
In Bibliotheca Vaticana 1931, 141-144.

2 J. Miiller O.S.B., Der «Tractatus de Formis» des Johannes Quidort
von Paris. Divus Thomas 1941, 195-210.



Ein dem hl. Albertus Magnus zugeschriebener Traktat 117

eine dem hl. Albertus Magnus zugeschriebene Abhandlung De qui-
ditate et esse.

Ich fand vor Jahren diese Abhandlung im Cod. 487 der Stifts-
bibliothek von Admont. In meiner Miinchener Akademie-Abhandlung
iiber Neuaufgefundene Werke des Siger von Brabant und Boéthius
von Dacien habe ich eine eingehende Beschreibung dieses Codex,
die ich dem endigenden 13. oder beginnenden 14. Jahrhundert zu-
teilte, gegeben! und dieselbe auch spiter fiir die Edition der beiden
Schriften des Boéthius von Dacien: De summo bono sive de vita
philosophi und De somno et vigilia verwertet 2. Zuletzt ist dieses
Admonter Manuskript im ersten Band des von der Union académique
internationale herausgegebenen Corpus philosophorum medii aevi
Aristoteles latinus I beschrieben worden. Ich bringe diese Beschreibung
und fiige derselben einige Erginzungen bei®: Codices Admontenses.
Bibl. Monasterii, 487 :

1. Albertus super libros Meteororum: In scientia naturali,
ff. 17-16¥. 2. (Idem, Philosophia Pauperum) : Philosophia dividitur
in tres partes, ff. 177-51V. 3. ¢S. Thomas) De Miscibilibus : Dubium
apud multos, ff. 53r-53Y. 4. (Idem) Liber de Motu Cordis : Quia
omne quod movetur ff. 53%-54Y. 5. Vita Aristotelis (initium valde
corruptum), ff. 54¥-55¥. 6. De Pomo ff. 55V-57¥. 7. De Intellectu
et Intellecto : Dixit Alpharabius : nomen intellectus, ff. 57%-59¥. 8. De
Summo Bono Boécii Dacii : Cum in omni specie entis aliquod,
ff. 59v-61r. 9. De Somno et Vigilia Boécii Dacii : Cum omnis actio
sit ab aliqua virtute, ff. 617-62V. 10. «Liber de invisibilibus Dei »
{= Gundissalinus, De Processione Mundi) : Invisibilia Dei enim
mirabiliter hec ... necessarium per se esse, ff. 62¥-63¥. 11. Liber
de Necessario et possibili: Videmus enim quod necessarium esse,
ff. 63v-69r. 12. (Plinius) De Presagiis Tempestatum : De presagiis
tempestatum tractaturi, ff. 697-69¥. 13. Averroés, De Sensu, ff. 69r-72r,
14. Averroés, De Memoria, ff. 72r-73Y. 15. Averroés, De Somno,

1 M. Grabmann, Neuaufgefundene Quaestionen des Siger von Brabant
und Boéthius von Dacien. Sitzungsberichte der Bayerischen Akademie der
Wissenschaften. Philosophisch-philologische und historische Klasse, Miinchen
1924, 40-43.

2 M. Grabmann, Mittelalterliches Geistesleben II, Miinchen 1936, 200-224.

3 Union académique internationale. Corpus philosophorum medii aevi
Academiarum consociatarum auspiciis et consilio editum. Aristoteles latinus.
Codices descripsit Georgius Lacombe in societatem operis adsumptis A. Birken-
majer, M. Dulong, Aet. Franceschini Pars Prior, Roma 1939, 253-254.



118 Ein dem hl. Albertus Magnus zugeschriebener Traktat

ff. 737V-76¥. 16. Averroés, De Longitudine, ff. 76¥-77V. 17. Commentum
Averrois (= Alvredus de Sareshel) super librum de Plantis: Vita
in plantis... Inferioris mundi, ff. 77V-79V. 18. Averroés, De Sub-
stantia Orbis, ff. 79V-83r. 19. (Physica Algazelis) : Jam diximus de
ea que igitur dividuntur, ff. 847-98r.

Saec. XIII-XIV, membran., mm. 273x198, ff. 99, longis lineis
ff. 1-6 ; binis columnis, ff. 17-98. Sine titulis in summis paginis; in
imis tamen tractatus quidam suo titulo dantur. Litterae maiores
rubrae sed simplices. Emendationes rariores in ff. 1-17, deinde nullae.

G. Lacombe datiert die Handschrift ungefihr auch so, wie ich
es in meiner Beschreibung getan habe. Dem Inhalte und der Zusam-
mensetzung nach ist der Codex jedenfalls dem 13. Jahrhundert zu-
zuweisen. Es sei mir gestattet, zu dieser Beschreibung im Aristoteles
latinus I ein paar Bemerkungen zu geben. Ich habe die Admonter
Handschrift zweimal eingesehen, einmal bei einem Aufenthalt in
Admont im September 1913 und spiter 1923 in der Bayerischen Staats-
bibliothek in Miinchen, wohin mir der damalige allzeit hilfsbereite
Stiftsbibliothekar P. Friedrich Fiedler diese Handschrift sendete.
Auf Grund dieser doppelten Einsichtnahme habe ich als erstes Stiick
(fol. 1r-16") die griechisch-lateinische Ubersetzung der Meteorologica
des Aristoteles festgestellt, die Wilhelm wvon Moerbeke angefertigt
hat. Ich habe mir das Initium notiert: fol. 1r Metheororum. De
primis igitur causis und bemerkt, dall der Aristotelestext mit Glossen
versehen ist. Hingegen ist in der oben abgedruckten Beschreibung
der Handschrift im Aristoteles latinus I als erstes Stiick : Albertus
super libros meteororum mit dem Initium: In scientia naturali an-
gegeben. Die Losung dieser Antinomie durch erneute Einsicht in
die Handschrift ist zur Zeit unmdglich, da nach der Mitteilung E. E.
Stengels im Jahresbericht 1940 der Monumenta Germaniae historica
die Handschriften des Stiftes Admont wihrend des Krieges nicht
zuganglich sind.

Die Beschreibung unserer Handschrift im Aristoteles latinus I
liBt auf die Philosophia pauperum, die jetzt durch die Forschungen
von B. Geyer endgiiltig Albert d. Gr. abgesprochen und dem Domi-
nikaner Albert von Orlamiinde zugeteilt werden muB, unmittelbar
als drittes Stiick das opusculum des hl. Thomas von Aquin: De
mixtione elementorum ad Magistrum Philippum (De Miscibilibus) fol-
gen. Tatsdchlich schlieBt die Philosophia pauperum nicht auf fol. 517,
sondern schon auf fol. 44¥. Von fol. 44T-49r steht anonym die Schrift



« De quiditate et esse » 119

des hl. Thomas: De ente et essentia. Hieran reiht sich ohne Uber-
schrift gleichfalls anonym die im Cod. Vat. lat. 806 Albert dem GroBen
zugeteilte Abhandlung De quiditate et esse mit dem Initium : Necesse
est considerare primo quid essentia quid substantia quid res quid
ratio quid natura. Dieser Traktat schlieBt hier unvollendet auf fol. 51¥*
unten mit den Worten : quedam ab actu id est a principio extrinseco.
Fol. 517? ist unbeschrieben. Es fehlen nur die letzten Sitze dieses
opusculum, wie wir bei der Textedition sehen werden. Von fol. 52r-52¥
ist eine kurze anonyme Einteilung der Philosophia naturalis angebracht.
Jetzt erst folgen anonym die beiden thomistischen opuscula De misci-
bilibus in mixto (fol. 53-53Y) und De motu cordis (fol. 53¥-54Y).
Als 10. Stiick fithrt die Beschreibung im Aristoteles latinus I an:
Liber De invisibilibus Dei (= Gundissalinus, De processione mundi) :
Invisibilia Dei si enim mirabiliter hec ... necessarium per se esse.
Wir haben hier jedoch nicht den von M. Menendez Pelayo edierten
Traktat De processione mundi vor uns, der folgendes Imitium hat :
Invisibilia Dei per ea que facta sunt conspicimus ; si autem vigilanter
hec visibilia conspicimus, per ipsa eadem ad invisibilia Dei contem-
planda conscendimus. Das betreffende Stiick der Admonter Hand-
schrift ist ein anonymer metaphysischer Traktat aus dem 13. Jahr-
hundert. Die daran sich anschlieBende, mit der gleichen Hand ge-
schriebene Abhandlung, welche als Liber de necessario et possibili
betitelt ist (fol. 637V-697), stammt vielleicht vom gleichen Verfasser
wie das vorhergehende Stiick, wie dies schon der Anfang nahelegt :
Dicemus etiam quod necessarium esse et esse unum. Auch methodisch
und lehrinhaltlich besteht groBe Ubereinstimmung. Es ist nicht un-
wahrscheinlich, daB die auf fol. 63¥ angebrachte Uberschrift : Liber
de necessario et possibili der gemeinsame Titel fiir beide Arbeiten
ist und schon auf fol. A2¥ zu stehen hitte. Dieser Liber de necessario
et possibili ist eine scharfsinnige und klare metaphysische Abhand-
lung, die eine ndhere Untersuchung verdiente.

Ich bin auf den Inhalt und Aufbau dieser Admonter Handschrift
niher eingegangen, um die Umgebung, in welcher hier die in der
Vatikanischen Handschrift Albert dem GroBen zugeeignete Schrift
De quiditate et esse sich befindet, kennenzulernen und daraus Folger-
ungen zu ziehen. Es ist dies ein Codex, der ausschlieBlich philosophische
Arbeiten enthilt und in seiner ganzen Zusammensetzung dem 13. Jahr-
hundert angehért. Die aristotelische Meteorologica, die Philosophia
pauperum, drei philosophische opuscula des hl. Thomas von Aquin,



120 Ein dem hl. Albertus Magnus zugeschriebener Traktat

zwei philosophische Traktate des Boéthius von Dacien, also eines
Professors der Artistenfakultit, Werke des Alfarabi, Averroés und
Algazel stehen mit unserer Abhandlung und mit dem Liber de
necessario et possibili, der moglicherweise auch aus der Artisten-
fakultit stammt, zusammen.

Die Abhandlung De quiditate et esse ist jedenfalls im 13. Jahr-
hundert entstanden. Die Zueignung an Albertus Magnus in der Vati-
kanischen Handschrift aus dem 15. Jahrhundert berechtigt uns noch
nicht, hier eine echte Albertusschrift zu sehen, da ja Zuteilungen
von Schriften an den Doctor universalis, die er tatsichlich nicht
verfaBt hat, sehr hiufig sind. Die é&ltesten Schriftstellkataloge des
Dominikanerordens zihlen unter den Werken des hl. Albertus diesen
Traktat nicht auf. Auch P. Meersseman, dem wir die umfassendste
Einfithrung in alle Werke Alberts verdanken !, fithrt denselben weder
unter den opera authentica noch auch dubia, spuria und incerta auf.
Wir miissen also darauf verzichten, iiber den Verfasser etwas mit
Sicherheit zu bestimmen. Man koénnte auch an einen Professor der
Artistenfakultit denken, zumal in der gleichen Handschrift sich zwei
kleinere Schriften des Boéthius von Dacien befinden. Dagegen spricht
freilich der Umstand, daB der Verfasser ein paarmal auf die Trinitdts-
lehre Bezug nimmt und auf Augustinus, Anselm von Canterbury und
ausfithrlicher auf Hilarius von Poitiers verweist.

Dieser Traktat ist auf eine Anfrage hin geschrieben worden. Es
ergibt sich dies aus der Bemerkung : His habitis facile est solvere,
quod quesisti, quia illa conveniunt in essentia, quorum essentia est
eadem. An einer anderen Stelle heilt es: Attende autem et hoc,
quod valde verum est ad scientiam tue questionis. Die Anfrage hatte
jedenfalls die convenientia und differentia, die Einheit und Verschieden-
heit in der Wesenheit, in der Substanz, im Subjekt, in der res und
ratio sowie in der Natur zum Gegenstande. Zu diesem Zwecke sind
die verschiedenen eigentlichen und uneigentlichen Bedeutungen dieser
metaphysischen Begriffe erortert. Auf diese 4dufere Veranlassung
der Schrift weisen auch persénliche Wendungen, wie: attende hoc,
attende diligenter usw. hin.

Was die Quellen betrifft, so bemerkt er sogleich anfangs, daB
er secundum philosophum et Boéthium in libro de Trinitate diese

1 P. G. Meersseman O. P., Introductio in opera omnia B. Alberti Magni,
Brugis 1931.



« De quiditate et esse» 121

Bedeutungen des Seienden entwickeln werde. In der Admonter Hand-
schrift, die ja die dltere ist, steht : Dico ergo secundum Philosophum
et Boétium in libro suo de Trinitate. Im Codex Vaticanus hingegen
lesen wir : Dico ergo secundum Ylarium et Boéthium in libris suis
de Trinitate. Wenn auch Hilarius bei der Behandlung der Bedeu-
tungen von natura ausfithrlicher zu Worte kommt, so mdéchte ich
doch der Leseart der dlteren Handschrift den Vorzug geben. Denn
Aristoteles ist der weitaus am hidufigsten angefiihrte Philosoph. Von
seinen Schriften werden die Kategorien, die Physik, De anima, De
caelo et mundo und am héufigsten die Metaphysik verwertet. Fiir
die Aristotelesbeniitzung standen auBer seinen Werken auch alphabe-
tische Aristoteleslexika zur Verfiigung, welche iiber die einzelnen
Stichworter alle darauf beziiglichen Aristotelestexte mit genauer An-
gabe der Fundstelle darboten. Die libri naturales waren meist mit
der Metaphysik zu einem einzigen Lexikon verbunden, wihrend fiir
die logischen Schriften und die Ethik, Okonomik, Politik und Rhetorik
wieder eigene Lexika angefertigt wurden. Ich kann auf meine Aus-
fihrungen iiber die scholastischen Aristoteleslexika in einer Miinchener
Akademieabhandlung verweisen 1. An philosophischen Autoren begeg-
nen uns auBerdem Isaak Israeli mit seinem vielbeniitzten Buch der
Definitionen, Algazel mit seiner Metaphysik, Avicenna, Averroés und
der Liber principiorum, der in den Handschriften mit der Isagoge
des Porphyrius, mit den Kategorien und Perihermeneias sowie mit
logischen Traktaten des Boéthius zur Logica vetus verbunden war
und mit diesen Schriften Gegenstand von Vorlesungen in der Artisten-
fakultit gewesen ist. Als Niederschlag dieser Vorlesungen besitzen
wir handschriftliche Kommentare von Martinus von Dacien, Nikolaus
von Paris, Robert Kilwardby u. a. Auch Albertus Magnus hat diese
Schrift kommentiert. Als Verfasser dieser Schrift, von der A. Heysse
O. F. M. eine kritische Ausgabe veranstaltet hat, gilt allgemein Gilbert
de la Porrée. Im Mittelalter war man sich iiber die Autorschaft an
dieser Schrift keineswegs einig. In einem anonymen Kommentar,
der im Ms. lat. fol. 624 der PreuBischen Staatsbibliothek in Berlin
sich findet, ist iiber den Verfasser des Liber sex principiorum be-
merkt : Huius autem libri causa efficiens quidam dicunt, quod fuit

1 M. Grabmann, Methoden und Hilfsmittel des Aristotelesstudiums im
Mittelalter. Sitzungsberichte der Bayerischen Akademie der Wissenschaften,
Miinchen 1939, 124-155.



122 Ein dem hl. Albertus Magnus zugeschriebener Traktat

Aristoteles. Alii autem dicunt, quod fuit Alpharabius commentator
libri de Causis, alii dicunt, quod Gilbertus Porretanus (fol. 51r)1.
Sehr interessant ist eine bisher noch nicht beachtete Notiz im
Kommentar des Nikolaus von Paris zum Liber sex principiorum :
Causa efficiens dubitatur. Quidam enim dicunt, quod Aristoteles
fecerit eum. Sed in hoc non consentiunt famosiores eo quod non sit
stilus suus huius. Alii dicunt, quod Alanus, alii dicunt, quod de novo
sit factus a quodam bachallario parysiensi (Cod. 313 fol. 130r der
Universitatsbibliothek Innsbruck). Von Boéthius, der als philosophus
noster bezeichnet wird, sind sein zweiter Kommentar zur Isagoge
des Porphyrius und die drei opuscula sacra De Trinitate, De hebdo-
madibus und Liber de persona et duabus naturis contra Eutychen
et Nestorium beniitzt. Einmal ist auch der Grammatiker Priscianus
zitiert. Aus dem theologischen Bereich begegnen uns Hilarius von
Poitiers, Augustinus, Johannes von Damaskus, Anselmus und Johannes
Sarracenus, der Ubersetzer der Schriften des Pseudo-Areopagiten.

Um den Inhalt dieses metaphysischen Traktates zu erschlieBen,
gebe ich eine paraphrasierende Ubersetzung und fiige dazu einige
Erklirungen. .

Ubersetzung und Erklirung.

Um iiber die verschiedenen Arten von Einheit und Verschieden-
heit Klarheit zu gewinnen, ist es in erster Linie notwendig zu unter-
suchen, was essentia, was substantia, was subiectum, was res, was
ratio und was natura ist, damit wir nicht vergebens die Verschieden-
heit von Dingen aufzeigen, deren begriffliche Bestimmung wir nicht
kennen. Der Verfasser will im AnschluBl an Aristoteles und die Schrift
De Trinitate des Boéthius diese Begriffsbestimmungen vornehmen.

Essentia, Wesenheit ist das, wodurch ein Ding das ist, was es
ist, wie z. B. humanitas die Wesenheit des Menschen ist ; kurz, jede
formale Ursache und Wirkung ist Wesenheit. Das Sein, das esse ist
der Akt, die Wirklichkeit der Wesenheit, wie Aristoteles in seiner
Metaphysik sagt. Beachte wohl, auf welche Weise das Sein der Akt
der Wesenheit ist. Es besteht kein Zweifel dariiber, daB die Wesen-
heit das, was sie besagt, in abstrakter Weise ausdriickt. Dies be-

1 M. Grabmann, Kommentare zur aristotelischen Logik aus dem 12. und
13. Jahrhundert im Ms. lat. fol. 624 der PreuBischen Staatsbibliothek in Berlin.
Ein Beitrag zur Abaelardforschung. Sitzungsberichte der PreuBischen Akademie
der Wissenschaften, Berlin 1938, 6.



« De quiditate et esse » 123

deutet aber, so betrachtet, keine Vollkommenheit auBer im poten-
ziellen Sinn. Wenn aber die Wesenheit aufgefaBt wird, insofern sie
iiber das, dessen Vollkommenheit sie ist, aktuell ausgegossen ist,
dann wird dieses Ausgegossensein der Wesenheit ihr Akt genannt ;
die Wesenheit ist dann nicht bloB potentialiter, sondern actu Voll-
kommenheit. Die humanitas z. B. ist, abstrakt gefallt, keine aktuelle
Vollkommenheit von etwas. Wenn wir sie aber in der Verbindung
mit dem, dessen Vollkommenheit sie ist, betrachten, dann wird sie
die Vollkommenheit von etwas sein, und dann wird sie auch nicht
mehr mit der gleichen Wortbedeutung wie frither ausgedriickt werden,
sie wird nicht mehr als humanitas, sondern als homo bezeichnet.
Homo und humanitas bezeichnen ein und dasselbe, aber humanitas
in abstracto, homo als die AusgieBung der humanitas iiber das, was
vervollkommnet wird, in concreto. Hieraus folgt auch, da humanitas
von dem, dessen Vollkommenheit sie ist, logisch nicht ausgesagt
werden kann, wihrend hingegen homo im wahrsten Sinne davon
ausgesagt werden kann. Wie sich nun humanitas und homo zu ein-
ander verhalten, so verhalten sich auch essentia und esse oder besser
ens, intelligentia und intellectus, albedo und album zu einander. So
wirst du es alliiberall finden, und es wird immer das abstractum die
Bedeutung von essentia, das concretum die Bedeutung von actus
haben. Der Verfasser berithrt hier nicht die Frage von dem Unter-
schied zwischen Wesenheit und Dasein, die ja doch im 13. Jahr-
hundert lebhaft ertrtert wurde.

Substantia, Substanz ist der Wortbedeutung nach das, was
darunter steht, insofern es darunter steht. Es ist dies die Bestim-
mung der Substanz in den Kategorien des Aristoteles. Ich sage,
insofern es daruntersteht, zum Unterschied von der Materie. Von
dieser kann man zwar auch sagen, daB3 sie daruntersteht, aber es ist
nicht actualiter notwendig, daB sie immer daruntersteht, denn sonst
wiirde die materia prima, welche die Griechen hylcacim nennen, zu-
grunde gehen. Die Substanz ist das Kompositum aus etwas, was
essentialiter vervollkommnet, und etwas, was essentialiter vervoll-
kommnungsfihig ist. Ich sage das Kompositum aus dem Vervollkomm-
nenden und dem zu Vervollkommnenden, weil diese zwei Elemente
sich in jedem korperlichen oder geistigen Zusammengesetzten finden.
Dies ist bei Materie und Form, die sich nur im Bereiche des Korper-
lichen finden, nicht der Fall. Ich gebrauche den Ausdruck essentialiter
zum Unterschied von den Akzidenzien, die zwar auch manchmal eine



124 Ein dem hl. Albertus Magnus zugeschriebener Traktat

Vollkommenheit verleihen wie die albedo, aber keine Substanz aus-
machen in dem Sinn, wie wir hier Substanz nehmen, sondern eine
Substanz nur in einem weiteren Sinne, wie wir weiter unten sehen
werden, bedeuten. Der Verfasser gibt hier eigentlich nur eine Verbal-
definition der Substanz, wodurch die Substanz als Unterstehendes,
Unterstand, Unterlage bezeichnet ist. Wenn er sich auch auf die
Darlegungen in den aristotelischen Kategorien beruft, so hat er doch
das, was dort im 5. Kapitel iiber die olsia gesagt wird, nicht aus-
geschopft. Der von Aristoteles besonders betonte Gesichtspunkt,
daB die Substanzen nicht in einem Subjekt sind und fiir sich selbst
bestehen (ens per se existens, wie dies besonders der hl. Thomas
herausgearbeitet hat) !, kommt hier nicht ausdriicklich zur Geltung.
Unser Autor sagt hier auch, daB die Griechen fiir Materie das Wort
hylcacim gebrauchen. Diese irrige Ableitung aus dem griechischen
Oly fithrt sich auf einen Text im Liber de causis zuriick : Et intelli-
gentia quidem est habens ylcachim, quoniam est esse et forma, et
similiter anima est habens ylcachim, et natura est habens ylcachim ;
et causae quidem primae non est ylcachim, quia ipsa est tantum esse.
Auch der hl. Thomas bemerkt in seinem Kommentar zum Liber de
causis : Dicitur enim ylcachim ab yle quod est materia. Indessen
ist hylcachim, wie O. Bardenhewer in seinem unverginglichen Buch
itber den Liber de causis gezeigt hat?2, kein griechisches, sondern
ein arabisches Wort, das Gerhard von Cremona bei seiner Ubersetzung
hat stehen lassen. Dieses Wort, das richtig mit helyatin transkribiert
werden miiBte, ist der arabische Ausdruck fiir den terminus oidtyg
bei Proklus. In der Ausgabe, die R. Steele vom lateinischen Text
des Liber de causis veranstaltet hat, steht auch helyatin 3.

1 Vgl. L. De Raeymaeker, Metaphysica generalis, Louvain 1931, 135-145,
334-360. Card. D. Mercier, Métaphysique Générale ou Ontologie, Louvain-
Paris 1910, 247-293. L. Baur, Metaphysik ®, Miinchen 1935, 106-117. R. Jolivet,
La notion de substance. Essai historique et critique. Paris 1929, 13-111 (Aristote
et la Scolastique).

2 0. Bardenhewer, Die pseudo-aristotelische Schrift « Uber das reine Gute »,
bekannt unter dem Namen « Liber de causis», Freiburg 1882. M.-D. Roland-
Gosselin O.P. De «De esse et essentia» de S. Thomas d’Aquin. Texte établi
d’aprés les manuscrits parisiens. Introduction, Notes et Etudes historiques
(Bibliothe¢que thomiste -VIII). Le Saulchoir, Kain 1926, 148.

3 Opera hactenus inedita Rogeri Baconi. Fasc. XII. Quaestiones super
librum de causis nunc primum edidit Robert Steele, collaborante Ferdinando
M. Delorme O.F.M., accedit liber de causis a Roberto Steele denuo recognitus.
Oxonii 1935, 170.



« De quiditate et esse » 125

Subiectum wird von Isaak Israeli in seinem Buch von den Defi-
nitionen bestimmt als: Ens in se completum occasio existendi alteri
in eo. Ein in sich vollendetes Seiendes, das einem anderen Gelegenheit
gibt, in ihm zu existieren. So ist z. B. der Mensch ein solches
komplettes Seiendes, weil in ihm das Vervollkommnende und das Ver-
vollkommnungsfihige zu einer Einheit verbunden sind und dadurch
Akzidenzien Gelegenheit gegeben ist, in ihm zu existieren!. Er ist
das Subjekt dieser Akzidenzien, gleichfalls nach Erlangung der Voll-
kommenheiten unter dieselben geworfen (subtus iactum). Unser Ano-
nymus entnimmt die Definition von subiectum dem in der Scholastik
vielgebrauchten Liber de diffinitionibus des Isaak Israeli, der von
Gerhard von Cremona aus dem Arabischen ins Lateinische iiber-
setzt worden ist und von dem J. T. Muckle eine kritische Ausgabe
veranstaltet hat 2. .

Res, Ding, kann, im eigentlichen Sinne genommen, nicht definiert
werden, da es das Allerallgemeinste ausdriickt, allgemeiner als das, was
die zehn Kategorien besagen. Res schlieBt dies alles ein. Alles, was
in die Definition von res aufgenommen wird, wird wieder eine res
sein. So wird etwas durch sich selbst definiert werden und bekannter
sein als es selbst, lauter Unzutriglichkeiten und Denkwidrigkeiten.
Es ist indessen per posterius eine deskriptive Begriffsbestimmung
moglich. Res ist das, was eine Entitit im allgemeinen und auBer
unserem BewuBtsein (extra) auf irgend eine Weise hat, sei es absolut
wie Substanz, Quantitit und Qualitdt, sei es in einer Hinordnung
auf etwas anderes, wie dies fast bei jeder der anderen Kategorien
der Fall ist. Ich sage extra zum Unterschied von etwas, was bloB
in unserer Vorstellung ist wie Chimédre. In der thomistischen Meta-
physik ist res eine von den fiinf transzendentalen Eigenschaften des
Seienden, die der hl. Thomas an der Spitze seiner Quaestiones dispu-
tatae mit so uniibertrefflicher Klarheit und Kiirze ableitet 2.

Ratio im eigentlichen Sinne ist die vergleichende Titigkeit der

1 Uber subiectum vgl. J. Gredt O.S. B., Elementa philosophiae aristotelico-
thomisticae 4 II. Friburgi Brisgoviae 1926, n. 736 sqq.

% J. T. Muckle, Isaac Israeli, Liber de Definicionibus. Archives d'Histoire
Doctrinale et Littéraire du Moyen Age (XII-XIII) 1938, 299-340.

3 Vgl. Philippus a Sanctissima Trinitate O.C.D., Summae philosophicae
ex mira principis philosophorum Aristotelis et Doctoris Angelici D. Thomae
doctrina juxta legitimam scholae thomisticae intelligentiam compositae Tertia
Pars sive Metaphysica quaestio III, Coloniae Agrippinae 1655, 57-69. J. Gredt,
l. c. n. 621 sqq.

Divus Thomas 9



126 Ein dem hl. Albertus Magnus zugeschriebener Traktat

Seele an etwas Wahrgenommenem. Man bemerkt z. B., da Sortes
(eine fiir Sokrates in den scholastischen Handschriften iiblich ge-
wordene Benennung) liuft. Die Seele zieht nun den SchluBl : Wenn
Sokrates lauft, bewegt er sich. Die vergleichende, beziehende, schluB3-
folgernde Funktion der Seele nennt man ratio.

An diese Feststellung des eigentlichen Sinnes dieser metaphy-
sischen Begriffe reiht unser Scholastiker eine ausfiihrlichere Darlegung
iiber die uneigentlichen Bedeutungen derselben. Im weniger eigent-
lichen Sinne nennen wir essentia jedes Seiende, das freilich eher und
eigentlich als res zu bezeichnen wire. Ahnlich sagen wir im uneigent-
lichen Sinne, daB res und ens ein und dasselbe sind. Wahrend aber
das ens zusammengesetzt ist aus dem Vervollkommnenden und Ver-
vollkommnungsfdahigen, fordert hingegen die res diese Zusammen-
setzung nicht mit Notwendigkeit, sondern besagt. schlechthin ein
aliquid, ein Etwas, irgend einen Teil des Universums. Ahnlich be-
zeichnen wir im uneigentlichen Sinne mit actus jede Form, sei es
in concreto, sei es in abstracto, obwohl in abstracto eigentlich nur
potentialiter von einem actus die Rede sein kann. Daher rithrt auch
die Einteilung des Aktes, der Entelechie, am Beginn des zweiten
Buches von De anima, wo eine doppelte Entelechie unterschieden
wird, eine solche der Betitigung und eine solche des habitus, des
Zustandes. Die Entelechie des Zustandes, des habitus, ist im Wissens-
besitz, die Entelechie der Betditigung in der wissenschaftlichen For-
schungsarbeit gegeben. Ahnliches gilt auch von albedo und album,
von humanitas und homo. Manche Autoren, die in noch uneigent-
licherem Sinn reden, bezeichnen das Sein selbst als essentia, wahrend
es doch nach dem Vorhergehenden die AusgieBung oder die Wirk-
lichkeit der essentia ist. So nennt Boéthius in den ersten Axiomen
seiner Schrift De hebdomadibus, die er dort und an anderen Orten
niederlegt, das Sein 1.

Auf dieselbe Weise wird auch die Substanz, uneigentlich gefaBt,
in der Metaphysik des Algazel und des Aristoteles vierfach unter-
schieden : quo est, quod est, potentia und actus. Doch sie ist, so wie
wir sie oben bestimmt haben, im eigentlichen Sinne keines von diesen.
Das quo est ist das, was wir als essentia bestimmt haben. Das quod
est ist ein und dasselbe mit dem, was vervollkommnungsfihig nach

1 Vgl. H. ]J. Brosch, Der Seinsbegriff bei Boéthius mit besonderer Beriick-
sichtigung der Beziehungen Sosein und ,Dasein. Innsbruck 1931.



« De quiditate et esse» 127

der korperlichen oder geistigen Vollkommenheit ist. Potentia ist
dasselbe wie materia prima. Diese ist nur in den koérperlichen Dingen,
weil jede Materie durch eine Quantitit bestimmt ist. Im Geistigen
ist aber keine dimensive Quantitit vorhanden, wenn es da auch eine
virtuelle Quantitit gibt. Der Akt aber, wie er in dieser Einteilung
zu verstehen ist, ist ein und dasselbe wie die spezifische Vollkom-
menheit der Korper. Hieraus ergibt sich, daB, wo ein solcher actus
ist, auch eine essentia ist, aber nicht umgekehrt. Denn in den Engeln
ist eine essentia, aber nicht ein solcher actus, der die Vollkommen-
heit einer Potenz oder Materie ist. Wo die Materie ist, da ist auch
das «id quod est », aber nicht umgekehrt, und dies aus dem gleichen
Grunde, weil in den Engeln wohl ein id quod est, aber keine potentia
im Sinne von Materie sich findet. Diese obige Einteilung bezieht
sich mehr auf die Prinzipien, welche die Zusammensetzung der
Substanz bedingen, als auf die Zusammensetzung selbst. Aber auch
diese Prinzipien haben Substanzcharakter an sich, weil die Substanz
nicht aus Nichtsubstanzen entsteht. Es 1iBt sich dies so beweisen :
Die Nichtsubstanz ist entweder das Nichts oder Akzidenzien. Aus
dem Nichts kann jedoch philosophisch gesprochen nichts werden ;
aber auch vom theologischen Standpunkt aus nichts, es sei denn
durch die Kraft des ersten Seienden, die alles durch die Schopfung
aus Nichts hervorbringt. Doch dieser Gesichtspunkt kommt hier nicht
in Betracht. Aber auch nicht aus Akzidenzien. Es ist eine offen-
kundige und durch sich selbst einleuchtende Wahrheit, dal aus einem
Akzidens keine Substanz entstehen kann. Die Substanz wird aber
aus den oben genannten Prinzipien. Also sind auch diese notwen-
digerweise substanzieller Natur, was ganz und gar auf Wahrheit
beruht. Aber wir fassen hier die Substanz nicht in diesem Sinne,
weil wir die Bedeutung des Namens Substanz so nehmen, wie sie
Aristoteles in seinen Kategorien definiert. Beachte aber wohl auch
dies, was fiir das Verstindnis der Frage, die du vorgelegt hast, hohen
Wahrheitswert hat, ndmlich, daB im gewohnlichen Sprachgebrauch
jedes Seiende als Substanz betrachtet werden kann. Wir nennen
niamlich Substanz das, was durch sich selbst existiert, wie Mensch,
Esel usw. In einem é&hnlichen Sinne fassen wir jedes Ding, sei es
Substanz, sei es Akzidens, als Substanz auf. Deshalb sagen wir mit-
unter, dal die albedo auf zweierlei Weise betrachtet werden kann,
einmal insofern sie im Subjekt ist oder insofern sie etwas durch sich
selbst nach Art der Substanz Existierendes ist.



128 Ein dem hl. Albertus Magnus zugeschriebener Traktat

Unser Autor beruft sich hier fiir seine Einteilung der Substanz
auf Algazel und Aristoteles. Algazel bemerkt am Anfang seiner Meta-
physica (I, 1), deren lateinische von Johannes Hispanus hergestellte
Ubersetzung jetzt J. T. Muckle in einer kritischen Ausgabe zuginglich
gemacht hat : Dividitur ergo substancia in quatuor species, que sunt
hyle, forma, corpus, et intelligentia separata per se existens!. Diese
Vierteilung stimmt jedoch mit der von unserem Autor vorgenom-
menen nicht iiberein. Das Gleiche gilt auch von den vier Formen
der Substanz, die Aristoteles im 8. Kapitel des 4. Buches seiner
Metaphysik darlegt und auf zwei zuriickfithrt. Auffallend ist, daB
die Begriffsbestimmung der Substanz als id quod per se existit, hier
in der Reihe der uneigentlichen Bedeutungen des Substanzbegriffes
auftritt, wihrend doch die aristotelisch-scholastische Metaphysik
hierin das wesentliche Element der Substanz sieht.

Subiectum wird jedes Kompositum, sei es geistiger oder kérper-
licher Natur, genannt, welches hinzukommenden Formen, d. h. Akzi-
denzien untersteht. Daraus ist klar, daB in Gott kein Subjekt ist,
weil Gott fiir nichts Hinzukommendes empfinglich ist, nicht Trager
von Akzidenzien sein kann. Aber Seele, Mensch, Engel und Korper
sind ein subiectum, weil sie in sich vollendet sind und von auBen
hinzukommende Formen aufnehmen. Nach der Analogie des Subjekts
in diesem Sinne redet man auch vom subiectum einer jedweden
Wissenschaft. Wir sagen namlich, daB das subiectum einer Wissen-
schaft dasjenige ist, von welchem die einer Wissenschaft spezifisch
zukommenden Eigenschaften bewiesen werden, wie z. B. die oratio
und constructio als subiectum der Grammatik bezeichnet werden
kénnen. Von diesem subiectum wird der eigentiimliche Inhalt der
Grammatik, das congruum, bewiesen. Das gilt von allen Wissen-
schaften. Denn passio (Grundeigentiimlichkeit) ist nichts anderes als
ein Akzidens, das immer und iiberall dem Subjekt zukommt und
inhdriert.

In dhnlicher Weise wird auch res zuweilen im eigentlichen Sinne
gebraucht, wie oben ausgefithrt wurde ; dann leitet es sich von recti-
tudo ab. Manchmal wird res in einem umfassenden Sinne genommen
fiir all das, was irgendwie ein Sein hat, sei es in der Seele, sei es

1 St. Michael's Mediaeval Studies Published by The Institute of Mediaeval
Studies, Toronto, under the direction of Professor Etienne Gilson, Algazel’s
Metaphysics A mediaeval translation Edited by J. T. Muckle O. S. B., Toronto
1933, 7.



« De quiditate et esse» 129

auBerhalb des BewubBtseins. In diesem Falle wird res von reor ab-
geleitet. So gemeint nennen wir auch die Chimére und die inten-
tionalen Bilder, in denen die Aullendinge in unserer Seele sind, eine
res. Uberhaupt ist in dieser weiteren Bedeutung res all das, was
durch sich selbst oder durch ein Ahnlichkeitsbild ganz oder teilweise,
oder aber auch durch sein Gegenteil in unsern Intellekt eintritt, per
se, wie das Ahnlichkeitsbild des Menschen, den wir sehen, durch eine
Ahnlichkeit seiner Ganzheit nach, wenn wir einen Vorgang in der
Natur wahrnehmen und etwas diesem Vorgang, Ahnliches fingieren,
das wir aber nie sehen, durch ein Ahnlichkeitsbild dem Teile nach
wie Ziegenbockhirsch (hircocervus). Wenn diesem auch in der Natur
nichts Ahnliches entspricht, das ein aus einem Ziegenbock und einem
Hirsch bestehendes Kompositum darstellt, so fingieren wir doch,
weil wir sowohl einen Hirsch wie einen Ziegenbock, also die Teile
dieses Ziegenbockhirsches, wahrnehmen, in unserer Phantasie ein
Tier, das wir Ziegenbockhirsch nennen. Ahnliches gilt auch von der
Chimire, die wir in unserer Phantasie als ein zusammengesetztes
Wesen fingieren, welches oben als Lowe, in der Mitte als Ziege und
unten als Schlange erscheint. Durch ihr Gegenteil fallen in das Blick-
feld unseres Intellekts die Privationen, wie das Bose, das Gottlose,
das Ungerechte usw. Dasselbe ist getrennt, fiir sich betrachtet, ein
Nichts, wenn man also von Schlechtigkeit, Ungerechtigkeit und Gott-
losigkeit spricht. Diese Privationen lassen sich aber, insofern sie
einem Subjekt anhaften, nicht in das Nichts schlechthin auflésen.
Wenn auch die Blindheit, wie der hl. Anselm von Canterbury sagt?!,
nichts ist, so ist doch die Blindheit im Steine mehr ein Nichts als die
Blindheit im Auge. In diesem ist das Blindsein nicht ein einfaches
Nichts, sondern ein mangelndes Sein. Diese Privatio wird durch ihr
Gegenteil erkannt. Die Blindheit wird namlich durch die Abwesenheit,
durch das Fehlen des Sehens, und die Nacktheit durch das Fehlen
der Bekleidung, die Trennung durch die Zusammensetzung erkannt.
In all diesen Fillen sieht Aristoteles eine res, ein Sein, im 4. Buch
seiner Metaphysik, wo er sagt, daB diese privatio (stépmex) eine res
ist. Diese Aristotelesstelle, auf welche unser Anonymus sich bezieht,
lautet : « Einiges wird Seiendes genannt, weil es Substanz, anderes,
weil es Eigenschaft der Substanz, wieder anderes, weil es ein Weg,

1. S. Anselmus, De casu diaboli c¢. 11. S. Anselmi Cantuarensis archi-
episcopi Opera omnia, vol. I rec. F. S. Schmitt O.S. B., Seccovii 1938, 250.



130 Ein dem hl. Albertus Magnus zugeschriebener Traktat

der zur Substanz fithrt, oder Korruption der Substanz oder Privation
der substanzialen Formen oder Qualitit der Substanz ist, oder weil
es die Substanz oder Form von dem, was in Beziehung zur Substanz
ausgesagt wird, hervorbringt oder erzeugt, oder weil es eine Negation
von etwas Derartigem oder von der Substanz selbst ist. Daher sagen
wir auch, es ser das Nichtseiende ein Nichtseiendes» (Metaph. IV,
2, 1003, b 6). Fr. Brentano, dem ich diese Ubersetzung des Aristoteles-
textes entnehme, gibt dazu folgende zusammenfassende Erlauterung ! :
« Die verschiedenen Seienden, die hier aufgezihlt werden, lassen sich
auf vier zuriickfithren : 1. Ein Seiendes, dem keinerlei Existenz auBer-
halb des Verstandes zukommt (stepriosts, amogisets). 2. Das Sein der
Bewegung und der Generation und Korruption (685¢ sis odatav, wobopd),
denn diese sind zwar auBerhalb des Geistes, haben aber keine fertige
und vollendete Existenz (vgl. Phys. III, 1, p. 201, a, a). 3. Ein
Seiendes, das eine fertige, aber unselbstindige Existenz hat (mafy
ovglag, moudTNTES, TornTixax, yevwntixa). 4, Das Sein der Substanzen.

Auch ratio wird, wenn man auf die uneigentlichen Bedeutungen
eingeht, verschieden gebraucht. Im eigentlichen Sinne versteht man
unter ratio, wie schon ausgefithrt wurde, die collatio animae de
apprehenso, die vergleichende, schluBfolgernde Tatigkeit der Seele
iiber einen wahrgenommenen Inhalt. Dies kann allem Anscheine
nach bewiesen werden durch einen gewissen Johannes Sarracenus,
der in seinem Kommentar zu De divinis nominibus des Pseudo-Areo-
pagiten eine Definition von ratio gibt. Ich habe aber seine Ansicht
nicht angefithrt, weil seine Worte dunkel sind. Im ausgedehnten
Sinn wird als ratio auch die Seelenpotenz bezeichnet, deren Akt diese
schluBfolgernde Téatigkeit ist. Diese Bezeichnung ist sehr hiufig.
Denn jede Seelenpotenz wird nach der Bezeichnung ihres Aktes be-
nannt. Als ratio wird auch der Inhalt dieser collatio, das collatum,
die SchluBfolgerung selbst als der Gegenstand der ratio bezeichnet,
wie z. B. dieses logische Ganze fiir sich betrachtet : Sortes liuft, also
bewegt er sich, als eine ratio bezeichnet wird. Doch im eigentlichen
Sinne wird nur die collatio, die den Mittelbegriff auf die SchluB-
folgerung schlieBend beziehende Titigkeit, als ratio bezeichnet, nicht
das collatum, der Inhalt dieser Tatigkeit, auch nicht die Potenz,
welche diese Titigkeit vollzieht. Nach dieser ratio werden von

1 Fr. Brentano, Von der mannigfachen Bedeutung des Seienden. Freiburg 1862,
6 f. Vgl. S. Thomas v. Aqu.,, Comment. in Metaph. 1. IV. lect. 1.



« De quiditate et esse» 131

Priscianus auch die Konjunktionen als rationales bezeichnet, weil
sie die Ordnung und Beziehung der Ursache zur Wirkung und um-
gekehrt ausdriicken, z. B. igitur, itaque, ergo. Mitunter versteht
man unter ratio auch die causa finalis, die Zweckursache, insofern
sie sich zum Bewegenden hin kehrt!. Der Zweck bewegt ndmlich,
wie Aristoteles sagt, die Wirkursache und insofern der Zweck so das
tiatige Prinzip in Bewegung setzt, wird er auch ratio genannt. Wir
fragen z. B. manchmal jemanden, welches die ratio des Werkes ist,
das er verrichtet, und er antwortet, daB er aus diesem oder jenem
Beweggrunde handle. Wenn du nun fragst, nach welcher Ahnlich-
keit mit der ratio im eigentlichen Sinne hier ratio genommen wird,
so antworte ich, daB auch der Zweck ein Vergleichen, ein SchlieBen
bedeutet, weil man durch ein bestimmtes Werk einen Zweck erreichen
kann, und so fillt der Zweck in die Reichweite der ratio. Beachte
aber wohl, daB ich nicht sage, der Zweck ist ratio schlechthin, sondern
ich sage so: Der Zweck ist ratio, insofern er auf das wirkende Agens
hingeordnet ist, denn so fillt er in die ratio der Handlung, die voll-
bracht wird. Mitunter wird nach dem Gesagten der finis, nicht die
causa finalis als ratio gebraucht. Du muBt ndmlich wissen, daB etwas
anderes der finis und etwas anderes die causa finalis ist. Die causa
finalis ist ndmlich das Letzte und Beste eines jedweden in seiner
Ordnung und Gattung, wegen dessen alles geschieht, was zu jenem
Zweck hin geschieht und was nicht geschehen wiirde, wenn dieser
Zweck nicht vorhanden wire. Hingegen ist finis nicht das, weswegen
etwas geschieht, sondern das, auf was hin etwas geschieht. So kénnen
z. B. die Werke der Gerechtigkeit zustande kommen wegen der Selig-
keit als causa finalis, sie kénnen aber auch vollbracht werden, um
sich gut und wohlgeiibt in den Werken der Gerechtigkeit zu ver-
halten, wenn sie auch nicht deswegen geschehen miissen. Und auch
hiefiir wird mitunter der Begriff ratio gebraucht, wie wenn jemand,
der auf verdienstliche Weise die Werke der Gerechtigkeit verrichtet,
gefragt wird, welches ist denn die ratio deiner Werke, und er ant-
wortet, damit ich mich besser und geiibter in den Werken der
Gerechtigkeit verhalte, aus dieser ratio handle ich so. Mitunter wird
ratio auch fiir die Definition eines jedweden Dinges gebraucht, wie
animal rationale mortale, die die definitio und ratio des Menschen ist.

1 Uber die Zweckursache vgl. Th. Steinbiichel, Der Zweckgedanke in der
Philosophie des Thomas von Aquino. Miinster 1912.



132 Ein dem hl. Albertus Magnus zugeschriebener Traktat

Unser Anonymus stellt hier eine Reihe von Bedeutungen des
Begriffes ratio im weiteren Sinne zusammen. Es wire lehrreich, diese
Darlegungen mit den verschiedenen Deutungen von ratio, die in den
Werken des hl. Thomas sich finden, wie sie z. B. im Thomaslexikon
von L. Schiitz zusammengestellt sind 1, zu vergleichen. An einer Stelle
seines Kommentars zu De divinis nominibus hat der engelgleiche
Lehrer die verschiedenen Deutungen des Wortes ratio zusammen-
gestellt : Ex nomine autem rationis, quattuor intelliguntur. Primo
quidem dicitur esse quaedam cognoscitiva virtus... Alio modo
ponitur pro causa, ut cum dicitur : Qua ratione hoc fecisti ? id est
qua de causa. Tertio modo dicitur ratio etiam computatio, sicut
habetur Matth. XVIII, quod rationem coepit ponere cum servis
suis ... Quarto modo dicitur ratio aliquid simplex abstractum a
multis, sicut dicitur ratio hominis id quod per considerationem
abstrahitur a singularibus ad hominum naturam pertinens (cap. 7
lect. 9). Ich kann hier auf die wertvolle Abhandlung von G.-Ed.
Demers iiber die verschiedenen Bedeutungen des Wortes «ratio»
im Mittelalter verweisen 2, welche diesen Text des hl. Thomas mit
Anfithrung vieler Parallelstellen in den geschichtlichen Zusammenhang
hineinstellt und einen interessanten einschligigen Text aus den Quod-
libeta des Ferrarius Catalanus ediert. Dieser Dominikaner, der ein
unmittelbarer Schiiler des hl. Thomas wihrend seiner zweiten Pariser
Lehrtatigkeit gewesen ist, fithrt eine Reihe von Bedeutungen des
Wortes ratio im psychologischen Sinne an, ohne aber die Bedeutung
von collatio, von schlieBender Tiatigkeit, worin unser Anonymus die
ratio im eigentlichen Sinne sieht, zu erwihnen.

1 L. Schiitz, Thomas-Lexikon. Sammlung, Ubersetzung und Erklirung der
in samtlichen Werken des hl. Thomas vorkommenden Kunstausdriicke und
wissenschaftlichen Ausdriicke. Zweite, sehr vergroBerte Auflage. Paderborn 1895.
Das vollstindigste Thomaslexikon ist die den Gesamtausgaben der Werke des
hl. Thomas beigegebene Tabula aurea des Dominikaners Petrus von Bergamo
(+ 1482). Ein groBes Register zur Summa theologica und Summa contra Gentiles
wird als tom. XVI der von P. Cl. Suermondt O. P. geleiteten Editio Leonina
erscheinen. Fiir Schulzwecke ist recht geeignet N. Signoriello, Lexicon peripa-
teticum philosophico-theologicum, in quo scholasticorum distinctiones et effata
praecipua explicantur. Editio quinta 1931. Sehr wertvoll besonders auch wegen
der ausfiihrlichen Einleitung ist Scholastiek Lexicon Latijn-Neederlandsch door
Stephanus Axters O. P., Antwerpen 1937.

2 G.-Ed. Demers, Les divers sens du mot «ratio» au moyen age. Autour
d'un texte de Maitre Ferrier de Catalogne (1275). Publications de I'Institut
d’Etudes médiévales d’Ottawa. I. Etudes d’histoire littéraire et doctrinale du
XIIIe sidcle. Premiére Série. Paris-Ottawa 1932, 105-139.



« De quiditate et esse » 133

Unser Autor zitiert in diesem Abschnitt iiber die uneigentlichen
Bedeutungen des Wortes ratio auch einen Kommentar des Johannes
Sarracenus zu De divinis nominibus des Pseudo-Areopagiten, ohne
indessen den Text zu bringen. Johannes Sarracenus hat nach der
Mitte des 12. Jahrhunderts eine griechisch-lateinische Ubersetzung
der Werke des Pseudo-Areopagiten hergestellt, die von Albertus
Magnus und Thomas von Aquin fiir ihre Kommentare beniitzt wurde,
obwohl inzwischen Robert Grosseteste eine neue Ubertragung her-
gestellt hatte. Albert bemerkt am Anfang seines ungedruckten Kom-
mentars zu De divinis nominibus : Intendimus autem exponere trans-
lationem Johannis Sarraceni, quia melior est (Clm 6909 fol. 111r).
Johannes Sarracenus hat wohl einen Kommentar zur Hierarchia
caelestis verfaBt!, aber eine Auslegung von De divinis nominibus
ist auch von P. Gabriel Théry O. P., dem bahnbrechenden Erforscher
der mittelalterlichen Dionysiusiibersetzungen und gliicklichen Ent-
decker der Dionysiusiibersetzung des Abtes Hilduin von Saint-Denis,
meines Wissens leider nicht aufgefunden worden. Desgleichen beruft
sich unser Anonymus in diesem Texte auf Priscianus. Es war ja die
Grammatik des Priscian Gegenstand der Pflichtvorlesungen an der
Artistenfakultit. Zur Zeit Peter Abaelards hat Petrus Heliae in
seinem Prisciankommentar die Grammatik mit der aristotelischen
Logik verbunden und damit die scholastische Sprachphilosophie
geschaffen, die in den Prisciankommentaren des sel. Jordanus von
Sachsen, des Nachfolgers des hl. Dominikus in der Leitung des
Predigerordens 2, des Robert Kilwardby® u. a. und in den Tractatus
de modis significandi ihren literarischen Ausdruck gefunden hat.

Nach diesen Feststellungen, was essentia, substantia, res und
ratio im eigentlichen engeren und im uneigentlichen weiteren Sinn

1 Vgl. M. Grabmann, Mittelalterliches Geistesleben I, Miinchen 1926, 454-460.

2 M. Grabmann, Der Kommentar des sel. Jordanus von Sachsen (1 1237)
zum Priscianus minor. Archivum Fratrum Praedicatorum X (1940), 1-19. Bei
Abfassung dieses Artikels kannte ich nur den Cod. lat. 1291 der Universitits-
bibliothek Leipzig, auf welchen H. Denifle aufmerksam gemacht hatte. In-
zwischen konnte ich im Cod. lat. 2450 der Nationalbibliothek in Wien ein
zweites Exemplar feststellen. Auf dem Einband steht von jingerer Hand :
Johannes super Priscianum minorem. Das Werk stammt aber tatsichlich von
Jordanus. Auf fol. 97 steht im Text: nisi per enuntiationem extra ut ego
Jordanus lego.

3 S. Harrison Thomson, Robert Kilwardby Commentarii in Priscianum
et in Barbarismum Donati. New Scholasticism 12 (1938), 52-65.



134 Ein dem hl. Albertus Magnus zugeschriebener Traktat

bedeuten, geht der Verfasser auf die Behandlung der mit diesen
metaphysischen Begriffen zusammenhingenden Ubereinstimmungen
oder Einheiten und Verschiedenheiten iiber. Dies scheint, wie schon
friher bemerkt wurde, hauptsichlich der Gegenstand der Frage-
stellung desjenigen, auf dessen Ersuchen diese Schrift entstanden
ist, gewesen zu sein. Hiis habitis est solvere, quod quesisti. Die-
jenigen Dinge kommen in der essentia iiberein, deren Wesenheit ein
und dieselbe ist. So kommen z. B. die Definition und das Definierte
in der Wesenheit iiberein und die drei géttlichen Personen haben
ein und dieselbe gottliche Wesenheit. Die Ubereinstimmung in der
Wesenheit ist die hochste Ubereinstimmung und Einheit. Wenn
sich deshalb Dinge durch eine bestimmte Differenz des Seins unter-
scheiden, dann ist 'es unmoglich, daB sie in der Wesenheit iiberein-
stimmen. Ich sage eine bestimmte Differenz des Seins, wie die
Qualitdt ein bestimmtes Sein ist und auch die Quantitidt. Die Relation
hat kein so bestimmtes abgegrenztes Sein, deshalb hat sie sehr wenig
vom Sein, aber sie hat doch etwas vom Sein. So werden auch
Boéthius und Anselm von Canterbury zu verstehen sein, wenn sie
sagen, daB die relatio ein Nichts sei. Weil sie sehr wenig vom Sein
hat, deshalb vermag sie auch nicht die unitas essentialis, die wesen-
hafte Einheit, zu sprengen. Wenn deswegen die drei gottlichen Per-
sonen durch ihre Relationen verschieden sind, so sind sie doch nicht
der Wesenheit nach von einander verschieden. Ahnlich ist es auch
im Geschopflichen und Irdischen, wenn man Reales und nicht blo8
Gedankliches ausdriickt. Wenn man sagt Herr, so ist eine Relation zu
dem, was das Wort Mensch besagt, hinzugefiigt ; es ist aber damit
die Wesenheit nicht gedandert, weil dieser Herr und dieser Mensch
ein und dieselbe Wesenheit haben. Wenn du aber die Realitit einer
der anderen aristotelischen Kategorien hinzufiigst, so wirst du sehen,
daB die Wesenheit geindert ist. Wenn du z. B. sagst : dieser Mensch,
dieser WeiBe (hic homo, hic albus), dann ist die Wesenheit des
Menschen die humanitas, die Wesenheit des WeiBen die albedo, und
so unterscheiden sich beide essentialiter. Ahnlich verhilt es sich
mit dem Intellekt. Denn das Wesen der Seele ist die animeitas, das
Wesen des Intellekts die intelligentia.

Unter dieser héchsten Ubereinstimmung und Einheit, unter der
unitas essentialis steht die unitas in substantia, die Einheit in
der Substanz, wenn Dinge ein und dasselbe in der Substanz sind.
Zum niheren Verstindnis hiervon ist Folgendes zu beachten : Wenn



« De quiditate et esse» 135

auch die einem Subjekt notwendig zukommende Eigenschaft (passio
subiecti) oder das proprium aus der Natur der Akzidenzien empor-
steigt, wie Boéthius in seinem zweiten Kommentar zur Isagoge des
Porphyrios sagt, so ist doch das proprium mit dem, dessen proprium
es ist, enger und inniger verbunden als die Akzidenzien, die gleichsam
von aullen hinzukommen. Deswegen koénnen wir sagen, daB das
proprium ein in der Substanz verwurzeltes und begriindetes Akzidens
ist. Deshalb sage ich, daB ein solches proprium in der Substanz mit
demjenigen, dessen proprium es ist, ein und dasselbe ist, wie z. B.
das risibile, das zum Lachen fihige Wesen, ein und dasselbe mit dem
Menschen ist, und wie auch alle Potenzen der Seele, da sie als Proprie-
titen in der Seele wurzeln, in der Substanz ein und dasselbe mit der
Seele sind. Ich bezeichne und verstehe als ein und dasselbe in der
Substanz alle Dinge, die ein und dieselbe Substanz haben, wie das
proprium und das, von dem es ein proprium ist. Als in der Substanz
verschieden sind alle Dinge zu betrachten, die nicht ein und dieselbe
Substanz haben, wie Sortes und Plato, albedo und dulcedo, kurz alles,
was von einander durch die Form der Absonderung oder des Gegen-
satzes getrennt ist. Aus dem Gesagten ergibt sich, daB Dinge zwar
der Substanz nach identisch sind, wie homo und risibile, aber doch
der Wesenheit nach sich unterscheiden, weil homo und risibile ver-
schiedene Wesenheiten haben.

Geringer als die Einheit zwischen subiectum und proprium ist
die Einheit zwischen subiectum und accidens. Das ist die unitas
subiecti, die Einheit dem Subjekt nach. Ein Beispiel sind die Akzi-
denzien weiB3, musikalisch und krauskopfig. Angenommen, all diese
Eigenschaften kommen ein und demselben Subjekt zu, dann werden
sie wohl ein und dasselbe im Subjekt sein, aber doch sowohl der
Substanz wie auch der Wesenheit nach verschieden sein. Eine Ver-
schiedenheit im Subjekt ist dann gegeben, wenn die Subjekte selbst
verschieden sind, wie dieser Wandelnde und dieser Schlafende.

Die unitas rei ist all den schon behandelten Verschiedenheiten
gemeinsam. Ich bejahe gerne, daB die drei gottlichen Personen nicht
verschieden sind, aber unterschieden werden secundum rem, so dal}
diese Realitiat nicht die andere Realitit ist. Denn sonst wiirden wir
in den Irrtum des Sabellius! verfallen, wie mir scheint. Ich tadle

1 In den beiden Handschriften steht hier irrigerweise Pelagius.



136 Ein dem hl. Albertus Magnus zugeschriebener Traktat

jedoch die Professoren (magistri) nicht, die da sagen, daB die Rela-
tionen in den gottlichen Personen nichts sind, wenn sie nur das, was
sie sagen, richtig verstehen, weil es auch in einer Hinsicht wahr ist.

Die unitas in ratione, die gedankliche Einheit, Identitit und
Ubereinstimmung besteht bei Dingen, die eine einzige ratio haben,
d. h. bei Dingen, zwischen denen die Vernunft keinen Unterschied
fingieren kann, wie z. B. den Menschen als solchen niemand verschieden
auffaBt. Ratione, gedanklich, sind verschieden Dinge, zwischen denen
irgend eine distinctio rationis, ein gedanklicher Unterschied besteht.
So unterscheidet z. B. die Vernunft zwischen homo und animal
rationale mortale, indem sie das eine als Definition, das Ganze als
Definiertes setzt, auch insofern beides nach einer Art von Realitit
aufgefaBt wird. Ich sage dies deshalb, weil jemand entgegnen konnte :
Das, was ich als die Bestandteile der Definition hinstelle, ist nicht
dasselbe wie homo. Deshalb sage ich, daB beides per modum rei
gedacht wird. Daher steht nichts dagegen, dall etwas, was in re ein
und dasselbe ist, anders und wieder anders durch die Vernunft auf-
gefalBt wird, so daB etwas anderes als homo und anderes als animal
rationale gedacht wird. Auf diese Weise sagen wir, daB Deus und
Deitas secundum rationem, aber nicht secundum rem verschieden
sind. Da namlich, wie Augustin sagt, unsere Vernunft an das Mate-
rielle gebunden ist, deshalb pflegt sie in dem Bereich des Irdischen
das concretum und das abstractum verschieden zu fassen. Auf
ahnliche Weise fingiert sie eine Verschiedenheit, wo sie secundum
rem keine solche finden kann.

Eine Bedeutung dieses Abschnittes in unserer metaphysischen
Abhandlung ist darin zu sehen, daB hier die scholastische Lehre von
der metaphysischen Einheit oder Identitit und Verschiedenheit oder
Unterscheidung im Zusammenhang dargestellt ist. Mir ist aus der
Hochscholastik keine solche Zusammenstellung bekannt. In den
Werken des hl. Thomas von Aquin ist iiber die distinctio, iiber die
Verschiedenheit, ein reiches Material verstreut enthalten, das eine
Zusammenfassung erheischt. Gerade um die so vielfach erorterte
Frage, ob zwischen der essentia und existentia ein realer oder bloB
logischer Unterschied besteht, wozu dann Heinrich von Gent noch
die distinctio secundum intentionem gefiigt hat, mit methodischer
Sicherheit behandeln zu kénnen, muB vor allem aus den Texten
Klarheit dariiber geschaffen werden, was unter distinctio realis und
distinctio rationis im 13. Jahrhundert und speziell auch beim hl. Thomas



« De quiditate et esse» 137

zu verstehen ! ist, dhnlich wie die Lehre des Johannes Duns Scotus
von der distinctio formalis untersucht worden ist. Es ist freilich
auch die Darstellung und Zusammenstellung unseres Anonymus nicht
vollstindig ; namentlich hatte die distinctio secundum rem schiarfer
herausgearbeitet werden konnen, sie ist aber nur in ihrer iiber-
greifenden Stellung zu den einzelnen Formen der Realdistinktion
(secundum essentiam, substantiam, subiectum) erwihnt. Auch die
AuBerung iiber die Personenunterschiedenheit in der Trinitit : tres
persone in Deitate non differunt, sed distinguuntur secundum rem,
ist nicht recht klar. Ich kann auch nicht feststellen, welche magistri
die trinitarischen Relationen als nihil bezeichnet haben. In bezug
auf die distinctio rationis macht unser Autor noch nicht die Unter-
scheidung zwischen distinctio rationis ratiocinantis und distinctio
rationis ratiocinatae oder distinctio rationis cum fundamento in re
(virtualis), wie sie in der scholastischen Literatur allgemein iiblich
geworden ist 2. Aber jedenfalls ist unser Text schon deswegen von
Interesse, weil er ein Versuch einer Zusammenstellung der verschie-
denen Formen von Identitit und Verschiedenheit ist.

Nachdem unser Anonymus diese Stufen der Identitit und Ver-
schiedenheit behandelt hat, schreitet er zu einer eingehenden Er-
orterung des Begriffes Natur. Er hat am Anfang des Traktates natura
unmittelbar an essentia, substantia, subiectum, res und ratio an-
geschlossen, aber die Behandlung von natura erst auf diese Stelle
verschoben. Ich bringe auch hier den Text in freier Ubersetzung
und fiige dann noch erklirende Bemerkungen an.

Aristoteles sagt am Anfang des 2. Buches seiner Physik : Die
Natur ist das Prinzip und die Ursache der Bewegung und der Ruhe
fir ein Ding, in welchem sie unmittelbar ihren Sitz hat durch sich
selbst und nicht bloB akzidentell (per se et non secundum accidens) 3.
Wenn Aristoteles : per se et non secundum accidens sagt, so will er
damit hervorheben, daB die Natur ein innerliches immanentes Prinzip
ist zum Unterschied von der gewaltsamen Bewegung, deren Prinzip
auBerhalb des bewegten Gegenstandes ist, z. B. wenn ein schwerer

1 Vgl. C. Fabro C.P.S., Neotomismo e Neosuarezismo : una battaglia di
principi. Divus Thomas (Piacenza) 1941, 420-449.

2 Vgl. J. Gredt O.S.B., Die aristotelisch-thomistische Philosophie. Frei-
burg 1935, I, 70 f.

3 &g olome tis ploews apyfic Tves xal aitiag tol wwvelgbar wal Apspeiv dv @
Umapyer mpwtws xab’ adto xal pn xata cupBefnxdc. Physic II, 1 (192 b 20).



138 Ein dem hl. Albertus Magnus zugeschriebener Traktat

Gegenstand in die Hoéhe geworfen wird. Wenn er auch sagt, daB die
Natur das Prinzip der Bewegung und der Ruhe in dem, in welchem
sie ist, sei, so ist sie doch in manchen Dingen nur das Prinzip der
Bewegung. Dies ist bei den Himmelskorpern der Fall, die immer
in Bewegung sind, weil ihnen nicht das ganze Prinzip der Bewegung
immanent ist. Diese Korper werden ndmlich auch von den Intelli-
genzen, den Engeln oder Gestirngeistern, bewegt, oder von der ersten
Intelligenz, von Gott, wie Averroés sagt!. Deshalb liegt auch der
Zweck dieser Bewegung auBerhalb dieser Koérper, namlich in natur-
philosophischer Hinsicht die Vermehrung der durch Generation ent-
stehenden Wesen und unter metaphysischem Gesichtspunkt die mog-
lichste Verdhnlichung mit dem ersten Seienden auf dem Wege der
Bewegung. Ebendaselbst gibt Aristoteles auch den Unterschied an
zwischen dem, was Natur, und dem, was naturgemil ist. Natur ist
namlich das Prinzip usw. (obige Definition). NaturgemaB, der Natur
entsprechend ist das, was diesem Prinzip gemalB ist, aber dieses
Prinzip selber nicht ist, z. B. daBl das Feuer nach aufwirts empor-
steigt. Weiterhin sagt Aristoteles, da8 die Natur mitunter auch die
Materie genannt werde, und begriindet dies mit einem Philosophen
Antiphon, der folgenden Gedanken- und Beweisgang entwickelt : Wenn
ein Bett gepflanzt wird, dann wird nicht das Bett geboren, sondern
das Holz. Da aber die Erzeugung natiirlich ist, so steht fest, dal
jene Materie Natur ist, weil das Bett nicht nach der Form des Bettes,
sondern nach der Form des Holzes auf organisches Entstehen und
Wachsen zuriickfithrt. Auf eine zweite und vorziiglichere Weise wird
Natur die Form selbst genannt. Der Beweis hiefiir lautet so: Was
von der Kunst hervorgebracht wird, ist ein Kunstwerk. Ahnlich
wird auch das, was durch die Natur wird, Natur genannt. Es steht
aber fest, da3 die Form von der Natur ist. Also wird die Form Natur
genannt. Auf eine dritte Weise wird Natur auch die Bewegung selbst
oder die Veranderung, die in der Materie und der Form stattfindet,
wie die generatio, genannt. Er begriindet dies damit, weil die Be-
wegung zwischen zweien, die in vielfacher Hinsicht als Natur bezeichnet
werden, zwischen Materie und Form sich vollzieht. Sie geht also
von der Natur zur Natur und kann selbst Natur genannt werden.

1 Vgl. A. v. Schmid, Die peripatetisch-scholastische Lehre von den Gestirn-
geistern. Athendum 1862, 549-89. Abgedruckt bei 4. Schmid, Geheimrat
Dr. Alois Ritter v. Schmid. Sein Leben und seine Schriften. Regensburg 1911,
145-184. P. Choisnard, Saint Thomas d’Aquin et 'influence des astres. Paris 1926.



« De quiditate et esse» 139

Im 5. Buch der Metaphysik (Kap. 4) nimmt Aristoteles eine
finffache Gliederung der Natur vor. Natur wird ein Subjekt ohne
Gegensitzlichkeit (sine contrarietate), d. h. die erste bloBe Materie
genannt. In einem zweiten Sinne ist Natur ein Subjekt, d. h. die
Materie mit einer anderen Gegensitzlichkeit, d. h. mit der Form.
Drittens ist Natur auch die Form materialiter aufgefalt, d. h. die
Form, welche die Disposition fiir die spezifische Form ist, wie das
bei der akzidentellen Form der Fall ist. Viertens wird als Natur auch
die kompletive, d. h. die spezifische oder substanzielle Form ge-
nommen. Fiinftens wird Natur auch das durch sich bewirkende (per
se efficiens) Agens genannt. DalB das efficiens per se auch Natur ist,
beweist Aristoteles im 2. Buch der Physik also: Ursache der Statue
ist irgendwie Poliklet, weil es fiir denjenigen, der die Statue schafft,
akzidentell ist, daBB er Poliklet heiBt. Er sagt damit gleichsam : Der
Bildhauer ist die causa efficiens per se der Statue, Poliklet aber causa
per accidens derselben. Poliklet ist der Eigenname eines Kiinstlers.
Es ist dies gerade so, als wie wenn wir sagen wiirden : Der Arzt ist
causa efficiens per se der Heilung, Sortes hingegen ist causa per
accidens der Heilung, weil der artifex, der Kiinstler oder hier der
Heilkundige, nicht nach ein und derselben Form auf den Akt oder
auf die Wirkung bezogen wird. Eine andere namlich ist die Form
des Sortes und der Heilung, aber nicht eine andere die Natur der
Heilung und des Arztes. Auf eine sechste Weise wird Natur die causa
per accidens genannt, wie soeben erklirt wurde. Auf eine siebente
Weise endlich wird Natur das, wodurch ein Lebewesen aus dem Keim
hervorsprieBt, wie der Baum aus dem Samen oder wie der Mensch
und das Tier durch die Zeugungskraft. Nachdem dieser siebenfache
Sinn des Wortes natura angefiihrt ist, beachte, dal die zuletzt an-
gefithrte Bedeutung die eigentlichste ist, daB ferner im fiinften und
sechsten Sinn das Wort natura sehr uneigentlich gebraucht wird,
im sechsten noch uneigentlicher als im fiinften. Es scheint jedoch
Aristoteles von der Bedeutung des Wortes Natur zu reden. Gegen
Ende seiner Schrift iiber die Kategorie scheint Aristoteles noch eine
andere Bedeutung von natura anzugeben. Er sagt nimlich dort, da3
etwas von Natur frither ist, wenn es in bezug auf die Folge des Seins
sich nicht umkehren 1a6t . So scheint Natur das nimliche zu besagen

1 Das Organon des Aristoteles, Ubersetzt und erliutert von J. H. v. Kirch-
mann. Leipzig 1883, 36.



140 Ein dem hl. Albertus Magnus zugeschriebener Traktat

wie die Form allgemein und schlechthin gefaBt in Riicksicht auf die
spezifische Form, wie animal die Form des Menschen ist, insofern
beides als die Form in der Logik, welche aussagbar ist, genommen
wird. Wir konnen ndmlich sagen : Sortes ist ein Mensch, Sortes ist
ein Lebewesen, und alles, was Mensch ist, ist ein Lebewesen, aber
nicht umgekehrt.

Auch Boéthius, unser Philosoph, unterscheidet in seinem Liber
De persona et duabus naturis contra Eutychen et Nestorium?! die
Natur vierfach. Natur kann ausgesagt werden entweder allein von
dem gottlichen Wesen, oder allein von den Substanzen der korper-
lichen und unkorperlichen, oder endlich von allen Dingen, von denen
man sagt, daB sie irgendwie sind. Wenn von allen Dingen, dann wird
Natur also definiert : Unter Natur versteht man die Gesamtheit der
Dinge, welche, da sie auf irgend eine Weise sind, auf irgend eine Weise
vom Intellekt erfaBt werden koénnen. Wenn man Natur im Sinne
allein der Substanzen nimmt, so kann sie definiert werden : Natur
ist das, was imstande ist entweder zu tun oder zu leiden. Auf die
rein geistigen Wesen bezogen, wird die Natur definiert als das Prinzip
der Bewegung durch sich selbst. Es gibt aber auch noch eine andere
Bedeutung des Wortes natura, wenn wir sagen, die Natur des Goldes
sei eine andere als die des Silbers. Wir wollen damit die Wesens-
eigentiimlichkeiten der Dinge ausdriicken. In dieser Auffassung der
Natur wird sie also definiert : Natur ist dasjenige, was jedes Ding
durch eine spezifische Differenz informiert.

Der hl. Hilarius von Poitiers unterscheidet in seinem Werk De
Trinitate zwischen natura und res naturae 2. Natur ist die Wesens-
form (forma essentialis), insofern sie das Prinzip der Tatigkeit ist,
wie z. B. wenn der Mensch durch die Kraft der humanitas, die in
ihm ist, zeugt, und das Feuer durch die Kraft der igneitas erwarmt,
und alles andere. Res naturae ist das Einzelding, das individuum,
welches durch einen Akt, dessen Prinzip die Natur ist, ins Dasein
gerufen wird, wie Sortes durch die Zeugungskraft des Menschen und
dieses Feuer durch die hervorbringende Kraft des Feuers. Und des-
halb sagt Hilarius, daB in jedem geschaffenen Ding die Natur etwas
anderes ist und die res naturae auch etwas anderes. In Gott sind

1 Boéthius, Liber de persona et duabus naturis adversus Eutychen et
Nestorium cap. 1. M., P. L. 64, 284.
* S. Hilarius, De Trinitate 1. VIII c. 22. M., P. L. 64, 284.



« De quiditate et esse » 141

aber natura und res naturae wegen der absoluten Einfachheit des
gottlichen Wesens identisch, weil hier die gottliche Person, welche
gleichsam die res naturae ist, die géttliche Wesenheit ist, kraft welcher
der Vater den Sohn zeugt und den Heiligen Geist haucht.

Natur wird auch die erste Ursache genannt und diese ist natura
naturans! und ist die allerallgemeinste Natur. Natur wird auch das
reine Geistwesen, die intelligentia, wie der Engel, genannt, und diese
ist eine allgemeinere Natur. Die Erstursache und die Intelligenzen,
die reinen Geistsubstanzen, werden auch naturae naturantes genannt,
d. h. sie verleihen Form und Sein jedwedem Ding, die Erstursache
durch ihre Auktoritit, die anderen durch ihre Dienstleistung (mini-
sterium). Denn die Engel sind nicht Schopfer, wie Johannes von
Damaskus sagt 2.

Natur wird ferner das Prinzip der Bewegung genannt, sei es auf
eine Weise, sei es auf mehrere Weisen, sei es spontan, sei es nicht
spontan. Auch diese Natur ist nach Avicenna allgemein, wie die
Kraft, die den Himmelskorpern eingegossen ist, um das Entstehen
und Vergehen auf Erden zu regeln und zu lenken. Eine andere Natur
ist partikulirer Art, wie die partikuliren Formen der Einzeldinge.
Als Natur wird auch die den Dingen eingepflanzte Kraft bezeichnet,
welche aus Ahnlichem Ahnliches hervorbringt, wie die vier ersten
Qualititen, warm und kalt, feucht und trocken. Auch diese Natur ist
partikuldr. Natur wird auch jede Disposition, welche die korperliche
Beschaffenheit, das Temperament und Naturell (complexio) begleitet,
genannt, wie man z. B. sagt, ein Mensch ist von Natur aus sanftmiitig.
Natur wird weiterhin die spezifische Form eines Dinges genannt,
wie man von der Natur des Goldes spricht. Natur hat hier den Sinn
des durch die Natur Erworbenen.

Beachte auch, daB, wie Aristoteles in der Schrift De caelo et
mundo andeutet, eine gewisse Form der Materie angeboren ist und
dieselbe nicht von auBen vervollkommnet. Es ist dies die forma
primordialis der Materie. Diese ist von der natura naturans, weil sie

! Bemerkt sei, daB die Ausdriicke natura naturans und natura naturata,
die sich im 13. Jahrhundert einbiirgerten und bei Spinoza noch vorkommen,
durch die lateinischen Ubersetzungen des Averroés wenigstens vorbereitet sind
(s. Siebeck, Uber die Entstehung der Termini natura naturans und natura
naturata. Arch. f. Gesch. d. Ph. 3, 1890, 320-378 ; Fr. Uberweg- B. Geyer, Die
patristische und scholastische Philosophie. Berlin 1928, 317).

2 S. Joannes Damascenus, De fide orthodoxa II, 3.

Divus Thomas 10



142 Ein dem hl. Albertus Magnus zugeschriebener Traktat

von der schopferischen Erstursache stammt. Eine gewisse Form aber
vervollkommnet die Materie von aullen wie alle anderen Formen,
welche irgendwie die materia primordialis einschrinken und bestim-
men. Alle diese Formen werden von der Natur erworben entweder
durch die Kausalitit der Intelligenz oder durch die Zeugung, welcher
natiirliche Anpassungen vorausgehen, oder durch Alteration, wie
z. B. durch Beseitigung der kontriren Form. Diese Formen waren
zuerst in der Potenz verborgen, in der aptitudo, in der Anspannung
und Veranlagung des Subjekts, und werden nachher enthiillt und
aufgedeckt. Alle diese Formen flieBen aus einem inneren Prinzip
hervor, aus der inneren aptitudo, indem die Natur selbst sie offenbart.
Gewisse Formen hingegen sind das Produkt von Tatigkeit, stammen
von einem Akt, d. h. von einem duBeren Prinzip, und dies doppelt,
entweder durch die Verbindung zu einer Einheit, wie z. B. ein Haus,
oder durch die Trennung der Teile, wie die Formen von eingeschnit-
tenen Gegenstinden (formae incisorum). Man sagt, daB diese Formen
vom Akt herrithren, nicht deshalb, weil sie nicht aus der inneren
aptitudo hervorgehen, sondern deshalb, weil das Prinzip ihrer Ent-
hiillung der Akt ist wie dort die Natur.

Habe wohl im Auge, daB das Wort und der Begriff actus, Akt
in verschiedenem Sinne gebraucht wird. Akt wird die substanzielle
Form genannt, weil sie das aktuelle Sein, die Wirklichkeit, verleiht.
Als Akt wird auch die naturhafte Tatigkeit (actio naturalis) und die
kiinstlerische, kunstgerechte Tatigkeit (actio artificialis) bezeichnet. In
diesem Sinne ist actus genommen, wenn gesagt wird, daB actus eine
gewisse Form von der Natur sei, d. h. von einem inneren immanenten
Prinzip, und eine andere Form vom Akt, d. h. von einem &duleren
Prinzip. Davon ist die Rede im 1. Kapitel der Schrift Liber sex
principiorum !, wo in bezug auf eine Figur, welche in einem Gegen-
stand eingeschnitten ist, z. B. in einem behauenen Stein, die Frage
gestellt wird, von wem sie stammt, von der Natur oder vom Akt.
Und es wird dort gesagt, daB sie nicht vom Akt herzuriithren scheint,
weil allein jene Form eigentlich und wahrhaft vom Akt ist, welche
durch eine Hinzufiigung entsteht, wenn z. B. etwas zu einem anderen
hinzugefiigt wird und so aus beiden eine gréBere und entsprechendere

1 Liber de principiis Gilberto Porretano ascriptus Ad fidem manuscrip-
torum edidit Albanus Heysse O.F. M. Opuscula et Textus. Series scholastica
Fasc. VII, Monasterii 1929, 9 sq. In beiden Handschriften steht irrigerweise cap. 2.



« De quiditate et esse » 143

Form erwdchst. Denn es gibt eine natiirliche aptitudo, aus welcher
diese hervorflieBt. Aber jene Figur, welche durch Einschneiden oder
Behauen in einem Gegenstand entsteht, war in der Veranlagung und
Geeignetheit einer Sache natiirlich gewesen. Deshalb scheint sie nicht
vom Akt herzuriithren, aber aus diesem Grunde auch nicht von der
Natur, da die Natur sie nicht enthiillt, sondern die sinnliche Wahr-
nehmung. Es wird diese Frage so geldst : Diese Form ist dem Sein
nach von der Natur; aber insofern sie Gegenstand sinnlicher Wahr-
nehmung ist, stammt sie vom Akt. Die Natur hat namlich die so
beschaffenen Teile im Ganzen geordnet und gelagert, daB jede Figur
oder Form so ausgebreitet ist, daB sie unser sinnliches Wahrnehmungs-
vermogen durchdringen und erkennen kann. Weil sie aber dies nicht
kann, deshalb ist es notwendig, daB der Akt die Figur der Teile
enthiille. Nach Vollzug dieser Aufdeckung wird das Sinnesvermdgen
die Figur unterscheiden kénnen. Die Figur, die von der Natur nicht
wahrgenommen worden war, wird mittels des Aktes wahrgenommen.
Auf diese Weise kommt Klarheit in diese Frage.

Damit schlieBt ganz plotzlich unser Traktat in der Vatikanischen
Handschrift, nachdem der Text im Admonter Codex schon kurz
vorher abgebrochen hatte. Im Codex Vaticanus ist. der SchluB durch
ein Amen und die Angabe des Titels der Schrift : De quidditate et
esse domini fratris Alberti Magni ordinis predicatorum feliciter finit
angemerkt. Man hat den Eindruck, daB entweder die Schrift iiber-
haupt nicht vollendet wurde oder daB die Handschriften den Text
nicht vollstindig bringen. Man erwartet, daB im AnschluB an diese
Darstellung der Bedeutungen von natura eine Untersuchung von
Ubereinstimmung oder Identitit und Unterschieden oder Verschie-
denheiten secundum naturam angestellt wiirde, wie dies vorher hin-
sichtlich der Begriffe essentia, substantia, subiectum, res und ratio
geschehen war. Da wir aber keine andere Handschrift als diese zwei
kennen, miissen wir mit dem vorliegenden Text, der vielleicht auch
der vollstindige ist, uns begniigen.

Die Ausfithrungen unseres Anonymus iiber die Bedeutungen von
natura sind viel umfangreicher als seine Erklirungen der anderen
Begriffe. Er hat vor allem die aristotelische Begriffsbestimmung der
¢varc im 1. Kapitel des 2. Buches der Physik und die von Aristoteles
im 4. Kapitel des 5. Buches der Metaphysik angefiihrten Bedeutungen
des Wortes ¢isic zum Gegenstand seiner Erorterung gemacht. Es
ist ja dieses ganze 5. Buch der Metaphysik ein Lexikon philosophischer



144 Ein dem hl. Albertus Magnus zugeschriebener Traktat

Begriffe. Unser Autor hat sich nicht mit einer bloBen Wiedergabe
des aristotelischen Textes begniigt, er hat die Begriffe auch selb-
stindig bearbeitet. Er hat dann auch aristotelisches Gedankengut
aus dem Buch De caelo et mundo verwertet. Im AnschluB an Aristo-
teles hat er auch die Ausfiihrungen des Boéthius, den er als philo-
sophus noster bezeichnet, in der Schrift De persona et duabus naturis
contra Eutychen et Nestorium iiber die verschiedenen Auffassungen
des Wortes Natur und die AuBerungen des hl. Hilarius von Poitiers
in seinem Werk De Trinitate iiber natura und res naturae heran-
gezogen. Am SchluB ist noch eine Spezialfrage aus dem Liber sex
principiorum herausgegriffen. Die aristotelische Lehre von der ¢is
ist auf Grund der Texte vor allem in Phys. IT 1 und Metaph. V 4
eingehend von A. Mansion, einem der besten Aristoteleskenner und
sachkundigsten Beurteiler der Aristotelesforschung der Gegenwart,
dargestellt worden!. Ich kann hier auf diese ebenso griindlichen
wie klaren Darlegungen hinweisen. Der hl. Thomas von Aquin hat
in seinen Erklirungen zu diesen Aristotelestexten (Comment. in Physic.
lib. IT lect. 1 und in Metaph. lib. V lect. 5) eine iiberaus klare Ent-
wicklung der aristotelischen Lehre gegeben. Im Zusammenhang mit
Fragen der Trinitdts- und Inkarnationslehre hat der heilige Lehrer
die Bedeutungen von natura mit der ihm eigenen Kiirze und Schirfe
herausgearbeitet. Zum Vergleich mit den Ausfithrung unseres Anonymus
bringe ich diese Thomastexte in der Ubersetzung der neuen deutschen
Thomas-Ausgabe : « Nach dem Philosophen (Metaphys. V 4) ist der
Name Natur zuerst eingefithrt zur Bezeichnung der Zeugung von
Lebewesen, welche nativitas (= Geburt) heift. Und weil dieserart
Zeugung von einem inneren Ursprungsgrund her erfolgt, ist dieser
Name ausgedehnt zur Bezeichnung des inneren Ursprungsgrundes
jedweder Bewegung. Und so wird (Natur) bestimmt im 2. Buch der
Physik. Und weil dieserart Ursprungsgrund form- und stoffbestimmt
ist, wird im allgemeinen sowohl der Stoff wie die Form Natur genannt.
Und weil durch die Form das Sein eines jeden Dinges vervollstindigt
wird, wird allgemein das Wesen eines jeden Dinges, das durch die
Wesensbestimmung bezeichnet wird, Natur genannt. Und so wird
Natur hier (in der Trinitit) genommen. Deshalb sagt Boéthius in

1 A. Mansion, Introduction a la Physique Aristotélicienne. ILouvain-
Paris 1913, 39-63. La notion de Nature dans la Physique aristotélicienne.
Annales de I'Institut Supérieur de Philosophie I (1912), 469-567.



« De quiditate et esse» 145

demselben Buch Liber de duabus naturis et persona: Natur ist der
jedes Ding durchformende artliche Unterschied. Denn der artliche
Unterschied ist dasjenige, was die Wesensbestimmung vervollstindigt,
und wird genommen von der dem Ding eigentiimlichen Form. Deshalb
war es sinnvoller, daB man in der Wesensbestimmung von Person,
welche Einzelwesen einer bestimmten Gattung ist, den Namen Natur
gebrauchte, statt Wesenheit, welcher Ausdruck von wesen (= sein)
genommen ist ; das aber ist das Allerallgemeinste» (S. Th. I qu 29
a. 1 ad 4m)!, « Um in dieser Frage (Utrum unio Verbi sit facta in
una natura) klar zu sehen, miissen wir zuniachst das Wesen der Natur
bestimmen. Das (lateinische) Wort ‘natura’ kommt von ‘nasci’ =
geboren werden. Es ist die verkiirzte Form von ‘nascitura’. Darum
wendet man das Wort ‘Natur’ auf das Entstehen von Lebewesen an.
In diesem Falle bedeutet es Geburt oder Fortpflanzung. Im iiber-
tragenen Sinne driickt es auch den Ursprung der Fortpflanzung aus.
Da dieser im Inneren der Lebewesen liegt, kam es zu seiner Bedeu-
tungserweiterung : ‘Natur ist Grund und Ursache der Bewegung, die
dem Dinge innerlich und nicht nur duBerlich zukommt’ (Phys. II, 1).
Die Ursache ist aber entweder die Form oder der Stoff. Infolgedessen
wird zuweilen die Form, zuweilen die Materie als Natur bezeichnet.
Weil endlich die Fortpflanzung darauf abzielt, im Erzeugten eine
Wesenheit der gleichen Art, so wie sie der Wesensbegriff umgrenzt,
hervorzubringen, so kann man auch diese Wesenheit Natur nennen.
In diesem Sinne sagt Boéthius (De duabus naturis cap. 1): ‘Natur
ist der artbestimmende Unterschied, der jedes Ding erst zu dem
macht, was es ist’; dieser ist es namlich, der die Artbestimmung ver-
vollstindigt. So sprechen wir also jetzt von Natur, sofern Natur das
Wesen oder die Washeit der Art bezeichnet» (S. Th. ITII qu. 2 a 1 ¢) 2.
In diesen Texten des hl. Thomas sind die verschiedenen Bedeutungen
von natura in ihrem gegenseitigen Verhiltnis beleuchtet und ist eine
wirkliche innere Ableitung dieser Bedeutung unter Beniitzung von
Texten des Aristoteles und Boéthius gegeben, wihrend unser Ano-
nymus in seinem Traktat mehr eine allerdings sehr reichhaltige An-
einanderreihung und Aufzihlung von Bedeutungen des Wortes und

1 Thomas von Aquin, Gott der Dreieinige, I 27-43. Die deutsche Thomas-
Ausgabe. Vollstindige, ungekiirzte Ausgabe der Summa theologica. 3. Band.
Salzburg 1939, 44 f.

2 Thomas von Agquin, Die Menschwerdung Christi, Ebda 25. Band. Salz-
burg 1934, 35 f.



146 Ein dem hl. Albertus Magnus zugeschriebener Traktat

Begriffes « Natur» gibt. Die aristotelische Begriffsbestimmung von
natura im 1. Kapitel des 2. Buches der Physik ist im Kommentar
des Siger von Brabant zur Physik, der jetzt in einer vorziiglichen
Ausgabe von Philipp Delhaye vorliegt, zum Gegenstand mehrerer
Quaestionen gemacht !,

In der Admonter Handschrift reiht sich unser Traktat De quid-
ditate et esse unmittelbar an die Schrift des hl. Thomas von Aquin
De ente et essentia. Diese Jugendschrift, die der Aquinate « ad fratres
et socios nondum existens magister » verfaBt hat, tragt bei Tolomeo
von Lucca und Bernard Guidonis eine doppelte Benennung : De ente
et essentia und De quiditate et esse 2. Die letztere Benennung stimmt
genau mit dem Titel unseres Traktates iiberein. Beide Schriften
behandeln die Grundbegriffe der Seinsmetaphysik. Die Schrift des
hl. Thomas iiberragt indessen in inhaltlicher und methodischer Hin-
sicht den Traktat des Anonymus. Wihrend dieser mehr termino-
logische Darlegungen aneinanderreiht, greift die thomistische Jugend-
schrift, welche die Lehre von der Wesenheit in allen Formen und
Stufen des Seienden darstellt und mit klarem Blick irrige Theorien,
namentlich Avencebrols widerlegt, tief in die Probleme der Seins-
metaphysik ein. Mit dieser Schrift hat der Doctor Angelicus zu
Beginn seiner literarischen Titigkeit eine Metaphysik im Lapidarstil
geschrieben, wie er am SchluB seines gewaltigen wissenschaftlichen
Lebenswerkes im Compendium theologie eine leider unvollendet ge-
bliebene Dogmatik im Lapidarstil geschrieben hat. Die iiberragende
Bedeutung dieser Erstlingsschrift, die im 15. Jahrhundert von Georgius
Scholarios ins Griechische iibertragen wurde, kommt in zahlreichen
Kommentaren bis in die Gegenwart herein deutlich zum Ausdruck.
Ich habe in einer Abhandlung einzelne solcher Auslegungen zusammen-
stellen konnen® Hiezu kann ich jetzt drei anonyme Kommentare

1 Siger de Brabant, Questions sur la Physique d’Aristote (Texte inédit).
Les Philosophes Belges Tome XV. Louvain 1941, 81-89.

2 Vgl. M. Grabmann, Die Werke des hl. Thomas von Aquin. Eine literar-
historische Untersuchung und Einfithrung. Miinchen 1932, 302.

3 M. Grabmann, De commentariis in opusculum S. Thomae Aquinatis de
ente et essentia. Acta Pontificiae Academiae Romanae S. Thomae Aq. et Reli-
gionis Catholicae Romae 1930, 3-16. Die Bedeutung der Kommentare fiir die
Beurteilung der Thomasschrift selbst ist eingehend dargestellt von K. Feckes,
Das Opusculum des hl. Thomas von Aquin « De ente et essentia» im Lichte
seiner Kommentare. Aus der Geisteswelt des Mittelalters. Festschrift Grab-
mann, herausgegeben von 4. Lang, J. Lechner, M. Schmaus 1935, 667-681.



« De quiditate et esse» 147

fiigen, zwei im Cod. 172 fol. 82r-83¥, 84r-85¥ der Universitatsbibliothek
Graz ! und einen sehr umfangreichen Kommentar im Cod. 34. D. IX
fol. 347-59%V der Rubenov-Bibliothek in Greifswald. Uber letzteren,
der in Bologna geschrieben wurde und wahrscheinlich einen deutschen
Dominikaner zum Verfasser hat, werde ich bei einer anderen Ge-
legenheit handeln.

Wenn nun auch der anonyme Traktat De quiditate et esse,
dessen Text wir bringen, hinter dem thomistischen opusculum zuriick-
tritt, so ist er doch, zumal wir solche metaphysische opuscula aus
dem 13. Jahrhundert nur in geringer Zahl besitzen, namentlich in
terminologischer Hinsicht sehr beachtenswert.

Fir die Gestaltung des Textes dieser Ausgabe ist die Admonter
Handschrift (A) als die &dltere und zugleich bessere zugrunde gelegt.
Die abweichenden Lesearten der Vatikanischen Handschrift (V) sind als
Varianten verzeichnet. An einzelnen Stellen verdienen die Lesearten
des Vaticanus den Vorzug und werden die Lesearten des Admonten-
sis als Varianten angebracht.

Textausgabe.

Necesse est considerare primo, quid essentia quid substantia quid
subiectum quid res quid ratio quid natura, ne in vacuum eorum dif-
ferentiam ostendamus, quorum intentionem non novimus. Dico ergo
secundum Philosophum et Boethium in libro suo de Trinitate 2,

Essentia est id, quo res est id quod est verbi gratia humanitas est
essentia hominis et breviter quelibet causa formalis sive effectus est
essentia. Esse vero est actus essentie, ut dicit Philosophus ? in meta-
physica, et intellige, qualiter sit actus eius. Non enim est dubium, quin
essentia hoc, quod dicit, dicat in abstractione, secundum autem quod
sic consideratur nullius perfectionis est nisi potentialiter. Contingit autem
ipsam actu diffundi super illud, cuius est perfectio, et illa diffusio ipsius
dicitur actus eius eo quod ipsa tunc est actu perfectio verbi gratia
humanitas in abstractione considerata * non est perfectio, actualis alicuius.
Consideremus autem eam in coniunctione ad id, cuius est perfectio, jam
erit alicuius perfectio nec tunc poterit significari in eadem intentione
nominis qua prius, ut dicatur humanitas (A fol. 49™), sed dicetur homo.
Unde homo, et humanitas idem dicunt, sed humanitas in abstracto %
homo in diffusione super ipsum, quod perficitur id est in concreto. Et
ideo accidit, quod humanitas de eo, cuius est perfectio, non potest

1 A. Kern, Die Handschriften der Universititsbibliothek Graz I. Leipzig
1939, 172 {.

2 V Dico ergo secundum Ylarium et Boetium in libris suis de trinitate.

3 A add. puto. 4 V significata. 5 V abstractione.



148 Ein dem hl. Albertus Magnus zugeschriebener Traktat

predicari, sed homo verissime predicatur. Sicut autem se habet huma-
nitas et homo, ita essentia (V. fol. 13"®) et esse sive ens quod melius est
intelligentia et intellectus albedo et album et sic in omnibus reperies et
semper abstractum habebit rationem essentie et concretum rationem actus.

Substantia autem secundum intentionem nominis est id, quod substat
inquantum substat, secundum quod consideratur ab Aristotele in Predi-
camentis. Dico autem inquantum substat propter materiam, que licet
substet, non tamen actualiter! necesse est, quod semper substet, quia
sic periret materia prima quam Greci hyliacim dicunt, sed compositum
ex perficiente essentialiter et perfectibili essentialiter dicitur substantia.
Sed dico ex perficiente et perfectibili, quia hec duo ambiunt omne compo-
situm sive corporale sive spirituale, quod non facit materia et forma,
sicut patebit infra, quia he ? tantum in corporalibus inveniuntur. Essen-
tialiter autem dico propter accidentia ?, que aliquando* videntur afferre
perfectionem sicut albedo et huiusmodi, sed non faciunt substantiam,
secundum quod a nobis consideratur, sed faciunt substantiam, sicut infra
patebit.

Subiectum sic diffinit Ysaac : Est ens in se completum occasio existendi
alteri in eo verbi gratia homo ens in se ® completum est, quia sunt in eo
perficiens et perfectibile coniuncta in unum et hoc eo ipso, quod substat
per se tamquam perfectum, occasio est existendi in eo ipsis accidentibus,
quia accidentia non habent esse nisi per id ¢, in quo sunt. Et id est
subiectum eorum quasi post perfectionem subtus iactum.

Res vero, secundum quod proprie sumitur, diffinitionem ? nullam
habere potest, quia cum sit generalissimum et generalius his, que X gene-
ralissima dicuntur, ea includit et quidquid ponitur in eius diffinitione
res erit et sic diffiniretur idem per seipsum et erit idem notius seipso, que
omnia inconvenientia sunt et repugnatia rationi. Sed per posterius describi
potest aliqualiter ® sic: Res est, quod habet entitatem in universo vel
extra quocumque modo sive absolute ut substantia quantitas et qualitas
sive in comparatione ut fere quodlibet aliorum predicamentorum. Dico
autem (A 49'%) extra propter ea, que sunt in opinione’ sicut cymera
et hiis similia.

Ratio autem, secundum quod proprie sumitur, est collatio anime de
apprehenso verbi gratia contingit apprehendere Sortem !° currere. Confert
autem anima, quum si currit movetur et hec collatio propriissime dicitur
ratio. Si igitur predicta in propriis intentionibus et proprie considerentur,
accipientur in significationibus predeterminatis.

Minus autem proprie considerantes essentiam appellamus essentiam
quodlibet ens, quod tamen magis proprie res diceretur. Similiter improprie
loquendo dicimus ens et rem et ens idem. Cum tamen ens sit compo-
situm ex perfectivo et perfectibili, res autem non de necessitate exigit

1 V naturaliter. 2V om.
3 V essentiam. 4 V aliquam.
5 A om. in se. % V per aliud. 7 V differentiam.

8 V equaliter. ¥ oppositione (V). 10 V Sortes.



« De quiditate et esse » 149

perfectivum et perfectibile, sed simpliciter aliquid id est aliqualem partem
universi respicit, sicut prius dictum est sicut etiam improprie loquentes
(V fol. 13"?) de actu dicimus actum quamlibet formam sive in abstracto
sive in concreto, cum tamen proprie in abstracto non sit forma nisi
potentialiter. Et inde venit ista divisio actus, que traditur ab Aristotele
in principio secundi libri de Anima, quod est duplex scilicet actus ut actus
et actus ut habitus verbi gratia considerare est actus ipsius scientie actus
autem ! ut habitus est ipsa scientia ®. Simili autem modo?® dico de
albedine et albo et humanitate et homine. Et sunt etiam quidam magis
improprie loquentes, qui dicunt ipsum esse essentiam, cum tamen esse
sit diffusio sive actus essentie sicut patet ex predictis. Et taliter sumit
Boethius esse in libvo de Ebdomadibus in primis dignitatibus, quas ponit
ibidem et in pluribus aliis locis.

Eodem modo substantia considerata improprie dividitur per quat-
tuor differentias in metaphysica Algazelis et Aristotelis scilicet in quo
est, quod est, potentiam et actum et nullum horum est substantia, quam
supra consideravimus. Sed quo est omnino idem est cum eo, quod supra
diximus essentiam, quod est idem est quod perfectibile secundum per-
fectionem sive corporaliter sive spiritualiter. Potentia autem idem est
quod materia prima, que non est nisi in corporalibus eo, quod omnis
materia quantitate determinatur. In spiritualibus autem est nulla quan-
titas dimensiva, licet sit ibi quantitas virtualis. Virtus autem idem est
quod perfectio specifica corporum, secundum quod cadit in hac divisione.
Et ex hoc patet, quod ubicumque est talis actus, ibidem est essentia,
sed non (A 49'P) convertitur, quia in angelis est essentia, non tamen
perfectio vel actus talis, quod sit alicuius potentie sive materie perfectio.
Et ubicumque est materia, ibi est quod est nec? convertitur propter
eandem rationem, quia in angelis est quod est nec tamen potentia sumitur ?
materia et hec divisio magis est principiorum componentium substantiam
quam ipsius substantie proprie considerate. Sed et hec rationem sub-
stantie habent quam et ipsi considerant ®, quia substantia non fit ex non
substantiis. Probatio . Non substantia aut est nichil et de nichilo pure 8
nichil fieri potest philosophice loquendo, sed nec theologice nisi virtute
primi ®* omnia per creationem de nichilo producente. Sed sic non hic
consideramus. Si autem est accidens, manifestum est et 1" per se notum,
quod ex accidente substantia fieri non potest. Fit autem substantia ex
istis. Igitur 1! necesse est ipsas substantias esse, quod omnino quidem

1V vero.

2 A ipsam scientiam etiam considerare.

3 V Similiter autem.

4 V om. propter homoiotelaton nec convertitur... quod est.

5 V est sine.

8 V Sed ad hanc rationem substantie ipsi considerant.

7 V Probatur. 8 A potentie.

® V primi per creationem. 10V om. et per se notum.
11V ergo.



150 Ein dem hl. Albertus Magnus zugeschriebener Traktat

verum est. Sed non ita hic consideramus substantiam, quia nos sequimur
ipsam nominis intentionem, secundum quod diffinit eam Avristoteles in
Predicamentis. Attende autem ! et hoc, quod valde verum * est ad solu-
tionem ® tue questionis, quia communi sermone quodlibet ens potest
considerari ut substantia quedam. Dicimus enim substantiam id, quod
per se existit ut homo asinus et huiusmodi. Ad similitudinem horum
quamlibet rem consideramus sive sit essentia sive quod est sive accidens.
Unde dicimus quandoque, quod albedo duobus modis potest considerari
scilicet prout est in subiecto et in sua substantia id est imaginari potest
albedo ut in subiecto (V 14™) vel ut per se existens per modum substantie
cuiusdam.

Subiectum vero dicitur quodlibet compositum sive corporale sive
spirituale, quod potest subici formis® advenientibus id est accidentibus
et ideo patet, quod in Deo nullum est subiectum, quia nullius advenientis
est susceptibile. Sed anima et homo, angelus et corpus subiecta sunt,
quia in se completa accidentia suscipiunt advenientia extrinsece. Ad
similitudinem huius subiecti accipitur subiectum uniuscuiusque scientie.
Dicimus enim, quod hoc est subiectum scientie, de quo probantur passiones
sicut in grammatica potest dici subiectum oratio vel constructio. De
hac enim probatur passio ® scilicet congruum. Similiter autem et in aliis
scientiis. Passio autem nichil aliud est quam-accidens semper et ubique
conveniens ipsi subiecto et inherens.

Similiter autem et res quandoque accipitur proprie sicut supra dictum
est et tunc dicitur res a rectitudine. Quando autem accipitur magis extenso
vocabulo pro omni, quod aliqualiter (A 50) habet esse sive in anima
sive extra et tunc dicitur a reor. Et secundum hoc cymeram rem quandam
et similitudines rerum per modum, secundum quem sunt in anima et
breviter omne, quod per se vel per simile aliquod secundum totum vel
secundum partem vel etiam per suum oppositum cadit in intellectum ®
per se ut similitudo hominis, quem videmus, per simile secundum totum,
ut videmus aliquid fieri in rerum natura et huic simile fingimus, quod
tamen nunquam videmus, per simile secundum partem ut hircocervus.
Licet enim simile nichil habeat in natura, quod sit unum ’ quid compo-
situm ex hirco et cervo, tamen quia vidimus hircum et cervum horum
partes componentes ® secundum vim imaginativam fingimus unum animal,
quod hircocervum appellamus. Similiter de cymera, que fingitur in ymagi-
natione composita, ut sit parte leo prima media capra anguis in ima. Per
suum autem oppositum cadunt in intellectum privationes sicut malum
impium iniustum et huiusmodi, que licet nichil sint separata ut cum
dicitur malitia iniustitia et impietas, tamen secundum quod® sunt in
subiecto, non sunt reductibilia in simpliciter nichil. Licet enim cecitas

1 vV Attendendum est hic.

2 V necessarium. 3 A scientiam.
4 V foris. 8 V probantur passiones.
8 V add. rem dicimus. 7V om.

8 V horum compositionem. ® V tamen quia.



« De quiditate et esse» 151

nichil sit, sicut dicit Anselmus, cecitas nichil plus est in oculo quam in
lapide. In eo tamen cecum non est simpliciter nichil sed est ens deficiens.
Secundum autem hoc quod privatio est ymaginata per oppositum secundum
habitum. Cecitas enim intelligitur per visionis absentiam et nuditas per
carentiam indumenti et divisio per compositionem. Et in omnibus talibus
similiter ! sic considerat ens sive rem Aristoteles in quarto metyphysice
ubi dicit, quod privatio rei res est.

Ratio etiam diversimode sumitur secundum quod trahitur ad im-
proprietatem. Proprie enim * sumpta sumitur, ut dictum est supra, per
collationem anime de apprehenso et hoc videtur posse probari per quendam
Johannem Sarracenum (V 14™) qui supra librum Dyonisii de divinis
nominibus ponit diffinitionem rationis quandam, cuius sententiam non
posui, quia verba eius sunt obscura. Extenso autem nomine rationis
dicitur ratio ipsa potentia, cuius actus est collatio illa et hoc frequenter.
Omnis enim potentia anime a nomine actus nominatur. Dicitur etiam
ratio ipsum collatum, quod est obiectum rationis proprie verbi gratia
hoc totum : Sortes currit ergo movetur dicitur ratio quedam et secundum
se consideratum, sed proprie ipsa collatio (A 50™) medii inferentis ad
conclusionem non collatum ipsum, non potentia ipsa, que confert, dicitur
ratio, a qua etiam coniunctiones dicuntur rationales a Prisciano ® scilicet
quia habent notare ordinem et collationem cause ad effectum vel econ-
verso scilicet * igitur itaque ergo et huiusmodi. Quandoque etiam ratio
dicitur causa finalis prout convertitur eum movente 5. Finis enim movet
efficientem, ut dicit Aristoteles, et inquantum finis sic est movens ¢ ipsum
efficientem, ipse finis ratio dicitur verbi gratia querimus aliquando’ ab
aliquo, que sit ® ratio operis, quod agit et respondet, quia propter hoc
vel illud ago. Si autem queris, secundum quam similitudinem ad rationem
proprie dictam sumitur hic ratio, respondeo, quod finis facit ipsum conferre,
quoniam per tale opus potest ipsum consequi et sic cadit in intentionem
rationis. Et adtende diligenter, quod non dico, quod finis sit ratio simpli-
citer, sed sic dico eum esse rationem, prout convertitur in efficientem,
quia sic cadit in ratione operis, quod agitur. Quandoque sumitur iuxta
illud, ut ratio dicatur, finis non causa finalis. Debes enim scire, quod
aliud est finis, aliud causa finalis®. Causa!? finalis est ultimum et optimum
uniuscuiusque in suo ordine et genere, propter quod fiunt omnia que
fiunt ad illum ' finem nec fierent, si talis finis non esset. Finis autem
est non propter quod fit res, sed ad quod fit. Verbi gratia iustitie opera
fiunt propter beatitudinem tamquam propter causam finalem, sed tamen
bene possunt fieri ad bene exercitateque se habere ad opera iustitie licet
non propter id fieri debeant. Et pro illo etiam sumitur intentio rationis
quandoque ut cum dicitur ab eo etiam qui meritorie facit opera iustitie,

1 substantie. 2 V autem.
3 V ut Priscianus dicit. 4V ut. 5 A in moventem.
¢ V movet sic. 7 V om. aliquando. 8 V sit.

? V Differentia est enim inter hec.
10 YV Nam causa. 11 V om.



152 Ein dem hl. Albertus Magnus zugeschriebener Traktat

que est ratio operum tuorum, respondet, quia ut bene me habeam et
exercitate in operibus huius virtutis, hac ratione?! sic ago. Quandoque
etiam dicitur ratio uniuscuiusque rei diffinitio sicut animal rationale
mortale diffinitio est et ratio hominis.

Hiis habitis facile est solvere, quod quesisti, quia illa conveniunt
in essentia, quorum essentia est eadem verbi gratia diffinitio et diffinitum
conveniunt in essentia et tres persone in essentia divina. Et hec inter
omnes est maxima convenientia. Unde si aliqua differunt per determi-
natam differentiam entis, impossibile est, quod conveniunt (A 50™) in
essentia. Dico autem determinatam differentiam entis sicut qualitas est
determinatum ens et similiter quantitas. Relatio non habet esse (V 1472)
determinatum et ideo valde parum habet de ente, sed tamen aliquid
habet, quod Boethius et Anselmus videntur dicere, quod nichil habet et
quia valde parum habet, non valet dirrumpere unitatem essentialem et
ideo licet tres persone sint diverse suis relationibus, non tamen sunt
diverse essentialiter. Similiter in inferioribus secundum rem loquendo
et non in ratione cum dicitur dominus apposita est relatio super illud,
quod dicitur homo ?, non tamen essentia variata, quia hic dominus et
hic homo unius est essentie. Si autem apponas rem alterius predicamenti
videbis essentiam wvariatam ut si dicas hic homo et hic albus, hominis
est essentia humanitas, albi vero albedo et ideo differunt in essentia.
Similiter autem et intellectus et anima. Nam anime essentia est animeitas,
ut liceat sic loqui, intellectus autem intelligentia. Sub hac autem maxima
unitate essentie est unitas substantie, quando aliqua dicuntur esse idem
in substantia. Et nota ad scientiam huius, quod licet passio subiecti sive
proprium surgat de natura accidentium, sicut Boethius dicit in commento
super Porfirium, tamen ipsum familiarius se tenet cum eo, cuius est
proprium, quam accidentia que sunt quasi advenientia extrinsecus. Unde
possumus dicere, quod proprium est accidens in substantia profundatum
et dico, quod tale idem est in substantia cum eo, cuius est proprium ut
risibile idem est in substantia cum homine et omnes potentie anime cum
sint in anima ut quedam proprietates, erunt idem in substantia cum ipsa
anima. Dico?® ergo eadem in substantia, quorum est substantia una et
eadem ut proprium et illud cuius est proprium, sed differunt in sub-
stantia, quorum substantia non est una et eadem sicut Sortes et Plato,
albedo et dulcedo et breviter quecumque habent separationem ab invicem
per modum disparationis vel oppositionis. Ex hoc patet, quod non est
inconveniens aliqua esse eadem secundum substantiam sicut homo et
risibile et tamen differre secundum essentias, quia diversas essentias
habent homo et risibile. Minor autem est unitas inter subiectum et accidens
(A 50"?) quam inter subiectum et proprium et dicitur unitas subiecti
sicut hoc album et hoc musicum et hoc crispum. Posito, quod hec omnia
accidunt eidem erunt unum in subiecto, tamen different secundum sub-
stantiam et secundum essentias.

1V sic ego. 2 A et V dominus. 3 V Dicimus.



« De quiditate et esse» 153

Illa autem differunt subiecto, quorum subiecta sunt diversa sicut
hic ambulans et hic dormiens. Unitas autem rei communis est ad omnes
differentias, quas tetigi, quia bene concedo, quo tres persone in Deitate
non differunt, sed distinguuntur secundum rem ita, quod hec res non
sit illa, quia ita caderemus?! in errorem Sabellii® sicut mihi videtur, non
tamen reprehendo magistros, qui dicunt, quod relatio nichil sit in personis
divinis, si tamen bene intelligunt, quod dicunt, quia et hoc uno modo
verum est. Unum autem sunt in ratione, quorum una est ratio id est
inter que ratio non potest (V fol. 14P) fingere diversitatem sicut hominem
inquantum huius numquam diversimode apprehendit. Sed differunt ratione,
inter que distinctio rationis cadit. Aliquo modo verbi gratia inter hominem
et animal rationale et mortale distinguit ratio hoc diffinitionem ponens
illud vero diffinitum etiam secundum quod utrumque per modum cuiusdam
rei apprehenditur. Et hoc ideo dico, quia possit aliquis obicere ita : que
dicitur diffinitio non est idem quod dico homo. Unde pono, quod
utrumque intelligatur per modum rei, adhuc nihil prohibet idem in re
aliter et alia ratione intelligi secundum quod homo et aliter secundum
quod animal rationale et mortale. Et hoc modo dicimus, quod Deus et
Deitas differunt secundum rationem et non secundum rem, quia ratio
nostra cum sit materialis, ut dicit Augustinus, consuevit in istis inferio-
ribus diversa accipere concretum et abstractum et simili modo fingit
diversitatem, ubi secundum rem nullum poterit invenire.

Avistoteles in II° Physicorum in principio dicit: Natura est prin-
cipium alicuius et causa movendi et quiescendi ipsum in quo est per se
et non secundum accidens. Quod dicit per se et non secundum accidens,
notat, quod natura est principium intrinsecum ad differentiam motus
violenti, cuius principium est extrinsecum sicut patet in gravi sursum
proiecto. Licet dicat, quod natura est principium et causa movendi et
quiescendi in ipso, in quo est, tamen in quibusdam non est nisi princi-
pium movendi sicut in corporibus supercelestibus, que * semper moventur.
Et hoc ideo contingit, quia non totum principium motus est intrinsecum,
sed etiam talia (A 51™) corpora moventur ab intelligentiis angelicis vel
etiam intelligentia prima id est a Deo, ut dicit Averroys, et ideo finis
motus est extra scilicet multiplicatio generabilium in inferioribus secundum
philosophum naturalem vel etiam ut assimilet se primo secundum motum
quam possibile est secundum philosophum primum et metaphisicum.

Ibidem autem Avristoteles dat differentiam inter naturam et id, quod
est secundum naturam. Natura enim est principium etc. ut supra.
Secundum autem naturam est id, quod est secundum illud principium,
non ipsum principium ut sursum ferri ignem. Consequenter dicit, quod
natura quandoque dicitur materia et hoc probat per quendam alium
philosophum Antiphonem, qui probat sic. Si plantetur lectus, non nascitur
lectus, sed nescitur lignum. Cum igitur® generatio illa sit naturalis,

1 V alias incideremus. 2 A et V Pelagii.
3 V add. quidem. 4V om.



154 Ein dem hl. Albertus Magnus zugeschriebener Traktat

constat, quod materia illa natura est, quia lectus non secundum formam
lectuli, sed secundum formam ligni refertur ad generationem illam. Secundo
modo et principalius dicitur natura ipsa forma, quod probat sic. Quod
fit ab arte, dicitur! ars. Ergo similiter > quod ® fit a natura, dicitur a
natura. Constat autem, quod forma sit a natura. Ergo forma nature
dicitur. Tertio modo dicitur natura ipse motus mutatio, que est in forma
et materia* sicut generatio. Et hoc probat sic, quia motus est inter
naturam multipliciter dictam scilicet inter materiam et formam. Cum
igitur sit motus de natura in naturam et ipse potest dici natura.

In V. autem® Metaphysice idem philosophus dicidit naturam in
VII membra. Unde dicitur natura subiectum (V 15™) sine contrarietate
id est materia nuda. Dicitur etiam natura subiectum id est materia cum
altera contrarietate scilicet cum privatione. Tertio forma materialiter
id est forma, que est dispositio ad formam specificam ut accidentalis.
Quarto forma completiva id est specifica vel substantialis. Quinto effi-
ciens per se. Quod vero sit efficiens per se, ipse dicit in II° Physicorum
sic. Statue causa Policlitus aliqualiter statuam faciens, quia® accidit
facienti statuam Policlitum esse quasi dicat statuarius est causa efficiens
statue per se, Policlitus autem per accidens. Policlitus autem est nomen
proprium cuiusdam artificis sicut si diceremus : medicus est causa efficiens
medicationis per se, sed Sortes est causa efficiens medicationis per
accidens, quia non est secundum eandem formam artifex ad actum vel
ad effectum refertur. Alia quippe est forma Sortis 7 et medicationis, sed
non natura medicationis et medici. Sexto autem modo ® dicitur natura
efficiens per accidens, quod iam expositum est. Septimo modo dicitur
natura id quo pullulat (A 15™) pullulans sicut arbor in sementiva homo
et animal in generativa. Et nota, quod cum natura dicta sit sic VII
modis ultimus ® propriissime natura dicitur id scilicet quo pullulat pul-
lulans 1 secundum naturam assignatam et Vo et VI°' modo valde
improprie assumpta est nature et VI®1? ut proprius quam V°. Tamen
videtur Aristoteles dicere de assignatione vocabuli, sed tamen videtur
in Predicamentis in fine aliam assignationem adhuc ponere. Dicit enim
ibi, quod prius natura dicitur, a quo non convertitur subsistendi conse-
quentia et sic videtur natura dici idem quod forma generaliter et simpli-
citer respectu forme specifice sicut animal est forma hominis secundum
quod utrumque accipitur pro forma in loyca, que predicabilis est. Pos-
sumus enim dicere, quod Sortes est homo, Sortes est animal, et quid-
quid est homo est animal sed non convertitur. Et ideo animal natura

1V est. 2V simili. 3 V quidquid.
4 V inter materiam et formam. 5 V om.
6 V quasi. 7 V Sortis ut Sortes.

8 V Sexto modo dicitur natura id quod pullulat pullulans sicut arbor vi
seminis et homo et animal vi generativa. Septimo modo dicitur natura efficiens
per accidens ut iam ante expositum est.

¥ V penultimus. 10 A om. id... pullulans.

11V VIIe. 12V VIIe.



« De quiditate et esse» 155

prius est quam homo et tunc natura dicitur generalitas forme respectu
forme specialis.

Boethius etiam philosophus noster ! in libro De duabus naturis et una
persona Christi distinguit naturam per quattuor differentias sic. Natura
aut de solis spiritualibus® dici potest aut de solis substantiis id est
corporeis et incorporeis aut de omnibus rebus que quocumque modo 3
esse dicuntur. Cum de omnibus rebus, ita diffinitur : Natura est earum
rerum que cum sint aliquo modo in intellectu vel quecumque modo capi
possunt. Si vero de solis substantiis sic diffinitur : Natura est vel quod
facere, vel quod pati possit. Si vero de solis spiritualibus sic diffinitur :
Natura est principium motus per se. Est et alia assignatio nature, per
quam dicimus diversam esse naturam auri atque argenti in hoc proprie-
tatem rerum monstrare cupientes, que? significatio nature diffiniretur
hoc modo. Natura est unamquamque rem informans specifica differentia.

Hylarius in libvo de Trinitate distinguit inter naturam et rem nature
et appellat naturam formam essentialem secundum quod est principium
agendi sicut homo generat virtute humanitatis, que est in ipso et ignis
ignit virtute igneitatis et sic de aliis. Res autem nature est particulare
ipsum vel individuum, quod mediante illo actu, cuius principium est
(V 15™) natura, in esse producitur, ut Sortes per generationem hominis
vel hic ignis per generationem ignis. Et ideo dicit Hylarius, quod in omni
creato aliud est natura, aliud res nature. In divinis autem propter sim-
plicitatem est idem natura et res nature, quia ibi persona, que est quasi
res nature, est essentia, virtute cuius Pater generat Filium (A 51%®) et
spirat ® Spiritum Sanctum.

Natura dicitur causa prima et hec est natura naturans et hec est
universalissima. Natura etiam dicitur intelligentia sicut angelus et hec
ut universalior. Causa ergo prima et intelligentia dicuntur nature natur-
antes id est formam et esse cuilibet dantes una per auctoritatem et
virtutem, alia per solum ministerium. Non enim sunt angeli creationes,
sicut dicit Damascenus secundo ® libro. Natura etiam dicitur principium
movendi sivie uno modo sive pluribus sive sponte, sive non sponte, et
hec est etiam universalis secundum Avicennam ut virtus infusa sub-
stantiis celorum ad regendum et gubernandum omne generationem et
corruptionem, que sunt in mundo. Alia est particularis ut forme parti-
culares individuorum.

Natura etiam dicitur vis insita rebus ex similibus procreans ut quat-
tuor prime qualitates scilicet calidum frigidum humidum siccum et hec
natura similiter est particularis. Dicitur etiam ? natura quelibet dispo-

1 V om. philosophus noster.

2 V de spiritualibus solum.

3 V modo diffinitur.

% V que sicut genus nature.

8 V et Pater et Filius spirant Spiritum Sanctum.
¢ A et V tertio.

7 V similiter.



156 « De quiditate et esse »

sitio, que comitatur complexionem, qua dispositione ! redditur res apta
ad aliquid secundum quod dicitur homo naturaliter mansuetus. Dicitur
etiam natura forma rei specifica et hec dicitur natura auri et dicitur
natura, quia per naturam est acquisita.

Et nota, quod, sicut innuit Aristoteles in libvo Celi et Mundi, forma
quedam est innata materie nec est extra perficiens ut forma primordialis
materie. Et hec est a natura naturante, quia est a causa prima creante.
Quedam vero est extra perficiens ut omnes alie quoquomodo contrahentes
primordialem materiam et hee omnes acquiruntur a natura vel ab intel-
ligentia vel a generatione, quam precedunt naturales adaptationes wvel
acquiruntur per alterationem ut que post remotionem sui contrarii cum
primo essent in potentia latentes in aptitudine subiecti, postmodum
deteguntur et hec omnes fluunt a principio intrinseco, quia ab aptitudine
intrinseca ipsa natura detegente. Sed quedam sunt ab actu id est a
principio extrinseco et hoc dupliciter scilicet per coniuntionem in unum
ut domus vel per separationem partium ut forme incisorum que non
dicuntur ab actu, eo quod non sunt ab aptitudine intrinseca, sed quia
principium detectionis est actus sicut illis natura.

Et nota, quod actus dicitur multipliciter. Dicitur enim actus forma
substantialis, quia confert esse actuale. Dicitur etiam actus actio natu-
ralis et etiam actio artificialis et sic sumitur, cum dicitur, quod quedam
forma est a natura id est a principio intrinseco quedam ab actu id est a
principio extrinseco (A desinit), et hoc habetur in 2° capitulo Sex princi-
piorum, ubi queritur de figura, que apparet incisa in se ut in lapide
dolato (V 15"%), a quo fit a natura vel ab actu. Et dicitur ibi, quod non
videtur esse ab actu, quia sola illa forma proprie et vere est ab actuy,
que fit per additionem, ut cum aliquid additur alicui, ex quibus resultat
forma maior et convenientior. Nulla enim est aptitudo naturalis, a qua
fluit hec. Sed illa, que fit in incisione in aptitudine rei naturalis fuerat,
quare non videtur esse ab actu, propter (hoc) nec a natura, cum natura
non detegat sed sensus. Et solvitur illa questio. Talis forma secundum
esse est a natura, sed secundum quod sentitur, secundum quid est ab
actu. Natura enim tales partes situavit in toto, quod omnem figuram
sive formam ante sic pandere (?) nostrorum sensuum comprehensionis
potentia valeat apprehendere penetrando. Sed quia non potest, ideo
necesse est, ut partium figuram detegat actus, qua detectione facta sensus
figuram discernere potuit. Figura enim, que natura fuerat insensata,
mediante actu fit sensata et sic patet questio; Amen.

De quidditate et esse domini fratris Alberti Magni
ordinis predicatorum feliciter finit.

1 A om. dispositione ... secundum quo.



	Ein dem hl. Albertus Magnus zugeschriebener Traktat "De quiditate et esse" : Untersuchung und Textausgabe

