
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 20 (1942)

Artikel: Ein dem hl. Albertus Magnus zugeschriebener Traktat "De quiditate et
esse" : Untersuchung und Textausgabe

Autor: Grabmann, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762220

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762220
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ein dem hl. Albertus Magnus
zugeschriebener Traktat „De quiditate et esse".

(Codd. lat. Admont. 487. Vat. 806.)

Untersuchung und Textausgabe.

Von Protonotar Prof. Dr. Martin GRABMANN.

Cod. Vat. lat. 806, eine Pergamenthandschrift des 15.

Jahrhunderts mit 64 Blättern, die in dem monumentalen Katalogwerk
von A. Pelzer mit der denkbar größten Gründlichkeit beschrieben

ist1, enthält : « S. Thomae Aquinatis, Alberti Magni, Aegidii Romani,
<Hervaei Natalis) Opuscula vera, dubia, non vera ». Für die einzelnen
Bestandteile des Codex kann ich mich auf A. Pelzer berufen.
Derselbe hat mit Recht, wie dies früher schon Kardinal Ehrle getan,
die Autorschaft des Hervaeus Natalis an dem in dieser Handschrift
stehenden Tractatus de unitate formarum (fol. 62r-100r) in Zweifel

gezogen. Unlängst hat P. Johannes Müller O. S. B., der sich durch
seine ausgezeichnete Edition des Correctorium Correctorii von Johannes

Quidort von Paris um die scholastische Forschung große Verdienste
erworben hat, diesen Dominikanertheologen, der vor Hervaeus Natalis
wohl der bedeutendste Vertreter der ältesten französischen Thomisten-
schule gewesen ist, auf Grund eines Selbstzeugnisses als den Verfasser
dieses Traktates nachgewiesen2. Für uns kommt hier aus dieser

Handschrift nur ein kleines Stück in Betracht, über welches Prälat
Pelzer folgende Mitteilung macht : De quiditate et esse domini fratris
Alberti Magni (sie subscribitur f. 15v) Inc. Necesse est considerare

quid essencia quid substantia quid subiectum. Des. (f. 15v) mediante
actu fit sensata et sie patet questio ; Amen. Es handelt sich also um

1 A. Pelzer, Codices Vaticani latini Tomus II, Pars Prior Codices 679-1134.
In Bibliotheca Vaticana 1931, 141-144.

2 J. Müller O.S.B., Der «Tractatus de Formis » des Johannes Quidort
von Paris. Divus Thomas 1941, 195-210.



Ein dem hl. Albertus Magnus zugeschriebener Traktat 117

eine dem hl. Albertus Magnus zugeschriebene Abhandlung De qui-
ditate et esse.

Ich fand vor Jahren diese Abhandlung im Cod. 487 der
Stiftsbibliothek von Admont. In meiner Münchener Akademie-Abhandlung
über Neuaufgefundene Werke des Siger von Brabant und Boëthius
von Dacien habe ich eine eingehende Beschreibung dieses Codex,
die ich dem endigenden 13. oder beginnenden 14. Jahrhundert
zuteilte, gegeben 1 und dieselbe auch später für die Edition der beiden
Schriften des Boëthius von Dacien : De summo bono sive de vita
philosophi und De somno et vigilia verwertet2. Zuletzt ist dieses

Admonter Manuskript im ersten Band des von der Union académique
internationale herausgegebenen Corpus philosophorum medii aevi
Aristoteles latinus I beschrieben worden. Ich bringe diese Beschreibung
und füge derselben einige Ergänzungen bei3 : Codices Admontenses.
Bibl. Monasterii, 487 :

1. Albertus super libros Meteororum : In scientia naturali,
ff. lr-16r. 2. <Idem, Philosophia Pauperum) : Philosophia dividitur
in très partes, ff. 17r-51v. 3. <S. Thomas) De Miscibilibus : Dubium
apud multos, ff. 53r-53v. 4. <7dem) Liber de Motu Cordis : Quia
omne quod movetur ff. 53v-54v. 5. Vita Aristotelis (initium valde

corruptum), ff. 54v-55v. 6. De Porno ff. 55v-57v. 7. De Intellectu
et Intellecto : Dixit Alpharabius : nomen intellectus, ff. 57v-59v. 8. De

Summo Bono Boëcii Dacii : Cum in omni specie entis aliquod,
ff. 59v-61r. 9. De Somno et Vigilia Boëcii Dacii : Cum omnis actio
sit ab aliqua virtute, ff. 61r-62v. 10. « Liber de invisibilibus Dei »

<= Gundissalinus, De Processione Mundi) : Invisibilia Dei enim
mirabiliter hec necessarium per se esse, ff. 62V-63T. 11. Liber
de Necessario et possibili : Videmus enim quod necessarium esse,

ff. 63v-69r. 12. <Plinius> De Presagiis Tempestatum : De presagiis

tempestatum tractaturi, ff. 69r-69v. 13. Averroës, De Sensu, ff. 69r-72r.
14. Averroës, De Memoria, ff. 72r-73v. 15. Averroës, De Somno,

1 M. Grabmann, Neuaufgefundene Quaestionen des Siger von Brabant
und Boëthius von Dacien. Sitzungsberichte der Bayerischen Akademie der
Wissenschaften. Philosophisch-philologische und historische Klasse, München
1924, 40-43.

2 M. Grabmann, Mittelalterliches Geistesleben II, München 1936, 200-224.
3 Union académique internationale. Corpus philosophorum medii aevi

Academiarum consociatarum auspiciis et consilio editum. Aristoteles latinus.
Codices descripsit Georgias Lacombe in societatem operis adsumptis A. Birken-
majer, M. Dulong, Aet. Franceschini Pars Prior, Roma 1939, 253-254.



118 Ein dem hl. Albertus Magnus zugeschriebener Traktat

ff. 73v-76v. 16. Averroës, De Longitudine, ff. 76v-77v. 17. Commentum
Averrois Alvredus de Sareshel) super librum de Plantis : Vita
in plantis... Inferioris mundi, ff. 77v-79v. 18. Averroës, De
Substantia Orbis, ff. 79T-83r. 19. <Physica Algazelis) : Jam diximus de

ea que igitur dividuntur, ff. 84v-98r.

Saec. XIII-XIV, membran., mm. 273x198, ff. 99, longis lineis
ff. 1-6 ; binis columnis, ff. 17-98. Sine titulis in summis paginis ; in
imis tarnen tractatus quidam suo titulo dantur. Litterae maiores

rubrae sed simplices. Emendationes rariores in ff. 1-17, deinde nullae.
G. Lacombe datiert die Handschrift ungefähr auch so, wie ich

es in meiner Beschreibung getan habe. Dem Inhalte und der
Zusammensetzung nach ist der Codex jedenfalls dem 13. Jahrhundert
zuzuweisen. Es sei mir gestattet, zu dieser Beschreibung im Aristoteles
latinus I ein paar Bemerkungen zu geben. Ich habe die Admonter
Handschrift zweimal eingesehen, einmal bei einem Aufenthalt in
Admont im September 1913 und später 1923 in der Bayerischen
Staatsbibliothek in München, wohin mir der damalige allzeit hilfsbereite
Stiftsbibliothekar P. Friedrich Fiedler diese Handschrift sendete.

Auf Grund dieser doppelten Einsichtnahme habe ich als erstes Stück

(fol. lr-16v) die griechisch-lateinische Übersetzung der Meteorologica
des Aristoteles festgestellt, die Wilhelm von Moerbeke angefertigt
hat. Ich habe mir das Initium notiert : fol. lr Metheororum. De

primis igitur causis und bemerkt, daß der Aristotelestext mit Glossen

versehen ist. Hingegen ist in der oben abgedruckten Beschreibung
der Handschrift im Aristoteles latinus I als erstes Stück : Albertus

super libros meteororum mit dem Initium : In scientia naturali
angegeben. Die Lösung dieser Antinomie durch erneute Einsicht in
die Handschrift ist zur Zeit unmöglich, da nach der Mitteilung E. E.
Stengels im Jahresbericht 1940 der Monumenta Germaniae historica
die Handschriften des Stiftes Admont während des Krieges nicht
zugänglich sind.

Die Beschreibung unserer Handschrift im Aristoteles latinus I
läßt auf die Philosophia pauperum, die jetzt durch die Forschungen
von B. Geyer endgültig Albert d. Gr. abgesprochen und dem
Dominikaner Albert von Orlamünde zugeteilt werden muß, unmittelbar
als drittes Stück das opusculum des hl. Thomas von Aquin : De
mixtione elementorum ad Magistrum Philippum (De Miscibilibus)
folgen. Tatsächlich schließt die Philosophia pauperum nicht auf fol. 51T,

sondern schon auf fol. 44v. Von fol. 44r-49r steht anonym die Schrift



« De quiditate et esse » 119

des hl. Thomas : De ente et essentia. Hieran reiht sich ohne
Überschrift gleichfalls anonym die im Cod. Vat. lat. 806 Albert dem Großen

zugeteilte Abhandlung De quiditate et esse mit dem Initium : Necesse

est considerare primo quid essentia quid substantia quid res quid
ratio quid natura. Dieser Traktat schließt hier unvollendet auf fol. 51va

unten mit den Worten : quedam ab actu id est a principio extrinseco.
Fol. 51vb ist unbeschrieben. Es fehlen nur die letzten Sätze dieses

opusculum, wie wir bei der Textedition sehen werden. Von fol. 52r-52v

ist eine kurze anonyme Einteilung der Philosophia naturalis angebracht.
Jetzt erst folgen anonym die beiden thomistischen opuscula De misci-
bilibus in mixto (fol. 53r-53v) und De motu cordis (fol. 53T-54V).

Als 10. Stück führt die Beschreibung im Aristoteles latinus I an :

Liber De invisibilibus Dei Gundissalinus, De processione mundi) :

Invisibilia Dei si enim mirabiliter hec necessarium per se esse.

Wir haben hier jedoch nicht den von M. Menendez Pelayo edierten
Traktat De processione mundi vor uns, der folgendes Initium hat :

Invisibilia Dei per ea que facta sunt conspicimus ; si autem vigilanter
hec visibilia conspicimus, per ipsa eadem ad invisibilia Dei contem-

planda conscendimus. Das betreffende Stück der Admonter
Handschrift ist ein anonymer metaphysischer Traktat aus dem 13.

Jahrhundert. Die daran sich anschließende, mit der gleichen Hand
geschriebene Abhandlung, welche als Liber de necessario et possibili
betitelt ist (fol. 63T-69r), stammt vielleicht vom gleichen Verfasser

wie das vorhergehende Stück, wie dies schon der Anfang nahelegt :

Dicemus etiam quod necessarium esse et esse unum. Auch methodisch
und lehrinhaltlich besteht große Übereinstimmung. Es ist nicht
unwahrscheinlich, daß die auf fol. 63v angebrachte Überschrift : Liber
de necessario et possibili der gemeinsame Titel für beide Arbeiten
ist und schon auf fol. 62v zu stehen hätte. Dieser Liber de necessario

et possibili ist eine scharfsinnige und klare metaphysische Abhandlung,

die eine nähere Untersuchung verdiente.
Ich bin auf den Inhalt und Aufbau dieser Admonter Handschrift

näher eingegangen, um die Umgebung, in welcher hier die in der
Vatikanischen Handschrift Albert dem Großen zugeeignete Schrift
De quiditate et esse sich befindet, kennenzulernen und daraus Folgerungen

zu ziehen. Es ist dies ein Codex, der ausschließlich philosophische
Arbeiten enthält und in seiner ganzen Zusammensetzung dem 13.

Jahrhundert angehört. Die aristotelische Meteorologica, die Philosophia

pauperum, drei philosophische opuscula des hl. Thomas von Aquin,



120 Ein dem hl. Albertus Magnus zugeschriebener Traktat

zwei philosophische Traktate des Boëthius von Dacien, also eines

Professors der Artistenfakultät, Werke des Alfarabi, Averroës und

Algazel stehen mit unserer Abhandlung und mit dem Liber de

necessario et possibili, der möglicherweise auch aus der Artistenfakultät

stammt, zusammen.
Die Abhandlung De quiditate et esse ist jedenfalls im 13.

Jahrhundert entstanden. Die Zueignung an Albertus Magnus in der
Vatikanischen Handschrift aus dem 15. Jahrhundert berechtigt uns noch

nicht, hier eine echte Albertusschrift zu sehen, da ja Zuteilungen
von Schriften an den Doctor universalis, die er tatsächlich nicht
verfaßt hat, sehr häufig sind. Die ältesten Schriftstellkataloge des

Dominikanerordens zählen unter den Werken des hl. Albertus diesen

Traktat nicht auf. Auch P. Meersseman, dem wir die umfassendste

Einführung in alle Werke Alberts verdanken x, führt denselben weder
unter den opera authentica noch auch dubia, spuria und incerta auf.
Wir müssen also darauf verzichten, über den Verfasser etwas mit
Sicherheit zu bestimmen. Man könnte auch an einen Professor der

Artistenfakultät denken, zumal in der gleichen Handschrift sich zwei
kleinere Schriften des Boëthius von Dacien befinden. Dagegen spricht
freilich der Umstand, daß der Verfasser ein paarmal auf die Trinitäts-
lehre Bezug nimmt und auf Augustinus, Anselm von Canterbury und
ausführlicher auf Hilarius von Poitiers verweist.

Dieser Traktat ist auf eine Anfrage hin geschrieben worden. Es

ergibt sich dies aus der Bemerkung : His habitis facile est solvere,

quod quesisti, quia ilia conveniunt in essentia, quorum essentia est

eadem. An einer anderen Stelle heißt es : Attende autem et hoc,

quod valde verum est ad scientiam tue questionis. Die Anfrage hatte
jedenfalls die convenientia und differentia, die Einheit und Verschiedenheit

in der Wesenheit, in der Substanz, im Subjekt, in der res und
ratio sowie in der Natur zum Gegenstande. Zu diesem Zwecke sind
die verschiedenen eigentlichen und uneigentlichen Bedeutungen dieser

metaphysischen Begriffe erörtert. Auf diese äußere Veranlassung
der Schrift weisen auch persönliche Wendungen, wie : attende hoc,
attende diligenter usw. hin.

Was die Quellen betrifft, so bemerkt er sogleich anfangs, daß

er secundum philosophum et Boëthium in libro de Trinitate diese

1 P. G. Meersseman O. P., Introductio in opera omnia B. Alberti Magni,
Brugis 1931.



« De quiditate et esse » 121

Bedeutungen des Seienden entwickeln werde. In der Admonter
Handschrift, die ja die ältere ist, steht : Dico ergo secundum Philosophum
et Boëtium in libro suo de Trinitate. Im Codex Vaticanus hingegen
lesen wir : Dico ergo secundum Ylarium et Boëthium in libris suis

de Trinitate. Wenn auch Hilarius bei der Behandlung der Bedeutungen

von natura ausführlicher zu Worte kommt, so möchte ich
doch der Leseart der älteren Handschrift den Vorzug geben. Denn
Aristoteles ist der weitaus am häufigsten angeführte Philosoph. Von
seinen Schriften werden die Kategorien, die Physik, De anima, De
caelo et mundo und am häufigsten die Metaphysik verwertet. Für
die Aristotelesbenützung standen außer seinen Werken auch alphabetische

Aristoteleslexika zur Verfügung, welche über die einzelnen

Stichwörter alle darauf bezüglichen Aristotelestexte mit genauer
Angabe der Fundstelle darboten. Die libri naturales waren meist mit
der Metaphysik zu einem einzigen Lexikon verbunden, während für
die logischen Schriften und die Ethik, Ökonomik, Politik und Rhetorik
wieder eigene Lexika angefertigt wurden. Ich kann auf meine

Ausführungen über die scholastischen Aristoteleslexika in einer Münchener

Akademieabhandlung verweisen L An philosophischen Autoren begegnen

uns außerdem Isaak Israeli mit seinem vielbenützten Buch der

Definitionen, Algazel mit seiner Metaphysik, Avicenna, Averroës und
der Liber principiorum, der in den Handschriften mit der Isagoge
des Porphyrius, mit den Kategorien und Perihermeneias sowie mit
logischen Traktaten des Boëthius zur Logica vetus verbunden war
und mit diesen Schriften Gegenstand von Vorlesungen in der Artistenfakultät

gewesen ist. Als Niederschlag dieser Vorlesungen besitzen

wir handschriftliche Kommentare von Martinus von Dacien, Nikolaus

von Paris, Robert Kilwardby u. a. Auch Albertus Magnus hat diese

Schrift kommentiert. Als Verfasser dieser Schrift, von der A. Heysse
O. F. M. eine kritische Ausgabe veranstaltet hat, gilt allgemein Gilbert
de la Porrée. Im Mittelalter war man sich über die Autorschaft an
dieser Schrift keineswegs einig. In einem anonymen Kommentar,
der im Ms. lat. fol. fi24 der Preußischen Staatsbibliothek in Berlin
sich findet, ist über den Verfasser des Liber sex principiorum
bemerkt : Huius autem libri causa efficiens quidam dicunt, quod fuit

1 M. Grabmann, Methoden und Hilfsmittel des Aristotelesstudiums im
Mittelalter. Sitzungsberichte der Bayerischen Akademie der Wissenschaften,
München 1939, 124-155.



122 Ein dem hl. Albertus Magnus zugeschriebener Traktat

Aristoteles. Alii autem dicunt, quod fuit Alpharabius commentator
libri de Causis, alii dicunt, quod Gilbertus Porretanus (fol. 51r) 1.

Sehr interessant ist eine bisher noch nicht beachtete Notiz im
Kommentar des Nikolaus von Paris zum Liber sex principiorum :

Causa efficiens dubitatur. Quidam enim dicunt, quod Aristoteles
fecerit eum. Sed in hoc non consentiunt famosiores eo quod non sit
stilus suus huius. Alii dicunt, quod Alanus, alii dicunt, quod de novo
sit factus a quodam bachallario parysiensi (Cod. 313 fol. 130r der
Universitätsbibliothek Innsbruck). Von Boëthius, der als philosophus
noster bezeichnet wird, sind sein zweiter Kommentar zur Isagoge
des Porphyrius und die drei opuscula sacra De Trinitate, De hebdo-

madibus und Liber de persona et duabus naturis contra Eutychen
et Nestorium benützt. Einmal ist auch der Grammatiker Priscianus
zitiert. Aus dem theologischen Bereich begegnen uns Hilarius von
Poitiers, Augustinus, Johannes von Damaskus, Anseimus und Johannes
Sarracenus, der Übersetzer der Schriften des Pseudo-Areopagiten.

Um den Inhalt dieses metaphysischen Traktates zu erschließen,
gebe ich eine paraphrasierende Übersetzung und füge dazu einige
Erklärungen.

Übersetzung und Erklärung.

Um über die verschiedenen Arten von Einheit und Verschiedenheit

Klarheit zu gewinnen, ist es in erster Linie notwendig zu
untersuchen, was essentia, was substantia, was subiectum, was res, was
ratio und was natura ist, damit wir nicht vergebens die Verschiedenheit

von Dingen aufzeigen, deren begriffliche Bestimmung wir nicht
kennen. Der Verfasser will im Anschluß an Aristoteles und die Schrift
De Trinitate des Boëthius diese Begriffsbestimmungen vornehmen.

Essentia, Wesenheit ist das, wodurch ein Ding das ist, was es

ist, wie z. B. humanitas die Wesenheit des Menschen ist ; kurz, jede
formale Ursache und Wirkung ist Wesenheit. Das Sein, das esse ist
der Akt, die Wirklichkeit der Wesenheit, wie Aristoteles in seiner

Metaphysik sagt. Beachte wohl, auf welche Weise das Sein der Akt
der Wesenheit ist. Es besteht kein Zweifel darüber, daß die Wesenheit

das, was sie besagt, in abstrakter Weise ausdrückt. Dies be-

1 M. Grabmann, Kommentare zur aristotelischen Logik aus dem 12. und
13. Jahrhundert im Ms. lat. fol. 624 der Preußischen Staatsbibliothek in Berlin.
Ein Beitrag zur Abaelardforschung. Sitzungsberichte der Preußischen Akademie
der Wissenschaften, Berlin 1938, 6.



« De quiditate et esse » 123

deutet aber, so betrachtet, keine Vollkommenheit außer im potenziellen

Sinn. Wenn aber die Wesenheit aufgefaßt wird, insofern sie

über das, dessen Vollkommenheit sie ist, aktuell ausgegossen ist,
dann wird dieses Ausgegossensein der Wesenheit ihr Akt genannt ;

die Wesenheit ist dann nicht bloß potentialiter, sondern actu
Vollkommenheit. Die humanitas z. B. ist, abstrakt gefaßt, keine aktuelle
Vollkommenheit von etwas. Wenn wir sie aber in der Verbindung
mit dem, dessen Vollkommenheit sie ist, betrachten, dann wird sie

die Vollkommenheit von etwas sein, und dann wird sie auch nicht
mehr mit der gleichen Wortbedeutung wie früher ausgedrückt werden,
sie wird nicht mehr als humanitas, sondern als homo bezeichnet.

Homo und humanitas bezeichnen ein und dasselbe, aber humanitas
in abstracto, homo als die Ausgießung der humanitas über das, was
vervollkommnet wird, in concreto. Hieraus folgt auch, daß humanitas

von dem, dessen Vollkommenheit sie ist, logisch nicht ausgesagt
werden kann, während hingegen homo im wahrsten Sinne davon

ausgesagt werden kann. Wie sich nun humanitas und homo zu
einander verhalten, so verhalten sich auch essentia und esse oder besser

ens, intelligentia und intellectus, albedo und album zu einander. So

wirst du es allüberall finden, und es wird immer das abstractum die

Bedeutung von essentia, das concretum die Bedeutung von actus
haben. Der Verfasser berührt hier nicht die Frage von dem Unterschied

zwischen Wesenheit und Dasein, die ja doch im 13.

Jahrhundert lebhaft erörtert wurde.

Substantia, Substanz ist der Wortbedeutung nach das, was
darunter steht, insofern es darunter steht. Es ist dies die Bestimmung

der Substanz in den Kategorien des Aristoteles. Ich sage,
insofern es daruntersteht, zum Unterschied von der Materie. Von
dieser kann man zwar auch sagen, daß sie daruntersteht, aber es ist
nicht actualiter notwendig, daß sie immer daruntersteht, denn sonst
würde die materia prima, welche die Griechen hylcacim nennen,
zugrunde gehen. Die Substanz ist das Kompositum aus etwas, was
essentialiter vervollkommnet, und etwas, was essentialiter
vervollkommnungsfähig ist. Ich sage das Kompositum aus dem Vervollkommnenden

und dem zu Vervollkommnenden, weil diese zwei Elemente
sich in jedem körperlichen oder geistigen Zusammengesetzten finden.
Dies ist bei Materie und Form, die sich nur im Bereiche des Körperlichen

finden, nicht der Fall. Ich gebrauche den Ausdruck essentialiter

zum Unterschied von den Akzidenzien, die zwar auch manchmal eine



124 Ein dem hl. Albertus Magnus zugeschriebener Traktat

Vollkommenheit verleihen wie die albedo, aber keine Substanz
ausmachen in dem Sinn, wie wir hier Substanz nehmen, sondern eine

Substanz nur in einem weiteren Sinne, wie wir weiter unten sehen

werden, bedeuten. Der Verfasser gibt hier eigentlich nur eine
Verbaldefinition der Substanz, wodurch die Substanz als Unterstehendes,
Unterstand, Unterlage bezeichnet ist. Wenn er sich auch auf die

Darlegungen in den aristotelischen Kategorien beruft, so hat er doch

das, was dort im ö. Kapitel über die otWot gesagt wird, nicht
ausgeschöpft. Der von Aristoteles besonders betonte Gesichtspunkt,
daß die Substanzen nicht in einem Subjekt sind und für sich selbst

bestehen (ens per se existens, wie dies besonders der hl. Thomas

herausgearbeitet hat) x, kommt hier nicht ausdrücklich zur Geltung.
Unser Autor sagt hier auch, daß die Griechen für Materie das Wort
hylcacim gebrauchen. Diese irrige Ableitung aus dem griechischen
üAiri führt sich auf einen Text im Liber de causis zurück : Et intelli-
gentia quidem est habens ylcachim, quoniam est esse et forma, et
similiter anima est habens ylcachim, et natura est habens ylcachim ;

et causae quidem primae non est ylcachim, quia ipsa est tantum esse.

Auch der hl. Thomas bemerkt in seinem Kommentar zum Liber de

causis : Dicitur enim ylcachim ab yle quod est materia. Indessen

ist hylcachim, wie O. Bardenhewer in seinem unvergänglichen Buch
über den Liber de causis gezeigt hat2, kein griechisches, sondern

ein arabisches Wort, das Gerhard von Cremona bei seiner Übersetzung
hat stehen lassen. Dieses Wort, das richtig mit helyatin transkribiert
werden müßte, ist der arabische Ausdruck für den terminus ôXôttjç

bei Proklus. In der Ausgabe, die R. Steele vom lateinischen Text
des Liber de causis veranstaltet hat, steht auch helyatin3.

1 Vgl. L. De Raeymaeker, Metaphysica generalis, Louvain 1931, 135-145,
334-360. Card. D. Mercier, Métaphysique Générale ou Ontologie, Louvain-
Paris 1910, 247-293. L. Baur, Metaphysik3, München 1935, 106-117. R. Jolivet,
La notion de substance. Essai historique et critique. Paris 1929, 13-111 (Aristote
et la Scolastique).

2 O. Bardenhewer, Die pseudo-aristotelische Schrift « Über das reine Gute »,

bekannt unter dem Namen «Liber de causis», Freiburg 1882. M.-D. Roland-
Gosselin O. P. De « De esse et essentia » de S. Thomas d'Aquin. Texte établi
d'après les manuscrits parisiens. Introduction, Notes et Etudes historiques
(Bibliothèque thomiste VIII). Le Saulchoir, Kain 1926, 148.

3 Opera hactenus inedita Rogeri Baconi. Fase. XII. Quaestiones super
librum de causis nunc primum edidit Robert Steele, collaborante Ferdinando
M. Delorme O. F. M., accedit liber de causis a Roberto Steele denuo recognitus.
Oxonii 1935, 170.



« De quiditate et esse » 125

Subiectum wird von Isaak Israeli in seinem Buch von den
Definitionen bestimmt als : Ens in se completum oçcasio existendi alteri
in eo. Ein in sich vollendetes Seiendes, das einem anderen Gelegenheit
gibt, in ihm zu existieren. So ist z. B. der Mensch ein solches

komplettes Seiendes, weil in ihm das Vervollkommnende und das

Vervollkommnungsfähige zu einer Einheit verbunden sind und dadurch
Akzidenzien Gelegenheit gegeben ist, in ihm zu existierenL Er ist
das Subjekt dieser Akzidenzien, gleichfalls nach Erlangung der
Vollkommenheiten unter dieselben geworfen (subtus iactum). Unser

Anonymus entnimmt die Definition von subiectum dem in der Scholastik

vielgebrauchten Liber de diffinitionibus des Isaak Israeli, der von
Gerhard von Cremona aus dem Arabischen ins Lateinische übersetzt

worden ist und von dem J. T. Mückle eine kritische Ausgabe
veranstaltet hat2.

Res, Ding, kann, im eigentlichen Sinne genommen, nicht definiert
werden, da es das Allerallgemeinste ausdrückt, allgemeiner als das, was
die zehn Kategorien besagen. Res schließt dies alles ein. Alles, was
in die Definition von res aufgenommen wird, wird wieder eine res
sein. So wird etwas durch sich selbst definiert werden und bekannter
sein als es selbst, lauter Unzuträglichkeiten und Denkwidrigkeiten.
Es ist indessen per posterius eine deskriptive Begriffsbestimmung
möglich. Res ist das, was eine Entität im allgemeinen und außer

unserem Bewußtsein (extra) auf irgend eine Weise hat, sei es absolut
wie Substanz, Quantität und Qualität, sei es in einer Hinordnung
auf etwas anderes, wie dies fast bei jeder der anderen Kategorien
der Fall ist. Ich sage extra zum Unterschied von etwas, was bloß

in unserer Vorstellung ist wie Chimäre. In der thomistischen
Metaphysik ist res eine von den fünf transzendentalen Eigenschaften des

Seienden, die der hl. Thomas an der Spitze seiner Quaestiones dispu-
tatae mit so unübertrefflicher Klarheit und Kürze ableitet3.

Ratio im eigentlichen Sinne ist die vergleichende Tätigkeit der

1 Über subiectum vgl. J. Gredt O. S. B., Elementa philosophiae aristotelico-
thomisticae4 II. Friburgi Brisgoviae 1926, n. 736 sqq.

2 J. T. Mückle, Isaac Israeli, Liber de Definicionibus. Archives d'Histoire
Doctrinale et Littéraire du Moyen Age (XII-XIII) 1938, 299-340.

3 Vgl. Philippus a Sanctissima Trinitate O. C. D., Summae philosophicae
ex mira principis philosophorum Aristotelis et Doctoris Angelici D. Thomae
doctrina juxta legitimam scholae thomisticae intelligentiam compositae Tertia
Pars sive Metaphysica quaestio III, Coloniae Agrippinae 1655, 57-69. /. Gredt,
1. c. n. 621 sqq.

Divus Thomas 9



126 Ein dem hl. Albertus Magnus zugeschriebener Traktat

Seele an etwas Wahrgenommenem. Man bemerkt z. B., daß Sortes

(eine für Sokrates in den scholastischen Handschriften üblich
gewordene Benennung) läuft. Die Seele zieht nun den Schluß : Wenn
Sokrates läuft, bewegt er sich. Die vergleichende, beziehende,
schlußfolgernde Funktion der Seele nennt man ratio.

An diese Feststellung des eigentlichen Sinnes dieser metaphysischen

Begriffe reiht unser Scholastiker eine ausführlichere Darlegung
über die uneigentlichen Bedeutungen derselben. Im weniger eigentlichen

Sinne nennen wir essentia jedes Seiende, das freilich eher und

eigentlich als res zu bezeichnen wäre. Ähnlich sagen wir im uneigentlichen

Sinne, daß res und ens ein und dasselbe sind. Während aber
das ens zusammengesetzt ist aus dem Vervollkommnenden und
Vervollkommnungsfähigen, fordert hingegen die res diese Zusammensetzung

nicht mit Notwendigkeit, sondern besagt schlechthin ein

aliquid, ein Etwas, irgend einen Teil des Universums. Ähnlich
bezeichnen wir im uneigentlichen Sinne mit actus jede Form, sei es

in concreto, sei es in abstracto, obwohl in abstracto eigentlich nur
potentialiter von einem actus die Rede sein kann. Daher rührt auch
die Einteilung des Aktes, der Entelechie, am Beginn des zweiten
Buches von De anima, wo eine doppelte Entelechie unterschieden
wird, eine solche der Betätigung und eine solche des habitus, des

Zustandes. Die Entelechie des Zustandes, des habitus, ist im Wissensbesitz,

die Entelechie der Betätigung in der wissenschaftlichen

Forschungsarbeit gegeben. Ähnliches gilt auch von albedo und album,

von humanitas und homo. Manche Autoren, die in noch uneigentlicherem

Sinn reden, bezeichnen das Sein selbst als essentia, während
es doch nach dem Vorhergehenden die Ausgießung oder die
Wirklichkeit der essentia ist. So nennt Boëthius in den ersten Axiomen
seiner Schrift De hebdomadibus, die er dort und an anderen Orten
niederlegt, das Sein1.

Auf dieselbe Weise wird auch die Substanz, uneigentlich gefaßt,
in der Metaphysik des Algazel und des Aristoteles vierfach
unterschieden : quo est, quod est, potentia und actus. Doch sie ist, so wie
wir sie oben bestimmt haben, im eigentlichen Sinne keines von diesen.

Das quo est ist das, was wir als essentia bestimmt haben. Das quod
est ist ein und dasselbe mit dem, was vervollkommnungsfähig nach

1 Vgl. H. J. Brosch, Der Seinsbegriff bei Boëthius mit besonderer
Berücksichtigung der Beziehungen Sosein und Dasein. Innsbruck 1931.



« De quiditate et esse » 127

der körperlichen oder geistigen Vollkommenheit ist. Potentia ist
dasselbe wie materia prima. Diese ist nur in den körperlichen Dingen,
weil jede Materie durch eine Quantität bestimmt ist. Im Geistigen
ist aber keine dimensive Quantität vorhanden, wenn es da auch eine

virtuelle Quantität gibt. Der Akt aber, wie er in dieser Einteilung
zu verstehen ist, ist ein und dasselbe wie die spezifische Vollkommenheit

der Körper. Hieraus ergibt sich, daß, wo ein solcher actus

ist, auch eine essentia ist, aber nicht umgekehrt. Denn in den Engeln
ist eine essentia, aber nicht ein solcher actus, der die Vollkommenheit

einer Potenz oder Materie ist. Wo die Materie ist, da ist auch
das « id quod est », aber nicht umgekehrt, und dies aus dem gleichen
Grunde, weil in den Engeln wohl ein id quod est, aber keine potentia
im Sinne von Materie sich findet. Diese obige Einteilung bezieht
sich mehr auf die Prinzipien, welche die Zusammensetzung der
Substanz bedingen, als auf die Zusammensetzung selbst. Aber auch
diese Prinzipien haben Substanzcharakter an sich, weil die Substanz
nicht aus Nichtsubstanzen entsteht. Es läßt sich dies so beweisen :

Die Nichtsubstanz ist entweder das Nichts oder Akzidenzien. Aus
dem Nichts kann jedoch philosophisch gesprochen nichts werden ;

aber auch vom theologischen Standpunkt aus nichts, es sei denn
durch die Kraft des ersten Seienden, die alles durch die Schöpfung
aus Nichts hervorbringt. Doch dieser Gesichtspunkt kommt hier nicht
in Betracht. Aber auch nicht aus Akzidenzien. Es ist eine

offenkundige und durch sich selbst einleuchtende Wahrheit, daß aus einem

Akzidens keine Substanz entstehen kann. Die Substanz wird aber

aus den oben genannten Prinzipien. Also sind auch diese

notwendigerweise substanzieller Natur, was ganz und gar auf Wahrheit
beruht. Aber wir fassen hier die Substanz nicht in diesem Sinne,
weil wir die Bedeutung des Namens Substanz so nehmen, wie sie

Aristoteles in seinen Kategorien definiert. Beachte aber wohl auch
dies, was für das Verständnis der Frage, die du vorgelegt hast, hohen
Wahrheitswert hat, nämlich, daß im gewöhnlichen Sprachgebrauch
jedes Seiende als Substanz betrachtet werden kann. Wir nennen
nämlich Substanz das, was durch sich selbst existiert, wie Mensch,
Esel usw. In einem ähnlichen Sinne fassen wir jedes Ding, sei es

Substanz, sei es Akzidens, als Substanz auf. Deshalb sagen wir
mitunter, daß die albedo auf zweierlei Weise betrachtet werden kann,
einmal insofern sie im Subjekt ist oder insofern sie etwas durch sich
selbst nach Art der Substanz Existierendes ist.



128 Ein dem hl. Albertus Magnus zugeschriebener Traktat

Unser Autor beruft sich hier für seine Einteilung der Substanz

auf Algazel und Aristoteles. Algazel bemerkt am Anfang seiner Meta-

physica (I, 1), deren lateinische von Johannes Hispanus hergestellte
Übersetzung jetzt J. T. Mückle in einer kritischen Ausgabe zugänglich
gemacht hat : Dividitur ergo substancia in quatuor species, que sunt

hyle, forma, corpus, et intelligentia separata per se existens h Diese

Vierteilung stimmt jedoch mit der von unserem Autor vorgenommenen

nicht überein. Das Gleiche gilt auch von den vier Formen
der Substanz, die Aristoteles im 8. Kapitel des 4. Buches seiner

Metaphysik darlegt und auf zwei zurückführt. Auffallend ist, daß

die Begriffsbestimmung der Substanz als id quod per se existit, hier
in der Reihe der uneigentlichen Bedeutungen des Substanzbegriffes
auftritt, während doch die aristotelisch-scholastische Metaphysik
hierin das wesentliche Element der Substanz sieht.

Subiectum wird jedes Kompositum, sei es geistiger oder körperlicher

Natur, genannt, welches hinzukommenden Formen, d. h.
Akzidenzien untersteht. Daraus ist klar, daß in Gott kein Subjekt ist,
weil Gott für nichts Hinzukommendes empfänglich ist, nicht Träger
von Akzidenzien sein kann. Aber Seele, Mensch, Engel und Körper
sind ein subiectum, weil sie in sich vollendet sind und von außen

hinzukommende Formen aufnehmen. Nach der Analogie des Subjekts
in diesem Sinne redet man auch vom subiectum einer jedweden
Wissenschaft. Wir sagen nämlich, daß das subiectum einer Wissenschaft

dasjenige ist, von welchem die einer Wissenschaft spezifisch
zukommenden Eigenschaften bewiesen werden, wie z. B. die oratio
und constructio als subiectum der Grammatik bezeichnet werden
können. Von diesem subiectum wird der eigentümliche Inhalt der

Grammatik, das congruum, bewiesen. Das gilt von allen
Wissenschaften. Denn passio (Grundeigentümlichkeit) ist nichts anderes als

ein Akzidens, das immer und überall dem Subjekt zukommt und
inhäriert.

In ähnlicher Weise wird auch res zuweilen im eigentlichen Sinne

gebraucht, wie oben ausgeführt wurde ; dann leitet es sich von recti-
tudo ab. Manchmal wird res in einem umfassenden Sinne genommen
für all das, was irgendwie ein Sein hat, sei es in der Seele, sei es

1 St. Michael's Mediaeval Studies Published by The Institute of Mediaeval
Studies, Toronto, under the direction of Professor Etienne Gilson, Algazel's
Metaphysics A mediaeval translation Edited by J. T. Mückle O. S. B., Toronto
1933, 7.



« De quiditate et esse » 129

außerhalb des Bewußtseins. In diesem Falle wird res von reor
abgeleitet. So gemeint nennen wir auch die Chimäre und die inten-
tionalen Bilder, in denen die Außendinge in unserer Seele sind, eine

res. Überhaupt ist in dieser weiteren Bedeutung res all das, was
durch sich selbst oder durch ein Ähnlichkeitsbild ganz oder teilweise,
oder aber auch durch sein Gegenteil in unsern Intellekt eintritt, per
se, wie das Ähnlichkeitsbild des Menschen, den wir sehen, durch eine
Ähnlichkeit seiner Ganzheit nach, wenn wir einen Vorgang in der
Natur wahrnehmen und etwas diesem Vorgang. Ähnliches fingieren,
das wir aber nie sehen, durch ein Ähnlichkeitsbild dem Teile nach
wie Ziegenbockhirsch (hircocervus). Wenn diesem auch in der Natur
nichts Ähnliches entspricht, das ein aus einem Ziegenbock und einem
Hirsch bestehendes Kompositum darstellt, so fingieren wir doch,
weil wir sowohl einen Hirsch wie einen Ziegenbock, also die Teile
dieses Ziegenbockhirsches, wahrnehmen, in unserer Phantasie ein

Tier, das wir Ziegenbockhirsch nennen. Ähnliches gilt auch von der
Chimäre, die wir in unserer Phantasie als ein zusammengesetztes
Wesen fingieren, welches oben als Löwe, in der Mitte als Ziege und
unten als Schlange erscheint. Durch ihr Gegenteil fallen in das Blickfeld

unseres Intellekts die Privationen, wie das Böse, das Gottlose,
das Ungerechte usw. Dasselbe ist getrennt, für sich betrachtet, ein

Nichts, wenn man also von Schlechtigkeit, Ungerechtigkeit und
Gottlosigkeit spricht. Diese Privationen lassen sich aber, insofern sie

einem Subjekt anhaften, nicht in das Nichts schlechthin auflösen.

Wenn auch die Blindheit, wie der hl. Anselm von Canterbury sagt1,
nichts ist, so ist doch die Blindheit im Steine mehr ein Nichts als die

Blindheit im Auge. In diesem ist das Blindsein nicht ein einfaches

Nichts, sondern ein mangelndes Sein. Diese Privatio wird durch ihr
Gegenteil erkannt. Die Blindheit wird nämlich durch die Abwesenheit,
durch das Fehlen des Sehens, und die Nacktheit durch das Fehlen
der Bekleidung, die Trennung durch die Zusammensetzung erkannt.
In all diesen Fällen sieht Aristoteles eine res, ein Sein, im 4. Buch
seiner Metaphysik, wo er sagt, daß diese privatio (<rxépiq<Ttç) eine res
ist. Diese Aristotelesstelle, auf welche unser Anonymus sich bezieht,
lautet : « Einiges wird Seiendes genannt, weil es Substanz, anderes,

weil es Eigenschaft der Substanz, wieder anderes, weil es ein Weg,

1 S. Anseimus, De casu diaboli c. 11. S. Anselmi Cantuarensis archi-
episcopi Opera omnia, vol. I rec. F. S. Schmitt O. S. B., Seccovii 1938, 250.



130 Ein dem hl. Albertus Magnus zugeschriebener Traktat

der zur Substanz führt, oder Korruption der Substanz oder Privation
der substanzialen Formen oder Qualität der Substanz ist, oder weil
es die Substanz oder Form von dem, was in Beziehung zur Substanz

ausgesagt wird, hervorbringt oder erzeugt, oder weil es eine Negation
von etwas Derartigem oder von der Substanz selbst ist. Daher sagen
wir auch, es sei das Nichtseiende ein Nichtseiendes » (Metaph. IV,
2, 1003, b 6). Fr. Brentano, dem ich diese Übersetzung des Aristotelestextes

entnehme, gibt dazu folgende zusammenfassende Erläuterung 1 :

« Die verschiedenen Seienden, die hier aufgezählt werden, lassen sich

auf vier zurückführen : 1. Ein Seiendes, dem keinerlei Existenz außerhalb

des Verstandes zukommt (oTep^ostç, àitoœâcetç). 2. Das Sein der

Bewegung und der Generation und Korruption (ôSoç s't; oùsiocv, cpôopâ),

denn diese sind zwar außerhalb des Geistes, haben aber keine fertige
und vollendete Existenz (vgl. Phys. III, 1, p. 201, a, a). 3. Ein
Seiendes, das eine fertige, aber unselbständige Existenz hat (tuocôt)

oùsîaç, TtoiôxTjTEç, 7toiviTixâ, Yevv7lTtX(*) • 4. Das Sein der Substanzen.

Auch ratio wird, wenn man auf die uneigentlichen Bedeutungen
eingeht, verschieden gebraucht. Im eigentlichen Sinne versteht man
unter ratio, wie schon ausgeführt wurde, die collatio animae de

apprehenso, die vergleichende, schlußfolgernde Tätigkeit der Seele

über einen wahrgenommenen Inhalt. Dies kann allem Anscheine
nach bewiesen werden durch einen gewissen Johannes Sarracenus,
der in seinem Kommentar zu De divinis nominibus des Pseudo-Areo-

pagiten eine Definition von ratio gibt. Ich habe aber seine Ansicht
nicht angeführt, weil seine Worte dunkel sind. Im ausgedehnten
Sinn wird als ratio auch die Seelenpotenz bezeichnet, deren Akt diese

schlußfolgernde Tätigkeit ist. Diese Bezeichnung ist sehr häufig.
Denn jede Seelenpotenz wird nach der Bezeichnung ihres Aktes
benannt. Als ratio wird auch der Inhalt dieser collatio, das collatum,
die Schlußfolgerung selbst als der Gegenstand der ratio bezeichnet,
wie z. B. dieses logische Ganze für sich betrachtet : Sortes läuft, also

bewegt er sich, als eine ratio bezeichnet wird. Doch im eigentlichen
Sinne wird nur die collatio, die den Mittelbegriff auf die
Schlußfolgerung schließend beziehende Tätigkeit, als ratio bezeichnet, nicht
das collatum, der Inhalt dieser Tätigkeit, auch nicht die Potenz,
welche diese Tätigkeit vollzieht. Nach dieser ratio werden von

1 Fr. Brentano, Von der mannigfachen Bedeutung des Seienden. Freiburg 1862,
6 f. Vgl. S. Thomas v. Aqu., Comment, in Metaph. 1. IV. lect. 1.



« De quiditate et esse » 131

Priscianus auch die Konjunktionen als rationales bezeichnet, weil
sie die Ordnung und Beziehung der Ursache zur Wirkung und
umgekehrt ausdrücken, z. B. igitur, itaque, ergo. Mitunter versteht

man unter ratio auch die causa finalis, die Zweckursache, insofern
sie sich zum Bewegenden hin kehrt1. Der Zweck bewegt nämlich,
wie Aristoteles sagt, die Wirkursache und insofern der Zweck so das

tätige Prinzip in Bewegung setzt, wird er auch ratio genannt. Wir
fragen z. B. manchmal jemanden, welches die ratio des Werkes ist,
das er verrichtet, und er antwortet, daß er aus diesem oder jenem
Beweggrunde handle. Wenn du nun fragst, nach welcher Ähnlichkeit

mit der ratio im eigentlichen Sinne hier ratio genommen wird,
so antworte ich, daß auch der Zweck ein Vergleichen, ein Schließen

bedeutet, weil man durch ein bestimmtes Werk einen Zweck erreichen

kann, und so fällt der Zweck in die Reichweite der ratio. Beachte
aber wohl, daß ich nicht sage, der Zweck ist ratio schlechthin, sondern
ich sage so : Der Zweck ist ratio, insofern er auf das wirkende Agens
hingeordnet ist, denn so fällt er in die ratio der Handlung, die
vollbracht wird. Mitunter wird nach dem Gesagten der finis, nicht die

causa finalis als ratio gebraucht. Du mußt nämlich wissen, daß etwas
anderes der finis und etwas anderes die causa finalis ist. Die causa
finalis ist nämlich das Letzte und Beste eines jedweden in seiner

Ordnung und Gattung, wegen dessen alles geschieht, was zu jenem
Zweck hin geschieht und was nicht geschehen würde, wenn dieser

Zweck nicht vorhanden wäre. Hingegen ist finis nicht das, weswegen
etwas geschieht, sondern das, auf was hin etwas geschieht. So können

z. B. die Werke der Gerechtigkeit zustande kommen wegen der Seligkeit

als causa finalis, sie können aber auch vollbracht werden, um
sich gut und wohlgeübt in den Werken der Gerechtigkeit zu
verhalten, wenn sie auch nicht deswegen geschehen müssen. Und auch
hiefür wird mitunter der Begriff ratio gebraucht, wie wenn jemand,
der auf verdienstliche Weise die Werke der Gerechtigkeit verrichtet,
gefragt wird, welches ist denn die ratio deiner Werke, und er
antwortet, damit ich mich besser und geübter in den Werken der

Gerechtigkeit verhalte, aus dieser ratio handle ich so. Mitunter wird
ratio auch für die Definition eines jedweden Dinges gebraucht, wie
animal rationale mortale, die die definitio und ratio des Menschen ist.

1 Über die Zweckursache vgl. Th. Steinbüchel, Der Zweckgedanke in der
Philosophie des Thomas von Aquino. Münster 1912.



132 Ein dem hl. Albertus Magnus zugeschriebener Traktat

Unser Anonymus stellt hier eine Reihe von Bedeutungen des

Begriffes ratio im weiteren Sinne zusammen. Es wäre lehrreich, diese

Darlegungen mit den verschiedenen Deutungen von ratio, die in den

Werken des hl. Thomas sich finden, wie sie z. B. im Thomaslexikon

von L. Schütz zusammengestellt sind x, zu vergleichen. An einer Stelle
seines Kommentars zu De divinis nominibus hat der engelgleiche
Lehrer die verschiedenen Deutungen des Wortes ratio zusammengestellt

: Ex nomine autem rationis, quattuor intelliguntur. Primo

quidem dicitur esse quaedam cognoscitiva virtus Alio modo

ponitur pro causa, ut cum dicitur : Qua ratione hoc fecisti id est

qua de causa. Tertio modo dicitur ratio etiam computatio, sicut
habetur Matth. XVIII, quod rationem coepit ponere cum servis

suis Quarto modo dicitur ratio aliquid simplex abstractum a

multis, sicut dicitur ratio hominis id quod per considerationem
abstrahitur a singularibus ad hominum naturam pertinens (cap. 7

lect. 9). Ich kann hier auf die wertvolle Abhandlung von G.-Ed.
Demers über die verschiedenen Bedeutungen des Wortes « ratio »

im Mittelalter verweisen2, welche diesen Text des hl. Thomas mit
Anführung vieler Parallelstellen in den geschichtlichen Zusammenhang
hineinstellt und einen interessanten einschlägigen Text aus den Quod-
libeta des Ferrarius Catalanus ediert. Dieser Dominikaner, der ein

unmittelbarer Schüler des hl. Thomas während seiner zweiten Pariser

Lehrtätigkeit gewesen ist, führt eine Reihe von Bedeutungen des

Wortes ratio im psychologischen Sinne an, ohne aber die Bedeutung
von collatio, von schließender Tätigkeit, worin unser Anonymus die

ratio im eigentlichen Sinne sieht, zu erwähnen.

1 L. Schütz, Thomas-Lexikon. Sammlung, Übersetzung und Erklärung der
in sämtlichen Werken des hl. Thomas vorkommenden Kunstausdrücke und
wissenschaftlichen Ausdrücke. Zweite, sehr vergrößerte Auflage. Paderborn 1895.
Das vollständigste Thomaslexikon ist die den Gesamtausgaben der Werke des
hl. Thomas beigegebene Tabula aurea des Dominikaners Petrus von Bergamo
(f 1482). Ein großes Register zur Summa theologica und Summa contra Gentiles
wird als torn. XVI der von P. Cl. Suermondt O. P. geleiteten Editio Leonina
erscheinen. Für Schulzwecke ist recht geeignet N. Signoriello, Lexicon peripa-
teticum philosophico-theologicum, in quo scholasticorum distinctiones et eflata
praecipua explicantur. Editio quinta 1931. Sehr wertvoll besonders auch wegen
der ausführlichen Einleitung ist Scholastiek Lexicon Latijn-Neederlandsch door
Stephanas Axters O. P., Antwerpen 1937.

2 G.-Ed. Demers, Les divers sens du mot « ratio » au moyen âge. Autour
d'un texte de Maître Ferrier de Catalogne (1275). Publications de l'Institut
d'Etudes médiévales d'Ottawa. I. Etudes d'histoire littéraire et doctrinale du
XIIIe siècle. Première Série. Paris-Ottawa 1932, 105-139.



« De quiditate et esse » 133

Unser Autor zitiert in diesem Abschnitt über die uneigentlichen
Bedeutungen des Wortes ratio auch einen Kommentar des Johannes
Sarracenus zu De divinis nominibus des Pseudo-Areopagiten, ohne
indessen den Text zu bringen. Johannes Sarracenus hat nach der
Mitte des 12. Jahrhunderts eine griechisch-lateinische Übersetzung
der Werke des Pseudo-Areopagiten hergestellt, die von Albertus
Magnus und Thomas von Aquin für ihre Kommentare benützt wurde,
obwohl inzwischen Robert Grosseteste eine neue Übertragung
hergestellt hatte. Albert bemerkt am Anfang seines ungedruckten
Kommentars zu De divinis nominibus : Intendimus autem exponere trans-
lationem Johannis Sarraceni, quia melior est (Clm 6909 fol. lllr).
Johannes Sarracenus hat wohl einen Kommentar zur Hierarchia
caelestis verfaßt1, aber eine Auslegung von De divinis nominibus
ist auch von P. Gabriel Théry O. P., dem bahnbrechenden Erforscher
der mittelalterlichen Dionysiusübersetzungen und glücklichen
Entdecker der Dionysiusübersetzung des Abtes Hilduin von Saint-Denis,
meines Wissens leider nicht aufgefunden worden. Desgleichen beruft
sich unser Anonymus in diesem Texte auf Priscianus. Es war ja die
Grammatik des Priscian Gegenstand der Pflichtvorlesungen an der
Artistenfakultät. Zur Zeit Peter Abaelards hat Petrus Heliae in
seinem Prisciankommentar die Grammatik mit der aristotelischen

Logik verbunden und damit die scholastische Sprachphilosophie
geschaffen, die in den Prisciankommentaren des sei. Jordanus von
Sachsen, des Nachfolgers des hl. Dominikus in der Leitung des

Predigerordens2, des Robert Kilwardby3 u. a. und in den Tractatus
de modis significandi ihren literarischen Ausdruck gefunden hat.

Nach diesen Feststellungen, was essentia, substantia, res und
ratio im eigentlichen engeren und im uneigentlichen weiteren Sinn

1 Vgl. M. Grabmann, Mittelalterliches Geistesleben I, München 1926, 454-460.
2 M. Grabmann, Der Kommentar des sei. Jordanus von Sachsen (J 1237)

zum Priscianus minor. Archivum Fratrum Praedicatorum X (1940), 1-19. Bei
Abfassung dieses Artikels kannte ich nur den Cod. lat. 1291 der Universitätsbibliothek

Leipzig, auf welchen H. Denifle aufmerksam gemacht hatte.
Inzwischen konnte ich im Cod. lat. 2450 der Nationalbibliothek in Wien ein
zweites Exemplar feststellen. Auf dem Einband steht von jüngerer Hand :

Johannes super Priscianum minorem. Das Werk stammt aber tatsächlich von
Jordanus. Auf fol. 9r steht im Text : nisi per enuntiationem extra ut ego
Jordanus lego.

3 S. Harrison Thomson, Robert Kilwardby Commentarii in Priscianum
et in Barbarismum Donati. New Scholasticism 12 (1938), 52-65.



134 Ein dem hl. Albertus Magnus zugeschriebener Traktat

bedeuten, geht der Verfasser auf die Behandlung der mit diesen

metaphysischen Begriffen zusammenhängenden Übereinstimmungen
oder Einheiten und Verschiedenheiten über. Dies scheint, wie schon

früher bemerkt wurde, hauptsächlich der Gegenstand der
Fragestellung desjenigen, auf dessen Ersuchen diese Schrift entstanden

ist, gewesen zu sein. Hiis habitis est solvere, quod quesisti.
Diejenigen Dinge kommen in der essentia überein, deren Wesenheit ein

und dieselbe ist. So kommen z. B. die Definition und das Definierte
in der Wesenheit überein und die drei göttlichen Personen haben

ein und dieselbe göttliche Wesenheit. Die Übereinstimmung in der

Wesenheit ist die höchste Übereinstimmung und Einheit. Wenn
sich deshalb Dinge durch eine bestimmte Differenz des Seins

unterscheiden, dann ist es unmöglich, daß sie in der Wesenheit
übereinstimmen. Ich sage eine bestimmte Differenz des Seins, wie die

Qualität ein bestimmtes Sein ist und auch die Quantität. Die Relation
hat kein so bestimmtes abgegrenztes Sein, deshalb hat sie sehr wenig
vom Sein, aber sie hat doch etwas vom Sein. So werden auch
Boëthius und Anselm von Canterbury zu verstehen sein, wenn sie

sagen, daß die relatio ein Nichts sei. Weil sie sehr wenig vom Sein

hat, deshalb vermag sie auch nicht die unitas essentialis, die wesenhafte

Einheit, zu sprengen. Wenn deswegen die drei göttlichen
Personen durch ihre Relationen verschieden sind, so sind sie doch nicht
der Wesenheit nach von einander verschieden. Ähnlich ist es auch

im Geschöpflichen und Irdischen, wenn man Reales und nicht bloß

Gedankliches ausdrückt. Wenn man sagt Herr, so ist eine Relation zu
dem, was das Wort Mensch besagt, hinzugefügt ; es ist aber damit
die Wesenheit nicht geändert, weil dieser Herr und dieser Mensch
ein und dieselbe Wesenheit haben. Wenn du aber die Realität einer
der anderen aristotelischen Kategorien hinzufügst, so wirst du sehen,
daß die Wesenheit geändert ist. Wenn du z. B. sagst : dieser Mensch,
dieser Weiße (hie homo, hic albus), dann ist die Wesenheit des

Menschen die humanitas, die Wesenheit des Weißen die albedo, und
so unterscheiden sich beide essentialiter. Ähnlich verhält es sich

mit dem Intellekt. Denn das Wesen der Seele ist die animeitas, das

Wesen des Intellekts die intelligentia.
Unter dieser höchsten Übereinstimmung und Einheit, unter der

unitas essentialis steht die unitas in substantia, die Einheit in
der Substanz, wenn Dinge ein und dasselbe in der Substanz sind.
Zum näheren Verständnis hiervon ist Folgendes zu beachten : Wenn



« De quiditate et esse » 135

auch die einem Subjekt notwendig zukommende Eigenschaft (passio

subiecti) oder das proprium aus der Natur der Akzidenzien emporsteigt,

wie Boëthius in seinem zweiten Kommentar zur Isagoge des

Porphyrios sagt, so ist doch das proprium mit dem, dessen proprium
es ist, enger und inniger verbunden als die Akzidenzien, die gleichsam
von außen hinzukommen. Deswegen können wir sagen, daß das

proprium ein in der Substanz verwurzeltes und begründetes Akzidens
ist. Deshalb sage ich, daß ein solches proprium in der Substanz mit
demjenigen, dessen proprium es ist, ein und dasselbe ist, wie z. B.
das risibile, das zum Lachen fähige Wesen, ein und dasselbe mit dem
Menschen ist, und wie auch alle Potenzen der Seele, da sie als Proprietäten

in der Seele wurzeln, in der Substanz ein und dasselbe mit der
Seele sind. Ich bezeichne und verstehe als ein und dasselbe in der
Substanz alle Dinge, die ein und dieselbe Substanz haben, wie das

proprium und das, von dem es ein proprium ist. Als in der Substanz
verschieden sind alle Dinge zu betrachten, die nicht ein und dieselbe

Substanz haben, wie Sortes und Plato, albedo und dulcedo, kurz alles,

was von einander durch die Form der Absonderung oder des Gegensatzes

getrennt ist. Aus dem Gesagten ergibt sich, daß Dinge zwar
der Substanz nach identisch sind, wie homo und risibile, aber doch
der Wesenheit nach sich unterscheiden, weil homo und risibile
verschiedene Wesenheiten haben.

Geringer als die Einheit zwischen subiectum und proprium ist
die Einheit zwischen subiectum und accidens. Das ist die unitas

subiecti, die Einheit dem Subjekt nach. Ein Beispiel sind die
Akzidenzien weiß, musikalisch und krausköpfig. Angenommen, all diese

Eigenschaften kommen ein und demselben Subjekt zu, dann werden
sie wohl ein und dasselbe im Subjekt sein, aber doch sowohl der
Substanz wie auch der Wesenheit nach verschieden sein. Eine
Verschiedenheit im Subjekt ist dann gegeben, wenn die Subjekte selbst

verschieden sind, wie dieser Wandelnde und dieser Schlafende.

Die unitas rei ist all den schon behandelten Verschiedenheiten

gemeinsam. Ich bejahe gerne, daß die drei göttlichen Personen nicht
verschieden sind, aber unterschieden werden secundum rem, so daß

diese Realität nicht die andere Realität ist. Denn sonst würden wir
in den Irrtum des Sabellius1 verfallen, wie mir scheint. Ich tadle

1 In den beiden Handschriften steht hier irrigerweise Pelagius.



136 Ein dem hl. Albertus Magnus zugeschriebener Traktat

jedoch die Professoren (magistri) nicht, die da sagen, daß die
Relationen in den göttlichen Personen nichts sind, wenn sie nur das, was
sie sagen, richtig verstehen, weil es auch in einer Hinsicht wahr ist.

Die unitas in ratione, die gedankliche Einheit, Identität und
Übereinstimmung besteht bei Dingen, die eine einzige ratio haben,
d. h. bei Dingen, zwischen denen die Vernunft keinen Unterschied

fingieren kann, wie z. B. den Menschen als solchen niemand verschieden

auffaßt. Ratione, gedanklich, sind verschieden Dinge, zwischen denen

irgend eine distinctio rationis, ein gedanklicher Unterschied besteht.
So unterscheidet z. B. die Vernunft zwischen homo und animal
rationale mortale, indem sie das eine als Definition, das Ganze als

Definiertes setzt, auch insofern beides nach einer Art von Realität
aufgefaßt wird. Ich sage dies deshalb, weil jemand entgegnen könnte :

Das, was ich als die Bestandteile der Definition hinstelle, ist nicht
dasselbe wie homo. Deshalb sage ich, daß beides per modum rei

gedacht wird. Daher steht nichts dagegen, daß etwas, was in re ein

und dasselbe ist, anders und wieder anders durch die Vernunft
aufgefaßt wird, so daß etwas anderes als homo und anderes als animal
rationale gedacht wird. Auf diese Weise sagen wir, daß Deus und
Deitas secundum rationem, aber nicht secundum rem verschieden
sind. Da nämlich, wie Augustin sagt, unsere Vernunft an das Materielle

gebunden ist, deshalb pflegt sie in dem Bereich des Irdischen
das concretum und das abstractum verschieden zu fassen. Auf
ähnliche Weise fingiert sie eine Verschiedenheit, wo sie secundum

rem keine solche finden kann.
Eine Bedeutung dieses Abschnittes in unserer metaphysischen

Abhandlung ist darin zu sehen, daß hier die scholastische Lehre von
der metaphysischen Einheit oder Identität und Verschiedenheit oder

Unterscheidung im Zusammenhang dargestellt ist. Mir ist aus der
Hochscholastik keine solche Zusammenstellung bekannt. In den

Werken des hl. Thomas von Aquin ist über die distinctio, über die
Verschiedenheit, ein reiches Material verstreut enthalten, das eine

Zusammenfassung erheischt. Gerade um die so vielfach erörterte
Frage, ob zwischen der essentia und existentia ein realer oder bloß

logischer Unterschied besteht, wozu dann Heinrich von Gent noch
die distinctio secundum intentionem gefügt hat, mit methodischer
Sicherheit behandeln zu können, muß vor allem aus den Texten
Klarheit darüber geschaffen werden, was unter distinctio realis und
distinctio rationis im 13. Jahrhundert und speziell auch beim hl. Thomas



« De quiditate et esse » 137

zu verstehen 1 ist, ähnlich wie die Lehre des Johannes Duns Scotus

von der distinctio formalis untersucht worden ist. Es ist freilich
auch die Darstellung und Zusammenstellung unseres Anonymus nicht
vollständig ; namentlich hätte die distinctio secundum rem schärfer

herausgearbeitet werden können, sie ist aber nur in ihrer
übergreifenden Stellung zu den einzelnen Formen der Realdistinktion
(secundum essentiam, substantiam, subiectum) erwähnt. Auch die

Äußerung über die Personenunterschiedenheit in der Trinität : très

persone in Deitate non différant, sed distinguuntur secundum rem,
ist nicht recht klar. Ich kann auch nicht feststellen, welche magistri
die trinitarischen Relationen als nihil bezeichnet haben. In bezug
auf die distinctio rationis macht unser Autor noch nicht die

Unterscheidung zwischen distinctio rationis ratiocinantis und distinctio
rationis ratiocinatae oder distinctio rationis cum fundamento in re

(virtualis), wie sie in der scholastischen Literatur allgemein üblich
geworden ist 2. Aber jedenfalls ist unser Text schon deswegen von
Interesse, weil er ein Versuch einer Zusammenstellung der verschiedenen

Formen von Identität und Verschiedenheit ist.
Nachdem unser Anonymus diese Stufen der Identität und

Verschiedenheit behandelt hat, schreitet er zu einer eingehenden
Erörterung des Begriffes Natur. Er hat am Anfang des Traktates natura
unmittelbar an essentia, substantia, subiectum, res und ratio
angeschlossen, aber die Behandlung von natura erst auf diese Stelle

verschoben. Ich bringe auch hier den Text in freier Übersetzung
und füge dann noch erklärende Bemerkungen an.

Aristoteles sagt am Anfang des 2. Buches seiner Physik : Die
Natur ist das Prinzip und die Ursache der Bewegung und der Ruhe

für ein Ding, in welchem sie unmittelbar ihren Sitz hat durch sich

selbst und nicht bloß akzidentell (per se et non secundum accidens)3.
Wenn Aristoteles : per se et non secundum accidens sagt, so will er
damit hervorheben, daß die Natur ein innerliches immanentes Prinzip
ist zum Unterschied von der gewaltsamen Bewegung, deren Prinzip
außerhalb des bewegten Gegenstandes ist, z. B. wenn ein schwerer

1 Vgl. C. Fabro C. P. S., Neotomismo e Neosuarezismo : una battaglia di
principi. Divus Thomas (Piacenza) 1941, 420-449.

2 Vgl. /. Gredt O. S. B., Die aristotelisch-thomistische Philosophie. Freiburg

1935, I, 70 f.
3

a>; ou<7rç; ri); tp'jaewç xpX*Ü rtvoç xal atTt'aç toü xcvsta*9at xal èv (S

ûrrâpjrei itpwTMC xa6' aikb xai pu-q xarà du(j.ßeßyjx6c. Physic II, 1 (192 b 20).



138 Ein dem hl. Albertus Magnus zugeschriebener Traktat

Gegenstand in die Höhe geworfen wird. Wenn er auch sagt, daß die

Natur das Prinzip der Bewegung und der Ruhe in dem, in welchem
sie ist, sei, so ist sie doch in manchen Dingen nur das Prinzip der

Bewegung. Dies ist bei den Himmelskörpern der Fall, die immer
in Bewegung sind, weil ihnen nicht das ganze Prinzip der Bewegung
immanent ist. Diese Körper werden nämlich auch von den

Intelligenzen, den Engeln oder Gestirngeistern, bewegt, oder von der ersten

Intelligenz, von Gott, wie Averroes sagt h Deshalb liegt auch der

Zweck dieser Bewegung außerhalb dieser Körper, nämlich in
naturphilosophischer Hinsicht die Vermehrung der durch Generation
entstehenden Wesen und unter metaphysischem Gesichtspunkt die
möglichste Verähnlichung mit dem ersten Seienden auf dem Wege der

Bewegung. Ebendaselbst gibt Aristoteles auch den Unterschied an
zwischen dem, was Natur, und dem, was naturgemäß ist. Natur ist
nämlich das Prinzip usw. (obige Definition). Naturgemäß, der Natur
entsprechend ist das, was diesem Prinzip gemäß ist, aber dieses

Prinzip selber nicht ist, z. B. daß das Feuer nach aufwärts emporsteigt.

Weiterhin sagt Aristoteles, daß die Natur mitunter auch die
Materie genannt werde, und begründet dies mit einem Philosophen
Antiphon, der folgenden Gedanken- und Beweisgang entwickelt : Wenn
ein Bett gepflanzt wird, dann wird nicht das Bett geboren, sondern
das Holz. Da aber die Erzeugung natürlich ist, so steht fest, daß

jene Materie Natur ist, weil das Bett nicht nach der Form des Bettes,
sondern nach der Form des Holzes auf organisches Entstehen und
Wachsen zurückführt. Auf eine zweite und vorzüglichere Weise wird
Natur die Form selbst genannt. Der Beweis hiefür lautet so : Was

von der Kunst hervorgebracht wird, ist ein Kunstwerk. Ähnlich
wird auch das, was durch die Natur wird, Natur genannt. Es steht
aber fest, daß die Form von der Natur ist. Also wird die Form Natur
genannt. Auf eine dritte Weise wird Natur auch die Bewegung selbst
oder die Veränderung, die in der Materie und der Form stattfindet,
wie die generatio, genannt. Er begründet dies damit, weil die

Bewegung zwischen zweien, die in vielfacher Hinsicht als Natur bezeichnet

werden, zwischen Materie und Form sich vollzieht. Sie geht also

von der Natur zur Natur und kann selbst Natur genannt werden.

1 Vgl. A. v. Schmid, Die peripatetisch-scholastische Lehre von den
Gestirngeistern. Athenäum 1862, 549-89. Abgedruckt bei A. Schmid, Geheimrat
Dr. Alois Ritter v. Schmid. Sein Leben und seine Schriften. Regensburg 1911,
145-184. P. Choisnard, Saint Thomas d'Aquin et l'influence des astres. Paris 1926.



« De quiditate et esse » 139

Im 5. Buch der Metaphysik (Kap. 4) nimmt Aristoteles eine

fünffache Gliederung der Natur vor. Natur wird ein Subjekt ohne

Gegensätzlichkeit (sine contrarie täte), d. h. die erste bloße Materie

genannt. In einem zweiten Sinne ist Natur ein Subjekt, d. h. die
Materie mit einer anderen Gegensätzlichkeit, d. h. mit der Form.
Drittens ist Natur auch die Form materialiter aufgefaßt, d. h. die

Form, welche die Disposition für die spezifische Form ist, wie das

bei der akzidentellen Form der Fall ist. Viertens wird als Natur auch
die kompletive, d. h. die spezifische oder substanzielle Form
genommen. Fünftens wird Natur auch das durch sich bewirkende (per
se efficiens) Agens genannt. Daß das efficiens per se auch Natur ist,
beweist Aristoteles im 2. Buch der Physik also : Ursache der Statue
ist irgendwie Poliklet, weil es für denjenigen, der die Statue schafft,
akzidentell ist, daß er Poliklet heißt. Er sagt damit gleichsam : Der
Bildhauer ist die causa efficiens per se der Statue, Poliklet aber causa

per accidens derselben. Poliklet ist der Eigenname eines Künstlers.
Es ist dies gerade so, als wie wenn wir sagen würden : Der Arzt ist
causa efficiens per se der Heilung, Sortes hingegen ist causa per
accidens der Heilung, weil der artifex, der Künstler oder hier der

Heilkundige, nicht nach ein und derselben Form auf den Akt oder
auf die Wirkung bezogen wird. Eine andere nämlich ist die Form
des Sortes und der Heilung, aber nicht eine andere die Natur der

Heilung und des Arztes. Auf eine sechste Weise wird Natur die causa

per accidens genannt, wie soeben erklärt wurde. Auf eine siebente

Weise endlich wird Natur das, wodurch ein Lebewesen aus dem Keim
hervorsprießt, wie der Baum aus dem Samen oder wie der Mensch

und das Tier durch die Zeugungskraft. Nachdem dieser siebenfache

Sinn des Wortes natura angeführt ist, beachte, daß die zuletzt
angeführte Bedeutung die eigentlichste ist, daß ferner im fünften und
sechsten Sinn das Wort natura sehr uneigentlich gebraucht wird,
im sechsten noch uneigentlicher als im fünften. Es scheint jedoch
Aristoteles von der Bedeutung des Wortes Natur zu reden. Gegen
Ende seiner Schrift über die Kategorie scheint Aristoteles noch eine

andere Bedeutung von natura anzugeben. Er sagt nämlich dort, daß
etwas von Natur früher ist, wenn es in bezug auf die Folge des Seins

sich nicht umkehren läßt h So scheint Natur das nämliche zu besagen

1 Das Organon des Aristoteles, Übersetzt und erläutert von J. H. v. Kirchmann.

Leipzig 1883, 36.



140 Ein dem hl. Albertus Magnus zugeschriebener Traktat

wie die Form allgemein und schlechthin gefaßt in Rücksicht auf die

spezifische Form, wie animal die Form des Menschen ist, insofern
beides als die Form in der Logik, welche aussagbar ist, genommen
wird. Wir können nämlich sagen : Sortes ist ein Mensch, Sortes ist
ein Lebewesen, und alles, was Mensch ist, ist ein Lebewesen, aber

nicht umgekehrt.
Auch Boëthius, unser Philosoph, unterscheidet in seinem Liber

De persona et duabus naturis contra Eutychen et Nestorium1 die
Natur vierfach. Natur kann ausgesagt werden entweder allein von
dem göttlichen Wesen, oder allein von den Substanzen der körperlichen

und unkörperlichen, oder endlich von allen Dingen, von denen

man sagt, daß sie irgendwie sind. Wenn von allen Dingen, dann wird
Natur also definiert : Unter Natur versteht man die Gesamtheit der

Dinge, welche, da sie auf irgend eine Weise sind, auf irgend eine Weise

vom Intellekt erfaßt werden können. Wenn man Natur im Sinne
allein der Substanzen nimmt, so kann sie definiert werden : Natur
ist das, was imstande ist entweder zu tun oder zu leiden. Auf die
rein geistigen Wesen bezogen, wird die Natur definiert als das Prinzip
der Bewegung durch sich selbst. Es gibt aber auch noch eine andere

Bedeutung des Wortes natura, wenn wir sagen, die Natur des Goldes

sei eine andere als die des Silbers. Wir wollen damit die

Wesenseigentümlichkeiten der Dinge ausdrücken. In dieser Auffassung der

Natur wird sie also definiert : Natur ist dasjenige, was jedes Ding
durch eine spezifische Differenz informiert.

Der hl. Hilarius von Poitiers unterscheidet in seinem Werk De

Trinitate zwischen natura und res naturae 2. Natur ist die Wesensform

(forma essentialis), insofern sie das Prinzip der Tätigkeit ist,
wie z. B. wenn der Mensch durch die Kraft der humanitas, die in
ihm ist, zeugt, und das Feuer durch die Kraft der igneitas erwärmt,
und alles andere. Res naturae ist das Einzelding, das individuum,
welches durch einen Akt, dessen Prinzip die Natur ist, ins Dasein

gerufen wird, wie Sortes durch die Zeugungskraft des Menschen und
dieses Feuer durch die hervorbringende Kraft des Feuers. Und
deshalb sagt Hilarius, daß in jedem geschaffenen Ding die Natur etwas
anderes ist und die res naturae auch etwas anderes. In Gott sind

1 Boëthius, Liber de persona et duabus naturis adversus Eutychen et
Nestorium cap. 1. M., P. L. 64, 284.

2 S. Hilarius, De Trinitate 1. VIII c. 22. M., P. L. 64, 284.



« De quiditate et esse » 141

aber natura und res naturae wegen der absoluten Einfachheit des

göttlichen Wesens identisch, weil hier die göttliche Person, welche

gleichsam die res naturae ist, die göttliche Wesenheit ist, kraft welcher
der Vater den Sohn zeugt und den Heiligen Geist haucht.

Natur wird auch die erste Ursache genannt und diese ist natura
naturans 1 und ist die allerallgemeinste Natur. Natur wird auch das

reine Geistwesen, die intelligentia, wie der Engel, genannt, und diese

ist eine allgemeinere Natur. Die Erstursache und die Intelligenzen,
die reinen Geistsubstanzen, werden auch naturae naturantes genannt,
d. h. sie verleihen Form und Sein jedwedem Ding, die Erstursache
durch ihre Auktorität, die anderen durch ihre Dienstleistung (mini-
sterium). Denn die Engel sind nicht Schöpfer, wie Johannes von
Damaskus sagt2.

Natur wird ferner das Prinzip der Bewegung genannt, sei es auf
eine Weise, sei es auf mehrere Weisen, sei es spontan, sei es nicht
spontan. Auch diese Natur ist nach Avicenna allgemein, wie die

Kraft, die den Himmelskörpern eingegossen ist, um das Entstehen
und Vergehen auf Erden zu regeln und zu lenken. Eine andere Natur
ist partikulärer Art, wie die partikulären Formen der Einzeldinge.
Als Natur wird auch die den Dingen eingepflanzte Kraft bezeichnet,
welche aus Ähnlichem Ähnliches hervorbringt, wie die vier ersten

Qualitäten, warm und kalt, feucht und trocken. Auch diese Natur ist

partikulär. Natur wird auch jede Disposition, welche die körperliche
Beschaffenheit, das Temperament und Naturell (complexio) begleitet,

genannt, wie man z. B. sagt, ein Mensch ist von Natur aus sanftmütig.
Natur wird weiterhin die spezifische Form eines Dinges genannt,
wie man von der Natur des Goldes spricht. Natur hat hier den Sinn
des durch die Natur Erworbenen.

Beachte auch, daß, wie Aristoteles in der Schrift De caelo et
mundo andeutet, eine gewisse Form der Materie angeboren ist und
dieselbe nicht von außen vervollkommnet. Es ist dies die forma

primordialis der Materie. Diese ist von der natura naturans, weil sie

1 Bemerkt sei, daß die Ausdrücke natura naturans und natura naturata,
die sich im 13. Jahrhundert einbürgerten und bei Spinoza noch vorkommen,
durch die lateinischen Übersetzungen des Averroës wenigstens vorbereitet sind
(s. Siebeck, Über die Entstehung der Termini natura naturans und natura
naturata. Arch. f. Gesch. d. Ph. 3, 1890, 320-378; Fr. Überweg- B. Geyer, Die
patristische und scholastische Philosophie. Berlin 1928, 317).

2 S. Joannes Damascenus, De fide orthodoxa II, 3.

Divus Thomas 10



142 Ein dem hl. Albertus Magnus zugeschriebener Traktat

von der schöpferischen Erstursache stammt. Eine gewisse Form aber

vervollkommnet die Materie von außen wie alle anderen Formen,
welche irgendwie die materia primordialis einschränken und bestimmen.

Alle diese Formen werden von der Natur erworben entweder
durch die Kausalität der Intelligenz oder durch die Zeugung, welcher
natürliche Anpassungen vorausgehen, oder durch Alteration, wie

z. B. durch Beseitigung der konträren Form. Diese Formen waren
zuerst in der Potenz verborgen, in der aptitudo, in der Anspannung
und Veranlagung des Subjekts, und werden nachher enthüllt und

aufgedeckt. Alle diese Formen fließen aus einem inneren Prinzip
hervor, aus der inneren aptitudo, indem die Natur selbst sie offenbart.
Gewisse Formen hingegen sind das Produkt von Tätigkeit, stammen

von einem Akt, d. h. von einem äußeren Prinzip, und dies doppelt,
entweder durch die Verbindung zu einer Einheit, wie z. B. ein Haus,
oder durch die Trennung der Teile, wie die Formen von eingeschnittenen

Gegenständen (formae incisorum). Man sagt, daß diese Formen
vom Akt herrühren, nicht deshalb, weil sie nicht aus der inneren

aptitudo hervorgehen, sondern deshalb, weil das Prinzip ihrer
Enthüllung der Akt ist wie dort die Natur.

Habe wohl im Auge, daß das Wort und der Begriff actus, Akt
in verschiedenem Sinne gebraucht wird. Akt wird die substanzielle
Form genannt, weil sie das aktuelle Sein, die Wirklichkeit, verleiht.
Als Akt wird auch die naturhafte Tätigkeit (actio naturalis) und die

künstlerische, kunstgerechte Tätigkeit (actio artificialis) bezeichnet. In
diesem Sinne ist actus genommen, wenn gesagt wird, daß actus eine

gewisse Form von der Natur sei, d. h. von einem inneren immanenten
Prinzip, und eine andere Form vom Akt, d. h. von einem äußeren

Prinzip. Davon ist die Rede im 1. Kapitel der Schrift Liber sex
principiorum1, wo in bezug auf eine Figur, welche in einem Gegenstand

eingeschnitten ist, z. B. in einem behauenen Stein, die Frage
gestellt wird, von wem sie stammt, von der Natur oder vom Akt.
Und es wird dort gesagt, daß sie nicht vom Akt herzurühren scheint,
weil allein jene Form eigentlich und wahrhaft vom Akt ist, welche
durch eine Hinzufügung entsteht, wenn z. B. etwas zu einem anderen

hinzugefügt wird und so aus beiden eine größere und entsprechendere

1 Liber de principiis Gilberto Porretano ascriptus Ad fidem manuscrip-
torum edidit Albanus Heysse O. F. M. Opuscula et Textus. Series scholastica
Fase. VII, Monasterii 1929, 9 sq. In beiden Handschriften steht irrigerweise cap. 2.



« De quiditate et esse » 143

Form erwächst. Denn es gibt eine natürliche aptitudo, aus welcher
diese hervorfließt. Aber jene Figur, welche durch Einschneiden oder
Behauen in einem Gegenstand entsteht, war in der Veranlagung und
Geeignetheit einer Sache natürlich gewesen. Deshalb scheint sie nicht
vom Akt herzurühren, aber aus diesem Grunde auch nicht von der

Natur, da die Natur sie nicht enthüllt, sondern die sinnliche
Wahrnehmung. Es wird diese Frage so gelöst : Diese Form ist dem Sein
nach von der Natur ; aber insofern sie Gegenstand sinnlicher
Wahrnehmung ist, stammt sie vom Akt. Die Natur hat nämlich die so

beschaffenen Teile im Ganzen geordnet und gelagert, daß jede Figur
oder Form so ausgebreitet ist, daß sie unser sinnliches Wahrnehmungsvermögen

durchdringen und erkennen kann. Weil sie aber dies nicht
kann, deshalb ist es notwendig, daß der Akt die Figur der Teile
enthülle. Nach Vollzug dieser Aufdeckung wird das Sinnesvermögen
die Figur unterscheiden können. Die Figur, die von der Natur nicht
wahrgenommen worden war, wird mittels des Aktes wahrgenommen.
Auf diese Weise kommt Klarheit in diese Frage.

Damit schließt ganz plötzlich unser Traktat in der Vatikanischen
Handschrift, nachdem der Text im Admonter Codex schon kurz
vorher abgebrochen hatte. Im Codex Vaticanus ist der Schluß durch
ein Amen und die Angabe des Titels der Schrift : De quidditate et
esse domini fratris Alberti Magni ordinis predicatorum féliciter finit
angemerkt. Man hat den Eindruck, daß entweder die Schrift
überhaupt nicht vollendet wurde oder daß die Handschriften den Text
nicht vollständig bringen. Man erwartet, daß im Anschluß an diese

Darstellung der Bedeutungen von natura eine Untersuchung von
Übereinstimmung oder Identität und Unterschieden oder
Verschiedenheiten secundum naturam angestellt würde, wie dies vorher
hinsichtlich der Begriffe essentia, substantia, subiectum, res und ratio
geschehen war. Da wir aber keine andere Handschrift als diese zwei

kennen, müssen wir mit dem vorliegenden Text, der vielleicht auch
der vollständige ist, uns begnügen.

Die Ausführungen unseres Anonymus über die Bedeutungen von
natura sind viel umfangreicher als seine Erklärungen der anderen

Begriffe. Er hat vor allem die aristotelische Begriffsbestimmung der
çûstç im 1. Kapitel des 2. Buches der Physik und die von Aristoteles
im 4. Kapitel des 5. Buches der Metaphysik angeführten Bedeutungen
des Wortes ©ôgiç zum Gegenstand seiner Erörterung gemacht. Es
ist ja dieses ganze 5. Buch der Metaphysik ein Lexikon philosophischer



144 Ein dem hl. Albertus Magnus zugeschriebener Traktat

Begriffe. Unser Autor hat sich nicht mit einer bloßen Wiedergabe
des aristotelischen Textes begnügt, er hat die Begriffe auch
selbständig bearbeitet. Er hat dann auch aristotelisches Gedankengut
aus dem Buch De caelo et mundo verwertet. Im Anschluß an Aristoteles

hat er auch die Ausführungen des Boëthius, den er als philo-
sophus noster bezeichnet, in der Schrift De persona et duabus naturis
contra Eutychen et Nestorium über die verschiedenen Aulfassungen
des Wortes Natur und die Äußerungen des hl. Hilarius von Poitiers
in seinem Werk De Trinitate über natura und res naturae
herangezogen. Am Schluß ist noch eine Spezialfrage aus dem Liber sex

principiorum herausgegriffen. Die aristotelische Lehre von der cpüat;

ist auf Grund der Texte vor allem in Phys. II 1 und Metaph. V 4

eingehend von A. Mansion, einem der besten Aristoteleskenner und
sachkundigsten Beurteiler der Aristotelesforschung der Gegenwart,
dargestellt worden L Ich kann hier auf diese ebenso gründlichen
wie klaren Darlegungen hinweisen. Der hl. Thomas von Aquin hat
in seinen Erklärungen zu diesen Aristotelestexten (Comment, in Physic,
lib. II lect. 1 und in Metaph. lib. V lect. 5) eine überaus klare
Entwicklung der aristotelischen Lehre gegeben. Im Zusammenhang mit
Fragen der Trinitäts- und Inkarnationslehre hat der heilige Lehrer
die Bedeutungen von natura mit der ihm eigenen Kürze und Schärfe

herausgearbeitet. Zum Vergleich mit den Ausführung unseres Anonymus
bringe ich diese Thomastexte in der Übersetzung der neuen deutschen

Thomas-Ausgabe : « Nach dem Philosophen (Metaphys. V 4) ist der
Name Natur zuerst eingeführt zur Bezeichnung der Zeugung von
Lebewesen, welche nativitas Geburt) heißt. Und weil dieserart

Zeugung von einem inneren Ursprungsgrund her erfolgt, ist dieser
Name ausgedehnt zur Bezeichnung des inneren Ursprungsgrundes
jedweder Bewegung. Und so wird (Natur) bestimmt im 2. Buch der

Physik. Und weil dieserart Ursprungsgrund form- und stoffbestimmt
ist, wird im allgemeinen sowohl der Stoff wie die Form Natur genannt.
Und weil durch die Form das Sein eines jeden Dinges vervollständigt
wird, wird allgemein das Wesen eines jeden Dinges, das durch die

Wesensbestimmung bezeichnet wird, Natur genannt. Und so wird
Natur hier (in der Trinität) genommen. Deshalb sagt Boëthius in

1 A. Mansion, Introduction à la Physique Aristotélicienne. Louvain-
Paris 1913, 39-63. La notion de Nature dans la Physique aristotélicienne.
Annales de l'Institut Supérieur de Philosophie I (1912), 469-567.



« De quiditate et esse » 145

demselben Buch Liber de duabus naturis et persona : Natur ist der

jedes Ding durchformende artliche Unterschied. Denn der artliche
Unterschied ist dasjenige, was die Wesensbestimmung vervollständigt,
und wird genommen von der dem Ding eigentümlichen Form. Deshalb

war es sinnvoller, daß man in der Wesensbestimmung von Person,
welche Einzelwesen einer bestimmten Gattung ist, den Namen Natur
gebrauchte, statt Wesenheit, welcher Ausdruck von wesen sein)

genommen ist ; das aber ist das Allerallgemeinste » (S. Th. I qu 29

a. 1 ad 4m)1. « Um in dieser Frage (Utrum unio Verbi sit facta in
una natura) klar zu sehen, müssen wir zunächst das Wesen der Natur
bestimmen. Das (lateinische) Wort 'natura' kommt von 'nasci'

geboren werden. Es ist die verkürzte Form von 'nascitura'. Darum
wendet man das Wort 'Natur' auf das Entstehen von Lebewesen an.
In diesem Falle bedeutet es Geburt oder Fortpflanzung. Im
übertragenen Sinne drückt es auch den Ursprung der Fortpflanzung aus.
Da dieser im Inneren der Lebewesen liegt, kam es zu seiner

Bedeutungserweiterung : 'Natur ist Grund und Ursache der Bewegung, die
dem Dinge innerlich und nicht nur äußerlich zukommt' (Phys. II, 1).

Die Ursache ist aber entweder die Form oder der Stoff. Infolgedessen
wird zuweilen die Form, zuweilen die Materie als Natur bezeichnet.
Weil endlich die Fortpflanzung darauf abzielt, im Erzeugten eine

Wesenheit der gleichen Art, so wie sie der Wesensbegriff umgrenzt,
hervorzubringen, so kann man auch diese Wesenheit Natur nennen.
In diesem Sinne sagt Boëthius (De duabus naturis cap. 1) : 'Natur
ist der artbestimmende Unterschied, der jedes Ding erst zu dem

macht, was es ist' ; dieser ist es nämlich, der die Artbestimmung
vervollständigt. So sprechen wir also jetzt von Natur, sofern Natur das

Wesen oder die Washeit der Art bezeichnet » (S. Th. III qu. 2 a 1 c) 2.

In diesen Texten des hl. Thomas sind die verschiedenen Bedeutungen
von natura in ihrem gegenseitigen Verhältnis beleuchtet und ist eine

wirkliche innere Ableitung dieser Bedeutung unter Benützung von
Texten des Aristoteles und Boëthius gegeben, während unser
Anonymus in seinem Traktat mehr eine allerdings sehr reichhaltige
Aneinanderreihung und Aufzählung von Bedeutungen des Wortes und

1 Thomas von A quin, Gott der Dreieinige, I 27-43. Die deutsche Thomas-
Ausgabe. Vollständige, ungekürzte Ausgabe der Summa theologica. 3. Band.
Salzburg 1939, 44 f.

2 Thomas von A quin, Die Menschwerdung Christi, Ebda 25. Band. Salzburg

1934, 35 f.



146 Ein dem hl. Albertus Magnus zugeschriebener Traktat

Begriffes « Natur » gibt. Die aristotelische Begriffsbestimmung von
natura im 1. Kapitel des 2. Buches der Physik ist im Kommentar
des Siger von Brabant zur Physik, der jetzt in einer vorzüglichen
Ausgabe von Philipp Delhaye vorliegt, zum Gegenstand mehrerer

Quaestionen gemacht1.
In der Admonter Handschrift reiht sich unser Traktat De quid-

ditate et esse unmittelbar an die Schrift des hl. Thomas von Aquin
De ente et essentia. Diese Jugendschrift, die der Aquinate « ad fratres
et socios nondum existens magister » verfaßt hat, trägt bei Tolomeo

von Lucca und Bernard Guidonis eine doppelte Benennung : De ente
et essentia und De quiditate et esse 2. Die letztere Benennung stimmt

genau mit dem Titel unseres Traktates überein. Beide Schriften
behandeln die Grundbegriffe der Seinsmetaphysik. Die Schrift des

hl. Thomas überragt indessen in inhaltlicher und methodischer
Hinsicht den Traktat des Anonymus. Während dieser mehr terminologische

Darlegungen aneinanderreiht, greift die thomistische Jugendschrift,

welche die Lehre von der Wesenheit in allen Formen und
Stufen des Seienden darstellt und mit klarem Blick irrige Theorien,
namentlich Avencebrols widerlegt, tief in die Probleme der
Seinsmetaphysik ein. Mit dieser Schrift hat der Doctor Angelicus zu
Beginn seiner literarischen Tätigkeit eine Metaphysik im Lapidarstil
geschrieben, wie er am Schluß seines gewaltigen wissenschaftlichen
Lebenswerkes im Compendium théologie eine leider unvollendet
gebliebene Dogmatik im Lapidarstil geschrieben hat. Die überragende

Bedeutung dieser Erstlingsschrift, die im 15. Jahrhundert von Georgius
Scholarios ins Griechische übertragen wurde, kommt in zahlreichen

Kommentaren bis in die Gegenwart herein deutlich zum Ausdruck.
Ich habe in einer Abhandlung einzelne solcher Auslegungen zusammenstellen

können3. Hiezu kann ich jetzt drei anonyme Kommentare

1 Siger de Brabant, Questions sur la Physique d'Aristote (Texte inédit).
Les Philosophes Belges Tome XV. Louvain 1941, 81-89.

2 Vgl. M. Grabmann, Die Werke des hl. Thomas von Aquin. Eine
literarhistorische Untersuchung und Einführung. München 1932, 302.

3 M. Grabmann, De commentariis in opusculum S. Thomae Aquinatis de

ente et essentia. Acta Pontificiae Academiae Romanae S. Thomae Aq. et Reli-
gionis Catholicae Romae 1930, 3-16. Die Bedeutung der Kommentare für die
Beurteilung der Thomasschrift selbst ist eingehend dargestellt von K. Feckes,
Das Opusculum des hl. Thomas von Aquin « De ente et essentia » im Lichte
seiner Kommentare. Aus der Geisteswelt des Mittelalters. Festschrift
Grabmann, herausgegeben von A. Lang, J. Lechner, M. Schmaus 1935, 667-681.



« De quiditate et esse » 147

fügen, zwei im Cod. 172 fol. 82r-83v, 84r-85T der Universitätsbibliothek
Graz 1 und einen sehr umfangreichen Kommentar im Cod. 34. D. IX
fol. 34r-59v der Rubenov-Bibliothek in Greifswald. Über letzteren,
der in Bologna geschrieben wurde und wahrscheinlich einen deutschen
Dominikaner zum Verfasser hat, werde ich bei einer anderen

Gelegenheit handeln.
Wenn nun auch der anonyme Traktat De quiditate et esse,

dessen Text wir bringen, hinter dem thomistischen opusculum zurücktritt,

so ist er doch, zumal wir solche metaphysische opuscula aus
dem 13. Jahrhundert nur in geringer Zahl besitzen, namentlich in
terminologischer Hinsicht sehr beachtenswert.

Für die Gestaltung des Textes dieser Ausgabe ist die Admonter
Handschrift (A) als die ältere und zugleich bessere zugrunde gelegt.
Die abweichenden Lesearten der Vatikanischen Handschrift (V) sind als

Varianten verzeichnet. An einzelnen Stellen verdienen die Lesearten
des Vaticanus den Vorzug und werden die Lesearten des Admonten-
sis als Varianten angebracht.

Textausgabe.

Necesse est considerare primo, quid essentia quid substantia quid
subiectum quid res quid ratio quid natura, ne in vacuum eorum dif-
ferentiam ostendamus, quorum intentionem non novimus. Dico ergo
secundum Philosophum et Boethium in libro suo de Trinitate 2.

Essentia est id, quo res est id quod est verbi gratia humanitas est
essentia hominis et breviter quelibet causa formalis sive effectus est
essentia. Esse vero est actus essentie, ut dicit Philosophus3 in meta-
physica, et intellige, qualiter sit actus eius. Non enim est dubium, quin
essentia hoc, quod dicit, dicat in abstractione, secundum autem quod
sie consideratur nullius perfectionis est nisi potentialiter. Contingit autem
ipsam actu diffundi super illud, cuius est perfectio, et illa diffusio ipsius
dicitur actus eius eo quod ipsa tunc est actu perfectio verbi gratia
humanitas in abstractione considerata 4 non est perfectio, actualis alieuius.
Consideremus autem earn in coniunctione ad id, cuius est perfectio, jam
erit alieuius perfectio nec tunc poterit significari in eadem intentione
nominis qua prius, ut dicatur humanitas (A fol. 49rb), sed dicetur homo.
Unde homo, et humanitas idem dicunt, sed humanitas in abstracto5
homo in diffusione super ipsum, quod perficitur id est in concreto. Et
ideo accidit, quod humanitas de eo, cuius est perfectio, non potest

1 A. Kern, Die Handschriften der Universitätsbibliothek Graz I. Leipzig
1939, 172 f.

2 V Dico ergo secundum Ylarium et Boetium in libris suis de trinitate.
3 A add. puto. 4 V significata. 6 V abstractione.



148 Ein dem hl. Albertus Magnus zugeschriebener Traktat

predicari, sed homo verissime predicatur. Sicut autem se habet huma-
nitas et homo, ita essentia (V. fol. 13va) et esse sive ens quod melius est
intelligentia et intellectus albedo et album et sic in omnibus reperies et
semper abstractum habebit rationem essentie et concretum rationem actus.

Substantia autem secundum intentionem nominis est id, quod substat
inquantum substat, secundum quod consideratur ab Aristotele in Predi-
camentis. Dico autem inquantum substat propter materiam, que licet
substet, non tarnen actualiter1 necesse est, quod semper substet, quia
sic periret materia prima quam Greci hyliaeim dicunt, sed compositum
ex perficiente essentialiter et perfectibili essentialiter dicitur substantia.
Sed dico ex perficiente et perfectibili, quia hec duo ambiunt omne compositum

sive corporale sive spirituale, quod non facit materia et forma,
sicut patebit infra, quia he 2 tantum in corporalibus inveniuntur.
Essentialiter autem dico propter accidentia 3, que aliquando 4 videntur afferre
perfectionem sicut albedo et huiusmodi, sed non faciunt substantiam,
secundum quod a nobis consideratur, sed faciunt substantiam, sicut infra
patebit.

Subiectum sic diffinit Ysaac : Est ens in se completum occasio existendi
alteri in eo verbi gratia homo ens in se 5 completum est, quia sunt in eo

perficiens et perfectibile coniuncta in unum et hoc eo ipso, quod substat
per se tamquam perfectum, occasio est existendi in eo ipsis accidentibus,
quia accidentia non habent esse nisi per id6, in quo sunt. Et id est
subiectum eorum quasi post perfectionem subtus iactum.

Res vero, secundum quod proprie sumitur, diflinitionem 7 nullam
habere potest, quia cum sit generalissimum et generalius his, que X gene-
ralissima dicuntur, ea includit et quidquid ponitur in eius diffinitione
res erit et sic diffiniretur idem per seipsum et erit idem notius seipso, que
omnia inconvenientia sunt et repugnatia rationi. Sed per posterius describi
potest aliqualiter8 sic : Res est, quod habet entitatem in universo vel
extra quocumque modo sive absolute ut substantia quantitas et qualitas
sive in comparatione ut fere quodlibet aliorum predicamentorum. Dico
autem (A 49Ta) extra propter ea, que sunt in opinione9 sicut cymera
et hiis similia.

Ratio autem, secundum quod proprie sumitur, est collatio anime de
apprehenso verbi gratia contingit apprehendere Sortem 10 currere. Confert
autem anima, quum si currit movetur et hec collatio propriissime dicitur
ratio. Si igitur predicta in propriis intentionibus et proprie considerentur,
accipientur in significationibus predeterminatis.

Minus autem proprie considérantes essentiam appellamus essentiam
quodlibet ens, quod tarnen magis proprie res diceretur. Similiter improprie
loquendo dicimus ens et rem et ens idem. Cum tamen ens sit compositum

ex perfectivo et perfectibili, res autem non de necessitate exigit

1 V naturaliter.
3 V essentiam.
5 A om. in se.
8 V equaliter.

2 V om.
4 V aliquam.
6 V per aliud.
9 oppositione (V).

7 V differentiam.
10 V Sortes.



« De quiditate et esse » 149

perfectivum et perfectibile, sed simpliciter aliquid id est aliqualem partem
universi respicit, sicut prius dictum est sicut etiam improprie loquentes
(V fol. 13vb) de actu dicimus actum quamlibet formam sive in abstracto
sive in concreto, cum tarnen proprie in abstracto non sit forma nisi
potentialiter. Et inde venit ista divisio actus, que traditur ab Aristotele
in principio secundi libri de Anima, quod est duplex scilicet actus ut actus
et actus ut habitus verbi gratia considerare est actus ipsius scientie actus
autem 1 ut habitus est ipsa scientia2. Simili autem modo3 dico de
albedine et albo et humanitate et homine. Et sunt etiam quidam magis
improprie loquentes, qui dicunt ipsum esse essentiam, cum tarnen esse
sit diffusio sive actus essentie sicut patet ex predictis. Et taliter sumit
Boethius esse in libro de Ebdomadibus in primis dignitatibus, quas ponit
ibidem et in pluribus aliis locis.

Eodem modo substantia considerata improprie dividitur per quat-
tuor differentias in metaphysica Algazelis et Aristotelis scilicet in quo
est, quod est, potentiam et actum et nullum horum est substantia, quam
supra consideravimus. Sed quo est omnino idem est cum eo, quod supra
diximus essentiam, quod est idem est quod perfectibile secundum per-
fectionem sive corporaliter sive spiritualiter. Potentia autem idem est
quod materia prima, que non est nisi in corporalibus eo, quod omnis
materia quantitate determinatur. In spiritualibus autem est nulla quan-
titas dimensiva, licet sit ibi quantitas virtualis. Virtus autem idem est
quod perfectio specifica corporum, secundum quod cadit in hac divisione.
Et ex hoc patet, quod ubicumque est talis actus, ibidem est essentia,
sed non (A 49Tb) convertitur, quia in angelis est essentia, non tarnen
perfectio vel actus talis, quod sit alicuius potentie sive materie perfectio.
Et ubicumque est materia, ibi est quod est nec1 convertitur propter
eandem rationem, quia in angelis est quod est nec tarnen potentia sumitur 5

materia et hec divisio magis est principiorum componentium substantiam

quam ipsius substantie proprie considerate. Sed et hec rationem sub-
stantie habent quam et ipsi considérant 6, quia substantia non fit ex non
substantiis. Probatio '. Non substantia aut est nichil et de nichilo pure 8

nichil fieri potest philosophice loquendo, sed nec theologice nisi virtute
primi9 omnia per creationem de nichilo producente. Sed sic non hic
consideramus. Si autem est accidens, manifestum est et111 per se notum,
quod ex accidence substantia fieri non potest. Fit autem substantia ex
istis. Igitur11 necesse est ipsas substantias esse, quod omnino quidem

1 V vero.
2 A ipsam scientiam etiam considerare.
3 V Similiter autem.
4 V om. propter homoiotelaton nec convertitur... quod est.
5 V est sine.
6 V Sed ad hanc rationem substantie ipsi considérant.
7 V Probatur. 8 A potentie.
9 V primi per creationem. 10 V om. et per se notum.

11 V ergo.



150 Ein dem hl. Albertus Magnus zugeschriebener Traktat

verum est. Sed non ita hic consideramus substantiam, quia nos sequimur
ipsam nominis intentionem, secundum quod diffinit earn Aristoteles in
Predicamentis. Attende autem 1 et hoc, quod valde verum 2 est ad
Solutionen! 3 tue questionis, quia communi sermone quodlibet ens potest
considerari ut substantia quedam. Dicimus enim substantiam id, quod
per se existit ut homo asinus et huiusmodi. Ad similitudinem horum
quamlibet rem consideramus sive sit essentia sive quod est sive accidens.
Unde dicimus quandoque, quod albedo duobus modis potest considerari
scilicet prout est in subiecto et in sua substantia id est imaginari potest
albedo ut in subiecto (V 14ra) vel ut per se existens per modum substantie
cuiusdam.

Subiectum vero dicitur quodlibet compositum sive corporate sive

spirituale, quod potest subici formis4 advenientibus id est accidentibus
et ideo patet, quod in Deo nullum est subiectum, quia nullius advenientis
est susceptibile. Sed anima et homo, angélus et corpus subiecta sunt,
quia in se compléta accidentia suscipiunt advenientia extrinsece. Ad
similitudinem huius subiecti accipitur subiectum uniuscuiusque scientie.
Dicimus enim, quod hoc est subiectum scientie, de quo probantur passiones
sicut in grammatica potest dici subiectum oratio vel constructio. De
hac enim probatur passio 5 scilicet congruum. Similiter autem et in aliis
scientiis. Passio autem nichil aliud est quam accidens semper et ubique
conveniens ipsi subiecto et inherens.

Similiter autem et res quandoque accipitur proprie sicut supra dictum
est et tunc dicitur res a rectitudine. Quando autem accipitur magis extenso
vocabulo pro omni, quod aliqualiter (A 50ra) habet esse sive in anima
sive extra et tunc dicitur a reor. Et secundum hoc cymeram rem quandam
et similitudines rerum per modum, secundum quern sunt in anima et
breviter omne, quod per se vel per simile aliquod secundum totum vel
secundum partem vel etiam per suum oppositum cadit in intellectum 6

per se ut similitudo hominis, quem videmus, per simile secundum totum,
ut videmus aliquid fieri in rerum natura et huic simile fingimus, quod
tarnen nunquam videmus, per simile secundum partem ut hircocervus.
Licet enim simile nichil habeat in natura, quod sit unum 7 quid compositum

ex hirco et cervo, tarnen quia vidimus hircum et cervum horum
partes componentes 8 secundum vim imaginativam fingimus unum animal,
quod hircocervum appellamus. Similiter de cymera, que fingitur in ymagi-
natione composita, ut sit parte leo prima media capra anguis in ima. Per
suum autem oppositum cadunt in intellectum privationes sicut malum
impium iniustum et huiusmodi, que licet nichil sint separata ut cum
dicitur malitia iniustitia et impietas, tarnen secundum quod9 sunt in
subiecto, non sunt reductibilia in simpliciter nichil. Licet enim cecitas

1 V Attendendum est hie.
2 V necessarium.
4 V foris.
6 V add. rem dicimus.
8 V horum compositionem.

3 A scientiam.
6 V probantur passiones.
7 V om.
9 V tarnen quia.



« De quiditate et esse » 151

nichil sit, sicut dicit Anseimus, cecitas nichil plus est in oculo quam in
lapide. In eo tarnen cecum non est simpliciter nichil sed est ens deficiens.
Secundum autem hoc quod privatio est ymaginata per oppositum secundum
habitum. Cecitas enim intelligitur per visionis absentiam et nuditas per
carentiam indumenti et divisio per compositionem. Et in omnibus talibus
similiter1 sic considérât ens sive rem Aristoteles in quarto metyphysice
ubi dicit, quod privatio rei res est.

Ratio etiam diversimode sumitur secundum quod trahitur ad im-
proprietatem. Proprie enim 2 sumpta sumitur, ut dictum est supra, per
collationem anime de apprehenso et hoc videtur posse probari per quendam
Johannem Sarracenum (V 14rb) qui supra librum Dyonisii de divinis
nominibus ponit diffinitionem rationis quandam, cuius sententiam non
posui, quia verba eius sunt obscura. Extenso autem nomine rationis
dicitur ratio ipsa potentia, cuius actus est collatio ilia et hoc frequenter.
Omnis enim potentia anime a nomine actus nominatur. Dicitur etiam
ratio ipsum collatum, quod est obiectum rationis proprie verbi gratia
hoc totum : Sortes currit ergo movetur dicitur ratio quedam et secundum
se consideratum, sed proprie ipsa collatio (A 50rb) medii inferentis ad
conclusionem non collatum ipsum, non potentia ipsa, que confert, dicitur
ratio, a qua etiam coniunctiones dicuntur rationales a Prisciano 3 scilicet
quia habent notare ordinem et collationem cause ad effectum vel econ-
verso scilicet4 igitur itaque ergo et huiusmodi. Quandoque etiam ratio
dicitur causa finalis prout convertitur eum movente 5. Finis enim movet
efficientem, ut dicit Aristoteles, et inquantum finis sic est movens 6 ipsum
efficientem, ipse finis ratio dicitur verbi gratia querimus aliquando7 ab
aliquo, que sit 8 ratio operis, quod agit et respondet, quia propter hoc
vel illud ago. Si autem queris, secundum quam similitudinem ad rationem
proprie dictam sumitur hie ratio, respondeo, quod finis facit ipsum conferre,
quoniam per tale opus potest ipsum consequi et sic cadit in intentionem
rationis. Et adtende diligenter, quod non dico, quod finis sit ratio simpliciter,

sed sic dico eum esse rationem, prout convertitur in efficientem,
quia sic cadit in ratione operis, quod agitur. Quandoque sumitur iuxta
illud, ut ratio dicatur, finis non causa finalis. Debes enim scire, quod
aliud est finis, aliud causa finalis9. Causa10 finalis est ultimum et optimum
uniuscuiusque in suo ordine et genere, propter quod fiunt omnia que
fiunt ad ilium 11 finem nec fierent, si talis finis non esset. Finis autem
est non propter quod fit res, sed ad quod fit. Verbi gratia iustitie opera
fiunt propter beatitudinem tamquam propter causam finalem, sed tarnen
bene possunt fieri ad bene exercitateque se habere ad opera iustitie licet
non propter id fieri debeant. Et pro illo etiam sumitur intentio rationis
quandoque ut cum dicitur ab eo etiam qui meritorie facit opera iustitie,

1 substantie. 2 V autem.
3 V ut Priscianus dicit. 4 V ut. 5 A in moventem.
6 V movet sic. 7 V om. aliquando. 8 V sit.
9 V Differentia est enim inter hec.

10 V Nam causa. 11 V om.



152 Ein dem hl. Albertus Magnus zugeschriebener Traktat

que est ratio operum tuorum, respondet, quia ut bene me habeam et
exercitate in operibus huius virtutis, hac ratione1 sic ago. Quandoque
etiam dicitur ratio uniuscuiusque rei diffinitio sicut animal rationale
mortale diffinitio est et ratio hominis.

Hiis habitis facile est solvere, quod quesisti, quia ilia conveniunt
in essentia, quorum essentia est eadem verbi gratia diffinitio et diffinitum
conveniunt in essentia et très persone in essentia divina. Et hec inter
omnes est maxima convenientia. Unde si aliqua différant per determi-
natam differentiam entis, impossibile est, quod conveniunt (A 50) in
essentia. Dico autem determinatam differentiam entis sicut qualitas est
determinatum ens et similiter quantitas. Relatio non habet esse (V 14)
determinatum et ideo valde parum habet de ente, sed tarnen aliquid
habet, quod Boethius et Anseimus videntur dicere, quod nichil habet et
quia valde parum habet, non valet dirrumpere unitatem essentialem et
ideo licet très persone sint diverse suis relationibus, non tarnen sunt
diverse essentialiter. Similiter in inferioribus secundum rem loquendo
et non in ratione cum dicitur dominus apposita est relatio super illud,
quod dicitur homo2, non tarnen essentia variata, quia hic dominus et
hie homo unius est essentie. Si autem apponas rem alterius predicamenti
videbis essentiam variatam ut si dicas hie homo et hic albus, hominis
est essentia humanitas, albi vero albedo et ideo différant in essentia.
Similiter autem et intellectus et anima. Nam anime essentia est animeitas,
ut liceat sic loqui, intellectus autem intelligentia. Sub hac autem maxima
unitate essentie est unitas substantie, quando aliqua dicuntur esse idem
in substantia. Et nota ad scientiam huius, quod licet passio subiecti sive
proprium surgat de natura accidentium, sicut Boethius dicit in commento

super Porfirium, tamen ipsum familiarius se tenet cum eo, cuius est
proprium, quam accidentia que sunt quasi advenientia extrinsecus. Unde
possumus dicere, quod proprium est accidens in substantia profundatum
et dico, quod tale idem est in substantia cum eo, cuius est proprium ut
risibile idem est in substantia cum homine et omnes potentie anime cum
sint in anima ut quedam proprietates, erunt idem in substantia cum ipsa
anima. Dico 3 ergo eadem in substantia, quorum est substantia una et
eadem ut proprium et illud cuius est proprium, sed différant in
substantia, quorum substantia non est una et eadem sicut Sortes et Plato,
albedo et dulcedo et breviter quecumque habent separationem ab invicem
per modum disparationis vel oppositionis. Ex hoc patet, quod non est
inconveniens aliqua esse eadem secundum substantiam sicut homo et
risibile et tamen differre secundum essentias, quia diversas essentias
habent homo et risibile. Minor autem est unitas inter subiectum et accidens

(A 50ïb) quam inter subiectum et proprium et dicitur unitas subiecti
sicut hoc album et hoc musicum et hoc crispum. Posito, quod hec omnia
accidunt eidem erunt unum in subiecto, tamen different secundum
substantiam et secundum essentias.

1 V sic ego.
2 A et V dominus. 3 V Dicimus.



« De quiditate et esse » 153

Ilia autem différant subiecto, quorum subiecta sunt diversa sicut
hic ambulans et hic dormiens. Unitas autem rei communis est ad omnes
differentias, quas tetigi, quia bene concedo, quo très persone in Deitate
non différant, sed distinguuntur secundum rem ita, quod hec res non
sit ilia, quia ita caderemus 1 in errorem Sabellii 2 sicut mihi videtur, non
tarnen reprehendo magistros, qui dicunt, quod relatio nichil sit in personis
divinis, si tamen bene intelligunt, quod dicunt, quia et hoc uno modo
verum est. Unum autem sunt in ratione, quorum una est ratio id est
inter que ratio non potest (V fol. 14b) fingere diversitatem sicut hominem
inquantum huius numquam diversimode apprehendit. Sed différant ratione,
inter que distinctio rationis cadit. Aliquo modo verbi gratia inter hominem
et animal rationale et mortale distinguit ratio hoc diffinitionem ponens
illud vero diffinitum etiam secundum quod utrumque per modum cuiusdam
rei apprehenditur. Et hoc ideo dico, quia possit aliquis obicere ita : que
dicitur diffinitio non est idem quod dico homo. Unde pono, quod
utrumque intelligatur per modum rei, adhuc nihil prohibet idem in re
aliter et alia ratione intelligi secundum quod homo et aliter secundum
quod animal rationale et mortale. Et hoc modo dicimus, quod Deus et
Deitas différant secundum rationem et non secundum rem, quia ratio
nostra cum sit materialis, ut dicit Augustinus, consuevit in istis inferio-
ribus diversa accipere concretum et abstractum et simili modo fingit
diversitatem, ubi secundum rem nullum poterit invenire.

Aristoteles in 11° Physicorum in principio dicit : Natura est prin-
cipium alicuius et causa movendi et quiescendi ipsum in quo est per se
et non secundum accidens. Quod dicit per se et non secundum accidens,
notât, quod natura est principium intrinsecum ad differentiam motus
violenti, cuius principium est extrinsecum sicut patet in gravi sursum
proiecto. Licet dicat, quod natura est principium et causa movendi et
quiescendi in ipso, in quo est, tamen in quibusdam non est nisi principium

movendi sicut in corporibus supercelestibus, que 3 semper moventur.
Et hoc ideo contingit, quia non totum principium motus est intrinsecum,
sed etiam talia (A 51ra) corpora moventur ab intelligentiis angelicis vel
etiam intelligentia prima id est a Deo, ut dicit Averroys, et ideo finis
motus est extra scilicet multiplicatio generabilium in inferioribus secundum
philosophum naturalem vel etiam ut assimilet se primo secundum motum
quam possibile est secundum philosophum primum et metaphisicum.

Ibidem autem Aristoteles dat differentiam inter naturam et id, quod
est secundum naturam. Natura enim est principium etc. ut supra.
Secundum autem naturam est id, quod est secundum illud principium,
non ipsum principium ut sursum ferri ignem. Consequenter dicit, quod
natura quandoque dicitur materia et hoc probat per quendam alium
philosophum Antiphonem, qui probat sic. Si plantetur lectus, non nascitur
lectus, sed nescitur lignum. Cum igitur4 generatio ilia sit naturalis,

1 V alias incideremus.
3 V add. quidem.

2 A et V Pelagii.
4 V om.



154 Ein dem hl. Albertus Magnus zugeschriebener Traktat

constat, quod materia ilia natura est, quia lectus non secundum formam
lectuli, sed secundum formam ligni refertur ad generationem illam. Secundo
modo et principalius dicitur natura ipsa forma, quod probat sic. Quod
fit ab arte, dicitur 1 ars. Ergo similiter 2 quod 3 fit a natura, dicitur a
natura. Constat autem, quod forma sit a natura. Ergo forma nature
dicitur. Tertio modo dicitur natura ipse motus mutatio, que est in forma
et materia4 sicut generatio. Et hoc probat sic, quia motus est inter
naturam multipliciter dictam scilicet inter materiam et formam. Cum
igitur sit motus de natura in naturam et ipse potest dici natura.

In V. autem 6 Metaphysice idem philosophus dicidit naturam in
VII membra. Unde dicitur natura subiectum (V 15ra) sine contrarietate
id est materia nuda. Dicitur etiam natura subiectum id est materia cum
altera contrarietate scilicet cum privatione. Tertio forma materialiter
id est forma, que est dispositio ad formam specificam ut accidentalis.
Quarto forma completiva id est specifica vel substantialis. Quinto effi-
ciens per se. Quod vero sit efficiens per se, ipse dicit in II0 Physicorum
sic. Statue causa Policlitus aliqualiter statuam faciens, quia6 accidit
facienti statuam Policlitum esse quasi dicat statuarius est causa efficiens
statue per se, Policlitus autem per accidens. Policlitus autem est nomen
proprium cuiusdam artificis sicut si diceremus : medicus est causa efficiens
medicationis per se, sed Sortes est causa efficiens medicationis per
accidens, quia non est secundum eandem formam artifex ad actum vel
ad effectum refertur. Alia quippe est forma Sortis 7 et medicationis, sed

non natura medicationis et medici. Sexto autem modo 8 dicitur natura
efficiens per accidens, quod iam expositum est. Septimo modo dicitur
natura id quo pullulât (A 15rb) pullulans sicut arbor in sementiva homo
et animal in generativa. Et nota, quod cum natura dicta sit sic VII
modis ultimus 9 propriissime natura dicitur id scilicet quo pullulât
pullulans 10 secundum naturam assignatam et V° et VI°11 modo valde
improprie assumpta est nature et VI012 ut proprius quam V°. Tarnen
videtur Aristoteles dicere de assignatione vocabuli, sed tamen videtur
in Predicamentis in fine aliam assignationem adhuc ponere. Dicit enim
ibi, quod prius natura dicitur, a quo non convertitur subsistendi
consequents et sic videtur natura dici idem quod forma generaliter et simpli-
citer respectu forme specifice sicut animal est forma hominis secundum
quod utrumque accipitur pro forma in loyca, que predicabilis est. Pos-
sumus enim dicere, quod Sortes est homo, Sortes est animal, et quid-
quid est homo est animal sed non convertitur. Et ideo animal natura

I V est. 2 V simili. 3 V quidquid.
4 V inter materiam et formam. 5 V om.
6 V quasi. ' V Sortis ut Sortes.
8 V Sexto modo dicitur natura id quod pullulât pullulans sicut arbor vi

seminis et homo et animal vi generativa. Septimo modo dicitur natura efficiens

per accidens ut iam ante expositum est.
9 V penultimus. 10 A om. id... pullulans.
II V VII«. " V VII«.



« De quiditate et esse » 155

prius est quam homo et tunc natura dicitur generalitas forme respectu
forme specialis.

Boethius etiam philosophus noster 1 in libro De duabus naturis et una
persona Christi distinguit naturam per quattuor differentias sie. Natura
aut de solis spiritualibus2 dici potest aut de solis substantiis id est
corporeis et incorporeis aut de omnibus rebus que quocumque modo 3

esse dicuntur. Cum de omnibus rebus, ita diffinitur : Natura est earum
rerum que cum sint aliquo modo in intellectu vel quecumque modo capi
possunt. Si vero de solis substantiis sie diffinitur : Natura est vel quod
facere, vel quod pati possit. Si vero de solis spiritualibus sie diffinitur :

Natura est prineipium motus per se. Est et alia assignatio nature, per
quam dieimus diversam esse naturam auri atque argenti in hoc proprie-
tatem rerum monstrare cupientes, que4 significatio nature diffiniretur
hoc modo. Natura est unamquamque rem informans specifica differentia.

Hylarius in libro de Trinitate distinguit inter naturam et rem nature
et appellat naturam formam essentialem secundum quod est prineipium
agendi sicut homo générât virtute humanitatis, que est in ipso et ignis
ignit virtute igneitatis et sie de aliis. Res autem nature est particulare
ipsum vel individuum, quod mediante illo actu, cuius prineipium est
(V 15rb) natura, in esse producitur, ut Sortes per generationem hominis
vel hie ignis per generationem ignis. Et ideo dicit Hylarius, quod in omni
creato aliud est natura, aliud res nature. In divinis autem propter sim-
plicitatem est idem natura et res nature, quia ibi persona, que est quasi
res nature, est essentia, virtute cuius Pater générât Filium (A 51) et
spirat5 Spiritum Sanctum.

Natura dicitur causa prima et hec est natura naturans et hec est
universalissima. Natura etiam dicitur intelligentia sicut angelus et hec
ut universalior. Causa ergo prima et intelligentia dicuijtur nature natur-
antes id est formam et esse cuilibet dantes una per auetoritatem et
virtutem, alia per solum ministerium. Non enim sunt angeli creationes,
sicut dicit Damascenus secundo 6 libro. Natura etiam dicitur prineipium
movendi sivie uno modo sive pluribus sive sponte, sive non sponte, et
hec est etiam universalis secundum Avicennam ut virtus infusa
substantiis celorum ad regendum et gubernandum omne generationem et
corruptionem, que sunt in mundo. Alia est particularis ut forme parti-
culares individuorum.

Natura etiam dicitur vis insita rebus ex similibus proereans ut quattuor

prime qualitates scilicet calidum frigidum humidum siccum et hec
natura similiter est particularis. Dicitur etiam7 natura quelibet dispo-

1 V om. philosophus noster.
2 V de spiritualibus solum.
3 V modo diffinitur.
4 V que sicut genus nature.
5 V et Pater et Filius spirant Spiritum Sanctum.
6 A et V tertio.
7 V similiter.



156 « De quiditate et esse »

sitio, que comitatur complexionem, qua dispositione 1 redditur res apta
ad aliquid secundum quod dicitur homo naturaliter mansuetus. Dicitur
etiam natura forma rei specifica et hec dicitur natura auri et dicitur
natura, quia per naturam est acquisita.

Et nota, quod, sicut innuit Aristoteles in libro Celi et Mündt, forma
quedam est innata materie nec est extra perficiens ut forma primordialis
materie. Et hec est a natura naturante, quia est a causa prima créante.
Quedam vero est extra perficiens ut omnes alie quoquomodo contrahentes
primordialem materiam et hee omnes acquiruntur a natura vel ab intel-
ligentia vel a generatione, quam precedunt naturales adaptationes vel
acquiruntur per alterationem ut que post remotionem sui contrarii cum
primo essent in potentia latentes in aptitudine subiecti, postmodum
deteguntur et hec omnes fluunt a principio intrinseco, quia ab aptitudine
intrinseca ipsa natura detegente. Sed quedam sunt ab actu id est a
principio extrinseco et hoc dupliciter scilicet per coniuntionem in unum
ut domus vel per separationem partium ut forme incisorum que non
dicuntur ab actu, eo quod non sunt ab aptitudine intrinseca, sed quia
principium detectionis est actus sicut illis natura.

Et nota, quod actus dicitur multipliciter. Dicitur enim actus forma
substantialis, quia confert esse actuale. Dicitur etiam actus actio naturalis

et etiam actio artificialis et sie sumitur, cum dicitur, quod quedam
forma est a natura id est a principio intrinseco quedam ab actu id est a
principio extrinseco (A desinit), et hoc habetur in 2° capitulo Sex princi-
piorum, ubi queritur de figura, que apparet incisa in se ut in lapide
dolato (V 15), a quo fit a natura vel ab actu. Et dicitur ibi, quod non
videtur esse ab actu, quia sola illa forma proprie et vere est ab actu,
que fit per additionem, ut cum aliquid additur alicui, ex quibus résultat
forma maior et convenientior. Nulla enim est aptitudo naturalis, a qua
fluit hec. Sed ilia, que fit in incisione in aptitudine rei naturalis fuerat,
quare non videtur esse ab actu, propter (hoc) nec a natura, cum natura
non detegat sed sensus. Et solvitur ilia questio. Talis forma secundum
esse est a natura, sed secundum quod sentitur, secundum quid est ab
actu. Natura enim tales partes situavit in toto, quod omnem figuram
sive formam ante sie pandere nostrorum sensuum comprehensionis
potentia valeat apprehendere penetrando. Sed quia non potest, ideo
necesse est, ut partium figuram detegat actus, qua detectione facta sensus
figuram discernere potuit. Figura enim, que natura fuerat insensata,
mediante actu fit sensata et sie patet questio ; Amen.

De quiddiiate et esse domini fratris Alberti Magni
ordinis predicatorum féliciter finit.

1 A om. dispositione secundum quo.


	Ein dem hl. Albertus Magnus zugeschriebener Traktat "De quiditate et esse" : Untersuchung und Textausgabe

