Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 20 (1942)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen.

Moraltheologie.

B. Krempel : Die Zweckfrage der Ehe in neuer Beleuchtung, begriffen
aus dem Wesen der beiden Geschlechter im Lichte der Beziehungslehre des
hl. Thomas. — Einsiedeln-Ziirich-Ké6ln, Benziger. 1941. 302 SS.

Zu den vielen Ehebiichern, die uns in den letzten Jahrzehnten beschert
wurden, tritt hier ein weiteres, das sich aber in bewuBten Gegensatz setzt
zu den bisher erschienenen, nicht um der Ansicht der Alten wieder zu
Ansehen zu verhelfen, sondern um mit Hilfe der aristotelisch-scholastischen
Philosophie unter Wertung der modernen Auffassung vom Geschlecht eine
ganz neue Ansicht vorzutragen.

Wir miissen uns vorerst griindlich mit dem Ixnhalt des Buches bekannt
machen.

Es zerfallt in vier Teile, deren erster die Vorfragen bespricht. Aus-
gehend von einem Wort Pius’ XI. im Eherundschreiben « Casti connubii »
iiber den Ehezweck, deutet Verf, die Ausdriicke causa et ratio als Zweck
und entwickelt diese Begriffe als « die der Ehe von Natur aus innewohnende
Bestimmung ». Er scheidet vom Zweck aus Aufgabe, Sinn, Absicht,
Wirkung und Vorteil. Den neuern Eheschriftstellern erkennt er zu, daf3
sie die Wichtigkeit der Zweckfrage erfaBten : von den Alten stellte er fest,
daB, obwohl Thomas dieser Frage seine besondere Aufmerksamkeit gewidmet
hatte, schon Capreolus sie sparlich bedachte, daB Spitere immer wort-
karger wurden, bis Rosset den Minimalstandpunkt erreichte. So karg die
Behandlung, so unbedingt war durchgehends der Ton, womit als Ehe-
hauptzweck die Fortpflanzung aufgestellt wurde. Neben dem Hauptzweck
wurden verschiedene andere aufgefiihrt, von dem einem mehr, von andern
weniger. Fiir die Unklarheit gab es mehrere Griinde, so das Fehlen des
Vergleichungspunktes, die entfesselte Begierlichkeit, die mangelhafte Er-
fassung des weiblichen Geschlechtes und die Hochschitzung der Jungfriu-
lichkeit. Da der Zweck aus dem Wesen der Ehe stromt, muf3 er in der
Begriffsbestimmung erkennbar sein ; Verf. untersucht deshalb die beiden
gebriuchlichsten Definitionen, die justinianische und die skotistische. In
letzterer sieht er die starre Ausrichtung der gesamten Ehe auf die Fort-
pflanzung verkorpert. In einem eigenen Kapitel stellt er fest, da3 Thomas
die procreatio prolis als den finis principalis, primarius, per se bezeichnet ;
die communicatio operum tritt als finis secundarius hinzu. Die Entspannung
habe Thomas spidter nicht mehr als finis angesehen. Im Anschluf an
4 Sent. d. 33 q. 2 a. 1 stellt er auf: Bei Thomas «sei der Kindersegen,
inbegriffen die Erziehung, finis genericus, die hiusliche Lebensvereinigung



Literarische Besprechungen 93

finis specificus der Ehe. Also nicht Hauptzweck und Nebenzweck, sondern
Gattungszweck und Artzweck ». Diesen Artzweck habe er dann noch von
der eigentlichen Ehe ausgeschlossen und auf das Zivilrecht zuriickgefiihrt.
Verf. sieht diese Lehre darin begriindet, daB damals der Geschlechtsverkehr
auch unter Menschen blof3 als etwas Animalisches aufgefait wurde. « Von
der Gattungsbetitigung schloB Thomas auf ein Gattungsgebilde und einen
Gattungszweck ».

Im 2. Teil wird versucht, den Ehezweck erkenntnismidBig zu finden,
und zwar zuerst aus der Wirkursache. Die Kontrahenten sind die Wirk-
ursache. Durch den Kontrakt sind sie einander verpflichtet und haben
ein Recht auf einander. Das Recht wurde nach St. Paulus als ius ad corpus
alterius angesehen. Pius XI. betont das ius ad personam. Damit wollte
er die Ehe als ein Besitzverhdltnis bezeichnen, das sich irgendwie iiber
den ganzen Menschen ausdehnt, nicht bloB8 iiber sein Fortpflanzungs-
vermogen und dessen Folgen, wie die alte Formel nahelegte. Damit
stimmen Volksempfinden, Liturgie und ehrwiirdige justinianische Ehe-
bestimmung iiberein. Bevor der Beweis zu Ende gefiihrt ist, geht Verf.
in einem neuen Hauptstiick dazu iiber, den Ehezweck aus dem Wesen
der Ehe zu suchen. Hier bestimmt Verf, die Ehe als « eigentliche, sachliche,
gegenseitige, in gewissem Sinne gleichstufige Beziehung », und zwar als
nur etne Téatigkeitsbeziehung. Bei Untersuchung des Beziehungsendpunktes
behauptet er, nach Thomas sei es das in Mann und Frau geschlechtlich
verschieden entwickelte Fortpflanzungsvermoégen. Er selbst stellt als
solchen auf das verschiedene Geschlecht. Dies mit dem Ausdruck Pius’ XI.
verbindend, schlieBt er : Traditio personae kann nur bedeuten : die Uber-
gabe auf Lebenszeit des Rechtes auf alle dem ménnlichen, bezw. weiblichen
Geschlechte entstromenden Werte. Diese Personiibergabe fehlt im Ver-
hiltnis von Bruder und Schwester, deshalb da keine volle dynamische
Darstellung der Arteinheit. Auch in diesem Kapitel noch keine letzte
Losung, denn die Frage dringt sich auf: Was ist das Geschlecht ?

Der dritte Teil handelt davon. Die beiden Geschlechter werden vor-
gefithrt im Spiegel der Physiologie und Psychologie, wobei eine lange Reihe
von anatomischen, physiologischen und funktionellen Unterschieden auf-
gezahlt wird, um zu zeigen, wie durchgreifend sich das Geschlecht vom
Fortpflanzungsvermégen unterscheide und daB3 der Unterschied in vollem
Sinne des Wortes als ein totaler bezeichnet werden miisse. Die bisherigen
Aufstellungen iiber das Wesen der beiden Geschlechter geniigten Verf.
nicht, auch keine der drei modernen, die er anfithrt, Walter, Piper und
Thiel. Gegen letzteren stellt er fest : « Nicht darin unterscheiden sich Mann
und Frau, daB er sich aktiv, sie sich passiv verhilt, sondern darin geben
sie sich kund, daB weibliche Aktivitit mannlicher Passivitit gegeniiber-
steht, und midnnliche Aktivitit gegen weibliche Passivitit ausholt ». Damit
ist freilich auch die Frage noch nicht geklirt. Er untersucht deshalb das
Geschlecht nach Begriffsgruppen und Seinsordnungen. Dabei unterscheidet
er Geschlechtlichkeit von Geschlecht. Erstere ist ein proprium, letzteres
ein Akzidens contingens, eine unwesentliche Erscheinungsform. Beziiglich



94 Literarische Besprechungen

der Seinsordnungen weist er den EinfluB des Geschlechtes in allen nach
und bestimmt es daher als Beziehung, weil diese allein mehreren Trigern
innewohnen kann. Fundament dieser Beziehung sei die Einzelnatur, Be-
ziehungspunkt die Artnatur. Der Mann als solcher soll die beiden Wesens-
bestandteile des Menschen, Stoff und geistige Seingebung, als verschieden
darstellen ; die Frau dagegen als geeint. Der Mann méglichkeitsreicher,
die Frau einheitlicher. Dies sucht er nachzuweisen, bis in die Kleidung
hinabsteigend. Dabei bespricht er auch das Fortpflanzungsvermdégen, doch
etwas stark die Schattenseiten. Zum Schlul wertet er nochmals «die
beiden Geschlechter als groBartige, entgegengesetzte Spiegelbilder der ratsel-
haften menschlichen Natur ».

Im vierten Teil geht er unmittelbar an die Loésung der Zweckfrage
heran. « AuBlerhalb der Ehe besitzen Mann und Frau eine statische Be-
stimmung. Sie liegt in der Doppeldarstellung der einen Menschennatur.
Innerhalb der Ehe erreichen sie ihre dynamische Bestimmung, den Ehe-
zweck ». Auf Grund der naturhaften, der fiihlbaren und der willensmaBigen
Liebe wollen Mann und Frau vereinigt sein. Lebensvereinigung der beiden
Geschlechter ist das Ziel der Ehe. Von dieser Lebensvereinigung werden
unterschieden die gegenseitige Hilfeleistung, die gegenseitige Ergidnzung
und das Zusammenleben. Sie sei Lebenseinheit, gemeinsames Leben,
Lebens- und Liebesgemeinschaft, alles dies aber als Tatigkeit. Dieser neue
Ehezweck wird auch als vollstindige dynamische Darstellung der Artnatur
bezeichnet. Aus dieser vollstindigen Darstellung der Artnatur leitet er
die Einheit der Ehe ab, weil zwei zu der Darstellung geniigen ; ferner die
Unaufléslichkeit, weil das Tun dauern muB, solang es zweckvoll, also immer.
Die folgenden vier Hauptstiicke handeln vom Geschlechtsverkehr. Diesem
sucht er eine hohere Bedeutung als die Fortpflanzung zu geben, indem er
ihn zum « Wort der Ehe » macht, d. h. zur naturhaften und rechtlichen
Einheitsbekundung, also zur vollkommensten Darstellung der Artnatur.
Damit sei die heute anerkannte Sittenlehre iiber den Gebrauch der Ehe auf
der ganzen Lange, so wie sie Pius XI. im Eheschreiben amtlich bestitigt hat,
untermauert. Im einzelnen wertet er den Eheverkehr als Liebesbezeugung,
als Entspannung und endlich als Fortpflanzungsmittel. Das Kind 1aBt er
als Ergebnis des Eheverkehrs den Sinn dieses Verkehrs fortsetzen. « Der
Verkehr ist erscheinungsformige Einheitsbekundung ; das Kind wesenhafte ...
Ehezweck ware, und Ehegut ist zu wenig gesagt vom Kinde ; zutiefst ist
es, neben der Arterhaltung, das dem Menschen arteigene, wesenhafte, sinn-
fallige, dauernde Ehedenkmal ». AbschlieBend legt V. dar, wie die Ehe
im Dienst der Personlichkeit stehen muB3, und wie die Absicht, die Persdn-
lichkeit zu vollendén, den Verzicht auf die Ehe rechtfertigt.

Das Buch ist ein ernster, streng wissenschaftlicher Versuch, die Ehe-
lehre entsprechend den fortgeschrittenen Ergebnissen der Physiologie und
Psychologie auszugestalten, aber nicht willkiirlich, sondern im engsten An-
schluB an die aristotelisch-scholastische Philosophie. Den meisten Lesern
wird von letzterer wohl zu viel geboten ; sie werden schwerlich auf den
dornigen Pfaden der Beziehungslehre zu wandeln wiinschen. Die Vater



Literarische Besprechungen 95

und Kirchenlehrer sind immer mit groBter Hochachtung erwahnt. Frei-
lich weil Verf. auch mit miBliebigen Texten fertig zu werden. Er 1it
Paulus, die Vater, selbst den Codex iuris canonici nicht als Denker, sondern
als Seelsorger von der Ehe handeln, wo ihre Worte sich seiner Ansicht
nicht recht fiigen wollen. Dem hl. Thomas fiihlt er sich besonders ver-
pflichtet; deshalb hdlt er, wo er ihm auf Grund der modernen Geschlechts-
auffassung nicht folgen kann, doch an dessen Prinzipien fest. Diesem
redlichen und pietitvollen Bemiihen des Verfassers, die Wissenschaft auf
einem so schwierigen Gebiete zu fordern, wird niemand seine Anerkennung
versagen konnen. Das darf uns jedoch nicht abhalten, unsere Bedenken
vorzutragen beziiglich der Arbeit als Ganzes, beziiglich des vermeintlichen
Ergebnisses und beziiglich einzelner Punkte.

Die Arbeit als Ganzes scheint uns nicht logisch eingeteilt, denn der
gemeinsame Teilungsgrund fiir die vier Hauptteile ist nicht ersichtlich.
In den Hauptstiicken 8 und 9 wird die Lésung in Aussicht gestellt, erfolgt
aber erst im 18. Hauptstiick. 12 wirkt, wo es jetzt steht, stérend. Soviel
zum Aufbau. Die Fiille der Thomastexte bekundet gewi3 eine groBe Belesen-
heit in den Werken des Doctor communis, wirkt aber doch lahmend. Der
eine oder andere wichtige Text in einer Anmerkung hitte geniigt. Der
hohen Verehrung gegen Viter und Kirchenlehrer entspricht nicht der Ton,
der zuweilen gegen moderne Autoren, die sich ihrem Koénnen entsprechend
um das Problem miihten, angeschlagen wird, so in Nr. 209 und 216. Auch
paBt die Ausdrucksweise nicht immer zum Ernst des Inhaltes, so besonders
Nr. 131.

Zum Ergebnis der Arbeit, zum neuen Ehezweck, zu diesem hoheren
Artzweck, zur Darstellung der Arteinheit, der der Gattungszweck, die
procreatio prolis, eingebaut sein soll, kann ich nur sagen, daB ich davon
trotz der tiefgriindigen Darlegung der Beziehung, trotz aller Ausfiihrungen
iiber moderne Geschlechtsauftassung, trotz des Scharfsinnes, womit Verf.
dies iiberall aufzuspiiren sucht, nicht iiberzeugt worden bin, wenigstens
nicht in dem Sinne, daB es der finis principalis der Ehe sei. Dal3 die dyna-
mische Darstellung der Arteinheit auch ein Ehezweck, mag zugegeben
werden, obwohl dieselbe Darstellung in vielen andern Verbindungen sich
auch findet, vorallem bei Bruder und Schwester, die lebenslinglich zu-
sammen bleiben. Verf. meint, da bliebe die Darstellung unvollkommen,
weil die Person nicht mit all ihren geschlechtlichen Werten iibergeben
werde. Zwischen Bruder und Schwester kann alles gegeben werden, aus-
genommen das streng Geschlechtliche, das Recht auf den ehelichen Verkehr.
Der SchluB liegt nahe, daBl das Unterscheidende auch das Wesentliche sei,
der eheliche Verkehr in seiner naturhaften Bedeutung. Aber Verf. weill
sich zu helfen : er gibt dem Verkehr als nachsten Zweck die vollkommenste
dynamische Darstellung der Arteinheit. Also lige er beim Menschen wesent-
lich in der Erkenntnisordnung, und nicht in der Wirkordnung. Zum Beweis
bringt er den Vergleich mit dem Munde. Der iBt, st68t Laute aus und
spricht. Das letztere ist das Wesentliche, das Artgemiaf3e, das Menschliche.
So will er auch bei der potentia generativa die Darstellung der natiirlichen
Bedeutung hinzufiigen, und zwar als eigentlich artgemidBes Element. Er



96 Literarische Besprechungen

vergiBt, daB diese potentia nur eine Betitigung hat und daB3 der natiirliche
Zweck dieser Betitigung wohl stets der wesentliche bleiben wird. Darnach
ist die potentia benannt und so versteht sie auch das Volk, dem Verf. doch
ein Fingerspitzengefiihl in diesen Dingen zuschreibt. Wenn man der Ehe
eine Darstellung als Zweck beigeben will, so kann es sich nur um einen
akzidentellen, iiber- oder untergeordneten Zweck handeln, denn der wesent-
liche ist aus dem Wesen der Ehe und ihrer eigentlichen Betitigung zu
deutlich ablesbar.

Wenn die Alten mit Paulus sagten, dal das Recht sich auf den Leib,
ad corpus, beziehe, Pius XI. aber wiederholt sagt: ad personam, so ist
davon nicht so viel Aufhebens zu machen. Es heiBt nichts anders als:
ad personam quoad corpus seu in ordine ad generationem. Diese soll ja
nicht tierisch ausgefiihrt werden, sondern von einer Person, die weil3, was
sie tut. Nachster Zweck der Ehe sind die durch den Verkehr hervor-
gerufenen Bedingungen, denen normal als Frucht das Kind folgt. Deshalb
wurde dies auch schlechthin als Ehezweck bezeichnet. Daf3 es per accidens
nicht folgt, ja nicht folgen kann, spielt dabei keine Rolle. Die Ehe ist
deshalb nicht zwecklos, sondern hochstens in einer Beziehung erfolglos.
Die Ehegatten taten, was an ihnen lag, die Ehe hat in den Bedingungen,
die der Akt hervorbrachte, ihren Hauptzweck erreicht. Diesem sind iibrigens
andere Zwecke noch iibergeordnet, so Gottes Ehre, die personliche Heiligung,
die Freundschaft, die Darstellung der Verbindung Christi mit der Kirche ;
Mittelzwecke sind ihm untergeordnet, so die communicatio operum, die
Entspannung und, wenn man will, auch die Darstellung der Arteinheit.
Verf. rekurriert fiir seine Ansicht auf Thomas 4 Sent. 33 q. 2 a. 1. Thomas
sagt da, die Ehe habe als finis principalis die procreatio prolis. Dieser
finis komme dem Menschen seiner Gattung nach zu. Als sekundiren Zweck
habe die Ehe die communicatio operum ; dieser Zweck komme ihr zu,
insofern der Mensch Mensch sei. Verf. macht daraus Gattungszweck und
Artzweck, und operiert damit gegen Thomas, als ob nach ihm die Ehe
als Hauptzweck einen Gattungszweck habe. Insofern die procreatio prolis
dem Menschen seiner Gattung nach als animal zukommt, kann man von
einem Gattungszweck sprechen. Aber es schwingt in dem Worte, wie
Verf. es Nr. 455 gebraucht, weit mehr mit, als ob namlich dieser Zweck
nur der Gattung entspriche. Nichts liegt aber Thomas ferner, denn, wenn
auch allen Arten der Gattung animal die procreatio zukommt, so doch
jeder Art artgemdB. Das Individuum ist dabei nicht bloB als animal,
sondern als animal rationale tatig; und das Ergebnis ist kein animal gene-
ricum, sondern ein specificum und individuum. Es ist also, wenn auch
zu tiefst in der Gattung begriindet, doch ein echter Artzweck, ja der Art-
zweck schlechthin, dem gegeniiber der vom Verf. ausgedachte Artzweck
sich fast wie eine Spielerei ausnimmt. Es ist doch fiir die Art wichtiger,
statisch vermehrt zu werden als dynamisch in ihrer Einheit dargestellt
zu werden. Die Substanz geht doch iiber das Akzidens. Die Fortpflanzung
ist also nicht der Lebensgemeinschaft-Ehe eingebaut, sondern die Lebens-
gemeinschaft und die sinnliche Darstellung sind in der Ehe als Fort-
pflanzungsgemeinschaft umgebaut. Zu der Ehe als Fortpflanzungsgemein-



Literarische Besprechungen 97

schaft treibt die Natur so, daB sie alles festgelegt hat, und dem Menschen
nur die freie Wahl bleibt, die Ehe einzugehen und sie zu benutzen. Zu
der Lebensgemeinschaft treibt sie, wie zu etwas Sekunddrem, das auch in
seiner Ausgestaltung der Vernunft und dem freien Willen iiberlassen ist.
Dazu nahm der Staat schon in der justinianischen Gesetzgebung Stellung
und schrieb es vor.

Die doppelte Auffassung der Ehe bei Pius XI., wovon Verf. ausgeht,
wird hierdurch leicht verstindlich. Der Papst spricht von der Ehe, in
weiterem Sinne genommen, und meint damit die Lebensgemeinschaft, die
sich aus den zweiten Prinzipien des Naturrechtes und den Vorschriften
des biirgerlichen Rechtes ergibt. Er spricht dann von der Ehe, si pressius
accipiatur, und meint damit die Naturehe, deren Ziel das Kind. Pius XI.
weill nichts von dem neuen Ehezweck, von der dynamischen Darstellung
der Arteinheit. Er faBt die Ehe selbst, si latius accipiatur, als volle Lebens-
gemeinschaft und gibt ihr als Zweck die gegenseitige innere Formung der
Gatten und das beharrliche Bemiihen, einander zur Vollendung zu fiihren.
Demnach ware Verf. dem Text, den er sich vorgenommen hatte, zu erkliren,
nicht ganz gerecht geworden.

Von den Einzclheiten, die zu beanstanden waren, seien hier nur wenige
erwahnt. Verf. macht das Geschlecht zu einer Beziehung, weil es sich in
allen Seinsordnungen zeige. Nun auBert sich aber der Verstand und der
Wille auch durch all diese Ordnungen ; niemand stellt sie aber deshalb
unter die Beziehungen. Man wird also das Geschlecht wohl auch weiter
mit Aristoteles und Thomas als eine passio ansehen, als einen korperlichen
Zustand. Wenn ferner das Mdglichkeitsreicher das Geschlecht des Mannes
ausmacht, und das Einheitlicher das der Frau, woran war denn Christus,
in dem doch bei aller Méglichkeitsfiille die gré6B8te Einheit herrschte, noch
als Mann zu erkennen ? Woran die seligste Jungfrau, in der bei aller Ein-
heit auch die weiteste Moglichkeit sich fand, noch als Frau ? Wir eignen
uns hier die Taktik an, womit Verf. gegen Thiel vorgeht.

Das Schreckgespenst, womit Verf. droht, man miisse, wenn man seiner
Auffassung nicht beipflichte, zur strengen augustinus-thomistischen Ehe-
moral zuriickkehren und damit in Gegensatz treten zu Pius XI., mdchte
wohl wenig Wirkung haben, denn, wie Thomas schon die Ausnahme zulie3
beziiglich des debitum reddere, so wiirde er auch als erster die Lehre
Pius’ XI. begriit haben ; denn immer wird verlangt, daB die Gatten ihrer-
seits das Notige und Mégliche tun, um die Bedingungen einer procreatio
prolis zu schaffen. Die hochste Bedeutung dieses Tuns als Mitwirkung
zum Schopferakte Gottes ist nicht gewertet, und doch iiberragt das
unendlich den Wert einer bloBen, wenn auch dynamischen Darstellung
der Arteinheit.

Angesichts der Miihe, die Verf. auf das Buch verwandt hat, und in
Anbetracht des Scharfsinnes, womit er seinen Gedanken verfolgt, legt man
das Werk mit einem gewissen Bedauern aus der Hand.

Trills. Hieronymus Wilms O. P.

=1

Divus Thomas



98 Literarische Besprechungen

H. Holzapfel : Die sittliche Wertung der kérperlichen Arbeit im christ-
lichen Altertum. — Wiirzburg, Ritaverlag. 1941. 219 SS.

Verf. hat das fiir die heutige Zeit hochaktuelle Thema, das von der
theologischen Fakultit der Universitit Wiirzburg schon 1936 als Preis-
aufgabe ausgeschrieben war, preiswiirdig behandelt. Er bespricht in Ab-
schnitt 1, Kap. 1 und 2, die Lage, die das Christentum vorfand : bei den
Heiden totale Ablehnung durch die Freien, bei den Juden gesetzliche
Anerkennung, aber praktisches Meiden von seiten der Vornehmen. In
K. 3 wird kurz die Lehre des Evangeliums skizziert. Wie diese Lehre
weiter verbreitet und den Umstinden entsprechend dargelegt wurde,
wird in K. 3 und 4 geschildert. Im Osten traten als beredte Anwilte der
korperlichen Arbeit, besonders des Handwerkes, Chrysostomus und Theo-
doret auf, im Westen Ambrosius und Augustinus vorab im Hinblick auf
den Ackerbau. Abschnitt 5 ist der Untersuchung der Arbeitseinstellung
des Monchstums gewidmet, wo sich als Ergebnis bietet, daB die Ein-
siedler ohne besondern EinfluB blieben, die Zonobiten im Osten nur
den asketischen Wert der korperlichen Arbeit schatzten, im Abendlande
jedoch mit Benedikt die vollkommene Arbeitswertung einsetzte und seit-
dem nicht bloB in Wort und Schrift gelehrt, sondern auch dem Volke
mustergiiltig vorgelebt wurde. In Abschnitt 6 wird das Ergebnis unter
fiinffachem Gesichtspunkte zusammengestellt und erliutert. Mit ganz
auBergewohnlichem FleiBe wurde diese Schrift aus den Werken der Viter
zusammengetragen. Sie liest sich leicht und wirkt anregend, weil die
Begeisterung fiir das Thema die Feder gefiihrt hat. Auf diese Begeisterung
sind auch wohl kleine Ubertreibungen zuriickzufiihren, wie folgender Satz
der Einleitung: « Hier (in der Arbeit) erhilt das Sein Wert, hier wird
die titige menschliche Natur zur Schopferin der Kultur, hier erlebt der
ganze Mensch die Erfiillung seiner selbst». Dieselbe Begeisterung hat
auch zu einer etwas herben Kritik an Sir. 38 ; 24-34 verleitet, wohin-
gegen gerade dieser Text zum MaBhalten hatte auffordern miissen. Das
Wort Severians (S.112) : « Das Schaffen des Menschen erweist ihn als
Ebenbild Gottes » hitte eine Anmerkung iiber die wahre Ebenbildlichkeit
verdient. Die Bemerkung (S. 135) : « Augustin lebte nie im Kloster » ist
irrefithrend, da der Heilige drei Jahre lang eine Art kldsterlichen Lebens
filhrte. Zu S. 66 : « Auf der Miihe liegt der Wert eines guten Werkes »
moge V. vergleichen Thomas Summa Theol. IT II 27 a. 8 ad 3 und 182
a. 2 ad 1. S.180: «Die Arbeit steht nicht mehr einseitig im Dienst des
Vollkommenheitsstrebens » muB3 wohl heiBen : nicht mehr unmittelbar,
denn sie muB nicht bloB einseitig, sondern allseitig im Dienst des Voll-
kommenheitsstrebens stehen. Schade, daf bei der Zusammenfassung das
Kapitel iiber die Gefahren der Arbeit, die im Werke hie und da angedeutet
sind, vergessen wurde. Dadurch wire der objektive Charakter der wert-

vollen Arbeit noch gesteigert worden.

Trills. Hievonymus Wilms O, P.



Literarische Besprechungen 99

E. Mersch S.J.: Morale et corps mystique. (Museum Lessianum,
Section théologique 34.) — Paris, Desclée de Brouwer. 1937, 276 pp.

Mersch legt eine Reihe anregender Studien und Artikel vor, in denen
die Beziehungen der Lehre vom mystischen Leibe zur Moral und zur Gesell-
schaftslehre verdeutlicht werden soll. Die (mehr apologetische) Einleitung
entwickelt das Verhdltnis der christlichen Religion zur Naturreligion im
Sinne eines «christlichen Humanismus» (vgl. bes. S. 50). Apologetisch
mag dagegen nichts einzuwenden sein; entspricht das aber einer voll-
christlichen Einstellung den nicht-christlichen Religionen gegeniiber ?
Es folgen « Allgemeine Grundlinien », die aus dem christlogischen Dogma
entwickelt werden. Die von M. noch zu den principes généraux gezogenen
Ausfiihrungen iiber Heiligkeit, Gebet und Priestertum wiirden besser
bereits als applications gewertet. Interessant ist die Erklarung der Unvoll-
kommenheit unseres moralischen Handelns aus der Tatsache, daB wir
nur als Glieder, nicht als Ganzes und darum nie restlos vollkommen handeln
konnen (S. 108 ff.) ; allerdings ist nicht ersichtlich, wie dies aus dem pauli-
nischen Verstindnis der Leib-Christi-Lehre abgeleitet werden kann. Das
Verstindnis der iibernatiirlichen Liebe, die nach M. dem Selbsterhaltungs-
trieb im natiirlichen Leben entspricht, ist biblisch kaum zu rechtfertigen ;
es ist zu stark von der Philosophie beeinfluBt. Sehr schén und anregend
sind die Ausfiihrungen iiber das Gebet (bes. S. 129). M. zeigt ferner die
Bedeutung der Leib-Christi-Lehre fiir die Auffassung der christlichen
Ehe, Armut und des Gehorsams.

Im Ganzen gesehen ist das Buch reich an Einsichten und Anregungen.
Es hat darum nicht geringen Wert, besonders fiir ein weniger kasuistisches,
mehr theologisches Erfassen der Moral und Aszese.

Rom, S. Anselmo. Anselm Stolz O. S. B.

J. Koenen : Die BuBllehre Richard Hookers. Der Versuch einer angli-
kanischen Bufdisziplin (Freiburger Theol. Studien, Heft 53). — Freiburg
i. Br., Herder. 1940. x1-49 SS.

Seit hundert Jahren besteht in der anglikanischen Kirche ein Streit
iiber die BuBdisziplin und besonders iiber die Ohrenbeicht. Die amtlichen
Dokumente reden so unbestimmt, daB sich nichts Sicheres iiber die BuB-
lehre der anglikanischen Kirche daraus gewinnen laBt. Darum wendet
sich die vorliegende Untersuchung dem Verfasser der ersten grundlegenden
Apologie des Anglikanismus, Richard Hooker (1554-1600), zu, der unter
den anglikanischen Theologen unbestreitbares Ansehen genieBt und im
6. Buch seines Hauptwerkes « Of the Laws of Ecclesiastical Polity » die
anglikanische BuBlehre und -praxis gegen Rom, Genf und Wittenberg dar-
zulegen und zu verteidigen unternimmt.

Hooker unterscheidet die BuBfugend und die BuBdisziplin. Die BuB-
tugend besteht darin, daB der Siinder, durch Gottes Gnade zum Glauben
und heilsamer Furcht angeregt, seine Siinden bereut, bekennt und die



100 Literarische Besprechungen

notige Genugtuung leistet : wie Petrus Lombardus verlangt also H. die
contritio cordis, confessio oris und satisfactio operis. Das Bekenntnis mul
aber nur vor Gott geschehen und im allgemeinen geniigt eine solche Ubung
der BuBtugend zur Rechtfertigung des Siinders.

Die anglikanische Kirche beansprucht jedoch auch das Recht zur
Ausiibung einer BufB3disziplin. Diese erstreckt sich aber nur auf 6ffentliche
Siinden und Argernis. Die Reue des Herzens ist kein Teil dieser Disziplin,
sondern nur Bekenntnis und Genugtuung; dafiir geh6ért aber an den
Anfang die Exkommunikation, d. h. der AusschluB von der Kommunion,
und an den SchluB8 die Lossprechung, die aber keine Nachlassung der
Siinden ist, sondern nur eine Erklirung, daB Gott nach der Lehre des
Glaubens dem Reumiitigen die Siinde nachlasse und er wieder zur Kom-
munion zugelassen werde.

Betreffs der Ohrenbeichte ist fir Hooker nur sicher, daB sie nicht
notwendig sei. In der Frage, ob sie niitzlich und praktisch zu férdern
oder abzulehnen sei, ist sein Urteil schwankend. Triger der Lossprechungs-
gewalt ist nur der Priester.

Die Darstellung des Verfassers ist knapp und klar. Ihre Zuverlissig-
keit beweisen die 19 Seiten Anmerkungen, die den Wortlaut der wesent-
lichen Stellen aus Hookers Werk bieten.

Einsiedeln. Meinvad Benz O. S. B.

F. Rotter : Das Seelenleben in der Gottesliebe nach dem « Theotimus »
des hl. Franz von Sales (Freiburger Theol. Studien, 40. Heft). — Freiburg
i. Br., Herder. 1935. xr11-226 SS.

Der Verfasser des vorliegenden Werkes macht es sich zur Aufgabe,
im « Theotimus » des hl. Franz von Sales ein System, aufgebaut auf den
Grundbegriff der Gottesliebe nachzuweisen. Nach einer Einleitung, die
den « Theotimus » als die magna charta des christlichen Humanismus und
der christlichen Mystik kennzeichnet, handelt ein erstes Buch vom Seelen-
leben in der natiirlichen Gotlesliebe, ein zweites vom Seelenleben in der
vormystisch-iibernatiivlichen Gottesliebe ; das dritte Buch endlich stellt das
Seelenleben in der mystisch-iibernatiirlichen Gottesliebe dar. Auf allen drei
Stufen der Gottesliebe offenbart sich eine analoge Entwicklung : aus einem
Wohlgefallen an Gott, der vollkommenen Giite, erwichst ein Wohlwollen
und Hinneigen, eine Bewegung zu ihm hin ; das Ziel und die Vollendung
ist die Vereinigung, die freilich im erbsiindlichen Zustand der natiirlichen
Liebe nicht ganz moglich ist. Die iibernatiirliche Liebe erfihrt auch in
ihrem vormystischen Zustande ein iibernatiirliches Wohlgefallen an der
Betrachtung der Wahrheiten des Glaubens und der ewigen VerheiBungen
der Hoffnung ; die titige Liebe aber gibt sich Gott hin und die empfindende
Liebe stellt die ersehnte Vereinigung dar. Damit ist der mystischen Liebe
der Vereinigung der Weg bereitet, in der mystisches Wohlgefallen und
mystisches Wohlwollen und Hingeben sich gegenseitig steigern von Stufe
zu Stufe bis zur hochsten Vollkommenheit.



Literarische Besprechungen 101

Dieser kurze Uberblick zeigt ohne Zweifel, daB der Verfasser recht
hat, wenn er dem Hauptwerk des hl. Franz von Sales den Charakter eines
systematischen Werkes vindiziert. Wenn er aber den hl. Kirchenlehrer
«in einer kiihnen Linienfiihrung von der einfachsten Beschreibung bis zur
hochsten Metaphysik » kommen laft, so diirfte das wohl nicht so ver-
standen werden, als ob das System, das im Theotimus vorliegt, ein meta-
physisches sei. Nach allem, was dargelegt ist, ist es ein psychologisches,
was auch ganz der praktischen Absicht des hl. Bischofs von Genf entspricht.
Schon 7 Jahre vor der Drucklegung seines Werkes schrieb Franz von Sales
an einen befreundeten Bischof : « Je médite donc un livret de 1’Amour
de Dieu, non point pour en traiter spéculativement, mais pour en monstrer
la pratique en l’observation des commandements de la premieére Table »
(Euvres de S. Fr. de S. XIV 126). Damit ist freilich nicht ausgeschlossen,
daB die Lehre des hl. Franz in einer bestimmten Metaphysik verankert
sei. Aber gerade nach dieser metaphysischen Seite hin li8t Rotters Dar-
stellung zu wiinschen iibrig. Der Schritt ins Metaphysische soll vom
hl. Franz besonders getan sein durch seine Lehre von der Seelenspitze ;
aber trotz der zwolf Seiten (68-80), die von ihr handeln, ist es schwer,
sich einen klaren Begriff davon zu machen. Uber die Frage nach dem
realen Unterschied zwischen der Seele und ihren Vermdgen und dieser
Vermogen unter sich soll der hl. Lehrer eine augustinische Denkhaltung
eingenommen haben (S. 71). Uberhaupt wire nach Anmerkung 245 der-
selbe bald Thomas von Aquin, bald dem Ps.-Dionysius, bald den Viktorinern,
bald der Franziskanerschule gefolgt. Sollte da nicht der EinfluB der so
verschiedenen Gewidhrsmédnner, eines Bremond, Gilson, Hessen usw. den
Verfasser zu viel geleitet haben ? Auch die Darstellungsweise ist zuweilen
zu viel auf Pathos anstatt auf begriffliche Klarheit eingestellt. Doch sollen
alle diese Bemerkungen nicht hindern, anzuerkennen, daB in dem Werk
eine groBe und ernste Arbeit steckt und viel Anregung zu Erbauung und
tieferem Eindringen in erhabenstes Geistesleben geboten wird.

Einsiedeln. Meinvad Benz O.S. B

H. Bless : Psychiatrie pastorale. Traduit du Néerlandais par P. Ghys-
saert. — Bruges, Beyaert. 1936. xvi-210 pp.

Diese Psychiatrie pastorale hat einen in der Seelenleitung erfahrenen
Geistlichen zum Verfasser, aber sie ist unter Mitwirkung eines in der
Behandlung seelisch leidender Menschen ebenso praktisch geiibten Arztes
geschrieben worden. Deshalb kann sowohl ein Seelsorger als ein Arzt viel
aus ihr lernen. Bless wollte eine Psychiatrie catholique schreiben. Darunter
versteht er eine Psychiatrie auf Grund der scholastischen Philosophie.
Daher schickt er seiner Psychopathologie eine gedringte Darstellung der
scholastischen Psychologie voraus. Obwohl der Verfasser keine neuen
spekulativen Erkenntnisse bietet, verdient er doch die Anerkennung, daB
es ihm besser gelungen ist, Neues mit Altem zu verbinden, als es in dhn-
lichen Biichern zu geschehen pflegt. So fiigt er die Temperamentenlehre



102 Literarische Besprechungen

in der heute am meisten vertretenen Form gliicklich in die Lehre vom
sinnlichen Strebevermédgen ein (10). Denn, wie mir scheint, mu3 man das
Temperament, philosophisch betrachtet, definieren als die im angeborenen
physischen Charakter liegende Ursache dafiir, daB im sinnlichen Strebever-
mogen der verschiedenen Menschen bei gleicher Einwirkung von auBen
die gleichen Gemiitsbewegungen weder gleich schnell entstehen, noch gleich
stark auftreten, noch auch gleich lange andauern.

Die Storungen, die im menschlichen Seelenleben vorkommen und fiir
abnorm gehalten werden, sind fast erschreckend zahlreich. Bless gibt
von so vielen derselben wenigstens eine kurze Beschreibung ihrer Erschei-
nungsformen, ihrer somatischen und psychischen Ursachen sowie ihrer
Heilversuche, dal nur ein Fachmann sie alle kennen kann. Nichtsdesto-
weniger wird auch der Nichtfachmann das Buch mit dem groBen Gewinn
lesen, dal3 er manches sieht, was er bis dahin nicht beachtet hat, und
dadurch in der Beurteilung solcher, die unter seelischen Konflikten leiden,
vor manchem Irrtum bewahrt bleibt.

Fiir den Seelsorger ist die Frage, wieweit solche Kranke fiir ihr Tun
und Lassen verantwortlich sind, besonders wichtig. Im Widerstreit der
von den neueren Psychiatern vertretenen Ansichten hidlt sich Bless dank
seiner scholastischen Psychologie gleich weit entfernt von jedem Natura-
lismus wie von allem Rigorismus. Gegen die modernen Heilmethoden
der Hypnose, der Psychoanalyse, der Individualpsychologie und der analy-
tischen Psychologie ist er mit Recht sehr zuriickhaltend. Dafiir betont er
umso eindringlicher den groen Wert, den die mit Klugheit und viel Liebe
gespendeten Sakramente auch fiir das natiirliche Wohlbefinden seelisch
Leidender haben koénnen. Die Anweisungen, die er dariiber gibt, sind
vielleicht das Wertvollste im ganzen Buche. Eine iibersichtliche Stoffein-
teilung und ein genaues Inhaltsverzeichnis machen das Buch jedem leicht
gebrauchbar.

Rom (S. Anselmo). Matthias Thiel O. S. B.

Philosophie.

Thomas de Vio Cardinalis Caietanus (1469-1534): Scripta philosophica.
— Romae, Apud Institutum « Angelicum ». 1934-1939.

(1) Commentaria in Porphyrii Isagogen ad praedicamenta Aristotelis.
Ed. I. Marega O.P., pracmissa auctoris vitae operumque descriptione.
Lxxx1v-141 pp.

(2) Commentaria in Praedicamenta Aristotelis. Ed. M. H. Laurent O.P.
X-253 pp.

(3) Commentaria in De anima Aristotelis. Ed. I. Coguelle O.P. 2 Vol.
1938/39. r11-75; 300 pp.

(4) De nominum analogia. De conceptu entis. Ed. P. Zammit O. P.
x1x-112 pp.

(5) Opuscula oeconomico-socialia. Ed. P. Zammit O. P. x11-189 pp.



Literarische Besprechungen 103

Aus AnlaB des 400. Todestages des groBen Thomisten wurde im
Jahre 1934 von Professoren der pidpstlichen Hochschule des Dominikaner-
ordens in Rom die Neuausgabe philosophischer und theologischer Werke
Cajetans in Angriff genommen. Zwar wird es sich zur Hauptsache um
Werke handeln, die schon lingst in alten Drucken vorliegen. Doch sind
diese groBtenteils aus dem 16. Jahrhundert stammenden Ausgaben meist
in nur wenigen Bibliotheksexemplaren zugdnglich. In neueren Editionen
waren bisher lediglich folgende Werke erhdltlich : Die Kommentare zur
Summa theologiae des hl. Thomas, und zu Perihermeneias des Aristo-
teles, lib. 1I, lect. 3 bis SchluB (= Fortsetzung des Thomaskommentars),
beide in der Editio Leonina Operum St. Thomas Aq. enthalten, ferner
einige theologische Opuscula, die als Ergdnzung zum Summakommentar
der Editio Leonina beigefiigt sind, das Opusculum De divina Institutione
Pontificatus Romani Pontificis in der kritischen Ausgabe von Lauchert
im Corpus Catholicorum, 10. Bd. (Miinster 1925), und endlich die beiden
philosophischen Werke, Commentaria in de Ente et Essentia D. Thomae Aq.,
ed. De Maria S. J., Rom 1907 (vergriffen) und ed. M. H. Laurent O. P.,
Turin 1934 ; und Tract. de nominum analogia, ed. De Maria S. J., Rom 1907
(zusammen mit de Ente et Essentia). Vorliegende Neuausgabe bedarf
deshalb und vor allem auch in Anbetracht der gewaltigen Bedeutung
Cajetans fiir die scholastische Philosophie und Theologie wohl kaum
einer besonderen Rechtfertigung. Geplant ist eine philosophische und
theologische Reihe. Von der theologischen Reihe ist erst ein Band er-
schienen, der im Divus Thomas 19 (1941) 223 f. besprochen wurde. Dagegen
weist die philosophische Reihe bereits 6 Bande auf. Die Ausstattung ist
vorziiglich, der Preis bescheiden. Der duBeren buchtechnischen Einheit-
lichkeit der Bdnde entspricht nun allerdings die innere Gestaltung in
keiner Weise. Es liegt der Ausgabe keine einheitliche Editionsmethode
zugrunde, was zum mindesten ein Schoénheitsfehler ist. Es seien hier
die einzelnen Binde in logischer Reihenfolge besprochen :

1. Da der Kommentar zum Porphyriustext iiber die aristotelischen
Praedikabilien, der logischen Anordnung entsprechend, an die erste Stelle
zu setzen ist, schickt der Herausgeber dem Texte eine ziemlich ausfiihr-
liche gute Biographie Cajetans voraus, die freilich zweckgemidB den Ge-
lehrten und philosophisch-theologischen Schriftsteller in den Vordergrund
riickt. Es folgt ein chronologisches Verzeichnis der philososphischen Werke
Cajetans, das erginzt wird durch ein Verzeichnis derselben in logischer
Reihenfolge, ferner durch ein solches der Inedita und der Opera ex variis
Caietani scriptis excerpta. Die nachfolgende Cajetanbibliographie muB
natiirlich nicht nur durch die seither, besonders anliBlich des Cajetan-
jubiliums erschienenen Arbeiten stark erginzt werden, sondern ist leider
auch beziiglich der fritheren Literatur sehr mangelhaft. Monographische
Veréffentlichungen iiber bestimmte Lehrpunkte fehlen jedenfalls ganz, und
doch erwartet man gerade dies in einer solchen Sammlung, wogegen eine
Bibliographie zur Biographie Cajetans ganz gut wegfallen konnte. Es
sei deshalb zur Erginzung auf Congars ausgezeichnete Bibliographie in



104 Literarische Besprechungen

der Cajetannummer der Revue Thomiste 17 (1934-35) 30-36 verwiesen. —
Dem Text selber liegt der erste Druck von Venedig aus dem Jahre 1506
zugrunde. Marega beniitzte aber auch die Venedigerausgaben von 1517
und 1554 und die Lyonerausgabe von 1572, diese sogar in erster Linie,
«ad lectiones dubias definiendas aut menda typothetarum corrigenda »
(p. VIII). Nun hat aber der Herausgeber auf den Variantenapparat
verzichtet, sodaB nicht festzustellen ist, worin der vorliegende Text von
den beiden zu Lebzeiten des Verfassers herausgegebenen Texten abweicht,
und worin er den nach Cajetans Tod gedruckten Ausgaben folgt. Wenn
man allenfalls solche nichtkritische posthume Ausgaben beniitzen will,
um die unklaren und defekten Stellen der Erstausgaben danach zu korri-
gieren, so darf eine zuverldssige Textgestaltung doch gewi nicht davon
absehen, diese Abweichungen von jenen ersten Texten kenntlich zu
machen ; denn diese fritheren Editionen stammen ja aus der Zeit des
Autors selber. Selbst wenn nun Cajetan die Drucklegung nicht iiber-
wachte, so bieten diese Editionen eine ungleich bessere Gewahr, den
authentischen Text zu enthalten, als jede andere Ausgabe, auf welche
der Verfasser sicher keinen Einflul ausiiben konnte, und von denen auch
nicht bewiesen werden kann, dal3 sie sich auf den Originaltext des Manu-
skriptes stiitzen. Der Porphyriustext sodann ist naturgemalB der Text,
den Cajetan beniitzte und verdffentlichte, niamlich die Ubersetzung des
Boéthius. Marega gibt aber auch die Varianten zum kritischen Texte der
Berlinerausgabe von Busse (Commentaria in Aristotelem graeca, IV/1, 1887),
was sehr zu begriilen ist; nur hdtte er es nicht unterlassen sollen, seinen
Text mit der Marginalpaginierung nach der Berlinerausgabe zu versehen.
Warum die Aristotelesstellen des Kommentars nur nach Didot, und nicht
auch nach Becker zitiert werden, ist auch nicht einzusehen. SchlieBlich wire
fiir den Sachindex sowie fiir die praktische Benutzung der Ausgabe eine
fortlaufende Numerierung der Textabschnitte sehr von Nutzen gewesen.

2. Laurents Edition des Kommentars zu den aristotelischen Praedi-
camenta ist die getreue Wiedergabe der schon erwahnten Erstausgabe
von Venedig 1506. Die groBen Editionsfehler Maregas werden hier gliick-
lich vermieden ; denn zunidchst werden die nach Cajetans Tod erfolgten
Editionen iiberhaupt nicht beriicksichtigt, und eine andere zu Lebzeiten
des Verfassers besorgte Ausgabe gibt es nach Laurent nicht. Sodann
aber setzt der Herausgeber die von ihm gemachten, ganz seltenen Text-
verbesserungen in Klammer, soda wir hier eine wirklich zuverlissige
Ausgabe vor uns haben. Der Aristotelestext Cajetans ist wiederum eine
Ubersetzung des Boéthius, aber leider fehlt auch hier die Randpagi-
nierung nach der Becker- (und Didot-)ausgabe. Zur leichteren Beniitzung
des Textes beim Aristotelesstudium wire dies doch notwendig gewesen !
Dadurch wire auch der groBen Uniibersichtlichkeit des Cajetantextes in
etwa abgeholfen gewesen, mehr noch freilich durch fortlaufende Numerie-
rung der Textabschnitte, die auch hier fehlt. Umso willkommener wird
der sehr reichhaltige Index rerum sein ! Vorziiglich ist auch der exakte
Stellennachweis der von Cajetan zitierten Autoren.



Literarische Besprechungen 105

3. Laurent schickt dem ersten Bande des Kommentars zu De anima
Aristotelis eine umfangreiche historische Einleitung in franzésischer Sprache
voraus. Darin wird zundchst das historische Milieu gezeichnet, in dem
und fiir das Cajetan seine philosophischen Studien betrieb, und worin
der oberitalienische Neu-Averroismus unter den Gegnern der arist.-thom.
Schule den ersten Platz einnahm. Das groBe Problem, das diese philo-
phische Richtung in einer immerhin grundsitzlich noch christlichen Um-
welt aufwerfen mufBlte, war bekanntlich die Frage nach der Unsterb-
lichkeit der Seele und ihrer philosophischen Beweisbarkeit. Cajetans
Stellungnahme im Animakommentar war damals stark umstritten. Lau-
rent untersucht deshalb vorerst Cajetans diesbeziigliche Lehre vor der
Abfassung des Kommentars (1509) : in einem Sermo vom ersten Advents-
sonntag 1503 und im Summakommentar, in I q. 75. An beiden Stellen
hat Cajetan die philosophische Beweisbarkeit gelehrt. Um den wahren
Sinn seiner Lehre im Animakommentar feststellen zu konnen, mul3 man
sich aber, wie Laurent mit Recht betont, erst iiber seine Kommentierungs-
methode Klarheit verschaffen. Laurent fiihrt die ungerechtfertigten An-
griffe der Gegner Cajetans auf die Unkenntnis dieser Methode zuriick.
Er stellt fest, daB Cajetans Methode «une véritable révolution dans le
domaine de la scolastique » (XXXII) bedeutet : sein Aristoteleskommentar
will eine eigentliche Textexegese sein, will also vor allem feststellen, was
Aristoteles wirklich gesagt und gelehrt hat, «la véritable pensée d’Aris-
tote » (XXX) und nicht, was er gedacht haben kdénnte und was man in
ihn hineininterpretieren mochte. Mit Hilfe dieser Methode kommt Cajetan
in seinem Kommentar zum Ergebnis, daB Aristoteles im 3. Buche De
anima den intellectus agens als substantia separata versteht, und darin
weicht er von der Interpretation des hl. Thomas ab. Nach Aristoteles,
wie ihn Cajetan versteht, kann darum die Seele ohne den Leib nicht
existieren, sie ist also nicht unsterblich. Allerdings hat auch Cajetan
die Unsicherheit und Unbestindigkeit der diesbeziiglichen aristotelischen
Lehre sehr wohl gesehen; nur scheint Cajetan, wie Laurent bemerkt,
nicht an die Méoglichkeit einer Lehrentwicklung des Stagiriten gedacht
zu haben. Jedenfalls aber — und das ist das Entscheidende! — hat
Cajetan ausdriicklich darauf hingewiesen, daB diese Auffassung nicht
seine personliche Meinung ist, sondern eben die des Aristoteles, die er
hier darzustellen habe (vgl. den Text bei Laurent, 1. c. XXXIII, Anm. 1).
Trotzdem ist es anderseits geschichtliche Tatsache, daB Cajetan viel
spater in seinen Schriftkommentaren, besonders in ad Roman. 9, 21-23
(1528) und in Ecclesiast. 3, 21 (1530) die « scientia immortalitatis animae
nostrae » negiert. Laurent will diese Meinungsinderungd amit erklaren,
daB Cajetan unter dem EinfluB der gegnerischen Kritik an seinem Anima-
kommentar seine fritheren Argumente revidierte und nun nicht mehr
als fiir durchschlagend hielt, daB er aber auch infolge all der physischen
und moralischen Leiden der letzten Jahre vom Zweifel erfat wurde
« pour tout ce qui relevait du domaine de la raison» (XXXVI)! Diese
zweite Erklarung diirfte allerdings doch etwas zu weit gehen, indem sie
den alternden Cajetan geradezu zum Skeptiker werden lit! — Die Ein-



106 Literarische Besprechungen

leitung schlieBt mit einer ausgezeichneten historischen Untersuchung jener
lebhaften Diskussion, die in den Jahren 1510-1534 um die Auffassung
Cajetans in dieser heiklen Frage entbrannte. Die Studie griindet teil-
weise auf personlichen Forschungen und entbehrt deshalb nicht der Origi-
nalitit. Cajetans Hauptgegner war der Dominikaner Bartholomaus Spina,
der ihn beschuldigte, in seinem Animakommentar die averroistische These
von der Sterblichkeit der menschlichen Seele verteidigt zu haben. Fir
ihn war eben, wie Laurent sagt, Aristoteles mit der Wahrheit identisch.
Wer also den Stagiriten z. B. die Unsterblichkeit der Seele leugnen liBt,
bekennt sich selber zu dieser Leugnung ! Laurent weist auch mit guter
Begriindung eine direkte Abhdngigkeit Pomponnazis von Cajetan ab,
wie sie Spina und andere nach ihm behauptet hatten. Damit ist allerdings
eine indirekte Beeinflussung nicht ohne weiteres ausgeschlossen. Inter-
essant sind auch Laurents Ausfiihrungen iiber die Kritik, die Franciscus
Sylvester Ferrariensis und Javelli an der Aristotelesexegese ihres Mit-
bruders ausiibten. Auch hier finden wir wieder dieselbe Verkennung
des Sinnes und Wertes der Cajetanschen Interpretationsmethode, die
zweifellos fiir die damaligen scholastischen Kreise ein Novum war und
zugleich ein glinzender Beweis ist fiir den wahrhaft fortschrittlichen Geist
dieses « humaniste-théologien ». Diese wertvolle Einleitung zum Anima-
kommentar Cajetans darf somit als gliicklicher Beitrag zur Geschichte
der Renaissancephilosophie gewertet werden, und geht darum auch iiber
den Rahmen einer bloBen Texteinleitung hinaus.

Die beiden bisher verdffentlichten Bande enthalten den Text des
1. und 2. Buches des Kommentars. Sehr storend ist der Umstand, daB
dies auf dem Titelblatt nicht vermerkt wird. Im 2. Band fehlt zudem
jeglicher Hinweis darauf, daB es sich um das 2. Buch handelt. Eine
wahrhaft unverzeihliche Unterlassung des Herausgebers! Coquelle legt
die Erstausgabe von 1510 (Florenz) zugrunde und beniitzt zudem die
Bologneserausgabe von 1617, wiederum um die « necessariae correctiones »
danach zu gestalten! Immerhin unterliBt er es nicht, die Varianten
gewissenhaft zu verzeichnen. Beim lateinischen Aristotelestext fehlt auch
hier die unentbehrliche Randpaginierung nach Becker. Coquelle gibt dazu
im 1. Band die Varianten der Florentinerausgabe, scheint also den Text
der Bologneserausgabe zugrunde zu legen, wie dies jedenfalls im 2. Band
der Fall ist, wo er Varianten von beiden Editionen anfiihrt. Stellen-
nachweise der zitierten Autoren fehlen im 1. Band mit Ausnahme von
Aristoteles ganz, im 2. Band wird dieses Versiumnis nachgeholt, aber
wiederum mit einer Ausnahme : Averroés wird von Cajetan selber mit
den Textnummern seiner Ausgabe zitiert. Wenigstens hitte aber Coquelle
uns sagen sollen, welcher Text von Cajetan beniitzt und damit auch vom
Herausgeber zitiert wird. Autoren- und Sachverzeichnis wird man wohl
am Ende des 3. Bandes erwarten diirfen !

k. Auch dieser Band ist mit einer Einleitung versehen, in der
S. Alvarez-Menendez O. P. vor allem Bedeutung und Eigenart dieser
ersten Monographie und systematischen Darstellung der thomistischen



Literarische Besprechungen 107

Analogielehre beleuchtet. Alvarez betont sehr den metaphysischen und
nicht bloB logischen Charakter dieser Abhandlung, was durch das Zeugnis
mehrerer bedeutender Thomisten bekriftigt wird. Alvarez’ Einteilung
des ganzen Opusculums ist leicht faBlich und klar in einem beigefiigten
Schema (p. XIX) dargestellt, zum Teil sogar noch ausfiihrlicher. Cajetans
Methode ist hier die alte dreiteilige der Scholastiker : Darstellung der
Schwierigkeiten, Problemlosung, Beantwortung der Schwierigkeiten. Haupt-
quellen sind : Aristoteles, Averroés, Thomas von Aquin. Das eigentliche
Verdienst Cajetans besteht hier nach A. darin, daB er die Prinzipien
seiner Vorganger entwickelt und die ganze traditionelle Analogielehre der
aristotelischen Scholastik als erster systematisch darstellt. Die klassische
Bedeutung und der auBerordentlich groBe EinfluB dieses Analogietrak-
tates auf die ganze nachfolgende Thomistenschule wird von einer Reihe
bester Vertreter dieser Richtung bezeugt. A. zitiert dafiir den Ferrariensis,
Bdnez, Joh. a S. Thoma, Ramirez, Satolli, Penido.

Auch dieser Text gibt die Editio princeps von 1506 (Venedig) wieder.
AuBerdem werden beniitzt : Paris 1511, Lyon 1541, Venedig 1588. Zam-
mit will mit Recht « pro posse » den Text der ersten Ausgabe beibehalten,
nimmt aber «in eius defectu» (p. IV) Zuflucht zu den genannten Edi-
tionen, und zwar in der angefiihrten Reihenfolge. Also wiederum die-
selbe sonderbare Editionsmethode! Dazu kommt noch, daB Zammit
eine dritte Ausgabe von 1517 (Venedig) in der Vorrede zwar erwihnt,
aber nicht beniitzen will, eine vierte dagegen von 1531 (Venedig) iiber-
haupt nicht zu kennen scheint. Und doch sind dies zwei Editionen, die
vor Cajetans Tod gedruckt wurden, folglich nicht weniger bedeutsam sind
als die Pariser von 1511, und jedenfalls den iibrigen von Z. beniitzten
Ausgaben bei weitem vorzuziehen wiren. Das Ergebnis ist nach Z. ein
Text, der « uti iacet maiori ex parte ex secunda (Paris 1511) haustus est,
propter rationem iam datam ». Das soll wohl heiBlen, da die erste Edition
sehr defekt ist. Es wird aber keineswegs nachgewiesen, warum gerade
die Pariseredition dem authentischen Texte ndher kommen soll als die
Editio princeps. Und doch ist gerade dies das Entscheidende | Zammits
Textausgabe ist trotzdem viel befriedigender als die Maregas; denn er
gibt wenigstens die Varianten an. Stérend ist aber auch der Umstand,
dafl der Herausgeber in den Anmerkungen Varianten, Stellennachweise,
Literaturangaben, Quellennachweise, Worterklirungen und philosophie-
geschichtliche Erérterungen durcheinanderwirft. Die Ausgabe hatte be-
stimmt gewonnen und ihren eigentlichen Zweck vollends erreicht, wenn
der Herausgeber sich mit den Varianten und den Stellennachweisen,
eventuell auch noch mit der Wiedergabe der von Cajetan zitierten Texte
begniigt hatte. Sehr zu loben ist aber im Hinblick auf die praktische
Verwertung die Textnumerierung und Texteinteilung am Rande, ebenso
der Autoren- und Sachindex.

Die kurze, aber wertvolle « Responsio super duo quaesita de Con-
ceptu entis ad Fr. Franciscum de Ferraria » bezieht sich auf den Ana-
logietraktat und wird deshalb sinngemiB diesem Bande auf Grund der
Erstausgabe von 1511 (Paris) beigefiigt.



108 Literarische Besprechungen

5. Der Band der Opsucula oeconomica-socialia enthdlt 7 Schriften,
die auch heute von aktueller Bedeutung sind : De eleemosynae praecepto,
De monte pietatis, De cambis, De usura, Responsio ad tria dubia ad
Mag. Conradum Xoellin, De societate negotiatoria, De emptione rerum
raptarum in bello iniusto ad Fr. Thomam Ragusinum. Hier werden wich-
tige Frage iiber Eigentumsrecht, Natur und Funktion des Geldes, Wucher
und Zinsnehmen, Wechselwesen, Bankgeschifte behandelt. Der Text wird
fiir die ersten vier Opuscula nach der Editio princeps von 1511 (Paris),
fiir De cambis nach der von 1506 (Venedig) gestaltet. Dazu werden die
Ausgaben von Lyon 1541 und Venedig 1588 herangezogen. Fiir die letzten
drei Werklein werden nur diese beiden zuletzt genannten beniitzt. Und
doch enthilt die schon genannte Ausgabe von 1531 (Venedig) samtliche
Opuscula mit der einzigen Ausnahme der Responsio ad tria dubia ad
M. C. Koellin. Es ist also klar, daB diese Edition wenigstens fir die
zwei letzten Opuscula vor jeder anderen posthumen Ausgabe hitte be-
nutzt werden sollen. Doch fehlt auch in diesem Bande der Varianten-
apparat nicht, Textnumerierung und Autorenindex verdienen lobende
Erwdahnung. Leider fehlt hier ein Sachindex.

Moégen die Zeitumstinde es bald erlauben, daB die Sammlung fort-
gefilhrt und vollendet werde! Vor allem ist dringend die Edition des
3. Buches De anima und des bedeutsamen Kommentars zu den Poste-
riora Analytica. Es sei aber auch der Wunsch ausgesprochen, daB die
kommenden Béinde editionstechnisch befriedigender ausfallen mégen. Nur
eine gute, ja beste Ausgabe ist des groBen Thomisten wiirdig. Fiir die
Erfiillung dieses Wunsches bietet indes der zuletzt verdffentlichte Band
des Priadikamentenkommentars beste Gewdhr,

Rom. P. Wyser O. P.



	Literarische Besprechungen

