
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 20 (1942)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen.

Moraltheologie.

B. Krempel : Die Zweckfrage der Ehe in neuer Beleuchtung, begriffen
aus dem Wesen der beiden Geschlechter im Lichte der Beziehungslehre des

hl. Thomas. — Einsiedeln-Zürich-Köln, Benziger. 1941. 302 SS.

Zu den vielen Ehebüchern, die uns in den letzten Jahrzehnten beschert
wurden, tritt hier ein weiteres, das sich aber in bewußten Gegensatz setzt
zu den bisher erschienenen, nicht um der Ansicht der Alten wieder zu
Ansehen zu verhelfen, sondern um mit Hilfe der aristotelisch-scholastischen
Philosophie unter Wertung der modernen Auffassung vom Geschlecht eine

ganz neue Ansicht vorzutragen.
Wir müssen uns vorerst gründlich mit dem Inhalt des Buches bekannt

machen.
Es zerfällt in vier Teile, deren erster die Vorfragen bespricht.

Ausgehend von einem Wort Pius' XI. im Eherundschreiben « Casti connubii »

über den Ehezweck, deutet Verf. die Ausdrücke causa et ratio als Zweck
und entwickelt diese Begriffe als « die der Ehe von Natur aus innewohnende
Bestimmung ». Er scheidet vom Zweck aus Aufgabe, Sinn, Absicht,
Wirkung und Vorteil. Den neuern Eheschriftstellern erkennt er zu, daß
sie die Wichtigkeit der Zweckfrage erfaßten : von den Alten stellte er fest,
daß, obwohl Thomas dieser Frage seine besondere Aufmerksamkeit gewidmet
hatte, schon Capreolus sie spärlich bedachte, daß Spätere immer
wortkarger wurden, bis Rosset den MinimalStandpunkt erreichte. So karg die
Behandlung, so unbedingt war durchgehends der Ton, womit als
Ehehauptzweck die Fortpflanzung aufgestellt wurde. Neben dem Hauptzweck
wurden verschiedene andere aufgeführt, von dem einem mehr, von andern
weniger. Für die Unklarheit gab es mehrere Gründe, so das Fehlen des
Vergleichungspunktes, die entfesselte Begierlichkeit, die mangelhafte
Erfassung des weiblichen Geschlechtes und die Hochschätzung der Jungfräulichkeit.

Da der Zweck aus dem Wesen der Ehe strömt, muß er in der
Begriffsbestimmung erkennbar sein ; Verf. untersucht deshalb die beiden
gebräuchlichsten Definitionen, die justinianische und die skotistische. In
letzterer sieht er die starre Ausrichtung der gesamten Ehe auf die
Fortpflanzung verkörpert. In einem eigenen Kapitel stellt er fest, daß Thomas
die procreatio prolis als den finis principalis, primarius, per se bezeichnet ;

die communicatio operum tritt als finis secundarius hinzu. Die Entspannung
habe Thomas später nicht mehr als finis angesehen. Im Anschluß an
4 Sent. d. 33 q. 2 a. 1 stellt er auf : Bei Thomas « sei der Kindersegen,
inbegriffen die Erziehung, finis genericus, die häusliche Lebensvereinigung



Literarische Besprechungen 93

finis specificus der Ehe. Also nicht Hauptzweck und Nebenzweck, sondern
Gattungszweck und Artzweck ». Diesen Artzweck habe er dann noch von
der eigentlichen Ehe ausgeschlossen und auf das Zivilrecht zurückgeführt.
Verf. sieht diese Lehre darin begründet, daß damals der Geschlechtsverkehr
auch unter Menschen bloß als etwas Animalisches aufgefaßt wurde. « Von
der Gattungsbetätigung schloß Thomas auf ein Gattungsgebilde und einen
Gattungszweck ».

Im 2. Teil wird versucht, den Ehezweck erkenntnismäßig zu finden,
und zwar zuerst aus der Wirkursache. Die Kontrahenten sind die
Wirkursache. Durch den Kontrakt sind sie einander verpflichtet und haben
ein Recht auf einander. Das Recht wurde nach St. Paulus als ius ad corpus
alterius angesehen. Pius XI. betont das ius ad personam. Damit wollte
er die Ehe als ein Besitzverhältnis bezeichnen, das sich irgendwie über
den ganzen Menschen ausdehnt, nicht bloß über sein Fortpflanzungsvermögen

und dessen Folgen, wie die alte Formel nahelegte. Damit
stimmen Volksempfinden, Liturgie und ehrwürdige justinianische
Ehebestimmung überein. Bevor der Beweis zu Ende geführt ist, geht Verf.
in einem neuen Hauptstück dazu über, den Ehezweck aus dem Wesen
der Ehe zu suchen. Hier bestimmt Verf. die Ehe als « eigentliche, sachliche,
gegenseitige, in gewissem Sinne gleichstufige Beziehung », und zwar als

nur eine Tätigkeitsbeziehung. Bei Untersuchung des Beziehungsendpunktes
behauptet er, nach Thomas sei es das in Mann und Frau geschlechtlich
verschieden entwickelte Fortpflanzungsvermögen. Er selbst stellt als
solchen auf das verschiedene Geschlecht. Dies mit dem Ausdruck Pius' XI.
verbindend, schließt er : Traditio personae kann nur bedeuten : die Übergabe

auf Lebenszeit des Rechtes auf alle dem männlichen, bezw. weiblichen
Geschlechte entströmenden Werte. Diese Personübergabe fehlt im
Verhältnis von Bruder und Schwester, deshalb da keine volle dynamische
Darstellung der Arteinheit. Auch in diesem Kapitel noch keine letzte
Lösung, denn die Frage drängt sich auf : Was ist das Geschlecht

Der dritte Teil handelt davon. Die beiden Geschlechter werden
vorgeführt im Spiegel der Physiologie und Psychologie, wobei eine lange Reihe
von anatomischen, physiologischen und funktionellen Unterschieden
aufgezählt wird, um zu zeigen, wie durchgreifend sich das Geschlecht vom
Fortpflanzungsvermögen unterscheide und daß der Unterschied in vollem
Sinne des Wortes als ein totaler bezeichnet werden müsse. Die bisherigen
Aufstellungen über das Wesen der beiden Geschlechter genügten Verf.
nicht, auch keine der drei modernen, die er anführt, Walter, Piper und
Thiel. Gegen letzteren stellt er fest : « Nicht darin unterscheiden sich Mann
und Frau, daß er sich aktiv, sie sich passiv verhält, sondern darin geben
sie sich kund, daß weibliche Aktivität männlicher Passivität gegenübersteht,

und männliche Aktivität gegen weibliche Passivität ausholt ». Damit
ist freilich auch die Frage noch nicht geklärt. Er untersucht deshalb das
Geschlecht nach Begriffsgruppen und Seinsordnungen. Dabei unterscheidet
er Geschlechtlichkeit von Geschlecht. Erstere ist ein proprium, letzteres
ein Akzidens contingens, eine unwesentliche Erscheinungsform. Bezüglich



94 Literarische Besprechungen

der Seinsordnungen weist er den Einfluß des Geschlechtes in allen nach
und bestimmt es daher als Beziehung, weil diese allein mehreren Trägern
innewohnen kann. Fundament dieser Beziehung sei die Einzelnatur,
Beziehungspunkt die Artnatur. Der Mann als solcher soll die beiden
Wesensbestandteile des Menschen, Stoff und geistige Seingebung, als verschieden
darstellen ; die Frau dagegen als geeint. Der Mann möglichkeitsreicher,
die Frau einheitlicher. Dies sucht er nachzuweisen, bis in die Kleidung
hinabsteigend. Dabei bespricht er auch das Fortpflanzungsvermögen, doch
etwas stark die Schattenseiten. Zum Schluß wertet er nochmals « die
beiden Geschlechter als großartige, entgegengesetzte Spiegelbilder der
rätselhaften menschlichen Natur ».

Im vierten Teil geht er unmittelbar an die Lösung der Zweckfrage
heran. « Außerhalb der Ehe besitzen Mann und Frau eine statische
Bestimmung. Sie liegt in der Doppeldarstellung der einen Menschennatur.
Innerhalb der Ehe erreichen sie ihre dynamische Bestimmung, den
Ehezweck ». Auf Grund der naturhaften, der fühlbaren und der willensmäßigen
Liebe wollen Mann und Frau vereinigt sein. Lebensvereinigung der beiden
Geschlechter ist das Ziel der Ehe. Von dieser Lebensvereinigung werden
unterschieden die gegenseitige Hilfeleistung, die gegenseitige Ergänzung
und das Zusammenleben. Sie sei Lebenseinheit, gemeinsames Leben,
Lebens- und Liebesgemeinschaft, alles dies aber als Tätigkeit. Dieser neue
Ehezweck wird auch als vollständige dynamische Darstellung der Artnatur
bezeichnet. Aus dieser vollständigen Darstellung der Artnatur leitet er
die Einheit der Ehe ab, weil zwei zu der Darstellung genügen ; ferner die
Unauflöslichkeit, weil das Tun dauern muß, solang es zweckvoll, also immer.
Die folgenden vier Hauptstücke handeln vom Geschlechtsverkehr. Diesem
sucht er eine höhere Bedeutung als die Fortpflanzung zu geben, indem er
ihn zum « Wort der Ehe » macht, d. h. zur naturhaften und rechtlichen
Einheitsbekundung, also zur vollkommensten Darstellung der Artnatur.
Damit sei die heute anerkannte Sittenlehre über den Gebrauch der Ehe auf
der ganzen Länge, so wie sie Pius XI. im Eheschreiben amtlich bestätigt hat,
untermauert. Im einzelnen wertet er den Eheverkehr als Liebesbezeugung,
als Entspannung und endlich als Fortpflanzungsmittel. Das Kind läßt er
als Ergebnis des Eheverkehrs den Sinn dieses Verkehrs fortsetzen. « Der
Verkehr ist erscheinungsförmige Einheitsbekundung ; das Kind wesenhafte
Ehezweck wäre, und Ehegut ist zu wenig gesagt vom Kinde ; zutiefst ist
es, neben der Arterhaltung, das dem Menschen arteigene, wesenhafte,
sinnfällige, dauernde Ehedenkmal ». Abschließend legt V. dar, wie die Ehe
im Dienst der Persönlichkeit stehen muß, und wie die Absicht, die Persönlichkeit

zu vollendèn, den Verzicht auf die Ehe rechtfertigt.
Das Buch ist ein ernster, streng wissenschaftlicher Versuch, die

Ehelehre entsprechend den fortgeschrittenen Ergebnissen der Physiologie und
Psychologie auszugestalten, aber nicht willkürlich, sondern im engsten
Anschluß an die aristotelisch-scholastische Philosophie. Den meisten Lesern
wird von letzterer wohl zu viel geboten ; sie werden schwerlich auf den
dornigen Pfaden der Beziehungslehre zu wandeln wünschen. Die Väter



Literarische Besprechungen 95

und Kirchenlehrer sind immer mit größter Hochachtung erwähnt. Freilich

weiß Verf. auch mit mißliebigen Texten fertig zu werden. Er läßt
Paulus, die Väter, selbst den Codex iuris canonici nicht als Denker, sondern
als Seelsorger von der Ehe handeln, wo ihre Worte sich seiner Ansicht
nicht recht fügen wollen. Dem hl. Thomas fühlt er sich besonders
verpflichtet; deshalb hält er, wo er ihm auf Grund der modernen Geschlechtsauffassung

nicht folgen kann, doch an dessen Prinzipien fest. Diesem
redlichen und pietätvollen Bemühen des Verfassers, die Wissenschaft auf
einem so schwierigen Gebiete zu fördern, wird niemand seine Anerkennung
versagen können. Das darf uns jedoch nicht abhalten, unsere Bedenken

vorzutragen bezüglich der Arbeit als Ganzes, bezüglich des vermeintlichen
Ergebnisses und bezüglich einzelner Punkte.

Die Arbeit als Ganzes scheint uns nicht logisch eingeteilt, denn der
gemeinsame Teilungsgrund für die vier Hauptteile ist nicht ersichtlich.
In den Hauptstücken 8 und 9 wird die Lösung in Aussicht gestellt, erfolgt
aber erst im 18. Hauptstück. 12 wirkt, wo es jetzt steht, störend. Soviel
zum Aufbau. Die Fülle der Thomastexte bekundet gewiß eine große Belesenheit

in den Werken des Doctor communis, wirkt aber doch lähmend. Der
eine oder andere wichtige Text in einer Anmerkung hätte genügt. Der
hohen Verehrung gegen Väter und Kirchenlehrer entspricht nicht der Ton,
der zuweilen gegen moderne Autoren, die sich ihrem Können entsprechend
um das Problem mühten, angeschlagen wird, so in Nr. 209 und 216. Auch
paßt die Ausdrucksweise nicht immer zum Ernst des Inhaltes, so besonders
Nr. 131.

Zum Ergebnis der Arbeit, zum neuen Ehezweck, zu diesem höheren
Artzweck, zur Darstellung der Arteinheit, der der Gattungszweck, die
procreatio prolis, eingebaut sein soll, kann ich nur sagen, daß ich davon
trotz der tiefgründigen Darlegung der Beziehung, trotz aller Ausführungen
über moderne Geschlechtsauffassung, trotz des Scharfsinnes, womit Verf.
dies überall aufzuspüren sucht, nicht überzeugt worden bin, wenigstens
nicht in dem Sinne, daß es der finis principalis der Ehe sei. Daß die
dynamische Darstellung der Arteinheit auch ein Ehezweck, mag zugegeben
werden, obwohl dieselbe Darstellung in vielen andern Verbindungen sich
auch findet, vorallem bei Bruder und Schwester, die lebenslänglich
zusammen bleiben. Verf. meint, da bliebe die Darstellung unvollkommen,
weil die Person nicht mit all ihren geschlechtlichen Werten übergeben
werde. Zwischen Bruder und Schwester kann alles gegeben werden,
ausgenommen das streng Geschlechtliche, das Recht auf den ehelichen Verkehr.
Der Schluß liegt nahe, daß das Unterscheidende auch das Wesentliche sei,

der eheliche Verkehr in seiner naturhaften Bedeutung. Aber Verf. weiß
sich zu helfen : er gibt dem Verkehr als nächsten Zweck die vollkommenste
dynamische Darstellung der Arteinheit. Also läge er beim Menschen wesentlich

in der Erkenntnisordnung, und nicht in der Wirkordnung. Zum Beweis
bringt er den Vergleich mit dem Munde. Der ißt, stößt Laute aus und
spricht. Das letztere ist das Wesentliche, das Artgemäße, das Menschliche.
So will er auch bei der potentia generativa die Darstellung der natürlichen
Bedeutung hinzufügen, und zwar als eigentlich artgemäßes Element. Er



96 Literarische Besprechungen

vergißt, daß diese potentia nur eine Betätigung hat und daß der natürliche
Zweck dieser Betätigung wohl stets der wesentliche bleiben wird. Darnach
ist die potentia benannt und so versteht sie auch das Volk, dem Verf. doch
ein Fingerspitzengefühl in diesen Dingen zuschreibt. Wenn man der Ehe
eine Darstellung als Zweck beigeben will, so kann es sich nur um einen
akzidentellen, über- oder untergeordneten Zweck handeln, denn der wesentliche

ist aus dem Wesen der Ehe und ihrer eigentlichen Betätigung zu
deutlich ablesbar.

Wenn die Alten mit Paulus sagten, daß das Recht sich auf den Leib,
ad corpus, beziehe, Pius XI. aber wiederholt sagt : ad personam, so ist
davon nicht so viel Aufhebens zu machen. Es heißt nichts anders als :

ad personam quoad corpus seu in ordine ad generationem. Diese soll ja
nicht tierisch ausgeführt werden, sondern von einer Person, die weiß, was
sie tut. Nächster Zweck der Ehe sind die durch den Verkehr
hervorgerufenen Bedingungen, denen normal als Frucht das Kind folgt. Deshalb
wurde dies auch schlechthin als Ehezweck bezeichnet. Daß es per accidens
nicht folgt, ja nicht folgen kann, spielt dabei keine Rolle. Die Ehe ist
deshalb nicht zwecklos, sondern höchstens in einer Beziehung erfolglos.
Die Ehegatten taten, was an ihnen lag, die Ehe hat in den Bedingungen,
die der Akt hervorbrachte, ihren Hauptzweck erreicht. Diesem sind übrigens
andere Zwecke noch übergeordnet, so Gottes Ehre, die persönliche Heiligung,
die Freundschaft, die Darstellung der Verbindung Christi mit der Kirche ;

Mittelzwecke sind ihm untergeordnet, so die communicatio operum, die
Entspannung und, wenn man will, auch die Darstellung der Arteinheit.
Verf. rekurriert für seine Ansicht auf Thomas 4 Sent. 33 q. 2 a. 1. Thomas
sagt da, die Ehe habe als finis principalis die procreatio prolis. Dieser
finis komme dem Menschen seiner Gattung nach zu. Als sekundären Zweck
habe die Ehe die communicatio operum ; dieser Zweck komme ihr zu,
insofern der Mensch Mensch sei. Verf. macht daraus Gattungszweck und
Artzweck, und operiert damit gegen Thomas, als ob nach ihm die Ehe
als Hauptzweck einen Gattungszweck habe. Insofern die procreatio prolis
dem Menschen seiner Gattung nach als animal zukommt, kann man von
einem Gattungszweck sprechen. Aber es schwingt in dem Worte, wie
Verf. es Nr. 455 gebraucht, weit mehr mit, als ob nämlich dieser Zweck
nur der Gattung entspräche. Nichts liegt aber Thomas ferner, denn, wenn
auch allen Arten der Gattung animal die procreatio zukommt, so doch
jeder Art artgemäß. Das Individuum ist dabei nicht bloß als animal,
sondern als animal rationale tätig ; und das Ergebnis ist kein animal gene-
ricum, sondern ein specificum und individuum. Es ist also, wenn auch
zu tiefst in der Gattung begründet, doch ein echter Artzweck, ja der
Artzweck schlechthin, dem gegenüber der vom Verf. ausgedachte Artzweck
sich fast wie eine Spielerei ausnimmt. Es ist doch für die Art wichtiger,
statisch vermehrt zu werden als dynamisch in ihrer Einheit dargestellt
zu werden. Die Substanz geht doch über das Akzidens. Die Fortpflanzung
ist also nicht der Lebensgemeinschaft-Ehe eingebaut, sondern die
Lebensgemeinschaft und die sinnliche Darstellung sind in der Ehe als
Fortpflanzungsgemeinschaft umgebaut. Zu der Ehe als Fortpflanzungsgemein-



Literarische Besprechungen 97

schaft treibt die Natur so, daß sie alles festgelegt hat, und dem Menschen
nur die freie Wahl bleibt, die Ehe einzugehen und sie zu benutzen. Zu
der Lebensgemeinschaft treibt sie, wie zu etwas Sekundärem, das auch in
seiner Ausgestaltung der Vernunft und dem freien Willen überlassen ist.
Dazu nahm der Staat schon in der justinianischen Gesetzgebung Stellung
und schrieb es vor.

Die doppelte Auffassung der Ehe bei Pius XI., wovon Verf. ausgeht,
wird hierdurch leicht verständlich. Der Papst spricht von der Ehe, in
weiterem Sinne genommen, und meint damit die Lebensgemeinschaft, die
sich aus den zweiten Prinzipien des Naturrechtes und den Vorschriften
des bürgerlichen Rechtes ergibt. Er spricht dann von der Ehe, si pressius
accipiatur, und meint damit die Naturehe, deren Ziel das Kind. Pius XI.
weiß nichts von dem neuen Ehezweck, von der dynamischen Darstellung
der Arteinheit. Er faßt die Ehe selbst, si latius accipiatur, als volle
Lebensgemeinschaft und gibt ihr als Zweck die gegenseitige innere Formung der
Gatten und das beharrliche Bemühen, einander zur Vollendung zu führen.
Demnach wäre Verf. dem Text, den er sich vorgenommen hatte, zu erklären,
nicht ganz gerecht geworden.

Von den Einzelheiten, die zu beanstanden wären, seien hier nur wenige
erwähnt. Verf. macht das Geschlecht zu einer Beziehung, weil es sich in
allen Seinsordnungen zeige. Nun äußert sich aber der Verstand und der
Wille auch durch all diese Ordnungen ; niemand stellt sie aber deshalb
unter die Beziehungen. Man wird also das Geschlecht wohl auch weiter
mit Aristoteles und Thomas als eine passio ansehen, als einen körperlichen
Zustand. Wenn ferner das Möglichkeitsreicher das Geschlecht des Mannes
ausmacht, und das Einheitlicher das der Frau, woran war denn Christus,
in dem doch bei aller Möglichkeitsfülle die größte Einheit herrschte, noch
als Mann zu erkennen Woran die seligste Jungfrau, in der bei aller Einheit

auch die weiteste Möglichkeit sich fand, noch als Frau Wir eignen
uns hier die Taktik an, womit Verf. gegen Thiel vorgeht.

Das Schreckgespenst, womit Verf. droht, man müsse, wenn man seiner

Auffassung nicht beipflichte, zur strengen augustinus-thomistischen
Ehemoral zurückkehren und damit in Gegensatz treten zu Pius XI., möchte
wohl wenig Wirkung haben, denn, wie Thomas schon die Ausnahme zuließ
bezüglich des debitum reddere, so würde er auch als erster die Lehre
Pius' XI. begrüßt haben ; denn immer wird verlangt, daß die Gatten ihrerseits

das Nötige und Mögliche tun, um die Bedingungen einer procreatio
prolis zu schaffen. Die höchste Bedeutung dieses Tuns als Mitwirkung
zum Schöpferakte Gottes ist nicht gewertet, und doch überragt das
unendlich den Wert einer bloßen, wenn auch dynamischen Darstellung
der Arteinheit.

Angesichts der Mühe, die Verf. auf das Buch verwandt hat, und in
Anbetracht des Scharfsinnes, womit er seinen Gedanken verfolgt, legt man
das Werk mit einem gewissen Bedauern aus der Hand.

Trills. Hieronymus Wilms O. P.

Divus Thomas



98 Literarische Besprechungen

H. Holzapfel : Die sittliche Wertung der körperlichen Arbeit im christlichen

Altertum. — Würzburg, Ritaverlag. 1941. 219 SS.

Verf. hat das für die heutige Zeit hochaktuelle Thema, das von der
theologischen Fakultät der Universität Würzburg schon 1936 als
Preisaufgabe ausgeschrieben war, preiswürdig behandelt. Er bespricht in
Abschnitt 1, Kap. 1 und 2, die Lage, die das Christentum vorfand : bei den
Heiden totale Ablehnung durch die Freien, bei den Juden gesetzliche
Anerkennung, aber praktisches Meiden von Seiten der Vornehmen. In
K. 3 wird kurz die Lehre des Evangeliums skizziert. Wie diese Lehre
weiter verbreitet und den Umständen entsprechend dargelegt wurde,
wird in K. 3 und 4 geschildert. Im Osten traten als beredte Anwälte der
körperlichen Arbeit, besonders des Handwerkes, Chrysostomus und Theo-
doret auf, im Westen Ambrosius und Augustinus vorab im Hinblick auf
den Ackerbau. Abschnitt 5 ist der Untersuchung der Arbeitseinstellung
des Mönchstums gewidmet, wo sich als Ergebnis bietet, daß die
Einsiedler ohne besondern Einfluß blieben, die Zönobiten im Osten nur
den asketischen Wert der körperlichen Arbeit schätzten, im Abendlande
jedoch mit Benedikt die vollkommene ArbeitsWertung einsetzte und
seitdem nicht bloß in Wort und Schrift gelehrt, sondern auch dem Volke
mustergültig vorgelebt wurde. In Abschnitt 6 wird das Ergebnis unter
fünffachem Gesichtspunkte zusammengestellt und erläutert. Mit ganz
außergewöhnlichem Fleiße wurde diese Schrift aus den Werken der Väter
zusammengetragen. Sie liest sich leicht und wirkt anregend, weil die
Begeisterung für das Thema die Feder geführt hat. Auf diese Begeisterung
sind auch wohl kleine Übertreibungen zurückzuführen, wie folgender Satz
der Einleitung : « Hier (in der Arbeit) erhält das Sein Wert, hier wird
die tätige menschliche Natur zur Schöpferin der Kultur, hier erlebt der
ganze Mensch die Erfüllung seiner selbst ». Dieselbe Begeisterung hat
auch zu einer etwas herben Kritik an Sir. 38 ; 24-34 verleitet, wohingegen

gerade dieser Text zum Maßhalten hätte auffordern müssen. Das
Wort Severians (S. 112) : « Das Schaffen des Menschen erweist ihn als
Ebenbild Gottes » hätte eine Anmerkung über die wahre Ebenbildlichkeit
verdient. Die Bemerkung (S. 135) : «Augustin lebte nie im Kloster» ist
irreführend, da der Heilige drei Jahre lang eine Art klösterlichen Lebens
führte. Zu S. 66 : « Auf der Mühe liegt der Wert eines guten Werkes »

möge V. vergleichen Thomas Summa Theol. II II 27 a. 8 ad 3 und 182

a. 2 ad 1. S. 180 : « Die Arbeit steht nicht mehr einseitig im Dienst des
Vollkommenheitsstrebens » muß wohl heißen : nicht mehr unmittelbar,
denn sie muß nicht bloß einseitig, sondern allseitig im Dienst des
Vollkommenheitsstrebens stehen. Schade, daß bei der Zusammenfassung das

Kapitel über die Gefahren der Arbeit, die im Werke hie und da angedeutet
sind, vergessen wurde. Dadurch wäre der objektive Charakter der
wertvollen Arbeit noch gesteigert worden.

Trills. Hieronymus Wilms O. P.



Literarische Besprechungen 99

E. Mersch S. J. : Morale et corps mystique. (Museum Lessianum,
Section théologique 34.) — Paris, Desclée de Brouwer. 1937, 276 pp.

Mersch legt eine Reihe anregender Studien und Artikel vor, in denen
die Beziehungen der Lehre vom mystischen Leibe zur Moral und zur
Gesellschaftslehre verdeutlicht werden soll. Die (mehr apologetische) Einleitung
entwickelt das Verhältnis der christlichen Religion zur Naturreligion im
Sinne eines «christlichen Humanismus» (vgl. bes. S. 50). Apologetisch
mag dagegen nichts einzuwenden sein ; entspricht das aber einer
vollchristlichen Einstellung den nicht-christlichen Religionen gegenüber
Es folgen « Allgemeine Grundlinien », die aus dem christlogischen Dogma
entwickelt werden. Die von M. noch zu den principes généraux gezogenen
Ausführungen über Heiligkeit, Gebet und Priestertum würden besser
bereits als applications gewertet. Interessant ist die Erklärung der Unvoll-
kommenheit unseres moralischen Handelns aus der Tatsache, daß wir
nur als Glieder, nicht als Ganzes und darum nie restlos vollkommen handeln
können (S. 108 ff.) ; allerdings ist nicht ersichtlich, wie dies aus dem pauli-
nischen Verständnis der Leib-Christi-Lehre abgeleitet werden kann. Das
Verständnis der übernatürlichen Liebe, die nach M. dem Selbsterhaltungstrieb

im natürlichen Leben entspricht, ist biblisch kaum zu rechtfertigen ;

es ist zu stark von der Philosophie beeinflußt. Sehr schön und anregend
sind die Ausführungen über das Gebet (bes. S. 129). M. zeigt ferner die
Bedeutung der Leib-Christi-Lehre für die Auffassung der christlichen
Ehe, Armut und des Gehorsams.

Im Ganzen gesehen ist das Buch reich an Einsichten und Anregungen.
Es hat darum nicht geringen Wert, besonders für ein weniger kasuistisches,
mehr theologisches Erfassen der Moral und Aszese.

Rom, S. Anselmo. Anselm Stolz O. S. B.

J. Koenen : Die Bußlehre Richard Hookers. Der Versuch einer
anglikanischen Bußdisziplin (Freiburger Theol. Studien, Heft 53). — Freiburg
i. Br., Herder. 1940. xi-49 SS.

Seit hundert Jahren besteht in der anglikanischen Kirche ein Streit
über die Bußdisziplin und besonders über die Ohrenbeicht. Die amtlichen
Dokumente reden so unbestimmt, daß sich nichts Sicheres über die Bußlehre

der anglikanischen Kirche daraus gewinnen läßt. Darum wendet
sich die vorliegende Untersuchung dem Verfasser der ersten grundlegenden
Apologie des Anglikanismus, Richard Hooker (1554-1600), zu, der unter
den anglikanischen Theologen unbestreitbares Ansehen genießt und im
6. Buch seines Hauptwerkes « Of the Laws of Ecclesiastical Polity » die
anglikanische Bußlehre und -praxis gegen Rom, Genf und Wittenberg
darzulegen und zu verteidigen unternimmt.

Hooker unterscheidet die TSußtugend und die Bußdisziplin. Die
Bußtugend besteht darin, daß der Sünder, durch Gottes Gnade zum Glauben
und heilsamer Furcht angeregt, seine Sünden bereut, bekennt und die



100 Literarische Besprechungen

nötige Genugtuung leistet : wie Petrus Lombardus verlangt also H. die
contritio cordis, confessio oris und satisfactio operis. Das Bekenntnis muß
aber nur vor Gott geschehen und im allgemeinen genügt eine solche Übung
der Bußtugend zur Rechtfertigung des Sünders.

Die anglikanische Kirche beansprucht jedoch auch das Recht zur
Ausübung einer Bußdisziplin. Diese erstreckt sich aber nur auf öffentliche
Sünden und Ärgernis. Die Reue des Herzens ist kein Teil dieser Disziplin,
sondern nur Bekenntnis und Genugtuung ; dafür gehört aber an den
Anfang die Exkommunikation, d. h. der Ausschluß von der Kommunion,
und an den Schluß die Lossprechung, die aber keine Nachlassung der
Sünden ist, sondern nur eine Erklärung, daß Gott nach der Lehre des
Glaubens dem Reumütigen die Sünde nachlasse und er wieder zur
Kommunion zugelassen werde.

Betreffs der Ohrenbeichte ist für Hooker nur sicher, daß sie nicht
notwendig sei. In der Frage, ob sie nützlich und praktisch zu fördern
oder abzulehnen sei, ist sein Urteil schwankend. Träger der Lossprechungs-
gewalt ist nur der Priester.

Die Darstellung des Verfassers ist knapp und klar. Ihre Zuverlässigkeit
beweisen die 19 Seiten Anmerkungen, die den Wortlaut der wesentlichen

Stellen aus Hookers Werk bieten.

Einsiedeln. Meinrad Benz O. S. B.

F. Rotter : Das Seelenleben in der Gottesliebe nach dem « Theotimus »

des hl. Franz von Sales (Freiburger Theol. Studien, 40. Heft). — Freiburg
i. Br., Herder. 1935. xn-226 SS.

Der Verfasser des vorliegenden Werkes macht es sich zur Aufgabe,
im « Theotimus » des hl. Franz von Sales ein System, aufgebaut auf den
Grundbegriff der Gottesliebe nachzuweisen. Nach einer Einleitung, die
den « Theotimus » als die magna Charta des christlichen Humanismus und
der christlichen Mystik kennzeichnet, handelt ein erstes Buch vom Seelenleben

in der natürlichen Gottesliebe, ein zweites vom Seelenleben in der
vormystisch-übernatürlichen Gottesliebe; das dritte Buch endlich stellt das
Seelenleben in der mystisch-übernatürlichen Gottesliebe dar. Auf allen drei
Stufen der Gottesliebe offenbart sich eine analoge Entwicklung : aus einem
Wohlgefallen an Gott, der vollkommenen Güte, erwächst ein Wohlwollen
und Hinneigen, eine Bewegung zu ihm hin ; das Ziel und die Vollendung
ist die Vereinigung, die freilich im erbsündlichen Zustand der natürlichen
Liebe nicht ganz möglich ist. Die übernatürliche Liebe erfährt auch in
ihrem vormystischen Zustande ein übernatürliches Wohlgefallen an der
Betrachtung der Wahrheiten des Glaubens und der ewigen Verheißungen
der Hoffnung ; die tätige Liebe aber gibt sich Gott hin und die empfindende
Liebe stellt die ersehnte Vereinigung dar. Damit ist der mystischen Liebe
der Vereinigung der Weg bereitet, in der mystisches Wohlgefallen und
mystisches Wohlwollen und Hingeben sich gegenseitig steigern von Stufe
zu Stufe bis zur höchsten Vollkommenheit.



Literarische Besprechungen 101

Dieser kurze Überblick zeigt ohne Zweifel, daß der Verfasser recht
hat, wenn er dem Hauptwerk des hl. Franz von Sales den Charakter eines

systematischen Werkes vindiziert. Wenn er aber den hl. Kirchenlehrer
« in einer kühnen Linienführung von der einfachsten Beschreibung bis zur
höchsten Metaphysik » kommen läßt, so dürfte das wohl nicht so
verstanden werden, als ob das System, das im Theotimus vorliegt, ein
metaphysisches sei. Nach allem, was dargelegt ist, ist es ein psychologisches,
was auch ganz der praktischen Absicht des hl. Bischofs von Genf entspricht.
Schon 7 Jahre vor der Drucklegung seines Werkes schrieb Franz von Sales

an einen befreundeten Bischof : a Je médite donc un livret de l'Amour
de Dieu, non point pour en traiter spéculativement, mais pour en monstrer
la pratique en l'observation des commandements de la première Table »

(Œuvres de S. Fr. de S. XIV 126). Damit ist freilich nicht ausgeschlossen,
daß die Lehre des hl. Franz in einer bestimmten Metaphysik verankert
sei. Aber gerade nach dieser metaphysischen Seite hin läßt Rotters
Darstellung zu wünschen übrig. Der Schritt ins Metaphysische soll vom
hl. Franz besonders getan sein durch seine Lehre von der Seelenspitze ;

aber trotz der zwölf Seiten (68-80), die von ihr handeln, ist es schwer,
sich einen klaren Begriff davon zu machen. Über die Frage nach dem
realen Unterschied zwischen der Seele und ihren Vermögen und dieser
Vermögen unter sich soll der hl. Lehrer eine augustinische Denkhaltung
eingenommen haben (S. 71). Überhaupt wäre nach Anmerkung 245
derselbe bald Thomas von Aquin, bald dem Ps.-Dionysius, bald den Viktorinern,
bald der Franziskanerschule gefolgt. Sollte da nicht der Einfluß der so
verschiedenen Gewährsmänner, eines Bremond, Gilson, Hessen usw. den
Verfasser zu viel geleitet haben Auch die Darstellungsweise ist zuweilen
zu viel auf Pathos anstatt auf begriffliche Klarheit eingestellt. Doch sollen
alle diese Bemerkungen nicht hindern, anzuerkennen, daß in dem Werk
eine große und ernste Arbeit steckt und viel Anregung zu Erbauung und
tieferem Eindringen in erhabenstes Geistesleben geboten wird.

Einsiedeln. Meinrad Benz O. S. B

H. Bless : Psychiatrie pastorale. Traduit du Néerlandais par P. Ghys-
saert. — Bruges, Beyaert. 1936. xvi-210 pp.

Diese Psychiatrie pastorale hat einen in der Seelenleitung erfahrenen
Geistlichen zum Verfasser, aber sie ist unter Mitwirkung eines in der
Behandlung seelisch leidender Menschen ebenso praktisch geübten Arztes
geschrieben worden. Deshalb kann sowohl ein Seelsorger als ein Arzt viel
aus ihr lernen. Bless wollte eine Psychiatrie catholique schreiben. Darunter
versteht er eine Psychiatrie auf Grund der scholastischen Philosophie.
Daher schickt er seiner Psychopathologie eine gedrängte Darstellung der
scholastischen Psychologie voraus. Obwohl der Verfasser keine neuen
spekulativen Erkenntnisse bietet, verdient er doch die Anerkennung, daß
es ihm besser gelungen ist, Neues mit Altem zu verbinden, als es in
ähnlichen Büchern zu geschehen pflegt. So fügt er die Temperamentenlehre



102 Literarische Besprechungen

in der heute am meisten vertretenen Form glücklich in die Lehre vom
sinnlichen Strebevermögen ein (10). Denn, wie mir scheint, muß man das

Temperament, philosophisch betrachtet, definieren als die im angeborenen
physischen Charakter liegende Ursache dafür, daß im sinnlichen Strebevermögen

der verschiedenen Menschen bei gleicher Einwirkung von außen
die gleichen Gemütsbewegungen weder gleich schnell entstehen, noch gleich
stark auftreten, noch auch gleich lange andauern.

Die Störungen, die im menschlichen Seelenleben vorkommen und für
abnorm gehalten werden, sind fast erschreckend zahlreich. Bless gibt
von so vielen derselben wenigstens eine kurze Beschreibung ihrer
Erscheinungsformen, ihrer somatischen und psychischen Ursachen sowie ihrer
Heilversuche, daß nur ein Fachmann sie alle kennen kann. Nichtsdestoweniger

wird auch der Nichtfachmann das Buch mit dem großen Gewinn
lesen, daß er manches sieht, was er bis dahin nicht beachtet hat, und
dadurch in der Beurteilung solcher, die unter seelischen Konflikten leiden,
vor manchem Irrtum bewahrt bleibt.

Für den Seelsorger ist die Frage, wieweit solche Kranke für ihr Tun
und Lassen verantwortlich sind, besonders wichtig. Im Widerstreit der
von den neueren Psychiatern vertretenen Ansichten hält sich Bless dank
seiner scholastischen Psychologie gleich weit entfernt von jedem Naturalismus

wie von allem Rigorismus. Gegen die modernen Heilmethoden
der Hypnose, der Psychoanalyse, der Individualpsychologie und der
analytischen Psychologie ist er mit Recht sehr zurückhaltend. Dafür betont er
umso eindringlicher den großen Wert, den die mit Klugheit und viel Liebe
gespendeten Sakramente auch für das natürliche Wohlbefinden seelisch
Leidender haben können. Die Anweisungen, die er darüber gibt, sind
vielleicht das Wertvollste im ganzen Buche. Eine übersichtliche Stoffeinteilung

und ein genaues Inhaltsverzeichnis machen das Buch jedem leicht
gebrauchbar.

Rom (S. Anselmo). Matthias Thiel O.S.B.

Philosophie.

Thomas de Vio Cardinalis Caietanus (1469-1534): Scripta philosophica.
— Romae, Apud Institutum « Angelicum ». 1934-1939.

(1) Commentaria in Porphyrii Isagogen ad praedicamenta Aristotelis.
Ed. I. Marega O. P., praemissa auctoris vitae operumque descriptione.
lxxxiv-141 pp.

(2) Commentaria in Praedicamenta Aristotelis. Ed. M. H. Laurent O. P.
x-253 pp.

(3) Commentaria in De anima Aristotelis. Ed. I. Coquelle O.P. 2 Vol.
1938/39. lii-75 ; 300 pp.

(4) De nominum analogia. De conceptu entis. Ed. P. Zamm.it O. P.
xix-112 pp.

(5) Opuscula oeconomico-socialia. Ed. P. Zammit O. P. xn-189 pp.



Literarische Besprechungen 103

Aus Anlaß des 400. Todestages des großen Thomisten wurde im
Jahre 1934 von Professoren der päpstlichen Hochschule des Dominikanerordens

in Rom die Neuausgabe philosophischer und theologischer Werke
Cajetans in Angriff genommen. Zwar wird es sich zur Hauptsache um
Werke handeln, die schon längst in alten Drucken vorliegen. Doch sind
diese größtenteils aus dem 16. Jahrhundert stammenden Ausgaben meist
in nur wenigen Bibliotheksexemplaren zugänglich. In neueren Editionen
waren bisher lediglich folgende Werke erhältlich : Die Kommentare zur
Summa theologiae des hl. Thomas, und zu Perihermeneias des Aristoteles,

lib. II, lect. 3 bis Schluß Fortsetzung des Thomaskommentars),
beide in der Editio Leonina Operum St. Thomas Aq. enthalten, ferner
einige theologische Opuscula, die als Ergänzung zum Summakommentar
der Editio Leonina beigefügt sind, das Opusculum De divina Institutione
Pontificatus Romani Pontificis in der kritischen Ausgabe von Lauchert
im Corpus Catholicorum, 10. Bd. (Münster 1925), und endlich die beiden
philosophischen Werke, Commentaria in de Ente et Essentia D. Thomae Aq.,
ed. De Maria S. J., Rom 1907 (vergriffen) und ed. M. H. Laurent O. P.,
Turin 1934 ; und Tract, de nominum analogia, ed. De Maria S. J., Rom 1907

(zusammen mit de Ente et Essentia). Vorliegende Neuausgabe bedarf
deshalb und vor allem auch in Anbetracht der gewaltigen Bedeutung
Cajetans für die scholastische Philosophie und Theologie wohl kaum
einer besonderen Rechtfertigung. Geplant ist eine philosophische und
theologische Reihe. Von der theologischen Reihe ist erst ein Band
erschienen, der im Divus Thomas 19 (1941) 223 f. besprochen wurde. Dagegen
weist die philosophische Reihe bereits 6 Bände auf. Die Ausstattung ist
vorzüglich, der Preis bescheiden. Der äußeren buchtechnischen Einheitlichkeit

der Bände entspricht nun allerdings die innere Gestaltung in
keiner Weise. Es liegt der Ausgabe keine einheitliche Editionsmethode
zugrunde, was zum mindesten ein Schönheitsfehler ist. Es seien hier
die einzelnen Bände in logischer Reihenfolge besprochen :

1. Da der Kommentar zum Porphyriustext über die aristotelischen
Praedikabilien, der logischen Anordnung entsprechend, an die erste Stelle
zu setzen ist, schickt der Herausgeber dem Texte eine ziemlich ausführliche

gute Biographie Cajetans voraus, die freilich zweckgemäß den
Gelehrten und philosophisch-theologischen Schriftsteller in den Vordergrund
rückt. Es folgt ein chronologisches Verzeichnis der philososphischen Werke
Cajetans, das ergänzt wird durch ein Verzeichnis derselben in logischer
Reihenfolge, ferner durch ein solches der Inedita und der Opera ex variis
Caietani scriptis excerpta. Die nachfolgende Cajetanbibliographie muß
natürlich nicht nur durch die seither, besonders anläßlich des Cajetan-
jubiläums erschienenen Arbeiten stark ergänzt werden, sondern ist leider
auch bezüglich der früheren Literatur sehr mangelhaft. Monographische
Veröffentlichungen über bestimmte Lehrpunkte fehlen jedenfalls ganz, und
doch erwartet man gerade dies in einer solchen Sammlung, wogegen eine
Bibliographie zur Biographie Cajetans ganz gut wegfallen könnte. Es
sei deshalb zur Ergänzung auf Congars ausgezeichnete Bibliographie in



104 Literarische Besprechungen

der Cajetannummer der Revue Thomiste 17 (1934-35) 30-36 verwiesen. —
Dem Text selber liegt der erste Druck von Venedig aus dem Jahre 1506

zugrunde. Marega benützte aber auch die Venedigerausgaben von 1517
und 1554 und die Lyonerausgabe von 1572, diese sogar in erster Linie,
« ad lectiones dubias definiendas aut menda typothetarum corrigenda »

(p. VIII). Nun hat aber der Herausgeber auf den Variantenapparat
verzichtet, sodaß nicht festzustellen ist, worin der vorliegende Text von
den beiden zu Lebzeiten des Verfassers herausgegebenen Texten abweicht,
und worin er den nach Cajetans Tod gedruckten Ausgaben folgt. Wenn
man allenfalls solche nichtkritische posthume Ausgaben benützen will,
um die unklaren und defekten Stellen der Erstausgaben danach zu
korrigieren, so darf eine zuverlässige Textgestaltung doch gewiß nicht davon
absehen, diese Abweichungen von jenen ersten Texten kenntlich zu
machen ; denn diese früheren Editionen stammen ja aus der Zeit des
Autors selber. Selbst wenn nun Cajetan die Drucklegung nicht
überwachte, so bieten diese Editionen eine ungleich bessere Gewähr, den
authentischen Text zu enthalten, als jede andere Ausgabe, auf welche
der Verfasser sicher keinen Einfluß ausüben konnte, und von denen auch
nicht bewiesen werden kann, daß sie sich auf den Originaltext des
Manuskriptes stützen. Der Porphyriustext sodann ist naturgemäß der Text,
den Cajetan benützte und veröffentlichte, nämlich die Übersetzung des
Boëthius. Marega gibt aber auch die Varianten zum kritischen Texte der
Berlinerausgabe von Busse (Commentaria in Aristotelem graeca, IV/1, 1887),
was sehr zu begrüßen ist; nur hätte er es nicht unterlassen sollen, seinen
Text mit der Marginalpaginierung nach der Berlinerausgabe zu versehen.
Warum die Aristotelesstellen des Kommentars nur nach Didot, und nicht
auch nach Becker zitiert werden, ist auch nicht einzusehen. Schließlich wäre
für den Sachindex sowie für die praktische Benutzung der Ausgabe eine
fortlaufende Numerierung der Textabschnitte sehr von Nutzen gewesen.

2. Laurents Edition des Kommentars zu den aristotelischen Praedi-
camenta ist die getreue Wiedergabe der schon erwähnten Erstausgabe
von Venedig 1506. Die großen Editionsfehler Maregas werden hier glücklich

vermieden ; denn zunächst werden die nach Cajetans Tod erfolgten
Editionen überhaupt nicht berücksichtigt, und eine andere zu Lebzeiten
des Verfassers besorgte Ausgabe gibt es nach Laurent nicht. Sodann
aber setzt der Herausgeber die von ihm gemachten, ganz seltenen
Textverbesserungen in Klammer, sodaß wir hier eine wirklich zuverlässige
Ausgabe vor uns haben. Der Aristotelestext Cajetans ist wiederum eine
Übersetzung des Boëthius, aber leider fehlt auch hier die Randpagi-
nierung nach der Becker- (und Didot-)ausgabe. Zur leichteren Benützung
des Textes beim Aristotelesstudium wäre dies doch notwendig gewesen
Dadurch wäre auch der großen Unübersichtlichkeit des Cajetantextes in
etwa abgeholfen gewesen, mehr noch freilich durch fortlaufende Numerierung

der Textabschnitte, die auch hier fehlt. Umso willkommener wird
der sehr reichhaltige Index rerum sein Vorzüglich ist auch der exakte
Stellennachweis der von Cajetan zitierten Autoren.



Literarische Besprechungen 105

3. Laurent schickt dem ersten Bande des Kommentars zu De anima
Aristotelis eine umfangreiche historische Einleitung in französischer Sprache
voraus. Darin wird zunächst das historische Milieu gezeichnet, in dem
und für das Cajetan seine philosophischen Studien betrieb, und worin
der oberitalienische Neu-Averroismus unter den Gegnern der arist.-thom.
Schule den ersten Platz einnahm. Das große Problem, das diese philo-
phische Richtung in einer immerhin grundsätzlich noch christlichen Umwelt

aufwerfen mußte, war bekanntlich die Frage nach der Unsterblichkeit

der Seele und ihrer philosophischen Beweisbarkeit. Cajetans
Stellungnahme im Animakommentar war damals stark umstritten. Laurent

untersucht deshalb vorerst Cajetans diesbezügliche Lehre vor der
Abfassung des Kommentars (1509) : in einem Sermo vom ersten Adventssonntag

1503 und im Summakommentar, in I q. 75. An beiden Stellen
hat Cajetan die philosophische Beweisbarkeit gelehrt. Um den wahren
Sinn seiner Lehre im Animakommentar feststellen zu können, muß man
sich aber, wie Laurent mit Recht betont, erst über seine Kommentierungs-
methode Klarheit verschaffen. Laurent führt die ungerechtfertigten
Angriffe der Gegner Cajetans auf die Unkenntnis dieser Methode zurück.
Er stellt fest, daß Cajetans Methode « une véritable révolution dans le
domaine de la scolastique » (XXXII) bedeutet : sein Aristoteleskommentar
will eine eigentliche Textexegese sein, will also vor allem feststellen, was
Aristoteles wirklich gesagt und gelehrt hat, « la véritable pensée d'Aris-
tote » (XXX) und nicht, was er gedacht haben könnte und was man in
ihn hineininterpretieren möchte. Mit Hilfe dieser Methode kommt Cajetan
in seinem Kommentar zum Ergebnis, daß Aristoteles im 3. Buche De
anima den intellectus agens als substantia separata versteht, und darin
weicht er von der Interpretation des hl. Thomas ab. Nach Aristoteles,
wie ihn Cajetan versteht, kann darum die Seele ohne den Leib nicht
existieren, sie ist also nicht unsterblich. Allerdings hat auch Cajetan
die Unsicherheit und Unbeständigkeit der diesbezüglichen aristotelischen
Lehre sehr wohl gesehen ; nur scheint Cajetan, wie Laurent bemerkt,
nicht an die Möglichkeit einer Lehrentwicklung des Stagiriten gedacht
zu haben. Jedenfalls aber — und das ist das Entscheidende — hat
Cajetan ausdrücklich darauf hingewiesen, daß diese Auffassung nicht
seine persönliche Meinung ist, sondern eben die des Aristoteles, die er
hier darzustellen habe (vgl. den Text bei Laurent, 1. c. XXXIII, Anm. 1).
Trotzdem ist es anderseits geschichtliche Tatsache, daß Cajetan viel
später in seinen Schriftkommentaren, besonders in ad Roman. 9, 21-23
(1528) und in Ecclesiast. 3, 21 (1530) die « scientia immortalitatis animae
nostrae » negiert. Laurent will diese Meinungsänderungd amit erklären,
daß Cajetan unter dem Einfluß der gegnerischen Kritik an seinem
Animakommentar seine früheren Argumente revidierte und nun nicht mehr
als für durchschlagend hielt, daß er aber auch infolge all der physischen
und moralischen Leiden der letzten Jahre vom Zweifel erfaßt wurde
« pour tout ce qui relevait du domaine de la raison » (XXXVI) Diese
zweite Erklärung dürfte allerdings doch etwas zu weit gehen, indem sie
den alternden Cajetan geradezu zum Skeptiker werden läßt — Die Ein-



106 Literarische Besprechungen

leitung schließt mit einer ausgezeichneten historischen Untersuchung jener
lebhaften Diskussion, die in den Jahren 1510-1534 um die Auffassung
Cajetans in dieser heiklen Frage entbrannte. Die Studie gründet
teilweise auf persönlichen Forschungen und entbehrt deshalb nicht der
Originalität. Cajetans Hauptgegner war der Dominikaner Bartholomäus Spina,
der ihn beschuldigte, in seinem Animakommentar die averroistische These

von der Sterblichkeit der menschlichen Seele verteidigt zu haben. Für
ihn war eben, wie Laurent sagt, Aristoteles mit der Wahrheit identisch.
Wer also den Stagiriten z. B. die Unsterblichkeit der Seele leugnen läßt,
bekennt sich selber zu dieser Leugnung Laurent weist auch mit guter
Begründung eine direkte Abhängigkeit Pomponnazis von Cajetan ab,
wie sie Spina und andere nach ihm behauptet hatten. Damit ist allerdings
eine indirekte Beeinflussung nicht ohne weiteres ausgeschlossen.
Interessant sind auch Laurents Ausführungen über die Kritik, die Franciscus
Sylvester Ferrariensis und Javelli an der Aristotelesexegese ihres
Mitbruders ausübten. Auch hier finden wir wieder dieselbe Verkennung
des Sinnes und Wertes der Cajetanschen Interpretationsmethode, die
zweifellos für die damaligen scholastischen Kreise ein Novum war und
zugleich ein glänzender Beweis ist für den wahrhaft fortschrittlichen Geist
dieses « humaniste-théologien ». Diese wertvolle Einleitung zum
Animakommentar Cajetans darf somit als glücklicher Beitrag zur Geschichte
der Renaissancephilosophie gewertet werden, und geht darum auch über
den Rahmen einer bloßen Texteinleitung hinaus.

Die beiden bisher veröffentlichten Bände enthalten den Text des
1. und 2. Buches des Kommentars. Sehr störend ist der Umstand, daß
dies auf dem Titelblatt nicht vermerkt wird. Im 2. Band fehlt zudem
jeglicher Hinweis darauf, daß es sich um das 2. Buch handelt. Eine
wahrhaft unverzeihliche Unterlassung des Herausgebers Coquelle legt
die Erstausgabe von 1510 (Florenz) zugrunde und benützt zudem die

Bologneserausgabe von 1617, wiederum um die « necessariae correctiones »

danach zu gestalten Immerhin unterläßt er es nicht, die Varianten
gewissenhaft zu verzeichnen. Beim lateinischen Aristotelestext fehlt auch
hier die unentbehrliche Randpaginierung nach Becker. Coquelle gibt dazu
im 1. Band die Varianten der Florentinerausgabe, scheint also den Text
der Bologneserausgabe zugrunde zu legen, wie dies jedenfalls im 2. Band
der Fall ist, wo er Varianten von beiden Editionen anführt.
Stellennachweise der zitierten Autoren fehlen im 1. Band mit Ausnahme von
Aristoteles ganz, im 2. Band wird dieses Versäumnis nachgeholt, aber
wiederum mit einer Ausnahme : Averroes wird von Cajetan selber mit
den Textnummern seiner Ausgabe zitiert. Wenigstens hätte aber Coquelle
uns sagen sollen, welcher Text von Cajetan benützt und damit auch vom
Herausgeber zitiert wird. Autoren- und Sachverzeichnis wird man wohl
am Ende des 3. Bandes erwarten dürfen

4. Auch dieser Band ist mit einer Einleitung versehen, in der
S. Alvarez-Menendez O. P. vor allem Bedeutung und Eigenart dieser
ersten Monographie und systematischen Darstellung der thomistischen



Literarische Besprechungen 107

Analogielehre beleuchtet. Alvarez betont sehr den metaphysischen und
nicht bloß logischen Charakter dieser Abhandlung, was durch das Zeugnis
mehrerer bedeutender Thomisten bekräftigt wird. Alvarez' Einteilung
des ganzen Opusculums ist leicht faßlich und klar in einem beigefügten
Schema (p. XIX) dargestellt, zum Teil sogar noch ausführlicher. Cajetans
Methode ist hier die alte dreiteilige der Scholastiker : Darstellung der
Schwierigkeiten, Problemlösung, Beantwortung der Schwierigkeiten. Hauptquellen

sind : Aristoteles, Averroes, Thomas von Aquin. Das eigentliche
Verdienst Cajetans besteht hier nach A. darin, daß er die Prinzipien
seiner Vorgänger entwickelt und die ganze traditionelle Analogielehre der
aristotelischen Scholastik als erster systematisch darstellt. Die klassische
Bedeutung und der außerordentlich große Einfluß dieses Analogietraktates

auf die ganze nachfolgende Thomistenschule wird von einer Reihe
bester Vertreter dieser Richtung bezeugt. A. zitiert dafür den Ferrariensis,
Bânez, Joh. a S. Thoma, Ramirez, Satolli, Penido.

Auch dieser Text gibt die Editio princeps von 1506 (Venedig) wieder.
Außerdem werden benützt : Paris 1511, Lyon 1541, Venedig 1588. Zam-
mit will mit Recht « pro posse » den Text der ersten Ausgabe beibehalten,
nimmt aber « in eius defectu » (p. IV) Zuflucht zu den genannten
Editionen, und zwar in der angeführten Reihenfolge. Also wiederum
dieselbe sonderbare Editionsmethode Dazu kommt noch, daß Zammit
eine dritte Ausgabe von 1517 (Venedig) in der Vorrede zwar erwähnt,
aber nicht benützen will, eine vierte dagegen von 1531 (Venedig)
überhaupt nicht zu kennen scheint. Und doch sind dies zwei Editionen, die
vor Cajetans Tod gedruckt wurden, folglich nicht weniger bedeutsam sind
als die Pariser von 1511, und jedenfalls den übrigen von Z. benützten
Ausgaben bei weitem vorzuziehen wären. Das Ergebnis ist nach Z. ein
Text, der « uti iacet maiori ex parte ex secunda (Paris 1511) haustus est,

propter rationem iam datam ». Das soll wohl heißen, daß die erste Edition
sehr defekt ist. Es wird aber keineswegs nachgewiesen, warum gerade
die Pariseredition dem authentischen Texte näher kommen soll als die
Editio princeps. Und doch ist gerade dies das Entscheidende Zammits
Textausgabe ist trotzdem viel befriedigender als die Maregas ; denn er
gibt wenigstens die Varianten an. Störend ist aber auch der Umstand,
daß der Herausgeber in den Anmerkungen Varianten, Stellennachweise,
Literaturangaben, Quellennachweise, Worterklärungen und
philosophiegeschichtliche Erörterungen durcheinanderwirft. Die Ausgabe hätte
bestimmt gewonnen und ihren eigentlichen Zweck vollends erreicht, wenn
der Herausgeber sich mit den Varianten und den Stellennachweisen,
eventuell auch noch mit der Wiedergabe der von Cajetan zitierten Texte
begnügt hätte. Sehr zu loben ist aber im Hinblick auf die praktische
Verwertung die Textnumerierung und Texteinteilung am Rande, ebenso
der Autoren- und Sachindex.

Die kurze, aber wertvolle « Responsio super duo quaesita de Con-
ceptu entis ad Fr. Franciscum de Ferraria » bezieht sich auf den
Analogietraktat und wird deshalb sinngemäß diesem Bande auf Grund der
Erstausgabe von 1511 (Paris) beigefügt.



108 Literarische Besprechungen

5. Der Band der Opsucula oeconomica-socialia enthält 7 Schriften,
die auch heute von aktueller Bedeutung sind : De eleemosynae praecepto,
De monte pietatis, De cambis, De usura, Responsio ad tria dubia ad
Mag. Conradum Koellin, De societate negotiatoria, De emptione rerum
raptarum in bello iniusto ad Fr. Thomam Ragusinum. Hier werden wichtige

Frage über Eigentumsrecht, Natur und Funktion des Geldes, Wucher
und Zinsnehmen, Wechselwesen, Bankgeschäfte behandelt. Der Text wird
für die ersten vier Opuscula nach der Editio princeps von 1511 (Paris),
für De cambis nach der von 1506 (Venedig) gestaltet. Dazu werden die
Ausgaben von Lyon 1541 und Venedig 1588 herangezogen. Für die letzten
drei Werklein werden nur diese beiden zuletzt genannten benützt. Und
doch enthält die schon genannte Ausgabe von 1531 (Venedig) sämtliche
Opuscula mit der einzigen Ausnahme der Responsio ad tria dubia ad
M. C. Koellin. Es ist also klar, daß diese Edition wenigstens für die
zwei letzten Opuscula vor jeder anderen posthumen Ausgabe hätte
benutzt werden sollen. Doch fehlt auch in diesem Bande der Variantenapparat

nicht, Textnumerierung und Autorenindex verdienen lobende
Erwähnung. Leider fehlt hier ein Sachindex.

Mögen die Zeitumstände es bald erlauben, daß die Sammlung
fortgeführt und vollendet werde Vor allem ist dringend die Edition des
3. Buches De anima und des bedeutsamen Kommentars zu den Poste-
riora Analytica. Es sei aber auch der Wunsch ausgesprochen, daß die
kommenden Bände editionstechnisch befriedigender ausfallen mögen. Nur
eine gute, ja beste Ausgabe ist des großen Thomisten würdig. Für die
Erfüllung dieses Wunsches bietet indes der zuletzt veröffentlichte Band
des Prädikamentenkommentars beste Gewähr.

Rom. P. Wyser O. P.


	Literarische Besprechungen

