Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 20 (1942)

Artikel: Die Luge des Vollkommenen und die Liige aus Bescheidenheit im Urtell
der Fruhscholastik

Autor: Landgraf, Artur

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762217

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762217
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Liige des Vollkommenen
und die Liige aus Bescheidenheit
im Urteil der Friihscholastik.

Von Artur LANDGRAF.

Eine bloB oberflichliche Betrachtung unserer Theologiegeschichte
erweist, daB die meisten Lehrsitze Jahrhunderte lang wie einmal
geprigte Miinzen von Generation zu Generation weitergegeben wurden,
ohne daB es jemand einfiel, sie eigens auf ihren Wert und Wahrheits-
inhalt zu priifen. Erst mit dem beginnenden zwoélften Jahrhundert
anderte sich hier die Situation, und man begann mit jihem Eifer Satz
fiir Satz zu priifen und Satz mit Satz zu vergleichen, und im Versuch,
sie zu einem System zu ordnen, auch an ihnen selber herumzufeilen,
bis man glaubte, daB sie die dazu geeignete Form besiBen. Dies gilt
nicht bloB fiir die Dogmen, sondern nicht weniger fiir die Moral und
ihre Kasuistik. Wir kénnen dies an der Lehre von der Liige belegen,
die mit ihrer Kasuistik zum Interessantesten der Friihzeit gehort.

Erst im 12. und im beginnenden 13. Jahrhundert schuf sich so
die Theologie einen MaBstab fiir die Beurteilung der Schwere der
siindhaften Liige. Hiebei schwangen von Anfang an einige Probleme
mit, die einer gesonderten Betrachtung wert sind : vor allem das von
der Schwere der Liige im Vollkommenen und dann auch das von der
Lige aus Bescheidenheit.

1. Die Liige des Vollkommenen.

Eine Augustinussentenz!: Ne quis arbitretur perfectum et
spiritualem hominem pro ista temporali vita, in cuius morte non
occiditur anima, sive sua, sive alterius, debere mentiri ... brachte
eine Frage in FluB, die das Verhdltnis der Liige zum Vollkommenen
berithrt. Die Sentenzensammlung des Cod. lat. 18 der Bibliothek

! Enarratio in psalmum V n. 7 (SSL 36, 85).



68 Die Liige des Vollkommenen und die Liige aus Bescheidenheit

von Vitry le Frangois !, Ivo von Chartres 2, die Sentenzen des Cod. Vat.
lat. 13452 und auch Gratian * begniigen sich damit, dieses Viterwort
wiederzugeben. Anscheinend ist es erst der Lombarde, der daraus die
Folgerung zieht, daB die Liige — er nennt der auctoritas entsprechend
die Scherzliige und die zum Vorteil eines andern begangene Liige —
eine schwerere Siinde ist, wenn sie von einem Vollkommenen begangen
wird 5, und daB so eine fiir den Unvollkommenen nur lidBlich siindhafte
Liige fir den Vollkommenen schwer siindhaft werden kann ¢ Wir
finden dieser Lehre auch beim Magister Bandinus 7 in der Sentenzen-
abkiirzung des Cod. Paris. Nat. lat. 15747 ® und z. B. auch in der
kanonistischen Summa Coloniensis ® Ausdruck gegeben.

Sie wurde dann sehr rasch weitergebildet, so daB schon Sicard
von Cremona die Ansicht einiger referieren kann, es sei dem Unvoll-
kommenen erlaubt, zum Heil eines andern zu liigen .

Ganz energisch hat schon Huguccio das Problem in die Hand
genommen : Er erklirt das mendacium malignitatis (quod fit causa
decipiendi et ledendi) sowohl fiir den Vollkommenen als auch fiir den
Unvollkommenen als schwer siindhaft, die Scherzlige — wie wenn
einer zu einem Knaben sagt, um ihn zu locken : Komm her, ich werde
Dir ein Ei, oder eine Mark Silber oder dhnliches geben — fiir beide
als laBliche Siinde, das mendacium benignitatis, das aus Mildherzig-
keit fiir das Heil oder die Annehmlichkeit des Nichsten geschieht,
fir den Vollkommenen als schwere, fiir den Unvollkommenen oder
Schlechten, der nicht durch das vinculum perfectionis gehalten ist,
als laBliche Siinde . Wenn auch die letzte Art jemand Nutzen bringt,

1 Fol. 44".

2 Decretum, pars 12 c. 46 (SSL 161, 793); Panormia, lib. 8§ c. 130
(SSL 161, 1336).

3 Fol. 1217

4 Decretum, pars 2 Causa 22 q. 2 c. 14 (de. Friedberg, Corpus Iuris
Canonici, I, Leipzig [1879] 871).

5 Sententiae, 3 dist. 38 c. 1 (Quaracchi [1916] 721). Man vgl. auch die
Quistionen des Cod. Laud. Misc. 5 (fol. 1447) der Bibliotheca Bodleiana in Oxford.

6 Ebenda.

7 Sententiae, lib. 3 dist. 38 (SSL 192, 1088).

$ Fol. '79.

% Cod. Bamberg. Can. 39 fol. 125.

10 Cod. Bamberg. Can. 38 fol. 58V.

11 Ebenso in der Dekretglosse des Cod. Bamberg. Can. 13 fol. 154. Uber
die Stellungnahme weiterer Kanonisten vgl. man S. Kuttner, Kanonistische
Schuldlehre von Gratian bis auf die Dekretalen Gregors IX. Studi e Testi 64.
Citta del Vaticano (1935) 290 Anm. 3.



im Urteil der Frithscholastik 69

wihrend die Scherzliige dies nicht tut, so geschieht doch die Scherzliige
nicht im Ernst?!, wohl aber das peccatum benignitatis, mit dem die
Absicht zu tduschen, wenn auch nicht zu schaden, sondern vielmehr
zu niitzen, verbunden ist 2.

Huguccio gibt auch dariiber AufschluB, was er hier unter Voll-
kommenem versteht :

- Sed perfectus hic intelligitur non comparatione, ut clerici, qui respectu
laicorum debent esse perfecti, nec habitu regulari, ut canonici regulares
et monachi, sed securitate et perfectione summe virtutis, scilicet, si adeo
securus est, quod, si statim decederet, et statim salvaretur, qui ex toto
abrenuntiavit mundanis et ex toto postposuit et abiecit ex voto tempo-
ralem curam sui vel alterius?®, ubi curam sui vel alterius non potest
habere sine peccato mendacii vel alio, cum quo iste talis sic mentiendo
videtur facere. Immo facit contra votum et nunc peccat mortaliter. De
aliis perfectis non credo esse verum. Preterea talis perfectus mortem habet
in desiderio, vitam in patientia. Nec ergo timet nec timere debet de morte
sua, quia, si timeret, peccaret mortaliter, cum sit tali prohibitum : Nolite
timere eos, qui occidunt etc. Similiter non debet timere de morte alterius,
quia potius quam de se debet credere de altero, quod sit bonus, vel quia
Deus infundat ei gratiam ante vel saltem in articulo mortis ; et ideo tali
perfecto non licet mentiri pro salute sua vel alterius. — Imperfectus vero
vitam habet in desiderio et mortem in patientia. Et ita ei potius permissum
est mentiri pro salute alterius. Sed perfecto non licet, quia faceret contra
votum et propositum suum. Sed idem esset de quolibet imperfecto, si
sic promisisset, scilicet, quod numquam pro vita alicuius conservanda
mentiretur vel peccaret. Et ideo verba ista Augustini et magistrorum
me redunt dubium, dum videntur dicere in hoc casu perfectum peccare
mortaliter, imperfectum venialiter, nisi quis velit dicere, quod quis occidit
animam suam per peccatum veniale occasionaliter, quia sepe per peccatum
veniale contemptum venitur ad mortale ; vel per veniale occiditur quoad
penam, id est punitur saltem temporaliter. Sed argumenta multa sunt
ad probandum, quod, qui preditus est maiori dignitate vel scientia vel
prerogativa perfectionis, in huiusmodi magis peccet quam alius in eodem

1 Dies hat auch Benencasa in seinen Casus decretalium vermerkt. Man
vgl. Cod. Bamberg. Can. 91 fol. 56¥: « Quod ait ». Queritur, an mendacium, quod
iocose dicitur, sit habendum pro mendacio. Respondet Augustinus, quia menda-
cium ab aliquo serio, ut fallat, dicitur, sed non iocose. Quod probat per Joseph,
qui iocose fratribus suis mentitus est, non ut eos falleret. — « Set in veteri»
scilicet in capite proximo dictum est, quod iocosum mendacium pro mendacio
non est habendum. Nunc dicit, quod hoc optinuit in veteri testamento, ubi
multa sunt permissa, que hodie facere non licet.

* Cod. Bamberg. Can. 40 fol. 193. Er fiigt hier eigens noch bei: Quidam
vero dicunt, quod utrumque est mortale perfecto, quod non credo.

% Dies findet sich auch in der Dekretglosse des Cod. Bamberg. Can. 13 fol. 154.



70 Die Liige des Vollkommenen und die Liige aus Bescheidenheit

genere delicti, ut di. XL « homo » et XI q. ITI « precipue » et XV q. I « nulli »
et XXII q. V « qui viderit ». Sed sic intelligitur : magis peccat, id est
presumitur et iudicatur ab ecclesia magis peccare et ideo graviorem peni-
tentiam ei imponit. Ecce in hoc casu non debet mentiri perfectus, sed
nec alius, quia periculosa est hec compensatio, scilicet ut nos committamus
minima, ut alii vitent graviora, ut di XI q. III quod ait: sed licet et tacere
et occultare veritatem .

Wihrend nun Radulphus Ardens sich eng an die Vitersentenz
anlehnt, da er schreibt: Hoc autem sciendum, quoniam perfecto
non licet mentiri nec etiam pro temporali alicuius vita servanda, ne,
dum cupit servare alterius animam, perdat suam ?, und — um das
vorwegzunehmen — allem Anschein nach die Quéstionen des Magisters
Martinus in der Liige zur Rettung eines andern auch fiir den Voll-
kommenen lediglich eine liBliche Siinde erblicken ®, scheint Petrus
von Poitiers noch strenger als Huguccio zu sein. Er erklirt namlich
nicht nur die Liige ex duplicitate animi, sondern auch die Liige pro
salute alicuius und die Scherzliige fiir den Vollkommenen als schwere
und die letzten beiden nur fiir den Unvollkommenen als liBliche
Siinde *.

! Cod. Bamberg. Can. 40 fol. 193.

* Speculum universale (Cod. Vat. lat. 1175 fol. 320 f{.).

3 Cod. Paris. Nat. lat. 14556 fol. 338.

1 Sententiae, lib. 4 c. 5: Illud tertium genus mendacii, quod ex duplicitate
animi procedit, tam in perfectis quam in imperfectis est mortale peccatum. Illud
primum genus, quod fit pro salute alicuius, et secundum, quod fit ioco, venialia
sunt in imperfectis (SSL 211, 1153) ... Perfectis autem non licet mentiri. Potest
quidem verum tacere, sed mendacium dicere prohibetur, alioquin mortaliter
peccat (SSL 211, 1154). Man vgl. auch lib. 3 c. 25 (SSL 211, 1121 — Erfurt,
Bibliotheca Amploniana, Cod. Q 117 fol. 29¥) : Si vero illud sit veniale, quod in
imperfecto sit lignum, fenum, stipula, in perfecto erit mortale, sicut mentiri pro
salute alicuius, et ita fit ruina, non descensus. — Uber die Bedeutung von
perfectio auBert sich Petrus im Zusammenhang mit der Liige nicht. Es diirften
aber die folgenden Stellen dariiber Auskunft geben : Sent. lib. 3 c. 25 (SSL 211,
1116 — Erfurt, Bibliotheca Amploniana, Cod. Q 117 fol. 29) : Sicut paritas et
imparitas caritatis, de quibus dictum est, attenduntur secundum affectiones
interiores, ita perfectio et imperfectio caritatis secundum motus interiores, ut
perfecta dicatur caritas, que perfecte movet, imperfecta, que imperfecte ... Per-
fectio quietis est affectus dimittendi omnia pro Christo, quod cognoscitur ex ipsa
dimissione ... Perfectio actionis est voluntas ponendi animam pro grege com-
misso, cuius signum est opere indicare idipsum ... Perfectio ordinis est continere
omnino, cuius signum est opere idipsum indicare ... Perfectio certitudinis est
perfectio conscientie, quando non est homo sibi conscius venialis vel mortalis,
immo quasi certum et constans est ei, quod sine omni peccato sit, nec timet
puniri, sed separari. ... Nec tenetur quilibet perfectus ad omnia genera per-
fectionis, sed singuli ad singula.



im Urteil der Friihscholastik 71

Ubrigens scheint auch die anonyme Summe des Cod. Vat. lat.
10754 die Scherzliige fiir den Vollkommenen und nur fiir ihn als schwere
Stinde zu betrachten'. Sie gibt auch dariiber AufschluB3, welcher
Art die Vollkommenen seien, fiir die eine dem Unvollkommenen nur
laBlich siindhafte Liige zur schweren Siinde wird, da sie sagt :

Item, Jacobus in epistola canonica dicit : perfectus est, qui non peccat
in lingua. Set a peccato lingue tenetur abstinere quilibet vir spiritualis.
Ergo quilibet vir spiritualis tenetur esse perfectus. Quod concedendum

est, quia ad talem perfectionem tenetur quilibet talis perfectus. Mentiri
enim, quod esset imperfecto veniale, perfecto est mortale 2.

Petrus von Capua teilt nun mit, daB Petrus Manducator ebenfalls
die Ansicht vertrat, daB die Liige zur Rettung eines anderen fiir den
Gerechten und nur fiir ihn eine schwere Siinde darstellt 3. Wie Petrus
von Capua selber, der iibrigens diese Ansicht nicht ablehnt, in aka-
demischer Weise die daraus folgende Schwierigkeit lost, werde ich
bei anderer Gelegenheit berichten. Spiter geben noch Quistionen des
Cod. Paris. Nat. lat. 3804 A Mitteilungen iiber Einzelheiten dieser
Richtung, da sie referieren : Andere sagen, daB der Vollkommene
durch die Liige, die er aus Wohlwollen begeht, schwer siindigt, wie
ganz offenkundig Augustinus zu wollen scheint, und daB dies fiir den
Unvollkommenen liBliche Siinde ist, oder auch, daB es fiir diesen keine
Siinde, sondern vielmehr erlaubt ist. Es ist liigen fiir den Vollkom-
menen in gleicher Weise Siinde wie der Besitz von Eigentum, weil
beides gegen den Stand der Vollkommenheit verstoBt. Weil er sich
zum Stand der Vollkommenheit verpflichtet hat, hat er sich damit zur
Enthaltung von dem verpflichtet, was gegen den Stand der Vollkom-
menheit verstoBt, und Erlaubtes fiir sich zu Unerlaubtem gemacht 4.

Man ist beinahe versucht, anzunehmen, daBl Stephan Langton
zu der eben geschilderten Gruppe gehérte. Zur Erklirung der hier
mabgebenden Augustinussentenz unterscheidet er nidmlich eine dop-

1 Man vgl. fol. 73 : Item Joseph scienter dixit falsum et ita mendacium,

hoc scilicet : exploratores estis. — Solutio : Ipse non erat perfectus, unde non
peccavit mortaliter ioci causa mentiendo.
2 Fol. 54V.

% Summe (Clm 14508 fol. 31Y).

% Fol. 105 : Alii dicunt, quod perfectus mentiendo causa benignitatis morta-
liter peccat, ut videtur plane velle Augustinus, et quod veniale est imperfecto,
vel etiam quod non est peccatum, quia ista sunt contra statum perfectionis. Unde,
quia obligavit se ad statum perfectionis, obligavit se, ut abstineat ab eis, que
sunt contra statum perfectionis, et de licitis facit sibi illicita.



72 Die Liige des Vollkommenen und die Liige aus Bescheidenheit

pelte Vollkommenheit, eine Vollkommenheit ratione caritatis und eine
Vollkommenheit ratione signi exterioris, wie sie den Priestern und
Moénchen zukommt. Diese zweiten seien mit der Augustinussentenz
gemeint und siindigten schwer mit jeder Liige!. Eine Ansicht, die
in Anlehnung an Langton auch Gaufrid von Poitiers in seiner Summe 2
referiert. Er fiigt aber vorsichtig hinzu: Quecumque tamen hic sol-
vimus, non dicimus, ut credimus, sed magistrorum vestigia sequimur,
ut loquendo in hoc modo, nullatenus assentiendo ®. Doch weist gerade
Gaufrid auch darauf hin, daB er nach seiner Erinnerung eine Augustinus-
sentenz, nach der jede Liige des Gerechten verboten sei, nirgends gelesen
habe. Was vorgebracht werde, scheine ihm vielmehr schief aus einer
andern Sentenz herausgekommen zu sein. Sollte aber Augustinus
wirklich so gesagt haben, dann sei dort Liige fiir mendacium dicentis
(das wider das Gewissen geschieht, das einem befiehlt, nicht so zu
sagen) zu nehmen, oder fiir die Gewohnheit zu liigen *.

1 Quistionen (Chartres, Cod. lat. 430 fol.-66Y). Das Gleiche mit anderen
Worten sagen auch die Langtonschen Quistionen des Cod. Vat. lat. 4297 fol. 857 :
Duplex est perfectio : in statu caritatis et in signo sive gradu dignitatis. In signo
perfectionis mortale est, non in ipsa perfectione semper, ut in his, qui tenentur
esse perfecti, ut sacerdotes. Et talis perfectus, quando est extra caritatem,
existens autem sacerdos, in mortali sicut in mentiendo peccare (!) mortaliter.
Eine Quistion der Langtonschen Sammlung des Cod. Paris. Nat. lat. 14556
(fol. 263) nimmt aber auch die in der caritas begriindete Vollkommenheit als
diejenige, fiir welche die Liige zur Todsiinde wird. Man lese nur : Iterum : menda-
cium in perfecto est mortale peccatum, quod alias esset veniale, scilicet imper-
fecto. Sicut maius est peccatum in sacerdote quam in laico. Ergo ipsa perfectio
non est bona. — Solutio : Non sequitur, quia, licet gravius peccet, tamen ipsa
potest eum custodire a tali peccato. Item propter circumstantiam caritatis
contingit in perfecto, quod mendacium est mortale peccatum. Ergo propter
duplo maiorem circumstantiam duplo maius erit peccatum. Sed, sicut se habet
circumstantia ad circumstantiam, ita aggravatio ad aggravationem. Ergo duplo
maior caritas duplo magis aggravabit. — Solutio : Dicimus, quod non sequitur :
sicut se habet circumstantia ad circumstantiam, ita aggravatio ad aggravationem,
quia, licet circumstantia dupla sit ad circumstantiam, non tamen peccatum
infinitum est unum ad aliud. Die Schwierigkeit, daB in diesem Falle dem einen
seine Unvollkommenheit mehr niitzt als dem andern seine Vollkommenheit, wird
als unzutreffend mit der Bemerkung abgetan : Non valet, quia perfectio non est
causa mortalis, sed inde est, quare hoc in eo sit mortale (Cod. Vat. lat. 4297
fol. 86Y). In der spiten Sentenzenglosse des Cod. Paris. Mazar. lat. 758 lesen
wir auf fol. 134Y) : Queritur, quibus perfectis prohibeatur mendacium benignitatis,
an perfectis in voto, an perfectis in caritate. — Responsio: Vel preceptum est
qui sunt perfecti perfectione voti.

2 Cod. Paris. Nat. lat. 15747 fol. 55V,

3 Ebenda.

4 Summe (Cod. Paris. Nat. lat. 15747 fol. 56).




im Urteil der Friithscholastik 73

Von dieser Richtung riickt Pripositinus deutlich ab. Er gibt
zwar zu, daB die Liige zur Rettung eines anderen fiir den Vollkommenen
belastender sei als fiir den Unvollkommenen, betont aber, daB sie
auch fiir den Vollkommenen die Grenze der liBlichen Siinde nicht
iiberschreite !. Es ist hier nicht der Raum zu schildern, wie er sich
dann mit Augustinus auseinandersetzt. Wenn die Summa de virtu-
tibus et vitiis des Cod. Vat. Reg. lat. 150 auch betont, daB3 die Voll-
kommenen, um nicht ihrer Seele zu schaden, die Liige zur Rettung
eines andern aufs duBerste vermeiden sollen, so stempeln sie dieselbe
doch nicht zur schweren Siinde 2.

Noch weiter geht hier die Summa Abel des Petrus Cantor, da
sie die Abwigung der Siindenschwere der Liige — mendacium indolis
und ioci ldBliche Siinde, mendacium duplicitatis schwere Siinde —
ohne Riicksicht auf den Stand der Vollkommenheit oder Unvollkommen-
heit 3 vornimmt. Jedenfalls 1iBt aber auch der Cantor sich durch
die auctoritas : « nullum mendacium cadit in animas perfectorum »
bestimmen, das Prophetenwort « utinam essem habens spiritum et
mendacium potius loquerer » dahin zu deuten, daB3 der Prophet damit
bedingungsweise gesprochen hitte, gleichsam als ob er sagte: Ich
wollte, ich wiirde hierin liigen, wenn Gott es wollte. Denn er wiinschte
nicht gegen den Willen Gottes, den er kannte, noch wiinschte er zu
liigen, sondern er wiinschte es nur, wenn Gott es wollte .

Robert Courson schlieBt sich im Grundsitzlichen an den Cantor
an. Er nimmt das mendacium ioci und das mendacium indolis aus
dem Bereich der Liige heraus und liBt das zweite fiir den Gerechten
in besonders gelagerten Fillen sogar verdienstlich sein ®. Die Scherzliige
erscheint ihm dagegen lediglich als eine schwerere Art von verbum
otiosum. Er entnimmt eigens der Augustinussentenz, nach der es

1 Summe (Cod. Erlangen. lat. 353 fol. 277).

2 Fol. 142. — Ebenso die Deflorationes Sanctorum Patrum, Dominica
octava (SSL 157, 1077).

3 Cod. Brug. lat. 228 fol. 102.

% Zu Jeremias 28, 6 (Cod. Paris. Mazar. lat. 178 fol. 117). — Die Erkliarung
des Petrus von Capua lautet hiezu: Quod vero Micheas dicit: Utinam non
essem vir habens spiritum, sed mendacium potius loquerer, non est intelligendum,
quod ipse optaret mentiri, sed est sensus: Utinam id, quod dico, non dicerem
ex Spiritu Sancto, qui falli non potest, sed ex spiritu meo, qui fallibilis est.
Prophetabat de captivitate iudeorum (Summe, Clm 14508 fol. 31V). Dieses
Letzte findet sich dhnlich auch in der Summe des Cod. Vat. lat. 10754 fol. 73.

® Summe (Cod. Brug. lat. 247 fol. 89).



74 Die Liige des Vollkommenen und die Liige aus Bescheidenheit

dem Vollkommenen nicht erlaubt ist, irgendwie zu liigen, die Schwierig-
keit : Es sei also hier ein Gerechter, der durch eine Tatsache getiuscht,
glaubt, sie sei wahr, und nun dieses Falsche scherzhaft bloB zur Unter-
haltung vortrigt. Hier ist nun kein duplex cor, und, wie Augustinus
sagt, wo kein duplex cor ist, findet sich auch keine Liige. Also hat
jener nicht gelogen. Robert stimmt dem bei!. Er setzt aber noch den
weiteren Fall, daB jener Gerechte wisse, jenes sei falsch, und daB er
keinen tduschen, sondern eher sich oder andere unterhalten wolle.
Hier sei keine significatio vocis cum intentione fallendi, also auch
keine Liige. Somit kénne auch nicht aus einer Liige, sondern lediglich
aus der Unnotigkeit der Rede eine Schuld hergeleitet werden. Warum,
so fihrt Robert fort, sagt also Augustinus, daB es den Gerechten nicht
erlaubt sei, in dieser Weise zu liigen, da es sich doch hier nicht um
eine Liige im eigentlichen Sinn handelt ? In gleicher Weise ist es den
Gerechten nicht gestattet, in irgend einem Fall unniitz zu reden.
Robert erklirt, ohne weiter darauf einzugehen, dieses Argumentieren
fiir falsch .

Deutlicher spricht hier eine zum mindesten in der Nihe Roberts
stehende, wenn nicht sogar von ihm stammende Quistion der zweiten
Gruppe des Cod. Erlangen. lat. 353. Sie wirft — &dhnlich wie auch
Langton ® — bei Gelegenheit des Augustinuswortes: Perfecto non
licet mentirl nec causa ioci nec causa benignitatis nec etiam causa
aliene vite salvande, ne, dum alienam vitam servat, propriam perdat, die
Schwierigkeit auf: Niemand weill, ob er vollkommen oder unvoll-
kommen ist — gemeint ist derjenige, der die caritas besitzt. Ist er
vollkommen, dann ist es ihm in keinem Fall gestattet zu liigen ; ist
er unvollkommen, dann ist es ihm gestattet. Da er aber eben nicht
wei3, ob er vollkommen oder unvollkommen ist, darf er sich der hier

! Summe (Cod. Brug. lat. 247 fol. 89Y): Item, ut dicit Augustinus, non
licet perfecto aliquo modo mentiri. Si ergo aliquis hic perfectus, qui pie deceptus
de facto credit ipsum esse verum et proponit illud falsum iocose ad recreationem
solam, hic non est duplex cor, et, ut idem dicit, ubi non est duplex cor, non est
mendacium : ergo iste non mentitur. Quod concedimus.

2 Summe (Cod. Brug. lat. 247 fol. 897) : Sed esto, quod sciat illud esse falsum
et nullum vult decipere, sed recreare se potius vel alios, hic non est significatio
vocis cum intentione fallendi. Ergo hic non est mendacium. Ergo non est culpa
ex mendacio, sed ex otiositate tantum. Quid est ergo, quod ait: perfectis non
licet sic mentiri, cum illud non sit mentiri proprie ? Pari ratione perfectis non
licet in aliquo casu otiose loqui. Falsum. — Man vgl. den Text auch im Cod.
Paris. Nat. lat. 3528 fol. 144.

3 Quastionen (Chartres, Cod. lat. 430 fol. 66Y).



im Urteil der Frithscholastik 75

schlummernden Gefahr einer schweren Siinde nicht aussetzen. Genau
so wenig wie man sich, wenn man von einer tatsichlich liBlichen Siinde
nicht weil, ob sie schwer oder laBlich ist, sich nicht der hier méglichen
Gefahr, eine Todsiinde zu begehen, aussetzen darfl. — Die Antwort
lautet : Wenn der Betreffende an sich die Zeichen der Vollkommenbheit
tragt, wenn er nach dem Zeugnis seines Gewissens mit Paulus sprechen
kann : Weder Tod, noch Leben, noch Schwert kann mich von der Liebe
Christi trennen ; wenn er alles seinem Nichsten iiberlassen hat und
alles verkauft und den Armen gegeben hat, wenn schon mente et habitu
sein Leben von der Unvollkommenheit der andern geschieden ist,
dann ist es ihm nicht gestattet zu liigen, weil seine Liige eher zur Ursache
eines Argernisses wird als die Liige eines Unvollkommenen 2. Wenn
es so einem Vollkommenen auch gestattet ist, des Scherzes halber
Wahres zu sagen oder auch manchmal im Essen und Trinken liBlich
zu siindigen, so ist es ihm doch nicht gestattet zu liigen — auch nicht
im Scherz —, da die Worte eines Vollkommenen schirfer vermerkt
werden als diejenigen eines Unvollkommenen 3.

Das zwdolfte Jahrhundert war der Frage, ob die Liige des Voll-
kommenen notwendig eine schwere sei, ziemlich machtlos gegeniiber
gestanden, auch dort, wo man sie entschieden verneinte. Denn das
ganze Bemiihen war darauf beschrinkt, sich schlecht und recht mit
der entsprechenden Augustinussentenz auseinanderzusetzen, ohne dal
es gelang, eine feste Basis zu gewinnen, von der aus man mit Uber-
legenheit hitte urteilen kénnen. Erst Wilhelm von Auxerre sollte
es gelingen, in dieser Richtung einen wichtigen Fortschritt zu erzielen.
Er geht von einer Augustinussentenz aus, die von einem zweifachen
Leben spricht, vor allem einem zeitlichen, und dann einem ewigen,
in welchem wir mit Gott leben, hier durch das Leben der Gnade und
in Zukunft durch das Leben der Glorie. Wenn nun einer beginnt,
dem zeitlichen Leben den Vorzug zu geben, dann hilt er diejenigen
Stinden, die dem zeitlichen Leben schaden, fiir schwerer als die andern ;
so z. B. Diebstahl, Raub und dhnliches. Darum hilt ein solcher auch
die fornicatio simplex nicht fiir eine besonders schwere Siinde, weil
er nicht sieht, wem dabei Unrecht geschihe. Er sieht ja nicht das
Unrecht, das Gott durch die fornicatio geschieht, dem doch sein Tempel

! Cod. Erlangen. lat. 353 fol. 67.
? Cod. Erlangen. lat. 353 fol. 67V.
® Cod. Erlangen. lat. 353 fol. 67 und 67".



76 Die Liige des Vollkommenen und die Liige aus Bescheidenheit

genommen wird, weil wir Tempel Gottes sind. Ahnlich hilt ein solcher
auch die Liige fiir keine Siinde ; denn er sieht nicht, wie die Liige die
Wahrheit zerstort, die ewig ist. Ein solcher also, der in dieser Weise
das zeitliche Leben liebt, tut fast alles fiir das zeitliche Leben. Darum
liigt er aus Liebe zum zeitlichen Leben, wie die Hebammen aus Liebe
zum zeitlichen Leben den Pharao belogen haben, als sie sagten: Es
sind nicht die Hebrierweiber wie die dgyptischen ; denn sie besitzen
die Kenntnisse von Hebammen. Die Liebe zum zeitlichen Leben
kann nun liBliche und kann schwere Siinde sein. Liigt einer aus 140-
lich siindhafter Liebe zum zeitlichen Leben, dann ist diese Liige 148-
liche Siinde ; liigt er aus schwer siindhafter Liebe, dann ist die Liige
schwere Siinde!. Und somit konnte die Liige der Hebammen eine
laBliche und auch eine schwere Siinde sein 2. Aus diesem gleichen
Grund nimmt Wilhelm auch an, daB ein Vollkommener, der gegen
den iiber Hischern, die einen zur Tétung suchen, liigt, mit dieser
Lige nur liBlich siindigt. Es ist ndmlich Wilhelm nicht wahr-
scheinlich, daBl ein solcher so rasch die caritas verliere ; er scheint
ihm vielmehr aus liBlich siindhafter Liebe zum zeitlichen Leben des
Gesuchten zu liigen 3.

Wie wir bereits in den Anmerkungen gezeigt haben, geht im
Grundsitzlichen hier Hugo a S. Charo, ebenso wie Guerricus de
S. Quintino oder Johannes de Rupella mit Wilhelm von Auxerre.
Doch fiigt Hugo zur Lehre desselben noch hinzu, daB die Liige fir
den Vollkommenen immer eine schwerere Siinde ist als fiir den Unvoll-
kommenen 4, nicht aber infinitum. Er begriindet dies in der Weise :
quanto aliquis magis spiritualis est, tanto magis videt dampna spiri-
tualia, et ita tanto amplius tenetur vitare illa, et ideo, si non vitat,
gravius peccat ®. Auch er erklirt, daB ein Vollkommener, wenn er

1 Bis hieher fast wortlich im Sentenzenkommentar Hugos a S. Charo, zu
3 dist. 38 (Cod. Lips. lat. 573 fol. 196). Ebenso in der Summa de vitiis des
Johannes de Rupella (Cod. Vat. lat. 4293 fol. 56 f). — Man vgl. auch den
Sentenzenkommentar des Guerricus de S. Quintino, zu 3 dist. 38 (Cod. Vat.
lat. 691 fol. 118).

? Summa aurea, lib. 3 tract. 18 c. 1 q. 2 (Paris [1500] fol. 216). — Man vgl.
auch Herbert von Auxerre, Summe (Cod. Vat. lat. 2674 fol. 93).

3 Summa aurea, lib. 3 tr. 18 c. 1 q. 2 (fol. 216).

4 Ebenso der Sentenzenkommentar des Guerricus de S. Quintino, zu 3 dist. 38
(Cod. Vat. lat. 691 fol. 118). Auch in der Sentenzenglosse des Cod. Paris. Nat.
lat. 3572 fol. 104 liest man : Ideo dic, quod non est mortale perfecto, sed maius
veniale quam laico.

5 Zu 3 dist. 38 (Cod. Lips. lat. 573 fol. 196Y).



im Urteil der Friihscholastik 77

motus pietate naturali liigt, um das Leben eines anderen zu retten,
nur eine liBliche Siinde begeht !.

Richard Fishacre erklirt entschieden : Licet magni et graves
opinati sint, quod omne mendacium sit mortale peccatum precipue
perfectis ut religiosis, ego tamen non credo 2. Er hilt es aber doch
fiir angebracht, noch zu bemerken: Wenn Du vollig nichts liebtest
auBer um Gottes willen, auf daB Du Gott nur nicht geringer hieltest,
wiirdest Du Dich nicht um das kiimmern, was geschehen konnte. Du
wiirdest also lieber Dir jeden Schaden zuziehen als Gott geringer halten
und — da halten gleich lieben ist — ihn in etwas weniger lieben.
Wiirdest Du es aber vorziehen, daB die Liebe zu Gott in Dir ein wenig
verringert wiirde — was ldBliche Siinde ist — als eine Strafe an Leib
und Seele zu tragen, dann liebst Du diese irgendwie nicht um Gottes
willen und bist somit nicht vollkommen. Wirest Du vollkommen,
dann wiirdest Du das Gegenteil tun 3.

Wenn Richard ferner auch annimmt, daB fiir einen Ordensmann
die Liige eine schwerere Siinde sei als fiir einen Weltmenschen, so
glaubt er doch nicht, daB das, was fiir den Weltmenschen liBliche
Siinde ist, fiir den Ordensmann zur Todsiinde wiirde. Sie erschwere
sich lediglich um die Distanz der Hohe des einen Standes iiber dem
andern. Da aber dieselbe zwischen Welt- und Ordensstand nicht
eine unendliche sei, so kénne das, was fiir den ersteren liBliche
Siinde ist, fiir den andern nicht unendlich schwerer und so Tod-
siinde werden *.

Die Summa Alexandrina sieht in ihrem dritten Teil nur in der
Liige eine Todsiinde, die aus libido mortalis kommt. Da sie nun die
in Frage kommende Augustinussentenz zu erkliren hat, stimmt sie
nicht dafiir, daB mit dem perfectus non debet mentiri, ne, dum vitam
alterius servat, animam suam perdat, etwa, wie einige verstanden,
der Vollkommene gemeint sei, der sich durch ein Geliibde zum Nicht-
ligen verpflichtet hitte ; denn das Gleiche gelte im Falle des Geliibdes
ja auch vom Unvollkommenen. Die Summa Alexandrina glaubt,
daB Augustinus nicht sagen wolle, der Vollkommene siindige immer
schwer, sondern, er solle immer die Liige meiden, damit er nicht fiir

1 Zu 3 dist. 38 (Cod. Lips. lat. 573 fol. 196Y).

? Zu 3 dist. 38 (Cod. Vat. Ottob. lat. 294 fol 254Y).
3 Zu 3 dist. 38 (Cod. Vat. Ottob. lat. 294 fol. 256).
4 Zu 3 dist. 38 (Cod. Vat. Ottob. lat. 294 fol. 257).



78 Die Liige des Vollkommenen und die Liige aus Bescheidenheit

die Rettung des Lebens eines andern seine Seele in Gefahr bringe.
Denn wegen der liBlichen Siinde gerate man rascher in eine schwere.
Und so sagt er: ne, dum vitam alterius servat, supple veniali men-
dacio, animam suam perdat, id est contingat aliquando perdere propter
mendacium mortale. Da man auBerdem nicht wisse, ob die Liige
aus einer liBlichen oder schwer siindhaften Wurzel stamme, darum
setze er den Zweifel ne forte etc., ohne aber zu behaupten, daB man
immer seine Seele verliere 1.

Ganz anders dagegen liest man im zweiten Teil. Hier wird auf
die Frage Utrum perfectis liceat mentiri ex aliqua causa geantwortet :

Ad quod respondere possumus, quod mendacium potest sumi multi-
pliciter. Uno modo falsa vocis significatio cum voluntate falsum enun-
tiandi ; alio modo enuntiatio falsum enuntiare volentis, ut fallat: tertio
modo libido perseverans mentiendi. Et has intentiones ponit Augustinus.
Si ergo accipiatur prima intentio et dicatur perfectus religiosus, qui non
ex professione habet non dicere mendacium, non est ei prohibitum nec
peccat mortaliter sic perpetrando mendacium. Si vero secundo modo
accipiatur et dicatur perfectus ille, qui habet perfectam caritatem et ex
perfecta caritate perfectam cognitionem, ut adhereat totaliter Deo secundum
intellectum et secundum affectum prout est possibile in via, si peccat talis
in genere mendacii, licet sit benignitatis, peccat mortaliter. Qui enim
perfecte adherebat Deo, nullam habebat rationem trahentem, quare mentiri
deberet. Et sicut de Adam dicitur, quod ratione status sui peccavit
mortaliter, ita et iste ratione status ex hoc genere peccavit mortaliter...
Si vero accipiatur tertio modo mendacium, erit mendacium mortale pecca-
tum. Et secundum hoc dicitur VII Ecclesiastici : Noli velle mentiri omne
mendacium. Assiduitas enim illius non est bona. Et dicit Augustinus :
Quis integrum dixerit animum esse mentientis ? Etenim libido ipsa recte
diffinitur appetitus animi, quo eternis bonis quelibet temporalia prepo-
nuntur. Nemo itaque potest convincere esse mentiendum, nisi qui potuit
ostendere eternum aliquod bonum optineri posse mendacio. Sed cum
tanto quisque ab eternitate discedat, quanto a veritate discordat, qui
autem mentitur, a veritate discedit, absurdissimum est dicere discedendo
inde posse ad boni aliquid aliquem pervenire, aut, si est aliquod bonum
eternum, quod non complectitur veritas, non erit verum, et ideo nec erit
bonum. Ut autem anima ipsi corpori, ita veritas ipsi animo preponenda
est, ut eam non solum magis quam corpus, sed magis quam seipsum
appetat animus 2.

Innerhalb der Franziskanerschule sollte dann Odo Rigaldi den
vom zweiten Teil der Summa Alexandrina angedeuteten Weg weiter-

1 Pars 8 q. 37 m. 6 (Koberger [1516] fol. 145¥ f.).
2 Pars 2 q. 139 m. 5 (Koberger [1481]).



im Urteil der Friihscholastik 79

verfolgen : Ein Vollkommener, Ordensmann oder Prilat, kann liigen
in Dingen, die zur Vollkommenheit gehoren, aber auch in anderen.
Im ersten Fall wird fiir ihn zur schweren Siinde, was fiir einen Unvoll-
kommenen liBliche Stinde wire. Denn in diesen Dingen ist er gehalten,
aus Anhinglichkeit an seine Vollkommenheit, die Wahrheit zu sagen.
Im zweiten Fall begeht er ebenso wenig eine Todsiinde wie ein Unvoll-
kommener. Dennoch ist aber diese Siinde auf Grund seiner Vollkom-
menheit eine schwerere, ohne aber aus dem Bezirk der laBlichen heraus-
zutreten . Odo hilt aber auch die andere Losung fiir moglich, daB
niamlich unter dem Vollkommenen, dem die Liige nicht erlaubt sei,
nicht jeder Ordensmann oder Prilat gemeint sei, sondern blo8 der-
jenige, der die perfectio tranquillitatis besitzt, der beinahe vollstindig
Gott anhidngt, dessen Verkehr (conversatio) im Himmel ist. Denn
ein solcher hat nichts mehr von der Schwiche an sich, die von der
Wahrheit zuriickhilt, und nichts mehr von der Notwendigkeit zu
ligen, und er hat somit keine Entschuldigung, um deren willen seine
Siinde als 14Blich eingeschitzt wiirde, sowie auch Adam im Urzustand
keine besaB. Dies trifft aber nicht auf den Unvollkommenen zu, weil
seine Siinde durch die Schwiche und Hinneigung entschuldigt
wird, die er deswegen besitzt, weil er geteilt ist hinsichtlich des
Zeitlichen 2.

1 Sentenzenkommentar (Briissel, Bibliothéque Royale de Belgique, Cod.
lat. 11614 [1512] fol. 175Y) : Solutio : Dicendum, quod perfectum vel religiosum
vel prelatum dupliciter contingit mentiri, scilicet in hiis, que ad perfectionem
spectant, vel in aliis. Primo modo ei est mortale, quod imperfecto esset veniale.
Tenetur enim verum dicere in illis ex adherentia ad suam perfectionem. Secundo
autem modo non peccat mortaliter sicut nec imperfectus. Tamen hoc peccatum
in ipso est gravius ratione sue perfectionis. Non tamen egreditur genus venialis.
Unde Augustinus in libro de mendacio : Licet dissertori et predicatori eternarum
rerum ut prenuntiatori rerum temporalium ad edificandam religionem et pietatem
pertinentium occultare in tempore, quod videtur occultandum ; mentiri autem
aut mendacium dicere numquam licet. Ubi videtur Augustinus loqui non genera-
liter, sed quantum ad ea, que ad officium suum spectant.

? Sentenzenkommentar (Briissel, Bibliothéque Royale de Belgique, Cod.
lat. 11614 [1512] fol. 175Y) : Tamen aliter potest dici, quod ille perfectus, cui
dicitur non licere mentiri, non dicitur quilibet religiosus aut prelatus, sed solum
qui est in perfectione tranquillitatis, qui iam quasi totaliter Deo adheret, cuius
conversatio in celis est. Talis enim nichil iam habet infirmitatis retrahentis a
veritate, vel necessitatis ad mendacium ; et ideo nullam habet excusationem,
qua iudicetur eius peccatum veniale, sicut nec Adam in primo statu. Et ideo
mentiendo peccat mortaliter. Imperfectus autem non, quia eius peccatum excu-
satur ex infirmitate et pronitate, quam habet ex eo, quod divisus est circa
temporalia. Et sic videtur velle Augustinus in glosa Exo. et de obstetricibus,



80 Die Liige des Vollkommenen und die Liige aus Bescheidenheit

Der bekannten Schwierigkeit, daB der Stand der Vollkommenen
nicht ins Unendliche den Stand der Unvollkommenen iibertrifft, somit
auch nicht die Siinde des Vollkommenen um Unendliches diejenige
des Unvollkommenen iibersteigen kann, begegnet Odo mit dem Hin-
weis, daB es Umstinde gibt, die, wiewohl sie nicht unendlich sind,
dennoch zur schweren Siinde das machen, was sonst liBlich wire,
wie z. B. der Umstand des contemptus, der aber nicht unendlich ist *.
Ahnlich sei es auch im vorliegenden Fall. Wenn auch der Vollkommene
nicht unendlich mehr iiber das Irdische erhaben sei als der Unvoll-
kommene, so habe er doch allein durch eine solche Erhohung, kraft
deren er fast vollig der ersten Wahrheit anhinge und keine Gelegen-
heit mehr besitze, die ihn zur Siinde geneigt machte, fiir den Fall der
Begehung einer Liige nichts mehr, was ihn von einer schweren Siinde
entschuldigte 2. Sobald man im Auge behilt, daB Odo diesen Zustand
der Vollkommenheit mit demjenigen Adams im Urzustand gleichsetzt,
kann man verstehen, wie er zu solchen Folgerungen gelangte 3.

Bonaventura hat sich schlieBlich dafiir eingesetzt, daB jede, auch
die kleinste Liige fiir diejenigen, deren Vollkommenheit 6ffentlich ist,
eine schwere Siinde bedeute, weil ihr Gewissen ihnen wegen des zu
vermeidenden Argernisses befehlen muB, daB sie in keiner Weise
liigen diirften, damit sie die Wahrheit nicht der Geringschitzung
preisgiben 4.

ubi dicit sic : Quorumdam vita longe inferior a perfectione sanctorum, si habeant
ista mendaciorum peccata, pro victu ipsorum et indole sustinentur, presertim
si beneficia nondum volunt expectare celestia, sed circa terrena occupantur.
Quorum autem conversatio in celis est, non eos estimo lingue modum circa
veritatem falsitatemque exemplo obstetricum debere formare. Huiusmodi ergo
perfectis potest omne mendacium esse mortale.

1 Man vgl. hiezu auch die Summa Alexandrina, Pars 2 q. 139 m. 5 (Koberger
[1481]).

* Sentenzenkommentar, zu 3 dist. 38 (Briissel, Bibliothéque Royale de
Belgique, Cod. lat. 11614 [1512] fol. 175Y) : Quod obicitur, quod status perfec-
torum non excedit in infinitum statum imperfectorum etc., dicendum, quod
aliqua circumstantia est, que, licet non sit infinita, nichilominus potest facere
esse mortale, quod alias erat veniale, sicut illa, que dicit contemptum, qui tamen
non est infinitus. Similiter in proposito, licet iste perfectus non sit in infinitum
plus elevatus a terrenis quam imperfectus, ex quo tamen ita est elevatus, quod
iam quasi totaliter adheret prime veritati nec habet aliquam occasionem incli-
nantem ipsum ad mendacium, si mentiatur, non habet excusationem, quominus
peccet mortaliter.

3 Man vgl. A. Landgraf, Das Wesen der liBlichen Siinde in der Scholastik
bis Thomas von Aquin. Bamberg (1923) 228 ff.

1 Sentenzenkommentar, zu 3 dist. 38 a. 1 q. 4 (Quaracchi [1887] 849).



im Urteil der Friihscholastik 81

2. Die Liige aus Bescheidenheit.

In der Nihe dieses Problems steht das andere, das sich um die
Liige aus Bescheidenheit lagert, nicht zuletzt deshalb, weil die Kasuistik
so motivierte Liigen Vollkommener verzeichnete. Auch hier wurde
das Interesse von Vitersentenzen angeregt.

Bereits die frithen, sich auf eine bloBe Wiedergabe von Viter-
sentenzen beschrinkenden Quistionen des Cod. Royal. 11 B XIV der
Bibliothek des British Museums in London fragen: Queris, si propter
devitandam gloriam quis debeat denegare bona, que fecit, und geben
als Antwort zwei Gregoriussentenzen :

Gregorius in libro XVI moralium: Incaute sunt humiles, qui se
mendacio illaqueant, dum arogantiam vitant, immo mentiendo super-
biunt, quia (?) veritatem derogant (?), quam relinquunt. Qui autem
necessitate cogente vera dicere bona loquitur, tanto magis humilitati
iungitur, quanto coactus loquitur. — Item Gregorius in libro XXII mora-
lium : Sicut gravis culpe sibi hominem hoc arrogare, quod non est, sic
plerumque culpa nulla est, si humiliter dicat bonum, quod inest (?). Unde
sepe contingit, ut iusti et iniusti habeant verba similia, sed tamen semper
cor disimile, et ex quibus dictis Deus ab iniustis offenditur [Ms. hat osten-
ditur], in eisdem quoque iuste placatur. Nam phariseus ingressus templum
di{s)cebat: Ieiuno bis in sabato, decimas do omnium, que possideo.
Sed iustificatus magis publicanus quam ille exivit. Sezechias autem rex,
cum infirmus ad extremitatem veniret vite, timore compunctus dixit:
obsecro Domine, memento, queso, quomodo ambulaverim coram te in
veritate et corde perfecto. Nec tamen Dominus hanc confessionem perfec-
tionis eius despexit aut renuit, quoniam mox in suis precibus audivit,
Ecce phariseus iustificavit se in opere, Zechias iustum se asserit etiam
in cogitatione, atque tamen iste offendit, ille placavit. Cur itaque hoc,
nisi quia omnipotens Deus singulorum verba et cogitationibus pensat
et in eius aure superba non sunt, que humili corde proferuntur?®.

In den Sententie Anselmi findet sich ein Hinweis auf eine Augu-
stinusstelle ?, die auch bereits Ivo von Chartres ® in gréBerem Umfang
bringt. Nach ihr wird der Liigner aus Demut durch diese Liige zum
Siinder, der er vorher nicht gewesen ist. Denn, wenn Du Dich, ohne
es zu glauben, Siinder nennst, ist Wahrheit nicht in Dir % Auf die

1 Fol. 106V f. ? Sermo 181 c. 4 n. 5 (SSL 38, 981).
3 Decretum, pars 12 c. 42 (SSL 161, 792), Panormia, lib. 8 c. 128 (SSL 161,
1336).

% F. Bliemetzrieder, Anselms von Laon systematische Sentenzen (Beitrige zur
Geschichte der Philosophie des Mittelalters. Band 18 Heft 2/3). Miinster i. W.

Divus Thomas 6



82 Die Liige des Vollkommenen und die Liige aus Bescheidenheit

entscheidenden Worte dieses Augustinustextes macht dann auch noch
Robert de Melun in seinen Questiones de divina pagina aufmerksam,
wo er sich die Frage stellt, ob derjenige, der aus Demut sich einen
Siinder, den Geringsten oder dhnliches nennt, zum Tode siindige .
Die sich an die Summe des Magisters Omnebene im Cod. sim. 168 der
Miinchener Staatsbibliothek anschlieBenden Quistionen machen gerade
in diesem Zusammenhang auf den hl. Paulus aufmerksam, der sagt :
Cum omnibus benefecerimus, servi inutiles esse dicamus, und : Nichil
michi conscius sum, sed in hoc iustificatus non sum, oder auch auf
das iibliche Siindenbekenntnis Confiteor Deo Patri omnipotenti, quia
peccavi nimis in homicidiis, in furtis, in adulteriis et in huiusmodi 2,
und geben damit fast alle Brennpunkte des Interesses der Kasuistik.
Die Quistionen fithren diesen Stellen gegeniiber Sentenzen auf, welche
die Liige aus Demut verurteilen 3. Sie versuchen aber auch einen
Ausgleich herzustellen und zwar damit, dal Paulus dies aus Demut
gesagt hitte, und, um uns zu belehren, daB wir auf Grund unserer
Guttaten nicht das Lob der Menschen, sondern Gott als Lohn suchen
sollen 4.

Petrus Lombardus nimmt in seinem Paulinenkommentar die
Stelle I Kor. 15, 9 als Schwierigkeit zur Losung an und erklirt dabei
das ego sum minimus apostolorum mit einem Hinweis auf die Ver-
gangenheit und auf die Bescheidenheit Pauli, aber auch damit, daB
Paulus zuletzt gerufen worden war und so, nicht aber in der Wiirde,
der Arbeit und der Predigt der Mindeste war. So sei er denn auch
mit Riicksicht auf die Verdienste seiner Vergangenheit nicht wiirdig
gewesen, Apostel genannt zu werden . Auch Robert von Melun wendet
in seinem Paulinenkommentar der Frage ein volles Augenmerk zu.
Bei Gelegenheit der Erklirung von I Kor. 15, 9: ego enim sum minimus

(1919) 99 ; — Oxford, Bibliotheca Bodleiana, Cod. Laud. Misc. 277 fol. 20V ; Cod.
Paris. Nat. lat. 10448 fol. 183V.

1 R. M. Martin, Oeuvres de Robert de Melun. I. Questiones de divina pagina.
(Spicilegium Sacrum Lovaniense. Fasc. 13) Louvain (1932) 45.

2 Fol. 78.

3 Fol. 78 : Econtra Augustinus: Qui se peccatorem dicit, cum non sit,
incipit esse, quod non erat. Hinc et Gregorius : Inaniter se humiliat, qui se men-
dacio inlaqueat. Et Ambrosius: Qui pro falsitate relinquet veritatem et pro
cupiditate dirumpit et odit pacem et pro aliquo contrario vel premio occultat
iustitiam, nihil aliud facere videtur quam lapidare et crucifigere et occidere
Christum, et qui ipsius dona extinguet in se ipso.

! Ebenda.

® Collectanea in epistolas D. Pauli, zu 1 Kor. 15, 9 (SSL 191, 1675).



im Urteil der Friithscholastik 83

apostolorum etc. fragt auch er, wie dies der Apostel sagen kénne, da
er doch mehr Verdienst besal als viele andere ; denn er hatte nach
seinem eigenen Gestdndnis mehr als alle andern gearbeitet. Demnach
wire er nicht der Geringste, sondern der Groé8te unter den Aposteln.
Wenn er sich also den Geringsten nennt, scheine er zu liigen
und so zum Tode zu siindigen, da der Mund, der liige, die Seele
tote. — Robert macht in seiner Antwort vor allem darauf aufmerksam,
daB man, ohne ein Verbrechen damit zu begehen, schweigen und nicht
ligen konne. Sodann weist er darauf hin, daB nach einigen Paulus
sich deshalb den Geringsten nannte, weil er sich fiir den Geringsten
hielt, da in ihm, ohne daB er es wullte, Schlechtes, in den andern aber
ihm unbekanntes Gutes sein konnte. Robert erklirt dies aber fiir
falsch, weil Paulus in vielen offenkundige Todsiinden erblickt hitte.
Man erklire darum den Ausspruch dahin: Ich bin der Geringste,
d. h. ich ziehe mich den andern nicht vor. So zu sagen sei Sache des
Weisen, dem gesagt ist : Quanto magnus es, humilia te in omnibus.

Robert fiigt noch die Frage an, wie denn Paulus sagen konnte,
er sei nicht wiirdig Apostel genannt zu werden, da er doch mehr als
alle gearbeitet hitte. Darauf gibt er selber die Antwort: Dies sei
gemeint im Hinblick auf seinen fritheren Zustand. Denn seine fritheren
Werke hitten seiner Berufung als Apostel widerstritten. Und darum
hitte er auch anschlieBend gesagt: Durch die Gnade Gottes bin ich,
was ich bin'. |

Hier verweigern nun die Quaestiones in epistolas Pauli Robert
die Gefolgschaft. Sie kniipfen ebenfalls an I Kor. 15, 9 ego sum minimus
apostolorum an, wollen aber wegen des sum nicht gelten lassen, daB
dies von Pauli fritherem Zustand gemeint sei. Es gelte dies vielmehr
von seinem gegenwirtigen Zustand, wo er der Erste der Apostel war.
Paulus hitte also damit wegen des os, quod mentitur, occidit animam,
eine Todsiinde begangen 2. Dies die Schwierigkeit. Die Quistionen
suchen darum nach einer anderen Erklirung und glauben sie in der
Erwagung zu finden, daB Paulus in Anbetracht all seiner Siinden und
der Einfalt und Unschuld der anderen, gering von sich dachte. Wie
ein Stolzer nur immer das eigene Gute und die Schwiche der anderen
betrachte, und so nur sich fiir groB halte, die andern aber geringschitze,

L R. M. Martin, Oeuvres de Robert de Melun. II. Questiones [theologice]
de epistolis Pauli (Spicilegium Sacrum Lovaniense. Fasc. 18) Louvain (1938) 223 f.
* In epistolam I ad Corinthios, q. 129 (SSL 175, 539).



84 Die Liige des Vollkommenen und die Liige aus Bescheidenheit

so sehe ein Demiitiger an sich ohne UnterlaB seine eigenen Schwichen
und an den anderen das Gute. So komme es, daB die Heiligen, da sie
grof} sind, gering von sich ddchten. Und diese Meinung bedeute auch
keine Tiduschung, weil jene das Gute, das sie besitzen, nicht als ihr
Eigen, sondern als Gabe Gottes betrachteten, vom Schlechten aber,
dem sie unterworfen sind, wiiten, daB es ihr eigen sei .

Eine andere Antwort versucht der ebenfalls zum Bereich Roberts
gehorige Paulinenkommentar des Cod. Paris. Arsenal. lat. 534, da
er ebenfalls den Vorwurf einer eine Todslinde darstellenden Liige
von Paulus im Zusammenhang mit der Erklirung von I Kor. 15, 9
abzuwehren versucht :

Item, si apostolus sciebat se esse minimum apostolorum et etiam
quod non erat dignus vocari apostolus, ut quid statim supponit, quod
amplius omnibus laboraverit. Hec enim sibi adversari videntur. — Causa
humilitatis, inquiunt, hoc ait. Ergo, quod sciebat verum esse vel non,
causa humilitatis dicit. Non autem potest dici, quod sciret illud verum
esse, quod humilitatis causa dicit se esse minimum apostolorum, quia
ipse minimus non erat, immo maior aut par omnibus. Ergo, quod causa
humilitatis dicebat, in conscientia non habebat, immo contra conscientiam
erat. Et sic causa humilitatis mentiebatur, causa humilitatis mortaliter
peccabat. Quid ergo ? Nonne humilitatis causa illi, qui perfectiores sunt,
in religione se minimos fratrum vocant et summus pontifex se servum
servorum Dei ? Non est fatendum, quod ista causa humilitatis mentiantur
vel quod contra conscientiam loquantur. Immo quando huiusmodi
nominibus humilitatis se designant, illius se officii volunt intelligi, ex quo
ceteris debent subservire. Sic enim domus sue, sancte scilicet ecclesie
Christus ordinavit officia, ut, qui maiores sunt prelatione, servi sint aliorum
administratione. Unde: qui voluerit inter vos maior esse, erit vester
servus. Et idem de se: ego non veni ministrari, sed ministrare. Et de
prelatis dicit beatus Augustinus : Honore sit prelatus vobis, timore autem
substratus sit pedibus vestris. — Potest autem dici, quod apostolus se
minimum vocat, hoc est minimum tempore, non merito vel dignitate 2.

Es sei nun gleich vorweggenommen, da die vom Lombarden
und von Robert von Melun verteidigte, von den Quaestiones in epis-
tolas Pauli aber abgelehnte Ansicht, daB nidmlich Paulus I Kor. 15, 9
seinen fritheren Zustand im Auge gehabt hitte, kriftig wiederaufleben
sollte. So bemerkt der Magister Martinus mit aller Selbstverstindlich-
keit, daB3 das ego sum minimus apostolorum sich nicht auf den Zustand

1 In epistolam I ad Corinthios, q. 129 (SSL 175, 539).

2 Fol. 201v. — Diese Losung gibt auch noch die Summe des Cod. Vat.
lat. 10754 fol. 73 und neben einer anderen auch die Quistionen des Magisters
Martinus (Cod. Paris. Nat. lat. 14556 fol. 338).



im Urteil der Frithscholastik 85

beziehe, in welchem sich Paulus befand, als er es sagte, sondern auf
die vergangenen Zeiten, wo er die Kirche Gottes nicht kannte. Oder
auch, daB es zeitlich gemeint sei, da Paulus ja die kiirzeste Zeit Apostel
war !, Langton nimmt in den Quistionen des Cod. Paris. Nat. lat.
14556 % die erste Erklirung Martins als diejenige der Glosse (d.i. der
Paulinenerklirung des Lombarden) wieder auf und schreibt in den
Quistionen des Cod. Vat. lat. 4297 noch obendrein: Paulus verum
dixit, non quod esset minimus in exigentia meritorum, sed dignitate.
Unde subdit : quia non sum dignus vocari apostolus etc. Alii non
ita peccaverant enormiter. Unde ipse alias dixit: Christus venit
peccatores salvos facere, quorum maximus ego sum. Respectu preteriti
hoc dixit, non presentis ®. Auch Gaufrid von Poitiers nimmt die erste
Erklirung des Magisters Martinus an, fiigt aber salva pace magistri
noch eine Worterklirung bei, nach der das ego sum minimus aposto-
lorum gleichbedeutend sei mit: ich halte mich fir den Geringsten
der Apostel. Und damit ihm nicht aus dem plus omnibus laboravi
eine Schwierigkeit gemacht werde %, fiigt er noch als weitere Inter-
pretation hinzu : nullo apostolorum reputo me maiorem ®. Schlielich
sollte noch Hugo a S. Charo das minimus zeitlich erkliren ©.

Die Summa Sententiarum begniigt sich hier damit, die bereits
von den Sententie Anselmi und Ivo von Chartres gebrachte Augustinus-
sentenz zu wiederholen 7. Ebenso die Summe des Cod. Vat. lat. 1345,
nur mit dem Unterschied, daBl der Wortlaut der Summa Sententiarum
abgekiirzt ist und sich an denjenigen der Sententie Anselmi an-
schlieBt, die Vatikanische Summe dagegen nicht bloB den Fundort
bringt, sondern sich im Wortlaut an Ivo von Chartres anlehnt 8,
Diesen gleichen Wortlaut bringt auch Gratian ?, der aber noch zwei

! Quistionen (Cod. Paris. Nat. lat. 14556 fol. 338) : Referendum est, quod
dicit apostolus: ego sum minimus apostolorum etc., non ad statum illum, in
quo erat, quando dicebat hoc, sed ad retro acta tempora, quando ignorabat
ecclesiam Dei; vel minimum tempore.

2 Fol. 2627. % Cod. Vat. lat. 4297 fol. 86.

4 Vielleicht hat er hier die Quaestiones in epistolas Pauli im Auge. Man
vgl. dort In epistolam I ad Corinthios q. 129 (SSL 175, 538 {.).

5 Summe (Cod. Paris. Nat. lat. 15747 fol. 55).

¢ Kommentar zu 1 Kor. 15 (Hugonis de S. Charo, Tomus Septimus. Venetiis
[1732]) 115Y).

? Tract. 4 c. 6 (SSL 176, 123 C). 8 Fol. 1217.

® Decretum, Pars 2 Causa 22 q. 2 ¢. 9 (Ae. Friedberg, Corpus Iuris Canonici,
I, 870). Ebenso die zum Bereich Hugos von St. Viktor gehorigen Sentenzen des
Cod. lat. 208 (S. 95) der Bibliotheca Abbaziale von Monte Cassino.



86 Die Liige des Vollkommenen und die Liige aus Bescheidenheit

weitere Sentenzen, eine aus Gregorius! und eine aus Augustinus *
hinzufiigt 3.

Wihrend man nun in den Sentenzen des Lombarden {iberhaupt
vergeblich nach einer entsprechenden Abhandlung sucht, begniigen
sich die Sentenzen des Odo von Ourscamp * noch mit einer bloBen
Wiedergabe von Sentenzen. Vom Bann derselben lost sich dagegen
die kanonistische Summa Parisiensis, da sie den Einwand erérterte :
Bonarum mentium est ibi culpas suas cognoscere, ubi culpa non est ®.
Sie meint, daB es sich hier um den Fall handle, wo jemand zweifelt,
ob er etwas getan oder nicht getan hat. Denn dann sei es Sache eines
guten Geistes, eine Schuld, selbst wenn man sie nicht begangen hitte,
einzugestehen ®. Die Summa Parisiensis fiigt aber die Einschrinkung
bei : Hoc autem de his, que peccati sunt, non peccata. Veluti si non
tam modico cibo vel potu quis possit sustentari, quanto alius susten-
tatur. Hoc enim, quamvis culpa non sit, tamen ex culpa accidisse
prudentius est opinari”.

Der gleichen Meinung ist auch die dritte Dekretensumme des
Clm 16084, die aber u. a. noch hinzufiigt : Vel hoc intelligitur de pena,
ubi culpa non est, ut culpa, que precessit, agnoscenda et deflenda sit ;
vel culpas suas, id est sibi imputatas ad penam, scilicet culpas Ade,
ubi non est culpa actualis; vel sicut monachi dicunt « mea culpa »,
dum in capitulo eis aliquid im[fol. 39]ponitur .

1 Moralium, lib. 26 ¢. 5 n. 5 (SSL 76, 351) : Incaute sunt humiles, qui se
mendacio illaqueant. Diese Stelle findet sich noch in den zum Bereich des
Hugo von St. Viktor gehérigen Sentenzen des Cod. lat. 208 der Biblioteca Abbaziale
von Monte Cassino (S. 95). Sie fiigen noch eine weitere Sentenz und zwar
aus Gregorius hinzu : Idem XXII moralium. Sicut gravis culpe est sibi hominem
hoc arrogare, quod non est, sic plerumque culpa nulla est, si humiliter dicat
bonum, quod est ... Die erste Stelle tritt auch in der Summa Coloniensis (Cod.
Bamberg. Can. 39 fol. 125) auf, wo noch erwahnt wird : Item Augustinus : Cum
humilitatis causa mentiris, si non erras, peccas et veritas in te non est, nisi ita
peccatorem te dixeris, ut esse cognoscas, nec est humilitas, ubi regnat falsitas.

2 In Johannis evangelium tractatus CXXIV, tract. 43 n. 15 (SSL 35, 1712) :
Ergo arrogantia non ita caveatur, ut veritas relinquatur.

3 Decretum, Pars 2 Causa 22 q. 2 c. 10 et 11 (Ae. Friedberg, a. a. O. 870).

4 J. B. Pitra, Analecta Novissima Spicilegii Solesmensis. Altera continuatio.
II. Paris (1888) 17.

5 Diesen Einwand findet man auch bei Sicard von Cremona (Cod. Bamberg.
Can. 38 fol. 987).

6 Cod. Bamberg. Can. 36 fol. 72.-

? Cod. Bamberg. Can. 36 fol. 72.

8 Fol. 38Y. — Dieser Losung schlieBt sich auch die Summe des Cod. Vat.
lat. 10754 fol. 73 an. Auch die Quistionen des Magisters Martinus bemerken :



im Urteil der Friithscholastik 87

Hier reiht sich auch Petrus von Poitiers ein, der ebenfalls das
« Bonarum mentium est agnoscere culpam, ubi culpa non est » dahin
erklirt, daB man im Zweifelsfalle, ob man eine Siinde begangen habe
oder nicht, gehalten sei, dieselbe zu bekennen. Wenn man damit
schlieBlich auch etwas Falsches sage, so liige man doch nicht damit ®.
Allein, weil man meint, die Siinde begangen zu haben, ist man zum
Bekenntnis ebenso gehalten wie zum Almosengeben, wenn man irrtiim-
lich glaubt, einen Armen vor sich zu haben 2. Die Sentenz Eo ipso se
peccatorem constituit homo, cum humilitatis causa mentitur, findet
die Interpretation: Niemand, der weill, daB er vollkommen ist, darf
sagen, er sei unvollkommen, auBer er sage dies mit Riicksicht auf
die Vollkommenheit, die im Himmel herrscht, zu der niemand in via
gelangen kann. Und davon gilt auch das Wort : Nemo adeo perfectus
est, qui non debet se reputare imperfectum ®. Das Lukaswort Cum
omnia bona feceritis, dicite : servi inutiles sumus %, sei schlieBlich
dahin zu verstehen, daB nicht wir Gott durch ein gutes Leben Nutzen
bringen, sondern vielmehr Gott uns?® Diese letzte Deutung nimmt
neben Magister Martinus ¢ auch Petrus von Capua? auf, der aber
fiir die Deutung des Bonarum mentium einen neuen Weg einschligt,
insofern er es in dem Sinn von timere et vereri ibi esse culpam, ubi
non est, nimmt 8 Es ist nicht unmoglich, da Petrus von Capua diese

Vel sic ibi culpam agnoscere alienam, ubi propria non est, et sic exponitur super
Leviticum, ubi dicitur, quod puerpere tenebantur offerre, sive peperisset masculum
sive feminam, non quod peccatum esset eam peperisse, set propter originale
peccatum prolis. Quod sic debeat intelligi hec auctoritas, finis ipsius auctoritatis
ostendit, ubi dicitur : nam sepe sine culpa agitur, quod venit ex culpa. Unde,
cum esurimus, sine culpa comedimus, quibus ex culpa primi hominis est factum,
ut esuriamus. Vel sic : ibi culpam agnoscere fuisse presentem, ubi culpa presens
non est. (Cod. Paris. Nat. lat. 14556 fol. 338).

1 Sententiae, lib. 4 ¢. 5 (SSL 211, 1155).

? Sententiae, lib. 3 c. 15 (SSL 211, 1072).

3 Sententiae, lib. 4 c. 5 (SSL 211, 1154 f.). Auf diese Antwort weist auch
die Summe des Cod. Vat. lat. 10754 fol. 73 hin.

4 Luk. 17, 10.

5 Sententiae, lib. 4 c. 5 (SSL 211, 1155).

% Quistionen (Cod. Paris. Nat. lat. 14556 fol. 338).

7 Summe (Clm 14508 fol. 317).
Summe (Clm 14508 fol. 317). Die Summe des Cod. Vat. lat. 10754 (fol. 73)
hat die Erklirung : id est vereri culpam id est penam. — Es sei hier auch noch
auf die folgende Stelle der Summe des Petrus von Capua aufmerksam gemacht
(Clm 14508 fol. 317) : Item esto, quod aliquis perfectus dicat, ex humilitate dicat :
ego non sum iustus. Iste dicit verum vel falsum. Si verum, et dicit tantum se
non esse iustum, ergo verum est ipsum non esse iustum. Ergo non est iustus,

-]



88 Die Liige des Vollkommenen und die Liige aus Bescheidenheit

Loésung aus der Porretanerschule iiberkommen hat. Denn auch Simon
von Tournai sagt, daB ein Gerechter, der 1iBlich gesiindigt hat, mit
dem Bekenntnis zu einer schweren Schuld nicht liigt, weil er nicht
gegen seinen Sinn spricht. Denn, wenn ihn auch nicht sein Gewissen
einer bestimmten schweren Schuld zeiht, wie der Hurerei oder einer
anderen, so mulBl doch jeder, sei er auch noch so vollkommen, die
Schwachheit seines Fleisches hinsichtlich einer schweren Schuld bearg-
wohnen. Weshalb denn auch der Apostel sagt: Ich bin mir nichts
bewuBt ; ich bin aber darin nicht gerechtfertigt. Und darum sagt
auch eine andere auctoritas: Frommer Gemiiter Sache ist es, dort
eine Schuld anzuerkennen, wo keine Schuld ist : Anerkennen durch
Argwohn, nicht durch Wissen. — Ebenso das Johanneswort : Wenn
wir alles gut gemacht haben, wollen wir sagen, daB3 wir unniitze Knechte
sind ; d. h. dies zu sagen, veranlaB8t uns der Argwohn, nicht das Wissen.
Auch noch Odo Rigaldi? sollte sich zu einer gleichen Deutung des
Bonarum mentium bekennen. Um aber bei den Porretanern zu bleiben,
sei noch auf die Summe des Cod. Bamberg. Patr. 136 hingewiesen.
Auch sie meint, dal3 es deshalb sicher sei, wenn wir uns immer als
Siinder anklagten, weil kaum einer ist, der weil3, daB er keine Siinde
hat. Dafiir scheint ihr das Pauluswort zu sprechen : Nichil michi
conscius sum, sed non in hoc iustificatus sum. In gleicher Weise inter-
pretiert sie auch die Augustinussentenz Bonarum mentium etc. dahin,
daB es sicherer sei, selbst, wenn dies nicht den Tatsachen entsprechen

quod est contra positionem. Preterea, si non est iustus nec aliquid fecit vel dixit,
quare desineret esse iustus, nisi quod dixit quoddam verum ? Ergo ex dicendo
verum desiit esse iustus. Ergo ex dicendo verum peccavit. Si vero dicit falsum,
et non licet perfecto, ut dictum est, dicere falsum, ergo peccat mortaliter. Ergo
non est iustus. Et hoc dicit : ergo dicit verum. — Responsio : Potest dici, quod
quantu[m]libet perfecto licet dicere falsum ex humilitate. Sed si ubi reperiatur,
quod non licet ei aliquo modo dicere falsum, exponendum est vel dicto, quod
non licet perfecto dicere falsum dicendum, quod non potest in predicto casu
dicere hic manens iustus, sicut fornicari; sed quam cito hoc dicit, desinit esse
iustus. Et ideo verum dicit, cum dicit se non esse iustum ; nec peccat ex dicendo
verum, sed ex sic dicendo verum, scilicet loquendo contra conscientiam, sicut
iste non peccat ex dando elemosinam, sed ex sic dando.

1 Quistionen (Cod. Berolin. Phill. 1997 fol. 70V ; J. Warichez, Les disputa-
tiones de Simon de Tournai [Spicilegium Sacrum Lovaniense. Fasc. 12] Louvain
[1932] 195).

? Summe (Briissel, Bibliothéque Royale de Belgique, Cod. lat. 11614 [1512]
fol. 175Y) : Bonarum enim mentium est ibi agnoscere culpam, ubi non est, quia
scilicet credit vel timet eam ibi esse. Non tamen debet simpliciter confiteri se
peccasse in hoc, sed dicere : forte offendi vel timeo offendisse in hoc.



im Urteil der Friihscholastik 89

wiirde, sich fiir schuldbar zu halten, als sich aus Vermessenheit von
aller Siinde frei zu wihnen, weil es immer zweifelhaft sei, ob man nicht
doch schuldbar sei!. Die weitere Sentenz Cum omnia bona feceritis,
dicite, quia inutiles servi sumus, erklirt sie dahin, daB auch fiir den
Fall, daB man viel Gutes getan habe, man noch sich und seine Ver-
dienste als ungeniigend anklagen solle, da auch unser Gutes nicht
rein gut, d. h. frei von Staub und Zersetzung sei 2.

Johannes Faventinus greift in diesem Zusammenhang das bereits
von den Quistionen des Cod. sim. 168 der Miinchener Staatsbiblio-
thek erwidhnte Confiteor des Priesters auf und sagt, daB der Priester
hier dhnlich wie beim Offertorium im Namen der Kirche oder aller
Stinder spreche, oder auch im Hinblick auf seine Schwachheit, gleich
als ob er sagte: Ich bin von so gebrechlicher Natur, daB ich zu allen
Arten von Siinden geneigt bin ®. Sicard von Cremona, der der zweiten
von Faventinus vorgetragenen Ansicht nur als derjenigen von quidam
Erwihnung tut, bekennt sich entschieden zur ersten ¢, die iibrigens
die charakteristische der Schule von Bologna gewesen ist; denn die
dritte Dekretensumme des Clm 160843 bezeichnet die Lehre, daB
das Confiteor der Priester in persona ecclesie spreche, als diejenige
der Bononienses, d. i. der Schule von Bologna.

Huguccio stellt sich dieses letzte Problem in verschirfter Form.
Er weist namlich darauf hin, dal im Confiteor gesagt wird : Peccavi
in omnibus vitiis et peccatis, in quibus miser homo peccare potest,
wo doch nie einer alle Siinden begehen konnte oder begangen hat.
Sollten wir nun behaupten, daB alle, die so sprechen — es gilt dies
von den Priestern und von jedem aus dem Volk — liigen und schwer
siindigen ? Dies hieBe aber die ganze Kirche verurteilen und behaupten,
daf kein Vollkommener und Guter in der Kirche sei é. Die erste Losung,

1 Fol. 42. 2 Fol. 42.

3 Cod. Bamberg. Can. 37 fol. 697 : Queritur de confessione facta a sacer-
dote coram altari, in qua quidam dicunt: peccavi in adulterio et in omni
genere peccati. Sed in persona ecclesie vel omnium penitentium dicit, sicut in
oblatione dicit : offerimus, vel sacerdos attendens fragilitatem suam dicit : ita
fragilis nature sum, quod ad omnia genera peccatorum proglivus sum.

1 Cod. Bamberg. Can. 38 fol. 98V : Solutio : In generali confessione omnes
excusantur, quia in generali persona loquuntur. In speciali nemo descendit ad
specialia, nisi remordeat conscientiam. Dicunt tamen quidam in omnibus omnes
omnia confiteri debere, ut, si omnia non fecerint, doleant tamen et dolendo con-
fiteantur suam fragilitatem ad omnia pronam.

5 Fol. 39.

¢ Cod. Bamberg. Can. 40 fol. 192V.



90 Die Liige des Vollkommenen und die Liige aus Bescheidenheit

die hier Huguccio vorschligt, ist die Bologneser, nach welcher der
Priester in der Person der ganzen Kirche spricht, in der alle und jede
Stinde in den verschiedenen Gliedern sich findet. Die an zweiter Stelle
vorgeschlagene Losung mdochte das peccavi in homicidio, in sacrilegio
etc. dahin deuten, daB damit gesagt werden solle, der Betreffende
habe solche Siinden dem Akt oder dem Willen nach oder wenigstens
metaphorisch begangen, wenn er jemals eine schwere Siinde getan ;
denn nach Augustinus lieBen sich in einer Siinde viele finden. So oft
einer nimlich schwer siindige, begehe er einen Mord, weil er sich und
seine Seele tote; einen Diebstahl, weil er sich Gott entziehe ; Ehe-
bruch oder Hurerei, weil er von Gott sich abkehrend mit dem Teufel
buhle und die Ehe breche ; einen Meineid, weil er die in der Taufe
versprochene Treue nicht halte; ein Sakrileg, weil er seine heilige
und mit heiligen Gaben bereicherte Seele der Gemeinschaft der Gliu-
bigen, d. i. der Kirche entziehe, usw!. — Die dritte von Huguccio
vorgeschlagene Losung beschiftigt sich besonders mit dem im Bekennt-
nis enthaltenen peccavi in omnibus vitiis et peccatis und schligt dafiir
die Deutung vor : damit seien die genera singulorum, nicht aber die
singula generum gemeint. Es gebe nimlich bloB drei Arten von Siinden ;
denn jede Siinde werde auf die drei Arten oder auf eine derselben
begangen : durch Gedanken, Wort und Werk 2. Die vierte vorge-
schlagene Losung ist uns wieder bereits bekannt : jeder spricht so in
Ansehung seiner Schwachheit, so daB also das «ich habe so und so
gesiindigt » gleichbedeutend ist mit «ich bin von so gebrechlicher
Natur, so schwach, daB ich fiir solche Siinden und fiir alle Arten von
Siinden geneigt war und bin»3 — Eine fiinfte Gruppe, die noch
erwihnt wird, behauptet, daB das in omnibus usw. niemals, das in
homicidio usw. nur von denjenigen gesagt werden solle, die wissen

1 Cod. Bamberg. Can. 40 fol. 192V.

? Ebenda. — Die ersten drei Losungen schligt auch die Dekretglosse des
Cod. Bamberg. Can. 13 (fol. 154) vor: Sed obicitur de sacerdote, qui omnia
crimina specialiter de se confitetur. Sed dic, quod illud facit in persona ecclesie.
Nullum enim vitium est, quod non reperiatur in aliquo membro ecclesie. Vel dic,
ut dicit Augustinus, quod in uno peccato multa peccata possunt notari. Cum
enim quis peccat mortaliter, committit homicidium occidendo animam suam,
committit furtum, quia hoc subtrahit Deo, ad ultimum, quia fidem promissam
in baptismo non servat. Et quod dicit : in omnibus vitiis, quibus miser homo etc.,
ibi comprehenduntur genera singulorum, non singula generum. Tres enim sunt
modi peccandi: delectatione, consensu, opere.

¥ Cod. Bamberg. Can. 40 fol. 192Y.



im Urteil der Friihscholastik N

und glauben, daB sie solches begangen haben . Huguccio selber lobt
die beiden ersten Losungen, vor allem aber die erste 2 und riickt damit
neben Simon von Cremona.

Die hier behandelte Schwierigkeit wird von der Summe des Cod.
Vat. lat. 10754 auf das Siindenbekenntnis desjenigen ausgedehnt,
der hinreichend confritus und deshalb schon frei von den Siinden ist,
deren er sich anklagt. Die Losung lautet hier: Ipse est reus pene,
scilicet confessionis, set non culpe. Vel, si iam confessus est, intelli-
gitur ergo reus, id est qui sum vel fui reus 3.

* %
*x

Wir haben es hier nur mit einem Nebenlauf des in gewaltigem
Strom durch die Jahrhunderte kommenden Problems von der Liige
zu tun gehabt. Wenn man auch allmihlich von der durch Augustinus
gestiitzten Lehre abkam, daB jede Liige fiir den Vollkommenen eine
Todsiinde sei, so machte man sich doch auf der andern Seite auch
keiner Laxheit schuldig. Man war nicht geneigt, die dem Vollkommenen
am nichsten liegende Liige, die Liige aus Demut, von jeder Schuld
freizusprechen und bemiihte sich darum, die dem entgegenstehenden
Texte der Heiligen Schrift in einem ertriglichen Sinn zu deuten.

1 Ebenda. — Die dritte Summa Decreti des Clm 16084 bemerkt : Magister
Petrus Lombardus dixit, quod si sacerdos dixerit in confessione : peccavi in
adulterio, cum non sit adulter, peccat criminaliter (fol. 38¥). In den Schriften
des Petrus Lombardus konnte ich diese Lehre nicht feststellen.

2 Cod. Bamberg. Can. 40 fol. 192V : Sed due prime expositiones prevalent
et prima presertim.

3 Fol. 73.



	Die Lüge des Vollkommenen und die Lüge aus Bescheidenheit im Urteil der Frühscholastik

