
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 20 (1942)

Artikel: Die Lüge des Vollkommenen und die Lüge aus Bescheidenheit im Urteil
der Frühscholastik

Autor: Landgraf, Artur

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762217

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762217
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Lüge des Vollkommenen
und die Lüge aus Bescheidenheit

im Urteil der Frühscholastik.

Von Artur LANDGRAF.

Eine bloß oberflächliche Betrachtung unserer Theologiegeschichte
erweist, daß die meisten Lehrsätze Jahrhunderte lang wie einmal

geprägte Münzen von Generation zu Generation weitergegeben wurden,
ohne daß es jemand einfiel, sie eigens auf ihren Wert und Wahrheitsinhalt

zu prüfen. Erst mit dem beginnenden zwölften Jahrhundert
änderte sich hier die Situation, und man begann mit jähem Eifer Satz

für Satz zu prüfen und Satz mit Satz zu vergleichen, und im Versuch,
sie zu einem System zu ordnen, auch an ihnen selber herumzufeilen,
bis man glaubte, daß sie die dazu geeignete Form besäßen. Dies gilt
nicht bloß für die Dogmen, sondern nicht weniger für die Moral und
ihre Kasuistik. Wir können dies an der Lehre von der Lüge belegen,
die mit ihrer Kasuistik zum Interessantesten der Frühzeit gehört.

Erst im 12. und im beginnenden 13. Jahrhundert schuf sich so

die Theologie einen Maßstab für die Beurteilung der Schwere der

sündhaften Lüge. Hiebei schwangen von Anfang an einige Probleme

mit, die einer gesonderten Betrachtung wert sind : vor allem das von
der Schwere der Lüge im Vollkommenen und dann auch das von der

Lüge aus Bescheidenheit.

1. Die Lüge des Vollkommenen.

Eine Augustinussentenz1 : Ne quis arbitretur perfectum et

spiritualem hominem pro ista temporali vita, in cuius morte non
occiditur anima, sive sua, sive alterius, debere mentiri brachte
eine Frage in Fluß, die das Verhältnis der Lüge zum Vollkommenen
berührt. Die Sentenzensammlung des Cod. lat. 18 der Bibliothek

1 Enarratio in psalmum V n. 7 (SSL 36, 85).



68 Die Lüge des Vollkommenen und die Lüge aus Bescheidenheit

von Vitry le François1, Ivo von Chartres2, die Sentenzen des Cod. Vat.
lat. 1345 3 und auch Gratian 4 begnügen sich damit, dieses Väterwort
wiederzugeben. Anscheinend ist es erst der Lombarde, der daraus die

Folgerung zieht, daß die Lüge — er nennt der auctoritas entsprechend
die Scherzlüge und die zum Vorteil eines andern begangene Lüge —
eine schwerere Sünde ist, wenn sie von einem Vollkommenen begangen
wird 5, und daß so eine für den Unvollkommenen nur läßlich sündhafte
Lüge für den Vollkommenen schwer sündhaft werden kann 6. Wir
finden dieser Lehre auch beim Magister Bandinus 7 in der Sentenzenabkürzung

des Cod. Paris. Nat. lat. 15747 8 und z. B. auch in der
kanonistischen Summa Coloniensis 9 Ausdruck gegeben.

Sie wurde dann sehr rasch weitergebildet, so daß schon Sicard

von Cremona die Ansicht einiger referieren kann, es sei dem
Unvollkommenen erlaubt, zum Heil eines andern zu lügen 10.

Ganz energisch hat schon Huguccio das Problem in die Hand

genommen : Er erklärt das mendacium malignitatis (quod fit causa

decipiendi et ledendi) sowohl für den Vollkommenen als auch für den

Unvollkommenen als schwer sündhaft, die Scherzlüge — wie wenn
einer zu einem Knaben sagt, um ihn zu locken : Komm her, ich werde

Dir ein Ei, oder eine Mark Silber oder ähnliches geben —• für beide
als läßliche Sünde, das mendacium benignitatis, das aus Mildherzigkeit

für das Heil oder die Annehmlichkeit des Nächsten geschieht,
für den Vollkommenen als schwere, für den Unvollkommenen oder

Schlechten, der nicht durch das vinculum perfectionis gehalten ist,
als läßliche Sünde u. Wenn auch die letzte Art jemand Nutzen bringt,

1 Fol. 4 4L
2 Decretum, pars 12 c. 46 (SSL 161, 793) ; Panormia, lib. 8 c. 130

(SSL 161, 1336).
3 Fol. 121L
4 Decretum, pars 2 Causa 22 q. 2 c. 14 (Ae. Friedberg, Corpus Iuris

Canonici, I, Leipzig [1879] 871).
5 Sententiae, 3 dist. 38 c. 1 (Quaracchi [1916] 721). Man vgl. auch die

Quästionen des Cod. Laud. Misc. 5 (fol. 144T) der Bibliotheca Bodleiana in Oxford.
6 Ebenda.
7 Sententiae, lib. 3 dist. 38 (SSL 192, 1088).
8 Fol. 79L
9 Cod. Bamberg. Can. 39 fol. 125.

10 Cod. Bamberg. Can. 38 fol. 58T.
11 Ebenso in der Dekretglosse des Cod. Bamberg. Can. 13 fol. 154. Über

die Stellungnahme weiterer Kanonisten vgl. man S. Kuttner, Kanonistische
Schuldlehre von Gratian bis auf die Dekretalen Gregors IX. Studi e Testi 64.

Città del Vaticano (1935) 290 Anm. 3.



im Urteil der Frühscholastik 69

während die Scherzlüge dies nicht tut, so geschieht doch die Scherzlüge
nicht im Ernst1, wohl aber das peccatum benignitatis, mit dem die

Absicht zu täuschen, wenn auch nicht zu schaden, sondern vielmehr
zu nützen, verbunden ist2.

Huguccio gibt auch darüber Aufschluß, was er hier unter
Vollkommenem versteht :

Sed perfectus hic intelligitur non comparatione, ut clerici, qui respectu
laicorum debent esse perfecti, nec habitu regulari, ut canonici reguläres
et monachi, sed securitate et perfectione summe virtutis, scilicet, si adeo

securus est, quod, si statim decederet, et statim salvaretur, qui ex toto
abrenuntiavit mundanis et ex toto postposuit et abiecit ex voto temporalem

curam sui vel alterius3, ubi curam sui vel alterius non potest
habere sine peccato mendacii vel alio, cum quo iste talis sic mentiendo
videtur facere. Immo facit contra votum et nunc peccat mortaliter. De
aliis perfectis non credo esse verum. Preterea talis perfectus mortem habet
in desiderio, vitam in patientia. Nec ergo timet nec timere debet de morte
sua, quia, si timeret, peccaret mortaliter, cum sit tali prohibitum : Nolite
timere eos, qui occidunt etc. Similiter non debet timere de morte alterius,
quia potius quam de se debet credere de altero, quod sit bonus, vel quia
Deus infundat ei gratiam ante vel saltern in articulo mortis ; et ideo tali
perfecto non licet mentiri pro salute sua vel alterius. — Imperfectus vero
vitam habet in desiderio et mortem in patientia. Et ita ei potius permissum
est mentiri pro salute alterius. Sed perfecto non licet, quia faceret contra
votum et propositum suum. Sed idem esset de quolibet imperfecto, si
sic promisisset, scilicet, quod numquam pro vita alicuius conservanda
mentiretur vel peccaret. Et ideo verba ista Augustini et magistrorum
me redunt dubium, dum videntur dicere in hoc casu perfectum peccare
mortaliter, imperfectum venialiter, nisi quis velit dicere, quod quis occidit
animam suam per peccatum veniale occasionaliter, quia sepe per peccatum
veniale contemptum venitur ad mortale ; vel per veniale occiditur quoad
penam, id est punitur saltern temporaliter. Sed argumenta multa sunt
ad probandum, quod, qui preditus est maiori dignitate vel scientia vel
prerogativa perfectionis, in huiusmodi magis peccet quam alius in eodem

1 Dies hat auch Benencasa in seinen Casus decretalium vermerkt. Man
vgl. Cod. Bamberg. Can. 91 fol. 56T : « Quod ait ». Queritur, an mendacium, quod
iocose dicitur, sit habendum pro mendacio. Respondet Augustinus, quia mendacium

ab aliquo serio, ut fallat, dicitur, sed non iocose. Quod probat per Joseph,
qui iocose fratribus suis mentitus est, non ut eos falleret. — « Set in veteri »

scilicet in capite proximo dictum est, quod iocosum mendacium pro mendacio
non est habendum. Nunc dicit, quod hoc optinuit in veteri testamento, ubi
multa sunt permissa, que hodie facere non licet.

2 Cod. Bamberg. Can. 40 fol. 193. Er fügt hier eigens noch bei : Quidam
vero dicunt, quod utrumque est mortale perfecto, quod non credo.

3 Dies findet sich auch in der Dekretglosse des Cod. Bamberg. Can. 13 fol. 154.



70 Die Lüge des Vollkommenen und die Lüge aus Bescheidenheit

genere delicti, ut di. XL « homo » et XI q. III « precipue » et XV q. I « nulli »

et XXII q. V « qui viderit ». Sed sie intelligitur : magis peccat, id est
presumitur et iudicatur ab ecclesia magis peccare et ideo graviorem peni-
tentiam ei imponit. Ecce in hoc casu non debet mentiri perfectus, sed
nec alius, quia periculosa est hec compensatio, scilicet ut nos committamus
minima, ut alii vitent graviora, ut di XI q. III quod ait : sed licet et tacere
et occultare veritatem 1.

Während nun Radulphus Ardens sich eng an die Vätersentenz
anlehnt, da er schreibt : Hoc autem sciendum, quoniam perfecto
non licet mentiri nec etiam pro temporali alieuius vita servanda, ne,
dum cupit servare alterius animam, perdat suam 2, und — um das

vorwegzunehmen — allem Anschein nach die Quästionen des Magisters
Martinus in der Lüge zur Rettung eines andern auch für den
Vollkommenen lediglich eine läßliche Sünde erblicken3, scheint Petrus
von Poitiers noch strenger als Huguccio zu sein. Er erklärt nämlich
nicht nur die Lüge ex duplicitate animi, sondern auch die Lüge pro
salute alieuius und die Scherzlüge für den Vollkommenen als schwere
und die letzten beiden nur für den Unvollkommenen als läßliche
Sünde 4.

1 Cod. Bamberg. Can. 40 fol. 193.
2 Speculum universale (Cod. Vat. lat. 1175 fol. 320 f.).
3 Cod. Paris. Nat. lat. 14556 fol. 338.
4 Sententiae, üb. 4 c. 5 : Illud tertium genus mendacii, quod ex duplicitate

animi procedit, tarn in perfectis quam in imperfectis est mortale peccatum. Illud
primum genus, quod fit pro salute alieuius, et secundum, quod fit ioco, venialia
sunt in imperfectis (SSL 211, 1153) Perfectis autem non licet mentiri. Potest
quidem verum tacere, sed mendacium dicere prohibetur, alioquin mortaliter
peccat (SSL 211, 1154). Man vgl. auch lib. 3 c. 25 (SSL 211, 1121 — Erfurt,
Bibliotheca Amploniana, Cod. Q 117 fol. 29T) : Si vero illud sit veniale, quod in
imperfecto sit lignum, fenum, stipula, in perfecto erit mortale, sicut mentiri pro
salute alieuius, et ita fit ruina, non descensus. — Über die Bedeutung von
perfectio äußert sich Petrus im Zusammenhang mit der Lüge nicht. Es dürften
aber die folgenden Stellen darüber Auskunft geben : Sent. lib. 3 c. 25 (SSL 211,
1116 — Erfurt, Bibliotheca Amploniana, Cod. Q 117 fol. 29) : Sicut paritas et
imparitas caritatis, de quibus dictum est, attenduntur secundum afïectiones
interiores, ita perfectio et imperfectio caritatis secundum motus interiores, ut
perfecta dicatur Caritas, que perfecte movet, imperfecta, que imperfecte
Perfectio quietis est afiectus dimittendi omnia pro Christo, quod cognoscitur ex ipsa
dimissione Perfectio actionis est voluntas ponendi animam pro grege com-
misso, cuius Signum est opere indicare idipsum Perfectio ordinis est continere
omnino, cuius signum est opere idipsum indicare Perfectio certitudinis est
perfectio conscientie, quando non est homo sibi conscius venialis vel mortalis,
immo quasi certum et constans est ei, quod sine omni peccato sit, nec timet
puniri, sed separari. Nec tenetur quilibet perfectus ad omnia genera per-
fectionis, sed singuli ad singula.



im Urteil der Frühscholastik 71

Übrigens scheint auch die anonyme Summe des Cod. Vat. lat-
10754 die Scherzlüge für den Vollkommenen und nur für ihn als schwere
Sünde zu betrachten1. Sie gibt auch darüber Aufschluß, welcher
Art die Vollkommenen seien, für die eine dem Unvollkommenen nur
läßlich sündhafte Lüge zur schweren Sünde wird, da sie sagt :

Item, Jacobus in epistola canonica dicit : perfectus est, qui non peccat
in lingua. Set a peccato lingue tenetur abstinere quilibet vir spiritualis.
Ergo quilibet vir spiritualis tenetur esse perfectus. Quod concedendum
est, quia ad talem perfectionem tenetur quilibet talis perfectus. Mentiri
enim, quod esset imperfecto veniale, perfecto est mortale 2.

Petrus von Capua teilt nun mit, daß Petrus Manducator ebenfalls
die Ansicht vertrat, daß die Lüge zur Rettung eines anderen für den

Gerechten und nur für ihn eine schwere Sünde darstellt 3. Wie Petrus

von Capua selber, der übrigens diese Ansicht nicht ablehnt, in
akademischer Weise die daraus folgende Schwierigkeit löst, werde ich
bei anderer Gelegenheit berichten. Später geben noch Quästionen des

Cod. Paris. Nat. lat. 3804 A Mitteilungen über Einzelheiten dieser

Richtimg, da sie referieren : Andere sagen, daß der Vollkommene
durch die Lüge, die er aus Wohlwollen begeht, schwer sündigt, wie

ganz offenkundig Augustinus zu wollen scheint, und daß dies für den

Unvollkommenen läßliche Sünde ist, oder auch, daß es für diesen keine

Sünde, sondern vielmehr erlaubt ist. Es ist lügen für den Vollkommenen

in gleicher Weise Sünde wie der Besitz von Eigentum, weil
beides gegen den Stand der Vollkommenheit verstößt. Weil er sich

zum Stand der Vollkommenheit verpflichtet hat, hat er sich damit zur
Enthaltung von dem verpflichtet, was gegen den Stand der Vollkommenheit

verstößt, und Erlaubtes für sich zu Unerlaubtem gemacht 4.

Man ist beinahe versucht, anzunehmen, daß Stephan Langton
zu der eben geschilderten Gruppe gehörte. Zur Erklärung der hier
maßgebenden Augustinussentenz unterscheidet er nämlich eine dop-

1 Man vgl. fol. 73 : Item Joseph scienter dixit falsum et ita mendacium,
hoc scilicet : exploratores estis. — Solutio : Ipse non erat perfectus, unde non
peccavit mortaliter ioci causa mentiendo.

2 Fol. 54T.
3 Summe (Clm 14508 fol. 31T).
4 Fol. 105 : Alii dicunt, quod perfectus mentiendo causa benignitatis mortaliter

peccat, ut videtur plane velle Augustinus, et quod veniale est imperfecto,
vel etiam quod non est peccatum, quia ista sunt contra statum perfectionis. Unde,
quia obligavit se ad statum perfectionis, obligavit se, ut abstineat ab eis, que
sunt contra statum perfectionis, et de licitis facit sibi illicita.



72 Die Lüge des Vollkommenen und die Lüge aus Bescheidenheit

pelte Vollkommenheit, eine Vollkommenheit ratione caritatis und eine

Vollkommenheit ratione signi exterioris, wie sie den Priestern und
Mönchen zukommt. Diese zweiten seien mit der Augustinussentenz
gemeint und sündigten schwer mit jeder Lüge h Eine Ansicht, die
in Anlehnung an Langton auch Gaufrid von Poitiers in seiner Summe 2

referiert. Er fügt aber vorsichtig hinzu : Quecumque tarnen hic sol-

vimus, non dicimus, ut credimus, sed magistrorum vestigia sequimur,
ut loquendo in hoc modo, nullatenus assentiendo 3. Doch weist gerade
Gaufrid auch darauf hin, daß er nach seiner Erinnerung eine Augustinussentenz,

nach der jede Lüge des Gerechten verboten sei, nirgends gelesen

habe. Was vorgebracht werde, scheine ihm vielmehr schief aus einer

andern Sentenz herausgekommen zu sein. Sollte aber Augustinus
wirklich so gesagt haben, dann sei dort Lüge für mendacium dicentis
(das wider das Gewissen geschieht, das einem befiehlt, nicht so zu
sagen) zu nehmen, oder für die Gewohnheit zu lügen 4.

1 Quästionen (Chartres, Cod. lat. 430 fol.66T). Das Gleiche mit anderen
Worten sagen auch die Langtonschen Quästionen des Cod. Vat. lat. 4297 fol. 85T :

Duplex est perfectio : in statu caritatis et in signo sive gradu dignitatis. In signo
perfectionis mortale est, non in ipsa perfectione semper, ut in his, qui tenentur
esse perfecti, ut sacerdotes. Et talis perfectus, quando est extra caritatem,
existens autem sacerdos, in mortali sicut in mentiendo peccare mortaliter.
Eine Quästion der Langtonschen Sammlung des Cod. Paris. Nat. lat. 14556

(fol. 263) nimmt aber auch die in der Caritas begründete Vollkommenheit als

diejenige, für welche die Lüge zur Todsünde wird. Man lese nur : Iterum : mendacium

in perfecto est mortale peccatum, quod alias esset veniale, scilicet imperfecta.

Sicut maius est peccatum in sacerdote quam in laico. Ergo ipsa perfectio
non est bona. — Solutio : Non sequitur, quia, licet gravius peccet, tarnen ipsa
potest eum custodire a tali peccato. — Item propter circumstantiam caritatis
contingit in perfecto, quod mendacium est mortale peccatum. Ergo propter
duplo maiorem circumstantiam duplo maius erit peccatum. Sed, sicut se habet
circumstantia ad circumstantiam, ita aggravatio ad aggravationem. Ergo duplo
maior Caritas duplo magis aggravabit. — Solutio : Dicimus, quod non sequitur :

sicut se habet circumstantia ad circumstantiam, ita aggravatio ad aggravationem,
quia, licet circumstantia dupla sit ad circumstantiam, non tarnen peccatum
infinitum est unum ad aliud. Die Schwierigkeit, daß in diesem Falle dem einen
seine Unvollkommenheit mehr nützt als dem andern seine Vollkommenheit, wird
als unzutreffend mit der Bemerkung abgetan : Non valet, quia perfectio non est
causa mortalis, sed inde est, quare hoc in eo sit mortale (Cod. Vat. lat. 4297
fol. 86T). In der späten Sentenzenglosse des Cod. Paris. Mazar. lat. 758 lesen
wir auf fol. 134T) : Queritur, quibus perfectis prohibeatur mendacium benignitatis,
an perfectis in voto, an perfectis in caritate. — Responsio : Vel preceptum est
qui sunt perfecti perfectione voti.

2 Cod. Paris. Nat. lat. 15747 fol. 55T.
3 Ebenda.
1 Summe (Cod. Paris. Nat. lat. 15747 fol. 56).



im Urteil der Frühscholastik 73

Von dieser Richtung rückt Präpositinus deutlich ab. Er gibt
zwar zu, daß die Lüge zur Rettung eines anderen für den Vollkommenen
belastender sei als für den Unvollkommenen, betont aber, daß sie

auch für den Vollkommenen die Grenze der läßlichen Sünde nicht
überschreite h Es ist hier nicht der Raum zu schildern, wie er sich
dann mit Augustinus auseinandersetzt. Wenn die Summa de virtu-
tibus et vitiis des Cod. Vat. Reg. lat. 150 auch betont, daß die

Vollkommenen, um nicht ihrer Seele zu schaden, die Lüge zur Rettung
eines andern aufs äußerste vermeiden sollen, so stempeln sie dieselbe

doch nicht zur schweren Sünde2.
Noch weiter geht hier die Summa Abel des Petrus Cantor, da

sie die Abwägung der Sündenschwere der Lüge — mendacium indolis
und ioci läßliche Sünde, mendacium duplicitatis schwere Sünde —
ohne Rücksicht auf den Stand der Vollkommenheit oder Unvollkommen-
heit3 vornimmt. Jedenfalls läßt aber auch der Cantor sich durch
die auctoritas :• « nullum mendacium cadit in animas perfectorum »

bestimmen, das Prophetenwort « utinam essem habens spiritum et
mendacium potius loquerer » dahin zu deuten, daß der Prophet damit
bedingungsweise gesprochen hätte, gleichsam als ob er sagte : Ich
wollte, ich würde hierin lügen, wenn Gott es wollte. Denn er wünschte
nicht gegen den Willen Gottes, den er kannte, noch wünschte er zu

lügen, sondern er wünschte es nur, wenn Gott es wollte 4.

Robert Courson schließt sich im Grundsätzlichen an den Cantor

an. Er nimmt das mendacium ioci und das mendacium indolis aus

dem Bereich der Lüge heraus und läßt das zweite für den Gerechten

in besonders gelagerten Fällen sogar verdienstlich sein 5. Die Scherzlüge
erscheint ihm dagegen lediglich als eine schwerere Art von verbum
otiosum. Er entnimmt eigens der Augustinussentenz, nach der es

1 Summe (Cod. Erlangen, lat. 353 fol. 27v).
2 Fol. 142. — Ebenso die Deflorationes Sanctorum Patrum, Dominica

octava (SSL 157, 1077).
3 Cod. Brug. lat. 228 fol. 102.
4 Zu Jeremias 28, 6 (Cod. Paris. Mazar. lat. 178 fol. 117). — Die Erklärung

des Petrus von Capua lautet hiezu : Quod vero Micheas dicit : Utinam non
essem vir habens spiritum, sed mendacium potius loquerer, non est intelligendum,
quod ipse optaret mentiri, sed est sensus : Utinam id, quod dico, non dicerem
ex Spiritu Sancto, qui falli non potest, sed ex spiritu meo, qui fallibilis est.

Prophetabat de captivitate iudeorum (Summe, Clm 14508 fol. 31v). Dieses
Letzte findet sich ähnlich auch in der Summe des Cod. Vat. lat. 10754 fol. 73.

6 Summe (Cod. Brug. lat. 247 fol. 89).



74 Die Lüge des Vollkommenen und die Lüge aus Bescheidenheit

dem Vollkommenen nicht erlaubt ist, irgendwie zu lügen, die Schwierigkeit

: Es sei also hier ein Gerechter, der durch eine Tatsache getäuscht,
glaubt, sie sei wahr, und nun dieses Falsche scherzhaft bloß zur
Unterhaltung vorträgt. Hier ist nun kein duplex cor, und, wie Augustinus
sagt, wo kein duplex cor ist, findet sich auch keine Lüge. Also hat

jener nicht gelogen. Robert stimmt dem bei h Er setzt aber noch den

weiteren Fall, daß jener Gerechte wisse, jenes sei falsch, und daß er
keinen täuschen, sondern eher sich oder andere unterhalten wolle.
Hier sei keine significatio vocis cum intentione fallendi, also auch

keine Lüge. Somit könne auch nicht aus einer Lüge, sondern lediglich
aus der Unnötigkeit der Rede eine Schuld hergeleitet werden. Warum,
so fährt Robert fort, sagt also Augustinus, daß es den Gerechten nicht
erlaubt sei, in dieser Weise zu lügen, da es sich doch hier nicht um
eine Lüge im eigentlichen Sinn handelt In gleicher Weise ist es den
Gerechten nicht gestattet, in irgend einem Fall unnütz zu reden.

Robert erklärt, ohne weiter darauf einzugehen, dieses Argumentieren
für falsch 2.

Deutlicher spricht hier eine zum mindesten in der Nähe Roberts
stehende, wenn nicht sogar von ihm stammende Quästion der zweiten

Gruppe des Cod. Erlangen, lat. 353. Sie wirft •— ähnlich wie auch

Langton3 — bei Gelegenheit des Augustinuswortes : Perfecto non
licet mentiri nec causa ioci nec causa benignitatis nec etiam causa
aliéné vite salvande, ne, dum alienam vitam servat, propriam perdat, die

Schwierigkeit auf : Niemand weiß, ob er vollkommen oder
unvollkommen ist — gemeint ist derjenige, der die Caritas besitzt. Ist er
vollkommen, dann ist es ihm in keinem Fall gestattet zu lügen ; ist
er unvollkommen, dann ist es ihm gestattet. Da er aber eben nicht
weiß, ob er vollkommen oder unvollkommen ist, darf er sich der hier

1 Summe (Cod. Brug. lat. 247 fol. 89T) : Item, ut dicit Augustinus, non
licet perfecto aliquo modo mentiri. Si ergo aliquis hic perfectus, qui pie deceptus
de facto credit ipsum esse verum et proponit illud falsum iocose ad recreationem
solam, hic non est duplex cor, et, ut idem dicit, ubi non est duplex cor, non est
mendacium : ergo iste non mentitur. Quod concedimus.

2 Summe (Cod. Brug. lat. 247 fol. 89T) : Sed esto, quod sciat illud esse falsum
et nullum vult decipere, sed recreare se potius vel alios, hic non est significatio
vocis cum intentione fallendi. Ergo hic non est mendacium. Ergo non est culpa
ex mendacio, sed ex otiositate tantum. Quid est ergo, quod ait : perfectis non
licet sie mentiri, cum illud non sit mentiri proprie Pari ratione perfectis non
licet in aliquo casu otiose loqui. Falsum. — Man vgl. den Text auch im Cod.
Paris. Nat. lat. 3528 fol. 144.

3 Quästionen (Chartres, Cod. lat. 430 fol. 66y).



im Urteil der Frühscholastik 75

schlummernden Gefahr einer schweren Sünde nicht aussetzen. Genau

so wenig wie man sich, wenn man von einer tatsächlich läßlichen Sünde
nicht weiß, ob sie schwer oder läßlich ist, sich nicht der hier möglichen
Gefahr, eine Todsünde zu begehen, aussetzen darf1. — Die Antwort
lautet : Wenn der Betreffende an sich die Zeichen der Vollkommenheit

trägt, wenn er nach dem Zeugnis seines Gewissens mit Paulus sprechen
kann : Weder Tod, noch Leben, noch Schwert kann mich von der Liebe
Christi trennen ; wenn er alles seinem Nächsten überlassen hat und
alles verkauft und den Armen gegeben hat, wenn schon mente et habitu
sein Leben von der Unvollkommenheit der andern geschieden ist,
dann ist es ihm nicht gestattet zu lügen, weil seine Lüge eher zur Ursache
eines Ärgernisses wird als die Lüge eines Unvollkommenen 2. Wenn
es so einem Vollkommenen auch gestattet ist, des Scherzes halber
Wahres zu sagen oder auch manchmal im Essen und Trinken läßlich
zu sündigen, so ist es ihm doch nicht gestattet zu lügen — auch nicht
im Scherz —, da die Worte eines Vollkommenen schärfer vermerkt
werden als diejenigen eines Unvollkommenen 3.

Das zwölfte Jahrhundert war der Frage, ob die Lüge des

Vollkommenen notwendig eine schwere sei, ziemlich machtlos gegenüber
gestanden, auch dort, wo man sie entschieden verneinte. Denn das

ganze Bemühen war darauf beschränkt, sich schlecht und recht mit
der entsprechenden Augustinussentenz auseinanderzusetzen, ohne daß

es gelang, eine feste Basis zu gewinnen, von der aus man mit
Überlegenheit hätte urteilen können. Erst Wilhelm von Auxerre sollte

es gelingen, in dieser Richtung einen wichtigen Fortschritt zu erzielen.

Er geht von einer Augustinussentenz aus, die von einem zweifachen
Leben spricht, vor allem einem zeitlichen, und dann einem ewigen,
in welchem wir mit Gott leben, hier durch das Leben der Gnade und
in Zukunft durch das Leben der Glorie. Wenn nun einer beginnt,
dem zeitlichen Leben den Vorzug zu geben, dann hält er diejenigen
Sünden, die dem zeitlichen Leben schaden, für schwerer als die andern ;

so z. B. Diebstahl, Raub und ähnliches. Darum hält ein solcher auch
die fornicatio simplex nicht für eine besonders schwere Sünde, weil
er nicht sieht, wem dabei Unrecht geschähe. Er sieht ja nicht das

Unrecht, das Gott durch die fornicatio geschieht, dem doch sein Tempel

1 Cod. Erlangen, lat. 353 fol. 67.
2 Cod. Erlangen, lat. 353 fol. 67v.
3 Cod. Erlangen, lat. 353 fol. 67 und 67T.



76 Die Lüge des Vollkommenen und die Lüge aus Bescheidenheit

genommen wird, weil wir Tempel Gottes sind. Ähnlich hält ein solcher

auch die Lüge für keine Sünde ; denn er sieht nicht, wie die Lüge die
Wahrheit zerstört, die ewig ist. Ein solcher also, der in dieser Weise
das zeitliche Leben liebt, tut fast alles für das zeitliche Leben. Darum

lügt er aus Liebe zum zeitlichen Leben, wie die Hebammen aus Liebe

zum zeitlichen Leben den Pharao belogen haben, als sie sagten : Es
sind nicht die Hebräerweiber wie die ägyptischen ; denn sie besitzen
die Kenntnisse von Hebammen. Die Liebe zum zeitlichen Leben

kann nun läßliche und kann schwere Sünde sein. Lügt einer aus läßlich

sündhafter Liebe zum zeitlichen Leben, dann ist diese Lüge
läßliche Sünde ; lügt er aus schwer sündhafter Liebe, dann ist die Lüge
schwere Sünde L Und somit konnte die Lüge der Hebammen eine

läßliche und auch eine schwere Sünde sein2. Aus diesem gleichen
Grund nimmt Wilhelm auch an, daß ein Vollkommener, der gegen
den über Häschern, die einen zur Tötung suchen, lügt, mit dieser

Lüge nur läßlich sündigt. Es ist nämlich Wilhelm nicht
wahrscheinlich, daß ein solcher so rasch die Caritas verliere ; er scheint

ihm vielmehr aus läßlich sündhafter Liebe zum zeitlichen Leben des

Gesuchten zu lügen 3.

Wie wir bereits in den Anmerkungen gezeigt haben, geht im
Grundsätzlichen hier Hugo a S. Charo, ebenso wie Guerricus de

S. Quintino oder Johannes de Rupella mit Wilhelm von Auxerre.
Doch fügt Hugo zur Lehre desselben noch hinzu, daß die Lüge für
den Vollkommenen immer eine schwerere Sünde ist als für den
Unvollkommenen 4, nicht aber infinitum. Er begründet dies in der Weise :

quanto aliquis magis spiritualis est, tanto magis videt dampna spiri-
tualia, et ita tanto amplius tenetur vitare illa, et ideo, si non vitat,
gravius peccat 5. Auch er erklärt, daß ein Vollkommener, wenn er

1 Bis hieher fast wörtlich im Sentenzenkommentar Hugos a S. Charo, zu
3 dist. 38 (Cod. Lips. lat. 573 fol. 196). Ebenso in der Summa de vitiis des
Johannes de Rupella (Cod. Vat. lat. 4293 fol. 56 f.). — Man vgl. auch den
Sentenzenkommentar des Guerricus de S. Quintino, zu 3 dist. 38 (Cod. Vat.
lat. 691 fol. 118).

2 Summa aurea, lib. 3 tract. 18 c. 1 q. 2 (Paris [1500] fol. 216). — Man vgl.
auch Herbert von Auxerre, Summe (Cod. Vat. lat. 2674 fol. 93).

3 Summa aurea, lib. 3 tr. 18 c. 1 q. 2 (fol. 216).
4 Ebenso der Sentenzenkommentar des Guerricus de S. Quintino, zu 3 dist. 38

(Cod. Vat. lat. 691 fol. 118). Auch in der Sentenzenglosse des Cod. Paris. Nat.
lat. 3572 fol. 104 liest man : Ideo die, quod non est mortale perfecto, sed maius
veniale quam laico.

5 Zu 3 dist. 38 (Cod. Lips. lat. 573 fol. 196T).



im Urteil der Frühscholastik 77

motus pietate naturali lügt, um das Leben eines anderen zu retten,
nur eine läßliche Sünde begeht1.

Richard Fishacre erklärt entschieden : Licet magni et graves
opinati sint, quod omne mendacium sit mortale peccatum precipue
perfectis ut religiosis, ego tarnen non credo 2. Er hält es aber doch
für angebracht, noch zu bemerken : Wenn Du völlig nichts liebtest
außer um Gottes willen, auf daß Du Gott nur nicht geringer hieltest,
würdest Du Dich nicht um das kümmern, was geschehen könnte. Du
würdest also lieber Dir jeden Schaden zuziehen als Gott geringer halten
und — da halten gleich lieben ist — ihn in etwas weniger lieben.
Würdest Du es aber vorziehen, daß die Liebe zu Gott in Dir ein wenig
verringert würde — was läßliche Sünde ist — als eine Strafe an Leib
und Seele zu tragen, dann liebst Du diese irgendwie nicht um Gottes
willen und bist somit nicht vollkommen. Wärest Du vollkommen,
dann würdest Du das Gegenteil tun3.

Wenn Richard ferner auch annimmt, daß für einen Ordensmann
die Lüge eine schwerere Sünde sei als für einen Weltmenschen, so

glaubt er doch nicht, daß das, was für den Weltmenschen läßliche
Sünde ist, für den Ordensmann zur Todsünde würde. Sie erschwere
sich lediglich um die Distanz der Höhe des einen Standes über dem
andern. Da aber dieselbe zwischen Welt- und Ordensstand nicht
eine unendliche sei, so könne das, was für den ersteren läßliche
Sünde ist, für den andern nicht unendlich schwerer und so

Todsünde werden 4.

Die Summa Alexandrina sieht in ihrem dritten Teil nur in der

Lüge eine Todsünde, die aus libido mortalis kommt. Da sie nun die

in Frage kommende Augustinussentenz zu erklären hat, stimmt sie

nicht dafür, daß mit dem perfectus non debet mentiri, ne, dum vitam
alterius servat, animam suam perdat, etwa, wie einige verstanden,
der Vollkommene gemeint sei, der sich durch ein Gelübde zum Nicht-
lügen verpflichtet hätte ; denn das Gleiche gelte im Falle des Gelübdes

ja auch vom Unvollkommenen. Die Summa Alexandrina glaubt,
daß Augustinus nicht sagen wolle, der Vollkommene sündige immer
schwer, sondern, er solle immer die Lüge meiden, damit er nicht für

1 Zu 3 dist. 38 (Cod. Lips. lat. 573 fol. 196T).
2 Zu 3 dist. 38 (Cod. Vat. Ottob. lat. 294 fol 254T).
3 Zu 3 dist. 38 (Cod. Vat. Ottob. lat. 294 fol. 255).
4 Zu 3 dist. 38 (Cod. Vat. Ottob. lat. 294 fol. 257).



78 Die Lüge des Vollkommenen und die Lüge aus Bescheidenheit

die Rettung des Lebens eines andern seine Seele in Gefahr bringe.
Denn wegen der läßlichen Sünde gerate man rascher in eine schwere.

Und so sagt er : ne, dum vitam alterius servat, supple veniali men-
dacio, animam suam perdat, id est contingat aliquando perdere propter
mendacium mortale. Da man außerdem nicht wisse, ob die Lüge
aus einer läßlichen oder schwer sündhaften Wurzel stamme, darum
setze er den Zweifel ne forte etc., ohne aber zu behaupten, daß man
immer seine Seele verliere1.

Ganz anders dagegen liest man im zweiten Teil. Hier wird auf
die Frage Utrum perfectis liceat mentiri ex aliqua causa geantwortet :

Ad quod respondere possumus, quod mendacium potest sumi multi-
pliciter. Uno modo falsa vocis significatio cum voluntate falsum enun-
tiandi ; alio modo enuntiatio falsum enuntiare volentis, ut fallat ; tertio
modo libido perseverans mentiendi. Et has intentiones ponit Augustinus.
Si ergo accipiatur prima intentio et dicatur perfectus religiosus, qui non
ex professione habet non dicere mendacium, non est ei prohibitum nec
peccat mortaliter sie perpetrando mendacium. Si vero secundo modo
accipiatur et dicatur perfectus ille, qui habet perfectam caritatem et ex
perfecta caritate perfectam cognitionem, ut adhereat totaliter Deo secundum
intellectum et secundum affectum prout est possibile in via, si peccat talis
in genere mendaen, licet sit benignitatis, peccat mortaliter. Qui enim
perfecte adherebat Deo, nullam habebat rationem trahentem, quare mentiri
deberet. Et sicut de Adam dicitur, quod ratione status sui peccavit
mortaliter, ita et iste ratione status ex hoc genere peccavit mortaliter...
Si vero accipiatur tertio modo mendacium, erit mendacium mortale pecca-
tum. Et secundum hoc dicitur VII Ecclesiastici : Noli velle mentiri omne
mendacium. Assiduitas enim illius non est bona. Et dicit Augustinus :

Quis integrum dixerit animum esse mentientis Etenim libido ipsa recte
diffinitur appetitus animi, quo eternis bonis quelibet temporalia prepo-
nuntur. Nemo itaque potest convincere esse mentiendum, nisi qui potuit
ostendere eternum aliquod bonum optineri posse mendacio. Sed cum
tanto quisque ab eternitate discedat, quanto a veritate discordât, qui
autem mentitur, a veritate discedit, absurdissimum est dicere discedendo
inde posse ad boni aliquid aliquem pervenire, aut, si est aliquod bonum
eternum, quod non complectitur Veritas, non erit verum, et ideo nec erit
bonum. Ut autem anima ipsi corpori, ita Veritas ipsi animo preponenda
est, ut earn non solum magis quam corpus, sed magis quam seipsum
appetat animus 2.

Innerhalb der Franziskanerschule sollte dann Odo Rigaldi den

vom zweiten Teil der Summa Alexandrina angedeuteten Weg weiter-

1 Pars 3 q. 37 m. 6 (Koberger [1516] fol. 145T f.).
2 Pars 2 q. 139 m. 5 (Koberger [1481]).



im Urteil der Frühscholastik 79

verfolgen : Ein Vollkommener, Ordensmann oder Prälat, kann lügen
in Dingen, die zur Vollkommenheit gehören, aber auch in anderen.
Im ersten Fall wird für ihn zur schweren Sünde, was für einen
Unvollkommenen läßliche Sünde wäre. Denn in diesen Dingen ist er gehalten,
aus Anhänglichkeit an seine Vollkommenheit, die Wahrheit zu sagen.
Im zweiten Fall begeht er ebenso wenig eine Todsünde wie ein
Unvollkommener. Dennoch ist aber diese Sünde auf Grund seiner Vollkommenheit

eine schwerere, ohne aber aus dem Bezirk der läßlichen
herauszutreten L Odo hält aber auch die andere Lösung für möglich, daß

nämlich unter dem Vollkommenen, dem die Lüge nicht erlaubt sei,

nicht jeder Ordensmann oder Prälat gemeint sei, sondern bloß
derjenige, der die perfectio tranquillitatis besitzt, der beinahe vollständig
Gott anhängt, dessen Verkehr (conversatio) im Himmel ist. Denn
ein solcher hat nichts mehr von der Schwäche an sich, die von der

Wahrheit zurückhält, und nichts mehr von der Notwendigkeit zu
lügen, und er hat somit keine Entschuldigung, um deren willen seine

Sünde als läßlich eingeschätzt würde, sowie auch Adam im Urzustand
keine besaß. Dies trifft aber nicht auf den Unvollkommenen zu, weil
seine Sünde durch die Schwäche und Hinneigung entschuldigt
wird, die er deswegen besitzt, weil er geteilt ist hinsichtlich des

Zeitlichen 2.

1 Sentenzenkommentar (Brüssel, Bibliothèque Royale de Belgique, Cod.
lat. 11614 [1512] fol. 175T) : Solutio : Dicendum, quod perfectum vel religiosum
vel prelatum dupliciter contingit mentiri, scilicet in hiis, que ad perfectionem
spectant, vel in aliis. Primo modo ei est mortale, quod imperfecto esset veniale.
Tenetur enim verum dicere in illis ex adherentia ad suam perfectionem. Secundo
autem modo non peccat mortaliter sicut nec imperfectus. Tarnen hoc peccatum
in ipso est gravius ratione sue perfectionis. Non tarnen egreditur genus venialis.
Unde Augustinus in libro de mendacio : Licet dissertori et predicatori eternarum
rerum ut prenuntiatori rerum temporalium ad edificandam religionem et pietatem
pertinentium occultare in tempore, quod videtur occultandum ; mentiri autem
aut mendacium dicere numquam licet. Ubi videtur Augustinus loqui non genera-
liter, sed quantum ad ea, que ad officium suum spectant.

2 Sentenzenkommentar (Brüssel, Bibliothèque Royale de Belgique, Cod.
lat. 11614 [1512] fol. 175T) : Tarnen aliter potest dici, quod ille perfectus, cui
dicitur non licere mentiri, non dicitur quilibet religiosus aut prelatus, sed solum
qui est in perfectione tranquillitatis, qui iam quasi totaliter Deo adheret, cuius
conversatio in celis est. Talis enim nichil iam habet infirmitatis retrahentis a
veritate, vel necessitatis ad mendacium ; et ideo nullam habet excusationem,
qua iudicetur eius peccatum veniale, sicut nec Adam in primo statu. Et ideo
mentiendo peccat mortaliter. Imperfectus autem non, quia eius peccatum excu-
satur ex infirmitate et pronitate, quam habet ex eo, quod divisus est circa
temporalia. Et sie videtur velle Augustinus in glosa Exo. et de obstetrieibus,



80 Die Lüge des Vollkommenen und die Lüge aus Bescheidenheit

Der bekannten Schwierigkeit, daß der Stand der Vollkommenen
nicht ins Unendliche den Stand der Unvollkommenen übertrifft, somit
auch nicht die Sünde des Vollkommenen um Unendliches diejenige
des Unvollkommenen übersteigen kann, begegnet Odo mit dem
Hinweis, daß es Umstände gibt, die, wiewohl sie nicht unendlich sind,
dennoch zur schweren Sünde das machen, was sonst läßlich wäre,
wie z. B. der Umstand des contemptus, der aber nicht unendlich istL
Ähnlich sei es auch im vorliegenden Fall. Wenn auch der Vollkommene
nicht unendlich mehr über das Irdische erhaben sei als der
Unvollkommene, so habe er doch allein durch eine solche Erhöhung, kraft
deren er fast völlig der ersten Wahrheit anhänge und keine Gelegenheit

mehr besitze, die ihn zur Sünde geneigt machte, für den Fall der

Begehung einer Lüge nichts mehr, was ihn von einer schweren Sünde

entschuldigte 2. Sobald man im Auge behält, daß Odo diesen Zustand
der Vollkommenheit mit demjenigen Adams im Urzustand gleichsetzt,
kann man verstehen, wie er zu solchen Folgerungen gelangte 3.

Bonaventura hat sich schließlich dafür eingesetzt, daß jede, auch
die kleinste Lüge für diejenigen, deren Vollkommenheit öffentlich ist,
eine schwere Sünde bedeute, weil ihr Gewissen ihnen wegen des zu
vermeidenden Ärgernisses befehlen muß, daß sie in keiner Weise

lügen dürften, damit sie die Wahrheit nicht der Geringschätzung
preisgäben 4.

ubi dicit sic : Quorumdam vita longe inferior a perfectione sanctorum, si habeant
ista mendaciorum peccata, pro victu ipsorum et indole sustinentur, presertim
si bénéficia nondum volunt expectare celestia, sed circa terrena occupantur.
Quorum autem conversatio in celis est, non eos estimo lingue modum circa
veritatem falsitatemque exemplo obstetricum debere formare. Huiusmodi ergo
perfectis potest omne mendacium esse mortale.

1 Man vgl. hiezu auch die Summa Alexandrina, Pars 2 q. 139 m. 5 (Koberger
[1481]).

2 Sentenzenkommentar, zu 3 dist. 38 (Brüssel, Bibliothèque Royale de
Belgique, Cod. lat. 11614 [1512] fol. 175T) : Quod obicitur, quod status perfec-
torum non excedit in infinitum statum imperfectorum etc., dicendum, quod
aliqua circumstantia est, que, licet non sit infinita, nichilominus potest facere
esse mortale, quod alias erat veniale, sicut ilia, que dicit contemptum, qui tarnen
non est infinitus. Similiter in proposito, licet iste perfectus non sit in infinitum
plus elevatus a terrenis quam imperfectus, ex quo tarnen ita est elevatus, quod
iam quasi totaliter adheret prime veritati nec habet aliquam occasionem incli-
nantem ipsum ad mendacium, si mentiatur, non habet excusationem, quominus
peccet mortaliter.

3 Man vgl. A. Landgraf, Das Wesen der läßlichen Sünde in der Scholastik
bis Thomas von Aquin. Bamberg (1923) 228 ff.

4 Sentenzenkommentar, zu 3 dist. 38 a. 1 q. 4 (Quaracchi [1887] 849).



im Urteil der Frühscholastik 81

2. Die Lüge aus Bescheidenheit.

In der Nähe dieses Problems steht das andere, das sich um die

Lüge aus Bescheidenheit lagert, nicht zuletzt deshalb, weil die Kasuistik
so motivierte Lügen Vollkommener verzeichnete. Auch hier wurde
das Interesse von Vätersentenzen angeregt.

Bereits die frühen, sich auf eine bloße Wiedergabe von
Vätersentenzen beschränkenden Quästionen des Cod. Royal. IIB XIV der
Bibliothek des British Museums in London fragen : Queris, si propter
devitandam gloriam quis debeat denegare bona, que fecit, und geben
als Antwort zwei Gregoriussentenzen :

Gregorius in libro XVI moralium : Incaute sunt humiles, qui se

mendacio illaqueant, dum arogantiam vitant, immo mentiendo super-
biunt, quia veritatem derogant quam relinquunt. Qui autem
necessitate cogente vera dicere bona loquitur, tanto magis humüitati
iungitur, quanto coactus loquitur. — Item Gregorius in libro XXII moralium

: Sicut gravis culpe sibi hominem hoc arrogare, quod non est, sie

plerumque culpa nulla est, si humiliter dicat bonum, quod inest Unde
sepe contingit, ut iusti et iniusti habeant verba similia, sed tarnen semper
cor disimile, et ex quibus dictis Deus ab iniustis offenditur [Ms. hat osten-
ditur], in eisdem quoque iuste placatur. Nam phariseus ingressus templum
di<[s)cebat : Ieiuno bis in sabato, décimas do omnium, que possideo.
Sed iustificatus magis publicanus quam ille exivit. Sezechias autem rex,
cum infirmus ad extremitatem veniret vite, timoré compunctus dixit :

obsecro Domine, memento, queso, quomodo ambulaverim coram te in
veritate et corde perfecto. Nec tarnen Dominus hanc confessionem perfec-
tionis eius despexit aut renuit, quoniam mox in suis precibus audivit.
Ecce phariseus iustificavit se in opere, Zechias iustum se asserit etiam
in cogitatione, atque tamen iste offendit, ille placavit. Cur itaque hoc,
nisi quia omnipotens Deus singulorum verba et cogitationibus pensât
et in eius aure superba non sunt, que humili corde proferuntur 1.

In den Sententie Anselmi findet sich ein Hinweis auf eine
Augustinusstelle 2, die auch bereits Ivo von Chartres 3 in größerem Umfang
bringt. Nach ihr wird der Lügner aus Demut durch diese Lüge zum
Sünder, der er vorher nicht gewesen ist. Denn, wenn Du Dich, ohne

es zu glauben, Sünder nennst, ist Wahrheit nicht in Dir 4. Auf die

1 Fol. 106v f. 2 Sermo 181 c. 4 n. 5 (SSL 38, 981).
3 Decretum, pars 12 c. 42 (SSL 161, 792), Panormia, lib. 8 c. 128 (SSL 161,

1336).
4 F. Bliemetzrieder, Anselms von Laon systematische Sentenzen (Beiträge zur

Geschichte der Philosophie des Mittelalters. Band 18 Heft 2/3). Münster i. W.

Divus Thomas 6



82 Die Lüge des Vollkommenen und die Lüge aus Bescheidenheit

entscheidenden Worte dieses Augustinustextes macht dann auch noch
Robert de Melun in seinen Questiones de divina pagina aufmerksam,
wo er sich die Frage stellt, ob derjenige, der aus Demut sich einen

Sünder, den Geringsten oder ähnliches nennt, zum Tode sündige1.
Die sich an die Summe des Magisters Omnebene im Cod. sim. 168 der
Münchener Staatsbibliothek anschließenden Quästionen machen gerade
in diesem Zusammenhang auf den hl. Paulus aufmerksam, der sagt :

Cum omnibus benefecerimus, servi inutiles esse dicamus, und : Nichil
michi conscius sum, sed in hoc iustiûcatus non sum, oder auch auf
das übliche Sündenbekenntnis Confiteor Deo Patri omnipotenti, quia
peccavi nimis in homicidiis, in furtis, in adulteriis et in huiusmodi2,
und geben damit fast alle Brennpunkte des Interesses der Kasuistik.
Die Quästionen führen diesen Stellen gegenüber Sentenzen auf, welche
die Lüge aus Demut verurteilen3. Sie versuchen aber auch einen

Ausgleich herzustellen und zwar damit, daß Paulus dies aus Demut
gesagt hätte, und, um uns zu belehren, daß wir auf Grund unserer
Guttaten nicht das Lob der Menschen, sondern Gott als Lohn suchen

sollen 4.

Petrus Lombardus nimmt in seinem Paulinenkommentar die
Stelle I Kor. 15, 9 als Schwierigkeit zur Lösung an und erklärt dabei
das ego sum minimus apostolorum mit einem Hinweis auf die
Vergangenheit und auf die Bescheidenheit Pauli, aber auch damit, daß
Paulus zuletzt gerufen worden war und so, nicht aber in der Würde,
der Arbeit und der Predigt der Mindeste war. So sei er denn auch

mit Rücksicht auf die Verdienste seiner Vergangenheit nicht würdig
gewesen, Apostel genannt zu werden s. Auch Robert von Melun wendet
in seinem Paulinenkommentar der Frage ein volles Augenmerk zu.
Bei Gelegenheit der Erklärung von I Kor. 15, 9 : ego enim sum minimus

(1919) 99 ; — Oxford, Bibliotheca Bodleiana, Cod. Land. Mise. 277 fol. 20T ; Cod.
Paris. Nat. lat. 10448 fol. 183T.

1 i?. M. Martin, Oeuvres de Robert de Melun. I. Questiones de divina pagina.
(Spicilegium Sacrum Lovaniense. Fase. 13) Louvain (1932) 45.

2 Fol. 78.
3 Fol. 78 : Econtra Augustinus : Qui se peccatorem dicit, cum non sit,

ineipit esse, quod non erat. Hinc et Gregorius : Inaniter se humiliât, qui se men-
dado inlaqueat. Et Ambrosius : Qui pro falsitate relinquet veritatem et pro
cupiditate dirumpit et odit pacem et pro aliquo contrario vel premio occultât
iustitiam, nihil aliud facere videtur quam lapidare et crucifigere et occidere
Christum, et qui ipsius dona extinguet in se ipso.

4 Ebenda.
5 Collectanea in epistolas D. Pauli, zu 1 Kor. 15, 9 (SSL 191, 1675).



im Urteil der Frühscholastik 83

apostolorum etc. fragt auch er, wie dies der Apostel sagen könne, da

er doch mehr Verdienst besaß als viele andere ; denn er hatte nach

seinem eigenen Geständnis mehr als alle andern gearbeitet. Demnach

wäre er nicht der Geringste, sondern der Größte unter den Aposteln.
Wenn er sich also den Geringsten nennt, scheine er zu lügen
und so zum Tode zu sündigen, da der Mund, der lüge, die Seele

töte. — Robert macht in seiner Antwort vor allem darauf aufmerksam,
daß man, ohne ein Verbrechen damit zu begehen, schweigen und nicht
lügen könne. Sodann weist er darauf hin, daß nach einigen Paulus

sich deshalb den Geringsten nannte, weil er sich für den Geringsten

hielt, da in ihm, ohne daß er es wußte, Schlechtes, in den andern aber

ihm unbekanntes Gutes sein konnte. Robert erklärt dies aber für
falsch, weil Paulus in vielen offenkundige Todsünden erblickt hätte.
Man erkläre darum den Ausspruch dahin : Ich bin der Geringste,
d. h. ich ziehe mich den andern nicht vor. So zu sagen sei Sache des

Weisen, dem gesagt ist : Quanto magnus es, humilia te in omnibus.
Robert fügt noch die Frage an, wie denn Paulus sagen konnte,

er sei nicht würdig Apostel genannt zu werden, da er doch mehr als

alle gearbeitet hätte. Darauf gibt er selber die Antwort : Dies sei

gemeint im Hinblick auf seinen früheren Zustand. Denn seine früheren
Werke hätten seiner Berufung als Apostel widerstritten. Und darum
hätte er auch anschließend gesagt : Durch die Gnade Gottes bin ich,
was ich bin 1.

Hier verweigern nun die Quaestiones in epistolas Pauli Robert
die Gefolgschaft. Sie knüpfen ebenfalls an I Kor. 15, 9 ego sum minimus

apostolorum an, wollen aber wegen des sum nicht gelten lassen, daß

dies von Pauli früherem Zustand gemeint sei. Es gelte dies vielmehr

von seinem gegenwärtigen Zustand, wo er der Erste der Apostel war.
Paulus hätte also damit wegen des os, quod mentitur, occidit animam,
eine Todsünde begangen 2. Dies die Schwierigkeit. Die Quästionen
suchen darum nach einer anderen Erklärung und glauben sie in der

Erwägung zu finden, daß Paulus in Anbetracht all seiner Sünden und
der Einfalt und Unschuld der anderen, gering von sich dachte. Wie
ein Stolzer nur immer das eigene Gute und die Schwäche der anderen

betrachte, und so nur sich für groß halte, die andern aber geringschätze,

1 R. M. Martin, Oeuvres de Robert de Melun. II. Questiones [theologice]
de epistolis Pauli (Spicilegium Sacrum Lovaniense. Fase. 18) Louvain (1938) 223 f.

2 In epistolam I ad Corinthios, q. 129 (SSL 175, 539).



84 Die Lüge des Vollkommenen und die Lüge aus Bescheidenheit

so sehe ein Demütiger an sich ohne Unterlaß seine eigenen Schwächen

und an den anderen das Gute. So komme es, daß die Heiligen, da sie

groß sind, gering von sich dächten. Und diese Meinung bedeute auch
keine Täuschung, weil jene das Gute, das sie besitzen, nicht als ihr
Eigen, sondern als Gabe Gottes betrachteten, vom Schlechten aber,
dem sie unterworfen sind, wüßten, daß es ihr eigen sei1.

Eine andere Antwort versucht der ebenfalls zum Bereich Roberts

gehörige Paulinenkommentar des Cod. Paris. Arsenal, lat. 534, da

er ebenfalls den Vorwurf einer eine Todsünde darstellenden Lüge
von Paulus im Zusammenhang mit der Erklärung von I Kor. 15, 9

abzuwehren versucht :

Item, si apostolus sciebat se esse minimum apostolorum et etiam
quod non erat dignus vocari apostolus, ut quid statim supponit, quod
amplius omnibus laboraverit. Hec enim sibi adversari videntur. — Causa
humilitatis, inquiunt, hoc ait. Ergo, quod sciebat verum esse vel non,
causa humilitatis dicit. Non autem potest dici, quod sciret illud verum
esse, quod humilitatis causa dicit se esse minimum apostolorum, quia
ipse minimus non erat, immo maior aut par omnibus. Ergo, quod causa
humilitatis dicebat, in conscientia non habebat, immo contra conscientiam
erat. Et sic causa humilitatis mentiebatur, causa humilitatis mortaliter
peccabat. Quid ergo Nonne humilitatis causa illi, qui perfectiores sunt,
in religione se minimos fratrum vocant et summus pontifex se servum
servorum Dei Non est fatendum, quod ista causa humilitatis mentiantur
vel quod contra conscientiam loquantur. Immo quando huiusmodi
nominibus humilitatis se désignant, illius se officii volunt intelligi, ex quo
ceteris debent subservire. Sic enim domus sue, sancte scilicet ecclesie
Christus ordinavit officia, ut, qui maiores sunt prelatione, servi sint aliorum
administratione. Unde : qui voluerit inter vos maior esse, erit vester
servus. Et idem de se : ego non veni ministrari, sed ministrare. Et de

prelatis dicit beatus Augustinus : Honore sit prelatus vobis, timore autem
substratus sit pedibus vestris. — Potest autem dici, quod apostolus se
minimum vocat, hoc est minimum tempore, non merito vel dignitate 2.

Es sei nun gleich vorweggenommen, daß die vom Lombarden
und von Robert von Melun verteidigte, von den Quaestiones in epis-
tolas Pauli aber abgelehnte Ansicht, daß nämlich Paulus I Kor. 15, 9

seinen früheren Zustand im Auge gehabt hätte, kräftig Wiederaufleben

sollte. So bemerkt der Magister Martinus mit aller Selbstverständlichkeit,

daß das ego sum minimus apostolorum sich nicht auf den Zustand

1 In epistolam I ad Corinthios, q. 129 (SSL 175, 539).
2 Fol. 201v. — Diese Lösung gibt auch noch die Summe des Cod. Vat

lat. 10754 fol. 73 und neben einer anderen auch die Quästionen des Magisters
Martinus (Cod. Paris. Nat. lat. 14556 fol. 338).



im Urteil der Frühscholastik 85

beziehe, in welchem sich Paulus befand, als er es sagte, sondern auf
die vergangenen Zeiten, wo er die Kirche Gottes nicht kannte. Oder

auch, daß es zeitlich gemeint sei, da Paulus ja die kürzeste Zeit Apostel
warL Langton nimmt in den Quästionen des Cod. Paris. Nat. lat.
14556 2 die erste Erklärung Martins als diejenige der Glosse (d. i. der

Paulinenerklärung des Lombarden) wieder auf und schreibt in den

Quästionen des Cod. Vat. lat. 4297 noch obendrein : Paulus verum
dixit, non quod esset minimus in exigentia meritorum, sed dignitate.
Unde subdit : quia non sum dignus vocari apostolus etc. Alii non
ita peccaverant enormiter. Unde ipse alias dixit : Christus venit
peccatores salvos facere, quorum maximus ego sum. Respectu preteriti
hoc dixit, non presentis 3. Auch Gaufrid von Poitiers nimmt die erste

Erklärung des Magisters Martinus an, fügt aber salva pace magistri
noch eine Worterklärung bei, nach der das ego sum minimus aposto-
lorum gleichbedeutend sei mit : ich halte mich für den Geringsten
der Apostel. Und damit ihm nicht aus dem plus omnibus laboravi
eine Schwierigkeit gemacht werde 4, fügt er noch als weitere
Interpretation hinzu : nullo apostolorum reputo me maiorem s. Schließlich
sollte noch Hugo a S. Charo das minimus zeitlich erklären 6.

Die Summa Sententiarum begnügt sich hier damit, die bereits
von den Sententie Anselmi und Ivo von Chartres gebrachte Augustinussentenz

zu wiederholen 7. Ebenso die Summe des Cod. Vat. lat. 1345,

nur mit dem Unterschied, daß der Wortlaut der Summa Sententiarum

abgekürzt ist und sich an denjenigen der Sententie Anselmi
anschließt, die Vatikanische Summe dagegen nicht bloß den Fundort
bringt, sondern sich im Wortlaut an Ivo von Chartres anlehnt 8.

Diesen gleichen Wortlaut bringt auch Gratian 9, der aber noch zwei

1 Quästionen (Cod. Paris. Nat. lat. 14556 fol. 338) : Referendum est, quod
dicit apostolus : ego sum minimus apostolorum etc., non ad statum ilium, in
quo erat, quando dicebat hoc, sed ad retro acta tempora, quando ignorabat
ecclesiam Dei ; vel minimum tempore.

2 Fol. 262V 3 Cod. Vat. lat. 4297 fol. 86.
4 Vielleicht hat er hier die Quaestiones in epistolas Pauli im Auge. Man

vgl. dort In epistolam I ad Corinthios q. 129 (SSL 175, 538 f.).
5 Summe (Cod. Paris. Nat. lat. 15747 fol. 55).
6 Kommentar zu 1 Kor. 15 (Hugonis de S. Charo, Tomus Septimus. Venetiis

[1732] 115T).
7 Tract. 4 c. 6 (SSL 176, 123 C). 8 Fol. 121V
9 Decretum, Pars 2 Causa 22 q. 2 c. 9 (Ae. Friedberg, Corpus Iuris Canonici,

I, 870). Ebenso die zum Bereich Hugos von St. Viktor gehörigen Sentenzen des
Cod. lat. 208 (S. 95) der Bibliotheca Abbaziale von Monte Cassino.



86 Die Lüge des Vollkommenen und die Lüge aus Bescheidenheit

weitere Sentenzen, eine aus Gregorius1 und eine aus Augustinus2
hinzufügt 3.

Während man nun in den Sentenzen des Lombarden überhaupt
vergeblich nach einer entsprechenden Abhandlung sucht, begnügen
sich die Sentenzen des Odo von Ourscamp 4 noch mit einer bloßen

Wiedergabe von Sentenzen. Vom Bann derselben löst sich dagegen
die kanonistische Summa Parisiensis, da sie den Einwand erörterte :

Bonarum mentium est ibi culpas suas cognoscere, ubi culpa non est 8.

Sie meint, daß es sich hier um den Fall handle, wo jemand zweifelt,
ob er etwas getan oder nicht getan hat. Denn dann sei es Sache eines

guten Geistes, eine Schuld, selbst wenn man sie nicht begangen hätte,
einzugestehen 6. Die Summa Parisiensis fügt aber die Einschränkung
bei : Hoc autem de his, que peccati sunt, non peccata. Veluti si non
tarn modico cibo vel potu quis possit sustentari, quanto alius susten-
tatur. Hoc enim, quamvis culpa non sit, tarnen ex culpa accidisse

prudentius est opinari7.
Der gleichen Meinung ist auch die dritte Dekretensumme des

Clm 16084, die aber u. a. noch hinzufügt : Vel hoc intelligitur de pena,
ubi culpa non est, ut culpa, que precessit, agnoscenda et deflenda sit ;

vel culpas suas, id est sibi imputatas ad penam, scilicet culpas Ade,
ubi non est culpa actualis ; vel sicut monachi dicunt « mea culpa »,

dum in capitulo eis aliquid im[fol. 39]ponitur 8.

1 Moralium, lib. 26 c. 5 n. 5 (SSL 76, 351) : Incaute sunt humiles, qui se

mendacio illaqueant. Diese Stelle findet sich noch in den zum Bereich des

Hugo von St. Viktor gehörigen Sentenzen des Cod. lat. 208 der Biblioteca Abbaziale
von Monte Cassino (S. 95). Sie fügen noch eine weitere Sentenz und zwar
aus Gregorius hinzu : Idem XXII moralium. Sicut gravis culpe est sibi hominem
hoc arrogare, quod non est, sie plerumque culpa nulla est, si humiliter dicat
bonum, quod est Die erste Stelle tritt auch in der Summa Coloniensis (Cod.
Bamberg. Can. 39 fol. 125) auf, wo noch erwähnt wird : Item Augustinus : Cum
humilitatis causa mentiris, si non erras, peccas et Veritas in te non est, nisi ita
peccatorem te dixeris, ut esse cognoscas, nec est humilitas, ubi regnat falsitas.

2 In Johannis evangelium tractatus CXXIV, tract. 43 n. 15 (SSL 35, 1712) :

Ergo arrogantia non ita caveatur, ut Veritas relinquatur.
3 Decretum, Pars 2 Causa 22 q. 2 c. 10 et 11 (Ae. Friedberg, a. a. O. 870).
1 J. B. Pitra, Analecta Novissima Spicilegii Solesmensis. Altera continuatio.

II. Paris (1888) 17.
6 Diesen Einwand findet man auch bei Sicard von Cremona (Cod. Bamberg.

Can. 38 fol. 98T).
0 Cod. Bamberg. Can. 36 fol. 72. •
7 Cod. Bamberg. Can. 36 fol. 72.
8 Fol. 38T. — Dieser Lösung schließt sich auch die Summe des Cod. Vat.

lat. 10754 fol. 73 an. Auch die Quästionen des Magisters Martinus bemerken :



im Urteil der Frühscholastik 87

Hier reiht sich auch Petrus von Poitiers ein, der ebenfalls das

« Bonarum mentium est agnoscere culpam, ubi culpa non est » dahin
erklärt, daß man im Zweifelsfalle, ob man eine Sünde begangen habe
oder nicht, gehalten sei, dieselbe zu bekennen. Wenn man damit
schließlich auch etwas Falsches sage, so lüge man doch nicht damit L
Allein, weil man meint, die Sünde begangen zu haben, ist man zum
Bekenntnis ebenso gehalten wie zum Almosengeben, wenn man irrtümlich

glaubt, einen Armen vor sich zu haben 2. Die Sentenz Eo ipso se

peccatorem constituit homo, cum humilitatis causa mentitur, findet
die Interpretation : Niemand, der weiß, daß er vollkommen ist, darf

sagen, er sei unvollkommen, außer er sage dies mit Rücksicht auf
die Vollkommenheit, die im Himmel herrscht, zu der niemand in via

gelangen kann. Und davon gilt auch das Wort : Nemo adeo perfectus
est, qui non debet se reputare imperfectum3. Das Lukaswort Cum
omnia bona feceritis, dicite : servi inutiles sumus4, sei schließlich
dahin zu verstehen, daß nicht wir Gott durch ein gutes Leben Nutzen

bringen, sondern vielmehr Gott uns6. Diese letzte Deutung nimmt
neben Magister Martinus6 auch Petrus von Capua7 auf, der aber

für die Deutung des Bonarum mentium einen neuen Weg einschlägt,
insofern er es in dem Sinn von timere et vereri ibi esse culpam, ubi
non est, nimmt 8. Es ist nicht unmöglich, daß Petrus von Capua diese

Vel sie ibi culpam agnoscere alienam, ubi propria non est, et sie exponitur super
Leviticum, ubi dicitur, quod puerpere tenebantur offerre, sive peperisset masculum
sive feminam, non quod peccatum esset earn peperisse, set propter originale
peccatum prolis. Quod sic debeat intelligi hec auetoritas, finis ipsius auetoritatis
ostendit, ubi dicitur : nam sepe sine culpa agitur, quod venit ex culpa. Unde,
cum esurimus, sine culpa comedimus, quibus ex culpa primi hominis est factum,
ut esuriamus. Vel sie : ibi culpam agnoscere fuisse presentem, ubi culpa presens
non est. (Cod. Paris. Nat. lat. 14556 fol. 338).

1 Sententiae, lib. 4 c. 5 (SSL 211, 1155).
2 Sententiae, lib. 3 c. 15 (SSL 211, 1072).
3 Sententiae, lib. 4 c. 5 (SSL 211, 1154 f.). Auf diese Antwort weist auch

die Summe des Cod. Vat. lat. 10754 fol. 73 hin.
4 Luk. 17, 10.
6 Sententiae, lib. 4 c. 5 (SSL 211, 1155).
6 Quästionen (Cod. Paris. Nat. lat. 14556 fol. 338).
7 Summe (Clm 14508 fol. 31*).
8 Summe (Clm 14508 fol. 31*). Die Summe des Cod. Vat. lat. 10754 (fol. 73)

hat die Erklärung : id est vereri culpam id est penam. — Es sei hier auch noch
auf die folgende Stelle der Summe des Petrus von Capua aufmerksam gemacht
(Clm 14508 fol. 31*) : Item esto, quod aliquis perfectus dicat, ex humilitate dicat :

ego non sum iustus. Iste dicit verum vel falsum. Si verum, et dicit tantum se

non esse iustum, ergo verum est ipsum non esse iustum. Ergo non est iustus,



88 Die Lüge des Vollkommenen und die Lüge aus Bescheidenheit

Lösung aus der Porretanerschule überkommen hat. Denn auch Simon

von Tournai sagt, daß ein Gerechter, der läßlich gesündigt hat, mit
dem Bekenntnis zu einer schweren Schuld nicht lügt, weil er nicht
gegen seinen Sinn spricht. Denn, wenn ihn auch nicht sein Gewissen

einer bestimmten schweren Schuld zeiht, wie der Hurerei oder einer

anderen, so muß doch jeder, sei er auch noch so vollkommen, die
Schwachheit seines Fleisches hinsichtlich einer schweren Schuld
beargwöhnen. Weshalb denn auch der Apostel sagt : Ich bin mir nichts
bewußt ; ich bin aber darin nicht gerechtfertigt. Und darum sagt
auch eine andere auctoritas : Frommer Gemüter Sache ist es, dort
eine Schuld anzuerkennen, wo keine Schuld ist : Anerkennen durch

Argwohn, nicht durch Wissen. — Ebenso das Johanneswort : Wenn
wir alles gut gemacht haben, wollen wir sagen, daß wir unnütze Knechte
sind ; d. h. dies zu sagen, veranlaßt uns der Argwohn, nicht das Wissen1.

Auch noch Odo Rigaldi2 sollte sich zu einer gleichen Deutung des

Bonarum mentium bekennen. Um aber bei den Porretanern zu bleiben,
sei noch auf die Summe des Cod. Bamberg. Patr. 136 hingewiesen.
Auch sie meint, daß es deshalb sicher sei, wenn wir uns immer als

Sünder anklagten, weil kaum einer ist, der weiß, daß er keine Sünde
hat. Dafür scheint ihr das Pauluswort zu sprechen : Nichil michi
conscius sum, sed non in hoc iustificatus sum. In gleicher Weise

interpretiert sie auch die Augustinussentenz Bonarum mentium etc. dahin,
daß es sicherer sei, selbst, wenn dies nicht den Tatsachen entsprechen

quod est contra positionem. Preterea, si non est iustus nec aliquid fecit vel dixit,
quare desineret esse iustus, nisi quod dixit quoddam verum Ergo ex dicendo
verum desiit esse iustus. Ergo ex dicendo verum peccavit. Si vero dicit falsum,
et non licet perfecto, ut dictum est, dicere falsum, ergo peccat mortaliter. Ergo
non est iustus. Et hoc dicit : ergo dicit verum. — Responsio : Potest dici, quod
quantu[m]libet perfecto licet dicere falsum ex humilitate. Sed si ubi reperiatur,
quod non licet ei aliquo modo dicere falsum, exponendum est vel dicto, quod
non licet perfecto dicere falsum dicendum, quod non potest in predicto casu
dicere hic manens iustus, sicut fornicari ; sed quam cito hoc dicit, desinit esse

iustus. Et ideo verum dicit, cum dicit se non esse iustum ; nec peccat ex dicendo
verum, sed ex sie dicendo verum, scilicet loquendo contra conscientiam, sicut
iste non peccat ex dando elemosinam, sed ex sie dando.

1 Quästionen (Cod. Berolin. Phill. 1997 fol. 70v ; J. Warichez, Les disputa-
tiones de Simon de Tournai [Spicilegium Sacrum Lovaniense. Fase. 12] Louvain
[1932] 195).

2 Summe (Brüssel, Bibliothèque Royale de Belgique, Cod. lat. 11614 [1512]
fol. 175T) : Bonarum enim mentium est ibi agnoscere culpam, ubi non est, quia
scilicet credit vel timet earn ibi esse. Non tarnen debet simpliciter confiteri se

peccasse in hoc, sed dicere : forte offendi vel timeo offendisse in hoc.



im Urteil der Frühscholastik 89

würde, sich für schuldbar zu halten, als sich aus Vermessenheit von
aller Sünde frei zu wähnen, weil es immer zweifelhaft sei, ob man nicht
doch schuldbar sei1. Die weitere Sentenz Cum omnia bona feceritis,
dicite, quia inutiles servi sumus, erklärt sie dahin, daß auch für den

Fall, daß man viel Gutes getan habe, man noch sich und seine
Verdienste als ungenügend anklagen solle, da auch unser Gutes nicht
rein gut, d. h. frei von Staub und Zersetzung sei2.

Johannes Faventinus greift in diesem Zusammenhang das bereits

von den Quästionen des Cod. sim. 168 der Münchener Staatsbibliothek

erwähnte Confiteor des Priesters auf und sagt, daß der Priester
hier ähnlich wie beim Offertorium im Namen der Kirche oder aller
Sünder spreche, oder auch im Hinblick auf seine Schwachheit, gleich
als ob er sagte : Ich bin von so gebrechlicher Natur, daß ich zu allen
Arten von Sünden geneigt bin 3. Sicard von Cremona, der der zweiten

von Faventinus vorgetragenen Ansicht nur als derjenigen von quidam
Erwähnung tut, bekennt sich entschieden zur ersten 4, die übrigens
die charakteristische der Schule von Bologna gewesen ist ; denn die
dritte Dekretensumme des Clm 160845 bezeichnet die Lehre, daß

das Confiteor der Priester in persona ecclesie spreche, als diejenige
der Bononienses, d. i. der Schule von Bologna.

Huguccio stellt sich dieses letzte Problem in verschärfter Form.
Er weist nämlich darauf hin, daß im Confiteor gesagt wird : Peccavi

in omnibus vitiis et peccatis, in quibus miser homo peccare potest,
wo doch nie einer alle Sünden begehen konnte oder begangen hat.
Sollten wir nun behaupten, daß alle, die so sprechen — es gilt dies

von den Priestern und von jedem aus dem Volk —- lügen und schwer

sündigen Dies hieße aber die ganze Kirche verurteilen und behaupten,
daß kein Vollkommener und Guter in der Kirche sei6. Die erste Lösung,

1 Fol. 42. 2 Fol. 42.
3 Cod. Bamberg. Can. 37 fol. 69v : Queritur de confessione facta a sacer-

dote coram altari, in qua quidam dicunt : peccavi in adulterio et in omni
genere peccati. Sed in persona ecclesie vel omnium penitentium dicit, sicut in
oblatione dicit : ofierimus, vel sacerdos attendens fragilitatem suam dicit : ita
fragilis nature sum, quod ad omnia genera peccatorum proplivus sum.

4 Cod. Bamberg. Can. 38 fol. 98T : Solutio : In generali confessione omnes
excusantur, quia in generali persona loquuntur. In speciali nemo descendit ad
specialia, nisi remordeat conscientiam. Dicunt tamen quidam in omnibus omnes
omnia confiteri debere, ut, si omnia non fecerint, doleant tamen et dolendo con-
fiteantur suam fragilitatem ad omnia pronam.

5 Fol. 39.
6 Cod. Bamberg. Can. 40 fol. 192T.



90 Die Lüge des Vollkommenen und die Lüge aus Bescheidenheit

die hier Huguccio vorschlägt, ist die Bologneser, nach welcher der

Priester in der Person der ganzen Kirche spricht, in der alle und jede
Sünde in den verschiedenen Gliedern sich findet. Die an zweiter Stelle

vorgeschlagene Lösung möchte das peccavi in homicidio, in sacrilegio
etc. dahin deuten, daß damit gesagt werden solle, der Betreffende
habe solche Sünden dem Akt oder dem Willen nach oder wenigstens

metaphorisch begangen, wenn er jemals eine schwere Sünde getan ;

denn nach Augustinus ließen sich in einer Sünde viele finden. So oft
einer nämlich schwer sündige, begehe er einen Mord, weil er sich und
seine Seele töte ; einen Diebstahl, weil er sich Gott entziehe ;

Ehebruch oder Hurerei, weil er von Gott sich abkehrend mit dem Teufel
buhle und die Ehe breche ; einen Meineid, weil er die in der Taufe

versprochene Treue nicht halte ; ein Sakrileg, weil er seine heilige
und mit heiligen Gaben bereicherte Seele der Gemeinschaft der
Gläubigen, d. i. der Kirche entziehe, usw1. — Die dritte von Huguccio
vorgeschlagene Lösung beschäftigt sich besonders mit dem im Bekenntnis

enthaltenen peccavi in omnibus vitiis et peccatis und schlägt dafür
die Deutung vor : damit seien die genera singulorum, nicht aber die

singula generum gemeint. Es gebe nämlich bloß drei Arten von Sünden ;

denn jede Sünde werde auf die drei Arten oder auf eine derselben

begangen : durch Gedanken, Wort und Werk2. Die vierte
vorgeschlagene Lösung ist uns wieder bereits bekannt : jeder spricht so in
Ansehung seiner Schwachheit, so daß also das « ich habe so und so

gesündigt » gleichbedeutend ist mit « ich bin von so gebrechlicher
Natur, so schwach, daß ich für solche Sünden und für alle Arten von
Sünden geneigt war und bin »3. — Eine fünfte Gruppe, die noch
erwähnt wird, behauptet, daß das in omnibus usw. niemals, das in
homicidio usw. nur von denjenigen gesagt werden solle, die wissen

1 Cod. Bamberg. Can. 40 fol. 192T.
2 Ebenda. — Die ersten drei Lösungen schlägt auch die Dekretglosse des

Cod. Bamberg. Can. 13 (fol. 154) vor : Sed obicitur de sacerdote, qui omnia
crimina specialiter de se confitetur. Sed die, quod illud facit in persona ecclesie.
Nullum enim vitium est, quod non reperiatur in aliquo membro ecclesie. Vel die,
ut dicit Augustinus, quod in uno peccato multa peccata possunt notari. Cum
enim quis peccat mortaliter, committit homicidium occidendo animam suam,
committit furtum, quia hoc subtrahit Deo, ad ultimum, quia fidem promissam
in baptismo non servat. Et quod dicit : in omnibus vitiis, quibus miser homo etc.,
ibi comprehenduntur genera singulorum, non singula generum. Très enim sunt
modi peccandi : delectatione, consensu, opere.

3 Cod. Bamberg. Can. 40 fol. 192v.



im Urteil der Frühscholastik 91

und glauben, daß sie solches begangen haben L Huguccio selber lobt
die beiden ersten Lösungen, vor allem aber die erste 2 und rückt damit
neben Simon von Cremona.

Die hier behandelte Schwierigkeit wird von der Summe des Cod.

Vat. lat. 10754 auf das Sündenbekenntnis desjenigen ausgedehnt,
der hinreichend contritus und deshalb schon frei von den Sünden ist,
deren er sich anklagt. Die Lösung lautet hier : Ipse est reus pene,
scilicet confessionis, set non culpe. Vel, si iam confessus est, intelli-
gitur ergo reus, id est qui sum vel fui reus 3.

* *
*

Wir haben es hier nur mit einem Nebenlauf des in gewaltigem
Strom durch die Jahrhunderte kommenden Problems von der Lüge
zu tun gehabt. Wenn man auch allmählich von der durch Augustinus
gestützten Lehre abkam, daß jede Lüge für den Vollkommenen eine

Todsünde sei, so machte man sich doch auf der andern Seite auch
keiner Laxheit schuldig. Man war nicht geneigt, die dem Vollkommenen

am nächsten liegende Lüge, die Lüge aus Demut, von jeder Schuld

freizusprechen und bemühte sich darum, die dem entgegenstehenden
Texte der Heiligen Schrift in einem erträglichen Sinn zu deuten.

1 Ebenda. — Die dritte Summa Decreti des Clm 16084 bemerkt : Magister
Petrus Lombardus dixit, quod si sacerdos dixerit in confessione : peccavi in
adulterio, cum non sit adulter, peccat criminaliter (fol. 38T). In den Schriften
des Petrus Lombardus konnte ich diese Lehre nicht feststellen.

2 Cod. Bamberg. Can. 40 fol. 192T : Sed due prime expositiones prevalent
et prima presertim.

3 Fol. 73.


	Die Lüge des Vollkommenen und die Lüge aus Bescheidenheit im Urteil der Frühscholastik

