
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 20 (1942)

Artikel: Sünde und Unsündlichkeit [Fortsetzung]

Autor: Horváth, Alexander M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762216

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762216
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sünde und Unsündlichkeit,
Von Dr. Alexander M. HORVATH 0. P.

(Fortsetzung.)

Die Sünde.

4. Sünde und Gnadenverlust.

Die fehlerhafte Gestaltung der menschlichen Tätigkeit, bzw. ihrer
Bestandteile, führt uns zur Begriffsbestimmung der Sünde ; sie ist
ein actus humanus inordinatus. Als Grund dieser Unordnung konnten
wir bisher Mängel in den Wirkursachen namhaft machen. Das personhafte

Prinzip (principium quod) steht nicht auf der Höhe seiner natürlichen

Bestimmung. Es sollte der Beherrscher aller Vermögen und ihrer
Tätigkeiten sein. Statt dessen wird es von denselben beherrscht und
verliert die ordnende Direktive über dieselben. Es sollte der eigenen
Würde bewußt sein und bleiben, kraft welcher die Person über die

anderen Weltbestände erhaben ist und sich mit einer gewissen
Herrschaft, selbst über das Schicksal, regiert1. Dieses. Bewußtsein ist in

1 Die geschöpfliche Freiheit ist sowohl Gott als auch den übrigen
Weltbeständen gegenüber eine gebundene. Das Erstsein Gottes erheischt eine Abhängigkeit

des Geschöpfes auch in bezug auf die Tätigkeit (I 83, 1 ad 3). Die Bestände
der Welt sind aber in ihrem Sein und in ihrem gegenseitigen Zusammenhang Gott
so untergeordnet, daß über sie in dieser Beziehung keine geschöpfliche Kraft
etwas vermag. Man darf infolgedessen die Freiheit nicht als causa prima, und
ihre Auswirkung nicht als eine beliebige Lenkung des Schicksals sich vorstellen.
Eine solche Freiheit kann nur dem Erstseienden zukommen. Dem Geschöpfe
kann bloß eine moralische Erhabenheit über die Welt und ihre Ereignisse
zugeschrieben werden, indem es unter den Umständen und in den verschiedenen
Lagen des Lebens, die von seiner freien Wahl fast ausnahmslos unabhängig sind,
solche Anordnungen trifft, die auf seine Tätigkeit den Stempel des esse secundum
rationem, der eigenen Überlegung und Wahl drücken. Auch hierin zeigt sich,
daß das Geschöpf über die Welt bloß ein Benützungsrecht besitzt und daß seine
Freiheit nur in der moralischen Ausnützung und Wertung der Umstände besteht.
In diesem Sinne ist der Satz wahr : sapiens dominatur astris, d. h. der starke
Mann vermag die eigene Willenskraft selbst den notwendigsten Einflüssen
gegenüberzustellen und in seinen Handlungen das Licht der eigenen Anordnungen



36 Sünde und Unsündlichkeit

ihm erstorben. Der Verlust der psychischen Personwürde drückt das

principium quod unter die gewöhnlichen Naturbestände herab und es

wird zum Spielball der stets wechselnden Schicksalsveränderungen,
sodaß seine Tätigkeit nicht nach einem einheitlichen Plan (per se)

aktiv, sondern passiv, d. h. bloß von den jeweiligen äußeren
Umständen beeinflußt, verläuft. Dieser traurige Zustand ist eine Folge
der Sünde. Er geht ihr aber auch voraus, wie die Ursache der

Wirkung vorauszugehen pflegt1.
Die persönliche Entwertung gehört zu den Bedingungen, ohne

welche die Sünde nicht erklärt werden kann. Dies kann aber in
zweifacher Form vor sich gehen : a) entweder wird die Personwürde
herabgesetzt, oder b) sie wird ungebührlich erhoben2. Der Wert eines

Bestandes hängt sowohl von seinem absoluten Sein, als auch von seiner

relativen Stellung ab. Wieviel Seinsgehalt eine Person ihr eigen nennen
kann, davon hängt ihr absoluter Wert ab. Ihre relative Stellung
erklärt sich daraus, wieweit sie ihrer Würde Geltung zu verschaffen
und in welchem Lebensraum sie sich zu betätigen vermag. Die natürliche

Gestaltung der Persönlichkeit birgt die Antwort auf diese Fragen
in sich ; die künstliche (moralische) aber ist der natürlichen
nachgebildet, sodaß sie für sich eine ähnliche Wertung und die Beschaffung
eines ähnlichen Lebensraumes erheischt, wie die natürliche. Als restlos
absoluter Wert ist die Persönlichkeit in Gott allein zu finden ; in den

Geschöpfen kann sie nur als eine Teilhabe und als ein Gott gänzlich

untergeordneter Wert vorhanden sein. Da die Persönlichkeit die letzte

Vollendung des substanziellen Seins bezeichnet, kann ihr Wert und ihr

aufleuchten zu lassen. Dieser Freiheitsbegriff weist dem Menschen die richtige
Stelle im Universum zu. Hierdurch wird seine Unterordnung unter Gott
sichergestellt ; andererseits aber werden auch die Schranken gezogen, innerhalb welcher
er den Raum für seine sittliche Betätigung findet.

1 Vgl. Divus Thomas, Jahrg. 1941, S. 422.
2 Die Herabsetzung der Personwürde ist Ursache der Sünde, sofern das

vernunftbegabte Wesen seine natürlichen oder übernatürlichen Wertbestände
unbenützt läßt oder sich ganz und gar nach konträren Formen auswirkt. In
diesem Sinne ist die Quelle der Sünde die Schwäche (infirmitas), die sich in den
verschiedensten Weisen zeigen kann. Die Überhebung der Persönlichkeit tritt
in der relativen Stellung des Geschöpfes auf, indem es für sich eine Hoheit
beansprucht, die ihm nicht zukommt. In dieser Sicht ist die Hoffart (superbia) die
Quelle der Sünde und als solche wird sie von Thomas bei der Erklärung des
Sündenfalles sowohl der Engel als auch des ersten Menschenpaares herangezogen
(I 63, 3; II-II 163). Daß bei jeder Sünde eine Entziehung der Majestätsrechte
Gottes und somit eine ungebührliche Erhebung der eigenen Persönlichkeit
vorliegt, werden wir später ausführen.



Sünde und Unsündlichkeit 37

Lebensraum nur nach den Seins- und Tätigkeitsprinzipien bestimmt
werden, die zu ihrem natürlichen und erworbenen Besitz gehören.
Die Vollendung der menschlichen Persönlichkeit ist das Werk einer

gnadenvollen Herablassung Gottes. Nur dadurch kann der Mensch

über das Schicksal emporgehoben werden und seine Freiheit
entsprechend betätigen, daß er an der Natur des schicksallenkenden Gottes
teilnimmt und mit solchen Tätigkeitsprinzipien ausgerüstet ist, die
ihm die Herrschaft selbst « über die Sterne » sicherstellen L So hat die
Weisheit Gottes über den Menschen in der tatsächlichen Weltordnung
verfügt. Der absolute Personwert des jetzigen Menschen ist demnach

durch eine eigene Weihe an Gott und durch den Besitz einer
übernatürlichen Ausrüstung zu bestimmen. Seine relative Stellung im
Universum und sein Lebensraum sind auch demgemäß gestaltet. Er
ist einfachhin Herr im Weltall, aber nicht in eigener Macht, sondern
in der Kraft Gottes, auf Grund der ihm verliehenen Gnade. Hieraus
folgt, daß die Natur nicht einfachhin den Lebensraum des Menschen

bildet. Sie ist bloß sein materieller Lebensraum, wo der Mensch den
Stoff für seine persönliche Geltendmachung findet, woraus er die

Gegenstände zum Gebrauche nimmt und auf sie den Stempel des esse

secundum rationem drückt. Die formalen Gründe dieser neuen Seinsweise

sind allerdings der Naturbeschaffenheit der Gebrauchsgegenstände
und den menschlichen Bedürfnissen zu entnehmen ; eine weitere Regelung

ist indessen durch die Erhebung in die Gnadenordnung direkt
gefordert. Der formale Lebensraum des Menschen ist daher durch das

bonum divinum zu bestimmen. Dies bedeutet konkret, daß das esse

secundum rationem nach den Gesichtspunkten dessen zu ergänzen, bzw.

zu bestimmen ist, was vom Standpunkte Gottes aus wahr und gut ist.
Der Mensch steht also auf der Höhe seiner gottgewollten Würde, wenn
er in dem formalen Lebensraume des bonum Divinum verweilt, von hier
aus seine Tätigkeit regelt und das Niedrige in denselben mithineinzieht.

Ipsum peccatum est quaedam gratiae destructio 2, sagt der heilige
Thomas. Hiermit gibt er eine Begriffsbestimmung der Sünde, nicht
auf Grund ihrer inneren Prinzipien, sondern nach ihrer Hauptwirkung.
Durch die Sünde wird die Gnade selbst zerstört. Von dieser Zerstörung
können wir in verschiedenen Wendungen reden, je nachdem die Gnade

1 Eine weitere Deutung der Erhabenheit über das Schicksal (fatum) werden
wir später geben.

2 Ver. 28, 2 ad 1.



38 Sünde und Unsündlichkeit

eine mehrfache Deutung zuläßt. Wir folgen hierin der allgemein
anerkannten Auslegung des Aquinaten.

Die Gnade bezeichnet zunächst die liebevolle Hinneigung Gottes

zum vernunftbegabten Geschöpfe, insofern es bei ihm in Ehren steht
und seine besondere Fürsorge genießtL Sie bedeutet demgemäß ein
Schenken seiner selbst an das vernunftbegabte Wesen2 und folglich ein
Überhäufen desselben mit dem Wohlwollen Gottes. Dieses Wohlwollen
heißt Gnade, und, sofern dieselbe in Gott ist, besagt sie eine immanente

Tätigkeit Gottes 3. Wenn daher die Sünde ein Verlust der Gnade

ist, so können wir sie ohne weiteres als Unwillen Gottes dem Sünder

gegenüber bezeichnen, der sich näherhin als Haß (odium) und Zorn
(ira) auswirkt. Der Grund dieser Entziehung des Wohlwollens Gottes
ist die Beleidigung (offensa), durch welche die Sünde als Unrecht und
Ungerechtigkeit gegen Gott (malum Dei) gekennzeichnet wird4. Die
Beleidigung bedeutet im allgemeinen ein Mißverhältnis, ein Zerwürfnis
unter Personen. Solange der Verkehr unter den Menschen nach dem

esse secundum rationem geregelt ist, kann ein sittlich berechtigter
Zusammenstoß nicht entstehen. Wenn aber die Grenzen überschritten
werden, so sind Kollisionen unvermeidlich, die nach Analogie des

mechanischen Zusammenstoßes eine feindliche Gegenüberstellung der

sittlichen Subjekte bewirken. Aus feindlicher Gesinnung geht die

Beleidigung (offensa activa) hervor, und eine solche verursacht sie im
Beleidigten. Ausgelöschte Liebe begleitet die offensa activa und passiva,
und die Notwehr (vindicta) meldet sich als Reaktion der Beleidigung.
Dieser Rechtsschutz zieht wiederum eine Reihe von Unannehmlich-

1 I-II 110, l. 2 I 38, 1.
3 In diesem Sinne reden wir von der ungeschaffenen, ewigen Gnade : in

caritate perpétua dilexi te (Jer. 31, 3). Diese ist die Wurzel jeder Äußerung des
Wohlwollens Gottes nach außen. Und weil die göttliche Person der Gegenstand
der Schenkung Gottes selbst ist, reden wir von der ungeschaflenen Gnade nicht
bloß im kausalen, sondern auch im formalen Sinne, als von einem innerlich
verwirklichenden Prinzip. So ist das Wort Gottes als gratia unionis die Verbindung
(nexus formalis) zwischen der göttlichen und menschlichen Natur Christi ; das
Sein Gottes, als species, verleiht aber dem seligen Geschöpfe die innerste,
selbsterlebte Teünahme am eigenen Leben Gottes. Ebenso ist die Gegenwart Gottes
im begnadeten Geschöpf (als Gegenstand der Frkenntnis und Liebe) eine unge-
schaflene Gnade, eine Sendung und Schenkung der göttlichen Personen, die
durch die Gnade in ihrer persönlichen Eigenart geoffenbart werden. Vgl. Fußnote

2, S. 59.
4 Von den einzelnen Zügen, die die Sünde als Beleidigung Gottes

kennzeichnen, werden wir später reden. Hier wollen wir nur das Endergebnis auf
Grund von Ver. 28, 2 benützen.



Sünde und Unsündlichkeit 39

keiten für den Beleidiger nach sich, die sich als Strafen, Racheakte
der objektiven und subjektiven Gerechtigkeit- auswirken.

Ein solches Zerwürfnis wird durch die Sünde zwischen Gott und
dem Geschöpf herbeigeführt. Die Gesinnungsänderung ist eine reale

von Seiten des Geschöpfes. Es entzieht dem Schöpfer seine Liebe,
erkennt dessen Hoheit und Majestät nicht an, setzt ihn dem Geschöpfe

hintan und trägt in seine Handlungen all diese gottfeindlichen
Beziehungen hinein. Seine Tätigkeit ist auf diese Weise nach einem esse

contra rationem, in der Form von Unrecht und Ungerechtigkeit,
gestaltet. Ein gottfeindliches Sein ist somit entstanden, das in der

Gesinnung des Sünders real existiert und dieselbe samt der sündhaften

Tätigkeit (nicht dem physischen, wohl aber dem moralischen Sein nach)
Gott vollständig entzieht. In dieser offensa activa, die das gottfeindliche

moralische Sein darstellt, ist die offensa passiva, als Entziehung
des Wohlwollens Gottes und als Zuziehung des Unwillens in sich und in
allen ihren Wirkungen, eingeschlossen. Die aktive Beleidigung, als ein

von Gott und seinen Gedanken nicht gestaltetes Sein, schließt Gottes

Gegenwart, seine Mitwirkung bei der Entstehung dieses Seins aus. Der
letzte Grund dieser Gegenwart ist aber die Liebe Gottes, die ihn zur
Hervorbringung des Seins und zur tätigen Mitwirkung bei der
dynamischen Äußerung desselben bewegt. Die Liebe hört auf, ihre Wirkungen
auf das sündige und sündhafte Geschöpf auszugießen. Dies ist keine

Veränderung von Seiten Gottes, sondern nur eine Nichtaufnahme, ein

Zurückstoßen seines Einflusses durch den geschöpflichen Widerstand
auf Grund eines Seins, das für die Aufnahme der Wirkungen der Liebe
Gottes ungeeignet ist. Der Unwille als Haß Gottes gegen den Sünder
besteht demnach darin, daß der Sünder die Wirkungen der Gottesliebe

von sich weist und derselben passiv nicht teilhaftig wird. Auch die offen-
siva passiva kann nicht in einem Gott zugefügten Leid und Leiden,
oder in der realen Verminderung seiner Rechte bestehen. Die Sünde

ist ein Heraustreten aus der notwendigen Seinsordnung, ein Verlassen
der Pläne und Gedanken Gottes, ein Umherirren in gottfeindlichen
Regionen. Da aber dies alles fehlerhafte Gestaltungen am physischen,
Gott nicht entziehbaren Sein bedeutet, so muß das, was der Liebe
Gottes entzogen wird, seinem Zorn anheimfallen, und Sünde und
Sünder strafwürdig gestalten h Daß Belohnungs- und Strafwürdigkeit

1 Da dem physischen Sein nach Gott nichts entzogen werden kann und so
der Sünder bloß das unveräußerliche Eigentum Gottes zu seinen gottfeindlichen



40 Sünde und Unsündlichkeit

notwendige Beziehungen der menschlichen Tätigkeit bedeuten, betont
Thomas ganz entschieden h Hierin besteht der Zorn Gottes dem Sünder

gegenüber, und deshalb nennen wir die Sünde einen Gnadenverlust,
da sie die Entziehung des Wohlwollens Gottes notwendigerweise in
sich schließt. Haß und Zorn sind metaphorische Aussagen über Gott.
Sie werden von den traurigen Wirkungen der Sünde auf Gott
übertragen, als Bezeichnungen ähnlicher Gemütszustände in den Geschöpfen.

In dieser Hinsicht können wir die Sünde Gottverlassenheit (dere-

lictio) nennen, da sie die effektive Gegenwart und die wirksame Liehe

Gottes ausschließt. « Ipse Deus dicitur peccatori offensus, vel eum odire,

non odio quod opponitur amori, quo diligit omnia (sic enim nihil odit

eorum, quae fecit ut dicitur Sap. XI. 25), sed quod opponitur amori,

quo diligit sanctos bona aeterna eis praeparando » 2. In diesem Sinne

ist ferner die Sünde eine Unfähigkeit (impotentia), sich in der
übernatürlichen Ordnung nach Gottes Plänen zu bewegen und zu betätigen.
Denn jede dynamische Äußerung des Geschöpfes ist an den Einfluß
Gottes, an seine werktätige Liebe gebunden. Wird die Liebe ihm
entzogen, so ist es jeder Bewegungsmöglichkeit beraubt. Ganz besonders

bewahrheitet sich dies in bezug auf die Rückkehr zu Gott, auf das

Aufstehen vom Sündenfall, noch mehr aber auf die Sündenvergebung.
Die Ohnmacht (impotentia) des Sünders ist eine schrankenlose. Weder
in ihm, noch in der ganzen Natur kann irgendeine Kraft gefunden
werden, die dem Sünder die Möglichkeit einer Gesundung oder einer

Versöhnung mit Gott in Aussicht stellen könnte. In diesem Sinne

bewahrheitet sich das Schriftwort : « Si ceciderit lignum in austrum
aut in aquilonem, in quocumque loco ceciderit, ibi erit » 3. Man kann
die Gottverlassenheit und die Ohnmacht des Sünders kaum anschaulicher

beschreiben. Nur eine äußere, übernatürliche Kraft vermag den

Sünder zu retten und von seinem elenden Zustand zu befreien. Dies

nennen wir Erlösung, die nur von Gott stammen und nur in seiner

Kraft den gefallenen Menschen wieder erheben kann.
In diesem kausalen Sinne können wir die Sünde eine Abkehr

(aversio) von Gott nennen. Das griechische dbroTpoitYj drückt dieses

Moment in verschiedenen Wendungen aus. Die gegenseitige Abwendung,
die Zurückweisung der Hilfe Gottes von Seiten des Geschöpfes, die

Gestaltungen mißbraucht, verfällt nach dem allgemeinen Seinsgesetze, welches
Thomas I 19, 6 formuliert, er selbst einer ihm feindlichen Verfügung Gottes.

1 I-II 21, 4. 2 Ver. 28, 2. 3 Eccles. II 3.



Sünde und Unsündlichkeit 41

Scheu (im schlechten Sinne) vor dem Göttlichen und der Abscheu Gottes

vor dem Sünder sind in diesem Worte restlos eingeschlossen. Daß die
Sünde ihrem hauptsächlichen Wesenszuge nach eine Abkehr (aversio)
von Gott ist, werden wir später nachweisen. Aber auch als destructio
gratiae kann sie unter diesem synthetischen Begriff zusammengefaßt
werden h In dieser Hinsicht bezeichnet sie die vollständige Verbannung
aus dem Gottesstaate und den Anschluß sowie die Eingliederung in
das Reich des Bösen. Da der Sünder sich der Gottesgemeinschaft
entzogen hat, genießt er den Rechtsschutz Gottes nicht : er ist vogelfrei 2.

Die Ächtung von Seiten des Vaters, der Verlust aller Güter seiner

eigentlichen Heimat und die Verbannung in einen leeren, ziellosen und
jeder menschenwürdigen Nahrung entbehrenden Raum begleiten ihn wie
ein Fluch, von dem er sich nicht befreien kann 3. Die Ächtung und
Rechtslosigkeit des Sünders wird dadurch noch erschwert, daß er die

Freiheit, die im Reiche Gottes herrscht, mit einer unerträglichen
Knechtschaft vertauschen muß. Die Knechtschaft der Sünde besteht
in der Unmöglichkeit, sich von derselben zu befreien. Abgesehen davon,
daß das Geschöpf ohne die Gnade Gottes die Sünde nicht vermeiden
kann, verursacht diese auch in der Naturbeschaffenheit erhebliche
Schäden, deren Heilung wieder nicht in den Naturkräften, sondern in
der Hilfe Gottes zu suchen ist. Die hilfreiche Gnade geht aber dem
Sünder ab, sodaß er in der Knechtschaft der Sünde bleibt, solange ihn
ein mächtiger Arm daraus nicht befreit. Die Ohnmacht, sich in der

1 So der hl. Thomas Ver. 28, 2, wo er die Folgen der Sünde von seiten der
Abkehr (aversio) von Gott unter drei Teilsichten gruppiert : aversio, offensa,
reatus. Der synthetische Begriff der aversio faßt alle diese zusammen, als
Teilsicht aber ist aversio mit der beschriebenen Ohnmacht identisch.

2 'Aan; drückt dies in zweifacher Wendung aus : als Rechtslosigkeit
und Straffälligkeit vor jedem Gerichte einerseits, andererseits aber als Gesetzes-
losigkeit des Sünders, der sich über die bindende Kraft der sittlichen Gesetze

hinweggesetzt und bloß nach eigener Willkür lebt. "Atihoç bezeichnet die
Ehrlosigkeit des Sünders nach den Gesichtspunkten des Gottesstaates, èiuxi)pu^öet;
aber die öffentliche Proskription und Verstoßung aus der Gemeinschaft der Bürger
dieses Reiches. Da in der gegenwärtigen Heilsordnung der Mensch einen Rechtsschutz

Gottes nur durch Christus genießt und in ihm dem Gottesstaat eingegliedert
wird, kann man die Sünde kausal als einen Verlust der Christusgemeinschaft
beschreiben, mithin als eine Verbannung und Acht aus dem Reiche Christi, eine
Beraubung des Rechtsschutzes durch Christus. Aus diesem Grunde haben wir
in Divus Thomas, Jahrg. 1939, S. 133 ff., die erste Phase der Sündenvergebung
(poenitentia interior) als Unterstellung unter den Schutz Christi bestimmt.

3 Die Parabel vom verlornen Sohne drückt alle diese Momente sehr anschaulich

aus.



42 Sünde und Unsiindlichkeit

übernatürlichen Ordnung zu betätigen, den Sündenmakel (reatus culpae)

zu tilgen und eine gewisse fatale 1 Notwendigkeit des Sündigens gehören

zum synthetischen Begriff der Sündenknechtschaft, der servitus peccati.

Hiermit ist indessen das Sündenübel als Knechtschaft noch gar
nicht erschöpft. Nach der Offenbarung ist nicht der Mensch der erste
Sünder. Hierin ist ihm der große Verführer vorausgegangen, von dem

der Aquinate sagt, er sei das Oberhaupt aller Sünder und verdorbenen
Menschen 2. Gar mannigfaltig sind die Versprechungen und Lockungen,
die den armen, irrtumsfähigen Menschen in Satans Reich einladen.

Es wird ihm insbesondere die Freiheit in Aussicht gestellt, die

Befreiung vom Joche, von der Überwachung Gottes. Nur die Abkehr

von Gott wird von ihm verlangt, um der vollen Freiheit und aller
Güter dieses Reiches teilhaftig zu werden. Die Abwendung von Gott
bezeichnet Thomas als den eigentlichen Zweck des Verführers und die

Grundlage seiner Herrschaft über die Gefallenen. Die Sünde führt den
Ausschluß aus dem Gottesstaat und Gottesdienst, wie auch die
Eingliederung in Satans Reich herbei. Eine liebevolle Aufnahme findet
indes der Sünder dort nicht. Der Zweck des Verführers ist erreicht.
Sofern es auf den Sünder ankommt, führt er infolge seiner Schwächung
und Verblendung das Geschäft des Abfalles tadellos weiter und leistet
seinem Meister die kostbarsten Dienste. Nur eine Aufgabe muß
der gefallene Engel und seine Gefolgschaft lösen : die Bürger seines

Reiches gut zu überwachen, daß sie ihrer Verpflichtung im Gotteshasse

nachkommen und seiner Gewalt nicht irgendwie entweichen.
Der Neid plagt ihn, da der Mensch dessen teilhaftig werden kann, was
ihm unmöglich ist. Die Rückkehr zu Gott ist ein ständiger Gegenstand

der Furcht für den Satan. Daher sein Haß gegen Gott und

gegen jene, die sich ihm übergeben haben, und daher die besondere

Überwachung derselben, daß sie ja nicht des Heiles irgendwie teil-

1 Nur die Gnade kann den Menschen über das Fatum erheben. Ohne
dieselbe ist er dem Fluß der Ereignisse preisgegeben, sodaß die weitere Bedeutung
des leicht lenkbar — in Kraft tritt : der gefallene Mensch ist kein
Lenker, sondern ein Spielball des psychischen Geschehens. Das physische
Geschehen nach dem esse secundum rationem zu gestalten und hierbei von ihm
nicht gehindert oder unterdrückt zu werden, bedeutet dasselbe beherrschen und
über das Fatum erhaben sein. Auf diese Herrschaft zu verzichten und die eigene
Verfügung bloß nach dem augenblicklichen « Eindruck der Sterne » und der
nächsten Umgebung zu treffen, ist eine verdemütigende, menschenunwürdige
Knechtschaft.

2 III 8, 1.



Sünde und Unsündlichkeit 43

haftig werden. Die Macht Satans über die Bürger seines Reiches ist
infolgedessen jene des Gefängniswärters, dessen Unbarmherzigkeit
keine Grenzen kennt. Zu einer solchen Ohnmacht, sich von dieser Knechtschaft

befreien zu können und zur Notwendigkeit, die Abkehr von Gott

immer voller gestalten zu müssen, führt die Sünde als aversio. Hierbei
müssen wir auch die seelischen Leiden überlegen, welche diese Gefangenschaft

begleiten. Die Verbannung aus dem Gottesstaate bricht die

Seinsverbindung mit Gott nicht ab. Daher die unstillbare Sehnsucht nach Gott

und die aus der Seinsverbindung stammende Liebe zu ihm1, die, wenn
auch unbewußt, jede affektive Äußerung des Geschöpfes beeinflußt und
in ihren Bannkreis zieht. Dies läßt dem Sünder keine Ruhe, und selbst
seine Abkehr von Gott ist einerseits ein Versuch, von diesem tormentum
infiniti loszuwerden, andererseits aber ist es eine ständige Hinkehr,
Hinneigung und Liebe zu ihm, da das Geschöpf ohne diese sich

überhaupt nicht zu bewegen vermöchte : prius et plus diligit Deum, quam
seipsum. In der Sündenknechtschaft meldet sich diese Grundneigung
der Natur ganz gewaltig und eröffnet dem Sünder Abgründe, die ihn
ganz zu verschlingen drohen. Die Unruhe des Gotteshasses, das

Unbefriedigtsein in einem ziel- und aussichtslosen Streben, die Erfolglosigkeit

in der Bekämpfung des Gottesstaates sind bloß einige
herausgerissene Momente aus der Gesamtheit jenes quälenden Zustandes, den

die Heilige Schrift mit den Worten beschreibt: «Non est pax impiis»2.
Jeder Angriff gegen Gott und gegen den Gottesstaat prallt auf ihn
zurück. Er fühlt die unwiderstehliche Kraft der Ewigkeit und die

Ohnmacht des Zeitlichen. Die vergebliche feindliche Gegnerschaft des

vergänglichen Seins gegen das Ansichseiende erscheint vor ihm in
greifbarer Gestalt. Er wird sich des Bibelwortes : « non praevalebunt
adversus eam » 3 im vollen Sinne und in der ganzen Ausdehnung bewußt.
Er kann sich der Einsicht nicht entschlagen, daß er sich in einen
aussichtslosen Kampf eingelassen hat, in dem nur er und sein Befehlshaber

die Besiegten sein können. Hierzu gesellt sich die Einsicht, daß

er von dieser Knechtschaft nur in der Kraft des verhaßten Gottes
befreit werden kann, der allein die Macht besitzt, ihn aus dem

Gefängnis zu entlassen und durch eine gnadenvolle Aufnahme in den

Gottesstaat der Macht des Satans, dem er sich freiwillig übergeben
hat, zu entreißen. Denn, dienen muß das Geschöpf unbedingt. Dies
ist mit seiner Natur notwendig verbunden. Wählt es nicht den Dienst,

1 I 60. 5. 2 Is. 48, 22. 3 Mt. 16, 18.



44 Sünde nnd Unsündlichkeit

der mit seiner Naturbeschaffenheit, mit dem obersten Seinsgesetze,

mit der Gottverbundenheit gegeben ist1, so muß es außer diesem

Lebensraume einen Mittelpunkt suchen, um welchen seine Tätigkeit
sich gruppiert. Dies kann aber nur etwas Geschaffenes sein. Aber
alles, was geschöpflich ist, kann dem vernunftbegabten Wesen nur
entweder nebengeordnet oder untergeordnet sein. Eine andere

seinsgemäße Beziehung ist nicht möglich, da sowohl die seinshaft begründete

(Eltern, Vaterland usw.) als auch die positiv gestaltete Unterordnung
(unter die Kirche, den Staat, die verschiedenen Obrigkeiten) dazu

nicht geeignet ist, um irgendein Geschöpf zum Mittelpunkt der
Gesamttätigkeit eines anderen geschaffenen Wesens zu gestalten. Nur der

Urgrund, der das ganze Sein beherrscht, vermag in dieser Rolle mit
seinshafter Notwendigkeit und in seinshafter Forderung aufzutreten.
Wird also dieses Seinsgesetz umgeworfen und wählt das vernunftbegabte

Geschöpf ein anderes Wesen außer Gott zum affektiven Mittelpunkt

seiner Tätigkeit, so gerät es in eine erniedrigende, verdemütigende,
widernatürliche Knechtschaft, Unterordnung und Hörigkeit, von der
es nur auf einen Gnadenruf seines Schöpfers hin befreit werden kann.

Es ist ferner nicht möglich, daß das Dasein eines vernunftbegabten
Wesens sich gestaltet, ohne daß es sich seiner Abhängigkeit von Gott,
seines höheren Gnadenberufes und so seiner herrschenden Stellung im
Universum bewußt wird. Der allgemeine Heilswille Gottes ist ohne
eine solche gnadenvolle Erleuchtung und Bewegung gar nicht denkbar.
Selbst wenn die Stimme der eigenen Überlegung und Einsicht
unterdrückt würde2, erscheint die wirkende Gnade Gottes doch erlebnis-

1 Die Gottverbundenheit ist seinsmäßig (unbewußt) durch die Abhängigkeit
des vergänglichen Seins vom Ansichseienden gegeben. Die bewußte

Anerkennung desselben ist dem vernunftbegabten Geschöpfe vorbehalten. Die
Kraftquelle seiner bewußten Lebensführung und Haltung und seines Verhaltens
Gott gegenüber nennen wir die Tugend des Gottesdienstes (religio), ihre einzelnen
Erweise aber Akte der Gottesverehrung (cultus). Der gottschuldige Kult ist daher
ein Dienst, aber keine Knechtschaft. Die Vereinigung eines Wesens mit seinen
Prinzipien ist immer natürlich und dient nur zur entsprechenden Vervollkommnung.

Dies ist auch von der bewußten affektiven Vereinigung des vernunftbegabten

Geschöpfes mit Gott zu sagen. Die Natur verlangt, daß die seinsnotwendige

Verbindung auch ins Bewußtsein, in die affektive Verwirklichung übergehe.

Wird also eine affektiv-bewußt vorgenommene Gestaltung zum Mittelpunkt
gewählt ohne eine seinsmäßige Verbindung, so kann nur eine unnatürliche
Knechtschaft entstehen, deren Erweise bloß in falschen Kulthandlungen bestehen
können.

2 Diese muß sich in bezug auf die natürliche Seinsabhängigkeit wenigstens
Gott als obiectum beatitudinis gegenüber unbedingt melden (I 2, 1 ad 1). Gesellt



Sünde und Unsündlichkeit 45

artig; sie erleuchtet den Verstand und erwärmt das Gemüt, wenigstens
vorübergehend. Ob dieser Gnadeneinfluß weiter zum Heile gereicht
oder nur zum Ausgangspunkte eines neuen Gotteshasses wird, hängt
von den Umständen ab, die menschlich kaum bestimmbar sind. Das

Erlebnis ist indessen nicht verwischbar und verursacht eine neue
namenlose Zerrüttung im Innern des Sünders. Die Möglichkeit einer

neuen Lebensführung, eines festen Mittelpunktes leuchtet auf, die
Grenzen des fruchtbaren Lebensraumes werden sichtbar. Nur fehlt
die Kraft zum Anschluß an denselben. Die Gottesnot, das « Darben
Gottes » meldet sich und bildet einen stark fixierten Punkt des

psychischen Lebens auch dann, wenn diese Herzensnot unbeachtet bleibt,
ja direkt unterdrückt wird. Die Sündenknechtschaft wird deshalb

unerträglich, da der Gnadenruf im Herzen stets so widerhallt, wie die Stimme
der notwendigen Seinsverbundenheit an Gott sich bemerkbar macht.

Die Sündenknechtschaft ist deshalb so unerträglich, weil diese zwei
Stimmen nicht unterdrückt werden können und weil die Anziehungskraft

der Seins- und Gnadenverbindung eine reale, festgebundene ist,
während das Band, das an Satans Reich fesselt, bloß als Mangel an
Gottzugehörigkeit, als Ausschluß aus einer festen Verbundenheit und
Versinken in den Stand der Rechtslosigkeit bezeichnet werden kann.

Im irdischen Leben wird der Sünder sich seines elenden Zustandes
selten bewußt. Die kurze Zeit oder die Augenblicke des Sichbewußtwerdens

sind indessen die schwersten, die er erleben muß. Das Darben
Gottes und das Verstoßen-sein von Gott, bewußt erlebt, zeigen dem
Menschen die größten Schäden auf, die ihn in seinem Innersten, in
seiner Natur selbst, treffen können. Ist dieses Bewußtsein unabänderlich

fixiert, so hat man das Wesentliche der Höllenpein vor sich :

ewiges Darben Gottes und ein ewiger Haß gegen ihn. Die Sünde

begründet im irdischen Leben die Notwendigkeit, einer solchen Strafe als

bleibendem Zustand anheimfallen zu müssen. Deshalb ist der reatus

poenae aeternae eine Teilsicht der Abkehr von Gott, als Verbannung
gefaßt, die Sünde selbst aber (kausal und als Makel) eine Anklage Gottes

gegen den Sünder. Er trägt sein Verdammungsurteil in sich, in seine

eigene Seele eingeprägt. Es muß nur das, was seinshaft, als privatio,
in ihm vorhanden ist, seine Verbannung aus dem Gottesreiche und
seine Verdammung zur Knechtschaft der Sünde verkündet, psychisch

sich dazu eine gewisse Kenntnis der Offenbarung, so sind auch die entfernten
Grundlagen des Gnadeneinflusses als gratia sufficiens gegeben.



46 Sünde und Unsündlichkeit

verwirklicht werden, um die Hölle im Wesentlichen auch für ihn ins
Leben zu rufen 1.

Wir haben bisher die Beziehungen des Sünders zum äußeren

Prinzip der Gnade untersucht. Man könnte diesen Zustand als einen

Bruch mit der Gottesgemeinschaft beschreiben, dessen Folgen sich

dadurch auswirken, daß der gnadenvolle Einfluß Gottes im Geschöpfe
nicht aufgenommen wird, richtiger : der Sünder für die Aufnahme
derselben ungeeignet wird. Er geht andere, seinsmäßig nicht begründete
Beziehungen ein, die bloß in seiner Gesinnung ihre Grundlage haben

und die Gottesgemeinschaft nur nach dem Affekt des Sünders kündigen
können. In der physischen Ordnung bleibt alles unverändert und die

Seinsverbundenheit des Geschöpfes besteht unvermindert weiter, nur
der Aufbau des moralischen Seins beruht auf Prinzipien, welche die
beiden Ordnungen im grellsten Gegensatz erscheinen lassen. In der
einen herrscht die volle, notwendige Gottverbundenheit, in der andern
die Leugnung derselben.

Die Wirkung der gnadenvollen Herablassung und Liebe Gottes
ist die Zusichnahme (assumptio) des vernunftbegabten Geschöpfes.
Das innere formale Prinzip (nexus formalis) dieser Gottverbundenheit
ist die heiligmachende Gnade, eine Vervollkommnung der menschlichen
Natur und Leistungsfähigkeit in der Richtung der Übernatur kraft
einer ganz eigenen Gottähnlichkeit (imago recreationis). Das äußere

Prinzip dieser Aufnahme ist die Macht Gottes, der Grenzpunkt, Abschluß

(terminus) aber, bei dessen Erreichung dieser Vorgang beendet wird,
ist die Aufnahme des vernunftbegabten Wesens in einen neuen persönlichen

Besitz, in die engere Familie Gottes 2. Bei dieser Zusichnahme
findet also eine wirkliche Änderung im Personsein, im persönlichen
Stand des vernunftbegabten Wesens statt : es ist in einer ganz eigenen
Form Gott geweiht. Die Subsistenz Gottes wird auf das geweihte
Wesen ausgedehnt, nicht in der Form einer substanziellen Vereinigung,
sondern so wie die Subsistenz des Besitzers auf seinen Besitz ausgedehnt

1 Ist in der Sünde als destructio gratiae der reatus poenae aeternae wesentlich

eingeschlossen, so stellt sie als Sündenmakel ganz sicher etwas Ähnliches
dar, was man nach der Analogie einer unverwischbaren Anklageschrift (k'yy.X/||j.a)

auffassen kann. Die Sünde ist eine Anklage, die zugleich das Verdammungsurteil

enthält. Hieraus ist es erklärlich, daß der Apostel Christus « peccatum »

nennt (I Cor. 2, 21), der am Kreuz zugleich das chirographum decreti, das
Todesurteil der Menschheit auslöschte (Col. 2, 14).

2 Über die Zusichnahme vgl. III 2, 8 und die ganze q. 3.



Sünde und Unsündlichkeit 47

wird 1. Nur ist hier die Grundlage der Besitznahme eine tiefere, da
sie in einer Umgestaltung und Neuschöpfung des begnadeten Wesens

zu suchen ist, die auf Gott allein zurückgeführt werden muß und die
Ähnlichkeit mit Gott infolge der Neuordnung der geschaffenen Natur
zum Ausdruck bringt. Mag also auch die Verbindung des Geschöpfes

mit dem Personsein Gottes eine akzidentelle sein, so führt diese Zusich-
nahme doch die Zugehörigkeit und die Weihe des Geschöpfes seiner

ganzen Substanz, ja seinem ganzen Wesen nach mit sich.

Die Gottzugehörigkeit des begnadeten Geschöpfes ist eine doppelte :

a) eine persönliche Weihe (consecratio), b) eine Heiligung der Natur
durch Reinigung und Erhöhung sowohl des Besitzstandes als auch der
akzidentellen Kräfte des begnadeten Wesens2. Wir müssen daher die

objektive und formale Heiligkeit, welche die Gnade mit sich bringt,
genau unterscheiden, um die Schäden der Sünde als einer destructio
gratiae darstellen zu können 3. Die erste ist eine relative Bestimmung,
die in erster Linie eine von Gott abgeleitete Würde bezeichnet ; die

zweite aber ist eine absolute Eigenschaft, welche dem Geschöpfe in
sich, für seinen persönlichen Besitz zukommt.

Schon der allgemeine Wille Gottes, die Menschheit in eine
übernatürliche Ordnung zu erheben, schließt eine eigene Weihe der Menschheit

in allen ihren Gliedern in sich. Dieser Beschluß Gottes ist die

Wirkung einer gnadenvollen Herablassung und hat die Aufnahme der
Menschheit, ihre Annahme in den besonderen Besitz und in die

Fürsorge Gottes zur Folge. Diese Fürsorge Gottes erstreckt sich auf die

wirksame Bestimmung eines übernatürlichen Zieles, wie auch auf die

Verleihung der dazu geeigneten Mittel. Sie gelangt in der Begnadigung
zu einem entsprechenden Ausdruck, so daß die Gnade das allgemeine

Symbol der Gottesweihe und der Wirklichkeit einer ungehinderten speziellen

Fürsorge ist; sie ist die Verwirklichung der Gemeinschaft mit Gott, des

nexus formalis (cuva-j/tç), der Gottverbundenheit. Die Zerstörung oder

Verminderung der Gnade ist demnach in allen Fällen eine Vereitelung des

Heilswillens Gottes und eine Flucht, ein Sich-Entziehen des Geschöpfes

aus der speziellen Fürsorge seines Schöpfers. Hiermit wird ein Raub

1 Vgl. Divus Thomas, Jahrg. 1939, S. 377 ff.
2 Obgleich die Seele die unmittelbare Trägerin der Gnade ist, so wird durch

dieselbe doch die ganze Substanz des Menschen geadelt und der Leib nimmt an
der Herrlichkeit des Gnadenstandes ähnlich teil, wie er am natürlichen Sein
seiner substanziellen Form teilnimmt.

3 Näheres hierüber : Divus Thomas, Jahrg. 1940, S. 76 ff. Inwiefern die
Gnade eine objektive Heiligkeit mit sich führt, haben wir ebd. S. 60 angedeutet.



48 Sünde und Unsündlichkeit

am Eigentum Gottes begangen, da ihm gerade das weggenommen
wird, was er als Augapfel und als besondern Gegenstand der Liebe
bezeichnet L Weil aber dieses Zerstörungswerk bloß die Sünde herbeiführen

kann 2, so muß sie als destructio gratiae unter dieser Sicht als

ein Raub (rapina) bezeichnet werden 3. Da hiermit ein Anschlag auf
das Recht eines unveräußerlichen Eigentums Gottes verbunden ist,
erhält die Sünde den Charakter eines Gottesraubes (sacrilegium).
Damit übernimmt der Sünder selbst die Fürsorge über sich in einer

gottfeindlichen Richtung, er eignet sich das Eigentums- und
Verfügungsrecht über ein fremdes, ja Gottes Gut an und ist daher ein

Gottesräuber, der das Gott-Heilige entweiht 4.

Bedenkt man ferner, daß die Grundlage dieser Gottheiligkeit
(eines heiligen Objektes) nicht in den einfachen Seinsbeziehungen,
sondern in der speziellen Zuneigung und Liebe Gottes zu suchen ist,
so versteht man, warum der Verlust der Gnade von seilen Gottes unter
dem Bilde des Schmerzes (dolor) dargestellt wird. Der Schmerz ist eine

Wahrnehmung des Gemütslebens, die durch eine körperliche Verletzung
verursacht wird 5. Die Übertragung auf den innern Schmerz, mit Bei-

1 Sehr schön wird dies bei Jerem. 31, 3 ausgedrückt : « In caritate perpétua
dilexi te et ideo attraxi te miserans ». Daß dieser Text nicht ausschließlich vom
fleischlichen Israel gilt, dürfte ohne weiteres klar sein. Die Ökonomie der
Offenbarung legt nahe, daß Israel hier bloß der Typus der Auserwählten ist. Dasselbe
ist von jenen Texten zu sagen, in welchen Gott Israel seinen Augapfel nennt.
Im herrlichen Canticum Moysis begegnet uns das Wort zuerst : « Invenit eum
in terra deserta, in loco horroris et vastae solitudinis ; circumduxit eum et docuit
et custodivit quasi pupillam oculi sui » (Dt. 32, 10). Beim Propheten Zacharias
(2, 8) finden wir, daß der Schutz Gottes über sein Volk ein ganz besonders
sorgsamer und sorgfältiger ist, und daß jener, der es angreift, Gottes Augapfel
verletzt : « qui enim tetigerit vos, tangit pupillam oculi mei ».

2 «Sine poenitentia enim sunt dona et vocatio Dei » (Rom. II 29).
3 Ist die Sünde ein Raub, so versteht man, warum bei ihrer Gutmachung

und Sühnung der Erlöser von sich sagt : « quae non rapui, tunc exsolvebam »

(Ps. 68, 5).
4 Hier kommt die von ßeßr|),dw und von jj.o),iiva> abgeleitete Bedeutung der

Sünde zum Vorschein. Obwohl beide auch die subjektive Besudelung und
Verunreinigung ausdrücken — die Herabwürdigung, Entehrung und Entweihung
des Gegenstandes gehören zum Teilinhalte dieser Wörter. Vgl. Divus Thomas,
Jahrg. 1939, S. 268.

6 I-II 35 bes. a. 1. Die ganz feinen Analysen des hl. Thomas über den
Schmerz und über die Betrübnis (tristitia) sind für manche theologischen Fragen
maßgebend. Vielleicht hat er gerade deshalb dieser Gemütsbewegung die größte
Sorgfalt zugewendet. Nach dieser Analyse versuchen wir die metaphorischen,
aber in der Seinsveränderung des Geschöpfes begründeten Analogien vom Schmerze
und von der Betrübnis Gottes zu erklären.



Sünde und Unsündlichkeit 49

behaltung der Analogie der Verletzung, ist sehr leicht. Die Verletzung
ist eine gewaltsame Unterbrechung der zusammenhängenden Teile
und infolgedessen eine Störung im Gesamtorganismus. Je größer die

Verletzung, je tiefer die Wunde, je schwerer die Störung, umso
lebhafter die schmerzliche Wahrnehmung. Nichts liegt aber der affektiven
Seite des Menschen so nahe, als die Verletzung des Gemütes selbst

oder die Störung desselben in bezug auf das ungehinderte Streben nach
seinen Gegenständen oder im Festhalten an denselben. Der
Liebesschmerz ist unter allen der größte, innigste und peinvollste '.

Durch die Sünde wird die Liebe Gottes, sein reinstes,
uneigennützigstes Wohlwollen und sein gnadenvolles Einswerden mit seinem

Geschöpfe verletzt und gestört. Die Verletzung ist eine wirkliche von
Seiten des Geschöpfes, das der Liebe Gottes sich entzieht und so den

Liebeseinfluß und die Liebeseinheit mit Gott nicht genießen kann.
Einem derart gestörten, zerrissenen Verhältnisse von Seiten des geliebten
Gegenstandes entspricht im Liebenden der Schmerz, die Liebespein.
Dies übertragen wir auch auf Gott, wenn wir sagen, der Sünder
verletze Gott und verursache ihm Schmerzen. Unter diesem Gesichtspunkt

tritt uns die Sünde als eine Verletzung (laesio ßXoeJ/ic,

Xä>ßi)) entgegen, die von der Beleidigung (offensa) zunächst so
verschieden ist, wie Rechts- und Liebesansprüche verschieden zu sein

pflegen. Schmerz, von Gott ausgesagt, ist ein metaphorischer
Ausdruck, trägt aber einen solchen Wahrheitsgehalt in sich, daß man die

Gesinnung Gottes der Sünde gegenüber kaum besser bezeichnen kann.
Die Ursache des innern Schmerzes kann nicht bloß eine Verletzung

sein, sondern auch jegliche Begegnung (apprehensio) mit einem

unangenehmen Gegenstand, dessen affektive Wahrnehmung die

Gemütsbewegung einer Betrübnis verursacht. Dies ist der dolor interior im
eigentlichen Sinne, die tristitia. Unter den Ursachen der Betrübnis
zählt Thomas die Abwesenheit eines Gutes, eines angenehmen, geliebten
Gegenstandes und die Verbindung des Gemütes mit einem unangenehmen

Vorkommnisse auf. Der Gegenstand des Wohlgefallens wandelt
sich zu einem solchen des Mißfallens (aversio) um, das Unangenehme
aber drückt die Seele nieder, sodaß die Betrübnis sich in allen Fällen

1 Man vergleiche die Ausführungen I-II 28 de effectibus amoris. Das
innigste Einswerden zwischen Liebendem und Geliebten ist die Folge der Liebe,
die sich als languor, liquefactio, fruitio und fervor (ib. a. 5) auswirkt. Dies alles
zeigt hinlänglich, wie herzzereißend die Folgen der Liebesverleztung und
Liebeszerstörung sind.

Divus Thomas 4



50 Sünde und Unsündlichkeit

als eine Niedergeschlagenheit und Mutlosigkeit des Gemütes äußert h

Die Liebe macht das Gemüt frei, sie erhebt es über die Grenzen der

gewöhnlichen Leistungsfähigkeit, sie verleiht uns eine ganz besondere

Beweglichkeit, indem sie im geliebten Gegenstand einen Mittelpunkt
findet, von dem aus der Wille zu einer ersprießlichen und wohlgeordneten

Tätigkeit vorgehen kann. Wohlgefallen und Wonne begleiten die

Liebe, sodaß man mit einem « leichten », von den Lasten des menschlichen

Daseins befreiten Gemüt den Lebensweg wandeln kann. Die
Last des Lebens lagert sich im Gemüte ab. Hier wird sie zu einer

lebendigen Wirklichkeit. Das affektive Erfassen gestaltet sie zu einem

persönlichen Eigentum des Menschen, dessen ganze Schwere er zu

tragen hat und die er nur durch eine ganz besondere Seelenstärke zu

ertragen oder abzulegen imstande ist 2. Die Flucht vor dem betrübenden
Gegenstand, die Abneigung und das Mißfallen gegenüber demselben

und gegen den niederdrückenden Gemütszustand sind Folgen der
Betrübnis und gehören so zu ihrem synthetischen Begriff 3. Je nachdem

sie sich auswirken, entstehen zwei ganz besondere Arten der
Betrübnis : die Angst (anxietas) oder Beklemmung (angustia) und die

Lähmung (acedia, accidia) 4.

1 I-II 36, 1 ; 37, 2.
2 Die Mäßigung der Niedergeschlagenheit des Gemütes ist Aufgabe der

temperantia ; die Überwindung derselben und die Befreiung von dieser drückenden
Last aber fällt der fortitudo zu.

3 Beide bezeichnen keine sittlichen Defekte, sondern bloß eine Beklemmung
des Gemütes. Die Arten der Betrübnis zählt Thomas I-II 35, 8 auf. Eigentliche,
artgetrennte Unterschiede sind bei der Betrübnis ebensowenig zu finden, wie
bei der delectatio. Nur die Anwendung auf verschiedene Materien bringt eine
gewisse Trennung und Unterscheidung mit sich, und so sprechen wir von der
Betrübnis der Barmherzigkeit, des Neides, und auf Seiten der Folgen von der
Beklemmung und Lähmung.

4 Thomas schreibt gewöhnlich accidia. Das Wort ist griechischen Ursprungs.
Kf|8oc, (xf|S<ü) xf|So|jiai bedeuten die Sorge und Sorgfalt im Betreuen eines geliebten
Gegenstandes (wie xr|8eu«> die Tochter standesgemäß verheiraten), also die
ungehinderte, sorgsame Liebe, sich in Liebe und Sorgfalt einer Sache annehmen.
Das Gegenteil wird mit dem « à » priv. ausgedrückt. 'AxyjSia bezeichnet
Sorglosigkeit, Nachlässigkeit, und wenigstens nach der Verbalform (àxï)Séw) den
Zustand der Mutlosigkeit. Thomas legt dies ganz richtig im Sinne einer Lähmung
des inneren Gemütslebens aus. Erreicht die Betrübnis einen solchen Grad, daß
sie in einem vollen Verdruß endet, so tritt im inneren Leben, dessen Hauptbewegkraft

im Gemüte zu suchen ist, nicht bloß eine Ermüdung, sondern auch ein
gewisser Stillstand und Lähmung auf. Diesen verdrossenen Gemütszustand, der
infolge des Verlustes eines kraftvollen, treibenden Mittelpunktes entsteht und
aus dem die Nachlässigkeit, oder gar die Ohnmacht des Gemütes, eine lebensvolle

Tätigkeit zu entwickeln, stammt, nennen wir Gemütslähmung, accidia.



Sünde und Unsündlichkeit 51

Inwiefern die Sünde eine Betrübnis Gottes verursacht und deshalb

eine destructio gratiae ist, kann aus den aufgezählten Zügen leicht bestimmt

werden. Der begnadete Mensch ist ein Gegenstand des Wohlgefallens
Gottes. Er ist ein Meisterwerk der Hand Gottes, ein derart geschmückter
Tempel, daß er ihn sich seiner würdig findet, um daselbst zu wohnen
und auf ihn alle Segnungen seiner gnadenvollen Gegenwart
auszugießen. Im begnadeten Geschöpfe spielt sich das innerste Leben Gottes
nach den trinitarischen Ausgängen ab1 ; in ihm erblickt Gott sein

treues Ebenbild und, wenn wir so sagen dürfen, die Höchstleistung
seiner schöpferischen Macht. Die Sünde zerstört dies alles. Die
Ebenbildlichkeit Gottes hört auf, der Tempel Gottes wird zerstört, Gott
verschwindet von diesem Trümmerhaufen und der Gegenstand des

göttlichen Wohlgefallens ist in jenen des Mißfallens verwandelt. Die
Betrübnis Gottes ist infolgedessen durch die Zerstörung eines Kunstwerkes

seiner Hand, durch die Verunstaltung seines Ebenbildes und
durch die Vertreibung aus der Gegenwart eines innig geliebten und
mit aller Eifersucht gehüteten Gegenstandes verursacht2. Ist also die

Betrübnis eine durch die Abwesenheit oder durch Beraubung eines

geliebten Gegenstandes verursachte niederdrückende Stimmung, so

haben wir in den angeführten Momenten eine Seinsgrundlage von Seiten

des Geschöpfes, um die Analogie der Betrübnis, der Traurigkeit, auf
das Verhalten Gottes diesen Ereignissen gegenüber anwenden zu können :

die Sünde ist eine Betrübnis für Gott, weil er des Gegenstandes seines

Wohlgefallens beraubt wird. Wenn ferner die Betrübnis das stetige

Ertragen einer Last, eines unangenehmen Gegenstandes, oder die

Zerstörung eines uns naheliegenden Gutes bedeutet3, so ist die Aussage,
daß die Sünde eine Betrübnis Gottes (malum Dei) ist, auch von diesem

Standpunkte aus begründet. Die Zerstörung des Eigentums, besonders

wenn es Träger unseres Fleißes und unserer gestaltenden Tätigkeit ist,
reißt gleichsam einen Teil unseres Innern heraus. Deshalb ist die Sünde

für Gott so schmerzvoll, weil sie sein Herzenskind tötet. Da weiterhin
in der Seele nach der Sünde nicht mehr das Leben Gottes sich abspielt
und in ihr nicht sein Ebenbild entgegenleuchtet, sondern die Ähnlich-

1 I 43, 3 und 5 ad 2. Vgl. auch die Fußnote S. 65.
2 Unter dem Bilde des eifersüchtigen Hüters spricht Gott zu seinem Volke

(Exod. 20, 5) : « Ego sum Dominus Deus tuus, fortis et zelotes ». Daran erinnert
ihn Isaias (63, 15): « Ubi est zelus tuus?» Die Eifersucht, als eine Wirkung der
Liebe, bespricht Thomas I-II 28, 4.

3 Also ex malo coniuncto entsteht.



52 Sünde und Unsündlichkeit

keit mit der « Bestie » erscheint, ist es leicht faßlich, daß das

Wohlgefallen Gottes in Mißfallen, seine Freude in Betrübnis übergeht.
Die Seinsbeziehungen des Geschöpfes zu Gott und auch die natürliche

Liebe Gottes bleiben unverändert. Das Geschöpf ist an Gott
gekettet, wird durch die Kraft seines Seins erhalten und genährt.
Welch eine Last für Gott ist es, einen ihm ganz widerlichen Gegenstand
auf diese Weise tragen und ertragen zu müssen Diesem Zerwürfnis
zwischen beiden Seinsbeständen entspricht von Seiten Gottes das

Verhalten, das wir unter dem Bild der Betrübnis ausdrücken L So begleitet
uns auf der ganzen Linie die Tatsache, daß die Sünde durch die

Zerstörung oder Umkehrung der Semsbeziehungen alle Schäden verursacht,
die teils von Seiten des Sünders (malum peccatoris), teils von seiten
Gottes (malum Dei) ihre verheerenden Wirkungen verkünden. Auf
Grund all dieser gestörten und zerstörten Seinsbeziehungen müssen wir
die Sünde und den Sünder eine Last Gottes nennen, und wir verstehen,

wenn der Prophet vom Erlöser sagt: «iniquitates nostras portabit»2.
Wenn wir die Analogie des Hasses auf das Verhalten Gottes der

Sünde gegenüber anwenden können 3, so ist es auch berechtigt, dasselbe

durch die einzelnen Arten der Betrübnis zu kennzeichnen. Anxietas
als Kummer für den Sünder, als eine Angst und Furcht für sein Schicksal
sind in der Liebe begründet, die Gott so reichlich dem Sünder gespendet
hat und die er nie vergessen kann. Der Kampf zwischen Liebe und Haß,
der Zwischenzustand (Kummer) und der volle Ausgleich ist ein den

menschlichen Verhältnissen entnommenes Bild, unter welchem wir uns
einerseits die durch die Sünde gestörte Liebe Gottes, andererseits seine

kummervolle Sorgfalt vorstellen 4. Auch die allgemeine Barmherzigkeit,

die alle seine Werke begleitet 5, erhält in bezug auf den Sünder
eine besondere Bedeutung, da das Übel, dem er verfallen ist, gewissermaßen

größer ist, als das Nichts war, das seinem Sein voranging6.

1 Die Tugend, mit welcher Gott den Sünder erträgt, ist die vom Apostel
hochgepriesene Langmut. « An divitias bonitatis eius et patientiae et longanimi-
tatis contemnis » (Rom. 2, 4). « Sustinuit in multa patientia vasa irae». (Ibd. 9, 22.)

2 Isa. 63, 11.
3 « Odisti omnes, qui operantur iniquitatem » (Ps. 5, 7). « Odio sunt Deo

impius et impietas eius» (Sap. 14, 9).
4 Sehr sinnreich wird dies im öfters angedeuteten Sinne bei Isaias (49, 15)

ausgedrückt : « Numquid oblivisci potest mulier infantem suum, ut non misereatur
filio uteri sui » « Et si ilia oblita fuerit, ego tarnen non obliviscar tui. Ecce in
manibus descripsi te ; muri tui coram oculis meis semper ».

5 I 21, 4. 6 I-II 113, 9.



Sünde und Unsündlichkeit 53

Hieraus ist das Verhalten Gottes als eine Beklemmung (angustia) zu
erklären. Es entsteht da ein Kampf zwischen Liebe und Barmherzigkeit

einerseits, und zwischen den Forderungen der Gerechtigkeit andererseits.

In welcher Richtung soll nun all dies ausgeglichen werden

Welche Forderungen sollen siegreich hervorgehen Das Suchen nach

einer Antwort verursacht im Menschen eine Gemütsstimmung, die wir
auf Gott übertragen, nachdem wir die Seinsgrundlagen in den gestörten
und zerstörten Beziehungen festgestellt haben.

Wie die lang getragene und ertragene unangenehme Last eine

völlig gedrückte Stimmung verursacht, die in einer Sorglosigkeit, Apathie
und Gemütslähmung endet, so auch die Ertragung der Sündenlast von
Seiten Gottes. Dieser Zustand tritt ein, wenn durch das Verhalten des

Sünders die Anstrengung der Liebe und Barmherzigkeit vereitelt wird
und die Forderungen der Gerechtigkeit die Überhand gewinnen. Hiermit

fällt der Sünder gänzlich aus dem Bereich der übernatürlichen,
wohlwollenden Fürsorge Gottes ; sein hilfreicher Arm ist gelähmt, seine

Stimme verstummt und so hat der Verlust der Gnade den höchsten
Grad erreicht. Die Folge dieses Verhaltens Gottes, oder auch umgekehrt

die Seinsgrundlage, warum wir Gott die acedia zuschreiben, ist die

Verblendung (obcaecatio) und die Verstocktheit (obstinatio) des Sünders.

Rücksichtlich der objektiven Heiligkeit wird demnach das

begnadete Geschöpf durch die Sünde entweiht, das ja Gott geweiht,
konsekriert ist. Die Entweihung geht in doppelter Richtung vor sich:
a) als Rauh an einem Eigentum Gottes, b) als Inanspruchnahme eines

Gott eigenen Seins für gottfeindliche Beziehungen, der Mißbrauch seines

Tempels für profane Zwecke, und endlich als Schändung des Gegenstandes

der göttlichen Liehe. Da ferner in der gegenwärtigen Ordnung die
beschriebene Gottzugehörigkeit eine Eingliederung in Christus voraussetzt
und die consecratio selbst im sakramentalen Charakter einen neuen
seinshaften Ausdruck erhält, müssen wir sagen, daß die Sünde zugleich
eine Schändung Christi, seines Erlösungswerkes bedeutet1 u. zw. nach
beiden Richtungen hin, wie dies bei den Gottesbeziehungen der Fall ist2.

1 Mit sehr scharfen Ausdrücken beschreibt dies der Apostel (Hebr. 10, 29) :

« Quanto magis putatis détériora mereri supplicia, qui Filium Dei conculcaverit
et sanguinem Testamenti pollutum duxerit, in quo sanctificatus est et spiritui
gratiae contumeliam fecerit ».

2 Die Liebe Christi, als Grundlage seiner Erlösung, wird Gal. 2, 20 betont :

« Qui dilexit me et tradidit semetipsum pro me ». Man wird daher alles, was wir
über die Betrübnis Gottes gesagt haben, im gleichen Sinne auch auf Christus



54 Sünde und Unsündlichkeit

Die gegenständliche Heiligkeit des Geschöpfes wird auch unter
dem Bilde der Adoptivkindschaft ausgedrückt. Durch die Gnade wird
das vernunftbegabte Wesen in die engste Familie Gottes aufgenommen.
Man muß sich die Analogie des Familienverbandes vergegenwärtigen,
um die Tragweite dieser gnadenvollen Herablassung Gottes und dieser

ganz mystischen, übernatürlichen Beziehung verstehen zu können. Die
innigste Interessengemeinschaft besteht unter den Mitgliedern der
Familie, die niemand aufgeben kann, ohne das gemeinsame Band zu
zerreißen und der Familie abtrünnig zu werden. Die Zugehörigkeit zu
einem gemeinsamen Stamm schließt zweifelsohne eine gewisse, wenn
auch profane Heiligkeit in sich. Was wir über die Auktorität gesagt
haben1, dürfte klarstellen, daß man hier vor einer naturrechtlich
begründeten und gefestigten Beziehung steht. Deshalb nennt Thomas
die Familie und ihre Erweiterung, das Vaterland, principium pro-
ducens in esse et gubernans, und läßt das Verhalten der einzelnen
durch die Tugend kindlicher Gesinnung und Vaterlandsliebe (pietas)
regeln2. Zum natürlichen Band kommen weitere soziale Verbindungen

hinzu, deren Hochschätzung oder Verachtung das Verhalten
der einzelnen ganz besonders charakterisiert. Familien- und
Vaterlandstreue, Fahnenflucht, Abtrünnigkeit und Verrat bezeichnen die
Grenzen, zwischen welchen sich dies Verhalten bewegt.

Das Verhalten des Geschöpfes Gott gegenüber — auf Grund der

allgemeinen Seinszugehörigkeit — wird durch die Tugend des

Gottesdienstes (religio) geregelt. Die Annahme an Kindesstatt begründet eine

neue Beziehung und fordert ein neues Verhalten, das durch die

kindliche Gesinnung (pietas) und nach deren Forderungen geregelt
wird. Jeder Bruch mit dieser Beziehung ist demnach eine Ruchlosigkeit

(impietas, àvosiöty);, àOejAwri'a), und weil der Terminus derselben
Gott ist, eine Gottlosigkeit (aöedr*)?). Die Sünde führt aber einen
solchen Bruch herbei. Deshalb ist sie eine Schändung des

Familienverbandes, ein gegen die Gottesgemeinde geschleuderter Schmutz

(opprobrium) und Schimpf (contumelia, oveiSoç). Der Sünder selbst

ist fahnenflüchtig (perfidus, XnroxdxTTi;) und abtrünnig, ein Apostat.
In diesem Sinne ist die Sünde eine Apostasie, eine Entweihung der

heiligsten Beziehungen. Die Folge der Sünde ist die Verstoßung aus

anwenden müssen. Inwiefern aber diese Analogien auf Gott und Christus
übertragen sind, wird man Eph. 4,30 entnehmen können : « Nolite contristare
Spiritum Sanctum Dei ».

1 Divus Thomas, Jahrg. 1939, S. 395 ff. 2 II-II 101, 1.



Sünde und Unsündlichkeit 55

der Familie Gottes, die Verbannung aus dem Reiche Gottes (exsilium
a Patre et patria). Und da schon im menschlichen Leben die
Verstoßenen eine andere anständige Familie nicht mehr aufzunehmen

pflegt, und weil es eine Gemeinschaft, die der Familie Gottes gleich
oder ähnlich wäre, nicht geben kann, bleibt der Sünder ein Auswurf
(exßoXoc) der Menschheit (opprobrium hominum) und ein Kehricht
(abiectio xâOapua) seines Volkes. Wir verstehen, warum jener, der

unsere Sünden auf sich genommen hat, in prophetischer Vision « opprobrium

hominum et abiectio plebis » genannt wurde 1.

Prinzip der objektiven Heiligkeit ist das Personsein. Durch
dasselbe wird die Subsistenz über andere Weltbestände erhoben, und je
inniger sie mit dem Urgründe des Personseins vereinigt wird, umso
höher ragt sie über die einfachen substanziellen Naturgegebenheiten

empor 2. Die Teilnahme des vernunftbegabten Wesens am Personsein
Gottes kann in mannigfacher Form geschehen, je nachdem das Abbild
der Seins-Majestät Gottes in ihm mehr oder weniger vollkommen
gestaltet ist. Wenn daher die objektive Heiligkeit formell in der Würde
besteht, unterscheiden wir die Grade derselben nach den Formen der
Teilnahme an der Personwürde Gottes. Die Würde selbst aber ist ein

Wertbegriff. Sie ist die Zusammenfassung, gleichsam das Symbol aller
Vorzüge, die der Person als Trägerin und Besitzerin derselben
zukommen. Wert und Würde der Person werden daher nach den
Naturbeständen oder nach dem erworbenen Besitz bemessen und bestimmt,
sodaß ohne dieselben das Personsein inhaltslos, die Würde ein leerer
Name ist. Das Personsein ist demnach ein Resultat der selbständig
gewordenen Seinsbestände, die substanzielle Vollendung derselben in
der Richtung der Seinsabgeschlossenheit. Das formale Prinzip des

Personseins ist die Subsistenz (subsistentia praecisive sumpta), eine

Seinsbestimmung, die der substanziellen Ordnung angehört, ohne
jedoch einen prädikamentalen Wesenszug darzustellen : sie ist bloß der
Abschluß des substanziellen Fürsichseins, das Prinzip der Absonderung
der naturhaften Bestände 3.

1 Ps. 21, 7. Die weiteren Bezeichnungen der Sünde als Untreue (infidelitas),
Treubruch (perfidia) und Verrat (Fahnenflucht, proditio), sind nach den obigen
Ausführungen leicht verständlich.

2 Näheres hierüber Divus Thomas, Jahrg. 1939, S. 377 ff., und « Der thomi-
stische Gottesbegriff », S. 169 ff.

3 Sowohl der substanzielle Urgrund dieser Bestände, als auch dieselben
im einzelnen, werden principium quo genannt, während das Personsein als
principium quod auftritt.



56 Sünde und Unsündlichkeit

Als Naturbestand ist die Person einer weiteren Entwicklung, ja
einer Aufnahme von ganz neuen persönlichen Bestimmungen fähig.
Die weitere Gestaltung des Personseins kann naturhaft oder künstlich
geschehen. In beiden Fällen ist das neue Sein dem substanziellen

Urgründe gegenüber ein akzidentelles ; der Würde und dem Seinswerte
nach ist es aber als Weiterbau eines substanziellen Bestandes eine

Bestimmung, die der substanziellen gleichkommt und als solche
einzuschätzen ist. Mit der neuen Personwürde müssen auch in der Natur
(principium quo) entsprechende Änderungen eintreten, wenn nicht
die Würde selbst schon auf einer Umwandlung der Natur fußt h
Dasselbe ist auch bei der Gnade der Fall, durch welche das vernunftbegabte

Wesen zweifelsohne eine neue, ja übernatürliche Würde erhält.
Die Gotteskindschaft ist ganz sicher eine Beziehung, die direkt der
Person zukommt ; ihre Seinsgrundlage ist indes die Neuschöpfung der
Natur nach einer vollkommeneren Ebenbildlichkeit Gottes (imago
recreationis). Die Prinzipien, die die neue Gottähnlichkeit vermitteln und
im Geschöpfe erhalten, werden unter dem Begriffe der Gnade zusammengefaßt.

Durch sie wird das vernunftbegabte Wesen nicht etwa bloß
im Rahmen der eigenen Natur vervollkommnet, sondern einfachhin
über die Grenzen der Gesamtnatur erhoben. Das begnadete Geschöpf
nimmt an der Seins-Erhabenheit und Herrlichkeit Gottes teil. Das
Ansichsein Gottes (esse per se subsistens) kann allerdings keinem

Geschöpfe zu eigen sein, oder ihm auch bloß mitgeteilt werden ; wohl
aber kann der Seinsglanz Gottes im vernunftbegabten Wesen sich da-

1 Ist die Subsistenz von der Natur real verschieden, so ist das abgeschlossene
Fürsichsein ein Resultat der substanziellen Prinzipien, die in ihr und durch sie

zu einer Ganzheit zusammengeschlossen werden. So entsteht eine totalitas imper-
fectionis auf dem substanziellen Gebiete : die Natur begründet das Fürsichsein.
Wenn aber die Natur und Subsistenz nicht verschiedene Realitäten sind, so geht
die Subsistenz, als Selbstbegründung, der Natur gedanklich voraus. Diese
Selbstbegründung ist nicht etwa auf eine Art Ursächlichkeit zurückzuführen, sondern
bezeichnet bloß die nicht abgeleitete Wirklichkeit (also nicht das Wirklichwerden
und somit die Seinsfülle : ens imparticipatum, per se subsistens, das absolute
Ansichsein. Der Nachdruck liegt so sehr auf dem « per se subsistens », auf dem
« Ansich », daß das esse, das Sein, nicht eine bestimmte Teilsicht (etwa Wesenheit
oder Dasein), sondern die absolute Transzendenz bezeichnet, die auch in ihren
Teilsichten mit der Selbstbegründung ihrer eigenen Transzendenz auftritt. Somit
ist die Selbstbegründung als ansichseiende Subsistenz der am meisten charakteristische

Zug jenes Wesens, dem die Seinsfülle naturhaft zukommt und aus dem
die Seinsfülle selbst abgeleitet wird. In diesem Sinne haben wir die Eigenschaften
Gottes aus seinem Ansichsein abzuleiten und darzurstellen versucht. (Vgl. « Der
thomistische Gottesbegrifi » Tab. 4.)



Sünde und Unsündlichkeit 57

durch widerspiegeln, daß es über die erdrückende Gewalt des Schicksals

erhoben wird. Die Lenkung des Schicksals und die souveräne
Macht über dasselbe kann nur dem Urgründe des Seins zu eigen sein.

Die affektive Annahme, gleichsam das restlose Einverständnis mit den

Beschlüssen Gottes und deren freiwillige Annahme gewähren dem

Geschöpfe gleichsam eine Beteiligung bei der Bestimmung und
Ausführung des Schicksals und lassen es im Lichte der höchsten affektiven
Vereinigung und Einheit mit Gott erscheinen 1. Hierdurch wird das

Werk des schicksallenkenden Gottes durch die affektive Bejahung von
Seiten des Geschöpfes gleichsam auch ein Werk des letzteren und es

erscheint in einem Glänze, der nur jenem zu eigen sein kann, der das

Vertrauen, die Freundschaft und die Einsicht in die Pläne des

Allerhöchsten genießt und so zu dessen innerster Familie gehört.

Dieser Glanz ist aber nicht jedem Geschöpfe eigen. Die vernunftlosen

Dinge sind dessen kraft ihrer Natur beraubt. Das vernunftbegabte

Wesen jedoch vermag aus eigener Kraft weder in die Pläne
Gottes Einblick zu gewinnen, noch jene affektive Vereinigung zu
erwerben, die zur widerspruchslosen und freundschaftlichen Einheit
mit Gott notwendig ist. Die Auflehnung gegen Gott, die Gleichgültigkeit

und zuletzt die Aufrichtung eines gottfeindlichen Reiches sind

sprechende Zeugen dafür, daß der genannte Glanz durchaus keine

Naturgabe oder ein erworbener Besitz, sondern eine Folge der gnadenvollen

Herablassung Gottes zum vernunftbegabten Geschöpfe ist. Aus
diesem Grunde nennen wir die affektive Vereinigung mit Gott einen

Glanz, der nur seine Auserwählten umgibt, dieselben über andere Wesen

erhebt und im Lichte einer übernatürlichen Freundschaft mit der

allerhöchsten Majestät erscheinen läßt.
Die Gnade ist demnach ein Glanz ; aber nicht bloß ein äußerer

Glanz, sondern ein Seinsglanz, der aus der Umwandlung und Erhöhung
der Natur des vernunftbegabten Wesens entsteht. Die affektive
Vereinigung, gleichsam das Einverständnis mit Gott, ist eine Folge der

eigenen Tätigkeit des Geschöpfes, eine Verähnlichung desselben mit dem

Denken und Wollen Gottes. Aus diesem Grunde muß es mit solchen

Prinzipien des Seins und der Tätigkeit ausgerüstet sein, die es zu einem

übernatürlichen, gottähnlichen Leben befähigen. Die Gesamtheit

1 Für das eigene Schicksal betont dies Thomas I 22, 2 (Ver. 5, 5) ; für
die Gesamtpläne Gottes vgl. man seine Ausführungen über die Liebe (Caritas)
II-II 23 sq. Über die Erhabenheit des begnadeten Wesens über das Schicksal
vgl. auch S. 37 und 42, Fußnote 1 dieser Abhandlung.



58 Sünde und Unsündlichkeit

dieser Prinzipien nennen wir Gnade. Weil aber die Gnade ein Seinsglanz

ist, dessen Aufgabe die Vermittlung des übernatürlichen,
gottähnlichen Lebens ist, so ist sie nicht bloß ein Glanz, sondern auch

Leben. Leben und Glanz sind die beiden Bilder, unter denen wir uns
das große Geheimnis der Begnadigung vergegenwärtigen.

Kraft der eigenen naturhaften Prinzipien ist der Lebensablauf im
vernunftbegabten Geschöpfe ein Abbild seiner eigenen Leistungsfähigkeit

und der Einwirkung der Natur, die es umgibt (wie beim Menschen),
oder deren Ähnlichkeit ihm in der Form von eingegossenen Ideen

mitgeteilt wird (wie bei den reinen Geistern). Wie weit sich dieses Leben

von der Urwahrheit und vom Urguten entfernen kann, haben wir im
ersten Teile unserer Ausführungen klarzulegen versucht. Es lebt in
ihm eben bloß die Natur, nicht aber der Urgrund der Natur. Wenn

hingegen im Geschöpfe das Leben Gottes selbst auflebt, wenn sich in
ihm dasselbe abspielt, was in Gott vor sich geht, dann erscheinen in
ihm die Urwahrheit und das Urgute in reinster Art und Weise, mit jener
bindenden Kraft, mit jenem hellen Glänze und glühenden Wärme, die

ihnen infolge ihrer seinshaften Einheit mit dem Ansichseienden eigen
sind. Das ureigene Leben Gottes besteht aber darin, daß sein Denken
und Wollen einen einzigen Mittelpunkt und Gegenstand besitzen,
nämlich sein eigenes Ansichsein, von dem es nicht geschieden, sondern
bloß gedanklich unterschieden werden kann. In der Mitteilung jener

Prinzipien, die dem Geschöpfe ein theozentrisches Denken und Wollen

ermöglichen, besteht die Begnadigung, und die Gnade als eine innere,
dem Geschöpfe eigene Lebensquelle und Lebensprinzip.

Die Frucht des innersten Lebens Gottes besteht in den trinita-
rischen Ausgängen. Das « principium totius Deitatis » bringt das Wort
hervor, in dem es sich selbst alle Tiefen der Gottheit offenbart1. Dieses

Wort ist aber kein trockener, unfruchtbarer Ausdruck der Wahrheit,
sondern « Verbum spirans amorem »2. Der Vorgang wird durch die
Hervorbringung der subsistierenden Liebe abgeschlossen, aus der alle
Schenkungen Gottes hervorgehen, und die selbst in jeder Schenkung
gegeben wird 3. Das Leben des begnadeten Geschöpfes muß demnach
nicht bloß theozentrisch, sondern auch ein Abbild der trinitarischen
Fruchtbarkeit Gottes sein. Wird durch die gnadenvolle Besitznahme

1 Ver. 4, 1 ad 5 : « Per Verbum ab aeterno genitum eum manifestavit
sibi ipsi ».

2 I 43, 5 ad 2, wo man die Grundlagen unserer ganzen Ausführung findet.
2 I 38.



Sünde und Unsündlichkeit 59

des Geschöpfes durch Gott demselben die objektive Heiligkeit
mitgeteilt, so erreicht es durch das beschriebene Leben jene innere
Umgestaltung, die wir formale Heiligkeit nennen : das Geschöpf ist nicht
bloß als Gottes Besitz ein Heiligtum, sondern als innerster Träger des

gotteigenen Glanzes und Lebens. Gott ist in ihm gegenwärtig nach
seinem unverhüllten Wesen, als Gegenstand der Erkenntnis und Liebe L

Jedes der Natur entnommene oder ihr angepaßte Erkenntnismittel
(species) läßt das ureigene Wesen Gottes verhüllt bleiben. Nicht nur
unter der Sicht des Wahren, sondern auch unter der des Guten erscheint

es bloß schattenhaft, so wie die Ursache in einer ihr nicht ebenbürtigen
Wirkung aufzuleuchten pflegt. Eine solche Gotteserkenntnis ist aber

eine vermittelte, so daß ihr Gegenstand wie im Spiegel der vermittelnden
Umgebung, nicht aber in sich selbst, nach seinen ureigenen Zügen

gegenwärtig und mit den entsprechenden Fähigkeiten vereinigt wird.
Gott in sich wird als Gegenstand dann gegenwärtig, der A bstand zwischen

dem Geschöpfe und ihm verschwindet dann vollständig, wenn die Vermittlung

aufhört und Gott selbst die Fähigkeiten bestimmt und sich mit ihnen

unmittelbar vereinigt 2. Dies kann die Natur nicht zustande bringen,
und so ist eine solche ganz eigenartige Gegenwart Gottes einem gnadenvollen

Einflüsse vorbehalten. Dies ist die Selbstoffenbarung Gottes

vor dem begnadeten Geschöpfe, die Zusichnahme desselben, die

Berufung zu einem gottähnlichen Leben. Der Gnadenstand erscheint

1 I 8, 3 ad 4.
2 Die Gottesunmittelbarkeit kann verschiedene Formen aufweisen. Die

gnadenvollste wird in der seligen Anschauung (visio beata) verwirklicht, da
hierbei Gottes Wesen selbst die Stelle des Erkenntnismittels (species) vertritt.
Den niedrigsten Grad finden wir beim Glauben. Die Erkenntnismittel bilden
dabei Begriffe und Sätze, die dem Sinnlich-Seienden entnommen sind. Denselben
fehlt, wenn sie für sich betrachtet werden, jede Kraft oder Eignung, den Verstand
mit Gott in sich zu vereinigen oder seine objektive Gegenwart zu bewerkstelligen.
Nur durch den Spruch Gottes, nur durch sein Zeugnis und seine Zusicherung
wird das zu einer faßbaren realen Wahrheit, was ohne dieselben und kraft der
menschlich gestalteten Sätze entweder eine bloße logische Nichtunmöglichkeit
oder gar als ein lächerliches Begriffs-Unding erscheint. So ist Gott bei jedem
Glaubensakte dem begnadeten Geschöpfe in sich gegenwärtig als loquens, testifi-
cans und revelans, und in diesen Eigenschaften ist er unmittelbares Erkenntnismittel

und Gegenstand. Ihn, sein Wort, sein Zeugnis erfaßt der Gläubige ; die
menschlichen Erkenntnismittel (Sätze) sind bloß Vermittler des Gotteswortes.
Dies ist der Sinn von II-II 1, 1-2, wo Thomas klar sagt, daß die zusammengesetzten

natürlichen Erkenntnismittel (compositio et divisio) nicht Gegenstand
des Glaubens sind, sondern als solcher nur die einfache, erste Wahrheit
angesehen werden muß.



60 Sünde und Unsündlichkeit

unter dieser Sicht als ein gotterfülltes Dasein, als eine durch die Gegenwart

Gottes geheiligte, gottgesegnete Fruchtbarkeit.
Glanz, gottgeweihtes Leben, gotterfülltes Dasein und gottgesegnete

Fruchtbarkeit kennzeichnen demnach die Gnade in sich und in ihren

Wirkungen. Sie ist eine Gottesgemeinschaft auf Grund der Ähnlichkeit
der Natur, der Lebensprinzipien und der Lebensweise. Das begnadete
Geschöpf hat den gleichen Lebensraum wie Gott, die gleiche Nahrung
wie er, da es aus derselben Quelle schöpft, in welcher Gott seine unendliche,

ungeschaffene Seligkeit besitzt. Das begnadete Geschöpf ist mächtig,

da es mit Hilfe der ihm zugestandenen Lebensprinzipien mit Gott
und aus Gott leben kann ; es vermag sich im Lebensraume Gottes
unbehindert zu bewegen und dessen Schätze sich anzueignen. Es ist
daselbst wie zu Hause, wie im eigenen Besitz. Nichts ist ihm fremd oder
feindlich ; alles ist ihm dienstbar, ja Gott selbst steht ihm gewissermaßen

zur Verfügung : potest frui divina Persona et uti effectu eius L

Das begnadete Geschöpf ist zu Gott hingekehrt, da sein ganzes Leben
durch Gott befruchtet ist, von ihm den Lebenskern und dessen Gedeihen

erhält. Es ist endlich gotterfüllt. Der ihm unmittelbar gegenwärtige
Gott bildet ja durch sein Wort die Nahrung, durch seine unendlich
warme Güte aber den Lebenstrieb.

Durch die Sünde hört die beschriebene Gottesgemeinschaft auf.
Sie ist, wie wir von Thomas gehört haben, eine Zerstörung der Gnade.

Die Hinkehr (conversio) zu Gott verwandelt sich in eine Abkehr (aversio)

von ihm: Gott ist nicht mehr das Lebenselement des Sünders; seine

Sonne geht in ihm nicht auf. Die Sünde ist der Tod der Seele, da sie

sich infolge des Verlustes der Lebenskräfte von innen aus nicht mehr

bewegen und zu ihrem wahren Lebensziele nicht hinstreben kann.
Die niedrigen Stufen des Lebens bleiben in ihr unberührt ; nur das

natürliche intellektuelle Leben erleidet eine gewisse Abschwächung2.
Das höhere Leben aber, das aus der Verbundenheit mit dem eigentlichen
Lebensprinzip der Seele stammt, erlischt in der Seele vollständig.
Die Seele des Sünders ist nicht bloß im negativen, sondern im privativen

Sinne unfähig, sich übernatürlich zu betätigen. Sie ist in dieser

Beziehung nicht mit den leblosen, sondern mit den des Lebens beraubten,
entseelten Dingen vergleichbar : sie ist tot, eine Leiche. Sie ist für
jeden übernatürlichen Einfluß unempfänglich. Die übernatürlichen
Wahrheiten dienen ihr nicht zur Nahrung, da sie dieselben ebensowenig

1 I 38, 1. 2 I-II 85.



Sünde und Unsündlichkeit 61

zu assimilieren vermag, als ein lebloses Wesen die Nahrungsmittel
aufnehmen und sich einverleiben kann. Die Liebe Gottes, die über die

Welt ausgegossen ist, sein Ruf und seine alles an sich ziehende Gnade
sind bei ihr wirkungslos : sie reagiert auf derartige Einflüsse nicht,
da jede Verwandtschaft mit ihnen, jede Aufnahmefähigkeit ihr abgeht.
In dieser Sicht zeigt sich die Sünde ganz besonders als ein Unvermögen
(impotentia, aSuvauJa), der Sünder selbst aber als ein im Todesreiche

befindliches Wesen. Hört das Leben im Organismus auf, so stellt sich

die Zersetzung ein. Der Eintritt des Todes ist dann vorhanden, wenn
die einzelnen Teile des Organismus aufhören, das gemeinsame Wohl
des lebenden Bestandes anzustreben und nicht zu einem einheitlichen
Ziele hinstreben, sondern den Gesetzen ihrer eigenen Elemente und
Bestandteile überlassen werden. Für die Einheit des geistlichen Lebens

und für das Vorhandensein eines solchen Lebens überhaupt, ist ein

gemeinsames, das ganze Gebiet des Geistes umfassendes und ordnendes

Ziel maßgebend. Dies ist aber nur in Gott zu finden 1. Hört also Gott

auf, der letzte Zweck des vernunftbegabten Wesens zu sein, so ist ein

einheitliches Geistesleben nicht möglich. Ja, wir müssen sagen, daß das

geistliche Leben überhaupt aufhört, da die einzelnen Fähigkeiten ihren

eigenen Weg wandeln und auf demselben mit Gegenständen in Berührung
kommen, die unter ihnen stehen und so ihre Entwertung, ja Zersetzung

herbeiführen. Aus diesem Grunde nennen wir die Sünde, als destructio

gratiae, den Tod der Seele2.

Die Gnade ist ein Lebensglanz, da sie die höchste Entfaltung der

Lebenskräfte ermöglicht und ihre allergrößte Vereinheitlichung herbeiführt.

Ist Gott der Seinsmittelpunkt der Welt, von dem die relative
Einheit der Dinge ausgeht und in dem dieselbe aufrecht erhalten wird,
so kann dieses ontologische Verhältnis psychisch nur dann verwirklicht
werden, wenn er auch für das Geistesleben den Mittelpunkt bildet.

1 Man vgl. die Beweise in den ersten Fragen der I-II.
2 Der hl. Thomas erklärt den Sündenmakel als eine Besudelung, die aus der

Berührung des Geistes mit Dingen entsteht, die ihm gegenüber minderwertig
sind. (Vgl. Divus Thomas, Jahrg. 1941, S. 250 ff.). Die Fassung, die wir hier im
Texte geben, zeigt, warum das Laster (vitium) ein habitus corruptus ist, und
warum die Sünde eine Zersetzung in der Seele herbeiführt. Das Bild ist dem
materiellen Organismus entnommen, wo etwas nur dann und solange gesund und
brauchbar ist, als seine Bestandteile im Gleichgewichte sind und kein ihm fremdes
Element in seinen Aufbau aufgenommen wird. Ist letzteres der Fall, so stellt
sich Krankheit und Zersetzung ein. So ist auch der Zustand der Seele nach dieser
Analogie vorstellbar, wenn sie mit niedrigen, minderwertigen Dingen in Kontakt
gerät und dieselben zu den Bestandteilen ihres psychischen Ich aufnimmt.



62 Sünde und Unsündlichkeit

Nur dann ist in der Seele eine relative Einheit vorhanden und jeder
Geistesakt an seinem richtigen Platze, wenn Gott, seine Gedanken,
sein Wille zum Maßstab genommen werden. So wird in der Seele

psychisch das verwirklicht, was in der Welt ontologisch vorhanden ist.
Eine solche wahrhaft gottähnliche Tätigkeit umgibt die Seele mit
einem Lebensglanze, der nur in ihr wirklich werden kann. Dieses

Lebensglanzes beraubt sie sich selbst durch die Sünde, und der Sünder
selbst wird durch dieselbe in das Todesreich versetzt, wo «nullus ordo,
sed sempiternus horror inhabitat »1. Die Welt, die in der Seele des

Sünders aufscheint, ist nicht Gottes Welt, nicht ein nach Gottes Ideen

geordnetes Reich. Menschensinn herrscht darin mit allen Auswüchsen
der Willkür und Leidenschaft, so daß die einzelnen Teile dieser Welt
sich in Zersetzung befinden, einander bekämpfen und schädigen. Der
ordnende Gott ist ausgeschlossen. Deshalb herrscht in der Seele des

Sünders, in seinen Werken und in der von ihm aufgebauten Welt die

Unordnung und ein gleichsam zersetzender Unfriede.
Schwindet der Glanz, so nimmt seine Stelle ein nebelartiges Gebilde

ein, und die Züge des von ihm umgebenen Wesens treten nur
verschwommen hervor2. Verschwindet der Glanz vollständig, so tritt
Finsternis ein. Diese Verfinsterung der Seele führt die Todsünde herbei,
und der Sünder selbst wird in das Reich der Finsternis versetzt. Der
Sieg des Seins über das Nichtsein ist ein Aufblinken und Aufleuchten
der Kraft und Macht ; das Ergebnis selbst aber ist ein Glanz, etwas,

was sich selbst kundtut und Anerkennung erheischt. Der Sieg des

Nichtseins über das Sein hingegen ist eine Verfinsterung, ein schmachvolles

Entschwinden der Kraft ; das Resultat aber ist ein Schwund,
der keiner Anerkennung wert ist, ja gar nicht bemerkt zu werden
verdient. In sich verbleibt es im Dunkel und verdient Verachtung ;

nur durch seine Umgebung ruft es Mitleid oder eine andere
Wahrnehmung (bzw. Stimmung) hervor. Diesen Sieg des Nichtseins über
das Sein nennt die Heilige Schrift Finsternis 3. Da die Sünde aus der

Kraftlosigkeit hervorgeht, stellt sie den Sieg des Nichtseins über das Sein

dar und wird mit Recht Finsternis genannt.

1 Job 10, 22.
2 Diese Umnebelung der Seele tritt bei der läßlichen Sünde ein. Die Werke

eines Menschen, der in solchen Sünden lebt, sind eben keine hervorragende
Glanzleistungen, in welchen Gott in seiner vollen Reinheit erscheinen würde. In dieser
Umnebelung der Seele dürfte der Makel der läßlichen Sünde bestehen.

3 Joh. I 5 ; 3 19 ; 12 35.



Sünde und Unsündlichkeit 63

Ist das Gnadenleben ein gotterfülltes und gottgesegnetes Leben,
so ist die Beraubung der Gnade am besten als Gottverlassenheit zu
bezeichnen. Wo Gott ist, dort ist Kraft und Macht, somit der höchste

Seinsglanz und der Sieg des Seins über das Nichtsein. Daß die Sünde

keineswegs auf Gott zurückgeführt werden kann, haben wir oben

betont. Und weil Gott nur dort gegenwärtig ist, wo ein Sein, eine

machtvolle Kraftäußerung vorhanden ist, kann er in der Sünde,
welche die Schwäche des Geschöpfes, den Sieg des Nichtseins über das

Sein kundtut, nicht gegenwärtig sein. Wo aber Gott nicht
gegenwärtig ist, dort herrscht Finsternis. Deshalb nennen wir die Sünde

sowohl in sich als auch kausal (als destructio gratiae) Finsternis —
einen Seinsmangel. Dort wo Gott nicht ist, mangelt sein Segen ;

und alles, was infolge einer Seinsberaubung seine Gegenwart
ausschließt, kann nur als gottverflucht bezeichnet werden. So ist die

Sünde und der Sünder verflucht, da ihnen der Segen Gottes und die

gotterfüllte Fruchtbarkeit abgehen. Der Sünder selbst ist ganz besonders

verflucht, da er durch den reatus culpae et poenae Gott verfallen und

von der Fruchtbarkeit und vom Genüsse des gottähnlichen Lebens für
immer ausgeschlossen ist L

Die Sünde als Finsternis kommt besonders darin zum Vorschein,
daß der Sünder der ganz besondern Gegenwart Gottes beraubt und aus
der Lebensgemeinschaft mit Gott ausgeschlossen wird. Die gnadenvolle

Gegenwart Gottes besteht darin, daß er selbst und nicht die

natürliche Überlegung das begnadete Geschöpf regiert und leitet. Das

eigene Licht der göttlichen Wahrheit ist die Sonne, die das Auge
des Gerechten erleuchtet. Die Anziehungskraft und die Wärme der

ureigenen Güte Gottes bewegt und belebt das Strebevermögen des

begnadeten Geschöpfes. Gott in sich, in seinem vollen Lichtglanze,
mit dem ganzen Gewichte seiner unendlichen Güte, ist in der Seele des

Gerechten, so daß er unter einer solchen Führung sicheren Schrittes
Gottes Wege wandeln kann. Die Seele wird von Gott erleuchtet und

erwärmt ; sie kann die Segnungen dieser gnadenvollen Gegenwart
benützen, genießen und im vollen Maße ausnützen. Dies hört durch
die Sünde auf. Gott als Licht und Wärme der Seele verschwindet ; es

stellt sich eine furchtbare Finsternis, ein ziel- und planloses, der An-

1 In diesem Sinne spricht Thomas vom Gott-Verfallensein (reatus) Ver. 28, 2.
Über den Segen Gottes vgl. Divus Thomas, Jahrg. 1940, S. 66 ff. und Jahrg.
1939, S. 269, Fußnote 4.



64 Sünde und Unsündlichkeit

ziehungskraft Gottes bares Herumirren ein. Schrift und Liturgie sprechen
demnach mit vollem Rechte von einem Zustande der Finsternis und
vom Todesschatten, wenn sie die Gottverlassenheit des sündigen
Menschen beschreiben wollen h

Die gnadenvolle Gegenwart Gottes ist nicht bloß bei der aktuellen
Erkenntnis und Liebe vorhanden, sondern sie ist eine ständige, durch
die habituelle Gnade bedingte. Die erstere ist allerdings die auffallendste
Wirklichkeitsweise dieser Gottesgegenwart. Sie ist auch der Grenzpunkt,

wo das desiderium naturale des Geschöpfes zum Stillstand
gebracht wird. Es findet hier eine erlebnisartige Vereinigung mit Gott
statt, so daß das Geistesleben (in actu secundo) darin wirklich
abgeschlossen und zu seiner höchsten Blüte gebracht wird. Dem Sünder
ist dieser Genuß des Lebens vorenthalten, ja ganz unmöglich, da ihm
Gott in dieser Eigenschaft, als Objekt des Erfahrungswissens, fremd
und unerreichbar ist. Er ist aber auch der habituellen Gegenwart Gottes

beraubt, während das begnadete Geschöpf derselben nicht bloß in der

Form eines Schutzes (sanctitas obiectiva), sondern auch in der einer

Lebenswirklichkeit (sanctitas formalis) teilhaftig wird.
Der Gegenstand ist nämlich nicht nur bei der wirklichen

Vereinigung mit dem Tätigkeitsprinzip (potentia, facultas) der handelnden
Person gegenwärtig, sondern auch nach der transzendentalen
Hinordnung seines Vermögens zum Objekt. So ist dem Verstände der

proportionierte Gegenstand gegenwärtig ; er trägt denselben auf Grund
seiner transzendentalen Beziehung in sich, die ihn zum Abbild und

zum Spiegel des ihm angemessenen Seienden gestaltet. Inwieweit sich

in ihm (actu oder potentia) das Sein widerspiegelt und auf welche Weise

dies ihm gegenwärtig ist, hängt von der Natur des Vermögens ab 2.

Die Vernunft, die actus totius entis ist, besitzt die Gegenwart ihres
Gegenstandes nach voller Identität. Die Vernunft der reinen Geister
ist auf Grund einer Naturforderung durch die eingegossenen Ideen mit
ihrem Gegenstande actu vereinigt. Dem menschlichen Verstände

1 « Sedentes in tenebris et umbra mortis » (Ps. 106, 10). « Populus qui ambu-
labat in tenebris habitantibus in regione umbrae mortis» (Is. 9, 2). Schon
die Werke von geringer Bedeutung umgeben die handelnde Person mit keinem
besonderen Glanz. Selbst wenn sie tadellos sind, bleibt ihr Urheber in
Vergessenheit und unbekannt. Die minderwertigen oder gar wertlosen Werke setzen
die Person in Finsternis und gestalten sie zu einem Gegenstand der Verachtung.
Es fehlt solchen Werken und ihrem Urheber jeder Zug, der dem Seinsglanz
der Ehre und Glorie zu eigen ist.

2 Vgl. den Anhang in Divus Thomas, Jahrg. 1941, S. 266 ff.



Sünde und Unsündlichkeit 65

kommt dies bloß in potentia, kraft seiner transzendentalen Hinordnung
zum Sinnlich-Seienden in sich und zu dessen Ursachen zu. Die
Vervollkommnung und Erhöhung durch die Gnade bringt eine
transzendentale Beziehung zu Gott, als zum Mittelpunkte des Seins und der

Wahrheit, mit sich. Deshalb ist Gott als Gegenstand der Erkenntnis und
der Liebe bloß auf Grund der transzendentalen Hinordnung dem begnadeten

Geschöpfe auch dann gegenwärtig, wenn wirkliche Akte nicht vorhanden

sind h Fehlt aber in einem vernunftbegabten Wesen die transzendentale

1 Aus der Begründung durch die transzendentale Beziehung des Vermögens
zu seinem Gegenstande folgt zunächst eine intentionale Gegenwart desselben.
Die Beschaffenheit der Gnade erheischt indes eine physisch-reale objektmäßige
Gegenwart Gottes. Das Sein der Gnade ist eben ein solches, bei dessen
Hervorbringung nicht die Macht Gottes allein in Betracht gezogen werden muß, sondern
die Macht Gottes als Prinzip der trinitarischen Ausgänge. Man muß I 43 von der
Sendung der göttlichen Personen auf sich wirken lassen, um dies zu verstehen.
Es kommt hier die Macht der Gottheit als eine in den einzelnen Personen und durch
sie subsistierende Eigenschaft in Betracht. Die Gnade wird durch die Sendung
der Personen hervorgebracht. Und so ist der Vater kraft der Gnade als proferens
Verbum et spirans amorem, der Sohn als gesprochenes Wort, und der Heilige Geist
endlich als die von beiden ausgehende und gesandte Liebe gegenwärtig. Dies
unterscheidet die Gnade von den übrigen Wesen, und deshalb ist mit ihrer
Hervorbringung und Erhaltung eine neue, von der gewöhnlichen Seinstätigkeit Gottes
völlig verschiedene Gegenwart, die Einwohnung Gottes im Geschöpfe vorhanden.
(Vgl. I 43, 3 et 6.) Es ist schon die gewöhnliche Gegenwart Gottes eine

physische und substanzielle. Nur lassen die Seinswirkungen das innerste Wesen
Gottes nicht erscheinen. Durch die Gnade und in der Gnade aber wird Gott in
sich, in seinem ureigenen geheimnisvollen Leben enthüllt und erscheint als

physisch gegenwärtiger Gegenstand.
Das Wirken Gottes nach außenhin ist keineswegs geteilt ; es ist allen drei

Personen gemeinsam. Dies hindert aber nicht, daß in den hervorgebrachten
Wirkungen das Sein, die Natur Gottes, verschiedenartig abgebildet wird. Das
gewöhnliche Sein, durch dessen Verwirklichung Gott per essentiam, per potentiam
et per praesentiam gegenwärtig ist, offenbart Gottes innerstes Wesen nicht.
Dasselbe bleibt verhüllt. Nur Gott als Ursache des Seins und seine Allmacht
scheinen durch solche Wirkungen auf. Die Gnade aber enthüllt Gott in seiner
innersten Natur. Sie zeigt ihn in seinem innersten Leben, in den Eigenschaften
der Personen selbst. Deshalb kommt zu den angeführten Gegenwartsweisen eine

ganz neue : die Enthüllung, die Offenbarung des seinsbewirkenden Gottes nach
jener Sicht, Wahrheit und Güte, die ihm allein zu eigen ist und sich in den trinitarischen

Ausgängen in ureigenster Form zeigt. Durch die Hervorbringung des
Seins der Gnade allein wäre die besondere Gegenwart Gottes nicht begründet ;

da aber die Verwirklichung derselben Gottes innerstes Leben und Wirken offenbart,

so ist Gott als enthüllter, in sich erkennbarer Gegenstand durch die Gnade
gegenwärtig. Die Gnade enthüllt somit in sich und als Lebensprinzip, als Abbild
des gotteigenen Lebens das Geheimnis des göttlichen Wirkens nach außen, dem
die trinitarischen Ausgänge vorangehen und in welchen auch das äußere Wirken
seinen Grund besitzt, richtiger : deren Stempel auf die Werke Gottes in verschie-

Divus Thomas 5



66 Sünde und Unsündlichkeit

Beziehung zu einem Gegenstand, so ist dieser ihm nicht gegenwärtig.
Ist dieser Mangel ein privativer, so ist auch die Abwesenheit des
Gegenstandes eine Semsverminderung und je nach der Natur des Vermögens
eine Verfinsterung (für den Verstand) oder eine Entkräftigung (für
den Willen), dem dadurch die Anziehungskraft und somit die Möglichkeit

des Strebens nach einem Objekte abgeht.
Letzteres ist der Fall beim Sünder, in dem die Gnade, die

transzendentale Hinordnung zu Gott zerstört ist. Deshalb ist er tot, in der

Finsternis und seines Glanzes beraubt. Das Leben der Seele ist durch
den Besitz von Prinzipien bedingt, die transzendental auf Objekte
hingeordnet sind, die ihrer geistigen Hoheit entsprechen. Ohne
dieselben ist ein Kontakt, eine Befruchtung und standesgemäße Ernährung
der Seele nicht möglich. Sie ist um Gegenstände bemüht und tätig,
die unter ihrer Würde sind. Sie wird dadurch in sich und in ihrer
Tätigkeit besudelt. Daß nur Gott einen wirklich würdigen Gegenstand
des Seelenlebens bildet und nur von ihm die richtige Beurteilung des

geschöpflichen Seins ausgehen kann, haben wir öfters betont. Dies

vermittelt aber nur die Gnade. Daher ist die Zerstörung derselben

ein Auslöschen des Seelenlebens, eine Verfinsterung und Entkräftung
des Menschen ; und darum ist der Sünder gottverlassen ; in seinen

Werken zeigt sich aber jene Unordnung, die wir im vorhergehenden
Abschnitte beschrieben haben. Aus diesem Gnadenverluste folgt der
actus humanus inordinatus, wie auch jene Ohnmacht und Entkräftung,
infolge deren der Sünder ein gotterfülltes und gottgesegetes Leben

nicht führen kann.
(Fortsetzung folgt.)

dener Form aufgedrückt wird. Das vestigium läßt dieses innere Leben Gottes
nicht ahnen ; die Gnade aber offenbart jenes Geheimnis, das hinter dem Wirken
Gottes nach außen als Wesenswirklichkeit des Ansichseienden zu finden ist.


	Sünde und Unsündlichkeit [Fortsetzung]

