Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 20 (1942)

Artikel: Siunde und Unsiindlichkeit [Fortsetzung]
Autor: Horvéath, Alexander M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762216

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762216
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Siinde und Unsiindlichkeit.

Von Dr. Alexander M. HORVATH O. P,

(Fortsetzung.)

Die Siinde.
4. Siinde und Gnadenverlust.

Die fehlerhafte Gestaltung der menschlichen Téatigkeit, bzw. ihrer
Bestandteile, fithrt uns zur Begriffsbestimmung der Siinde; sie ist
ein actus humanus inordinatus. Als Grund dieser Unordnung konnten
wir bisher Mingel in den Wirkursachen namhaft machen. Das person-
hafte Prinzip (principium quod) steht nicht auf der Hohe seiner natiir-
lichen Bestimmung. Es sollte der Beherrscher aller Vermégen und ihrer
Tatigkeiten sein. Statt dessen wird es von denselben beherrscht und
verliert die ordnende Direktive iiber dieselben. Es sollte der eigenen
Wiirde bewuBt sein und bleiben, kraft welcher die Person iiber die
anderen Weltbestinde erhaben ist und sich mit einer gewissen Herr-
schaft, selbst iiber das Schicksal, regiert!. Dieses BewuBtsein ist in

1 Die geschopfliche Freiheit ist sowohl Gott als auch den iibrigen Welt-
bestinden gegeniiber eine gebundene. Das Erstsein Gottes erheischt eine Abhangig-
keit des Geschopfes auch in bezug auf die Tétigkeit (I 83, 1 ad 3). Die Bestidnde
der Welt sind aber in ihrem Sein und in ihrem gegenseitigen Zusammenhang Gott
so untergeordnet, daB iiber sie in dieser Beziehung keine geschoépfliche Kraft
etwas vermag. Man darf infolgedessen die Freiheit nicht als causa prima, und
ihre Auswirkung nicht als eine beliebige Lenkung des Schicksals sich vorstellen.
Eine solche Freiheit kann nur dem Erstseienden zukommen. Dem Geschopfe
kann bloB eine moralische Erhabenheit iiber die Welt und ihre Ereignisse zu-
geschrieben werden, indem es unter den Umstinden und in den verschiedenen
Lagen des Lebens, die von seiner freien Wahl fast ausnahmslos unabhingig sind,
solche Anordnungen trifft, die auf seine Tétigkeit den Stempel des esse secundum
rationem, der eigenen Uberlegung und Wahl driicken. Auch hierin zeigt sich,
daB das Geschopf iiber die Welt bloB ein Beniitzungsrecht besitzt und daB seine
Freiheit nur in der moralischen Ausniitzung und Wertung der Umstinde besteht.
In diesem Sinne ist der Satz wahr: sapiens dominatur astris, d. h. der starke
Mann vermag die eigene Willenskraft selbst den notwendigsten Einfliissen gegen-
iiberzustellen und in seinen Handlungen das Licht der eigenen Anordnungen



36 Siinde und Unsiindlichkeit

ihm erstorben. Der Verlust der psychischen Personwiirde driickt das
principium quod unter die gewdhnlichen Naturbestinde herab und es
wird zum Spielball der stets wechselnden Schicksalsverinderungen,
sodall seine Tiétigkeit nicht nach einem einheitlichen Plan (per se)
aktiv, sondern passiv, d. h. bloB von den jeweiligen duBeren Um-
stinden beeinfluBt, verliuft. Dieser traurige Zustand ist eine Folge
der Siinde. Er geht ihr aber auch voraus, wie die Ursache der
Wirkung vorauszugehen pflegt L.

Die personliche Entwertung gehort zu den Bedingungen, ohne
welche die Siinde nicht erklirt werden kann. Dies kann aber in zwei-
facher Form vor sich gehen : a) entweder wird die Personwiirde herab-
gesetzt, oder b) sie wird ungebiihrlich erhoben 2. Der Wert eines
Bestandes hiangt sowohl von seinem absoluten Sein, als auch von seiner
relativen Stellung ab. Wieviel Seinsgehalt eine Person ihr eigen nennen
kann, davon hdngt ihr absoluter Wert ab. Thre relative Stellung
erklart sich daraus, wieweit sie ihrer Wiirde Geltung zu verschaffen
und in welchem Lebensraum sie sich zu betdtigen vermag. Die natiir-
liche Gestaltung der Personlichkeit birgt die Antwort auf diese Fragen
in sich; die kiinstliche (moralische) aber ist der natiirlichen nach-
gebildet, sodaB sie fiir sich eine dhnliche Wertung und die Beschaffung
eines dhnlichen Lebensraumes erheischt, wie die natiirliche. Als restlos
absoluter Wert ist die Personlichkeit in Gott allein zu finden ; in den
Geschopfen kann sie nur als eine Teilhabe und als ein Gott ginzlich
untergeordneter Wert vorhanden sein. Da die Personlichkeit die letzte
Vollendung des substanziellen Seins bezeichnet, kann ihr Wert und ihr

aufleuchten zu lassen. Dieser Freiheitsbegriff weist dem Menschen die richtige
Stelle im Universum zu. Hierdurch wird seine Unterordnung unter Gott sicher-
gestellt ; andererseits aber werden auch die Schranken gezogen, innerhalb welcher
er den Raum fiir seine sittliche Betitigung findet.

1 Vgl. Divus Thomas, Jahrg. 1941, S. 422.

2 Die Herabsetzung der Personwiirde ist Ursache der Siinde, sofern das
vernunftbegabte Wesen seine natiirlichen oder iibernatiirlichen Wertbestinde
unbeniitzt 1iBt oder sich ganz und gar nach kontriren Formen auswirkt. In
diesem Sinne ist die Quelle der Siinde die Schwiche (infirmitas), die sich in den
verschiedensten Weisen zeigen kann. Die Uberhebung der Personlichkeit tritt
in der relativen Stellung des Geschopfes auf, indem es fiir sich eine Hoheit bean-
sprucht, die ihm nicht zukommt. In dieser Sicht ist die Hoffart (superbia) die
Quelle der Siinde und als solche wird sie von Thomas bei der Erklirung des
Siindenfalles sowohl der Engel als auch des ersten Menschenpaares herangezogen
(I 63, 3; II-IT 163). DaB bei jeder Siinde eine Entziehung der Majestitsrechte
Gottes und somit eine ungebiihrliche Erhebung der cigenen Personlichkeit vor-
liegt, werden wir spiter ausfithren.



Siinde und Unsiindlichkeit 37

Lebensraum nur nach den Seins- und Tatigkeitsprinzipien bestimmt
werden, die zu ihrem natiirlichen und erworbenen Besitz gehéren.
Die Vollendung der menschlichen Personlichkeit ist das Werk einer
gnadenvollen Herablassung Gottes. Nur dadurch kann der Mensch
iiber das Schicksal emporgehoben werden und seine Freiheit ent-
sprechend betitigen, daBl er an der Natur des schicksallenkenden Gottes
teilnimmt und mit solchen Tétigkeitsprinzipien ausgeriistet ist, die
ihm die Herrschaft selbst « iiber die Sterne » sicherstellen'. So hat die
Weisheit Gottes iiber den Menschen in der tatsichlichen Weltordnung
verfiigt. Der absolute Personwert des jetzigen Menschen ist demnach
durch eine eigene Weihe an Gott und durch den Besitz einer iiber-
natiirlichen Ausriistung zu bestimmen. Seine relative Stellung im
Universum und sein Lebensraum sind auch demgemill gestaltet. Er
ist einfachhin Herr im Weltall, aber nicht in eigener Macht, sondern
in der Kraft Gottes, auf Grund der ihm verliehenen Gnade. Hieraus
folgt, daBl die Natur nicht einfachhin den Lebensraum des Menschen
bildet. Sie ist bloB sein materieller Lebensraum, wo der Mensch den
Stoff fiir seine personliche Geltendmachung findet, woraus er die
Gegenstinde zum Gebrauche nimmt und auf sie den Stempel des esse
secundum rationem driickt. Die formalen Griinde dieser neuen Seins-
weise sind allerdings der Naturbeschaffenheit der Gebrauchsgegenstinde
und den menschlichen Bediirfnissen zu entnehmen ; eine weitere Rege-
lung ist indessen durch die Erhebung in die Gnadenordnung direkt
gefordert. Der formale Lebensraum des Menschen ist daher durch das
bonum divinum zu bestimmen. Dies bedeutet konkret, dafl das esse
secundum rationem nach den Gesichtspunkten dessen zu erginzen, bzw.
zu bestimmen ist, was vom Stlandpunkte Gottes aus wahr und gut ist.
Der Mensch steht also auf der Hdihe seimer gottgewollten Wiirde, wenn
er in dem formalen Lebensraume des bonum Divinum verweilt, von hier
aus seine Tatigkeit regelt und das Niedrige in denselben mithineinzieht.

Ipsum peccatum est quaedam gratiae destructio 2, sagt der heilige
Thomas. Hiermit gibt er eine Begriffsbestimmung der Siinde, nicht
auf Grund ihrer inneren Prinzipien, sondern nach ihrer Hauptwirkung.
Durch die Siinde wird die Gnade selbst zerstért. Von dieser Zerstérung
kénnen wir in verschiedenen Wendungen reden, je nachdem die Gnade

! Eine weitere Deutung der Erhabenheit iiber das Schicksal (fatum) werden
Wir spiter geben.
? Ver. 28, 2 ad 1.



38 Siinde und Unsiindlichkeit

eine mehrfache Deutung zuldBt. Wir folgen hierin der allgemein an-
erkannten Auslegung des Aquinaten.

Die Gnade bezeichnet zunichst die liebevolle Hinneigung Gottes
zum vernunftbegabten Geschdpfe, insofern es bei ihm in Ehren steht
und seine besondere Fiirsorge genieft!. Sie bedeutet demgemil ein
Schenken seiner selbst an das vernunftbegabte Wesen? und folglich ein
Uberhiufen desselben mit dem Wohlwollen Gottes. Dieses Wohlwollen
heiBt Gnade, und, sofern dieselbe in Gott ist, besagt sie eine imma-
nente Tatigkeit Gottes®. Wenn daher die Stinde ein Verlust der Gnade
ist, so konnen wir sie ohne weiteres als Unwillen Gottes dem Siinder
gegeniiber bezeichnen, der sich ndherhin als HalB (odium) und Zorn
(ira) auswirkt. Der Grund dieser Entziehung des Wohlwollens Gottes
ist die Beleidigung (offensa), durch welche die Siinde als Unrecht und
Ungerechtigkeit gegen Gott (malum Dei) gekennzeichnet wird *. Die
Beleidigung bedeutet im allgemeinen ein MiBverhiltnis, ein Zerwiirfnis
unter Personen. Solange der Verkehr unter den Menschen nach dem
esse secundum rationem geregelt ist, kann ein sittlich berechtigter
ZusammenstoB nicht entstehen. Wenn aber die Grenzen iiberschritten
werden, so sind Kollisionen unvermeidlich, die nach Analogie des
mechanischen ZusammenstoBes eine feindliche Gegeniiberstellung der
sittlichen Subjekte bewirken. Aus feindlicher Gesinnung geht die
Beleidigung (offensa activa) hervor, und eine solche verursacht sie im
Beleidigten. Ausgeldschte Liebe begleitet die offensa activa und passiva,
und die Notwehr (vindicta) meldet sich als Reaktion der Beleidigung.
Dieser Rechtsschutz zieht wiederum eine Reihe von Unannehmlich-

1 I-II 110, 1. 271 38, 1.

3 In diesem Sinne reden wir von der ungeschaffenen, ewigen Gnade: in
caritate perpetua dilexi te (Jer. 31, 3). Diese ist die Wurzel jeder AuBerung des
Wohlwollens Gottes nach auBen. Und weil die gottliche Person der Gegenstand
der Schenkung Gottes selbst ist, reden wir von der ungeschaffenen Gnade nicht
bloB im kausalen, sondern auch im formalen Sinne, als von einem innerlich ver-
wirklichenden Prinzip. So ist das Wort Gottes als gratia unionis die Verbindung
(nexus formalis) zwischen der gottlichen und menschlichen Natur Christi; das
Sein Gottes, als species, verleiht aber dem seligen Geschopfe die innerste, selbst-
erlebte Teilnahme am eigenen Leben Gottes. Ebenso ist die Gegenwart Gottes
im begnadeten Geschopf (als Gegenstand der Frkenntnis und Liebe) eine unge-
schaffene Gnade, eine Sendung und Schenkung der goéttlichen Personen, die
durch die Gnade in ihrer personlichen Eigenart geoffenbart werden. Vgl. FuB-
note 2, S. 59.

% Von den einzelnen Ziigen, die die Siinde als Beleidigung Gottes kenn-
zeichnen, werden wir spiater reden. Hier wollen wir nur das Endergebnis auf
Grund von Ver. 28, 2 beniitzen.



Siinde und Unsiindlichkeit 39

keiten fiir den Beleidiger nach sich, die sich als Strafen, Racheakte
der objektiven und subjektiven Gerechtigkeit- auswirken.

Ein solches Zerwiirfnis wird durch die Siinde zwischen Gott und
dem Geschopf herbeigefiihrt. Die Gesinnungsinderung ist eine reale
von seiten des Geschopfes. Es entzieht dem Schépfer seine Liebe, er-
kennt dessen Hoheit und Majestit nicht an, setzt ihn dem Geschépfe
hintan und trdgt in seine Handlungen all diese gottfeindlichen Bezie-
hungen hinein. Seine Titigkeit ist auf diese Weise nach einem esse
contra rationem, in der Form von Unrecht und Ungerechtigkeit,
gestaltet. Ein gottfeindliches Sein ist somit entstanden, das in der
Gesinnung des Siinders real existiert und dieselbe samt der siindhaften
Tatigkeit (nicht dem physischen, wohl aber dem moralischen Sein nach)
Gott vollstindig entzieht. In dieser offensa activa, die das gottfeind-
liche moralische Sein darstellt, ist die offensa passiva, als Entziehung
des Wohlwollens Gotles und als Zuziehung des Unwillens in sich und in
allen ihren Wirkungen, eingeschlossen. Die aktive Beleidigung, als ein
von Gott und seinen Gedanken nicht gestaltetes Sein, schlieBt Gottes
Gegenwart, seine Mitwirkung bei der Entstehung dieses Seins aus. Der
letzte Grund dieser Gegenwart ist aber die Liebe Gottes, die ihn zur
Hervorbringung des Seins und zur titigen Mitwirkung bei der dyna-
mischen AuBerung desselben bewegt. Die Liebe hort auf, ihre Wirkungen
auf das siindige und siindhafte Geschépf auszugieBen. Dies ist keine
Verinderung von seiten Gottes, sondern nur eine Nichtaufnahme, ein
ZuriickstoBen seines Einflusses durch den geschépflichen Widerstand
auf Grund eines Seins, das fiir die Aufnahme der Wirkungen der Liebe
Gottes ungeeignet ist. Der Unwille als Hafi Gottes gegen den Siinder
besteht demmnach darin, dafs der Siinder die Wirkungen der Gottesliebe
von sich weist und derselben passiv nicht teilhaftig wird. Auch die offen-
siva passiva kann nicht in einem Gott zugefiigten Leid und Leiden,
oder in der realen Verminderung seiner Rechte bestehen. Die Siinde
ist ein Heraustreten aus der notwendigen Seinsordnung, ein Verlassen
der Pline und Gedanken Gottes, ein Umbherirren in gottfeindlichen
Regionen. Da aber dies alles fehlerhafte Gestaltungen am physischen,
Gott nicht entziehbaren Sein bedeutet, so muB3 das, was der Liebe
Gottes entzogen wird, seinem Zorn anheimfallen, und Siinde und
Siinder strafwiirdig gestalten!. DaB Belohnungs- und Strafwiirdigkeit

! Da dem physischen Sein nach Gott nichts entzogen werden kann und so
der Siinder bloB das unveriuBerliche Eigentum Gottes zu seinen gottfeindlichen



40 Siinde und Unsiindlichkeit

notwendige Beziehungen der menschlichen Tétigkeit bedeuten, betont
Thomas ganz entschieden !. Hierin besteht der Zorn Gottes dem Siinder
gegeniiber, und deshalb nennen wir die Siinde einen Gnadenverlust,
da sie die Entziehung des Wohlwollens Gottes notwendigerweise in
sich schlieBt. HaB und Zorn sind metaphorische Aussagen iiber Gott.
Sie werden von den traurigen Wirkungen der Siinde auf Gott iiber-
tragen, als Bezeichnungen dhnlicher Gemiitszustinde in den Geschépfen.

In dieser Hinsicht kimmen wir die Siinde Gottverlassenheit (dere-
lictio) menmen, da sie die effektive Gegenwart und die wirksame Liebe
Gottes ausschlieft. « Ipse Deus dicitur peccatori offensus, vel eum odire,
non odio quod opponitur amori, quo diligit omnia (sic enim nihil odit
eorum, quae fecit ut dicitur Sap. XI. 25), sed quod opponitur amori,
quo diligit sanctos bona aeterna eis praeparando»?. In diesem Sinne
ist ferner die Siinde eine Unfihigkeit (impotentia), sich in der iiber-
natiirlichen Ordnung nach Gottes Plinen zu bewegen und zu betitigen.
Denn jede dynamische AuBerung des Geschopfes ist an den EinfluB3
Gottes, an seine werktitige Liebe gebunden. Wird die Liebe ihm ent-
zogen, so ist es jeder Bewegungsmoglichkeit beraubt. Ganz besonders
bewahrheitet sich dies in bezug auf die Riickkehr zu Gott, auf das
Aufstehen vom Siindenfall, noch mehr aber auf die Siindenvergebung.
Die Ohnmacht (impotentia) des Siinders ist eine schrankenlose. Weder
in ihm, noch in der ganzen Natur kann irgendeine Kraft gefunden
werden, die dem Siinder die Mdéglichkeit einer Gesundung oder einer
Versohnung mit Gott in Aussicht stellen konnte. In diesem Sinne
bewahrheitet sich das Schriftwort : « Si ceciderit lignum in austrum
aut in aquilonem, in quocumque loco ceciderit, ibi erit »®. Man kann
die Gottverlassenheit und die Ohnmacht des Siinders kaum anschau-
licher beschreiben. Nur eine dulere, iibernatiirliche Kraft vermag den
Siinder zu retten und von seinem elenden Zustand zu befreien. Dies
nennen wir Erlosung, die nur von Gott stammen und nur in seiner
Kraft den gefallenen Menschen wieder erheben kann.

In diesem kausalen Sinne kénnen wir die Siinde eine Abkehr
(aversio) von Gott nennen. Das griechische amotgonv driickt dieses
Moment in verschiedenen Wendungen aus. Die gegenseitige Abwendung,
die Zuriickweisung der Hilfe Gottes von seiten des Geschopfes, die

Gestaltungen miBbraucht, verfillt nach dem allgemeinen Seinsgesetze, welches
Thomas I 19, 6 formuliert, er selbst einer ihm feindlichen Verfiigung Gottes.
1 1-IT 21, 4. 2 Ver. 28, 2. 3 Eccles. II 3.



Siinde und Unsiindlichkeit 41

Scheu (im schlechten Sinne) vor dem Goéttlichen und der Abscheu Gottes
vor dem Siinder sind in diesem Worte restlos eingeschlossen. Dal3 die
Siinde ihrem hauptsichlichen Wesenszuge nach eine Abkehr (aversio)
von Gott ist, werden wir spiter nachweisen. Aber auch als destructio
gratiae kann sie unter diesem synthetischen Begriff zusammengefat
werden !. In dieser Hinsicht bezeichnet sie die vollstindige Verbannung
aus dem Gottesstaate und den Anschlu sowie die Eingliederung in
das Reich des Bosen. Da der Siinder sich der Gottesgemeinschaft ent-
zogen hat, genieBt er den Rechtsschutz Gottes nicht : er ist vogelfrei 2.
Die Achtung von seiten des Vaters, der Verlust aller Giiter seiner
eigentlichen Heimat und die Verbannung in einen leeren, ziellosen und
jeder menschenwiirdigen Nahrung entbehrenden Raum begleiten ihn wie
ein Fluch, von dem er sich nicht befreien kann?® Die Achtung und
Rechtslosigkeit des Siinders wird dadurch noch erschwert, dal3 er die
Freiheit, die im Reiche Gottes herrscht, mit einer unertriglichen
Knechtschaft vertauschen mufl. Die Knechtschaft der Siinde besteht
in der Unmoglichkeit, sich von derselben zu befreien. Abgesehen davon,
daB das Geschopf ohne die Gnade Gottes die Siinde nicht vermeiden
kann, verursacht diese auch in der Naturbeschaffenheit erhebliche
Schédden, deren Heilung wieder nicht in den Naturkriften, sondern in
der Hilfe Gottes zu suchen ist. Die hilfreiche Gnade geht aber dem
Siinder ab, sodaB er in der Knechtschaft der Siinde bleibt, solange ihn
ein michtiger Arm daraus nicht befreit. Die Ohnmacht, sich in der

1 So der hl. Thomas Ver. 28, 2, wo er die Folgen der Siinde von seiten der
Abkehr (aversio) von Gott unter drei Teilsichten gruppiert: aversio, offensa,
reatus. Der synthetische Begriff der aversio falt alle diese zusammen, als Teil-
sicht aber ist aversio mit der beschriebenen Ohnmacht identisch.

2 ’Ayoyipog driickt dies in zweifacher Wendung aus: als Rechtslosigkeit
und Straffilligkeit vor jedem Gerichte einerseits, andererseits aber als Gesetzes-
losigkeit des Siinders, der sich iiber die bindende Kraft der sittlichen Gesetze
hinweggesetzt und blo8 nach eigener Willkiir lebt. ’’Atipo¢ bezeichnet die Ehr-
losigkeit des Siinders nach den Gesichtspunkten des Gottesstaates, imunpuyfeic
aber die 6ffentliche Proskription und VerstoBung aus der Gemeinschaft der Biirger
dieses Reiches. Da in der gegenwirtigen Heilsordnung der Mensch einen Rechts-
schutz Gottes nur durch Christus genieBt und in ihm dem Gottesstaat eingegliedert
wird, kann man die Siinde kausal als einen Verlust der Christusgemeinschaft
beschreiben, mithin als eine Verbannung und Acht aus dem Reiche Christi, eine
Beraubung des Rechtsschutzes durch Christus. Aus diesem Grunde haben wir
in Divus Thomas, Jahrg. 1939, S. 133 ff., die erste Phase der Siindenvergebung
(Poenitentia interior) als Unterstellung unter den Schutz Christi bestimmt.

3 Die Parabel vom verlornen Sohne driickt alle diese Momente sehr anschau-
lich aus.



42 Siinde und Unsiindlichkeit

tsibernatiirlichen Ordnung zu betitigen, den Siindenmakel (veatus culpae)
zu tilgen und eine gewisse fatale' Notwendigkeit des Siindigens gehiren
zum synthetischen Begriff der Siindenknechtschaft, der servitus peccat.

Hiermit ist indessen das Siindeniibel als Knechtschaft noch gar
nicht erschépft. Nach der Offenbarung ist nicht der Mensch der erste
Siinder. Hierin ist ihm der groBe Verfithrer vorausgegangen, von dem
der Aquinate sagt, er sei das Oberhaupt aller Siinder und verdorbenen
Menschen 2. Gar mannigfaltig sind die Versprechungen und Lockungen,
die den armen, irrtumsfihigen Menschen in Satans Reich einladen.
Es wird ihm insbesondere die Freiheit in Aussicht gestellt, die Be-
freiung vom Joche, von der Uberwachung Gottes. Nur die Abkehr
von Gott wird von ihm verlangt, um der vollen Freiheit und aller
Giiter dieses Reiches teilhaftig zu werden. Die Abwendung von Gott
bezeichnet Thomas als den eigentlichen Zweck des Verfiihrers und die
Grundlage seiner Herrschaft iiber die Gefallenen. Die Siinde fithrt den
Ausschluf aus dem Gottesstaat und Gottesdienst, wie auch die Ein-
gliederung in Satans Reich herbei. Eine liebevolle Aufnahme findet
indes der Siinder dort nicht. Der Zweck des Verfiihrers ist erreicht.
Sofern es auf den Siinder ankommt, fithrt er infolge seiner Schwichung
und Verblendung das Geschift des Abfalles tadellos weiter und leistet
seinem Meister die kostbarsten Dienste. Nur eine Aufgabe mul
der gefallene Engel und seine Gefolgschaft 16sen : die Biirger seines
Reiches gut zu iiberwachen, daB sie ihrer Verpflichtung im Gottes-
hasse nachkommen und seiner Gewalt nicht irgendwie entweichen.
Der Neid plagt ihn, da der Mensch dessen teilhaftig werden kann, was
ihm unmdéglich ist. Die Riickkehr zu Gott ist ein stindiger Gegen-
stand der Furcht fir den Satan. Daher sein HaB gegen Gott und
gegen jene, die sich ihm iibergeben haben, und daher die besondere
Uberwachung derselben, daB sie ja nicht des Heiles irgendwie teil-

1 Nur die Gnade kann den Menschen iiber das Fatum erheben. Ohne die-
selbe ist er dem FluB der Ereignisse preisgegeben, sodaf die weitere Bedeutung
des aywyipoc = leicht lenkbar — in Kraft tritt: der gefallene Mensch ist kein
Lenker, sondern ein Spielball des psychischen Geschehens. Das physische
Geschehen nach dem esse secundum rationem zu gestalten und hierbei von ihm
nicht gehindert oder unterdriickt zu werden, bedeutet dasselbe beherrschen und
iiber das Fatum erhaben sein. Auf diese Herrschaft zu verzichten und die eigene
Verfiigung bloB nach dem augenblicklichen « Eindruck der Sterne» und der
nichsten Umgebung zu treffen, ist eine verdemiitigende, menschenunwiirdige
Knechtschaft.

2 III 8, 7.



Siinde und Unsiindlichkeit 43

haftig werden. Die Macht Satans iiber die Biirger seines Reiches ist
infolgedessen jene des Gefingniswirters, dessen Unbarmherzigkeit
keine Grenzen kennt. Zu einer solchen Ohnmacht, sich von dieser Knechi-
schaft befreien zu konmen und zur Notwendigkeit, die Abkehr von Gott
tmmer voller gestalten zu miissen, fiihrt die Siinde als aversio. Hierbei
miissen wir auch die seelischen Leiden iiberlegen, welche diese Gefangen-
schaft begleiten. Die Verbannung aus dem Gotlesstaate bricht die Seins-
verbindung mit Gott nicht ab. Daher die unstillbare Sehnsucht nach Gott
und die aus der Seinsverbindung stammende Liebe zu thm?', die, wenn
auch unbewupt, jede affektive Auferung des Geschopfes beeinflufit und
in thren Bannkreis zieht. Dies 1Bt dem Siinder keine Ruhe, und selbst
seine Abkehr von Gott ist einerseits ein Versuch, von diesem tormentum
infiniti loszuwerden, andererseits aber ist es eine stindige Hinkehr,
Hinneigung und Liebe zu ihm, da das Geschopf ohne diese sich {iber-
haupt nicht zu bewegen verméchte : prius et plus diligit Deum, quam
seipsum. In der Siindenknechtschaft meldet sich diese Grundneigung
der Natur ganz gewaltig und erdéffnet dem Siinder Abgriinde, die ihn
ganz zu verschlingen drohen. Die Unruhe des Gotteshasses, das Unbe-
friedigtsein in einem ziel- und aussichtslosen Streben, die Erfolglosig-
keit in der Bekdmpfung des Gottesstaates sind bloB einige heraus-
gerissene Momente aus der Gesamtheit jenes quilenden Zustandes, den
die Heilige Schrift mit den Worten beschreibt: «Non est pax impiis»2.
Jeder Angriff gegen Gott und gegen den Gottesstaat prallt auf ihn
zuriick. Er fithlt die unwiderstehliche Kraft der Ewigkeit und die
Ohnmacht des Zeitlichen. Die vergebliche feindliche Gegnerschaft des
vergianglichen Seins gegen das Ansichseiende erscheint vor ihm in
greifbarer Gestalt. Er wird sich des Bibelwortes : « non praevalebunt
adversus eam » % im vollen Sinne und in der ganzen Ausdehnung bewuBt.
Er kann sich der Einsicht nicht entschlagen, daB er sich in einen aus-
sichtslosen Kampf eingelassen hat, in dem nur er und sein Befehls-
haber die Besiegten sein kénnen. Hierzu gesellt sich die Einsicht, daB
er von dieser Knechtschaft nur in der Kraft des verhaBten Gottes
befreit werden kann, der allein die Macht besitzt, ihn aus dem
Gefingnis zu entlassen und durch eine gnadenvolle Aufnahme in den
Gottesstaat der Macht des Satans, dem er sich freiwillig iibergeben
hat, zu entreiBen. Denn, dienen muB das Geschépf unbedingt. Dies
ist mit seiner Natur notwendig verbunden. Wihlt es nicht den Dienst,

11 60, 5. 2 Is. 48, 22, 3 Mt. 16, 18.



44 Siinde und Unsiindlichkeit

der mit seiner Naturbeschaffenheit, mit dem obersten Seinsgesetze,
mit der Gottverbundenheit gegeben ist!, so mul es auBer diesem
Lebensraume einen Mittelpunkt suchen, um welchen seine Tatigkeit
sich gruppiert. Dies kann aber nur etwas Geschaffenes sein. Aber
alles, was geschopflich ist, kann dem vernunftbegabten Wesen nur
entweder nebengeordnet oder untergeordnet sein. Eine andere seins-
gemale Beziehung ist nicht moglich, da sowohl die seinshaft begriindete
(Eltern, Vaterland usw.) als auch die positiv gestaltete Unterordnung
(unter die Kirche, den Staat, die verschiedenen Obrigkeiten) dazu
nicht geeignet ist, um irgendein Geschopf zum Mittelpunkt der Gesamt-
tatigkeit eines anderen geschaffenen Wesens zu gestalten. Nur der
Urgrund, der das ganze Sein beherrscht, vermag in dieser Rolle mit
seinshafter Notwendigkeit und in seinshafter Forderung aufzutreten.
Wird also dieses Seinsgesetz umgeworfen und wiahlt das vernunft-
begabte Geschopf ein anderes Wesen auBer Gott zum affektiven Mittel-
punkt seiner Tétigkeit, so gerit es in eine erniedrigende, verdemiitigende,
widernatiirliche Knechtschaft, Unterordnung und Hérigkeit, von der
es nur auf einen Gnadenruf seines Schopfers hin befreit werden kann.

Es ist ferner nicht moglich, daB8 das Dasein eines vernunftbegabten
Wesens sich gestaltet, ohne daB es sich seiner Abhingigkeit von Gott,
seines hoheren Gnadenberufes und so seiner herrschenden Stellung im
Universum bewuBt wird. Der allgemeine Heilswille Gottes ist ohne
eine solche gnadenvolle Erleuchtung und Bewegung gar nicht denkbar.
Selbst wenn die Stimme der eigenen Uberlegung und Einsicht unter-
driickt wiirde 2, erscheint die wirkende Gnade Gottes doch erlebnis-

1 Die Gottverbundenheit ist seinsmafBig (unbewuBt) durch die Abhingig-
keit des verginglichen Seins vom Amnsichseienden gegeben. Die bewuBte An-
erkennung desselben ist dem vernunftbegabten Geschépfe vorbehalten. Die
Kraftquelle seiner bewuBten Lebensfithrung und Haltung und seines Verhaltens
Gott gegeniiber nennen wir die Tugend des Gottesdienstes (religio), ihre einzelnen
Erweise aber Akte der Gottesverehrung (cultus). Der gottschuldige Kult ist daher
ein Dienst, aber keine Knechtschaft. Die Vereinigung eines Wesens mit seinen
Prinzipien ist immer natiirlich und dient nur zur entsprechenden Vervollkomm-
nung. Dies ist auch von der bewuBten affektiven Vereinigung des vernunft-
begabten Geschoépfes mit Gott zu sagen. Die Natur verlangt, daB die seinsnot-
wendige Verbindung auch ins BewuBtsein, in die affektive Verwirklichung iiber-
gehe. Wird also eine affektiv-bewult vorgenommene Gestaltung zum Mittelpunkt
gewahlt ohne eine seinsmafige Verbindung, so kann nur eine unnatiirliche
Knechtschaft entstehen, deren Erweise bloB in falschen Kulthandlungen bestehen
koénnen.

2 Diese muB sich in bezug auf die natiirliche Seinsabhingigkeit wenigstens
Gott als obiectum beatitudinis gegeniiber unbedingt melden (I 2, 1 ad 1). Gesellt



Siinde und Unsiindlichkeit 45

artig; sie erleuchtet den Verstand und erwdarmt das Gemiit, wenigstens
voritbergehend. Ob dieser Gnadeneinflul weiter zum Heile gereicht
oder nur zum Ausgangspunkte eines neuen Gotteshasses wird, hingt
von den Umstinden ab, die menschlich kaum bestimmbar sind. Das
Erlebnis ist indessen nicht verwischbar und verursacht eine neue
namenlose Zerriittung im Innern des Siinders. Die Moglichkeit einer
neuen Lebensfithrung, eines festen Mittelpunktes leuchtet auf, die
Grenzen des fruchtbaren Lebensraumes werden sichtbar. Nur fehlt
die Kraft zum AnschluB an denselben. Die Gottesnot, das « Darben
Gottes » meldet sich und bildet einen stark fixierten Punkt des psy-
chischen Lebens auch dann, wenn diese Herzensnot unbeachtet bleibt,
ja direkt unterdriickt wird. Die Siindenknechtschaft wird deshalb uner-
triglich, da der Gnadenruf im Herzen stets so widerhallt, wie die Stimme
der notwendigen Seinsverbundenheit an Gott sich bemerkbar macht.
Die Siindenknechtschaft ist deshalb so unertriglich, weil diese zwei
Stimmen nicht unterdriickt werden kénnen und weil die Anziehungs-
kraft der Seins- und Gnadenverbindung eine reale, festgebundene ist,
wihrend das Band, das an Satans Reich fesselt, bloB als Mangel an
Gottzugehorigkeit, als AusschluBl aus einer festen Verbundenheit und
Versinken in den Stand der Rechtslosigkeit bezeichnet werden kann.

Im irdischen Leben wird der Siinder sich seines elenden Zustandes
selten bewuBt. Die kurze Zeit oder die Augenblicke des Sichbewuft-
werdens sind indessen die schwersten, die er erleben muf. Das Darben
Gottes und das VerstoBen-sein von Gott, bewult erlebt, zeigen dem
Menschen die groBten Schiden auf, die ihn in seinem Innersten, in
seiner Natur selbst, treffen konnen. Ist dieses BewuBtsein unabinder-
lich fixiert, so hat man das Wesentliche der Héllenpein vor sich :
ewiges Darben Gottes und ein ewiger Hall gegen ihn. Die Siinde be-
griindet im irdischen Leben die Notwendigkeit, einer solchen Strafe als
bleibendem Zustand anheimfallen zu miissen. Deshalb ist der reatus
poenae aeternae eine Teilsicht der Abkehr von Gott, als Verbannung
gefaft, die Siinde selbst aber (kausal und als Makel) eine Anklage Gottes
gegen den Siinder. Er triagt sein Verdammungsurteil in sich, in seine
eigene Seele eingeprigt. Es muB nur das, was seinshaft, als privatio,
in ihm vorhanden ist, seine Verbannung aus dem Gottesreiche und
seine Verdammung zur Knechtschaft der Siinde verkiindet, psychisch

sich dazu eine gewisse Kenntnis der Offenbarung, so sind auch die entfernten
Grundlagen des Gnadeneinflusses als gratia sufficiens gegeben.



46 Siinde und Unsiindlichkeit

verwirklicht werden, um die Holle im Wesentlichen auch fiir ihn ins
Leben zu rufen?,

Wir haben bisher die Beziehungen des Siinders zum &dufBeren
Prinzip der Gnade untersucht. Man kénnte diesen Zustand als einen
Bruch mit der Gottesgemeinschaft beschreiben, dessen Folgen sich
dadurch auswirken, daB der gnadenvolle EinfluB Gottes im Geschopfe
nicht aufgenommen wird, richtiger: der Siinder fiir die Aufnahme
derselben ungeeignet wird. Er geht andere, seinsmidBig nicht begriindete
Beziehungen ein, die bloB in seiner Gesinnung ihre Grundlage haben
und die Gottesgemeinschaft nur nach dem Affekt des Siinders kiindigen
kénnen. In der physischen Ordnung bleibt alles unverandert und die
Seinsverbundenheit des Geschopfes besteht unvermindert weiter, nur
der Aufbau des moralischen Seins beruht auf Prinzipien, welche die
beiden Ordnungen im grellsten Gegensatz erscheinen lassen. In der
einen herrscht die volle, notwendige Gottverbundenheit, in der andern
die Leugnung derselben.

Die Wirkung der gnadenvollen Herablassung und Liebe Gottes
ist die Zusichnahme (assumptio) des vernunftbegabten Geschépfes.
Das innere formale Prinzip (nexus formalis) dieser Gottverbundenheit
ist die heiligmachende Gnade, eine Vervollkommnung der menschlichen
Natur und Leistungsfihigkeit in der Richtung der Ubernatur kraft
einer ganz eigenen Gottdhnlichkeit (imago recreationis). Das duBere
Prinzip dieser Aufnahme ist die Macht Gottes, der Grenzpunkt, Abschlu3
(terminus) aber, bei dessen Erreichung dieser Vorgang beendet wird,
ist die Aufnahme des vernunftbegabten Wesens in einen neuen persén-
lichen Besitz, in die engere Familie Gottes 2. Bei dieser Zusichnahme
findet also eine wirkliche Anderung im Personsein, im persdnlichen
Stand des vernunftbegabten Wesens statt : es ist in einer ganz eigenen
Form Gott geweiht. Die Subsistenz Gottes wird auf das geweihte
Wesen ausgedehnt, nicht in der Form einer substanziellen Vereinigung,
sondern so wie die Subsistenz des Besitzers auf seinen Besitz ausgedehnt

1 Ist in der Siinde als destructio gratiae der reatus poenae aeternae wesent-
lich eingeschlossen, so stellt sie als Siindenmakel ganz sicher etwas Ahnliches
dar, was man nach der Analogie einer unverwischbaren Anklageschrift (Zyxinpa)
auffassen kann. Die Siinde ist eine Anklage, die zugleich das Verdammungs-
urteil enthilt. Hieraus ist es erkldrlich, daB der Apostel Christus « peccatum »
nennt (I Cor. 2, 21), der am Kreuz zugleich das chirographum decreti, das
Todesurteil der Menschheit ausloschte (Col. 2, 14).

2 Uber die Zusichnahme vgl. III 2, 8 und die ganze q. 3.



Siinde und Unsiindlichkeit 47

wird 1. Nur ist hier die Grundlage der Besitznahme eine tiefere, da
sie in einer Umgestaltung und Neuschépfung des begnadeten Wesens
zu suchen ist, die auf Gott allein zuriickgefiihrt werden muB3 und die
Ahnlichkeit mit Gott infolge der Neuordnung der geschaffenen Natur
zum Ausdruck bringt. Mag also auch die Verbindung des Geschipfes
mit dem Personsein Gottes eine akzidentelle sein, so fffikrt diese Zusich-
nahme doch die Zugehorigkeit und die Weihe des Geschopfes seiner
ganzen Substanz, ja seinem ganzen Wesen nach mit sich.

Die Gottzugehorigkeit des begnadeten Geschépfes ist eine doppelte :
a) eine personliche Weihe (consecratio), b) eine Heiligung der Natur
durch Reinigung und Erhéhung sowohl des Besitzstandes als auch der
akzidentellen Krifte des begnadeten Wesens 2. Wir miissen daher die
objektive und formale Heiligkeit, welche die Gnade mit sich bringt,
genau unterscheiden, um die Schidden der Siinde als einer destructio
gratiae darstellen zu konnen 3. Die erste ist eine relative Bestimmung,
die in erster Linie eine von Gott abgeleitete Wiirde bezeichnet ; die
zweite aber ist eine absolute Eigenschaft, welche dem Geschéopfe in
sich, fiir seinen personlichen Besitz zukommt.

Schon der allgemeine Wille Gottes, die Menschheit in eine iiber-
natiirliche Ordnung zu erheben, schlieBt eine eigene Weihe der Mensch-
heit in allen ihren Gliedern in sich. Dieser BeschluB8 Gottes ist die
Wirkung einer gnadenvollen Herablassung und hat die Aufnahme der
Menschheit, ihre Annahme in den besonderen Besitz und in die Fiir-
sorge Gottes zur Folge. Diese Fiirsorge Gottes erstreckt sich auf die
wirksame Bestimmung eines iibernatiirlichen Zieles, wie auch auf die
Verleihung der dazu geeigneten Mittel. Sie gelangt in der Begnadigung
zu einem entsprechenden Ausdruck, so daBl die Gnade das allgemeine
Symbol der Gottesweihe und der Wirklichkeit einer ungehinderten speziellen
Fiirsorge 1ist; sie ist die Verwirklichung der Gemeinschaft mit Gott, des
nexus formalis (sovais), der Gottverbundenheit. Die Zerstérung oder Ver-
minderung der Gnade ist demnach in allen Féllen eine Vereitelung des
Heilswillens Gottes und eine Flucht, ein Sich-Entziehen des Geschopfes
aus der speziellen Fiirsorge seines Schopfers. Hiermit wird ein Raub

1 Vgl. Divus Thomas, Jahrg. 1939, S. 377 ff.

2 Obgleich die Seele die unmittelbare Tragerin der Gnade ist, so wird durch
dieselbe doch die ganze Substanz des Menschen geadelt und der Leib nimmt an
der Herrlichkeit des Gnadenstandes dhnlich teil, wie er am natiirlichen Sein
seiner substanziellen Form teilnimmt.

¥ Niheres hieriiber : Divus Thomas, Jahrg. 1940, S. 76 ff. Inwiefern die
Gnade eine objektive Heiligkeit mit sich fiihrt, haben wir ebd. S. 60 angedeutet.



48 Siinde und Unsiindlichkeit

am Eigentum Gottes begangen, da ihm gerade das weggenommen
wird, was er als Augapfel und als besondern Gegenstand der Liebe
bezeichnet . Weil aber dieses Zerstérungswerk bloB die Siinde herbei-
fithren kann 2, so muB sie als destructio gratiae unter dieser Sicht als
ein Raub (rapina) bezeichnet werden 3. Da hiermit ein Anschlag auf
das Recht eines unverduBerlichen Eigentums Gottes verbunden ist,
erhilt die Siinde den Charakter eines Gottesraubes (sacrilegium).
Damit iibernimmt der Siinder selbst die Fiirsorge iiber sich in einer
gottfeindlichen Richtung, er eignet sich das Eigentums- und Ver-
figungsrecht iiber ein fremdes, ja Gottes Gut an und ist daher ein
Gottesrauber, der das Gott-Heilige entweiht *.

Bedenkt man ferner, da8 die Grundlage dieser Gottheiligkeit
(eines heiligen Objektes) nicht in den einfachen Seinsbeziehungen,
sondern in der speziellen Zuneigung und Liebe Gottes zu suchen ist,
so versteht man, warum der Verlust der Gnade von seilen Gottes unter
dem Bilde des Schmerzes (dolor) dargestellt wivd. Der Schmerz ist eine
Wahrnehmung des Gemiitslebens, die durch eine korperliche Verletzung
verursacht wird 8. Die Ubertragung auf den innern Schmerz, mit Bei-

1 Sehr schén wird dies bei Jerem. 31, 3 ausgedriickt : « In caritate perpetua
dilexi te et ideo attraxi te miserans». Dall dieser Text nicht ausschlieBlich vom
fleischlichen Israel gilt, diirfte ohne weiteres klar sein. Die Okonomie der Offen-
barung legt nahe, dafl Israel hier blof der Typus der Auserwihlten ist. Dasselbe
ist von jenen Texten zu sagen, in welchen Gott Israel seinen Augapfel nennt.
Im herrlichen Canticum Moysis begegnet uns das Wort zuerst: « Invenit eum
in terra deserta, in loco horroris et vastae solitudinis ; circumduxit eum et docuit
et custodivit quasi pupillam oculi sui» (Dt. 32, 10). Beim Propheten Zacharias
(2, 8) finden wir, daB der Schutz Gottes iiber sein Volk ein ganz besonders sorg-
samer und sorgfiltiger ist, und daB jener, der es angreift, Gottes Augapfel ver-
letzt : « qui enim tetigerit vos, tangit pupillam oculi mei».

® «Sine poenitentia enim sunt dona et vocatio Dei» (Rom. II 29).

3 Ist die Siinde ein Raub, so versteht man, warum bei ihrer Gutmachung
und Sithnung der Erléser von sich sagt: «quae non rapui, tunc exsolvebam »
(Ps. 68, 5).

4 Hier kommt die von Befn)éw und von polive abgeleitete Bedeutung der
Siinde zum Vorschein. Obwohl beide auch die subjektive Besudelung und Ver-
unreinigung ausdriicken — die Herabwiirdigung, Entehrung und Entweihung
des Gegenstandes gehéren zum Teilinhalte dieser Worter. Vgl. Divus Thomas,
Jahrg. 1939, S. 268.

5 I-II 35 bes. a. 7. Die ganz feinen Analysen des hl. Thomas iiber den
Schmerz und iiber die Betriibnis (tristitia) sind fiir manche theologischen Fragen
maBgebend. Vielleicht hat er gerade deshalb dieser Gemiitsbewegung die groBte
Sorgfalt zugewendet. Nach dieser Analyse versuchen wir die metaphorischen,
aber in der Seinsverinderung des Geschopfes begriindeten Analogien vom Schmerze
und von der Betriibnis Gottes zu erkliren.



Siinde und Unsiindlichkeit 49

behaltung der Analogie der Verletzung, ist sehr leicht. Die Verletzung
ist eine gewaltsame Unterbrechung der zusammenhingenden Teile
und infolgedessen eine Storung im Gesamtorganismus. Je groBer die
Verletzung, je tiefer die Wunde, je schwerer die Stérung, umso leb-
hafter die schmerzliche Wahrnehmung. Nichts liegt aber der affektiven
Seite des Menschen so nahe, als die Verletzung des Gemiites selbst
oder die Storung desselben in bezug auf das ungehinderte Streben nach
seinen Gegenstinden oder im Festhalten an denselben. Der Liebes-
schmerz ist unier allen der grifte, innigste und peinvollste .

Durch die Siinde wird die Liebe Gottes, sein reinstes, uneigen-
niitzigstes Wohlwollen und sein gnadenvolles Einswerden mit seinem
Geschiopfe verletzt und gestort. Die Verletzung ist eine wirkliche von
seiten des Geschopfes, das der Liebe Gottes sich entzieht und so den
LiebeseinfluB und die Liebeseinheit mit Gott nicht genieBen kann.
Einem derart gestorten, zerrissenen Verhiltnisse von seiten des geliebten
Gegenstandes entspricht im Liebenden der Schmerz, die Liebespein.
Dies iibertragen wir auch auf Gott, wenn wir sagen, der Siinder ver-
letze Gott und verursache ihm Schmerzen. Unter diesem Gesichts-
punkt tritt uns die Siunde als eine Verletzung (laesio BAradis, Adur,
Aof7) entgegen, die von der Beleidigung (offensa) zunichst so ver-
schieden ist, wie Rechts- und Liebesanspriiche verschieden zu sein
pflegen. Schmerz, von Gott e'msgesagt, ist ein metaphorischer Aus-
druck, trigt aber einen solchen Wahrheitsgehalt in sich, daB man die
Gesinnung Gottes der Siinde gegeniiber kaum besser bezeichnen kann.

Die Ursache des innern Schmerzes kann nicht blo3 eine Verletzung
sein, sondern auch jegliche Begegnung (apprehensio) mit einem un-
angenehmen Gegenstand, dessen affektive Wahrnehmung die Gemiits-
bewegung einer Betriibnis verursacht. Dies ist der dolor interior im
eigentlichen Sinne, die tristitia. Unter den Ursachen der Betriibnis
ziahlt Thomas die Abwesenheit eines Gutes, eines angenehmen, geliebten
Gegenstandes und die Verbindung des Gemiites mit einem unange-
nehmen Vorkommnisse auf. Der Gegenstand des Wohlgefallens wandelt
sich zu einem solchen des MiBfallens (aversio) um, das Unangenehme
aber driickt die Seele nieder, sodaB3 die Betriibnis sich in allen Fillen

! Man vergleiche die Ausfiihrungen I-II 28 de effectibus amoris. Das
innigste Einswerden zwischen Liebendem und Geliebten ist die Folge der Liebe,
die sich als languor, liquefactio, fruitio und fervor (ib. a. 5) auswirkt. Dies alles
zeigt hinlianglich, wie herzzereiBend die Folgen der Liebesverleztung und Liebes-
zerstérung sind.

Divus Thomas 4



50 Siinde und Unsiindlichkeit

als eine Niedergeschlagenheit und Mutlosigkeit des Gemiites duBert .
Die Liebe macht das Gemiit frei, sie erhebt es iiber die Grenzen der
gewohnlichen Leistungsfihigkeit, sie verleiht uns eine ganz besondere
Beweglichkeit, indem sie im geliebten Gegenstand einen Mittelpunkt
findet, von dem aus der Wille zu einer ersprieBlichen und wohlgeord-
neten Tétigkeit vorgehen kann. Wohlgefallen und Wonne begleiten die
Liebe, sodaB man mit einem «leichten », von den Lasten des mensch-
lichen Daseins befreiten Gemiit den Lebensweg wandeln kann. Die
Last des Lebens lagert sich im Gemiite ab. Hier wird sie zu einer
lebendigen Wirklichkeit. Das affektive Erfassen gestaltet sie zu einem
personlichen Eigentum des Menschen, dessen ganze Schwere er zu
tragen hat und die er nur durch eine ganz besondere Seelenstirke zu
ertragen oder abzulegen imstande ist 2. Die Flucht vor dem betriibenden
Gegenstand, die Abneigung und das MiBfallen gegeniiber demselben
und gegen den niederdriickenden Gemiitszustand sind Folgen der
Betriibnis und gehéren so zu ihrem synthetischen Begriff 3. Je nach-
dem sie sich auswirken, entstehen zwei ganz besondere Arten der
Betriibnis : die Angst (anxietas) oder Beklemmung (angustia) und die
Lihmung (acedia, accidia) *.

1111 36, 1; 37, 2.

? Die MiaBigung der Niedergeschlagenheit des Gemiites ist Aufgabe der
temperantia ; die Uberwindung derselben und die Befreiung von dieser driickenden
Last aber fillt der fortitudo zu.

3 Beide bezeichnen keine sittlichen Defekte, sondern bloB eine Beklemmung
des Gemiites. Die Arten der Betriibnis zihlt Thomas I-II 35, 8 auf. Eigentliche,
artgetrennte Unterschiede sind bei der Betriibnis ebensowenig zu finden, wie
bei der delectatio. Nur die Anwendung auf verschiedene Materien bringt eine
gewisse Trennung und Unterscheidung mit sich, und so sprechen wir von der
Betriibnis der Barmherzigkeit, des Neides, und auf seiten der Folgen von der
Beklemmung und Lihmung.

¢ Thomas schreibt gewohnlich accidia. Das Wort ist griechischen Ursprungs.
K#80s, (#néw) xndopa, bedeuten die Sorge und Sorgfalt im Betreuen eines geliebten
Gegenstandes (wie xn8euw die Tochter standesgemal verheiraten), also die unge-
hinderte, sorgsame Liebe, sich in Liebe und Sorgfalt einer Sache annehmen.
Das Gegenteil wird mit dem «&» priv. ausgedriickt. *Axnéix bezeichnet Sorg-
losigkeit, Nachladssigkeit, und wenigstens nach der Verbalform (ixn8éw) den Zu-
stand der Mutlosigkeit. Thomas legt dies ganz richtig im Sinne einer Lihmung
des inneren Gemiitslebens aus. Erreicht die Betriibnis einen solchen Grad, daB
sie in einem vollen Verdrull endet, so tritt im inneren Leben, dessen Hauptbeweg-
kraft im Gemiite zu suchen ist, nicht bloB eine Ermiidung, sondern auch ein
gewisser Stillstand und Lihmung auf. Diesen verdrossenen Gemiitszustand, der
infolge des Verlustes eines kraftvollen, treibenden Mittelpunktes entsteht und
aus dem die Nachlissigkeit, oder gar die Ohnmacht des Gemiites, eine lebens-
volle Tatigkeit zu entwickeln, stammt, nennen wir Gemiitslihmung, accidia.



Siinde und Unsiindlichkeit 51

Inwiefern die Siinde eine Betriibnis Gottes verursacht und deshalb
eine destructio gratiae ist, kann aus den aufgezihlten Ziigen leicht bestimmi
werden. Der begnadete Mensch ist ein Gegenstand des Wohlgefallens
Gottes. Erist ein Meisterwerk der Hand Gottes, ein derart geschmiickter
Tempel, daB er ihn sich seiner wiirdig findet, um daselbst zu wohnen
und auf ihn alle Segnungen seiner gnadenvollen Gegenwart auszu-
gieBen. Im begnadeten Geschopfe spielt sich das innerste Leben Gottes
nach den trinitarischen Ausgingen ab?!; in ihm erblickt Gott sein
treues Ebenbild und, wenn wir so sagen diirfen, die Hochstleistung
seiner schopferischen Macht. Die Siinde zerstort dies alles. Die Eben-
bildlichkeit Gottes hort auf, der Tempel Gottes wird zerstort, Gott
verschwindet von diesem Triimmerhaufen und der Gegenstand des
gottlichen Wohlgefallens ist in jenen des MilBfallens verwandelt. Die
Betriibnis Gottes ist infolgedessen durch die Zerstérung eines Kunst-
werkes seiner Hand, durch die Verunstaltung seines Ebenbildes und
durch die Vertreibung aus der Gegenwart eines innig geliebten und
mit aller Eifersucht gehiiteten Gegenstandes verursacht 2. Ist also die
Betriibnis eine durch die Abwesenheit oder durch Beraubung eines
geliebten Gegenstandes verursachte niederdriickende Stimmung, so
haben wir in den angefiihrten Momenten eine Seinsgrundlage von seiten
des Geschopfes, um die Analogie der Betriibnis, der Traurigkeit, auf
das Verhalten Gottes diesen Ereignissen gegeniiber anwenden zu kénnen :
die Siinde ist eine Betriibmis fiir Gott, weil er des Gegenstandes seines
Wohlgefallens beraubt wird. Wenn ferner die Betriibnis das stetige
Ertragen einer Last, eines unangenehmen Gegenstandes, oder die Zer-
stérung eines uns naheliegenden Gutes bedeutet ®, so ist die Aussage,
daB die Siinde eine Betriibnis Gottes (malum Dei) ist, auch von diesem
Standpunkte aus begriindet. Die Zerstorung des Eigentums, besonders
wenn es Triger unseres Fleies und unserer gestaltenden Tatigkeit ist,
reift gleichsam einen Teil unseres Innern heraus. Deshalb ist die Siinde
fiir Gott so schmerzvoll, weil sie sein Herzenskind tétet. Da weiterhin
in der Seele nach der Siinde nicht mehr das Leben Gottes sich abspielt
und in ihr nicht sein Ebenbild entgegenleuchtet, sondern die Ahnlich-

11 43, 3 und 5 ad 2. Vgl. auch die FuBnote S. 65.

? Unter dem Bilde des eifersiichtigen Hiiters spricht Gott zu seinem Volke
(Exod. 20, 5): « Ego sum Dominus Deus tuus, fortis et zelotes». Daran erinnert
ihn Isaias (63, 15): « Ubi est zelus tuus ?» Die Eifersucht, als eine Wirkung der
Liebe, bespricht Thomas I-II 28, 4.

¥ Also ex malo coniuncto entsteht.



52 Siinde und Unsiindlichkeit

keit mit der « Bestie » erscheint, ist es leicht faBlich, daB das Wohl-
gefallen Gottes in MiBfallen, seine Freude in Betriibnis iibergeht.
Die Seinsbeziehungen des Geschopfes zu Gott und auch die natiir-
liche Liebe Gottes bleiben unverindert. Das Geschopf ist an Gott
gekettet, wird durch die Kraft seines Seins erhalten und gendhrt.
Welch eine Last fiir Gott ist es, einen ihm ganz widerlichen Gegenstand
auf diese Weise tragen und ertragen zu miissen ! Diesem Zerwiirfnis
zwischen beiden Seinsbestinden entspricht von seiten Gottes das Ver-
halten, das wir unter dem Bild der Betriibnis ausdriicken !. So begleitet
uns auf der ganzen Linie die Tatsache, daB die Siinde durch die Zer-
storung oder Umkehrung der Seinsbeziehungen alle Schiden verursacht,
die teils von seiten des Siinders (malum peccatoris), teils von seiten
Gottes (malum Dei) ihre verheerenden Wirkungen verkiinden. Auf
Grund all dieser gestérten und zerstorten Seinsbeziehungen miissen wir
die Siinde und den Siinder eine Last Gottes nennen, und wiv verstehen,
wenn der Prophet vom Erliser sagt: «iniquitates nostras portabit» 2.
Wenn wir die Analogie des Hasses auf das Verhalten Gottes der
Siinde gegeniiber anwenden konnen 3, so ist es auch berechtigt, dasselbe
durch die einzelnen Arten der Betriibnis zu kennzeichnen. Anxietas
als Kummer fiir den Siinder, als eine Angst und Furcht fiir sein Schicksal
sind in der Liebe begriindet, die Gott so reichlich dem Siinder gespendet
hat und die er nie vergessen kann. Der Kampf zwischen Liebe und HaB,
der Zwischenzustand (Kummer) und der volle Ausgleich ist ein den
menschlichen Verhiltnissen entnommenes Bild, unter welchem wir uns
einerseits die durch die Siinde gestorte Liebe Gottes, andererseits seine
kummervolle Sorgfalt vorstellen . Auch die allgemeine Barmherzig-
keit, die alle seine Werke begleitet ®, erhilt in bezug auf den Siinder
eine besondere Bedeutung, da das Ubel, dem er verfallen ist, gewisser-
malen groBer ist, als das Nichts war, das seinem Sein voranging $.

1 Die Tugend, mit welcher Gott den Siinder ertrigt, ist die vom Apostel
hochgepriesene Langmut. « An divitias bonitatis eius et patientiae et longanimi-
tatis contemnis ?» (Rom. 2, 4). «Sustinuit in multa patientia vasa irae». (Ibd.9, 22.)

2 Isa. 63, 11.

% « Odisti omnes, qui operantur iniquitatem» (Ps. 5, 7). « Odio sunt Deo
impius et impietas eius» (Sap. 14, 9).

4 Sehr sinnreich wird dies im ofters angedeuteten Sinne bei Isaias (49, 15)
ausgedriickt : « Numquid oblivisci potest mulier infantem suum, ut non misereatur
filio uteri sui?» « Et si illa oblita fuerit, ego tamen non obliviscar tui. Ecce in
manibus descripsi te; muri tui coram oculis meis semper ».

51 21, & ¢ I-II 113, 9.



Siinde und Unsiindlichkeit 53

Hieraus ist das Verhalten Gottes als eine Beklemmung (angustia) zu
erkliren. Es entsteht da ein Kampf zwischen Liebe und Barmbherzig-
keit einerseits, und zwischen den Forderungen der Gerechtigkeit anderer-
seits. In welcher Richtung soll nun all dies ausgeglichen werden ?
Welche Forderungen sollen siegreich hervorgehen ? Das Suchen nach
einer Antwort verursacht im Menschen eine Gemiitsstimmung, die wir
auf Gott iibertragen, nachdem wir die Seinsgrundlagen in den gestérten
und zerstorten Beziehungen festgestellt haben.

Wie die lang getragene und ertragene unangenehme Last eine
vollig gedriickte Stimmung verursacht, die in einer Sorglosigkeit, Apathie
und Gemiitslihmung endet, so auch die Ertragung der Siindenlast von
seiten Gottes. Dieser Zustand tritt ein, wenn durch das Verhalten des
Siinders die Anstrengung der Liebe und Barmherzigkeit vereitelt wird
und die Forderungen der Gerechtigkeit die Uberhand gewinnen. Hier-
mit fillt der Siinder génzlich aus dem Bereich der iibernatiirlichen,
wohlwollenden Fiirsorge Gottes ; sein hilfreicher Arm ist gelihmt, seine
Stimme verstummt und so hat der Verlust der Gnade den héchsten
Grad erreicht. Die Folge dieses Verhaltens Gottes, oder auch umge-
kehrt die Seinsgrundlage, warum wir Gott die acedia zuschreiben, ist die
Verblendung (obcaecatio) und die Verstocktheit (obstinatio) des Siinders.

Riicksichtlich der objektiven Heiligkeit wird demnach das be-
gnadete Geschopf durch die Siinde entweiht, das ja Gott geweiht,
konsekriert ist. Die Entweithung geht in doppelter Richtung vor sich:
a) als Raub an einem Eigentum Golles, b) als Inanspruchnahme eines
Gott eigenen Seins fiir gottfeindliche Beziehungen, der Mifbrauch seines
Tempels fiir profane Zwecke, und endlich als Schindung des Gegenstandes
der gittlichen Liebe. Da ferner in der gegenwirtigen Ordnung die be-
schriebene Gottzugehorigkeit eine Eingliederung in Christus voraussetzt
und die consecratio selbst im sakramentalen Charakter einen neuen
seinshaften Ausdruck erhdlt, miissen wir sagen, daf3 die Siinde zugleich
eine Schindung Christi, seines Erlosungswerkes bedeutet ! u. zw. nach
beiden Richtungen hin, wie dies bei den Gottesbeziehungen der Fall ist?.

1 Mit sehr scharfen Ausdriicken beschreibt dies der Apostel (Hebr. 10, 29) :
« Quanto magis putatis deteriora mereri supplicia, qui Filium Dei conculcaverit
et sanguinem Testamenti pollutum duxerit, in quo sanctificatus est et spiritui
gratiae contumeliam fecerit ? ».

* Die Liebe Christi, als Grundlage seiner Erlosung, wird Gal. 2, 20 betont :
«Qui dilexit me et tradidit semetipsum pro me ». Man wird daher alles, was wir
iber die Betriibnis Gottes gesagt haben, im gleichen Sinne auch auf Christus



b4 Siinde und Unsiindlichkeit

Die gegenstindliche Heiligkeit des Geschopfes wird auch unter
dem Bilde der Adoptivkindschaft ausgedriickt. Durch die Gnade wird
das vernunftbegabte Wesen in die engste Familie Gottes aufgenommen.
Man muf3 sich die Analogie des Familienverbandes vergegenwirtigen,
um die Tragweite dieser gnadenvollen Herablassung Gottes und dieser
ganz mystischen, tibernatiirlichen Beziehung verstehen zu konnen. Die
innigste Interessengemeinschaft besteht unter den Mitgliedern der
Familie, die niemand aufgeben kann, ohne das gemeinsame Band zu
zerreiBen und der Familie abtriinnig zu werden. Die Zugehérigkeit zu
einem gemeinsamen Stamm schlieBt zweifelsohne eine gewisse, wenn
auch profane Heiligkeit in sich. Was wir iiber die Auktoritit gesagt
haben !, diirfte klarstellen, daB man hier vor einer naturrechtlich
begriindeten und gefestigten Beziehung steht. Deshalb nennt Thomas
die Familie und ihre Erweiterung, das Vaterland, principium pro-
ducens in esse et gubernans, und liBt das Verhalten der einzelnen
durch die Tugend kindlicher Gesinnung und Vaterlandsliebe (pietas)
regeln 2. Zum natiirlichen Band kommen weitere soziale Verbin-
dungen hinzu, deren Hochschitzung oder Verachtung das Verhalten
der einzelnen ganz besonders charakterisiert. Familien- und Vater-
landstreue, Fahnenflucht, Abtriinnigkeit und Verrat bezeichnen die
Grenzen, zwischen welchen sich dies Verhalten bewegt.

Das Verhalten des Geschépfes Gott gegeniiber — auf Grund der
allgemeinen Seinszugehorigkeit — wird durch die Tugend des Gottes-
dienstes (religio) geregelt. Die Annahme an Kindesstatt begriindet eine
neue Beziehung und fordert ein neues Verhalten, das durch die
kindliche Gesinnung (pietas) und nach deren Forderungen geregelt
wird. Jeder Bruch mit dieser Beziehung ist demnach eine Ruchlosig-
keit (impietas, avosiwétne, afepioria), und weil der Terminus derselben
Gott ist, eine Gottlosigkeit (xfedtnc). Die Siinde fithrt aber einen
solchen Bruch herbei. Deshalb ist sie eine Schindung des Familien-
verbandes, ein gegen die Gottesgemeinde geschleuderter Schmutz
(opprobrium) und Schimpf (contumelia, dve:3oc). Der Siinder selbst
ist fahnenﬂl'ichtig (perﬁdus, )\'.TtOTO’LXT“qg) und abtrﬁnnig’ ein Apostat_
In diesem Sinne ist die Siinde eine Apostasie, eine Entweihung der
heiligsten Beziehungen. Die Folge der Siinde ist die VerstoBung aus

anwenden miissen. Inwiefern aber diese Analogien auf Gott und Christus
iibertragen sind, wird man Eph. 4,30 entnehmen konnen : « Nolite contristare

Spiritum Sanctum Dei ».
1 Divus Thomas, Jahrg. 1939, S. 395 fi. 2 TI-II 101, 1.



Siinde und Unsiindlichkeit 55

der Familie Gottes, die Verbannung aus dem Reiche Gottes (exsilium
a Patre et patria). Und da schon im menschlichen Leben die Ver-
stoBenen eine andere anstindige Familie nicht mehr aufzunehmen
pflegt, und weil es eine Gemeinschaft, die der Familie Gottes gleich
oder dhnlich wire, nicht geben kann, bleibt der Siinder ein Auswurf
(ExBohoc) der Menschheit (opprobrium hominum) und ein Kehricht
(abiectio xzbagpa) seines Volkes. Wir verstehen, warum jener, der
unsere Siinden auf sich genommen hat, in prophetischer Vision « oppro-
brium hominum et abiectio plebis» genannt wurde 1.

Prinzip der objektiven Heiligkeit ist das Personsein. Durch das-
selbe wird die Subsistenz iiber andere Weltbestinde erhoben, und je
inniger sie mit dem Urgrunde des Personseins vereinigt wird, umso
hoher ragt sie iiber die einfachen substanziellen Naturgegebenheiten
empor 2. Die Teilnahme des vernunftbegabten Wesens am Personsein
Gottes kann in mannigfacher Form geschehen, je nachdem das Abbild
der Seins-Majestat Gottes in ithm mehr oder weniger vollkommen
gestaltet ist. Wenn daher die objektive Heiligkeit formell in der Wiirde
besteht, unterscheiden wir die Grade derselben nach den Formen der
Teilnahme an der Personwiirde Gottes. Die Wiirde selbst aber ist ein
Wertbegriff. Sie ist die Zusammenfassung, gleichsam das Symbol aller
Vorziige, die der Person als Tridgerin und Besitzerin derselben zu-
kommen. Wert und Wiirde der Person werden daher nach den Natur-
bestinden oder nach dem erworbenen Besitz bemessen und bestimmt,
sodaB ohne dieselben das Personsein inhaltslos, die Wiirde ein leerer
Name ist. Das Personsein ist demnach ein Resultat der selbstindig
gewordenen Seinsbestinde, die substanzielle Vollendung derselben in
der Richtung der Seinsabgeschlossenheit. Das formale Prinzip des
Personseins ist die Subsistenz (subsistentia praecisive sumpta), eine
Seinsbestimmung, die der substanziellen Ordnung angehdért, ohne je-
doch einen pradikamentalen Wesenszug darzustellen : sie ist bloB der
Abschlu3 des substanziellen Fiirsichseins, das Prinzip der Absonderung
der naturhaften Bestande 2.

! Ps. 21, 7. Die weiteren Bezeichnungen der Siinde als Untreue (infidelitas),
Treubruch (perfidia) und Verrat (Fahnenflucht, proditio), sind nach den obigen
Ausfithrungen leicht verstandlich.

? Niheres hieriiber Divus Thomas, Jahrg. 1939, S. 377 ff., und « Der thomi-
stische Gottesbegriff », S. 169 ff.

¥ Sowohl der substanzielle Urgrund dieser Bestinde, als auch dieselben
im einzelnen, werden principium quo genannt, wihrend das Personsein als
principium quod auftritt.



56 Siinde und Unsiindlichkeit

Als Naturbestand ist die Person einer weiteren Entwicklung, ja
einer Aufnahme von ganz neuen personlichen Bestimmungen fihig.
Die weitere Gestaltung des Personseins kann naturhaft oder kiinstlich
geschehen. In beiden Fillen ist das neue Sein dem substanziellen
Urgrunde gegeniiber ein akzidentelles ; der Wiirde und dem Seinswerte
nach ist es aber als Weiterbau eines substanziellen Bestandes eine
Bestimmung, die der substanziellen gleichkommt und als solche ein-
zuschitzen ist. Mit der neuen Personwiirde miissen auch in der Natur
(principium quo) entsprechende Anderungen eintreten, wenn nicht
die Wiirde selbst schon auf einer Umwandlung der Natur ful3t !. Das-
selbe ist auch bei der Gnade der Fall, durch welche das vernunft-
begabte Wesen zweifelsohne eine neue, ja itbernatiirliche Wiirde erhilt.
Die Gotteskindschaft ist ganz sicher eine Beziehung, die direkt der
Person zukommt ; ihre Seinsgrundlage ist indes die Neuschépfung der
Natur nach einer vollkommeneren Ebenbildlichkeit Gottes (imago
recreationis). Die Prinzipien, die die neue Gottdahnlichkeit vermitteln und
wm Geschopfe erhalten, werden unter dem Begriffe der Gnade zusammen-
gefaft. Durch sie wird das vernunftbegabte Wesen nicht etwa bloB
im Rahmen der eigenen Natur vervollkommnet, sondern einfachhin
iiber die Grenzen der Gesamtnatur erhoben. Das begnadete Geschopf
nimmt an der Seins-Erhabenheit und Herrlichkeit Gottes teil. Das
Ansichsein Gottes (esse per se subsistens) kann allerdings keinem
Geschopfe zu eigen sein, oder ihm auch bloB mitgeteilt werden ; wohl
aber kann der Seinsglanz Gottes im vernunftbegabten Wesen sich da-

1 Tst die Subsistenz von der Natur real verschieden, so ist das abgeschlossene
Fiirsichsein ein Resultat der substanziellen Prinzipien, die in ihr und durch sie
zu einer Ganzheit zusammengeschlossen werden. So entsteht eine totalitas imper-
fectionis auf dem substanziellen Gebiete : die Natur begriindet das Fiirsichsein.
Wenn aber die Natur und Subsistenz nicht verschiedene Realititen sind, so geht
die Subsistenz, als Selbstbegriindung, der Natur gedanklich voraus. Diese Selbst-
begriindung tst nicht etwa auf eine Avt Uvrsdchlichkeit zuviickzufiihven, sondern
bezeichnet blof die wicht abgeleitete Wivklichkeit (also nicht das Wirklichwerden!)
und somit die Seinsfiille : ens imparticipatum, per se subsistens, das absolute
Ansichsein. Der Nachdruck liegt so sehr auf dem « per se subsistens », auf dem
« Ansich », daB das esse, das Sein, nicht eine bestimmte Teilsicht (etwa Wesenheit
oder Dasein), sondern die absolute Transzendenz bezeichnet, die auch in ihren
Teilsichten mit der Selbstbegriindung ihrer eigenen Transzendenz auftritt. Somit
ist die Selbstbegriindung als ansichseiende Subsistenz der am meisten charakte-
ristische Zug jenes Wesens, dem die Seinsfiille naturhaft zukommt und aus dem
die Seinsfiille selbst abgeleitet wird. In diesem Sinne haben wir die Eigenschaften
Gottes aus seinem Ansichsein abzuleiten und darzurstellen versucht. (Vgl. « Der
thomistische Gottesbegriff » Tab. 4.)



Siinde und Unsiindlichkeit 57

durch widerspiegeln, daB3 es iiber die erdriickende Gewalt des Schick-
sals erhoben wird. Die Lenkung des Schicksals und die souverine
Macht iiber dasselbe kann nur dem Urgrunde des Seins zu eigen sein.
Die affektive Annahme, gleichsam das restlose Einverstindnis mit den
Beschliisssen Gottes und deren freiwillige Annahme gewdhren dem
Geschopfe gleichsam eine Beteiligung bei der Bestimmung und Aus-
fithrung des Schicksals und lassen es im Lichte der hichsten affektiven
Vereinigung und Einheit mit Gott erscheinen!. Hierdurch wird das
Werk des schicksallenkenden Gottes durch die affektive Bejahung von
seiten des Geschopfes gleichsam auch ein Werk des letzteren und es
erscheint in einem Glanze, der nur jenem zu eigen sein kann, der das
Vertrauen, die Freundschaft und die Einsicht in die Pline des Aller-
hochsten geniefit und so zu dessen immerster Familie gehort.

Dieser Glanz ist aber nicht jedem Geschépfe eigen. Die vernunft-
losen Dinge sind dessen kraft ihrer Natur beraubt. Das vernunft-
begabte Wesen jedoch vermag aus eigener Kraft weder in die Pline
Gottes Einblick zu gewinnen, noch jene affektive Vereinigung zu
erwerben, die zur widerspruchslosen und freundschaftlichen Einheit
mit Gott notwendig ist. Die Auflehnung gegen Gott, die Gleichgiiltig-
keit und zuletzt die Aufrichtung eines gottfeindlichen Reiches sind
sprechende Zeugen dafiir, daB der genannte Glanz durchaus keine
Naturgabe oder ein erworbener Besitz, sondern eine Folge der gnaden-
vollen Herablassung Gottes zum vernunftbegabten Geschopfe ist. Awus
diesem Grunde nennen wir die affektive Vereimigung wmat Gotlt einen
Glanz, der nur seine Auserwdihlten umgibt, dieselben iiber andere Wesen
erhebt und im Lichie einer iibernatiirlichen I'rveundschaft mit der aller-
hichsten Majestit erscheinen lift.

Die Gnade ist demnach ein Glanz ; aber nicht bloB ein duBerer
Glanz, sondern ein Seinsglanz, der aus der Umwandlung und Erh('jhuﬁg
der Natur des vernunftbegabten Wesens entsteht. Die affektive Ver-
einigung, gleichsam das Einverstindnis mit Gott, ist eine Folge der
eigenen Titigkeit des Geschopfes, eine Verahnlichung desselben mit dem
Denken und Wollen Gottes. Aus diesem Grunde mul} es mit solchen
Prinzipien des Seins und der Titigkeit ausgeriistet sein, die es zu einem
Ubernatiirlichen, gottdhnlichen Leben befihigen. Die Gesamtheit

! Fiir das eigene Schicksal betont dies Thomas I 22, 2 (Ver. 5, 5); fiir
die Gesamtpline Gottes vgl. man seine Ausfithrungen iiber die Liebe (caritas)
II-IT 23 sq. Uber die Erhabenheit des begnadeten Wesens iiber das Schicksal
vgl. auch S. 37 und 42, FuBnote 1 dieser Abhandlung.



58 Siinde und Unsiindlichkeit

dieser Prinzipien nennen wir Gnade. Weil aber die Gnade ein Seins-
glanz ist, dessen Aufgabe die Vermittlung des tibernatiirlichen, gott-
ahnlichen Lebens ist, so ist sie nicht bloB ein Glanz, sondern auch
Leben. Leben und Glanz sind die beiden Bilder, unter demen wir uns
das grofle Geheimnis der Begnadigung vergegenwdirtigen.

Kraft der eigenen naturhaften Prinzipien ist der Lebensablauf im
vernunftbegabten Geschdpfe ein Abbild seiner eigenen Leistungsfahig-
keit und der Einwirkung der Natur, die es umgibt (wie beim Menschen),
oder deren Ahnlichkeit ihm in der Form von eingegossenen Ideen mit-
geteilt wird (wie bei den reinen Geistern). Wie weit sich dieses Leben
von der Urwahrheit und vom Urguten entfernen kann, haben wir im
ersten Teile unserer Ausfilhrungen klarzulegen versucht. Es lebt in
ihm eben bloB die Natur, nicht aber der Urgrund der Natur. Wenn
hingegen im Geschopfe das Leben Gottes selbst auflebt, wenn sich in
ihm dasselbe abspielt, was in Gott vor sich geht, dann erscheinen in
ihm die Urwahrheit und das Urgute in reinster Art und Weise, mit jener
bindenden Kraft, mit jenem hellen Glanze und glithenden Wirme, die
ihnen infolge ihrer seinshaften Einheit mit dem Ansichseienden eigen
sind. Das ureigene Leben Gottes besteht aber darin, daB sein Denken
und Wollen einen einzigen Mittelpunkt und Gegenstand besitzen,
namlich sein eigenes Ansichsein, von dem es nicht geschieden, sondern
bloB gedanklich unterschieden werden kann. In der Mitteilung jener
Prinzipien, die dem Geschipfe ein theozentrisches Denken und Wollen
ermoglichen, besteht die Begnadigung, und die Gnade als eine innere,
dem Geschipfe eigene Lebensquelle und Lebensprinzip.

Die Frucht des innersten Lebens Gottes besteht in den trinita-
rischen Ausgingen. Das « principium totius Deitatis » bringt das Wort
hervor, in dem es sich selbst alle Tiefen der Gottheit offenbart . Dieses
Wort ist aber kein trockener, unfruchtbarer Ausdruck der Wahrheit,
sondern « Verbum spirans amorem » 2. Der Vorgang wird durch die
Hervorbringung der subsistierenden Liebe abgeschlossen, aus der alle
Schenkungen Gottes hervorgehen, und die selbst in jeder Schenkung
gegeben wird ®. Das Leben des begnadeten Geschépfes muBB demnach
nicht bloB theozentrisch, sondern auch ein Abbild der trinitarischen
Fruchtbarkeit Gottes sein. Wird durch die gnadenvolle Besitznahme

1 Ver. 4, 1 ad 5: «Per Verbum ab aeterno genitum eum manifestavit
sibi ipsi ».

1 43, 5 ad 2, wo man die Grundlagen unserer ganzen Ausfithrung findet.

*1 38.



Siinde und Unsiindlichkeit 59

des Geschopfes durch Gott demselben die objektive Heiligkeit mit-
geteilt, so erreicht es durch das beschriebene Leben jene innere Um-
gestaltung, die wir formale Heiligkeit nennen : das Geschopf ist nicht
bloB als Gottes Besitz ein Heiligtum, sondern als innerster Triger des
gotteigenen Glanzes und Lebens. Gott ist in ithm gegenwirtig nach
seinem unverhiillten Wesen, als Gegenstand der Erkenntnis und Liebe !.
Jedes der Natur entnommene oder ihr angepaBte Erkenntnismittel
(species) laBt das ureigene Wesen Gottes verhiillt bleiben. Nicht nur
unter der Sicht des Wahren, sondern auch unter der des Guten erscheint
es bloB schattenhaft, so wie die Ursache in einer ihr nicht ebenbiirtigen
Wirkung aufzuleuchten pflegt. Eine solche Gotteserkenntnis ist aber
eine vermittelte, so daB ihr Gegenstand wie im Spiegel der vermittelnden
Umgebung, nicht aber in sich selbst, nach seinen ureigenen Ziigen
gegenwirtig und mit den entsprechenden Fihigkeiten vereinigt wird.
Gott in sich wird als Gegenstand dann gegenwdirtig, der Abstand zwischen
dem Geschipfe und thm verschwindet dann vollstindig, wenn die Vermaitt-
lung aufhort und Gott selbst die Fahigkeiten bestimmt und sich mit ihnen
unmattelbar vereinigt . Dies kann die Natur nicht zustande bringen,
und so ist eine solche ganz eigenartige Gegenwart Gottes einem gnaden-
vollen Einflusse vorbehalten. Dies ist die Selbstoffenbarung Gottes
vor dem begnadeten Geschopfe, die Zusichnahme desselben, die Be-
rufung zu einem gottdhnlichen Leben. Der Gnadenstand erscheint

1718, 38ad 4.

2 Die Gottesunmittelbarkeit kann verschiedene Formen aufweisen. Die
gnadenvollste wird in der seligen Anschauung (visio beata) verwirklicht, da
hierbei Gottes Wesen selbst die Stelle des Erkenntnismittels (species) wvertritt.
Den niedrigsten Grad finden wir beim Glauben. Die Erkenntnismittel bilden
dabei Begriffe und Sitze, die dem Sinnlich-Seienden entnommen sind. Denselben
fehlt, wenn sie fiir sich betrachtet werden, jede Kraft oder Eignung, den Verstand
mit Gott in sich zu vereinigen oder seine objektive Gegenwart zu bewerkstelligen.
Nur durch den Spruch Gottes, nur durch sein Zeugnis und seine Zusicherung
wird das zu einer faBbaren realen Wahrheit, was ohne dieselben und kraft der
menschlich gestalteten Sitze entweder eine bloBe logische Nichtunmoglichkeit
oder gar als ein lacherliches Begriffs-Unding erscheint. So ist Gott bei jedem
Glaubensakte dem begnadeten Geschopfe in sich gegenwdrtig als loquens, testifi-
cans und revelans, und in diesen Eigenschaften ist er unmittelbares Erkenntnis-
mittel und Gegenstand. Thn, sein Wort, sein Zeugnis erfaBt der Gliubige ; die
menschlichen Erkenntnismittel (Sitze) sind bloB Vermittler des Gotteswortes.
Dies ist der Sinn von II-IT 1, 1-2, wo Thomas klar sagt, daB die zusammen-
gesetzten natiirlichen Erkenntnismittel (compositio et divisio) nicht Gegenstand
des Glaubens sind, sondern als solcher nur die einfache, erste Wahrheit ange-
sehen werden mubB.



60 Siinde und Unsiindlichkeit

unter dieser Sicht als ein gotterfiilltes Dasein, als eine durch die Gegen-
wart Gottes geheiligte, gottgesegnete Fruchtbarkeit.

Glanz, gottgeweihtes Leben, gotterfiilltes Dasein und gottgesegnete
Fruchtbarkeit kennzeichnen demmach die Gnade in sich und in ihren
Wirkungen. Sie ist eine Gottesgemeinschaft auf Grund der Ahnlichkeit
der Natur, der Lebensprinzipien und der Lebensweise. Das begnadete
Geschopf hat den gleichen Lebensraum wie Gott, die gleiche Nahrung
wie er, da es aus derselben Quelle schopft, in welcher Gott seine unend-
liche, ungeschaffene Seligkeit besitzt. Das begnadete Geschopf ist méch-
tig, da es mit Hilfe der ihm zugestandenen Lebensprinzipien mit Gott
und aus Gott leben kann; es vermag sich im Lebensraume Gottes
unbehindert zu bewegen und dessen Schiitze sich anzueignen. Es ist da-
selbst wie zu Hause, wie im eigenen Besitz. Nichts ist ihm fremd oder
feindlich ; alles ist ihm dienstbar, ja Gott selbst steht ihm gewisser-
maBen zur Verfiigung : potest frui divina Persona et uti effectu eius!.
Das begnadete Geschopf ist zu Gott hingekehrt, da sein ganzes Leben
durch Gott befruchtet ist, von ihm den Lebenskern und dessen Gedeihen
erhialt. Es ist endlich gotterfiillt. Der ihm unmittelbar gegenwirtige
Gott bildet ja durch sein Wort die Nahrung, durch seine unendlich
warme Giite aber den Lebenstrieb.

Durch die Siinde hort die beschriebene Gottesgemeinschaft auf.
Sie ist, wie wir von Thomas gehért haben, eine Zerstérung der Gnade.
Die Hinkehr (conversio) zu Gott verwandelt sich in eine Abkehr (aversio)
von ihm : Golt ist nicht mehr das Lebenselement des Siinders, seine
Sonne geht in thm wicht auf. Die Siinde ist der Tod der Seele, da sie
sich infolge des Verlustes der Lebenskrifte von innen aus nicht mehr
bewegen und zu ihrem wahren Lebensziele nicht hinstreben kann.
Die niedrigen Stufen des Lebens bleiben in ihr unberiihrt ; nur das
natiirliche intellektuelle Leben erleidet eine gewisse Abschwéichling 2,
Das hohere Leben aber, das aus der Verbundenheit mit dem eigentlichen
Lebensprinzip der Seele stammt, erlischt in der Seele vollstindig.
Die Seele des Siinders ist nicht bloB im negativen, sondern im priva-
tiven Sinne unfihig, sich iibernatiirlich zu betitigen. Sie ist in dieser
Beziehung nicht mit den leblosen, sondern mit den des Lebens beraubten,
entseelten Dingen vergleichbar : sie ist tot, eine Leiche. Sie ist fiir
jeden iibernatiirlichen EinfluB unempfinglich. Die iibernatiirlichen
Wahrheiten dienen ihr nicht zur Nahrung, da sie dieselben ebensowenig

171 38, 1. 2 I-1T 85.



Siinde und Unsiindlichkeit 61

zu assimilieren vermag, als ein lebloses Wesen die Nahrungsmittel auf-
nehmen und sich einverleiben kann. Die Liebe Gottes, die iiber die
Welt ausgegossen ist, sein Ruf und seine alles an sich ziehende Gnade
sind bei ihr wirkungslos : sie reagiert auf derartige Einfliisse nicht,
da jede Verwandtschaft mit ihnen, jede Aufnahmefihigkeit ihr abgeht.
In dieser Sicht zeigt sich die Siinde ganz besonders als ein Unvermdgen
(impotentia, x3uvapia), der Siinder selbst aber als ein im Todesreiche
befindliches Wesen. Hért das Leben im Organismus auf, so stellt sich
die Zersetzung ein. Der Eintritt des Todes ist dann vorhanden, wenn
die einzelnen Teile des Organismus aufhéren, das gemeinsame Wohl
des lebenden Bestandes anzustreben und nicht zu einem einheitlichen
Ziele hinstreben, sondern den Gesetzen ihrer eigenen Elemente und
Bestandteile iiberlassen werden. Fiir die Einheit des geistlichen Lebens
und fiir das Vorhandensein eines solchen Lebens iiberhaupt, ist ein
gemeinsames, das ganze Gebiet des Geistes umfassendes und ordnendes
Ziel maBgebend. Dies ist aber nur in Gott zu finden . Hdrt also Gott
auf, der letzte Zweck des vernunftbegabten Wesens zu sein, so ist ein
einheitliches Geistesleben nicht moglich. Ja, wir miissen sagen, dafl das
geistliche Leben idiberhaupt aufhort, da die einzelnen Fihigkeiten ihren
eigenen Weg wandeln und auf demselben mit Gegenstinden in Beriihrung
kommen, die unter thnen stehen und so ithre Entwertung, ja Zersetzung
herbeifiihren. Aus diesem Grunde nennen wir die Siinde, als destructio
gratiae, den Tod der Seele 2.

Die Gnade ist ein Lebensglanz, da sie die hichste Entfaltung der
Lebenskrifte ermoglicht und ihre allergroBte Vereinheitlichung herbei-
fithrt. Ist Gott der Seinsmittelpunkt der Welt, von dem die relative
Einheit der Dinge ausgeht und in dem dieselbe aufrecht erhalten wird,
so kann dieses ontologische Verhiltnis psychisch nur dann verwirklicht
werden, wenn er auch fiir das Geistesleben den Mittelpunkt bildet.

I Man vgl. die Beweise in den ersten Fragen der I-II.

2 Der hl. Thomas erkliart den Siindenmakel als eine Besudelung, die aus der
Berithrung des Geistes mit Dingen entsteht, die ihm gegeniiber minderwertig
sind. (Vgl. Divus Thomas, Jahrg. 1941, S. 250 ff.). Die Fassung, die wir hier im
Texte geben, zeigt, warum das Laster (vitium) ein habitus corruptus ist, und
warum die Siinde eine Zersetzung in der Seele herbeifiihrt. Das Bild ist dem
materiellen Organismus entnommen, wo etwas nur dann und solange gesund und
brauchbar ist, als seine Bestandteile im Gleichgewichte sind und kein ihm fremdes
Element in seinen Aufbau aufgenommen wird. Ist letzteres der Fall, so stellt
sich Krankheit und Zersetzung ein. So ist auch der Zustand der Seele nach dieser
Analogie vorstellbar, wenn sie mit niedrigen, minderwertigen Dingen in Kontakt
gerat und dieselben zu den Bestandteilen ihres psychischen Ich aufnimmt.



62 Siinde und Unsiindlichkeit

Nur dann ist in der Seele eine relative Einheit vorhanden und jeder
Geistesakt an seinem richtigen Platze, wenn Gott, seine Gedanken,
sein Wille zum MaBstab genommen werden. So wird in der Seele
psychisch das verwirklicht, was in der Welt ontologisch vorhanden ist.
Eine solche wahrhaft gottiahnliche Téatigkeit umgibt die Seele mit
einem Lebensglanze, der nur in ihr wirklich werden kann. Dieses
Lebensglanzes beraubt sie sich selbst durch die Siinde, und der Siinder
selbst wird durch dieselbe in das Todesreich versetzt, wo «nullus ordo,
sed sempiternus horror inhabitat »1. Die Welt, die in der Seele des
Siinders aufscheint, ist nicht Gottes Welt, nicht ein nach Gottes Ideen
geordnetes Reich. Menschensinn herrscht darin mit allen Auswiichsen
der Willkiir und Leidenschaft, so daB die einzelnen Teile dieser Welt
sich in Zersetzung befinden, einander bekimpfen und schidigen. Der
ordnende Gott ist ausgeschlossen. Deshalb herrscht in der Seele des
Siinders, in seinen Werken und in der von ihm aufgebauten Welt die
Unordnung und ein gleichsam zersetzender Unfriede.

Schwindet der Glanz, so nimmt seine Stelle ein nebelartiges Gebilde
ein, und die Ziige des von ihm umgebenen Wesens treten nur ver-
schwommen hervor 2. Verschwindet der Glanz vollstindig, so tritt
Finsternis ein. Diese Verfinsterung der Seele fithrt die Todsiinde herbei,
und der Siinder selbst wird in das Reich der Finsternis versetzt. Der
Sieg des Seins iiber das Nichtsein ist ein Aufblinken und Aufleuchten
der Kraft und Macht ; das Ergebnis selbst aber ist ein Glanz, etwas,
was sich selbst kundtut und Anerkennung erheischt. Der Sieg des
Nichtseins iiber das Sein hingegen ist eine Verfinsterung, ein schmach-
volles Entschwinden der Kraft ; das Resultat aber ist ein Schwund,
der keiner Anerkennung wert ist, ja gar nicht bemerkt zu werden
verdient. In sich verbleibt es im Dunkel und verdient Verachtung ;
nur durch seine Umgebung ruft es Mitleid oder eine andere Wahr-
nehmung (bzw. Stimmung) hervor. Diesen Sieg des Nichtseins iiber
das Sein nennt die Heilige Schrift Finsternis®. Da die Siinde aus der
Kraftlosigkeit hervorgeht, stellt sie den Sieg des Nichtseins iiber das Sein
dar und wird mit Recht Finsternis gemannt.

1 Job 10, 22.

2 Diese Umnebelung der Seele tritt bei der liBlichen Siinde ein. Die Werke
eines Menschen, der in solchen Siinden lebt, sind eben keine hervorragende Glanz-
leistungen, in welchen Gott in seiner vollen Reinheit erscheinen wiirde. In dieser
Umnebelung der Seele diirfte der Makel der liBlichen Siinde bestehen.

3 Joh. I 5; 3 19; 12 35.



Siinde und Unsiindlichkeit 63

Ist das Gnadenleben ein gotterfiilltes und gottgesegnetes Leben,
so ist die Beraubung der Gnade am besten als Gottverlassenheit zu
bezeichnen. Wo Gott ist, dort ist Kraft und Macht, somit der hochste
Seinsglanz und der Sieg des Seins iiber das Nichtsein. DaB die Siinde
keineswegs auf Gott zuriickgefithrt werden kann, haben wir oben
betont. Und weil Gott nur dort gegenwirtig ist, wo ein Sein, eine
machtvolle KraftiuBerung vorhanden ist, kann er in der Siinde,
welche die Schwiche des Geschopfes, den Sieg des Nichtseins iiber das
Sein kundtut, nicht gegenwirtig sein. Wo aber Gott nicht gegen-
wartig ist, dort herrscht Finsternis. Deshalb nennen wir die Siinde
sowohl in sich als auch kausal (als destructio gratiae) Finsternis —
einen Seinsmangel. Dort wo Gott nicht ist, mangelt sein Segen ;
und alles, was infolge einer Seinsberaubung seine Gegenwart aus-
schlieBt, kann nur als gottverflucht bezeichnet werden. So ist die
Siinde und der Siinder verflucht, da thnen der Segem Gottes und die
gotterfiillte Fruchtbarkeit abgehen. Der Siinder selbst ist ganz besonders
verflucht, da er durch den reatus culpae et poenaebGott verfallen und
von der Fruchtbarkeit und vom Genusse des gottihnlichen Lebens fiir
immer ausgeschlossen ist 1.

Die Siinde als Finsternis kommt besonders darin zum Vorschein,
daB der Siinder der ganz besondern Gegenwart Gottes beraubt und aus
der Lebensgemeinschaft mit Gott ausgeschlossen wird. Die gnaden-
volle Gegenwart Gottes besteht darin, daB er selbst und nicht die
natiirliche Uberlegung das begnadete Geschopf regiert und leitet. Das
eigene Licht der gottlichen Wahrheit ist die Sonne, die das Auge
des Gerechten erleuchtet. Die Anziehungskraft und die Widrme der
ureigenen Giite Gottes bewegt und belebt das Strebevermdgen des
begnadeten Geschopfes. Gott in sich, in seinem vollen Lichtglanze,
mit dem ganzen Gewichte seiner unendlichen Giite, ist in der Seele des
Gerechten, so daB er unter einer solchen Fithrung sicheren Schrittes
Gottes Wege wandeln kann. Die Seele wird von Gott erleuchtet und
erwarmt ; sie kann die Segnungen dieser gnadenvollen Gegenwart
beniitzen, genieBen und im vollen MaBe ausniitzen. Dies hért durch
die Siinde auf. Gott als Licht und Wirme der Seele verschwindet, es
stellt sich eine furchtbare Finsternis, ein ziel- und planloses, der An-

1 In diesem Sinne spricht Thomas vom Gott-Verfallensein (reatus) Ver. 28, 2.
Uber den Segen Gottes vgl. Divus Thomas, Jahrg. 1940, S. 66 ff. und Jahrg.
1939, S. 269, FuBnote 4.



64 Siinde und Unsiindlichkeit

ziehungskraft Gottes bares Herumirrven ein. Schrift und Liturgie sprechen
demnach mit vollem Rechte von einem Zustande der Finsternis und
vom Todesschatten, wenn sie die Gottverlassenheit des siindigen
Menschen beschreiben wollen !,

Die gnadenvolle Gegenwart Gottes ist nicht bloB bei der aktuellen
Erkenntnis und Liebe vorhanden, sondern sie ist eine stindige, durch
die habituelle Gnade bedingte. Die erstere ist allerdings die auffallendste
Wirklichkeitsweise dieser Gottesgegenwart. Sie ist auch der Grenz-
punkt, wo das desiderium naturale des Geschépfes zum Stillstand
gebracht wird. Es findet hier eine erlebnisartige Vereinigung mit Gott
statt, so daB das Geistesleben (in actu secundo) darin wirklich abge-
schlossen und zu seiner héchsten Bliite gebracht wird. Dem Siinder
ist dieser GenuBl des Lebens vorenthalten, ja ganz unméglich, da ihm
Gott in dieser Eigenschaft, als Objekt des Erfahrungswissens, fremd
und unerreichbar ist. Er ist aber auch der habituellen Gegenwart Gottes
beraubt, wihrend das begnadete Geschopf derselben micht bloff in der
Form eines Schulzes (sanctitas obiectiva), sondern auch in der einer
Lebenswirklichkeit (sanctitas formalis) teilhaftig wird.

Der Gegenstand ist ndmlich nicht nur bei der wirklichen Ver-
einigung mit dem Tétigkeitsprinzip (potentia, facultas) der handelnden
Person gegenwirtig, sondern auch nach der transzendentalen Hin-
ordnung seines Vermdigens zum Objekt. So ist dem Verstande der
proportionierte Gegenstand gegenwirtig ; er trigt denselben auf Grund
seiner transzendentalen Beziehung in sich, die ihn zum Abbild und
zum Spiegel des ihm angemessenen Seienden gestaltet. Inwieweit sich
in ihm (actu oder potentia) das Sein widerspiegelt und auf welche Weise
dies ihm gegenwirtig ist, hingt von der Natur des Vermdgens ab 2.
Die Vernunft, die actus totius entis ist, besitzt die Gegenwart ihres
Gegenstandes nach voller Identitit. Die Vernunft der reinen Geister
ist auf Grund einer Naturforderung durch die eingegossenen Ideen mit
ihrem Gegenstande actu vereinigt. Dem menschlichen Verstande

1 « Sedentes in tenebris et umbra mortis » (Ps. 106, 10). « Populus qui ambu-
labat in tenebris ... habitantibus in regione umbrae mortis» (Is. 9, 2). Schon
die Werke von geringer Bedeutung umgeben die handelnde Person mit keinem
besonderen Glanz. Selbst wenn sie tadellos sind, bleibt ihr Urheber in Ver-
gessenheit und unbekannt. Die minderwertigen oder gar wertlosen Werke setzen
die Person in Finsternis und gestalten sie zu einem Gegenstand der Verachtung.
Es fehlt solchen Werken und ihrem Urheber jeder Zug, der dem Seinsglanz
der Ehre und Glorie zu eigen ist.

2 Vgl. den Anhang in Divus Thomas, Jahrg. 1941, S. 266 ff.



Siinde und Unsiindlichkeit 65

kommt dies bloB in potentia, kraft seiner transzendentalen Hinordnung
zum Sinnlich-Seienden in sich und zu dessen Ursachen zu. Die Ver-
vollkommnung und Erhchung durch die Gnade bringt eine trans-
zendentale Beziehung zu Gott, als zum Mittelpunkte des Seins und der
Wahrheit, mit sich. Deshalb ist Gott als Gegenstand der Evkenntnis und
der Liebe blof auf Grund der transzendentalen Hinordnung dem begnadeten
Geschipfe auch dann gegenwirtig, wenn wirvkliche Akte nicht vorhanden
sind ', Fehlt aber in einem vernunftbegabten Wesen die transzendentale

1 Aus der Begriindung durch die transzendentale Beziehung des Vermdgens
zu seinem Gegenstande folgt zunichst eine intentionale Gegenwart desselben.
Die Beschaffenheit der Gnade erheischt indes eine physisch-reale objektmalige
Gegenwart Gottes. Das Sein der Gnade ist eben ein solches, bei dessen Hervor-
bringung nicht die Macht Gottes allein in Betracht gezogen werden muB, sondern
die Macht Gottes als Prinzip der trinitarischen Ausginge. Man muf3 I 43 von der
Sendung der go6ttlichen Personen auf sich wirken lassen, um dies zu verstehen.
Es kommt hier die Macht der Gottheit als eine in den einzelnen Personen und durch
sie subsistierende Eigenschaft in Betracht. Die Gnade wird durch die Sendung
der Personen hervorgebracht. Und so ist der Vater kraft der Gnade als proferens
Verbum et spirans amorem, der Sohn als gesprochenes Wort, und der Heilige Geist
endlich als die von beiden ausgehende und gesandte Liebe gegenwirtig. Dies
unterscheidet die Gnade von den iibrigen Wesen, und deshalb ist mit ihrer Hervor-
bringung und Erhaltung eine neue, von der gewdhnlichen Seinstitigkeit Gottes
vollig verschiedene Gegenwart, die Einwohnung Gottes im Geschdpfe vorhanden.
(Vgl. T 43, 3 et 6.) Es ist schon die gewdhnliche Gegenwart Gottes eine
physische und substanzielle. Nur lassen die Seinswirkungen das innerste Wesen
Gottes nicht erscheinen. Durch die Gnade und in der Gnade aber wird Gott in
sich, in seinem ureigenen geheimnisvollen Leben enthiillt und erscheint als
physisch gegenwirtiger Gegenstand.

Das Wirken Gottes nach auBenhin ist keineswegs geteilt ; es ist allen drei
Personen gemeinsam. Dies hindert aber nicht, daB in den hervorgebrachten
Wirkungen das Sein, die Natur Gottes, verschiedenartig abgebildet wird. Das
gewohnliche Sein, durch dessen Verwirklichung Gott per essentiam, per potentiam
et per praesentiam gegenwirtig ist, offenbart Gottes innerstes Wesen nicht.
Dasselbe bleibt verhiillt. Nur Gott als Ursache des Seins und seine Allmacht
scheinen durch solche Wirkungen auf. Die Gnade aber enthiillt Gott in seiner
innersten Natur. Sie zeigt ihn in seinem innersten Leben, in den Eigenschaften
der Personen selbst. Deshalb kommt zu den angefiihrten Gegenwartsweisen eine
ganz neue : die Enthiillung, die Offenbarung des seinsbewirkenden Gottes nach
jener Sicht, Wahrheit und Giite, die ihm allein zu eigen ist und sich in den trinita-
rischen Ausgingen in ureigenster Form zeigt. Durch die Hervorbringung des
Seins der Gnade allein wire die besondere Gegenwart Gottes nicht begriindet ;
da aber die Verwirklichung derselben Gottes innerstes Leben und Wirken offen-
bart, so ist Gott als enthiillter, in sich erkennbarer Gegenstand durch die Gnade
gegenwirtig. Die Gnade enthiillt somit in sich und als Lebensprinzip, als Abbild
des gotteigenen Lebens das Geheimnis des gottlichen Wirkens nach auBen, dem
die trinitarischen Ausginge vorangehen und in welchen auch das duBere Wirken
seinen Grund besitzt, richtiger : deren Stempel auf die Werke Gottes in verschie-

Divus Thomas b



66 Siinde und Unsiindlichkeit

Beziehung zu einem Gegenstand, so ist dieser ihm nicht gegenwirtig.
Ist dieser Mangel ein privativer, so ist auch die Abwesenheit des Gegen-
standes eine Seinsverminderung und je nach der Natur des Vermdogens
eine Verfinsterung (fiir den Verstand) oder eine Entkriftigung (fir
den Willen), dem dadurch die Anziehungskraft und somit die Mdglich-
keit des Strebens nach einem Objekte abgeht.

Letzteres ist der Fall beim Siinder, in dem die Gnade, die trans-
zendentale Hinordnung zu Gott zerstort ist. Deshalb ist er tot, in der
Finsternis und seines Glanzes beraubt. Das Leben der Seele ist durch
den Besitz von Prinzipien bedingt, die transzendental auf Objekte
hingeordnet sind, die ihrer geistigen Hoheit entsprechen. Ohne die-
selben ist ein Kontakt, eine Befruchtung und standesgemidBe Erndhrung
der Seele nicht modglich. Sie ist um Gegenstinde bemiiht und titig,
die unter ihrer Wiirde sind. Sie wird dadurch in sich und in ihrer
Tétigkeit besudelt. Dall nur Gott einen wirklich wiirdigen Gegenstand
des Seelenlebens bildet und nur von ihm die richtige Beurteilung des
geschopflichen Seins ausgehen kann, haben wir ofters betont. Dies
vermittelt aber nur die Gnade. Daher ist die Zerstérung derselben
ein Ausloschen des Seelenlebens, eine Verfinsterung und Entkriftung
des Menschen ; und darum ist der Siinder gottverlassen ; in seinen
Werken zeigt sich aber jene Unordnung, die wir im vorhergehenden
Abschnitte beschrieben haben. Aus diesem Gnadenverluste folgt der
actus humanus inordinatus, wie auch jene Ohnmacht und Entkriaftung,
infolge deren der Siinder ein gotterfiilltes und gottgesegetes Leben

nicht fithren kann.
(Fortsetzung folgt.)

dener Form aufgedriickt wird. Das vestigium liB8t dieses innere Leben Gottes
nicht ahnen ; die Gnade aber offenbart jenes Geheimnis, das hinter dem Wirken
Gottes nach auBen als Wesenswirklichkeit des Ansichseienden zu finden ist.



	Sünde und Unsündlichkeit [Fortsetzung]

