
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 20 (1942)

Artikel: Was ist der Mensch?

Autor: Thiel, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-727389

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-727389
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Was ist der Mensch?1
Von Dr. Matthias THIEL 0. S. B.

Kopernikus hat an Stelle des geozentrischen Weltsystems das

heliozentrische gesetzt und damit auch den Menschen für ein Wesen

erklärt, das sich um die Sonne dreht. Trotzdem ist es weder ihm noch
einem anderen nach ihm in den Sinn gekommen, die Sonne dem Menschen

schlechthin überzuordnen. Vielmehr betrachtet sich der Mensch noch
immer als die Krone der Schöpfung oder, wie die Evolutionisten sagen,
als den Höhepunkt aller bisherigen Entwicklung.

So weit stimmen alle überein. Aber nur so weit. Denn auf die

Frage, was denn eigentlich den Menschen über alle übrigen Geschöpfe
erhebe, antwortet der Materialist anders als der Idealist, der Theist
nicht so wie der Pantheist, der Atomist verschieden vom Hylemorphist.
Obwohl nichts dem Menschen so nahe ist wie er selbst, sind die
Ansichten über sein Wesen kaum weniger entgegengesetzt als die über
Gott und die Außenwelt. Der Grund für die Abhängigkeit des Menschenbildes

vom gesamten Weltbild liegt in dem Verhältnis des Menschen

zum ganzen Weltall, das in dem Worte « Mikrokosmos » seinen kürzesten
Ausdruck gefunden hat. Denn, wie Papst Gregor der Große in einer
Homilie ausführt, hat der Mensch mit allen Dingen im Himmel und
auf Erden etwas gemeinsam : nämlich mit den Steinen das Sein, mit
den Pflanzen das Leben, mit den Tieren das sinnliche und mit den

Engeln das geistige Erkennen 2. Wo immer aber ein Wesen mit anderen
etwas gemein hat, ist zu seinem vollkommenen Verstehen ein Doppeltes

1 Dieser Aufsatz war schon geschrieben, als der « Divus Thomas » die wertvolle

Abhandlung von Dr. Jos. Endres C. Ss. R. über « Die Stellung des Menschen
im Kosmos » brachte. Wie mir scheint, ergänzen die beiden Artikel einander
so, als wären sie vorher vereinbart worden.

2 Homilia 29 in Evangelia (MPL 76, 1214 n. 2) : « Omnis creaturae nomine
Signatur homo. Habet namque commune esse cum lapidibus, vivere cum
arboribus, sentire cum animalibus, intelligere cum angelis ». — Thomas, S. th.
I 97, 1 : « Homo dicitur minor mundus, quia omnes creaturae mundi quodammodo
inveniuntur in eo ». Vgl. I 96, 2.



4 Was ist der Mensch

erforderlich : einmal, daß man sich das mit anderen Gemeinsame klar
macht, denn nur so wird die Stellung des zu Bestimmenden in der
Welt offenbar ; und sodann, daß das Besondere an ihm hervorgehoben
wird.

Daraus erklärt sich schon, warum jede Definition notwendig aus
zwei Teilen besteht : der eine enthält das Gemeinsame des zu
bestimmenden Gegenstandes mit anderen Dingen, und der andere stellt das

Besondere an ihm heraus. Beides hat zuweilen große Schwierigkeiten.
Das erste, weil unmöglich alle Dinge angeführt werden können, mit
denen das zu bestimmende irgend etwas gemeinsam hat. So müßte

man, um das beim Menschen zu tun, von allem reden, was immer
ein Sein hat. Aber jede Definition gleicht einer Briefadresse, die den

genauen Ort angibt, den jemand im Universum einnimmt. Jede
Adresse, sie mag noch so genau sein, setzt notwendig vieles voraus.
Man denke sich z. B. folgende gewiß ausführliche Anschrift : Herrn
Schmitz, Erdkreis, Europa, Deutschland, Rheinprovinz, Bezirk Koblenz,
Neuwied, Hauptstraße. Selbst eine solche Ortsangabe wäre nicht
ganz voraussetzungslos. Einer der z. B. nicht weiß, in welchem Teile

Europas Deutschland liegt, würde auch einen so ausführlich adressierten
Brief nicht an seinen Bestimmungsort bringen können, auch wenn er
den Adressaten persönlich kennt. Ähnlich verhält es sich mit den

Definitionen. Wie eine Adresse nicht für Menschen ohne alle

geographischen Kenntnisse geschrieben wird, sondern für eigens

ausgebildete Postbeamte, so definiert man auch nicht für jedermann.
In der Logik wird zwar das Gesetz verkündet : Definitio sit clarior
definito, aber wie Unaburu in seiner Logik 1 mit Recht bemerkt, ist
das nicht absolut, sondern relativ zu nehmen. Deshalb beweist es

nichts gegen die Güte einer philosophischen Definition, wenn einem

Nichtphilosophen das zu Definierende klarer ist als dessen Definition.
Als Beispiel führt Urraburu gerade die scholastische Definition vom
Menschen an, die lautet : « animal rationale ». Da dieselbe seit
Jahrhunderten in allen Logikbüchern als Schulbeispiel einer
Wesensdefinition weitergegeben wird, — auch Thomas gebraucht sie immer

1 Vallisoleti 1890 n. 76 : « Planum autem est maiorem hanc claritatem
definitionis intelligendam esse non absolute, sed respective, nimirum respectu
illorum, qui vim percipiant et cognitionem habeant terminorum ac notarum,
per quas fit definitio. Etenim relate ad imperitos fieri potest, ut definitio in se

perspicua, minus clara videatur. Sic quot reperies rudes, qui melius intelligunt
hominem, quam animal rationale »



Was ist der Mensch 5

wieder 1
—, verdient sie wohl, auf ihren Wert für unsere Frage nach

dem Wesen des Menschen geprüft zu werden. Diese Definition ist so

einfach und anscheinend so selbstverständlich, daß die meisten, auch

wenn sie die Philosophie zu ihrem Fachstudium erwählt haben, kaum
einmal in ihrem Leben auf den Gedanken kommen, sie zum Gegenstand

einer besonderen Überlegung zu machen. Gegenwärtig wird sie

von einigen sogar als zu inhaltsarm bezeichnet, als daß sie verdiente,
weiter berücksichtigt zu werden2. Der hl. Thomas dachte anders.

Rousselot geht so weit, daß er sagt, für den Aquinaten sei diese Definition

geradezu ideal gewesen3. Soviel ist gewiß, daß die angeführte
Definition unter allen Definitionen eine Sonderstellung einnimmt.
Beim Studium der Logikbücher, nicht bloß der scholastischen, sondern

auch der nichtscholastischen, muß es jedem auffallen, daß für die

definitio essentialis immer nur das eine Beispiel « animal rationale »

angeführt wird. Um das richtig zu bewerten, muß man zwei Dinge
beachten : einmal, daß die definitio essentialis allgemein für die
vollkommenste Weise gehalten wird, die Natur eines Dinges zu bestimmen,
denn man verlangt von ihr, daß sie auch die differentia specifica oder
den A ^unterschied des zu Definierenden angibt ; und sodann, daß

nur Substanzen vollkommen definiert werden können 4. Beispiele für
Wesensdefinitionen von Akzidenzien wären leicht zu finden. Aber weil
diese nur ein unvollkommenes, von einer Substanz abhängiges Sein

1 In seiner Schrift De ente et essentia (c. III) gebraucht der Aquinate diese

Definition, um mittels ihrer zu zeigen, daß in der zusammengesetzten
Körpersubstanz zwischen der essentia in universali und der essentia singularis nur ein
Unterschied secundum non signatum et signatum ist. Und im gleichen Kapitel
dient ihm dieselbe Definition als Beispiel für die ganz andere Zusammensetzung
der körperlichen Substanz aus Genus und Species als die aus Leib und Seele.
« Unde dicimus hominem esse animal rationale, et non ex animali et rationali,
sicut dicimus eum esse ex anima et corpore ».

2 Meyer Hans, Thomas von Aquin. Bonn 1938, 590: «Man hat Anstoß
an der thomistischen Bestimmung des Menschen als 'animal rationale' genommen.
In der Gegenwart ist diese Bestimmung für viele zu einer Formel mit zu geringer
Inhaltsfülle geworden. Für Thomas war sie das nicht ».

3 Rousselot Pierre, L'intellectualisme de saint Thomas. Paris 1924 2, 99 :

« On peut dire que la définition de l'homme est présentée par saint Thomas
comme réalisant l'idéal, sans plus ; il paraît qu'il croyait posséder ici la
formule presque magique qui livre à l'esprit le fond de l'être, 'le mot signifiant

ce qui est', 'le miroir égal à l'essence de la chose', speculum adaequans
essentiam rei ».

4 Thomas, II Dist. 35, 1 a. 2 ad 1 : « Secundum quod aliqua habent esse,
possunt definiri ideo nil perfecte definitur nisi substantia ».



6 Was ist der Mensch

haben, können sie auch nur unvollkommen definiert werden1. Und
auch unter den Substanzen gibt es verschiedene Stufen der Definierbar-
keit. Da nämlich alle menschliche Erkenntnis bei dem beginnt, was
die Sinne an einer Sache wahrnehmen, erkennen wir die Substanzen
immer nur auf dem Wege über ihre Akzidenzien, besonders über ihre
Tätigkeiten nach außen 2. Diese aber führen uns nicht immer gleich
tief in das Wesen der ihnen zu Grunde liegenden Substanz ein. Bei
den untermenschlichen Dingen genügen die auf diese Weise gewinnbaren

Kenntnisse nur zu einer mehr oder weniger befriedigenden
Beschreibung. So sind unter den Mineralien die Kristalle am genauesten
bestimmbar. Aber weder mittels ihres Achsensystems, noch durch
chemische Analyse, noch auch durch beides zusammen erfassen wir die

Art ihrer Substanz vollkommen. Denn dazu ist erforderlich, daß wir
außer dem sogenannten Achsensystem, das unter das Prädikament
der Quantität fällt, und den chemischen Elementen auch die sub-

stanzielle Form des Kristalls erkennen. Ich weiß wohl, daß heute
manche die Zusammensetzung der anorganischen Körper aus Materie
und Form nicht mehr zugeben. Allein das kommt daher, daß sie

Materie und Form eigene Existenzen zuschreiben, wenn auch nur
unvollkommene. Es ist hier nicht der Ort, zu zeigen, daß auf diese

Weise niemals eine substanzielle Einheit entstehen kann. Statt dessen
sei die Aufmerksamkeit auf zwei Dinge gelenkt : erstens, wenn die

anorganischen Körper nicht aus Materie und Stoff zusammengesetzt
sind, wie kann dann die Materie in den belebten Körpern noch reine
Potenz sein? Der Stoff geht ja dann aus den unbelebten Körpern ohne
substanzielle Veränderung in die belebten über. Sodann ist zu beachten,
daß die Zusammensetzung der körperlichen Substanzen aus Materie
und Form eine wesentlich andere ist als die eines Ganzen aus seinen
Teilen. Materie und Form sind keine Teile der körperlichen Substanz,
sondern deren Prinzipien. Der Unterschied zwischen einem Teil und
einem Prinzip liegt darin, daß jeder Teil als solcher das Ganze schon
voraussetzt, weil er sein Sosein nur durch das Ganze hat. So ist die

1 Thomas, De ente et essentia, c. VII : « Definitionem autem [accidentia]
habent incompletam, quia non possunt definiri nisi ponatur subiectum in eorum
deiinitione ; et hoc ideo est, quia non habent esse per se absolutum a subiecto ».

2 Thomas, S. th. I 29, 1 ad 3 : « Quia substantiates differentiae non sunt
nobis notae, vel etiam nominatae non sunt, oportet interdum uti difierentiis
accidentalibus loco substantialium ; puta si quis diceret : ignis est corpus simplex,
calidum et siccum. Accidentia enim propria sunt efiectus formarum substantialium

et manifestant eas ».



Was ist der Mensch 7

menschliche Hand in ihrem Sosein vom ganzen Menschen bestimmt,
zu dem sie gehört. Deshalb kann niemand wissen, was eine menschliche
Hand ist, solange er nicht weiß, was ein Mensch ist1. Beim Prinzip
ist es umgekehrt. Das Prinzip ist früher als das Ganze und daher auch

früher als dessen Teile 2. Die körperliche Substanz aber fordert zwei

solcher Prinzipien : eines, wodurch sie zur Körperwelt gehört, und ein

anderes, durch das sie innerhalb der Körperwelt eine besondere Substanz
ist. Das erste Prinzip nennen wir Materie und das andere substanzielle
Form. Diesem zweiten Prinzip kommt die doppelte Aufgabe zu, daß

es für's erste den Stoff zu dem Ganzen der körperlichen Substanz

ergänzt, und sodann, daß es die Teile, in die der Stoff durch die

Quantität auseinandergelegt wird, zu Teilen dieser bestimmten
Substanz macht, z. B. zu Teilen eines bestimmten Menschen. Die reale

Verschiedenheit dieser beiden Prinzipien ergibt sich aus ihrer
Trennbarkeit. Leider wird der wesentliche Unterschied zwischen einem

Prinzip und einem Teil auch von vielen Scholastikern zu wenig
berücksichtigt. Das hat dazu geführt, daß man die Lehre von der Zusammensetzung

der körperlichen Substanzen aus Stoff und Form immer wieder
mit Hilfe der Naturwissenschaften zu beweisen suchte und meinte,
die Zulässigkeit derselben hänge von der Richtigkeit eines bestimmten
physikalischen Weltbildes ab. Das aber trifft nicht zu. Ob die letzten
Elemente Erde, Wasser, Luft und Feuer sind, oder Elektronen, oder

sonst etwas, ist für die scholastische Lehre von Materie und Form völlig

belanglos. Denn die einen wie die anderen sind, für sich genommen,
schon Substanzen, und erhalten bei ihrer Verbindung zu neuen sub-

stanziellen Einheiten den Charakter von Teilen, nicht aber von Prinzipien.

Wenn jemand von den Naturwissenschaften her an diese Lehre

herantritt, ist er versucht, sich das Verhältnis der beiden Prinzipien

1 Nach dem hl. Thomas gibt es deshalb keine abstractio partis a toto. So
schreibt er In Boëth. de Trinitate q. 5 a. 3 : «Pes non potest intelligi sine intellectu
animalis, quia id quo pes habet rationem pedis, dependet ab eo, a quo animal
est animal ». — Schopenhauer drückt denselben Gedanken in seiner « Einleitung
in die Philosophie » (Reclam 9) folgendermaßen aus : « Denken Sie sich ein
erkennendes Wesen, das nie einen menschlichen Leib gesehen hätte, und dem nun
die Glieder eines solchen Leibes einzeln und nacheinander vorgelegt werden ;

könnte ein solches wohl eine richtige Vorstellung erhalten vom ganzen menschlichen

Leibe, ja nur von irgend einem einzigen Gliede desselben Wie sollte es
die Bedeutung und den Zweck der Hand verstehen ohne sie am Arm, oder des
Armes ohne ihn an der Schulter gesehen zu haben »

2 Thomas, In Met. V lect. 13 (Cathala n. 936) : « Principium in quocunque
genere est id, quod est primum in genere ».



8 Was ist der Mensch

nach Weise von Teilen vorzustellen. Aber der Stoff, der hier gemeint
ist, ist noch kein Teil der körperlichen Substanz, sondern die reine

Möglichkeit, durch die substanzielle Form zu einer körperlichen
Substanz ergänzt zu werden. Daß es in der Welt keinen solchen formlosen
Stoff gibt, beweist ebensowenig etwas gegen unsere Lehre, wie das

Ausgefülltsein des Weltraumes ein Argument ist gegen die Möglichkeit

einer örtlichen Veränderung.
Um die Ansicht des hl. Thomas in dieser Frage kennenzulernen,

genügt es, einmal aufmerksam das zweite Kapitel seiner Schrift De ente
et essentia durchzulesen, wo er ausdrücklich als Grund für die

Zusammensetzung der körperlichen Substanzen aus Stoff und Form
angibt, daß die körperliche Substanz nur mittels dieser zwei Prinzipien
vollkommen erkennbar und definierbar werde h In dieser ganzen
Schrift, die nach dem Urteil alter und neuer Erklärer2 schon eine

Synthese der ganzen Philosophie des Aquinaten enthält, ist auch nicht
eine Spur von einem bestimmten physikalischen Weltbild zu finden.
Und wenn der Doctor angelicus an anderen Stellen, z. B. in seinem
Kommentar zur Metaphysik des Aristoteles, die hylemorphistische
Lehre aus den substanziellen Veränderungen beweist, so tut er das

gleichfalls ohne ein anderes Weltbild, als das allen natürlichen Realisten
auch heute noch gemeinsame3.

Nach der Lehre des Aquinaten ist zwar der Stoff, genauer die

materia, quantitate signata, das principium individuationis ; aber wie
wir an anderer Stelle gezeigt haben 4, ergänzt er diese Lehre durch
die andere, daß die substanzielle Form das principium differentiae sei,

und daß also nicht die Materie, sondern die Form die körperlichen

1 « Quod enim materia sola non sit essentia, planum est, quia res per essen-
tiam suam cognoscibilis est, et in specie ordinatur vel in genere ; sed materia
neque est cognitionis principium, neque secundum earn aliquid ad genus vel
speciem determinatur, sed secundum id quo aliquid actu est ».

2 Grabmann M., Mittelalterliches Geistesleben. München 1926. I 327 :

« Am besten wird der Grundgedanke des Büchleins durch die in den alten
Katalogen und Handschriften auch gebrauchte Benennung : De entium quiditate,
ausgedrückt. Wir haben also eine abgeschlossene Seins- und Substanzmetaphysik
vor uns. Raphael Ripa bezeichnet die Schrift 'De ente et essentia' als Meta-
physicae compendiolum. Kardinal Pecci bemerkt : 'Qui trovasi, a me pare, tutta
la metafisica di cui egli fa uso pressoche in ogni linea de suoi scritti' ».

3 Belegstellen siehe bei Gredt Jos., Elementa Philosophiae aristotelico-
thomisticae. Friburgi 1937. Siebte Aufl. Ad 253 sqq.

4
« Divus Thomas» (Freiburg) 1939, 61-79: «Der einheitliche Urgrund der

Individuation in den geschaffenen einfachen wie in den körperlichen Substanzen
nach der Jugendschrift des hl. Thomas von Aquin : De ente et essentia ».



Was ist der Mensch 9

Substanzen wirklich voneinander verschieden macht. Und darum ist
jede körperliche Substanz für uns nur so weit erkennbar, als wir ihre
Form bestimmen können. Denn omne ens cognoscitur, in quantum
est actu. Nun aber offenbart die substanzielle Form sich selbst und
die von ihr informierte Substanz nicht überall gleich vollkommen.
Wenn nämlich gesagt wird, die substanzielle Form sei das principium
differentiae, so ist nicht bloß die differentia numerica gemeint, sondern

gilt das in gleicher Weise auch für Gattung und Art1. Wie das möglich
ist, erklärt sich daraus, daß die gleiche Substanz viele Vollkommenheiten

hat, die alle in derselben Form begründet sind, obwohl ein

großer Teil von ihnen auch in anderen Arten und Gattungen vorkommt2.
So ist die Vollkommenheit des Körper-Seins nicht nur dem Menschen

wesentlich, sondern auch den Mineralien, den Pflanzen und den Tieren,
und doch ist sie beim Menschen in derselben substanziellen Form

begründet, durch die der Mensch die Vollkommenheit des Vernünftig-
Seins hat. Das ist für unsere Frage äußerst wichtig. Denn darin liegt
der objektive Grund dafür, daß wir die Wesenheiten der körperlichen
Substanzen nicht auf einmal, sondern nur allmählich erkennen 3. Wir
sagten schon, daß die Substanzen der Dinge sehr verschieden
vollkommen definierbar seien, und daß wir bei den untermenschlichen
niemals über eine deskriptive Definition hinausgelangen. Deskriptiv
wird jede Definition genannt, in die ein Akzidenz aufgenommen ist.
Diese recht unvollkommene Weise des Definierens muß der Mensch

sogar bei sich selbst anwenden, wenn er sich als Einzelwesen von allen
seinen Mitmenschen unterscheiden will. Denn dem Menschen offenbart

1 Zuweilen werden die inneren Ursachen mit ihren Wirkungen gleichgesetzt,
aber sie sind nur in diesen. Darum bemerkt der Aquinate in « De ente et
essentia », c. VI : « Unde dicit Avicenna in principio sui libri De anima, quod
forma in rebus compositis ex materia et forma 'est differentia simplex eius quod
constituitur ex illa' : non autem ita quod ipsa forma sit differentia, sed quia est

principium differentiae ». Würde man diese Unterscheidung des Aquinaten
zwischen differentia und principium differentiae besser beachten, dann hätte man
weniger Schwierigkeiten, seine Universalienlehre zu verstehen.

2 Caietanus, In De ente et essentia (Edit. Laurent n. 43) : « Res, habens
aliquam perfectionem substantialem, non excludit a se aliquam aliam ulteriorem
substantialem perfectionem, sicut homo ex eo quod habet perfectionem sensi-

tivam, non excludit perfectionem intellectivam : et similiter corpus, ex eo, quod
habet perfectionem corpoream, non excludit a se perfectionem vitalem, et sie
de aliis ».

3 Vgl. Le Rohellec Jos., Utrum iuxta S. Thomae doctrinam essentiae rerum
sensibilium statim in simplici apprehensione pereipiantur, in : Xenia thomistica.
Romae 1925, 285-302.



10 Was ist der Mensch

sich nicht einmal die eigene substanzielle Form oder Seele als princi-
pium differentiae numericae. Daher kann er auch sich selbst und die

anderen Einzelmenschen nur mittels rein akzidenteller Merkmale
beschreiben und so kenntlich machen. Die Alten zählten sieben solcher
« notae individuantes » auf : nämlich forma, figura, locus, tempus,
stirps, patria, nomen ; die Neueren halten diese Siebenzahl nicht mehr

allgemein für hinreichend ; aber wie dem auch sei, so viel ist sicher,
auch vom Einzelmenschen gibt es keine Wesensdefinition.

Wie aber verhält es sich mit der Selbstoffenbarung der substan-
ziellen Form als principium differentiae specificae Schon die
auffallende Erscheinung, daß man für sie immer nur dasselbe Beispiel
anführt, gibt zu denken. Das beweist zum mindesten, daß, wenn der
Fall überhaupt eintritt, nach allgemeiner Überzeugung die substanzielle
Form im Menschen sich auf diese Weise offenbart. Damit ist die

Definition « animal rationale » schon als die vollkommenste von allen,
die dem Menschen für irgend etwas auf Erden möglich sind, anerkannt.
Das muß selbst Froebes zugeben I, nach dem es überhaupt keine
vollkommene Wesensdefinition von physischen Dingen gibt, sondern nur
von selbstkonstruierten Begriffen 2. Denn eine vollkommene
Wesensdefinition muß uns eine vollständige Kenntnis des zu bestimmenden
Gegenstandes geben. Das aber ist nach Froebes nur bei apriorischen
Begriffen möglich. Auch der Definition « animal rationale » glaubt er
die von einer Wesensdefinition geforderte Vollkommenheit abstreiten
zu müssen, weil sie, wie Mill an ihr aussetzt, den Menschen nur von
allen existierenden Arten unterscheide, nicht aber von allen möglichen.
Denn es sei wenigstens wahrscheinlich, daß Gott auch animalia ratio-
nalia erschaffen könnte, die von den tatsächlich existierenden körperlich

gleichsehr verschieden wären wie die Tierarten sich voneinander

1 Tractatus logicae formalis. Romae 1940, 85 : « Exemplum semper allatum
est 'homo est animal rationale'. Similiter passim logici». Seite 86 : « In omnibus
reliquis casibus typorum naturalium excepto homine definitio essentialis statui
nequit : sic non novimus differentiam essentialem leonis et equi ».

2 A. a. O. 90 : « Apparet enim, definitionem essentialem perfectam solum
in conceptibus, quos ipsi construximus locum habere, hinc generaliter applicari
non posse, sed solum in forma approximativa ». S. 91 : « Definitio perfecta illa
vocatur, quae dat completam notionem rei ; ut talis agnoscitur definitio essentialis.

Ut vidimus hoc solum valet pro conceptibus aprioristicis in scientiis deduc-
tivis, pro mathematica, mechanica etc. ; non autem pro rebus naturalibus empirice
inquirendis, quas sola observatione in suis proprietatibus cognoscimus »

« In re naturali autem perfecta definitio possibilis non est ; solum observatione
lenta et semper incompleta proprietates deteguntur ».



Was ist der Mensch 11

unterscheiden. Sobald das aber auch nur möglich ist, hört die Definition

« animal rationale » auf, die differentia specified auszudrücken,
und ist sie dann nicht wesentlich vollkommener als die von Hund und
Katze h Und wir müssen dann für immer darauf verzichten, unsere

Frage « Was ist der Mensch » mit einer Wesensdefinition beantworten
zu können. In diesem Falle ist der Mensch noch etwas mehr als ein

animal rationale. Denn wie der hl. Thomas in seiner bereits genannten
Schrift De ente et essentia bemerkt, kommt jede Vermehrung der
Arten durch Hinzufügung eines unterscheidenden Merkmals zustande 2.

Wir pflegen zwar das Tier im allgemeinen so zu definieren, als ob es

sich vom Menschen nur durch das Fehlen der rationalitas unterscheide.
Aber das tun wir nur, weil wir das positive Merkmal, das auch bei

ihm zu der Gattung « animal » hinzutritt, nicht kennen 3. Damit also

mehrere Arten von Vernunftwesen möglich wären, müßte die

Vernünftigkeit noch durch weitere Wesensmerkmale spezifiziert werden
können. Mein verehrter Lehrer P. Jos. Gredt hat sich mit dieser Frage
noch kurz vor seinem Tode befaßt und zu diesem Zweck besonders

untersucht, ob es mehrere Arten von rationalem Erkennen geben
könne4. Dazu wäre erfordert, daß Begriff, Urteil und Schluß auf
spezifisch verschiedene Weisen gebildet werden können. Das aber ist
nicht möglich, weil die Gesetze über das Entstehen der geistigen
Erkenntnisse aus den sinnlichen, organgebundenen weder einen Abstrich
noch einen Zusatz gestatten.

1 A. a. O. 86 : « Et vere probabile non est, Deum non etiam animalia ratio-
nalia creare potuisse, aut forte immo aliis temporibus aut in aliis partibus mundi
créasse, quae in natura sua corporea aeque inter se diflerrent, ac species brutorum
valde diversae. Tunc eodem iure sicuti bruta etiam entia rationalia secundum
speciem, forte etiam secundum genera et familias divideremus, si nobis notae
essent. Ideo impossibilitas statuendi definitionem essentialem in speciebus empi-
ricis etiam ad hominem extendenda est. Definitio hominis clare et certe eum
distinguit ab omnibus speciebus existentibus nobis notis, non autem ab omnibus
speciebus possibilibus ».

2 Kap. V : « Impossibile est ut fiat plurificatio alieuius, nisi per additionem
alieuius differentiae, sicut multiplicatur natura generis in species, vel per hoc
forma reeipitur in diversis materiis, sicut multiplicatur natura speciei in diversis
individuis ; vel per hoc quod unum est absolutum et aliud in aliquo reeeptum :

sicut, si esset quidam calor separatus, esset alius a calore non separato, ex ipsa
sua separatione ». Vgl. Caietanus, In De ente et essentia. Edit. Laurent n. 91.

3 Thomas, C. G. I 54 : « In homine [intellectus humanus] aeeipere posset
proprium exemplar animalis irrationalis, in quantum huiusmodi, et singularum
specierum eius, nisi aliquas differentias adderent positivas ».

4 Gredt, De specifica indivisibilitate speciei humanae, in : Acta Pontif. Aca-
demiae Romanae. Taurini-Romae 1938. Vol. V, 163-168.



12 Was ist der Mensch

Die Berufung auf die Mannigfaltigkeit der Arten in der Tierwelt
beweist deshalb nichts, weil das Tier anders spezifiziert wird als der
Mensch. Das Tier gehört ganz zu den körperlichen Substanzen, von
denen so viele Gattungen und Arten möglich sind, als wesentlich
verschiedene substanzielle Formen aus dem Stoffe entstehen können. Der
Mensch dagegen hat eine substanzielle Form, die nicht aus dem Stoffe

entsteht, sondern zu den geistigen Substanzen gehört und darum auch
nach Weise dieser spezifiziert wird. Die geistigen Substanzen aber

unterscheiden sich voneinander durch den Grad ihrer Immaterialität
oder ÜberstofHichkeit. Bei allen geistigen Substanzen außer der menschlichen

Seele ist diese ÜberstofHichkeit so absolut, daß sie jede
Verbindung mit dem Stoffe zu einer Wesenheit ausschließt. Die menschliche

Seele ist zwar dazu fähig, sie ist sogar innerlich auf eine solche

Verbindung hingeordnet, aber auch sie hat schon eine Geistigkeit, auf
Grund derer sie nicht bloß über ihre Stoffverbundenheit hinaus
weiterexistiert, sondern selbst während derselben Akte des Erkennens und
des Wollens setzt, zu denen sie kein körperliches Organ benötigt. Daher
wird bei ihr zwischen subjektiver und objektiver Abhängigkeit vom
Stoffe unterschieden. Mit der ersten ist die Abhängigkeit der
sinnlichen Seelenvermögen von einem körperlichen Organ gemeint, mit der
zweiten dagegen nur die Abhängigkeit der geistigen Seelenvermögen
von der Materiallieferung durch die organgebundenen sinnlichen
Vermögen. Die erste Art von Abhängigkeit ist mit der Natur geistiger
Seelenvermögen unvereinbar. Dagegen ist die objektive Abhängigkeit
für eine geistige Substanz, die zugleich substanzielle Form einer körperlichen

Substanz sein soll, unbedingt notwendig. Denn ohne sie fehlte
jeder innere Zusammenhang zwischen Leib und Geistseele ; diese wäre
dann ein reiner Geist.

Nun hat aber die objektive Abhängigkeit unseres Verstandes von
den Sinnen die Form einer Entwicklung von der einfachen Erfassung
im Begriff zum Urteil und vom Urteil zum Schluß. Daher müssen wir
fragen, ob es für eine geistige Substanz, die zugleich Wesensform einer
körperlichen Substanz ist, noch eine andere natürliche Form des
Erkennens geben kann, als die mittels der angegebenen Entwicklung. Auf
die so gestellte Frage antwortet Gredt in dem genannten Artikel mit
einem entschiedenen Nein. Denn eine solche objektive Abhängigkeit
des menschlichen Intellektes von den Sinnen macht es zunächst
notwendig, daß der Übergang von der sinnlichen Wahrnehmung zu einer
geistigen Wesenserfassung der Dinge mittels einer Abstraktion zu-



Was ist der Mensch 13

stände kommt. Der Grund hierfür ist ein doppelter : Da nämlich
auch die Sinne keine angeborenen Erkenntnisse haben, muß sich das

Objekt ihnen durch Einprägung eines besonderen Erkenntnisbildes
offenbaren. Die Selbstoffenbarung der körperlichen Dinge leidet aber

an einer doppelten Unvollkommenheit. Die eine liegt darin, daß sich

die körperlichen Eigenschaften den Sinnen niemals einzeln, sondern

immer nur in konkreter Verbundenheit zeigen. So sehen wir immer

nur ausgedehnte Farbe. Und doch ist die Farbe etwas ganz anderes

als die Ausdehnung. Schon das macht es notwendig, daß unserem
Verstandeserkennen, das ja wesentlich auf die Washeit der Dinge
gerichtet ist, immer eine Abstraktion vorausgehen muß, darin bestehend,
daß von den in der Sinneserkenntnis konkret oder miteinander
verbunden wahrgenommenen Wesenheiten eine abgelöst und allein zum
Gegenstand des Erkennens gemacht wird.

Der andere Grund dafür, daß unser Verstandeserkennen mit einer

Abstraktion beginnen muß, liegt in der Stofflichkeit seines eigentümlichen

Gegenstandes. Daß nämlich unser Verstand seine Ideen
notwendig mit Hilfe der Sinne erhält, bringt es mit sich, daß sein unmittelbarer

eigentümlicher Gegenstand nur körperliche Wesenheiten sein

können. Die körperlichen Wesenheiten aber haben ihre Individuation
oder Vereinzelung nicht von der Form allein, sondern von der Form
in Abhängigkeit von dem mit derselben verbundenen Stoffe. Daher

genügt es zur Erfassung einer körperlichen Einzelwesenheit nicht, die

Form zu kennen, auf Grund derer sie einer bestimmten Art von Dingen
angehört, z. B. ein Mensch ist, sondern es ist weiter erfordert, daß auch

der Anteil des Stoffes an der Individuation miterfaßt wird. Diesen

Beitrag des Stoffes an der Individuation aber kann kein Ding dem

Menschen offenbaren, weil er rein passiv ist.
Diese zweite Unvollkommenheit erklärt, warum unsere

Verstandesabstraktionen nicht nur in der Ablösung einer Wesenheit von den mit
ihr in der sinnlichen Vorstellung konkret verbundenen anderen besteht,
sondern auch in einem Weglassen von allen Einzelheitsmerkmalen. In
ihr liegt der eigentliche Grund dafür, daß unsere Begriffe notwendig
nur Allgemeinbegriffe .sind.

Da auch das Dasein nicht zum Wesen der körperlichen Dinge
gehört, muß unser Verstand zunächst auch von ihm abstrahieren.
Andererseits begründet ein solches Entstehen unserer Begriffe in
diesen trotz ihrer Abstraktheit eine innere Beziehung zu den
Einzeldingen, von denen sie nur das allgemeine Wesen erfassen und wieder-



14 Was ist der Mensch

geben x. Und gerade diese ihre innere Beziehung ist Ursache, daß unser
Verstand, sobald er einen solchen abstrakten Begriff zum Gegenstand
seines Nachdenkens macht, notwendig zu den konkreten Einzeldingen
zurückkehrt, aus denen der Begriff gewonnen wurde. Auf diesem

Umwege erkennt unser Verstand von den Einzeldingen wenigstens
soviel, daß er weiß, unter welche Allgemeinbegriffe sie fallen.

Damit aber sind schon alle Vorbedingungen zu einer
Urteilsbildung so vollkommen erfüllt, daß diese mit physischer Notwendigkeit

erfolgt. Denn hat unser Verstand einmal erkannt, daß der Inhalt
eines seiner Allgemeinbegriffe in einem bestimmten Einzelding existiert
oder verwirklicht ist, dann kann er nicht anders als das Urteil fällen :

das ist eines von den Dingen, die unter diesen Allgemeinbegriff fallen,
z. B. das ist ein Mensch.

Es gibt aber noch einen zweiten Weg vom Begriff zum Urteil,
der von unserem Verstand ebenso notwendig gegangen wird. Die mittels
Abstraktion gewonnenen Begriffe offenbaren sich nämlich dem über
sie reflektierenden oder zurückdenkenden Verstände von selbst zum
Teil als einander inhaltlich identisch, zum Teil als einander entgegengesetzt.

Auch diese Erkenntnis führt unseren Verstand unwiderstehlich
zum Bilden eines Urteils.

Auf diesem zweiten Wege kommt unser Verstand gleichnotwendig
auch zum Schlußfolgern. Denn indem er seine Begriffe miteinander
vergleicht, erkennt er auch ihre Über- und Unterordnung. In dieser

Erkenntnis aber liegen schon wurzelhaft sowohl die absteigenden als

die aufsteigenden Schlüsse.

So sehen wir, daß unsere Form rationalen Erkennens, die durch
ihren Weg vom Begriff zum Urteil und vom Urteil zum Schluß
gekennzeichnet ist, nicht bloß eine neben anderen mögliche ist, sondern daß

es für eine Seele, die in ihren geistigen Funktionen vom Körper
objektiv abhängt, nur diese eine Form geben kann. Ist dem aber so,
dann kann es auch nur eine Art solcher Seelen geben. Selbst wenn Gott
Menschen schüfe, denen einer von unseren fünf Sinnen fehlte, oder
solche, die chemisch anders zusammengesetzt wären und in
klimatischen Verhältnissen leben könnten, die für ups tödlich sind, könnte
es sich nur um innerspezifische Unterschiede handeln, ähnlich wie bei

1 Vgl. Gredt Jos., Das Körperwesen im Einzelding und im menschlichen
Verstände, in: « Divus Thomas» 1938, 257-264.



Was ist der Mensch 15

der Verschiedenheit der beiden Geschlechter oder der Rassen, nicht
aber um eine neue Art im eigentlichen Sinne des Wortes.

Die ganz einzigartige Definierbarkeit des Menschen ist also darin
begründet, daß in ihm die substanzielle Form zugleich eine geistige
Substanz ist, und er deshalb sowohl von unten nach oben als von oben

nach unten bestimmt werden kann und muß 1. Die untermenschlichen

Dinge werden von uns nur von unten nach oben bestimmt. So nützt
es dem Mineralogen kaum etwas für die Bestimmung einer Steinart,
Botanik und Zoologie zu kennen, dagegen können mineralogische und
botanische Kenntnisse dem Zoologen helfen, die Eigenart eines Tieres

genauer zu bestimmen. Um das vegetative Leben des Menschen recht

zu verstehen, muß man auch etwas von den anorganischen Substanzen
wissen ; zum Verstehen des sensitiven Lebens im Menschen ist auch die

Kenntnis seines vegetativen Lebens vorausgesetzt, und sein geistiges
Leben ist nur zu verstehen, wenn man beachtet, daß dasselbe wesentlich

zusammenhängt sowohl mit dem vegetativen als dem sensitiven
Leben. Aber diese Bestimmung des Menschen von unten nach oben

genügt nicht. Weil seine Seele zugleich eine geistige Substanz ist,
muß er auch von oben nach unten bestimmt werden. Und das

geschieht, indem seine Seele genau von den reinen Geistern
unterschieden wird 2.

Beide Weisen des Bestimmens finden sich in der Definition « animal
rationale » auf das beste vereinigt. Die Bestimmung des Menschen von
unten nach oben endigt in dem Beiwort « rationale ». Denn wie Cajetan

1 Thomas, C. G. II 68 : « Anima intellectualis dicitur esse quasi quidam
horizon et confinium corporeorum et incorporeorum, in quantum est substantia
incorporea, corporis tarnen forma». Vgl. C. G. II 81. — Joannes Quidort, Correc-
torium Corruptorii « circa ». Edit. J. P. Müller in : Studia Anselmiana. Fase. 12/13.
Rom 1941, 176 : « Non est inconveniens, quod anima det esse corporeum et esse

quodammodo spirituale. Quia licet sit forma spiritualis, tarnen continet virtua-
liter omnes alias formas priores et imperfectas, et ideo continet formam corporei-
tatis, quae dat esse corporale, et ultra earn dat esse spirituale. Hoc etiam praeeipue
ei convenit in quantum est medium in confmio substantiarum spiritualium separa-
tarum et substantiarum coporalium. Et ideo participât aliquid ab utroque
extremo, ut sit forma spiritualis et forma corporalis saltem virtute ».

2 Thomas, De anima, a. 7 : « In substantiis igitur materialibus attenduntur
diversi gradus speciem diversificantes in ordine ad primum prineipium, quod
est materia ; et inde est quod primae species sunt imperfectiores ; posteriores
vero perfectiores, et per additionem se habentes ad primas In substantiis
vero immaterialibus ordo graduum diversarum specierum attenditur non quidem
secundum comparationem ad materiam, quam non habent, sed secundum com-
parationem ad primum agens, quod oportet esse perfectissimum ».



16 Was ist der Mensch

in seinem Kommentar zu De ente et essentia ausführt, nimmt die

Bestimmung einer körperlichen Substanz in dem Grade an Vollkommenheit

zu, in dem sie deren letztem zum Existieren erforderlichen
Wesensmerkmal nahekommt1. Nun liegt aber dieses letzte, den Menschen von
jeder anderen körperlichen Substanz unterscheidende Wesensmerkmal
in seiner rationalitas. Durch diese wird er zwar nicht aus der Körperwelt

herausgehoben, wohl aber an deren Spitze gestellt. Sie gibt ihm
seine eigentliche menschliche Würde, und in dem Maße, in dem er
ihr entsprechend lebt, lebt er menschenwürdig. Daher schämt sich
der Mensch, sooft er gestehen muß, daß er unvernünftig gewesen sei.

Umgekehrt wird er durch seine animalitas nicht ganz seiner Zugehörigkeit

zur Welt der Geister beraubt, sondern nur auf die unterste Stufe
derselben herabgesetzt2.

Man hat schon geglaubt, es genügte doch, den Menschen als ens

rationale zu definieren, denn der Mensch sei ja das einzige vernünftige
Seiende. Allein schon Aristoteles hat den Grund angegeben, warum
der Seinsbegriff in keine Definition aufgenommen werden soll 3. Ens

1 Edit. Laurent. Taurini 1934, 212 : « Inter praedicata quidditativa supra-
dicta talis est ordo quod tanto unumquodque est actualius quo appropinquat ad
esse, et tanto est potentialius quo remotius est ab esse ».

2 Max Scheler hat geglaubt, das den Menschen von jedem anderen
Lebewesen unterscheidende Merkmal am besten mit dem Worte « Geist » bezeichnen
zu können. So schreibt er in seinem Buche « Die Stellung des Menschen im
Kosmos » (Darmstadt 1928, 43) : « Das, was den Menschen zum Menschen macht,
ist ein allem Leben überhaupt entgegengesetztes Prinzip, das man als solches
überhaupt nicht auf die 'natürliche Lebensevolution' zurückführen kann, sondern
das, wenn auf etwas, nur auf den obersten Grund der Dinge selbst zurückfällt
auf denselben Grund also, dessen Teil-Manifestation auch das 'Leben' ist. Schon
die Griechen behaupteten ein solches Prinzip und nannten es 'Vernunft'. Wir
wollen lieber ein umfassenderes Wort für jenes gebrauchen, ein Wort, das wohl
den Begriff der Vernunft mitumfaßt, aber neben dem Ideendenken auch eine
bestimmte Art der Anschauung von Urphänomenen oder Wesensgehalten, ferner
eine bestimmte Klasse noch zu charakterisierender emotionaler und volitiver
Akte, z. B. Güte, Liebe, Reue, Ehrfurcht usw., mitumfaßt : das Wort Geist ».

Allein setzt man an Stelle von « rationale » das Wort « Geist », dann wird die
Definition von Mensch sofort nicht nur undeutlich, sondern auch unklar ; denn
es ist dann nicht mehr ausgedrückt, wie sich der Mensch vom reinen Geist
unterscheidet. Das Adjektiv « rationale » wird zwar in erster Linie von der menschlichen

Vernunft ausgesagt, aber auch beim Wort « Geist » denken wir vor allem
an ein erkennendes Wesen. Der Inhalt beider Worte wird uns erst offenbar,
wenn wir in die Eigenart der menschlichen Geistigkeit tiefer eindringen, indem
wir die in ihr begründeten übrigen Eigenschaften des Menschen aus ihr zu
verstehen suchen. Diesen Versuch wollen wir im folgenden machen.

3 Met. VIII 1045 b 3.



Was ist der Mensch 17

besagt, daß etwas ist, nicht aber, was es ist1. Auch die übrigen
scholastischen Transzendentalien, die in dem Merkwort « verbau »

zusammengefaßt sind, leisten beim Definieren keine Dienste, weil sie nur
ganz allgemeine Seinsmerkmale bezeichnen. In anderen Definitionen

mag es hingehen, wenn nur eine entferntere Gattung und die differentia
specifica angegeben werden, weil die nähere Gattung leicht erschlossen

werden kann. So ist in der bekannten Definition von Klugheit « recta
ratio agibilium » nicht ausdrücklich gesagt, daß hier die ratio practica
gemeint ist, aber das versteht sich aus der differentia specifica von
selbst. Eine Definition des Menschen, in der nur ein genus remotum
angegeben wäre, z. B. « animatum », hätte eine empfindliche Lücke.
Denn die Verbindung « animatum rationale » ergäbe noch keinen
deutlichen Begriff, weil auch die Pflanze beseelt ist und daher die Frage
unbeantwortet bliebe, ob es auch einen Menschen ohne sinnliches Leben

geben könne. Nur die Definition « animal rationale » verschafft uns
einen conceptus distinctus, einen deutlichen Begriff vom Menschen.

Seit Cartesius hat man die Substanzen unterschieden in res extensas
und res cogitantes. Daher haben die einen den Menschen behandelt,
als sei er nur eine res extensa, die anderen dagegen, als sei er nur eine

res cogitans. So sind in der neueren Psychologie zwei Richtungen
entstanden, die heute beide als extrem und verkehrt erkannt sind. Als
animal ist der Mensch eine res extensa, als rationalis dagegen eine res

cogitans. Hätte man die Definition « animal rationale » festgehalten,
dann wäre man weder in das eine noch in das andere Extrem gefallen.

Definitionen können nicht bewiesen werden2, weil sie nur zusammengesetzte

Begriffe sind und darum keine logischen Wahrheiten bezeichnen.

Andererseits sind sie auch keine einfachen Intuitionen, die unmittelbar
aus der sinnlichen Wahrnehmung gewonnen werden, sondern sie setzen

zuweilen schon ein langes diskursives Denken voraus. Denn unser

1 Caietanus, In De ente et essentia. Edit. Laurent 90 : « Quia ens importât
aliquo modo ipsum esse quod pertinet ad quaestionem an est, et non ad quaes-
tionem quid est, ideo a praedicatis quiditativis aliqualiter déclinât ».

2 Vgl. Thomas, In Post. anal. lib. II c. III lect. 2 : « Utrum definitio signi-
ficans quod quid est possit demonstrari ». — Jos. de Tonquédec schreibt über die
Definition in seinem Buche « La critique de la connaissance » (Paris 1929, 323)
mit Recht : « Elle laisse hors de compte le fait, la vérité, tô oti, que celle-ci prétend
établir ; elle se présente, non comme une proposition, pareille à celle qui conclut
le syllogisme, mais comme une simple appréhension de l'esprit : son contenu ne
comprend que les éléments coordonnés de l'essence : il est donc tout différent
du terme auquel aboutit la démonstration ».

Divus Thomas. 2



18 Was ist der Mensch

menschliches Erkennen fängt ja in jedem einzelnen Falle mit dem ganz
allgemeinen Seinsbegriff an und muß dann das ganze Prädikament der
Substanz durchlaufen, ehe es bis zum Artbegriff kommt. Die Erkenntnisquelle

bleibt dabei immer die sinnliche Erfahrung 1, und das Mittel,
aus dieser die Definitionen zu gewinnen, ist in allen Fällen die
Abstraktion des tätigen Intellektes von den Phantasiebildern 2. Auf diese

Weise kommen wir auch zu der Definition des Menschen. Dabei ist
jedoch die Erkenntnis, was ein animal rationale ist, wohl auseinanderzuhalten

von der anderen, daß der Mensch ein animal rationale ist.
Diese zweite setzt die erste voraus. Denn die zweite ist schon ein

Urteil, die erste dagegen noch nicht. Um nämlich den Satz bilden

zu können : der Mensch ist ein animal rationale, muß man schon

wissen, was mit dem animal rationale gesagt sein soll. Die zweite
wird induktiv-deduktiv bewiesen, die erste dagegen durch weitere
Entfaltung des Seinsbegriffes gewonnen. Denn Aufgabe des Beweises,
sowohl des induktiven als des deduktiven, ist es nicht, neue Begriffe zu
finden, sondern neue Wahrheiten, die nur in einem Urteil sein können.
Daher müssen die Begriffe auf anderem Wege gewonnen werden, und
dieser andere Weg kann kein anderer sein als der, auf dem wir zu den
ersten Begriffen kommen, nur mit dem Unterschied, daß er etwas

länger ist. Man stellt sich nämlich das Verhältnis von Begriff und
Urteil zu äußerlich vor, wenn man glaubt, während der Urteilsbildung
und des schlußfolgernden Denkens ruhe das Begriffsbilden. Gerade

durch die zweite und die dritte Funktion wird der Verstand förmlich

gezwungen, aus dem Material der sinnlichen Erfahrung immer neue

Begriffe zu abstrahieren.
Daraus erklärt sich die Doppelseitigkeit aller Definitionen. Wir

haben die Definitionen oben mit den Briefadressen verglichen, die
auch gewisse Kenntnisse voraussetzen. Alle scholastischen Definitionen
sagen nur dem etwas, der die Transsubjektivität unserer Erkenntniswelt

anerkennt. So wird ein Idealist mit unserer Definition vom

1 Thomas, Ver. 12, 3 ad 2 : « Quia primum principium nostrae cognitionis
est sensus, oportet ad sensum quodammodo resolvere omnia de quibus iudicamus ».

2 Thomas, De anima a. 7 ad 1 : « Species autem intelligibiles quibus animae
intelligunt, sunt a phantasmatis abstractae ; et ita non sunt eiusdem rationis
cum speciebus intelligibilibus quibus angeli intelligunt, quae sunt innatae
Unde et intelligere hominis et angeli non est eiusdem speciei. Ex hac difierentia
provenit quod angelus intelligit sine discursu, anima autem cum discursu ; quae
necesse habet ex sensibilibus effectibus in virtutes causarum pervenire, et ab
accidentibus in essentias rerum, quae non subiacent sensui ».



Was ist der Mensch 19

Menschen kaum viel anzufangen wissen. Die zweite Voraussetzung
aller scholastischen Wesensdefinitionen ist, daß unser Verstandes-
erkennen mit dem Allgemeinen beginnt und das Besondere erst
allmählich erkannt wird, obwohl dieses ontologisch früher ist, ja allein
existiert. Daher haben selbst die Scholastiker, die das Formalobjekt
des menschlichen Intellektes mit Skotus und Suarez in das Einzelding
verlegen, bei ihrer Erklärung solcher Wesensdefinitionen unüberwindliche

Schwierigkeiten. Die scholastische Definitionsweise ist nur zu
verstehen, wenn man die Auffassung der Alten von den Zusammenhängen

aller Dinge beachtet1. So weit sich die klassischen Vertreter
der immerwährenden Philosophie von jedem Monismus und Pantheismus

fernzuhalten suchten, so kam doch keiner von ihnen jemals auf den

Gedanken, sich zu einem Spezialisten auszubilden. Die Neueren möchten

jedes Ding für sich allein erforschen, die Alten dagegen wollten das

Einzelne aus dem Ganzen erklären. Für die Alten war selbst der Mensch

nur ein Teil des ganzen Universums 2 ; in den modernen Anthropologien
wird er so isoliert behandelt, als sei er allein auf der Welt oder, wenn
es noch etwas anderes gibt, als sei dieses nur vom Menschen aus zu
verstehen.

Die Wissenschaften werden von Aristoteles eingeteilt in
Tatsachenwissenschaften und Warumwissenschaften. Wie die Namen schon
ausdrücken, weisen die ersten nur die Tatsachen auf, und wenn sie auch
eine Begründung derselben geben, so ist das nur eine allgemeine und
entferntere. Die Warumwissenschaften gehen streng deduktiv und

apriorisch vor, indem sie aus ihrem Subjekt dessen Eigentümlichkeiten
ableiten. Als Mittelbegriff ihrer Syllogismen dient ihnen dabei die

Definition ihres Subjekts. Daraus erhellt, daß eine Definition um so

größeren Wert hat, je mehr Eigenschaften sich mittels ihrer aus ihrem
Subjekt ableiten und erklären lassen. Sehen wir daher zu, welche
Dienste uns die Definition « animal rationale » bei der weiteren
Beantwortung unserer Frage « Was ist der Mensch » zu leisten vermag.

Um Mißverständnissen vorzubeugen, sei ausdrücklich bemerkt,
daß es uns hier nicht darum zu tun ist, neue Tatsachen aufzudecken,

1 Thomas, Ver. 16, 1 : « Divina sapientia coniungit fines primorum principiis
secundorum ; naturae enim ordinatae ad invicem sic se habent sicut corpora
contiguata, quorum inferius in sui supremo tangit superius in sui infimo ; unde
et inferior natura attingit in sui supremo ad aliquid quod est proprium superioris
naturae, imperfecte illud partieipans ».

2 Vgl. Thomas, C. G. III 81 : De ordinatione hominum ad invicem et ad alia.



20 Was ist der Mensch

das ist Aufgabe der von den Scholastikern genannten scientiae quia,
sondern nur um die Begründung der auf anderem Wege festgestellten
Tatsachen.

Alles was den Menschen bezüglich seiner selbst bewegt, faßt man
gegenwärtig gerne in die drei großen Fragen zusammen. Was kann
ich wissen Was soll ich tun Was darf ich hoffen 1 Daher wollen
wir das Folgende nach ihnen einteilen.

Was kann ich wissen

Radix cognitionis est immaterialitas2, die Wurzel alles Wissens

ist die Überstofflichkeit. Daher richtet sich der Grad aller Erkenntnisfähigkeit

nach dem Maße, in dem das erkennende Subjekt über die

Materie hinausragt. Diese das Erkennen ermöglichende Überstofflichkeit

beginnt schon bei den niedrigsten Tierarten und nimmt beständig
zu, bis sie in Gott ihre höchste Vollendung erreicht. Gott ist das ens

immaterialissimum, und darum auch das vollkommenste aller
erkennenden Wesen.

Die Erkenntnisfähigkeit des Menschen entspricht ganz seiner
wesentlichen Zusammensetzung aus Leib und Geistseele, wie sie in der
Definition « animal rationale » ausgesprochen ist. Denn als animal ist
der Mensch ein Sinnenwesen, und als solches sinnlich erkennend. Wie
nämlich der Mensch als Körperwesen alle Eigenschaften eines Körpers
hat, so muß er als animal auch alles haben, was zur Natur eines

Sinnenwesens gehört. Aber wie er als beseelter Körper außer den jedem
Körper zukommenden Beschaffenheiten noch solche hat, die nur ein
beseelter besitzen kann, so besagt auch das « rationale » in seiner Definition,

daß er noch etwas mehr ist als bloß ein Sinnenwesen, und daher
auch zu höheren Erkenntnissen befähigt ist als das reine Sinnenwesen.
Es bleibt also nur die Frage, in welchem Verhältnis das sinnliche und
das rationale Erkennen im Menschen zueinander stehen. Aus der

Erfahrung und mittels der Induktion läßt sich unschwer zeigen, daß

unser geistiges Erkennen nicht nur immer von einer sinnlichen
Wahrnehmung und einem Phantasiebild seinen Anfang nimmt, sondern auch

wenigstens von der sinnlichen Vorstellung des Wortes beständig begleitet
ist. Aber auch das kann nicht anders sein, wenn die Definition « animal

1 Vgl. Hartmann Nie., Ethik, Berlin und Leipzig 1926, I und Wenzl AI.,
Philosophie als Weg. Leipzig 1939, VII.

2 Vgl. Gredt, Elementa n. 463.



Was ist der Mensch 21

rationale » wirklich richtig ist. Agere sequitur esse, alles Handeln folgt
notwendig dem Sein. So wie ein jedes Ding ist, muß es auch tätig sein.

Ist also der Mensch ein sinnlich-geistiges Wesen, dann muß auch sein

Erkennen sinnlich-geistig sein. Das aber äußert sich gerade in seiner

rationalitas. Denn weder das Tier noch der reine Geist erkennt eines

aus dem anderen, sondern nur eines mittels des anderen. Das Tier
nicht, weil nur ein Geist das Verhältnis von Grund und Folge zu
erfassen vermag, und der reine Geist nicht, weil er sich selbst unmittelbar

und alles andere nur so weit erkennt, als er es wirkursächlich in
sich hat oder Gott es ihm durch eingegossene Ideen offenbart1.

In Beantwortung der Frage nach der Weise eines aus dem anderen

zu erkennen, unterscheidet der hl. Thomas2 zwischen Wesenserkenntnis
und einfacher Tatsachenerkenntnis. Beide teilt er in drei Arten ein.

Die Wesenserkenntnis wird gewonnen entweder durch Abstraktion oder
durch Erfassen eines Ursächlichkeitsverhältnisses. Dieses aber ist
entweder ein wirkursächliches oder ein zweckursächliches. Liegt ein wirk-
ursächliches Verhältnis vor, dann sind wieder zwei Fälle möglich.
Entspricht die Wirkung ihrer Ursache, wie das bei den sogenannten
univoken Ursachen zutrifft, dann erkennen wir aus den sinnlich
wahrnehmbaren Wirkungen das Wesen der Wirkursachen ; entsprechen
dagegen die Wirkungen nicht ganz ihrer Ursache, wie das bei Gott der
Fall ist, dann können wir aus ihnen nur das Daß der Ursache erkennen.
Zweckursächlich erkennt unser Verstand eines aus dem anderen dann,

wenn uns die Natur eines Dinges, z. B. eines Hammers, aus seiner

Brauchbarkeit für die Erreichung eines bestimmten Zweckes offenbar
wird.

An Tatsachen erkennt unser Verstand vor allem das, was die
Sinne wahrnehmen, sodann das, was Ursache von etwas Sinnenfälligem
ist und deshalb von diesem angezeigt wird, wie das Feuer durch den

von ihm verursachten Rauch, und endlich, was uns mittels der
Reflexion über unsere seelischen Akte zum Bewußtsein kommt.

Das Erkennen unseres Verstandes mittels Erfassung eines
Ursächlichkeitsverhältnisses setzt die Abstraktion voraus. Denn könnte unser
Verstand nicht abstrahieren, dann könnte er auch nicht zwischen
Grund und Folge, Ursache und Wirkung unterscheiden, und bliebe er
darum an dem haften, was die Sinne vorstellen. Während der reine
Geist Ursache und Wirkung, Grund und Folge in dem gleichen Akt

1 Vgl. a. a. O. n. 471. 2 III Dist. 23, 1 a. 2.



22 Was ist der Mensch

erkennt, bringt die Abhängigkeit des menschlichen Verstandes von
der Materiallieferung der Sinne es mit sich, daß er solche Zusammenhänge

nur erschließen kann. Im Vergleich zum bloßen Abstrahieren
ist das schlußfolgernde Erkennen die weit vollkommenere Form. Daher
ist nicht jene, sondern diese Weise des Erkennens in die Definition
des Menschen aufgenommen. Denn unter animal rationale ist in erster
Linie ein schlußfolgerndes Wesen verstanden. Aus dieser zweiten Form
des Erkennens erklärt sich auch der große Reichtum der dem Menschen

möglichen Erkenntnisse, an den das Tier trotz seiner zum Teil schärferen

Sinne bei weitem nicht heranreicht. So ist in ihr besonders die Fähigkeit

des Menschen begründet, die Zusammenhänge in der Welt zu
erkennen und sich von dieser ein Gesamtbild zu machen. Auf dieselbe

Weise steigt der Mensch von der Welt zu Gott als der ersten Ursache

und zugleich als dem Endziel aller Dinge auf. In seiner Stellung zur
Welt erkennt der Mensch ohne große Mühe zwei Seiten : nach der
einen ist er so in die Natur mit ihren unabänderlichen Gesetzen

hineingestellt, daß er im Widerstreit mit ihr gewiß unterliegt ; auf der
anderen Seite ist er aber zugleich imstande, sich geistig jederzeit über
sie zu erheben und sich dieselbe dienstbar zu machen. Das erste hat
seinen Grund in der animalitas, und das zweite in der rationalitas.

Die Fähigkeit, sich mittels seiner Umwelt selbst zu
vervollkommnen, beginnt schon bei der Pflanze, und nimmt bei den Tieren
immer höhere Formen an. Aber so bewundernswert der Instinkt in
manchen Tieren auch sein mag, so überragt doch der Mensch kraft
seines Geistes, der ihn befähigt, schlußfolgernd zu denken, alle himmelhoch.

Ungeachtet aller Hindernisse, die ihm dabei in den Weg treten,
weiß der Mensch sich immer mehr zum Herrn der Erde zu machen.
Und nicht bloß das, er erkennt auch ganz klar, daß das sein ihm von
Gott gegebener Beruf ist. Denn er braucht diese Herrschaft, um sich
sittlich zu vervollkommnen. Kultur ist noch keine Sittlichkeit, aber
zwischen ihr und dieser besteht ein enges Wechselverhältnis l.

In der Frage, wie der Mensch zur Herrschaft über die Welt gelangt,
ob frei oder unfrei, bekämpfen sich seit Jahrhunderten die beiden

Richtungen des absoluten Determinismus und des ebenso absoluten
Indeterminismus. Während die Vertreter der ersten Richtung die
rationalitas im Menschen zu sehr außer acht lassen, berücksichtigen
die Indeterministen zu wenig, daß der Mensch kein reiner Geist ist,

1 Vgl. Thiel, Kultur und Sittlichkeit, in: « Divus Thomas» 1941, 49-74.



Was ist der Mensch 23

sondern auch ein Sinnenwesen. Nur die Definition « animal rationale »

hilft uns, in dieser schwierigen Frage die rechte Mitte finden.
Unter allen Naturtrieben nimmt der Selbsterhaltungstrieb die

erste Stelle ein. Aristoteles bezeichnet ihn als das jedem Geschöpf
innewohnende Streben, der Gottheit, die ja wesentlich ewig ist,
möglichst ähnlich zu werden 1. Die anorganischen Substanzen suchen sich

in ihrer individuellen Existenz zu erhalten ; daher leisten sie jedem,
der diese angreift, nach Kräften Widerstand. Die Lebewesen haben

als Einzeldinge alle nur ein verhältnismäßig kurzes Dasein. Das kommt
von dem labilen Gleichgewicht, durch das sie sich in erster Linie von
den anorganischen Substanzen unterscheiden. Auch sie suchen ihr
individuelles Dasein möglichst lange zu erhalten ; aber schon bei der

Pflanze erscheint der Selbsterhaltungstrieb dem Drang nach

Fortpflanzung untergeordnet. Dieser Drang, Samen hervorzubringen, aus

dem neue Lebewesen der gleichen Art entstehen, ist bei der Pflanze

so stark, daß der Stagirite meint, man könne die Pflanze geradezu
als ein sich fortpflanzendes Wesen definieren. Auch im Tier ist noch
die ganze Entwicklung auf die Fortpflanzung der Art hingeordnet.
Erst beim Menschen wird es anders. Ihm stellt sich weder die Erhaltung

seines Lebens, wie er es in der Verbindung von Leib und Seele

lebt, noch auch die Fortpflanzung des Menschengeschlechtes als Höchstwert

dar, sondern durch tieferes Eindringen in sein Wesen erkennt er,
daß er zu einer höheren Form von Unsterblichkeit berufen ist. Die

Verbindung der menschlichen Seele mit dem Leibe ist zwar durchaus

natürlich, so daß es, wie der hl. Thomas lehrt, gar nicht passend

gewesen wäre, die Seele ohne den Leib zu erschaffen2. Aber diese

Verbindung der Seele mit dem Leibe ist für den Menschen zum Weiterleben

nicht notwendig. Auch ohne übernatürliche Offenbarung weiß

er, daß für ihn mit dem Tode nicht alles zu Ende ist, sondern daß

dann die eigentliche Unsterblichkeit erst anfängt. Denn so wie einer

in dieses andere Leben eintritt, wird er in Ewigkeit bleiben. Der Gute

bleibt dann ohne Ende gut, der Böse dagegen für immer schlecht.

Denn braucht die Seele den Leib auch nicht zum Weiterleben, so

bedarf sie seiner doch, um sich in ihrem Lieben und Hassen
umzustellen. Da nämlich der natürliche Weg dieser Umstellung über die

1 De anima II 4, 415 a 26 fi.
2 S. th. I 90, 4 : « Anima autem, cum sit pars humanae naturae, non habet

naturalem perfectionem, nisi secundum quod est corpori unita. Unde non fuisset
conveniens animam sine corpore creari ». Vgl. I 89, 1.



24 Was ist der Mensch

Sinne geht, kann die Seele im Jenseits nur das weiterlieben oder weiterhassen,

was sie im letzten Augenblick ihrer Leibverbundenheit gehebt
oder gehaßt hat1. Diese Erkenntnis drängt uns die zweite große

Lebensfrage auf :

Was soll ich tun

Wie unser Erkennen wesentlich auf das Wahre gerichtet ist, so

hat unser ganzes Tun nur das Gute zum Ziel. Aber während ein
Erkennen ohne Wahrheit ein innerer Widerspruch ist, bleibt das Tun
auch dann ein wahres Tun, wenn es sein Ziel verfehlt. Daraus erklärt
sich, warum unsere erste Frage lautete : Was kann ich wissen die

zweite dagegen lautet : Was soll ich tun Der Mensch kann gut und
schlecht handeln, aber er soll nur gut handeln. So verlangt es nicht
nur das Sittengesetz, sondern auch sein eigenes Glück. Denn der
schlechte Mensch kann niemals wahrhaft glücklich sein. Doch wann
handelt der Mensch wirklich gut und erfüllt er so das Sittengesetz
Bei der Beantwortung dieser Frage muß man besonders beachten, daß
« gut » einen relativen Sachverhalt bezeichnet. Denn was für den

einen gut ist, gereicht einem anderen vielleicht zum großen Schaden.
Aristoteles bestimmt das Gute als das, was alle begehren 2. Damit will
er jedoch keineswegs sagen, daß jedes Gute von allen begehrt werde.
Vielmehr nur, daß alle, sooft sie begehren, nur etwas begehren, was
wirklich gut ist oder wenigstens gut zu sein scheint. Das führt zu
der weiteren Frage, was denn jedem begehrenswert erscheint. Auf
diese Frage antwortet der Stagirite, das hänge ganz von der Natur
des. einzelnen ab. Denn je nachdem einer beschaffen ist, erscheint ihm
etwas begehrenswert oder nicht begehrenswert 3. So erhalten wir schon
den Anfang der gesuchten Antwort auf unsere Frage « Was soll ich
tun » Was wir tun sollen, kann nichts anderes sein als das, was
unserer menschlichen Natur entspricht und ihr darum begehrenswert
erscheint 4. Denn jedes andere Sollen legte dem Menschen die
unerfüllbare Verpflichtung auf, sich selbst zu vernichten.

1 Vgl. Gredt, Elementa n. 974 ff. 2 Eth. I 1, 1094 a. 2.
3 Eth. III 7, 1114 a. 32.
4 Thomas, S. th. I-II 18, 5 : « Unicuique rei est bonum, quod convenit ei

secundum formam, et malum, quod ei est praeter ordinem suae formae. Patet
ergo quod differentia boni et mali circa obiectum considerata comparatur per se
ad rationem, scilicet secundum quod obiectum est ei conveniens vel non
conveniens. Dicuntur autem aliqui actus humani vel morales, secundum quod sunt
a ratione ».



Was ist der Mensch 25

Wollten wir nun alles im einzelnen aufzählen, was der menschlichen

Natur entspricht und deshalb Gegenstand eines Sollens ist oder

unter bestimmten Voraussetzungen werden kann, so kämen wir an
kein Ende. Daher müssen wir uns mit der Angabe der allgemeinen
Prinzipien begnügen, die aber, einmal klar erkannt, leicht auf die
Einzelfälle anwendbar sind.

Durchweg wird als erstes Prinzip der sittlichen Ordnung der Satz

aufgestellt : Das Gute ist zu tun, das Böse dagegen zu meiden. Nach
dem Gesagten kann der Sinn dieses Satzes nur der sein, daß wir unter
allen Umständen einzig das tun sollen, was unserer menschlichen Natur
zuträglich ist. Eines Beweises bedarf das nicht ; dieser Satz ist ein
unmittelbar einleuchtendes Axiom1. Im Dunkeln läßt er nur, was
denn der menschlichen Natur zuträglich ist. Bei dem Versuch, dieses

Dunkel zu erhellen, leistet uns wieder die Definition « animal rationale »

die besten Dienste. Als sicherstes Erkennungszeichen dessen, was der
menschlichen Natur entspricht, wird von den Scholastikern mit Recht
die Hinneigung aller Menschen zu etwas angesehen. Erscheint nämlich
etwas allen Menschen ohne Ausnahme, also Menschen, die unter den

verschiedensten äußeren Bedingungen leben, als begehrenswert, so

kann das seinen Grund nur in der menschlichen Natur selbst haben.
Die menschliche Natur muß dann von Gott selbst mit dieser

Hinneigung geschaffen sein, und darum muß es für sie gut sein, derselben

entsprechend zu handeln. Damit haben wir das Einteilungsprinzip
aller Dinge gefunden, die der Mensch tun soll. Diese Dinge können
keine andere Ordnung haben, als die der von Gott der menschlichen
Natur eingepflanzten Neigungen. Diese aber werden vom hl. Thomas 2

in drei große Gruppen eingeteilt. Die erste Gruppe umfaßt alle

Neigungen, die der Mensch mit jedem Seienden, also auch mit den

anorganischen Dingen gemeinsam hat, und die sich auf die Erhaltung
des eigenen Seins beziehen. Wir haben schon im vorausgehenden von
diesem jedem Seienden innewohnenden Selbsterhaltungstrieb gesprochen.
Die untermenschlichen Dinge können nicht anders als sich möglichst
lange zu erhalten suchen und alles tun, was dieser Selbsterhaltung
dienlich zu sein scheint. Der Mensch kann auch gegen dieses Gesetz

handeln. Er tut das auch wirklich, wenn er aus Mangel an Selbst-

1 Vgl. Manser G. M., Das Naturrecht in seinem Wesen nnd seinen
Hauptformen, in : « Divus Thomas » 1933, 369-396.

2 S. th. I-II 94, 2.



26 Was ist der Mensch

beherrschung seiner Gesundheit schadet oder aus Überdruß sich sogar
das Leben nimmt. Aber er sollte das unter keinen Umständen tun.

Die zweite Gruppe von Neigungen hat der Mensch nur mit den
Lebewesen gemeinsam. Ihr Gegenstand ist alles, was der Vollkomm-

nung des eigenen Organismus und besonders was der Fortpflanzung
der Art förderlich ist. Aus ihr erkennt der Mensch sein Recht und
seine Pflicht zum ehelichen Leben. Wenn der hl. Thomas sagt, diese

Neigungen kämen dem Menschen zu, sofern er ein « animal » ist, so

faßt er animal hier weiter im Sinne von animatum.
Die dritte Gruppe von angeborenen Neigungen sind dem Menschen

spezifisch eigen. Denn sie haben ihre Wurzel in seiner rationalitas.
Diese bringt es nämlich mit sich, daß der Mensch nicht nur
außerordentlich bildungs/ä/wg, sondern auch h\\A\mgs,bedürftig ist. Wenn
auch die einzelnen in der Wahl der Bildungsmittel weit auseinander

gehen, so gibt es doch keinen gesunden Menschen, der gegen jede
geistige Vervollkommnung gleichgültig wäre. Das ist schon deshalb

unmöglich, weil jeder geistige Fortschritt dem Menschen einen

unvergleichlichen Genuß bereitet.
Diese drei Gruppen von angeborenen Neigungen existieren aber

im Menschen nicht einfach nebeneinander, sondern zum Teil verbinden
sie sich zu kleineren oder größeren Einheiten ; zum Teil stehen sie

zueinander auch im Verhältnis der Unter- und Überordnung. Den ersten
Fall haben wir z. B. beim sozialen Trieb des Menschen. Diese

Hinneigung aller zum Leben in einer Gesellschaft ist so stark, daß

Exkommunikation und Einzelhaft allgemein als die schwersten Strafen
angesehen und empfunden werden. Aber dieser soziale Trieb ist weder

nur in der rationalitas des Menschen begründet, noch einzig in seiner

animalitas, sondern in ihrer Verbindung. Ein Beispiel dafür, daß die
verschiedenen angeborenen Neigungen einander unter- und
übergeordnet sind, bieten uns schon die Pflanzen und die Tiere, in denen
sich der Fortpflanzungstrieb zuweilen ganz offensichtlich stärker
erweist als der der Selbsterhaltung. Im Menschen sind von Gott und
der Natur alle Triebe auf den nach geistiger Vervollkommnung
hingeordnet. Nichts soll der Mensch so sehr, wie danach streben, ein
vollkommener Mensch zu werden. Das aber wird er in dem Maße, in dem

er sich geistig entwickelt. Dadurch erhalten die aus den übrigen
angeborenen Neigungen erkennbaren Pflichten des Menschen eine gewisse
Modifikation. Wie weit das geht, sehen wir am deutlichsten bei der

Frage nach der Erlaubtheit des Zölibates. Obwohl die Menschen in



Was ist der Mensch 27

ihrer Gesamtheit naturgesetzlich auf das eheliche Leben hingeordnet
sind, ist der einzelne doch durch sein Streben nach geistiger
Vervollkommnung der Verpflichtung dazu so lange entbunden, als das

Menschengeschlecht durch andere hinreichend fortgepflanzt wird h
Während die ganze Entwicklung in den untermenschlichen Dingen

durch physische Gesetze geregelt ist, so daß es in ihnen nur ein Müssen

gibt, hat der Mensch eine große Wahlfreiheit in der Bestimmung der

Neigung, die er vor allem befriedigen möchte. Die vom Menschen

getroffene Wahl kann sogar der gottgefälligen Naturordnung
widerstreiten. Und was besonders auffällt, ist der innere Zwiespalt, unter
dem jeder leidet. Wir stehen hier vor einem rein philosophisch
unlösbaren Problem. Auf der einen Seite erkennen wir klar, daß das

Sinnliche im Menschen bestimmt ist, dem Geistigen zu dienen ; man
denke nur an die Materiallieferung der Sinne an den Verstand ; auf
der anderen Seite aber leisten die animalischen Neigungen im Menschen
den geistigen einen ungeheuren Widerstand. Als Philosophen können
wir nur die Vermutung aussprechen, daß die menschliche Natur einmal
einen schweren Stoß erlitten hat, durch den sie für immer aus dem

Gleichgewicht geraten ist. So wie der Mensch jetzt nun einmal ist,
braucht er sein ganzes Leben, um dieses gestörte Gleichgewicht
wiederherzustellen und dem Rationalen den vollen Sieg über das Animalische
zu erringen. In diesem Kampfe um die Herrschaft des Geistes über
das Sinnliche liegt die sittliche Lebensaufgabe des Menschen auf Erden.

Einziges Mittel zur Erfüllung dieser Aufgabe bilden die sittlichen
Tugenden, deren Bestimmung nicht etwa ist, die animalischen oder
sinnlichen Neigungen schlechthin auszurotten, vielmehr sie nur dem
Geiste botmäßig zu machen. In neuester Zeit hat man den Geist einen
« Widersacher » gescholten. Mit Unrecht. Wenn er mittels der sittlichen
Tugenden die animalischen Instinkte beherrscht, so bedeutet das keine

Unterdrückung derselben, sondern im Gegenteil eine Veredlung. Und
das gleiche gilt auch von den intellektuellen Tugenden. Wie könnte
z. B. die Weisheit ein Widersacher des Instinktes sein

Wie nicht alle das gleiche wissen können, so sollen auch nicht
alle dasselbe tun. Daher braucht auch keiner alle Tugenden
gleichnotwendig. Aristoteles unterscheidet in seiner Politik (III 3) zwischen
einem guten Menschen (ävJjp àyaôdç) und einem guten Bürger (toAitti?
<j7touSaïoç). Diese Unterscheidung hat sich auch der hl. Thomas zu

1 Thomas, C. G. III 136 u. 137.



28 Was ist der Mensch

eigen gemacht, indem er zwischen der Klugheit des Untergebenen und
der Klugheit des Fürsten als zwei wesentlich verschiedenen Arten von
Tugend unterscheidet1. Jeder Beruf verlangt vom Menschen besondere

Tugendübungen. Und um vollkommen zu werden, genügt es, daß der
Mensch die Tugenden übt, zu deren Übung ihm in seinem Beruf und
Stand Gelegenheit geboten ist. Denn die sittlichen Tugenden
unterscheiden sich von den rein intellektuellen dadurch, daß sie nicht, wie
diese, den Menschen immer nur nach einer Seite vervollkommnen,
sondern daß jede von ihnen den ganzen Menschen veredelt. Daher
ist es für den Menschen als solchen von untergeordneter Bedeutung,
welchem Beruf er angehört und welche kulturelle Aufgabe er im Leben
erfüllt. Die katholische Kirche feiert Heilige von jeder Begabung,
aus jedem Stande und mit den verschiedensten Verdiensten um die

Kultur. Alle diese Heiligen haben die richtige Antwort auf die Frage
gefunden : Was soll ich tun Und doch hat jeder von ihnen während
seines Lebens etwas anderes getan.

Was darf ich hoffen

Dante hat in seiner « Divina Commedia » der Hölle die Überschrift
gegeben : Lasciate ogni speranza voi ch'entrate. Damit hat er die
Hölle richtig als den Ort bezeichnet, an dem es nichts mehr zu erhoffen

gibt. Auch im Himmel hört die Hoffnung auf, aber aus einem ganz
anderen Grunde. Hier ist alles erfüllt, was immer ein Menschenherz

begehren kann. So bleibt die Erde die einzige Heimstätte des Hoffens.
Bis zu einem gewissen Grade findet sich die Hoffnung schon beim Tier,
wenn es, statt zu fliehen, seinen Feind angreift. Im Menschen erhält
die Hoffnung dadurch eine besondere Note, daß ihr Gegenstand nicht
nur sinnenfällige Güter sein können, sondern auch rein geistige. Weil
nämlich unser Verstand auch beim Erkennen der rein geistigen Güter
von einem Phantasiebild begleitet ist, kann es nicht ausbleiben, daß

im Menschen der Gegenstand der sinnlichen Leidenschaften, unter

1 De virt. a. 9 : « xSon enim idem est bonum hominis in quantum est homo,
et in quantum est civis : nam bonum hominis in quantum est homo, est ut ratio
sit perfecta in cognitione veritatis, et inferiores appetitus regulentur secundum
regulam rationis, nam homo habet quod sit homo per hoc quod sit rationalis ;

bonum autem hominis in quantum est civis, est ut ordinetur secundum civitatem
quantum ad omnes ». Und a. 10: «Manifestum est quod aliquae operationes
possent esse convenientes homini in quantum est homo, quae non essent con-
venientes ei secundum quod est civis ».



Was ist der Mensch 29

denen die Hoffnung eine hervorragende Rolle spielt, auch auf Geistiges

ausgedehnt wird. Das aber hat zur Folge, daß der Mensch hier auf
Erden in nichts seine volle Befriedigung findet. Denn weil der Gegenstand

des menschlichen Intellektes das Seiende überhaupt ist, muß ihm
alles, was durch die Sinne in ihn eingeht, nur als begrenzt gut erscheinen.

Daraus erklärt sich, daß den ihm folgenden Willen nichts von dem,

was hier auf Erden erreichbar ist, ganz befriedigt, sondern daß derselbe

sich in einem fort nach etwas Besserem sehnt. Im Paradiese hatten
unsere Stammeltern es doch gewiß gut. Und doch hatte die Schlange
ihnen kaum in Aussicht gestellt, sie würden durch den Genuß der

verbotenen Frucht werden wie Gott, als sie auch schon danach

verlangten. Hätten unsere Stammeltern nicht zugleich die Hoffnung
gehabt, dieses Ziel wirklich zu erreichen, dann wären sie gewiß der

Versuchung nicht erlegen. Daraus ersehen wir, wie eng das Hoffen
mit der Natur des Menschen zusammenhängt. Sowohl seine Sinne

als sein Verstand zeigen ihm unablässig neue wirkliche oder scheinbare

Möglichkeiten. Und irgend etwas zu hoffen, ist dem Menschen

so unentbehrlich, daß das Gegenteil davon, die Verzweiflung, ihn zum
Selbstmord führt.

Aber wie schon das Beispiel unserer Stammeltern genügend zeigt,
kann sich der Mensch auch Hoffnungen hingeben, die nicht in Erfüllung
gehen. Daher ist die Frage berechtigt : Was darf ich hoffen Nicht
jede unerfüllbare Hoffnung ist eine Sünde, aber jede unerfüllte Hoffnung
vermindert das Glück, nach dem sich der Mensch mit allen Fasern

seines Herzens sehnt. Damit haben wir den Maßstab gefunden, mittels
dessen wir berechnen können, ob etwas vom Menschen erhofft werden

darf oder nicht. Man wird diesen Maßstab vielleicht für zu subjektiv
halten. Allein man bedenke, daß es nicht vom Menschen abhängt,
ob etwas geeignet ist, ihn glücklich zu machen oder nicht. Die Bedürfnisse

seines Herzens sind ihm von Gott eingepflanzt und daher nur
Offenbarungen des göttlichen Gesetzgebers. Leider verstehen nicht
alle diese Offenbarungen. Daher kommt es, daß zwar alle das Glück

suchen, aber nur verhältnismäßig wenige es finden.
Über die Natur des wahren Glückes gibt es ungezählte Theorien.

Nach dem Zeugnis des hl. Augustinus (Civ. Dei L. 19 c. 1 n. 1) hat
schon Marcus Vano 288 mögliche Ansichten darüber ausgerechnet. Aus
der Möglichkeit des Menschen, mittels seines Verstandes Gott als das

einzige Seiende zu erkennen, in dem die ganze Fülle der Vollkommenheit

wohnt, und das darum allein unendlich gut ist, läßt sich streng



30 Was ist der Mensch

beweisen, daß unser wahres Glück nur in Gott gelegen sein kann. Gott
hat uns zwar erschaffen, damit wir auf dieser Erde leben, sie kultivieren
und uns nützlich machen, aber er hat uns nicht für sie erschaffen,
sondern für Sich. Er allein will unser letztes Ziel und wirkliches Glück
sein.

Hat sich aber Gott zum einzigen den Menschen vollkommen

beglückenden Gut gemacht, dann dürfen wir auch hoffen, Gott einmal
besitzen zu können. Denn den Menschen auf etwas hinordnen und ihm
dasselbe doch nicht erreichbar machen, wäre ein innerer Widerspruch.
Hier auf Erden ist uns dieses vollkommene Glück allerdings noch
verwehrt. Denn als rein geistiges Gut kann Gott nur durch Akte des

Verstandes und des Willens besessen werden. In diesem Leben aber

bleiben diese Akte immer so unvollkommen, daß sie ohne die Hoffnung
auf eine vollkommenere Erkenntnis und Liebeseinigung mit Gott im
anderen Leben kaum ausreichten, auch nur ein unvollkommenes Glück
zu begründen. Denken wir nur an die mannigfachen Leiden, mit denen

unser Erdenleben angefüllt ist. Was nützte uns selbst die
Gotteserkenntnis eines Philosophen oder eines Theologen ohne die Hoffnung,
daß wir Gott einmal vollkommener besitzen dürfen

Diese Hoffnung wird durch eine andere Erkenntnis noch wesentlich

verstärkt. Unter allen Geschöpfen hier auf Erden sind wir Menschen
die einzigen, die berufen sind, zu Gott in ein wahres Freundschaftsverhältnis

zu treten. Denn auch ohne besondere übernatürliche
Offenbarung können wir erkennen, daß Gott die Welt nicht aus innerer

Notwendigkeit oder aus Eigennutz erschaffen hat, sondern aus reinstem
Wohlwollen. Aber von allen Erdenwesen kann der Mensch allein
dieses Wohlwollen Gottes erkennen und deshalb auch erwidern, wie
das zum Wesen der Freundschaft gehört L Denn es ist auch eine

philosophische Wahrheit, daß der Mensch Gott über alles lieben soll,

sogar über sich selbst. Nicht einmal zwischen Mensch und Tier kann
eine wirkliche Freundschaft zustande kommen. Wenn sich einer gleichwohl

z. B. als Freund von Hunden, Pferden oder Vögeln bezeichnet,
so ist das entweder im uneigentlichen Sinne zu nehmen oder, wie der

1 Thomas, S. th. I 20, 2 ad 3 : « Amicitia non potest haberi nisi ad rationales
creaturas, in quibus contingit esse redamationem, et communicationem in operibus
vitae ; et quibus contingit bene evenire, vel male, secundum fortunam et felici-
tatem ; sicut et ad eas proprie benevolentia est. Creaturae autem irrationales non
possunt pertingere ad amandum Deum, neque ad communicationem intellectualis
et beatae vitae, qua Deus vivit ».



Was ist der Mensch 31

hl. Thomas meint, lächerlich 1. Der Mensch darf sich nicht nur einen
Freund Gottes nennen, sondern das immer mehr zu werden, ist seine

ihm von Gott gestellte Lebensaufgabe. Das einzige, was man gegen
die Freundschaft zwischen Gott und Menschen vorbringen kann, ist
die große Ungleichheit. Und diese Ungleichheit mag auch neben des

Menschen Sündhaftigkeit der Hauptgrund gewesen sein dafür, daß

kein heidnischer Philosoph die Lehre von der Gottesfreundschaft des

Menschen klar auszusprechen gewagt hat. Aber wenn auch die Gleichheit

der sich Liebenden zum Wesen der Freundschaft gehört, bleibt
doch zum mindesten bestehen, daß das Liebesverhältnis des Menschen

zu Gott mit der Freundschaft eine innere Ähnlichkeit hat, während
das Verhältnis z. B. des Hundefreundes zu seinem Hund der wahren
Freundschaft nur recht äußerlich ähnlich ist.

Darin ist eine weitere erlaubte Hoffnung begründet. Gott wäre
nicht unendlich vollkommen, und darum kein wahrer Gott, wenn ihm
die Vorsehung fehlte und in der Welt auch nur das Geringste gegen
Seinen Willen oder ohne Seine Zulassung geschähe. Daher darf der

Mensch, nachdem ihn Gott so hoch erhoben hat, mit unbegrenzter
Zuversicht hoffen, daß er in allen Lagen seines Lebens unter dem besonderen

Schutze Gottes steht. Und aus diesem Grunde waren von jeher
alle großen Vertreter einer theistischen Weltanschauung ausgesprochene

Optimisten.
Je näher das Lebensende eines Menschen heranrückt, desto mehr

denkt er an das andere Leben und desto häufiger beschäftigt ihn die

Frage, was er im Jenseits zu erwarten habe. Die Erinnerung der Nachwelt

an ihn und das Fortwirken seiner Werke sind zu unsicher, als

daß sie jemanden befriedigen könnten. Aber gerade wenn es ein persönliches

Weiterleben nach dem Tode gibt, drängen sich die zwei Fragen
auf, wie dieses Weiterleben wohl aussehen werde, und in welchem
Verhältnis dasselbe zu dem vom Menschen auf Erden geführten Leben
stehen werde. Den Schlüssel zur Beantwortung beider Fragen finden
wir wieder in der Definition des Menschen « animal rationale ». Denn
diese besagt, daß der Mensch hier auf Erden ein sinnlich-geistiges
Leben führt. Nun ist aber das sinnliche Leben wesentlich vom Körper
abhängig. Folglich muß dieses nach der Trennung der Seele vom Leibe
aufhören und kann demnach das Fortleben der Seele nach dem Tode

1 S. th. II-II 23, 1 : « Ridiculum enim est dicere quod aliquis habeat amicitiam
ad vinum vel ad equum ».



32 Was ist der Mensch

nur ein rein geistiges sein. Das hat zur Folge, daß nunmehr ihr Erkennen
und Wollen ein anderes ist als auf Erden. Ihr Erkennen ist auf Erden
wesentlich abhängig von den sinnlichen Phantasiebildern, aus denen

der tätige Verstand alle Ideen abstrahieren muß, und ihr Wollen ist
während der Zeit ihrer Leibverbundenheit in der Wahl sowohl seiner

Ziele als seiner Mittel frei. Nach der Trennung der Seele vom Leibe
hat der Verstand nicht mehr die Wesenheiten der von der Phantasie

vorgestellten körperlichen Dinge zum eigentümlichen Gegenstand,
sondern die Seelensubstanz. Denn durch die Loslösung der Seele vom
Leibe hat der Verstand aufgehört, in seinem Erkennen von der
Mithilfe der Sinne abhängig zu sein. Wie er selbst ein geistiges Vermögen
ist, so hat er nunmehr auch eine geistige Wesenheit zum eigentümlichen
Gegenstand. Diese aber kann nur die ihn tragende Seelensubstanz sein,

weil nur diese genau denselben Grad von Überstofflichkeit hat wie er
selbst. Diese gleiche Immaterialität im Erkenntnisvermögen und
entsprechenden Erkenntnisgegenstand läßt sich bei der menschlichen Seele

in ihrem Zustand der Leibverbundenheit empirisch als allgemeingültiges

Gesetz nachweisen. Daher muß es auch für das leibfreie Sein

der menschlichen Seele gelten. In diesem Zustand der Lostrennung
vom Leibe erkennt die menschliche Seele sich selbst mit allem, was
ihr anhaftet, also auch mit allen während ihrer Verbindung mit dem

Leibe erworbenen Tugenden und Lastern, durch die ihr Verhältnis zu
Gott bestimmt wird. An diesem Verhältnis kann sie jetzt nichts mehr

ändern, dasselbe bleibt in Ewigkeit so, wie es war im Augenblick ihrer
Trennung vom Leibe. Denn dem Verstände kommt keine Wirkursäch-
lichkeit zu ; er kann nur das bereits vorhandene Verhältnis der Seele

zu Gott feststellen, ähnlich wie ein Kranker die Güte einer Speise klar
erkennen und sie doch nicht für sich begehrenswert machen kann.
Aber auch der Wille kann das Verhältnis der Seele zu Gott im Jenseits
nicht mehr ändern, da jede Willensänderung ein neues Motiv voraussetzt.

Woher aber soll der Wille dieses neue Motiv erhalten Während
dieses Lebens kommen ihm alle Motive auf dem Wege über die
sinnlichen Leidenschaften. Im Jenseits aber fehlen diese. Der bloße
Verstand kann sie auch nicht geben, da er, wie schon gesagt, nur feststellt,
ob das Verhältnis zwischen der Seele und Gott ein gutes oder ein

schlechtes ist. Es bleibt also im anderen Leben nur die Möglichkeit,
daß Gott das erforderliche neue Motiv durch das Wirken eines Wunders

gibt. Und auch diese Möglichkeit bleibt auf den Fall beschränkt, daß

jemand beim Eintritt in das andere Leben von Gott abgewandt war ;



Was ist der Mensch 33

denn daß Gott eine Ihm zugewandte Seele durch ein Wunder von Sich

abwendig macht, ist undenkbar. Aber auch die Verwirklichung des

ersten Falles dürfen wir nicht erwarten. Sie würde unsere zweite

Frage : Was soll ich tun überflüssig machen. Denn ob der Mensch

in diesem Leben das Sittengesetz beobachtet oder nicht beobachtet,
wäre dann ohne Bedeutung. Gott würde dann zugleich verpflichten
und nicht verpflichten. Umgekehrt aber, wenn Gott auch im Jenseits
die Naturgesetze in Geltung läßt, hat das Streben des Menschen nach

sittlicher Vervollkommnung einen tiefen Sinn. Dann darf der Mensch

mit voller Zuversicht hoffen, daß ihm die Freundschaft mit Gott, die

er durch sein sittliches Streben hier auf Erden immer mehr zu festigen
und zu vervollkommnen suchte, im Jenseits zum unverlierbaren Besitz
werde. Denn im Jenseits gibt es nichts mehr, was ihn derselben

berauben könnte. Die Welt mit ihren zahllosen Gefahren reicht nicht
mehr an ihn heran, und daß Gott ihm die Freundschaft kündigte, ist
noch weniger möglich. Was der hl. Paulus in seinem Römerbrief

(XI 29) von den Erlösungsgnaden sagt : « Sine poenitentia enim sunt
dona et vocatio », gilt auch von den natürlichen Gaben. Was Gott
einmal gegeben hat, bleibt so lange gegeben, als der Mensch es nicht
zurückweist. Daher dürfen wir mit Bestimmtheit hoffen, daß Gott
unser Freundschaftsverhältnis zu Ihm im Jenseits nur noch
vervollkommnen wird. Ist es uns schon in diesem Leben vergönnt, Gott zu
erkennen, so wird es uns im Jenseits noch in erhöhtem Maße möglich
sein. Und haben wir hier auf Erden Gott über alles geliebt, so werden

wir es nach dem Tode erst recht tun. In diesem vollkommeneren
Gotterkennen und Gottlieben aber wird unsere Seele ihre Seligkeit finden.

Über den Zustand unserer Seele nach dem Tode mehr zu sagen,
ist uns als Philosophen verwehrt. Wir haben in unserer Antwort auf
die Frage « Was ist der Mensch » absichtlich von dem abgesehen, was

uns die übernatürliche Offenbarung noch weiter mitteilt. Denn eine

Verquickung natürlicher und übernatürlicher Erkenntnisquellen ist
immer vom Übel. Ein übersteigerter Supernaturalismus, der die
Möglichkeiten des natürlichen Verstandeserkennens unterschätzt, führt
nicht weniger in die Irre als ein Naturalismus, der von einer übernatürlichen

Offenbarung nichts wissen will.
Aber auch rein philosophisch betrachtet, haben wir nicht alles

gesagt, was man von einer Antwort auf die gestellte Frage erwarten
kann. Wir sind uns bewußt, daß das Gesagte bei weitem nicht
hinreicht, um eine vollständige Anthropologie zu sein. Eine solche zu

Divus Thomas 3



34 Was ist der Mensch

schreiben, war auch gar nicht unsere Absicht. Was wir wollten, war
einzig, zu zeigen, wie in der vielverkannten scholastischen Definition
« animal rationale » die ersten Elemente einer vertieften Kenntnis vom
Menschen zu finden sind. Eine ganz befriedigende Antwort auf unsere

Frage wird bis zum Ende der Zeiten auf sich warten lassen. Denn so

wahr es ist, daß kein Wesen von uns vollkommener definiert werden

kann, als der Mensch, so stellt uns doch andererseits auch kein anderes

Geschöpf so viele und so schwere Fragen wie wir selbst. An und für
sich ist ein Ding um so leichter erkennbar, je immaterieller oder über-
stofflicher es ist. Trotzdem mehren sich für uns die unlösbaren Fragen
in gleichem Maße, in dem die Dinge überstofflicher werden. So stellen
schon die Pflanzen dem Menschen das Problem « Was ist eigentlich
das Leben ?» Vor wenigen Jahren schloß ein deutscher Universitätsprofessor,

nachdem er die neuesten Theorien über Wesen und
Entstehen des Lebens mit staunenswerter Gründlichkeit dargelegt und
geprüft hatte, seinen Vortrag mit der Bemerkung, man sei jetzt noch
nicht einmal so weit, daß man auch nur hoffen könne, je eine Lösung
dieses Lebensproblems zu finden. Von den Problemen, die beim Tier
zu denen der Pflanzen hinzukommen, sei nur an das vom tierischen
Instinkt erinnert. Um über die unzählbaren Rätselfragen, die der
Mensch sich selbst aufgibt, einigermaßen Herr zu werden, liebt man es

gegenwärtig, sie nach Schichten zu ordnen und z. B. zwischen niederen
und höheren, mehr äußeren und tieferen Schichten zu unterscheiden.
Aber erstens sind die Fragen damit, daß man sie in eine gewisse

Ordnung bringt, noch lange nicht beantwortet. Und sodann wecken
alle Schichtentheorien zu sehr die Vorstellung, als existierten im
Menschen Leib und Seele nebeneinander, während diese doch wie
Potenz und Akt ganz ineinander sind und sich gegenseitig zu einem

einzigen Seienden ergänzen. Es ist zwar richtig, daß wir auch den

Menschen von außen nach innen erkennen, aber die Erkenntnis, die

wir auf diesem Wege von ihm gewinnen, ist noch mangelhaft. So wird
einer, der noch nicht weiß, daß der Mensch eine geistige Seele hat,
dessen sinnliches Wahrnehmen von dem des Tieres nur sehr äußerlich
unterscheiden können. Denn innerlich wird die sinnliche Wahrnehmung
im Menschen von der des Tieres durch ihre wesentliche Hinordnung
auf die Verstandeserkenntnis verschieden. Daher fängt die Erkenntnis
des menschlichen Wesens erst bei der Geistseele des Menschen an,
vollkommen zu werden. An diesem Anfang aber steht die Definition
« animal rationale ».


	Was ist der Mensch?

