Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 20 (1942)

Artikel: Was ist der Mensch?

Autor: Thiel, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-727389

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-727389
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Was ist der Mensch?'

Von Dr. Matthias THIEL O. S. B.

Koperntkus hat an- Stelle des geozentrischen Weltsystems das
heliozentrische gesetzt und damit auch den Menschen fiir ein Wesen
erklart, das sich um die Sonne dreht. Trotzdem ist es weder ihm noch
einem anderen nach ihm in den Sinn gekommen, die Sonne dem Menschen
schlechthin iiberzuordnen. Vielmehr betrachtet sich der Mensch noch
immer als die Krone der Schépfung oder, wie die Evolutionisten sagen,
als den Hoéhepunkt aller bisherigen Entwicklung.

So weit stimmen alle iiberein. Aber nur so weit. Denn auf die
Frage, was denn eigentlich den Menschen iiber alle iibrigen Geschopfe
erhebe, antwortet der Materialist anders als der Idealist, der Theist
nicht so wie der Pantheist, der Atomist verschieden vom Hylemorphist.
Obwohl nichts dem Menschen so nahe ist wie er selbst, sind die An-
sichten iiber sein Wesen kaum weniger entgegengesetzt als die iiber
Gott und die AuBenwelt. Der Grund fiir die Abhidngigkeit des Menschen-
bildes vom gesamten Weltbild liegt in dem Verhidltnis des Menschen
zum ganzen Weltall, das in dem Worte « Mikrokosmos » seinen kiirzesten
Ausdruck gefunden hat. Denn, wie Papst Gregor der GroBe in einer
Homilie ausfithrt, hat der Mensch mit allen Dingen im Himmel und
auf Erden etwas gemeinsam : niamlich mit den Steinen das Sein, mit
den Pflanzen das Leben, mit den Tieren das sinnliche und mit den
Engeln das geistige Erkennen 2. Wo immer aber ein Wesen mit anderen
etwas gemein hat, ist zu seinem vollkommenen Verstehen ein Doppeltes

1 Dieser Aufsatz war schon geschrieben, als der « Divus Thomas » die wert-
volle Abhandlung von Dr. Jos. Endres C. Ss. R. iiber « Die Stellung des Menschen
im Kosmos» brachte. Wie mir scheint, erganzen die beiden Artikel einander
so, als waren sie vorher vereinbart worden.

? Homilia 29 in Evangelia (MPL 76, 1214 n. 2) : « Omnis creaturae nomine
signatur homo. Habet namque commune esse cum lapidibus, vivere cum
arboribus, sentire cum animalibus, intelligere cum angelis ». — Thomas, S. th.
I 97, 1: « Homo dicitur minor mundus, quia omnes creaturae mundi quodammodo
inveniuntur in eo». Vgl. 1 96, 2.



4 Was ist der Mensch ?

erforderlich : einmal, da man sich das mit anderen Gemeinsame klar
macht, denn nur so wird die Stellung des zu Bestimmenden in der
Welt offenbar ; und sodann, daB3 das Besondere an ihm hervorgehoben
wird.

Daraus erklirt sich schon, warum jede Definition notwendig aus
zwei Teilen besteht : der eine enthdlt das Gemeinsame des zu bestim-
menden Gegenstandes mit anderen Dingen, und der andere stellt das
Besondere an ihm heraus. Beides hat zuweilen groBe Schwierigkeiten.
Das erste, weil unmoglich alle Dinge angefithrt werden koénnen, mit
denen das zu bestimmende irgend etwas gemeinsam hat. So miiite
man, um das beim Menschen zu tun, von allem reden, was immer
ein Sein hat. Aber jede Definition gleicht einer Briefadresse, die den
genauen Ort angibt, den jemand im Universum einnimmt. Jede
Adresse, sie mag noch so genau sein, setzt notwendig vieles voraus.
Man denke sich z. B. folgende gewiB8 ausfiihrliche Anschrift : Herrn
Schmitz, Erdkreis, Europa, Deutschland, Rheinprovinz, Bezirk Koblenz,
Neuwied, HauptstraBe. Selbst eine solche Ortsangabe wire nicht
ganz voraussetzungslos. Einer der z. B. nicht weil}, in welchem Teile
Europas Deutschland liegt, wiirde auch einen so ausfiihrlich adressierten
Brief nicht an seinen Bestimmungsort bringen kénnen, auch wenn er
den Adressaten personlich kennt. Ahnlich verhilt es sich mit den
Definitionen. Wie eine Adresse nicht fiir Menschen ohne alle geo-
graphischen Kenntnisse geschrieben wird, sondern fiir eigens aus-
gebildete Postbeamte, so definiert man auch nicht fiir jedermann.
In der Logik wird zwar das Gesetz verkiindet: Definitio sit clarior
definito, aber wie Urraburu in seiner Logik ' mit Recht bemerkt, ist
das nicht absolut, sondern relativ zu nehmen. Deshalb beweist es
nichts gegen die Giite einer philosophischen Definition, wenn einem
Nichtphilosophen das zu Definierende klarer ist als dessen Definition.
Als Beispiel fithrt Urraburu gerade die scholastische Definition vom
Menschen an, die lautet : «animal rationale». Da dieselbe seit Jahr-
hunderten in allen Logikbiichern als Schulbeispiel einer Wesens-
definition weitergegeben wird, — auch Thomas gebraucht sie immer

! Vallisoleti 1890 n. 76: « Planum autem est maiorem hanc claritatem
definitionis intelligendam esse non absolute, sed respective, nimirum respectu
illorum, qui vim percipiant et cognitionem habeant terminorum ac notarum,
per quas fit definitio. Etenim relate ad imperitos fieri potest, ut definitio in se
perspicua, minus clara videatur. Sic quot reperies rudes, qui melius intelligunt
hominem, quam animal rationale ? »



Was ist der Mensch ? 5

wieder ! —, verdient sie wohl, auf ihren Wert fiir unsere Frage nach
dem Wesen des Menschen gepriift zu werden. Diese Definition ist so
einfach und anscheinend so selbstverstandlich, da3 die meisten, auch
wenn sie die Philosophie zu ihrem Fachstudium erwdhlt haben, kaum
einmal in ihrem Leben auf den Gedanken kommen, sie zum Gegen-
stand einer besonderen Uberlegung zu machen. Gegenwirtig wird sie
von einigen sogar als zu inhaltsarm bezeichnet, als daB sie verdiente,
weiter beriicksichtigt zu werden 2. Der hl. Thomas dachte anders.
Rousselot geht so weit, daB er sagt, fiir den Aquinaten sei diese Defini-
tion geradezu ideal gewesen?®. Soviel ist gewil, daB die angefiihrte
Definition unter allen Definitionen eine Sonderstellung einnimmt.
Beim Studium der Logikbiicher, nicht bloB der scholastischen, sondern
auch der nichtscholastischen, mull es jedem auffallen, dall fiir die
definitio essentialis immer nur das eine Beispiel «animal rationale »
angefithrt wird. Um das richtig zu bewerten, mull man zwei Dinge
beachten : einmal, daB die definitio essentialis allgemein fiir die voll-
kommenste Weise gehalten wird, die Natur eines Dinges zu bestimmen,
denn man verlangt von ihr, daB sie auch die differentia specifica oder
den Artunterschied des zu Definierenden angibt; und sodann, daB
nur Substanzen vollkommen definiert werden kénnen *. Beispiele fiir
Wesensdefinitionen von Akzidenzien wiren leicht zu finden. Aber weil
diese nur ein unvollkommenes, von einer Substanz abhingiges Sein

1 In seiner Schrift De ente et essentia (c. III) gebraucht der Aquinate diese
Definition, um mittels ihrer zu zeigen, daB8 in der zusammengesetzten Korper-
substanz zwischen der essentia in universali und der essentia singularis nur ein
Unterschied secundum non signatum et signatum ist. Und im gleichen Kapitel
dient ihm dieselbe Definition als Beispiel fiir die ganz andere Zusammensetzung
der korperlichen Substanz aus Genus und Species als die aus Leib und Seele.
« Unde dicimus hominem esse animal rationale, et non ex animali et rationali,
sicut dicimus eum esse ex anima et corpore ».

% Meyer Hans, Thomas von Aquin. Bonn 1938, 590: « Man hat AnstoB
an der thomistischen Bestimmung des Menschen als ‘animal rationale’ genommen.
In der Gegenwart ist diese Bestimmung fiir viele zu einer Formel mit zu geringer
Inhaltsfiille geworden. Fiir Thomas war sie das mnicht ».

3 Rousselot Pierre, L’intellectualisme de saint Thomas. Paris 19242, 99:
«On peut dire que la définition de I'homme est présentée par saint Thomas
comme réalisant I'idéal, sans plus; il parait qu’il croyait posséder ici la
formule presque magique qui livre 4 l'esprit le fond de I’étre, ‘le mot signi-
fiant ce qui est’, ‘le miroir égal a l'essence de la chose’, speculum adaequans
essentiam rei ».

* Thomas, 11 Dist. 35, 1 a. 2 ad 1: « Secundum quod aliqua habent esse,
possunt definiri ... ideo nil perfecte definitur nisi substantia ».



6 Was ist der Mensch ?

haben, konnen sie auch nur unvollkommen definiert werden!. Und
auch unter den Substanzen gibt es verschiedene Stufen der Definierbar-
keit. Da ndmlich alle menschliche Erkenntnis bei dem beginnt, was
die Sinne an einer Sache wahrnehmen, erkennen wir die Substanzen
immer nur auf dem Wege iiber ihre Akzidenzien, besonders iiber ihre
Tatigkeiten nach auBlen 2. Diese aber fithren uns nicht immer gleich
tief in das Wesen der ihnen zu Grunde liegenden Substanz ein. Bei
den untermenschlichen Dingen geniigen die auf diese Weise gewinn-
baren Kenntnisse nur zu einer mehr oder weniger befriedigenden
Beschreibung. So sind unter den Mineralien die Kristalle am genauesten
bestimmbar. Aber weder mittels ihres Achsensystems, noch durch
chemische Analyse, noch auch durch beides zusammen erfassen wir die
Art ihrer Substanz vollkommen. Denn dazu ist erforderlich, da3 wir
auller dem sogenannten Achsensystem, das unter das Priadikament
der Quantitdt fillt, und den chemischen Elementen auch die sub-
stanzielle Form des Kristalls erkennen. Ich weill wohl, daB heute
manche die Zusammensetzung der anorganischen Korper aus Materie
und Form nicht mehr zugeben. Allein das kommt daher, daBl sie
Materie und Form eigene Existenzen zuschreiben, wenn auch nur
unvollkommene. Es ist hier nicht der Ort, zu zeigen, daB auf diese
Weise niemals eine substanzielle Einheit entstehen kann. Statt dessen
sei die Aufmerksamkeit auf zwei Dinge gelenkt : erstens, wenn die
anorganischen Kérper nicht aus Materie und Stoff zusammengesetzt
sind, wie kann dann die Materie in den belebten Korpern noch reine
Potenz sein? Der Stoff geht ja dann aus den unbelebten Kérpern ohne
substanzielle Verinderung in die belebten iiber. Sodann ist zu beachten,
daB die Zusammensetzung der korperlichen Substanzen aus Materie
und Form eine wesentlich andere ist als die eines Ganzen aus seinen
Teilen. Materie und Form sind keine Teile der kérperlichen Substanz,
sondern deren Prinzipien. Der Unterschied zwischen einem Teil und
einem Prinzip liegt darin, daB jeder Teil als solcher das Ganze schon
voraussetzt, weil er sein Sosein nur durch das Ganze hat. So ist die

1 Thomas, De ente et essentia, c. VIL: « Definitionem autem [accidentia)
habent incompletam, quia non possunt definiri nisi ponatur subiectum in eorum
definitione ; et hoc ideo est, quia non habent esse per se absolutum a subiecto ».

% Thomas, S. th. I 29, 1 ad 3: « Quia substantiales differentiae non sunt
nobis notae, vel etiam nominatae non sunt, oportet interdum uti differentiis
accidentalibus loco substantialium ; puta si quis diceret : ignis est corpus simplex,
calidum et siccum. Accidentia enim propria sunt effectus formarum substan-
tialium et manifestant eas».



Was ist der Mensch ? 7

menschliche Hand in ihrem Sosein vom ganzen Menschen bestimmt,
zu dem sie gehort. Deshalb kann niemand wissen, was eine menschliche
Hand ist, solange er nicht wei, was ein Mensch ist!. Beim Prinzip
ist es umgekehrt. Das Prinzip ist frither als das Ganze und daher auch
frither als dessen Teile 2. Die korperliche Substanz aber fordert zwei
solcher Prinzipien : eines, wodurch sie zur Koérperwelt gehért, und ein
anderes, durch das sie innerhalb der Kérperwelt eine besondere Substanz
ist. Das erste Prinzip nennen wir Materie und das andere substanzielle
Form. Diesem zweiten Prinzip kommt die doppelte Aufgabe zu, daB
es fiir's erste den Stoff zu dem Ganzen der korperlichen Substanz
erginzt, und sodann, daBl es die Teile, in die der Stoff durch die
Quantitit auseinandergelegt wird, zu Teilen dieser bestimmten Sub-
stanz macht, z. B. zu Teilen eines bestimmten Menschen. Die reale
Verschiedenheit dieser beiden Prinzipien ergibt sich aus ihrer Trenn-
barkeit. Leider wird der wesentliche Unterschied zwischen einem
Prinzip und einem Teil auch von vielen Scholastikern zu wenig beriick-
sichtigt. Das hat dazu gefithrt, daB man die Lehre von der Zusammen-
setzung der korperlichen Substanzen aus Stoff und Form immer wieder
mit Hilfe der Naturwissenschaften zu beweisen suchte und meinte,
die Zuldssigkeit derselben hinge von der Richtigkeit eines bestimmten
physikalischen Weltbildes ab. Das aber trifft nicht zu. Ob die letzten
Elemente Erde, Wasser, Luft und Feuer sind, oder Elektronen, oder
sonst etwas, ist fiir die scholastische Lehre von Materie und Form vol-
lig belanglos. Denn die einen wie die anderen sind, fiir sich genommen,
schon Substanzen, und erhalten bei ihrer Verbindung zu neuen sub-
stanziellen Einheiten den Charakter von 7ezlen, nicht aber von Prinzi-
pien. Wenn jemand von den Naturwissenschaften her an diese Lehre
herantritt, ist er versucht, sich das Verhdltnis der beiden Prinzipien

! Nach dem hl. Thomas gibt es deshalb keine abstractio partis a toto. So
schreibt er In Boéth. de Trinitate q. 5 a. 3: «Pes non potest intelligi sine intellectu
animalis, quia id quo pes habet rationem pedis, dependet ab eo, a quo animal
est animal ». — Schopenhauer driickt denselben Gedanken in seiner « Einleitung
in die Philosophie » (Reclam 9) folgendermaBen aus: « Denken Sie sich ein er-
kennendes Wesen, das nie einen menschlichen Leib gesehen hitte, und dem nun
die Glieder eines solchen Leibes einzeln und nacheinander vorgelegt werden ;
konnte ein solches wohl eine richtige Vorstellung erhalten vom ganzen mensch-
lichen Leibe, ja nur von irgend einem einzigen Gliede desselben ? Wie sollte es
die Bedeutung und den Zweck der Hand verstehen ohne sie am Arm, oder des
Armes ohne ihn an der Schulter gesehen zu haben ? »

® Thomas, In Met. V lect. 13 (Cathala n. 936) : « Principium in quocunque
genere est id, quod est primum in genere ».



8 Was ist der Mensch ?

nach Weise von Teilen vorzustellen. Aber der Stoff, der hier gemeint
ist, ist noch kein Teil der korperlichen Substanz, sondern die reine
Moglichkeit, durch die substanzielle Form zu einer koérperlichen Sub-
stanz erginzt zu werden. Dal es in der Welt keinen solchen formlosen
Stoff gibt, beweist ebensowenig etwas gegen unsere Lehre, wie das
Ausgefiilltsein des Weltraumes ein Argument ist gegen die Moglich-
keit einer ortlichen Verdnderung.

Um die Ansicht des hl. Thomas in dieser Frage kennenzulernen,
geniigt es, einmal aufmerksam das zweite Kapitel seiner Schrift De ente
et essentia durchzulesen, wo er ausdriicklich als Grund fiir die Zu-
sammensetzung der korperlichen Substanzen aus Stoff und Form an-
gibt, daB die korperliche Substanz nur mittels dieser zwei Prinzipien
vollkommen erkennbar und definierbar werde!. In dieser ganzen
Schrift, die nach dem Urteil alter und neuer Erklirer 2 schon eine
Synthese der ganzen Philosophie des Aquinaten enthilt, ist auch nicht
eine Spur von einem bestimmten physikalischen Weltbild zu finden.
Und wenn der Doctor angelicus an anderen Stellen, z. B. in seinem
Kommentar zur Metaphysik des Aristoteles, die hylemorphistische
Lehre aus den substanziellen Verinderungen beweist, so tut er das
gleichfalls ohne ein anderes Weltbild, als das allen natiirlichen Realisten
auch heute noch gemeinsame 3.

Nach der Lehre des Aquinaten ist zwar der Stoff, genauer die
materia, quantitate signata, das principium individuationis ; aber wie
wir an anderer Stelle gezeigt haben %, erginzt er diese Lehre durch
die andere, daBl die substanzielle Form das principium differentiae sei,
und daB also nicht die Materie, sondern die Form die korperlichen

! « Quod enim materia sola non sit essentia, planum est, quia res per essen-
tiam suam cognoscibilis est, et in specie ordinatur vel in genere; sed materia
neque est cognitionis principium, neque secundum eam aliquid ad genus vel
speciem determinatur, sed secundum id quo aliquid actu est ».

2 Grabmann M., Mittelalterliches Geistesleben. Miinchen 1926. I 327 :
« Am besten wird der Grundgedanke des Biichleins durch die in den alten
Katalogen und Handschriften auch gebrauchte Benennung : De entium quiditate,
ausgedriickt. Wir haben also eine abgeschlossene Seins- und Substanzmetaphysik
vor uns. Raphael Ripa bezeichnet die Schrift ‘De ente et essentia’ als Meta-
physicae compendiolum. Kardinal Pecci bemerkt : ‘Qui trovasi, a me pare, tutta
la metafisica di cui egli fa uso pressoche in ogni linea de suoi scritti’ ».

3 Belegstellen siehe bei Gredt Jos.,, Elementa Philosophiae aristotelico-
thomisticae. Friburgi 1937. Siebte Aufl. Ad 253 sqq.

4 « Divus Thomas » (Freiburg) 1939, 61-79 : « Der einheitliche Urgrund der
Individuation in den geschaffenen einfachen wie in den korperlichen Substanzen
nach der Jugendschrift des hl. Thomas von Aquin: De ente et essentia ».



Was ist der Mensch ? 9

Substanzen wirklich voneinander verschieden macht. Und darum ist
jede korperliche Substanz fiir uns nur so weit erkennbar, als wir ihre
Form bestimmen kénnen. Denn omne ens cognoscitur, in quantum
est actu. Nun aber offenbart die substanzielle Form sich selbst und
die von ihr informierte Substanz nicht iiberall gleich vollkommen.
Wenn niamlich gesagt wird, die substanzielle Form sei das principium
differentiae, so ist nicht bloB die differentia numerica gemeint, sondern
gilt das in gleicher Weise auch fiir Gattung und Art . Wie das mdoglich
ist, erklart sich daraus, daB die gleiche Substanz viele Vollkommen-
heiten hat, die alle in derselben Form begriindet sind, obwohl ein
groBer Teil von ihnen auch in anderen Arten und Gattungen vorkommt 2.
So ist die Vollkommenheit des Kérper-Seins nicht nur dem Menschen
wesentlich, sondern auch den Mineralien, den Pflanzen und den Tieren,
und doch ist sie beim Menschen in derselben substanziellen Form
begriindet, durch die der Mensch die Vollkommenheit des Verniinftig-
Seins hat. Das ist fiir unsere Frage dulerst wichtig. Denn darin liegt
der objektive Grund dafiir, daB wir die Wesenheiten der kérperlichen
Substanzen nicht auf einmal, sondern nur allmahlich erkennen 3. Wir
sagten schon, daBl die Substanzen der Dinge sehr verschieden voll-
kommen definierbar seien, und daBl wir bei den untermenschlichen
niemals iiber eine deskriptive Definition hinausgelangen. Deskriptiv
wird jede Definition genannt, in die ein Akzidenz aufgenommen ist.
Diese recht unvollkommene Weise des Definierens mull der Mensch
sogar bei sich selbst anwenden, wenn er sich als Einzelwesen von allen
seinen Mitmenschen unterscheiden will. Denn dem Menschen offenbart

1 Zuweilen werden die inneren Ursachen mit ihren Wirkungen gleichgesetzt,
aber sie sind nur in diesen. Darum bemerkt der Aquinate in « De ente et
essentia», ¢. VI: « Unde dicit Avicenna in principio sui libri De anima, quod
forma in rebus compositis ex materia et forma ‘est differentia simplex eius quod
constituitur ex illa’ : non autem ita quod ipsa forma sit differentia, sed quia est
principium differentiae ». Wirde man diese Unterscheidung des Aquinaten
zwischen differentia und principium differentiae besser beachten, dann hatte man
weniger Schwierigkeiten, seine Universalienlehre zu verstehen.

2 Caitetanus, In De ente et essentia (Edit. Laurent n. 43) : « Res, habens
aliquam perfectionem substantialem, non excludit a se aliquam aliam ulteriorem
substantialem perfectionem, sicut homo ex eo quod habet perfectionem sensi-
tivam, non excludit perfectionem intellectivam : et similiter corpus, ex eo, quod
habet perfectionem corpoream, non excludit a se perfectionem vitalem, et sic
de aliis ».

3 Vgl. Le Rohellec Jos., Utrum iuxta S. Thomae doctrinam essentiae rerum
sensibilium statim in simplici apprehensione percipiantur, in: Xenia thomistica.
Romae 1925, 285-302.



10 Was ist der Mensch ?

sich nicht einmal die eigene substanzielle Form oder Seele als princi-
pium differentiae numericae. Daher kann er auch sich selbst und die
anderen Einzelmenschen nur mittels rein akzidenteller Merkmale
beschreiben und so kenntlich machen. Die Alten zihlten sieben solcher
«notae individuantes» auf: ndmlich forma, figura, locus, tempus,
stirps, patria, nomen ; die Neueren halten diese Siebenzahl nicht mehr
allgemein fiir hinreichend ; aber wie dem auch sei, so viel ist sicher,
auch vom Einzelmenschen gibt es keine Wesensdefinition.

Wie aber verhilt es sich mit der Selbstoffenbarung der substan-
ziellen Form als principium differentiae specificae ? Schon die auf-
fallende Erscheinung, daB man fiir sie immer nur dasselbe Beispiel
anfithrt, gibt zu denken. Das beweist zum mindesten, da, wenn der
Fall iiberhaupt eintritt, nach allgemeiner Uberzeugung die substanzielle
Form im Menschen sich auf diese Weise offenbart. Damit ist die
Definition « animal rationale » schon als die vollkommenste von allen,
die dem Menschen fiir irgend etwas auf Erden moglich sind, anerkannt.
Das muB selbst Froebes zugeben !, nach dem es iiberhaupt keine voll-
kommene Wesensdefinition von physischen Dingen gibt, sondern nur
von selbstkonstruierten Begriffen 2. Denn eine vollkommene Wesens-
definition muB uns eine vollstindige Kenntnis des zu bestimmenden
Gegenstandes geben. Das aber ist nach Froebes nur bei apriorischen
Begriffen moglich. Auch der Definition «animal rationale » glaubt er
die von einer Wesensdefinition geforderte Vollkommenheit abstreiten
zu missen, weil sie, wie M7ll an ihr aussetzt, den Menschen nur von
allen existierenden Arten unterscheide, nicht aber von allen méglichen.
Denn es sei wenigstens wahrscheinlich, daB Gott auch animalia ratio-
nalia erschaffen kénnte, die von den tatsidchlich existierenden kérper-
lich gleichsehr verschieden wiren wie die Tierarten sich voneinander

! Tractatus logicae formalis. Romae 1940, 85: « Exemplum semper allatum
est ‘homo est animal rationale’. Similiter passim logici». Seite 86 : « In omnibus
reliquis casibus typorum naturalium excepto homine definitio essentialis statui
nequit : sic non novimus differentiam essentialem leonis et equi ».

* A. a. O. 90: « Apparet enim, definitionem essentialem perfectam solum
in conceptibus, quos ipsi construximus locum habere, hinc generaliter applicari
non posse, sed solum in forma approximativa ». S. 91 : « Definitio perfecta illa
vocatur, quae dat completam notionem rei; ut talis agnoscitur definitio essen-
tialis. Ut vidimus hoc solum valet pro conceptibus aprioristicis in scientiis deduc-
tivis, pro mathematica, mechanica etc. ; non autem pro rebus naturalibus empirice
inquirendis, quas sola observatione in suis proprietatibus cognoscimus» ...
« In re naturali autem perfecta definitio possibilis non est; solum observatione
lenta et semper incompleta proprietates deteguntur ».



Was ist der Mensch ? 11

unterscheiden. Sobald das aber auch nur méglich ist, hort die Defini-
tion «animal rationale» auf, die differentia specifica auszudriicken,
und ist sie dann nicht wesentlich vollkommener als die von Hund und
Katze!. Und wir miissen dann fiir immer darauf verzichten, unsere
Frage « Was ist der Mensch ? » mit einer Wesensdefinition beantworten
zu konnen. In diesem Falle ist der Mensch noch etwas mehr als ein
animal rationale. Denn wie der hl. Thomas in seiner bereits genannten
Schrift De ente et essentia bemerkt, kommt jede Vermehrung der
Arten durch Hinzufiigung eines unterscheidenden Merkmals zustande 2.
Wir pflegen zwar das Tier im allgemeinen so zu definieren, als ob es
sich vom Menschen nur durch das Fehlen der rationalitas unterscheide.
Aber das tun wir nur, weil wir das positive Merkmal, das auch bei
ihm zu der Gattung «animal » hinzutritt, nicht kennen ®. Damit also
mehrere Arten von Vernunftwesen moglich wiren, miBte die Ver-
niinftigkeit noch durch weitere Wesensmerkmale spezifiziert werden
konnen. Mein verehrter Lehrer P. Jos. Gredt hat sich mit dieser Frage
noch kurz vor seinem Tode befaBt und zu diesem Zweck besonders
untersucht, ob es mehrere Arten von rationalem Erkennen geben
konne . Dazu wire erfordert, daB Begriff, Urteil und SchluBl auf
spezifisch verschiedene Weisen gebildet werden kénnen. Das aber ist
nicht mdglich, weil die Gesetze iiber das Entstehen der geistigen Er-
kenntnisse aus den sinnlichen, organgebundenen weder einen Abstrich
noch einen Zusatz gestatten.

1 A.a.O. 86: « Et vere probabile non est, Deum non etiam animalia ratio-
nalia creare potuisse, aut forte immo aliis temporibus aut in aliis partibus mundi
creasse, quae in natura sua corporea aeque inter se differrent, ac species brutorum
valde diversae. Tunc eodem iure sicuti bruta etiam entia rationalia secundum
speciem, forte etiam secundum genera et familias divideremus, si nobis notae
essent. Ideo impossibilitas statuendi definitionem essentialem in speciebus empi-
ricis etiam ad hominem extendenda est. Definitio hominis clare et certe eum
distinguit ab omnibus speciebus existentibus nobis notis, non autem ab omnibus
speciebus possibilibus ».

? Kap. V: « Impossibile est ut fiat plurificatio alicuius, nisi per additionem
alicuius differentiae, sicut multiplicatur natura generis in species, vel per hoc
forma recipitur in diversis materiis, sicut multiplicatur natura speciei in diversis
individuis ; vel per hoc quod unum est absolutum et aliud in aliquo receptum :
sicut, si esset quidam calor separatus, esset alius a calore non separato, ex ipsa
sua separatione». Vgl. Caietanus, In De ente et essentia. Edit. Laurent n. 91.

8 Thomas, C. G. I 54: « In homine [intellectus humanus] accipere posset
proprium exemplar animalis irrationalis, in quantum huiusmodi, et singularum
specierum eius, nisi aliquas differentias addervent positivas ».

4 Gredt, De specifica indivisibilitate speciei humanae, in : Acta Pontif. Aca-
demiae Romanae. Taurini-Romae 1938. Vol. V, 163-168.



12 Was ist der Mensch ?

Die Berufung auf die Mannigfaltigkeit der Arten in der Tierwelt
beweist deshalb nichts, weil das Tier anders spezifiziert wird als der
Mensch. Das Tier gehort ganz zu den koérperlichen Substanzen, von
denen so viele Gattungen und Arten méglich sind, als wesentlich ver-
schiedene substanzielle Formen aus dem Stoffe entstehen kénnen. Der
Mensch dagegen hat eine substanzielle Form, die nicht aus dem Stoffe
entsteht, sondern zu den geistigen Substanzen gehort und darum auch
nach Weise dieser spezifiziert wird. Die geistigen Substanzen aber
unterscheiden sich voneinander durch den Grad ihrer Immaterialitdt
oder Uberstofflichkeit. Bei allen geistigen Substanzen auBer der mensch-
lichen Seele ist diese Uberstofflichkeit so absolut, daB sie jede Ver-
bindung mit dem Stoffe zu einer Wesenheit ausschlieBt. Die mensch-
liche Seele ist zwar dazu fihig, sie ist sogar innerlich auf eine solche
Verbindung hingeordnet, aber auch sie hat schon eine Geistigkeit, auf
Grund derer sie nicht bloB iiber ihre Stoffverbundenheit hinaus weiter-
existiert, sondern selbst wihrend derselben Akte des Erkennens und
des Wollens setzt, zu denen sie kein korperliches Organ benétigt. Daher
wird bel ihr zwischen subjektiver und objektiver Abhidngigkeit vom
Stoffe unterschieden. Mit der ersten ist die Abhdngigkeit der sinn-
lichen Seelenvermégen von einem kérperlichen Organ gemeint, mit der
zweiten dagegen nur die Abhingigkeit der geistigen Seelenvermégen
von der Materiallieferung durch die organgebundenen sinnlichen Ver-
mogen. Die erste Art von Abhingigkeit ist mit der Natur geistiger
Seelenvermdgen unvereinbar., Dagegen ist die objektive Abhidngigkeit
fiir eine geistige Substanz, die zugleich substanzielle Form einer kérper-
lichen Substanz sein soll, unbedingt notwendig. Denn ohne sie fehlte
jeder innere Zusammenhang zwischen Leib und Geistseele ; diese wire
dann ein reiner Geist.

Nun hat aber die objektive Abhingigkeit unseres Verstandes von
den Sinnen die Form einer Entwicklung von der einfachen Erfassung
im Begriff zum Urteil und vom Urteil zum SchluBl. Daher miissen wir
fragen, ob es fiir eine geistige Substanz, die zugleich Wesensform einer
korperlichen Substanz ist, noch eine andere natiirliche Form des Er-
kennens geben kann, als die mittels der angegebenen Entwicklung. Auf
die so gestellte Frage antwortet Gredt in dem genannten Artikel mit
einem entschiedenen Nein. Denn eine solche objektive Abhingigkeit
des menschlichen Intellektes von den Sinnen macht es zunichst not-
wendig, daB der Ubergang von der sinnlichen Wahrnehmung zu einer
geistigen Wesenserfassung der Dinge mittels einer Abstraktion zu-



Was ist der Mensch ? 13

stande kommt. Der Grund hierfiir ist ein doppelter : Da namlich
auch die Sinne keine angeborenen Erkenntnisse haben, mul} sich das
Objekt ihnen durch Einprigung eines besonderen Erkenntnisbildes
offenbaren. Die Selbstoffenbarung der korperlichen Dinge leidet aber
an einer doppelten Unvollkommenheit. Die eine liegt darin, daB sich
die korperlichen Eigenschaften den Sinnen niemals einzeln, sondern
immer nur in konkreter Verbundenheit zeigen. So sehen wir immer
nur ausgedehnte Farbe. Und doch ist die Farbe etwas ganz anderes
als die Ausdehnung. Schon das macht es notwendig, daB unserem
Verstandeserkennen, das ja wesentlich auf die Washeit der Dinge
gerichtet ist, immer eine Abstraktion vorausgehen muf, darin bestehend,
daB von den in der Sinneserkenntnis konkret oder miteinander ver-
bunden wahrgenommenen Wesenheiten eine abgelést und allein zum
Gegenstand des Erkennens gemacht wird.

Der andere Grund dafiir, daB3 unser Verstandeserkennen mit einer
Abstraktion beginnen muB, liegt in der Stofflichkeit seines eigentiim-
lichen Gegenstandes. DaBl ndmlich unser Verstand seine Ideen not-
wendig mit Hilfe der Sinne erhélt, bringt es mit sich, daB3 sein unmittel-
barer eigentiimlicher Gegenstand nur kdrperliche Wesenheiten sein
kénnen. Die koérperlichen Wesenheiten aber haben ihre Individuation
oder Vereinzelung nicht von der Form allein, sondern von der Form
in Abhangigkeit von dem mit derselben verbundenen Stoffe. Daher
geniigt es zur Erfassung einer korperlichen Einzelwesenheit nicht, die
Form zu kennen, auf Grund derer sie einer bestimmten Art von Dingen
angehort, z. B. ein Mensch ist, sondern es ist weiter erfordert, daB auch
der Anteil des Stoffes an der Individuation miterfaBt wird. Diesen
Beitrag des Stoffes an der Individuation aber kann kein Ding dem
Menschen offenbaren, weil er rein passiv ist.

Diese zweite Unvollkommenheit erklart, warum unsere Verstandes-
abstraktionen nicht nur in der Ablésung einer Wesenheit von den mit
ihr in der sinnlichen Vorstellung konkret verbundenen anderen besteht,
sondern auch in einem Weglassen von allen Einzelheitsmerkmalen. In
ihr liegt der eigentliche Grund dafiir, dall unsere Begriffe notwendig
nur Allgemeinbegriffe sind.

Da auch das Dasein nicht zum Wesen der koérperlichen Dinge
gehort, muBB unser Verstand zunichst auch von ihm abstrahieren.
Andererseits begriindet ein solches Entstehen unserer Begriffe in
diesen trotz ihrer Abstraktheit eine innere Beziehung zu den Einzel-
dingen, von denen sie nur das allgemeine Wesen erfassen und wieder-



14 Was ist der Mensch ?

geben !. Und gerade diese ihre innere Beziehung ist Ursache, daB unser
Verstand, sobald er einen solchen abstrakten Begriff zum Gegenstand
seines Nachdenkens macht, notwendig zu den konkreten Einzeldingen
zuriickkehrt, aus denen der Begriff gewonnen wurde. Auf diesem
Umwege erkennt unser Verstand von den Einzeldingen wenigstens
soviel, daB er weiB, unter welche Allgemeinbegriffe sie fallen.

Damit aber sind schon alle Vorbedingungen zu einer Urteils-
bildung so vollkommen erfiillt, daB diese mit physischer Notwendig-
keit erfolgt. Denn hat unser Verstand einmal erkannt, daB der Inhalt
eines seiner Allgemeinbegriffe in einem bestimmten Einzelding existiert
oder verwirklicht ist, dann kann er nicht anders als das Urteil fillen :
das ist eines von den Dingen, die unter diesen Allgemeinbegriff fallen,
z. B. das ist ein Mensch.

Es gibt aber noch einen zweiten Weg vom Begriff zum Urteil,
der von unserem Verstand ebenso notwendig gegangen wird. Die mittels
Abstraktion gewonnenen Begriffe offenbaren sich ndmlich dem iiber
sie reflektierenden oder zuriickdenkenden Verstande von selbst zum
Teil als einander inhaltlich identisch, zum Teil als einander entgegen-
gesetzt. Auch diese Erkenntnis fithrt unseren Verstand unwiderstehlich
zum Bilden eines Urteils.

Auf diesem zweiten Wege kommt unser Verstand gleichnotwendig
auch zum SchluBfolgern. Denn indem er seine Begriffe miteinander
vergleicht, erkennt er auch ihre Uber- und Unterordnung. In dieser
Erkenntnis aber liegen schon wurzelhaft sowohl die absteigenden als
die aufsteigenden Schliisse.

So sehen wir, daB unsere Form rationalen Erkennens, die durch
ihren Weg vom Begriff zum Urteil und vom Urteil zum SchluB gekenn-
zeichnet ist, nicht bloB eine neben anderen mdgliche ist, sondern daB
es fiir eine Seele, die in ihren geistigen Funktionen vom Kérper
objektiv abhingt, nur diese eine Form geben kann. Ist dem aber so,
dann kann es auch nur eine Art solcher Seelen geben. Selbst wenn Gott
Menschen schiife, denen einer von unseren fiinf Sinnen fehlte, oder
solche, die chemisch anders zusammengesetzt wiren und in klima-
tischen Verhiltnissen leben koénnten, die fiir uns tédlich sind, kénnte
es sich nur um innerspezifische Unterschiede handeln, dhnlich wie bei

1 Vgl. Gredt Jos., Das Korperwesen im Einzelding und im menschlichen
Verstande, in: « Divus Thomas» 1938, 257-26k4.



Was ist der Mensch ? 15

der Verschiedenheit der beiden Geschlechter oder der Rassen, nicht
aber um eine neue Art im eigentlichen Sinne des Wortes.

Die ganz einzigartige Definierbarkeit des Menschen ist also darin
begriindet, daB in ihm die substanzielle Form zugleich eine geistige
Substanz ist, und er deshalb sowohl von unten nach oben als von oben
nach unten bestimmt werden kann und mufB3 . Die untermenschlichen
Dinge werden von uns nur von unten nach oben bestimmt. So niitzt
es dem Mineralogen kaum etwas fiir die Bestimmung einer Steinart,
Botanik und Zoologie zu kennen, dagegen kénnen mineralogische und
botanische Kenntnisse dem Zoologen helfen, die Eigenart eines Tieres
genauer zu bestimmen. Um das vegetative Leben des Menschen recht
zu verstehen, muB3 man auch etwas von den anorganischen Substanzen
wissen ; zum Verstehen des sensitiven Lebens im Menschen ist auch die
Kenntnis seines vegetativen Lebens vorausgesetzt, und sein geistiges
Leben ist nur zu verstehen, wenn man beachtet, da3 dasselbe wesent-
lich zusammenhangt sowohl mit dem vegetativen als dem sensitiven
Leben. Aber diese Bestimmung des Menschen von unten nach oben
geniigt nicht. Weil seine Seele zugleich eine geistige Substanz ist,
mulBl er auch von oben nach unten bestimmt werden. Und das
geschieht, indem seine Seele genau von den reinen Geistern unter-
schieden wird 2.

Beide Weisen des Bestimmens finden sich in der Definition « animal
rationale » auf das beste vereinigt. Die Bestimmung des Menschen von
unten nach oben endigt in dem Beiwort « rationale ». Denn wie Cajetan

L Thomas, C. G. II 68: « Anima intellectualis dicitur esse quasi quidam
horizon et confinium corporeorum et incorporeorum, in quantum est substantia
incorporea, corporis tamen forma ». Vgl. C. G. II 81. — Joannes Quidort, Correc-
torium Corruptorii « circa ». Edit. J. P. Miiller in : Studia Anselmiana. Fasc. 12/13.
Rom 1941, 176 : « Non est inconveniens, quod anima det esse corporeum et esse
quodammodo spirituale. Quia licet sit forma spiritualis, tamen continet virtua-
liter omnes alias formas priores et imperfectas, et ideo continet formam corporei-
tatis, quae dat esse corporale, et ultra eam dat esse spirituale. Hoc etiam praecipue
ei convenit in quantum est medium in confinio substantiarum spiritualium separa-
tarum et substantiarum coporalium. Et ideo participat aliquid ab utroque
extremo, ut sit forma spiritualis et forma corporalis saltem virtute ».

2 Thomas, De anima, a. 7: « In substantiis igitur materialibus attenduntur
diversi gradus speciem diversificantes in ordine ad primum principium, quod
est materia; et inde est quod primae species sunt imperfectiores; posteriores
vero perfectiores, et per additionem se habentes ad primas ... In substantiis
vero immaterialibus ordo graduum diversarum specierum attenditur non quidem
secundum comparationem ad materiam, quam non habent, sed secundum com-
parationem ad primum agens, quod oportet esse perfectissimum ».



16 Was ist der Mensch ?

in seinem Kommentar zu De ente et essentia ausfithrt, nimmt die
Bestimmung einer korperlichen Substanz in dem Grade an Vollkommen-
heit zu, in dem sie deren letztem zum Existieren erforderlichen Wesens-
merkmal nahekommt 1. Nun liegt aber dieses letzte, den Menschen von
jeder anderen koérperlichen Substanz unterscheidende Wesensmerkmal
in seiner rationalitas. Durch diese wird er zwar nicht aus der Korper-
welt herausgehoben, wohl aber an deren Spitze gestellt. Sie gibt ihm
seine eigentliche menschliche Wiirde, und in dem MafBe, in dem er
ihr entsprechend lebt, lebt er menschenwiirdig. Daher schimt sich
der Mensch, sooft er gestehen mul3, dall er unverniinftig gewesen sei.
Umgekehrt wird er durch seine animalitas nicht ganz seiner Zugehérig-
keit zur Welt der Geister beraubt, sondern nur auf die unterste Stufe
derselben herabgesetzt 2.

Man hat schon geglaubt, es geniigte doch, den Menschen als ens
rationale zu definieren, denn der Mensch sei ja das einzige verniinftige
Seiende. Allein schon Aristoteles hat den Grund angegeben, warum
der Seinsbegriff in keine Definition aufgenommen werden soll ®. Ens

! Edit. Laurent. Taurini 1934, 212: « Inter praedicata quidditativa supra-
dicta talis est ordo quod tanto unumquodque est actualius quo appropinquat ad
esse, et tanto est potentialius quo remotius est ab esse».

2 Max Scheler hat geglaubt, das den Menschen von jedem anderen Lebe-
wesen unterscheidende Merkmal am besten mit dem Worte « Geist » bezeichnen
zu koénnen. So schreibt er in seinem Buche « Die Stellung des Menschen im
Kosmos » (Darmstadt 1928, 43): « Das, was den Menschen zum Menschen macht,
ist ein allem Leben iiberhaupt entgegengesetztes Prinzip, das man als solches
iiberhaupt nicht auf die ‘natiirliche Lebensevolution’ zuriickfithren kann, sondern
das, wenn auf etwas, nur auf den obersten Grund der Dinge selbst zuriickfallt ...
auf denselben Grund also, dessen Teil-Manifestation auch das ‘Leben’ ist. Schon
die Griechen behaupteten ein solches Prinzip und nannten es ‘Vernunft’. Wir
wollen lieber ein umfassenderes Wort fiir jenes gebrauchen, ein Wort, das wohl
den Begriff der Vernunft mitumfaB3t, aber neben dem Ideendenken auch eine
bestimmte Art der Anschauung von Urphinomenen oder Wesensgehalten, ferner
eine bestimmte Klasse noch zu charakterisierender emotionaler und volitiver
Akte, z. B. Giite, Liebe, Reue, Ehrfurcht usw., mitumfat: das Wort Geist ».
Allein setzt man an Stelle von «rationale» das Wort « Geist », dann wird die
Definition von Mensch sofort nicht nur undeutlich, sondern auch unklar; denn
es ist dann nicht mehr ausgedriickt, wie sich der Mensch vom reinen Geist unter-
scheidet. Das Adjektiv «rationale» wird zwar in erster Linie von der mensch-
lichen Vernunft ausgesagt, aber auch beim Wort « Geist » denken wir vor allem
an ein erkennendes Wesen. Der Inhalt beider Worte wird uns erst offenbar,
wenn wir in die Eigenart der menschlichen Geistigkeit tiefer eindringen, indem
wir die in ihr begriindeten iibrigen Eigenschaften des Menschen aus ihr zu ver-
stehen suchen. Diesen Versuch wollen wir im folgenden machen.

3 Met. VIII 1045 b 3.



Was ist der Mensch ? 17

besagt, dafi etwas ist, nicht aber, was es ist!. Auch die iibrigen
scholastischen Transzendentalien, die in dem Merkwort « verbau» zu-
sammengefaBt sind, leisten beim Definieren keine Dienste, weil sie nur
ganz allgemeine Seinsmerkmale bezeichnen. In anderen Definitionen
mag es hingehen, wenn nur eine entferntere Gattung und die differentia
specifica angegeben werden, weil die nihere Gattung leicht erschlossen
werden kann. So ist in der bekannten Definition von Klugheit « recta
ratio agibilium » nicht ausdriicklich gesagt, daB hier die ratio practica
gemeint ist, aber das versteht sich aus der differentia specifica von
selbst. Eine Definition des Menschen, in der nur ein genus remotum
angegeben wire, z. B. «animatum », hitte eine empfindliche Liicke.
Denn die Verbindung «animatum rationale » ergibe noch keinen deut-
lichen Begriff, weil auch die Pflanze beseelt ist und daher die Frage
unbeantwortet bliebe, ob es auch einen Menschen ohne sinnliches Leben
geben konne. Nur die Definition «animal rationale » verschafft uns
einen conceptus distinctus, einen deutlichen Begriff vom Menschen.
Seit Cartesius hat man die Substanzen unterschieden in res extensas
und res cogitantes. Daher haben die einen den Menschen behandelt,
als sei er nur eine res extensa, die anderen dagegen, als sei er nur eine
res cogitans. So sind in der neueren Psychologie zwei Richtungen ent-
standen, die heute beide als extrem und verkehrt erkannt sind. Als
animal ist der Mensch eine res extensa, als rationalis dagegen eine res
cogitans. Héitte man die Definition « animal rationale » festgehalten,
dann wiare man weder in das eine noch in das andere Extrem gefallen.
Definitionen kénnen nicht bewiesen werden %, weil sie nur zusammen-
gesetzte Begriffe sind und darum keine logischen Wahrheiten bezeichnen.
Andererseits sind sie auch keine einfachen Intuitionen, die unmittelbar
aus der sinnlichen Wahrnehmung gewonnen werden, sondern sie setzen
zuweilen schon ein langes diskursives Denken voraus. Denn unser

1 Caietanus, In De ente et essentia. Edit. Laurent 90 : « Quia ens importat
aliquo modo ipsum esse quod pertinet ad quaestionem an est, et non ad quaes-
tionem quid est, ideo a praedicatis quiditativis aliqualiter declinat ».

2 Vgl. Thomas, In Post. anal. lib. IT c. IIT lect. 2 : « Utrum definitio signi-
ficans quod quid est possit demonstrari». — Jos. de Tonquédec schreibt iiber die
Definition in seinem Buche « La critique de la connaissance » (Paris 1929, 323)
mit Recht : « Elle laisse hors de compte le fait, la vérité, to ati, que celle-ci prétend
€tablir ; elle se présente, non comme une proposition, pareille & celle qui conclut
le syllogisme, mais comme une simple appréhension de V'esprit : son contenu ne
comprend que les éléments coordonnés de l'essence : il est donc tout différent
du terme auquel aboutit la démonstration ».

Divus Thomas. 2



18 Was ist der Mensch ?

menschliches Erkennen fingt ja in jedem einzelnen Falle mit dem ganz
allgemeinen Seinsbegriff an und mul} dann das ganze Pradikament der
Substanz durchlaufen, ehe es bis zum Artbegriff kommt. Die Erkennt-
nisquelle bleibt dabei immer die sinnliche Erfahrung?!, und das Mittel,
aus dieser die Definitionen zu gewinnen, ist in allen Fillen die Ab-
straktion des titigen Intellektes von den Phantasiebildern 2. Auf diese
Weise kommen wir auch zu der Definition des Menschen. Dabei ist
jedoch die Erkenntnis, was ein animal rationale ist, wohl auseinander-
zuhalten von der anderen, dal der Mensch ein animal rationale ist.
Diese zweite setzt die erste voraus. Denn die zweite ist schon ein
Urteil, die erste dagegen noch nicht. Um nidmlich den Satz bilden
zu konnen : der Mensch ist ein animal rationale, mul man schon
wissen, was mit dem animal rationale gesagt sein soll. Die zweite
wird induktiv-deduktiv bewiesen, die erste dagegen durch weitere Ent-
faltung des Seinsbegriffes gewonnen. Denn Aufgabe des Beweises, so-
wohl des induktiven als des deduktiven, ist es nicht, neue Begriffe zu
finden, sondern neue Wahrheiten, die nur in einem Urteil sein kénnen.
Daher miissen die Begriffe auf anderem Wege gewonnen werden, und
dieser andere Weg kann kein anderer sein als der, auf dem wir zu den
ersten Begriffen kommen, nur mit dem Unterschied, daB er etwas
linger ist. Man stellt sich nidmlich das Verhiltnis von Begriff und
Urteil zu auBerlich vor, wenn man glaubt, wihrend der Urteilsbildung
und des schluBfolgernden Denkens ruhe das Begriffsbilden. Gerade
durch die zweite und die dritte Funktion wird der Verstand férmlich
gezwungen, aus .dem Material der sinnlichen Erfahrung immer neue
Begriffe zu abstrahieren.

Daraus erklirt sich die Doppelseitigkeit aller Definitionen. Wir
haben die Definitionen oben mit den Briefadressen verglichen, die
auch gewisse Kenntnisse voraussetzen. Alle scholastischen Definitionen
sagen nur dem etwas, der die Transsubjektivitit unserer Erkenntnis-
welt anerkennt. So wird ein Idealist mit unserer Definition vom

1 Thomas, Ver. 12, 3 ad 2: « Quia primum principium nostrae cognitionis
est sensus, oportet ad sensum quodammodo resolvere omnia de quibus iudicamus ».

% Thomas, De anima a. 7 ad 1 : « Species autem intelligibiles quibus animae
intelligunt, sunt a phantasmatis abstractae; et ita non sunt eiusdem rationis
cum speciebus intelligibilibus quibus angeli intelligunt, quae sunt innatae ..
Unde et intelligere hominis et angeli non est eiusdem speciei. Ex hac differentia
provenit quod angelus intelligit sine discursu, anima autem cum discursu ; quae
necesse habet ex sensibilibus effectibus in virtutes causarum pervenire, et ab
accidentibus in essentias rerum, quae non subiacent sensui ».



Was ist der Mensch ? 19

Menschen kaum viel anzufangen wissen. Die zweite Voraussetzung
aller scholastischen Wesensdefinitionen ist, daB unser Verstandes-
erkennen mit dem Allgemeinen beginnt und das Besondere erst all-
mihlich erkannt wird, obwohl dieses ontologisch frither ist, ja allein
existiert. Daher haben selbst die Scholastiker, die das Formalobjekt
des menschlichen Intellektes mit Skotus und Suarez in das Einzelding
verlegen, bei ihrer Erklirung solcher Wesensdefinitionen uniiberwind-
liche Schwierigkeiten. Die scholastische Definitionsweise ist nur zu
verstehen, wenn man die Auffassung der Alten von den Zusammen-
hingen aller Dinge beachtet!. So weit sich die klassischen Vertreter
der immerwihrenden Philosophie von jedem Monismus und Pantheismus
fernzuhalten suchten, so kam doch keiner von ihnen jemals auf den
Gedanken, sich zu einem Spezialisten auszubilden. Die Neueren méchten
jedes Ding fiir sich allein erforschen, die Alten dagegen wollten das
Einzelne aus dem Ganzen erkliren. Fiir die Alten war selbst der Mensch
nur ein Teil des ganzen Universums ? ; in den modernen Anthropologien
wird er so isoliert behandelt, als sei er allein auf der Welt oder, wenn
es noch etwas anderes gibt, als sei dieses nur vom Menschen aus zu
verstehen.

Die Wissenschaften werden von Aristoteles eingeteilt in Tatsachen-
wissenschaften und Warumwissenschaften. Wie die Namen schon aus-
driicken, weisen die ersten nur die Tatsachen auf, und wenn sie auch
eine Begriindung derselben geben, so ist das nur eine allgemeine und
entferntere. Die Warumwissenschaften gehen streng deduktiv und
apriorisch vor, indem sie aus ihrem Subjekt dessen Eigentiimlichkeiten
ableiten. Als Mittelbegriff ihrer Syllogismen dient ihnen dabei die
Definition ihres Subjekts. Daraus erhellt, daB3 eine Definition um so
groBeren Wert hat, je mehr Eigenschaften sich mittels ihrer aus ihrem
Subjekt ableiten und erkliren lassen. Sehen wir daher zu, welche
Dienste uns die Definition « animal rationale » bei der weiteren Beant-
wortung unserer Frage « Was ist der Mensch ? » zu leisten vermag.

Um MiBverstandnissen Vérzubeugen, sel ausdriicklich bemerkt,
daB es uns hier nicht darum zu tun ist, neue Tatsachen aufzudecken,

1 Thomas, Ver. 16, 1 : « Divina sapientia coniungit fines primorum principiis
secundorum ; naturae enim ordinatae ad invicem sic se habent sicut corpora
contiguata, quorum inferius in sui supremo tangit superius in sui infimo ; unde
et inferior natura attingit in sui supremo ad aliquid quod est proprium superioris
naturae, imperfecte illud participans ».

% Vgl. Thomas, C. G. III 81 : De ordinatione hominum ad invicem et ad alia.



20 Was ist der Mensch ?

das ist Aufgabe der von den Scholastikern genannten scientiae guia,
sondern nur um die Begriindung der auf anderem Wege festgestellten
Tatsachen.

Alles was den Menschen beziiglich seiner selbst bewegt, fat man
gegenwirtig gerne in die drei groBen Fragen zusammen. Was kann
ich wissen ? Was soll ich tun ? Was darf ich hoffen ? ! Daher wollen
wir das Folgende nach ihnen einteilen.

Was kann ich wissen ?

Radix cognitionis est immaterialitas 2, die Wurzel alles Wissens
ist die Uberstofflichkeit. Daher richtet sich der Grad aller Erkenntnis-
fihigkeit nach dem MaBe, in dem das erkennende Subjekt iiber die
Materie hinausragt. Diese das Erkennen erméglichende Uberstofflich-
keit beginnt schon bei den niedrigsten Tierarten und nimmt bestindig
zu, bis sie in Gott ihre hochste Vollendung erreicht. Gott ist das ens
immaterialissimum, und darum auch das vollkommenste aller erken-
nenden Wesen.

Die Erkenntnisfihigkeit des Menschen entspricht ganz seiner
wesentlichen Zusammensetzung aus Leib und Geistseele, wie sie in der
Definition « animal rationale » ausgesprochen ist. Denn als animal ist
der Mensch ein Sinnenwesen, und als solches sinnlich erkennend. Wie
namlich der Mensch als Kérperwesen alle Eigenschaften eines Koérpers
hat, so muB er als animal auch alles haben, was zur Natur eines
Sinnenwesens gehért. Aber wie er als beseelter Korper auller den jedem
Kérper zukommenden Beschaffenheiten noch solche hat, die nur ein
beseelter besitzen kann, so besagt auch das «rationale » in seiner Defini-
tion, daBl er noch etwas mehr ist als blof ein Sinnenwesen, und daher
auch zu hoheren Erkenntnissen befihigt ist als das reine Sinnenwesen.
Es bleibt also nur die Frage, in welchem Verhiltnis das sinnliche und
das rationale Erkennen im Menschen zueinander stehen. Aus der
Erfahrung und mittels der Induktion 1Bt sich unschwer zeigen, daB
unser geistiges Erkennen nicht nur immer von einer sinnlichen Wahr-
nehmung und einem Phantasiebild seinen Anfang nimmt, sondern auch
wenigstens von der sinnlichen Vorstellung des Wortes bestandig begleitet
ist. Aber auch das kann nicht anders sein, wenn die Definition « animal

1 Vgl. Hartmann Nic., Ethik, Berlin und Leipzig 1926, I und Wenzl Al
Philosophie als Weg. Leipzig 1939, VIIL.
2 Vgl. Gredt, Elementa n. 463.



Was ist der Mensch ? 21

rationale » wirklich richtig ist. Agere sequitur esse, alles Handeln folgt
notwendig dem Sein. So wie ein jedes Ding ist, muBl es auch titig sein.
Ist also der Mensch ein sinnlich-geistiges Wesen, dann mul} auch sein
Erkennen sinnlich-geistig sein. Das aber duBert sich gerade in seiner
rationalitas. Denn weder das Tier noch der reine Geist erkennt eines
aus dem anderen, sondern nur eines mittels des anderen. Das Tier
nicht, weil nur ein Geist das Verhiltnis von Grund und Folge zu
erfassen vermag, und der reine Geist nicht, weil er sich selbst unmittel-
bar und alles andere nur so weit erkennt, als er es wirkursiachlich in
sich hat oder Gott es ihm durch eingegossene Ideen offenbart .

In Beantwortung der Frage nach der Weise eines aus dem anderen
zu erkennen, unterscheidet der hl. Thomas?2 zwischen Wesenserkenntnis
und einfacher Tatsachenerkenntnis. Beide teilt er in drei Arten ein.
Die Wesenserkenntnis wird gewonnen entweder durch Abstraktion oder
durch Erfassen eines Ursiachlichkeitsverhiltnisses. Dieses aber ist ent-
weder ein wirkursichliches oder ein zweckursachliches. Liegt ein wirk-
ursichliches Verhiltnis vor, dann sind wieder zwei Fille moglich.
Entspricht die Wirkung ihrer Ursache, wie das bei den sogenannten
univoken Ursachen zutrifft, dann erkennen wir aus den sinnlich wahr-
nehmbaren Wirkungen das Wesen der Wirkursachen ; entsprechen da-
gegen die Wirkungen nicht ganz ihrer Ursache, wie das bei Gott der
Fall ist, dann koénnen wir aus ihnen nur das Daf der Ursache erkennen.
Zweckursachlich erkennt unser Verstand eines aus dem anderen dann,
wenn uns die Natur eines Dinges, z. B. eines Hammers, aus seiner
Brauchbarkeit fiir die Erreichung eines bestimmten Zweckes offenbar
wird.

An Tatsachen erkennt unser Verstand vor allem das, was die
Sinne wahrnehmen, sodann das, was Ursache von etwas Sinnenfilligem
ist und deshalb von diesem angezeigt wird, wie das Feuer durch den
von ihm verursachten Rauch, und endlich, was uns mittels der
Reflexion iiber unsere seelischen Akte zum BewuBtsein kommt.

Das Erkennen unseres Verstandes mittels Erfassung eines Ursich-
lichkeitsverhaltnisses setzt die Abstraktion voraus. Denn kénnte unser
Verstand nicht abstrahieren, dann koénnte er auch nicht zwischen
Grund und Folge, Ursache und Wirkung unterscheiden, und bliebe er
darum an dem haften, was die Sinne vorstellen. Wihrend der reine
Geist Ursache und Wirkung, Grund und Folge in dem gleichen Akt

1 Vgl. a. a. O. n. 471. 2 III Dist. 23, 1 a. 2.



22 Was ist der Mensch ?

erkennt, bringt die Abhidngigkeit des menschlichen Verstandes von
der Materiallieferung der Sinne es mit sich, dal er solche Zusammen-
hinge nur erschliefen kann. Im Vergleich zum bloBen Abstrahieren
ist das schluBfolgernde Erkennen die weit vollkommenere Form. Daher
ist nicht jene, sondern diese Weise des Erkennens in die Definition
des Menschen aufgenommen. Denn unter animal rationale ist in erster
Linie ein schluBfolgerndes Wesen verstanden. Aus dieser zweiten Form
des Erkennens erklirt sich auch der groBe Reichtum der dem Menschen
moglichen Erkenntnisse, an den das Tier trotz seiner zum Teil schirferen
Sinne bei weitem nicht heranreicht. So ist in ihr besonders die Fahig-
keit des Menschen begriindet, die Zusammenhinge in der Welt zu
erkennen und sich von dieser ein Gesamtbild zu machen. Auf dieselbe
Weise steigt der Mensch von der Welt zu Gott als der ersten Ursache
und zugleich als dem Endziel aller Dinge auf. In seiner Stellung zur
Welt erkennt der Mensch ohne groBe Miihe zwei Seiten: nach der
einen ist er so in die Natur mit ihren unabdnderlichen Gesetzen hinein-
gestellt, daB er im Widerstreit mit ihr gewill unterliegt ; auf der
anderen Seite ist er aber zugleich imstande, sich geistig jederzeit tiber
sie zu erheben und sich dieselbe dienstbar zu machen. Das erste hat
seinen Grund in der animalitas, und das zweite in der rationalitas.

Die Fahigkeit, sich mittels seiner Umwelt selbst zu vervoll-
kommnen, beginnt schon bei der Pflanze, und nimmt bei den Tieren
immer hohere Formen an. Aber so bewundernswert der Instinkt in
manchen Tieren auch sein mag, so iiberragt doch der Mensch kraft
seines Geistes, der ihn befihigt, schluBfolgernd zu denken, alle himmel-
hoch. Ungeachtet aller Hindernisse, die ihm dabei in den Weg treten,
weill der Mensch sich immer mehr zum Herrn der Erde zu machen.
Und nicht bloB das, er erkennt auch ganz klar, dal das sein ihm von
Gott gegebener Beruf ist. Denn er braucht diese Herrschaft, um sich
sittlich zu vervollkommnen. Kultur ist noch keine Sittlichkeit, aber
zwischen ihr und dieser besteht ein enges Wechselverhiltnis !.

In der Frage, wie der Mensch zur Herrschaft iiber die Welt gelangt,
ob frei oder unfrei, bekimpfen sich seit Jahrhunderten die beiden
Richtungen des absoluten Determinismus und des ebenso absoluten
Indeterminismus. Wahrend die Vertreter der ersten Richtung die
rationalitas im Menschen zu sehr auBer acht lassen, beriicksichtigen
die Indeterministen zu wenig, daB der Mensch kein reiner Geist ist,

1 Vgl. Thiel, Kultur und Sittlichkeit, in: « Divus Thomas» 1941, 49-74.



Was ist der Mensch ? 23

sondern auch ein Sinnenwesen. Nur die Definition « animal rationale »
hilft uns, in dieser schwierigen Frage die rechte Mitte finden.
Unter allen Naturtrieben nimmt der Selbsterhaltungstrieb die
erste Stelle ein. Aristoteles bezeichnet ihn als das jedem Geschopf
innewohnende Streben, der Gottheit, die ja wesentlich ewig ist, mog-
lichst dhnlich zu werden !. Die anorganischen Substanzen suchen sich
in ihrer individuellen Existenz zu erhalten ; daher leisten sie jedem,
der diese angreift, nach Kréiften Widerstand. Die Lebewesen haben
als Einzeldinge alle nur ein verhiltnismidBig kurzes Dasein. Das kommt
von dem labilen Gleichgewicht, durch das sie sich in erster Linie von
den anorganischen Substanzen unterscheiden. Auch sie suchen ihr
individuelles Dasein moglichst lange zu erhalten ; aber schon bei der
Pflanze erscheint der Selbsterhaltungstrieb dem Drang nach Fort-
pflanzung untergeordnet. Dieser Drang, Samen hervorzubringen, aus
dem neue Lebewesen der gleichen Art entstehen, ist bei der Pflanze
so stark, daB der Stagirite meint, man kénne die Pflanze geradezu
als ein sich fortpflanzendes Wesen definieren. Auch im Tier ist noch
die ganze Entwicklung auf die Fortpflanzung der Art hingeordnet.
Erst beim Menschen wird es anders. Thm stellt sich weder die Erhal-
tung seines Lebens, wie er es in der Verbindung von Leib und Seele
lebt, noch auch die Fortpflanzung des Menschengeschlechtes als Hochst-
wert dar, sondern durch tieferes Eindringen in sein Wesen erkennt er,
daB er zu einer hoheren Form von Unsterblichkeit berufen ist. Die
Verbindung der menschlichen Seele mit dem Leibe ist zwar durchaus
natiirlich, so daB es, wie der hl. Thomas lehrt, gar nicht passend
gewesen wire, die Seele ohne den Leib zu erschaffen 2. Aber diese
Verbindung der Seele mit dem Leibe ist fiir den Menschen zum Weiter-
leben nicht notwendig. Auch ohne iibernatiirliche Offenbarung weil3
er, daBl fiir ihn mit dem Tode nicht alles zu Ende ist, sondern dal
dann die eigentliche Unsterblichkeit erst anfingt. Denn so wie einer
in dieses andere Leben eintritt, wird er in Ewigkeit bleiben. Der Gute
bleibt dann ohne Ende gut, der Bése dagegen fiir immer schlecht.
Denn braucht die Seele den Leib auch nicht zum Weiterleben, so
bedarf sie seiner doch, um sich in ihrem Lieben und Hassen umzu-
stellen. Da nimlich der natiirliche Weg dieser Umstellung tiber die

1 De anima II 4, 415 a 26 ff.

2 S. th. I 90, 4: « Anima autem, cum sit pars humanae naturae, non habet
naturalem perfectionem, nisi secundum quod est corpori unita. Unde non fuisset
conveniens animam sine corpore creari». Vgl. I 89, 1.



24 Was ist der Mensch ?

Sinne geht, kann die Seele im Jenseits nur das weiterlieben oder weiter-
hassen, was sie im letzten Augenblick ihrer Leibverbundenheit geliebt
oder gehaBt hat!. Diese Erkenntnis driangt uns die zweite groBe
Lebensfrage auf :

Was soll ich tun ?

Wie unser Erkennen wesentlich auf das Wahre gerichtet ist, so
hat unser ganzes Tun nur das Gute zum Ziel. Aber wihrend ein
Erkennen ohne Wahrheit ein innerer Widerspruch ist, bleibt das Tun
auch dann ein wahres Tun, wenn es sein Ziel verfehlt. Daraus erklart
sich, warum unsere erste Frage lautete : Was kann ich wissen ?, die
zweite dagegen lautet : Was soll ich tun ? Der Mensch kann gut und
schlecht handeln, aber er soll nur gut handeln. So verlangt es nicht
nur das Sittengesetz, sondern auch sein eigenes Gliick. Denn der
schlechte Mensch kann niemals wahrhaft gliicklich sein. Doch wann
handelt der Mensch wirklich gut und erfiillt er so das Sittengesetz ?
Bei der Beantwortung dieser Frage mu3 man besonders beachten, dal3
«gut» einen relativen Sachverhalt bezeichnet. Denn was fiir den
einen gut ist, gereicht einem anderen vielleicht zum gro8en Schaden.
Aristoteles bestimmt das Gute als das, was alle begehren 2. Damit will
er jedoch keineswegs sagen, daB jedes Gute von allen begehrt werde.
Vielmehr nur, dal3 alle, sooft sie begehren, nur etwas begehren, was
wirklich gut ist oder wenigstens gut zu sein scheint. Das fithrt zu
der weiteren Frage, was denn jedem begehrenswert erscheint. Auf
diese Frage antwortet der Stagirite, das hinge ganz von der Natur
des.einzelnen ab. Denn je nachdem einer beschaffen ist, erscheint ihm
etwas begehrenswert oder nicht begehrenswert 3. So erhalten wir schon
den Anfang der gesuchten Antwort auf unsere Frage « Was soll ich
tun ? » Was wir tun sollen, kann nichts anderes sein als das, was
unserer menschlichen Natur entspricht und ihr darum begehrenswert
erscheint . Denn jedes andere Sollen legte dem Menschen die uner-
filllbare Verpflichtung auf, sich selbst zu vernichten.

1 Vgl. Gredt, Elementa n. 974 ff. 2 Eth. I 1, 1094 a. 2.

3 Eth. III 7, 1114 a. 32.

4 Thomas, S. th. I-II 18, 5: « Unicuique rei est bonum, quod convenit ei
secundum formam, et malum, quod ei est praeter ordinem suae formae. Patet
ergo quod differentia boni et mali circa obiectum considerata comparatur per se
ad rationem, scilicet secundum quod obiectum est ei conveniens vel non con-
veniens. Dicuntur autem aliqui actus humani vel morales, secundum quod sunt
a ratione ».



Was ist der Mensch ? 25

Wollten wir nun alles im einzelnen aufzihlen, was der mensch-
lichen Natur entspricht und deshalb Gegenstand eines Sollens ist oder
unter bestimmten Voraussetzungen werden kann, so kimen wir an
kein Ende. Daher miissen wir uns mit der Angabe der allgemeinen
Prinzipien begniigen, die aber, einmal klar erkannt, leicht auf die
Einzelfille anwendbar sind.

Durchweg wird als erstes Prinzip der sittlichen Ordnung der Satz
aufgestellt : Das Gute ist zu tun, das Bése dagegen zu meiden. Nach
dem Gesagten kann der Sinn dieses Satzes nur der sein, dal3 wir unter
allen Umstdnden einzig das tun sollen, was unserer menschlichen Natur
zutraglich ist. Eines Beweises bedarf das nicht; dieser Satz ist ein
unmittelbar einleuchtendes Axiom?!. Im Dunkeln liBt er nur, was
denn der menschlichen Natur zutrdglich ist. Bei dem Versuch, dieses
Dunkel zu erhellen, leistet uns wieder die Definition « animal rationale »
die besten Dienste. Als sicherstes Erkennungszeichen dessen, was der
menschlichen Natur entspricht, wird von den Scholastikern mit Recht
die Hinneigung aller Menschen zu etwas angesehen. Erscheint namlich
etwas allen Menschen ohne Ausnahme, also Menschen, die unter den
verschiedensten &duBeren Bedingungen leben, als begehrenswert, so
kann das seinen Grund nur in der menschlichen Natur selbst haben.
Die menschliche Natur muB dann von Gott selbst mit dieser Hin-
neigung geschaffen sein, und darum mubB es fiir sie gut sein, derselben
entsprechend zu handeln. Damit haben wir das Einteilungsprinzip
aller Dinge gefunden, die der Mensch tun soll. Diese Dinge kénnen
keine andere Ordnung haben, als die der von Gott der menschlichen
Natur eingepflanzten Neigungen. Diese aber werden vom hl. Thomas 2
in drei groBe Gruppen eingeteilt. Die erste Gruppe umfaBt alle Nei-
gungen, die der Mensch mit jedem Seienden, also auch mit den
anorganischen Dingen gemeinsam hat, und die sich auf die Erhaltung
des eigenen Seins beziehen. Wir haben schon im vorausgehenden von
diesem jedem Seienden innewohnenden Selbsterhaltungstrieb gesprochen.
Die untermenschlichen Dinge kénnen nicht anders als sich moglichst
lange zu erhalten suchen und alles tun, was dieser Selbsterhaltung
dienlich zu sein scheint. Der Mensch kann auch gegen dieses Gesetz
handeln. Er tut das auch wirklich, wenn er aus Mangel an Selbst-

1 Vgl. Manser G. M., Das Naturrecht in seinem Wesen und seinen Haupt-
formen, in: « Divus Thomas» 1933, 369-396.
*S. th. I-II 94, 2.



26 Was ist der Mensch ?

beherrschung seiner Gesundheit schadet oder aus UberdruB sich sogar
das Leben nimmt. Aber er sollfe das unter keinen Umstdnden tun.

Die zweite Gruppe von Neigungen hat der Mensch nur mit den
Lebewesen gemeinsam. Ihr Gegenstand ist alles, was der Vollkomm-
nung des eigenen Organismus und besonders was der Fortpflanzung
der Art forderlich ist. Aus ihr erkennt der Mensch sein Recht und
seine Pflicht zum ehelichen Leben. Wenn der hl. Thomas sagt, diese
Neigungen kimen dem Menschen zu, sofern er ein «animal» ist, so
faBt er animal hier weiter im Sinne von animatum.

Die dritte Gruppe von angeborenen Neigungen sind dem Menschen
spezifisch eigen. Denn sie haben ihre Wurzel in seiner rationalitas.
Diese bringt es namlich mit sich, daB der Mensch nicht nur auBer-
ordentlich bildungsfihig, sondern auch bildungsbediirftig ist. Wenn
auch die einzelnen in der Wahl der Bildungsmittel weit auseinander
gehen, so gibt es doch keinen gesunden Menschen, der gegen jede
geistige Vervollkommnung gleichgiiltig wire. Das ist schon deshalb
unméglich, weil jeder geistige Fortschritt dem Menschen einen unver-
gleichlichen Genul3 bereitet.

Diese drei Gruppen von angeborenen Neigungen existieren aber
im Menschen nicht einfach nebeneinander, sondern zum Teil verbinden
sie sich zu kleineren oder gréBeren Einheiten; zum Teil stehen sie zu-
einander auch im Verhiltnis der Unter- und Uberordnung. Den ersten
Fall haben wir z. B. beim sozialen Trieb des Menschen. Diese Hin-
neigung aller zum Leben in einer Gesellschaft ist so stark, daB Ex-
kommunikation und Einzelhaft allgemein als die schwersten Strafen
angesehen und empfunden werden. Aber dieser soziale Trieb ist weder
nur in der rationalitas des Menschen begriindet, noch einzig in seiner
animalitas, sondern in ihrer Verbindung. Ein Beispiel dafiir, daB die
verschiedenen angeborenen Neigungen einander unter- und iiber-
geordnet sind, bieten uns schon die Pflanzen und die Tiere, in denen
sich der Fortpflanzungstrieb zuweilen ganz offensichtlich stirker er-
weist als der der Selbsterhaltung. Im Menschen sind von Gott und
der Natur alle Triebe auf den nach geistiger Vervollkommnung hinge-
ordnet. Nichts soll der Mensch so sehr, wie danach streben, ein voll-
kommener Mensch zu werden. Das aber wird er in dem MaBe, in dem
er sich geistig entwickelt. Dadurch erhalten die aus den iibrigen an-
geborenen Neigungen erkennbaren Pflichten des Menschen eine gewisse
Modifikation. Wie weit das geht, sehen wir am deutlichsten bei der
Frage nach der Erlaubtheit des Zolibates. Obwohl die Menschen in



Was ist der Mensch ? 27

ihrer Gesamtheit naturgesetzlich auf das eheliche Leben hingeordnet
sind, ist der einzelne doch durch sein Streben nach geistiger Ver-
vollkommnung der Verpflichtung dazu so lange entbunden, als das
Menschengeschlecht durch andere hinreichend fortgepflanzt wird !,

Wihrend die ganze Entwicklung in den untermenschlichen Dingen
durch physische Gesetze geregelt ist, so daBl es in ihnen nur ein Miissen
gibt, hat der Mensch eine groBe Wabhlfreiheit in der Bestimmung der
Neigung, die er vor allem befriedigen mochte. Die vom Menschen
getroffene Wahl kann sogar der gottgefilligen Naturordnung wider-
streiten. Und was besonders auffillt, ist der innere Zwiespalt, unter
dem jeder leidet. Wir stehen hier vor einem rein philosophisch un-
lésbaren Problem. Auf der einen Seite erkennen wir klar, daB das
Sinnliche im Menschen bestimmt ist, dem Geistigen zu dienen ; man
denke nur an die Materiallieferung der Sinne an den Verstand ; auf
der anderen Seite aber leisten die animalischen Neigungen im Menschen
den geistigen einen ungeheuren Widerstand. Als Philosophen kénnen
wir nur die Vermutung aussprechen, da3 die menschliche Natur einmal
einen schweren Stof3 erlitten hat, durch den sie fiir immer aus dem
Gleichgewicht geraten ist. So wie der Mensch jetzt nun einmal ist,
braucht er sein ganzes Leben, um dieses gestirte Gleichgewicht wieder-
herzustellen und dem Rationalen den vollen Sieg iiber das Animalische
zu erringen. In diesem Kampfe um die Herrschaft des Geistes iiber
das Sinnliche liegt die sittliche Lebensaufgabe des Menschen auf Erden.
Einziges Mittel zur Erfiillung dieser Aufgabe bilden die sittlichen
Tugenden, deren Bestimmung nicht etwa ist, die animalischen oder
sinnlichen Neigungen schlechthin auszurotten, vielmehr sie nur dem
Geiste botmidBig zu machen. In neuester Zeit hat man den Geist einen
« Widersacher » gescholten. Mit Unrecht. Wenn er mittels der sittlichen
Tugenden die animalischen Instinkte beherrscht, so bedeutet das keine
Unterdriickung derselben, sondern im Gegenteil eine Veredlung. Und
das gleiche gilt auch von den intellektuellen Tugenden. Wie koénnte
z. B. die Weisheit ein Widersacher des Instinktes sein ?

Wie nicht alle das gleiche wissen koénnen, so sollen auch nicht
alle dasselbe tun. Daher braucht auch keiner alle Tugenden gleich-
notwendig. Aristoteles unterscheidet in seiner Politik (IIT 3) zwischen
einem guten Menschen (avnp ayaxfdc) und einem guten Biirger (mokizys
omoudaios). Diese Unterscheidung hat sich auch der hl. Thomas zu

1 Thomas, C. G. III 136 u. 137.



28 Was ist der Mensch ?

eigen gemacht, indem er zwischen der Klugheit des Untergebenen und
der Klugheit des Fiirsten als zwei wesentlich verschiedenen Arten von
Tugend unterscheidet . Jeder Beruf verlangt vom Menschen besondere
Tugendiibungen. Und um vollkommen zu werden, geniigt es, daB der
Mensch die Tugenden iibt, zu deren Ubung ihm in seinem Beruf und
Stand Gelegenheit geboten ist. Denn die sittlichen Tugenden unter-
scheiden sich von den rein intellektuellen dadurch, daB sie nicht, wie
diese, den Menschen immer nur nach einer Seite vervollkommnen,
sondern daB jede von ihnen den ganzen Menschen veredelt. Daher
ist es fiir den Menschen als solchen von untergeordneter Bedeutung,
welchem Beruf er angehdrt und welche kulturelle Aufgabe er im Leben
erfilllt. Die katholische Kirche feiert Heilige von jeder Begabung,
aus jedem Stande und mit den verschiedensten Verdiensten um die
Kultur. Alle diese Heiligen haben die richtige Antwort auf die Frage
gefunden : Was soll ich tun ? Und doch hat jeder von ihnen wihrend
seines Lebens etwas anderes getan.

Was darf ich hoffen ?

Dante hat in seiner « Divina Commedia » der Holle die Uberschrift
gegeben : Lasciate ogni speranza voi ch’entrate. Damit hat er die
Holle richtig als den Ort bezeichnet, an dem es nichts mehr zu erhoffen
gibt. Auch im Himmel hort die Hoffnung auf, aber aus einem ganz
anderen Grunde. Hier ist alles erfiillt, was immer ein Menschenherz
begehren kann. So bleibt die Erde die einzige Heimstitte des Hoffens.
Bis zu einem gewissen Grade findet sich die Hoffnung schon beim Tier,
wenn es, statt zu fliehen, seinen Feind angreift. Im Menschen erhalt
die Hoffnung dadurch eine besondere Note, daBl ihr Gegenstand nicht
nur sinnenfillige Giiter sein konnen, sondern auch rein geistige. Weil
namlich unser Verstand auch beim Erkennen der rein geistigen Giiter
von einem Phantasiebild begleitet ist, kann es nicht ausbleiben, daB
im Menschen der Gegenstand der sinnlichen Leidenschaften, unter

1 De virt. a. 9: « Non enim idem est bonum hominis in quantum est homo,
et in quantum est civis : nam bonum hominis in quantum est homo, est ut ratio
sit perfecta in cognitione veritatis, et inferiores appetitus regulentur secundum
regulam rationis, nam homo habet quod sit homo per hoc quod sit rationalis ;
bonum autem hominis in quantum est civis, est ut ordinetur secundum civitatem
quantum ad omnes». Und a. 10: « Manifestum est quod aliquae operationes
possent esse convenientes homini in quantum est homo, quae non essent con-
venientes ei secundum quod est civis .



Was ist der Mensch ? 29

denen die Hoffnung eine hervorragende Rolle spielt, auch auf Geistiges
ausgedehnt wird. Das aber hat zur Folge, daB der Mensch hier auf
Erden in nichts seine volle Befriedigung findet. Denn weil der Gegen-
stand des menschlichen Intellektes das Seiende iiberhaupt ist, muf3 ihm
alles, was durch die Sinne in ihn eingeht, nur als begrenzt gut erscheinen.
Daraus erklart sich, daB den ihm folgenden Willen nichts von dem,
was hier auf Erden erreichbar ist, ganz befriedigt, sondern dal derselbe
sich in einem fort nach etwas Besserem sehnt. Im Paradiese hatten
unsere Stammeltern es doch gewi3 gut. Und doch hatte die Schlange
ihnen kaum in Aussicht gestellt, sie wiirden durch den Genul der
verbotenen Frucht werden wie Gott, als sie auch schon danach ver-
langten. Hitten unsere Stammeltern nicht zugleich die Hoffnung
gehabt, dieses Ziel wirklich zu erreichen, dann wiren sie gewill der
Versuchung nicht erlegen. Daraus ersehen wir, wie eng das Hoffen
mit der Natur des Menschen zusammenhidngt. Sowohl seine Sinne
als sein Verstand zeigen ihm unablissig neue wirkliche oder schein-
bare Moglichkeiten. Und irgend etwas zu hoffen, ist dem Menschen
so unentbehrlich, daB das Gegenteil davon, die Verzweiflung, ihn zum
Selbstmord fiihrt.

Aber wie schon das Beispiel unserer Stammeltern geniigend zeigt,
kann sich der Mensch auch Hoffnungen hingeben, die nicht in Erfiillung
gehen. Daher ist die Frage berechtigt : Was darf ich hoffen ? Nicht
jede unerfiillbare Hoffnung ist eine Siinde, aber jede unerfiillte Hoffnung
vermindert das Gliick, nach dem sich der Mensch mit allen Fasern
seines Herzens sehnt. Damit haben wir den MaBstab gefunden, mittels
dessen wir berechnen konnen, ob etwas vom Menschen erhofft werden
darf oder nicht. Man wird diesen MaBstab vielleicht fiir zu subjektiv
halten. Allein man bedenke, daB es nicht vom Menschen abhingt,
ob etwas geeignet ist, ihn gliicklich zu machen oder nicht. Die Bediirf-
nisse seines Herzens sind ihm von Gott eingepflanzt und daher nur
Offenbarungen des gottlichen Gesetzgebers. Leider verstehen nicht
alle diese Offenbarungen. Daher kommt es, daB3 zwar alle das Gliick
suchen, aber nur verhiltnismiBig wenige es finden.

Uber die Natur des wahren Gliickes gibt es ungezihlte Theorien.
Nach dem Zeugnis des hl. Augustinus (Civ. Dei L. 19 c. 1 n. 1) hat
schon Marcus Varro 288 mogliche Ansichten dariiber ausgerechnet. Aus
der Moglichkeit des Menschen, mittels seines Verstandes Gott als das
einzige Seiende zu erkennen, in dem die ganze Fiille der Vollkommen-
heit wohnt, und das darum allein unendlich gut ist, 1aBt sich streng



30 Was ist der Mensch ?

beweisen, daB3 unser wahres Gliick nur in Gott gelegen sein kann. Gott
hat uns zwar erschaffen, damit wir auf dieser Erde leben, sie kultivieren
und uns niitzlich machen, aber er hat uns nicht fiir sie erschaffen,
sondern fiir Sich. Er allein will unser letztes Ziel und wirkliches Gliick
sein.

Hat sich aber Gott zum einzigen den Menschen vollkommen
begliickenden Gut gemacht, dann diirfen wir auch hoffen, Gott einmal
besitzen zu konnen. Denn den Menschen auf etwas hinordnen und ihm
dasselbe doch nicht erreichbar machen, wire ein innerer Widerspruch.
Hier auf Erden ist uns dieses vollkommene Gliick allerdings noch ver-
wehrt. Denn als rein geistiges Gut kann Gott nur durch Akte des
Verstandes und des Willens besessen werden. In diesem Leben aber
bleiben diese Akte immer so unvollkommen, daB sie ohne die Hoffnung
auf eine vollkommenere Erkenntnis und Liebeseinigung mit Gott im
anderen Leben kaum ausreichten, auch nur ein unvollkommenes Gliick
zu begriinden. Denken wir nur an die mannigfachen Leiden, mit denen
unser Erdenleben angefiillt ist. Was niitzte uns selbst die Gottes-
erkenntnis eines Philosophen oder eines Theologen ohne die Hoffnung,
daB wir Gott einmal vollkommener besitzen diirfen ?

Diese Hoffnung wird durch eine andere Erkenntnis noch wesent-
lich verstdrkt. Unter allen Geschépfen hier auf Erden sind wir Menschen
die einzigen, die berufen sind, zu Gott in ein wahres Freundschafts-
verhéltnis zu treten. Denn auch ohne besondere iibernatiirliche Offen-
barung koénnen wir erkennen, daB Gott die Welt nicht aus innerer
Notwendigkeit oder aus Eigennutz erschaffen hat, sondern aus reinstem
Wohlwollen. Aber von allen Erdenwesen kann der Mensch allein
dieses Wohlwollen Gottes erkennen und deshalb auch erwidern, wie
das zum Wesen der Freundschaft gehdrt!. Denn es ist auch eine
philosophische Wahrheit, daB der Mensch Gott iiber alles lieben soll,
sogar iiber sich selbst. Nicht einmal zwischen Mensch und Tier kann
eine wirkliche Freundschaft zustande kommen. Wenn sich einer gleich-
wohl z. B. als Freund von Hunden, Pferden oder Viégeln bezeichnet,
so ist das entweder im uneigentlichen Sinne zu nehmen oder, wie der

1 Thomas, S. th. I 20, 2 ad 3 : « Amicitia non potest haberi nisi ad rationales
creaturas, in quibus contingit esse redamationem, et communicationem in operibus
vitae ; et quibus contingit bene evenire, vel male, secundum fortunam et felici-
tatem ; sicut et ad eas proprie benevolentia est. Creaturae autem irrationales non
possunt pertingere ad amandum Deum, neque ad communicationem intellectualis
et beatae vitae, qua Deus vivit».



Was ist der Mensch ? 31

hl. Thomas meint, licherlich!. Der Mensch darf sich nicht nur einen
Freund Gottes nennen, sondern das immer mehr zu werden, ist seine
ihm von Gott gestellte Lebensaufgabe. Das einzige, was man gegen
die Freundschaft zwischen Gott und Menschen vorbringen kann, ist
die groBe Ungleichheit. Und diese Ungleichheit mag auch neben des
Menschen Siindhaftigkeit der Hauptgrund gewesen sein dafiir, daB
kein heidnischer Philosoph die Lehre von der Gottesfreundschaft des
Menschen klar auszusprechen gewagt hat. Aber wenn auch die Gleich-
heit der sich Liebenden zum Wesen der Freundschaft gehort, bleibt
doch zum mindesten bestehen, dal3 das Liebesverhiltnis des Menschen
zu Gott mit der Freundschaft eine inmmere Ahnlichkeit hat, wihrend
das Verhiltnis z. B. des Hundefreundes zu seinem Hund der wahren
Freundschaft nur recht duBerlich dhnlich ist.

Darin ist eine weitere erlaubte Hoffnung begriindet. Gott wire
nicht unendlich vollkommen, und darum kein wahrer Gott, wenn ihm
die Vorsehung fehlte und in der Welt auch nur das Geringste gegen
Seinen Willen oder ohne Seine Zulassung geschidhe. Daher darf der
Mensch, nachdem ihn Gott so hoch erhoben hat, mit unbegrenzter Zu-
versicht hoffen, daB er in allen Lagen seines Lebens unter dem beson-
deren Schutze Gottes steht. Und aus diesem Grunde waren von jeher
alle groBBen Vertreter einer theistischen Weltanschauung ausgesprochene
Optimisten.

Je nidher das Lebensende eines Menschen heranriickt, desto mehr
denkt er an das andere Leben und desto hdufiger beschaftigt ihn die
Frage, was er im Jenseits zu erwarten habe. Die Erinnerung der Nach-
welt an ihn und das Fortwirken seiner Werke sind zu unsicher, als
daB sie jemanden befriedigen kénnten. Aber gerade wenn es ein person-
liches Weiterleben nach dem Tode gibt, dringen sich die zwei Fragen
auf, wie dieses Weiterleben wohl aussehen werde, und in welchem
Verhiltnis dasselbe zu dem vom Menschen auf Erden gefiihrten Leben
stehen werde. Den Schliissel zur Beantwortung beider Fragen finden
wir wieder in der Definition des Menschen « animal rationale ». Denn
diese besagt, daB der Mensch hier auf Erden ein sinnlich-geistiges
Leben fithrt. Nun ist aber das sinnliche Leben wesentlich vom Kérper
abhingig. Folglich muB dieses nach der Trennung der Seele vom Leibe
aufhéren und kann demnach das Fortleben der Seele nach dem Tode

LS. th. II-II 23, 1 : « Ridiculum enim est dicere quod aliquis habeat amicitiam
ad vinum vel ad equum ».



32 Was ist der Mensch ?

nur ein rein geistiges sein. Das hat zur Folge, daB nunmehr ihr Erkennen
und Wollen ein anderes ist als auf Erden. Ihr Erkennen ist auf Erden
wesentlich abhidngig von den sinnlichen Phantasiebildern, aus denen
der titige Verstand alle Ideen abstrahieren muB, und ihr Wollen ist
wahrend der Zeit ihrer Leibverbundenheit in der Wahl sowohl seiner
Ziele als seiner Mittel frei. Nach der Trennung der Seele vom Leibe
hat der Verstand nicht mehr die Wesenheiten der von der Phantasie
vorgestellten korperlichen Dinge zum eigentiimlichen Gegenstand,
sondern die Seelensubstanz. Denn durch die Loslésung der Seele vom
Leibe hat der Verstand aufgehért, in seinem Erkennen von der Mit-
hilfe der Sinne abhingig zu sein. Wie er selbst ein geistiges Vermogen
ist, so hat er nunmehr auch eine geistige Wesenheit zum eigentiimlichen
Gegenstand. Diese aber kann nur die ihn tragende Seelensubstanz sein,
weil nur diese genau denselben Grad von Uberstofflichkeit hat wie er
selbst. Diese gleiche Immaterialitit im Erkenntnisvermégen und ent-
sprechenden Erkenntnisgegenstand 1aBt sich bei der menschlichen Seele
in ihrem Zustand der Leibverbundenheit empirisch als allgemein-
giiltiges Gesetz nachweisen. Daher muBl es auch fiir das leibfreie Sein
der menschlichen Seele gelten. In diesem Zustand der Lostrennung
vom Leibe erkennt die menschliche Seele sich selbst mit allem, was
ihr anhaftet, also auch mit allen wahrend ihrer Verbindung mit dem
Leibe erworbenen Tugenden und Lastern, durch die ihr Verhdltnis zu
Gott bestimmt wird. An diesem Verhiltnis kann sie jetzt nichts mehr
andern, dasselbe bleibt in Ewigkeit so, wie es war im Augenblick ihrer
Trennung vom Leibe. Denn dem Verstande kommt keine Wirkursich-
lichkeit zu ; er kann nur das bereits vorhandene Verhdltnis der Seele
zu Gott feststellen, dhnlich wie ein Kranker die Giite einer Speise klar
erkennen und sie doch nicht fiir sich begehrenswert machen kann.
Aber auch der Wille kann das Verhdltnis der Seele zu Gott im Jenseits
nicht mehr dndern, da jede Willensinderung ein neues Motiv voraus-
setzt. Woher aber soll der Wille dieses neue Motiv erhalten ? Wahrend
dieses Lebens kommen ihm alle Motive auf dem Wege iiber die sinn-
lichen Leidenschaften. Im Jenseits aber fehlen diese. Der bloBe Ver-
stand kann sie auch nicht geben, da er, wie schon gesagt, nur feststellt,
ob das Verhiltnis zwischen der Seele und Gott ein gutes oder ein
schlechtes ist. Es bleibt also im anderen Leben nur die Moglichkeit,
daB Gott das erforderliche neue Motiv durch das Wirken eines Wunders
gibt. Und auch diese Moglichkeit bleibt auf den Fall beschrinkt, daB
jemand beim Eintritt in das andere Leben von Gott abgewandt war ;



Was ist der Mensch ? 33

denn dall Gott eine Ihm zugewandte Seele durch ein Wunder von Sich
abwendig macht, ist undenkbar. Aber auch die Verwirklichung des
ersten Falles diirfen wir nicht erwarten. Sie wiirde unsere zweite
Frage : Was soll ich tun ? iiberfliissig machen. Denn ob der Mensch
in diesem Leben das Sittengesetz beobachtet oder nicht beobachtet,
wire dann ohne Bedeutung. Gott wiirde dann zugleich verpflichten
und nicht verpflichten. Umgekehrt aber, wenn Gott auch im Jenseits
die Naturgesetze in Geltung ldt, hat das Streben des Menschen nach
sittlicher Vervollkommnung einen tiefen Sinn. Dann darf der Mensch
mit voller Zuversicht hoffen, daf3 ihm die Freundschaft mit Gott, die
er durch sein sittliches Streben hier auf Erden immer mehr zu festigen
und zu vervollkommnen suchte, im Jenseits zum unverlierbaren Besitz
werde. Denn im Jenseits gibt es nichts mehr, was ihn derselben
berauben kénnte. Die Welt mit ihren zahllosen Gefahren reicht nicht
mehr an ihn heran, und daB Gott ihm die Freundschaft kiindigte, ist
noch weniger moglich. Was der hl. Paulus in seinem Rémerbrief
(XI 29) von den Erlosungsgnaden sagt: « Sine poenitentia enim sunt
dona et vocatio», gilt auch von den natiirlichen Gaben. Was Gott
einmal gegeben hat, bleibt so lange gegeben, als der Mensch es nicht
zuriickweist. Daher diirfen wir mit Bestimmtheit hoffen, dall Gott
unser Freundschaftsverhiltnis zu Thm im Jenseits nur noch vervoll-
kommnen wird. Ist es uns schon in diesem Leben vergénnt, Gott zu
erkennen, so wird es uns im Jenseits noch in erh6htem MaBe mdglich
sein. Und haben wir hier auf Erden Gott iiber alles geliebt, so werden
wir es nach dem Tode erst recht tun. In diesem vollkommeneren Gott-
erkennen und Gottlieben aber wird unsere Seele ihre Seligkeit finden.

Uber den Zustand unserer Seele nach dem Tode mehr zu sagen,
ist uns als Philosophen verwehrt. Wir haben in unserer Antwort auf
die Frage « Was ist der Mensch » absichtlich von dem abgesehen, was
uns die {ibernatiirliche Offenbarung noch weiter mitteilt. Denn eine
Verquickung natiirlicher und iibernatiirlicher Erkenntnisquellen ist
immer vom Ubel. Ein iibersteigerter Supernaturalismus, der die Mog-
lichkeiten des natiirlichen Verstandeserkennens unterschitzt, fiihrt
nicht weniger in die Irre als ein Naturalismus, der von einer iibernatiir-
lichen Offenbarung nichts wissen will.

Aber auch rein philosophisch betrachtet, haben wir nicht alles
gesagt, was man von einer Antwort auf die gestellte Frage erwarten
kann. Wir sind uns bewuBt, daB das Gesagte bei weitem nicht hin-
reicht, um eine vollstindige Anthropologie zu sein. Eine solche zu

Divus Thomas 3



34 Was ist der Mensch ?

schreiben, war auch gar nicht unsere Absicht. Was wir wollten, war
einzig, zu zeigen, wie in der vielverkannten scholastischen Definition
« animal rationale » die ersten Elemente einer vertieften Kenntnis vom
Menschen zu finden sind. Eine ganz befriedigende Antwort auf unsere
Frage wird bis zum Ende der Zeiten auf sich warten lassen. Denn so
wahr es ist, daB kein Wesen von uns vollkommener definiert werden
kann, als der Mensch, so stellt uns doch andererseits auch kein anderes
Geschopf so viele und so schwere Fragen wie wir selbst. An und fiir
sich ist ein Ding um so leichter erkennbar, je immaterieller oder tiber-
stofflicher es ist. Trotzdem mehren sich fiir uns die unlésbaren Fragen
in gleichem Malle, in dem die Dinge iiberstofflicher werden. So stellen
schon die Pflanzen dem Menschen das Problem « Was ist eigentlich
das Leben ? » Vor wenigen Jahren schloB ein deutscher Universitits-
professor, nachdem er die neuesten Theorien iiber Wesen und Ent-
stehen des Lebens mit staunenswerter Griindlichkeit dargelegt und
gepriift hatte, seinen Vortrag mit der Bemerkung, man sei jetzt noch
nicht einmal so weit, daB man auch nur hoffen koénne, je eine Losung
dieses Lebensproblems zu finden. Von den Problemen, die beim Tier
zu denen der Pflanzen hinzukommen, sei nur an das vom tierischen
Instinkt erinnert. Um iiber die unzdhlbaren Rétselfragen, die der
Mensch sich selbst aufgibt, einigermalen Herr zu werden, liebt man es
gegenwirtig, sie nach Schichten zu ordnen und z. B. zwischen niederen
und hoheren, mehr duBeren und tieferen Schichten zu unterscheiden.
Aber erstens sind die Fragen damit, daB man sie in eine gewisse
Ordnung bringt, noch lange nicht beantwortet. Und sodann wecken
alle Schichtentheorien zu sehr die Vorstellung, als existierten im
Menschen Leib und Seele nebeneinander, wihrend diese doch wie
Potenz und Akt ganz ineinander sind und sich gegenseitig zu einem
einzigen Seienden erginzen. Es ist zwar richtig, daB wir auch den
Menschen von aullen nach innen erkennen, aber die Erkenntnis, die
wir auf diesem Wege von ihm gewinnen, ist noch mangelhaft. So wird
einer, der noch nicht weill, dal der Mensch eine geistige Seele hat,
dessen sinnliches Wahrnehmen von dem des Tieres nur sehr duBerlich
unterscheiden konnen. Denn innerlich wird die sinnliche Wahrnehmung
im Menschen von der des Tieres durch ihre wesentliche Hinordnung
auf die Verstandeserkenntnis verschieden. Daher fingt die Erkenntnis
des menschlichen Wesens erst bei der Geistseele des Menschen an,
vollkommen zu werden. An diesem Anfang aber steht die Definition

« animal rationale ».



	Was ist der Mensch?

