
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 19 (1941)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen.

Aristotelica.

E. J. Schacher O. S. B. : Studien zu den Ethiken des corpus Aristo-
telicum. I. Die drei ethischen Pragmatien des aristotelischen Korpus in
der gelehrten Forschung seit Beginn des 19. Jahrhunderts (xil-9G SS.).
It. Quellen- und problemgeschichtliche Untersuchungen zur Grundlegung der

çiXfa- Theorie bei Aristoteles und im frühen Peripatos (126 SS.). (Studien
zur Geschichte und Kultur des Altertums im Auftrage der Görres-Gesell-
schaft. XXII. Band 1. und 2. Heft). — Paderborn, Schöningh. 1940.

Verf. hat sich die Aufgabe gestellt, das gegenseitige Verhältnis der
drei Aristoteles zugeschriebenen Ethiken (Nikomachische Ethik NE,
Eudemische Ethik EE, große Ethik oder Magna Moralia MM) der
endgültigen Klärung näher zu bringen. Die zwei vorliegenden Abhandlungen

sollen einen ersten Beitrag zur Lösung dieser Aufgabe liefern.
Die erste Abhandlung berichtet in sehr dankenswerter Ausführlichkeit

über den bisherigen Verlauf der Forschung in dieser Frage, und zwar jeweils
mit aufmerksamer Herausarbeitung der methodischen Forderungen, denen
in einer solchen problemgeschichtlichen Untersuchung entsprochen werden
soll. Mit Recht erinnert Verf. unter anderem wiederholt daran, daß die
Entstehungsverhältnisse der betreffenden Schriften viel verwickelter sein
könnten, als es die Forschung bisher anzunehmen schien.

Zuerst wird der Verlauf der Forschung bis zu den ersten Jahren
unseres Jahrhunderts gezeichnet (S. 6-46). Hier und im Folgenden muß
es genügen, nur das Wichtigste kurz anzuführen. Nach Leonhard Spengels
maßgebendem Vorgang wurde meist angenommen : 1. daß nur allein die
NE als echtes Werk des Aristoteles gelten dürfe, 2. daß die EE eine unter
eigenem Gesichtspunkt (vor allem religiöse Lebensauffassung und religiöse
Bestimmung der obersten Sittennorm) mehr oder weniger selbständige
Bearbeitung der nikomachischen Ethik durch den Aristotelesschüler Eudemos
wäre, wobei die bald in Verlust geratenen mittleren Bücher (IV bis VI)
nachträglich durch die entsprechenden Bücher der NE (V bis VII) ersetzt
wurden, 3. daß die MM eine gekürzte Zusammenfassung der NE und
der EE durch einen späteren Peripatetiker, etwa des dritten oder zweiten
Jahrhunderts v. Chr., darstelle, die meist, allerdings mit umgekehrter
Tendenz, der EE folge, aber auch oft genug auf die NE zurückgreife.
Nachdem Autoritäten ersten Ranges wie Ch. A. Brandis und Eduard
Zeller diese Ansicht gestützt und weitergebildet hatten, wurde sie zum
unbestrittenen Gemeingut der Altertumswissenschaft.

Sodann kommt der weitere Verlauf der Forschung zur Darstellung
(S. 47-88). In den letzten zwanziger Jahren gelang es Werner Jaeger, in

Divus Thomas 30



448 Literarische Besprechungen

seinem bahnbrechenden Werk über die Entwicklung des Aristoteles (1923),
glaubhaft zu machen, daß auch die EE, wie es schon andere (von der
Mühll, E. Kapp) kurz vorher befürwortet hatten, als eine echte Schrift
des Aristoteles anzusehen sei und zwar als die aristotelische Urethik, die
zwischen den Protreptikos seiner frühen Zeit und die Nikomachien seiner
Meisterjahre einzureihen wäre. Von der MM aber müsse weiterhin gelten,
was Spengel, Brandis und Zeller mit vielen anderen bereits erhärtet hatten.
Gegen diese aufsehenerregende Rehabilitierung der EE erhoben zwar
H. G. Gadamer und vor allem Joh. Geffcken Widerspruch. Aber dessen

ungeachtet setzte sich allgemein die Meinung durch, die aristotelische
Echtheit der EE stünde nun endgültig fest.

Nicht so glücklich wie Jaeger war von Arnim, als er bald darauf
noch weiter ging und versuchte, auch die MM als eine echte, der EE noch
vorausliegende aristotelische Ethikvorlesung zu erweisen. Trotz all der
Mühe und Gelehrsamkeit, die er in einer ganzen Reihe von aufeinanderfolgenden

Studien aufwandte, seine These allseitig zu begründen und zu
verteidigen, vermochte er nicht zu überzeugen. Methodisch geführte
Untersuchungen der MM nach ihrem Lehrinhalte (R. Walzer) wie ganz besonders
nach ihrer sprachlichen und stilistischen Form (K. O. Brink) brachten
die unwiderlegliche Bestätigung ihrer Unechtheit. Über den ganzen, durch
Jaegers Schrift hervorgerufenen Streit um die EE und die MM orientiert
vortrefflich in Jaeger zustimmendem Sinne ein ausführlicher Bericht von
A. Mansion, auf den Verf. mit Recht mehr als einmal aufmerksam macht
(Autour des éthiques attribuées à Aristote, in Revue néoscolastique,
Louvain, B. 33, 1931, pp. 80-107, 216-236, 360-380).

Zusammenfassend erörtert Verf. am Schluß (S. 88-92) die Ergebnisse
und Aufgaben der Forschung bezüglich der EE und der MM, und zwar
mit dem bestimmten Zweck die Gesichtspunkte herauszustellen, nach
denen er seine eigene Untersuchung zu führen gedenkt.

Damit kommen wir zur zweiten Abhandlung.
Sie befaßt sich nur mit den wenigen Abschnitten der drei Ethiken,

die zur Grundlegung der Freundschaftstheorie dienen : NE VIII cap. 1, 2, 3

und 10 ; EE VII (IV) cap. 1, 2 Anfang und 5 ; MM II cap. 11 n. 1-17, 22-30
(nach der Teubner-Ausgabe). In umständlicher, mühevoller Untersuchung
werden der Reihe nach all diese Texte meist Wort für Wort durchgenommen
und je miteinander verglichen. Mangel an Übersichtlichkeit und vielfache
Überladung mit unbedeutenden Nebensachen machen es dem Leser nicht
gerade leicht, den sonst im allgemeinen verdienstvollen Ausführungen
des Verf. zu folgen. Ohne auf Einzelnes einzugehen, wobei es manches
zu bemerken gäbe, wollen wir wenigstens die Hauptergebnisse zusammenstellen,

auf die Verf. hinzielt.
Zunächst bezüglich der EE. 1. Sie setzt die NE voraus und kann

daher nicht von Aristoteles sein. 2. Sie ist aber eine viel selbständigere
und vor allem viel bedeutendere Leistung als gemeinhin angenommen wird
und es ist daher sehr begreiflich, daß man versucht wurde, sie dem Meister
selbst zuzuschreiben. 3. Wahrscheinlich war sie von Anfang an auf die



Literarische Besprechungen 449

noch vorhandenen vier bzw. fünf Bücher angelegt und enthält in diesen
fünf Büchern alles, was nach Eudemos' Anschauung zur Behandlung der
gesamten ethischen Materie hinreichen mochte.

Wichtig ist hier der erste Punkt, wo sich Verf. zur seit Jaeger
herrschenden Meinung mit aller Bestimmtheit in Widerspruch setzt. Obwohl
die besprochenen Abschnitte weniger als andere geeignet scheinen, weil viel
selbständiger gehalten, die Abhängigkeit der EE gegenüber der NE zu
belegen, konnte Verf. sehr beachtenswerte Gründe in diesem Sinne zur
Geltung bringen. Diesen Gründen möchten wir einen weiteren hinzufügen,
den Verf. nur flüchtig berührte. Die EE widmet der Definition der Freundschaft

einen einzigen Satz (EE 1236a 4 f.), den sie einfach hinstellt, ohne
ihn irgendwie zu begründen oder auch nur zu erläutern. Nun aber kann
dieser Satz nur von dem richtig verstanden und nach seiner Absicht
gewürdigt werden, der den entsprechenden längeren Text vor Augen hat
(NE 1155b 27-1156a 5), wo Aristoteles in bekannter meisterhafter Weise
seinen Wesensbegriff der Freundschaft aus der Erfahrung aufbaut. Verf.
scheint überhaupt die philosophische Bedeutung dieses Textes nicht genügend
erkannt zu haben. Andere Gründe für die Abhängigkeit der EE von der
NE werden wir bald bei Besprechung der MM kennen lernen. Eine
philologische Untersuchung der EE nach Stil und Sprache, die für die Frage
nach ihrer aristotelischen Echtheit mitentscheidend werden könnte, steht
leider noch aus, wie Verf. gelegentlich bemerkt. Immerhin scheint uns die
fließende Glätte ihrer Diktion und die peinliche Sauberkeit ihrer Gedankenführung

(wenigstens wo keine Textverderbnis mitspielt) von der freieren
und genialeren, manchmal unausgeglichenen Art des Aristoteles nicht
unbeträchtlich abzuweichen.

Im zweiten Punkt kann ebenfalls dem Verf. beigepflichtet werden.
Freilich haben wir den Eindruck, daß er in seinem Eifer die EE etwas
überschätzt, scheint er sie doch bisweilen höher als die NE zu stellen.
Da wäre aber zu erinnern, wie gering der Einfluß der EE auf die
Weiterbildung der ethischen Theorien gewesen ist. Nur ihre bekannten
Aufstellungen über die eù-ru^t'a und über die oberste Sittennorm, im letzten
Buch, haben bei den Theologen des Mittelalters, vorab bei Thomas von
Aquin, bedeutsam nachgewirkt. Hingegen hat die NE bis auf den heutigen
Tag nicht aufgehört, die ethische Spekulation fruchtbar anzuregen.

Was endlich die dritte Hypothese des Verf. anbelangt, kann sie kaum
als wahrscheinlich bezeichnet werden. Es ließe sich höchstens vermuten,
daß Eudemos vielleicht von Anfang an beabsichtigt habe, die mittleren
Bücher der NE in sein eigenes Werk unverändert aufzunehmen und es

daher unterlassen hat, sie eigens zu bearbeiten. Aber auch diese Vermutung
ist nicht gerade sehr wahrscheinlich.

Nun bezüglich der MM. 1. Sie geht ebenfalls, wie die EE, auf die NE
zurück. 2. Ihr Verfasser scheint die EE nicht einmal gekannt zu haben.
3. Ihre Gemeinsamkeiten mit der EE gegen die NE sind aus der
Schuldiskussion im frühen Peripatos zu erklären, oder vielleicht aus einer
anderen schriftlichen Vorlage.

Es will uns doch scheinen, um nur den zweiten Punkt kurz zu



450 Literarische Besprechungen

besprechen, daß der Verfasser der MM die eudemische Ethik benutzt haben
muß. Wir verweisen zunächst auf « den Hund des Empedokles » (MM 1208a
11-14 EE 1235a 11 f.) und dann auf die Heranziehung der verschiedenen
Bedeutungen des iaxpixöv zur Erläuterung des Verhältnisses zwischen den
drei Arten der Freundschaft, was übrigens der Auffassung des Aristoteles
kaum entsprechen dürfte (MM 1209a 16-blO EE 1236a 11-32, 1236b
10-26). In beiden Fällen ist die MM augenscheinlich bestrebt, Zugaben
der EE in verbesserter Form seinem Traktat einzuverleiben. Ganz
entscheidend sind aber die Ausführungen über die verschiedenen Tugenden
der Mitte, die sich an die Mäßigkeit anschließen (MM 1191b 23-1193a 36

und EE 1231b 4-1234a 23 verglichen mit NE 1119b 20-1122b 35, cf. 1107a
18-1108b 8). Da kann man es geradezu mit den Händen greifen, wie
einerseits die EE ebensowohl als die MM aus der NE schöpft. Schon
Zeller hat aus diesen Stellen auf den späteren Ursprung der EE gegenüber
der NE mit Recht geschlossen (Zeller, II. Bd., 2. Teil, S. 881 unter dem
Strich). Wo nämlich die NE tastend nach Bezeichnungen für die besprochenen

Tugenden sucht, da gebraucht die EE, wie auch in ganz gleicher
Weise die MM, bereits feststehende Termini, die zum Teil erst von der NE
eingeführt worden sind. Da sehen wir aber andererseits sofort ein, daß die
MM sich bei ihrem Vorgehen nach der EE orientiert, dieselben Tugenden
fast in der gleichen von der der NE abweichenden Reihenfolge behandelt,
einmal dieselbe Tugend hinzufügt (cep-voxx)?) und ein anderes Mal wieder
dieselbe Tugend ausläßt (die der cptXoxtpua entsprechende, namenlose yexo-
ttjç). Ebenso entscheidend für die Benützung der EE durch die MM ist der
Abschnitt über das exoüsiov (MM 1187b 31-T188b 38 und F.E 1223a 21

EE 1223a 21-1226a 16 verglichen mit NE 1109b 30-llllb 3), wo die MM
den Stoff der NE ganz nach demselben Plan wie die EE schematisierend
zergliedert und zusammenstellt, wenn auch in verkürzter Form und vielleicht
mit größerer inhaltlichen Treue gegen die NE. Bemerkenswert ist dabei der
methodische Fortschritt der MM in der deutlicheren Herausarbeitung des

Unterschieds zwischen ßt'a und avotyxTj (physische Gewalt und seelischer

Zwang) über die EE hinaus (MM 1188a 38-b38 verglichen mit EE 1224a
8-1225a 33). Die NE bringt hierüber nur gelegentliche Andeutungen. Auch
die Tatsache, daß die MM die in der NE nicht berührten Fragen nach der

/SY|<jtç der Tugend, nach der sùxuyjoi, nach der xaXoxiyaÖfa und nach dem
lezten Maßstab des Sittlichen wie die EE und in derselben Anordnung wie
sie, wenn auch mit bewußt gegensätzlicher Auffassung, zum Abschluß der
ethischen Pragmatie behandelt (MM 1205a 31-1208b l EE 1246a 26-

1249b 25), darf füglich als ein weiterer Beweis für die Abhängigkeit der MM
von der EE mitangesprochen werden. Allerdings handelt es sich hier um
Stellen, die Verf. beim gegebenen Gegenstand seiner Untersuchung nicht zu

berücksichtigen brauchte.
Jedenfalls sind wir dem gelehrten Philologen sehr dankbar dafür, die

Frage nach den drei Aristoteles zugeschriebenen Ethiken unter seiner

kundigen Führung besser kennen gelernt zu haben. In dem einen Hauptpunkt,

wo seit Jaegers Auftreten die Forschung sich einseitig festgelegt
zu haben schien, hat er mit sehr guten Gründen zu zeigen vermocht, daß



Literarische Besprechungen 451

die ältere Auffassung, die von Spengel, Brandis und Zeller, noch lange
nicht aufgegeben zu werden braucht. Der aristotelischen Echtheit der EE
wird man nach seiner Untersuchung nicht mehr so gewiß sein dürfen, wie
es in letzter Zeit allgemein der Fall gewesen ist. Schon allein wegen
dieses bedeutenden Ergebnisses verdient die doppelte Abhandlung des

Verf. rühmende Anerkennung.

Freiburg (Schweiz). P. M.-St. Morard O. P.

1. Aristoteles Latinus. Codices descripsit f Georgius Lacombe, in socie-

tatem operis adsumptis A. Birkenmajer, M. Dulong, A et. Franceschini.
Pars Prior. (Union Académique Internationale. Corpus Philosophorum
Medii Aevi.) — Roma 1939. 762 pp.

2. M. Grabmann : Methoden und Hilfsmittel des Aristotelesstudiums
im Mittelalter. (Sitzungsberichte der Bayerischen Akademie der
Wissenschaften, Phil.-hist. Abt. Jahrgang 1939, Heft 5.) — München 1939. 198 SS.

3. M. Grabmann : I divieti ecclesiastici di Aristotele sotto Innocenzo III
e Gregorio IX. (Miscellanea Historiae Pontificiae, Vol. V.) — Roma 1941.
133 SS.

4. M. Grabmann : Mittelalterliche Deutung und Umbildung der
aristotelischen Lehre vom voùç TtotTjTtxôç nach einer Zusammenstellung im
Cod. B III 22 der Universitätsbibliothek Basel. Untersuchung und
Textausgabe. (Sitzungsberichte der Bayerischen Akademie der Wissenschaften,
Phil.-hist. Abt. Jahrgang 1936, Heft 4.) — München 1936. 106 SS.

5. M. Grabmann : Gentile da Cingoli, ein italienischer Aristoteleserklärer

aus der Zeit Dantes. (Sitzungsberichte der Bayerischen Akademie
der Wissenschaften, Phil.-hist. Abt. Jahrgang 1940, Heft 9.) — München
1941. 88 SS.

1. Als 1930 die Union Académique Internationale den Vorschlag
C. Michalskis annahm, ein Corpus Philosophorum Medii Aevi zu edieren, das

die Gesamtheit der mittelalterlichen arabisch-lateinischen und
griechischlateinischen Aristotelesübersetzungen, die lateinischen Übersetzungen der
Aristoteleskommentare des Averroes und die lateinischen Übersetzungen
der griechischen Aristoteleskommentare begreifen soll, ging das erste
Bestreben darauf aus, ein vollständiges Inventar der einschlägigen Hss.,
die in öffentlichen und privaten Bibliotheken erfaßt werden konnten,
herzustellen. Es ist sehr erfreulich, daß sich die Leiter dieses ebenso gewaltigen
wie in seiner Wichtigkeit nicht zu überschätzenden Unternehmens später
zur Veröffentlichung der Ergebnisse ihrer Forschungen entschlossen und
sie auf diese Weise allen Forschern der mittelalterlichen Philosophie
zugänglich machten. Die zukünftigen Herausgeber der verschiedenen im
Rahmen des Corpus Philosophorum Medii Aevi zu edierenden Texte finden
hier in dankenswertester Weise die vollständige uns erhaltene handschriftliche

Überlieferung, von der sie ausgehen müssen.
Der vorliegende Band begreift den ersten Teil dieses Inventars in

alphabetischer Anordnung nach Ländern (codices Americani, Austriaci,



452 Literarische Besprechungen

Batavi, Belgici, Bohemi, Britannici, Dani, Gallici, Gedanenses, Germanici)
und Städten und enthält insgesamt die Beschreibung von 1120 Hss. Eine
ausführliche, außerordentlich reichhaltige Einleitung bietet eine Zusammenfassung

der vielfach neuen Ergebnisse der mittelalterlichen Aristotelesforschung.

Sie enthält außer einer sorgfältig ausgewählten Bibliographie
(S. 21-38) eine übersichtliche Geschichte der mittelalterlichen lateinischen
Aristotelesübersetzungen, der pseudoepigraphischen aristotelischen Schriften
und der Kommentare der Griechen und des Averroës (39-111). Sodann
folgen (S. 113-233) Specimina all dieser Werke aus den besten Hss., die
jeweils einen längeren Auszug des Anfangs und des Schlusses der Schriften,
wie sie uns in den verschiedenen Übersetzungen erhalten sind, darbieten.

Die Beschreibung der Hss. selbst zerfällt in eine innere und eine
äußere. Die äußere Beschreibung unterrichtet über Alter, Material, Größe,
Umfang, Schreiber und, soweit als möglich, Herkunft der Hss. Die innere
Beschreibung ist bewußt kurz gehalten. Sie enthält lediglich die Titel
der verschiedenen Schriften mit Foliationsangabe, ohne Initium und
Explicit, die in den Specimina zu suchen sind. In vielen Fällen weist eine
weitere Angabe, « Vetus, Nova Translatio, Corpus vetustius, Corpus recen-
tius », darauf hin, welche Übersetzung hier gemeint ist. In den andern
Fällen wird man die Indices, die am Schluß des 2. Bandes stehen werden,
zu Rate ziehen müssen, in welchen alle Hss. einer jeden Schrift zusammengestellt

sein werden.
Die Ausführung dieses Riesenunternehmens wurde in schönster

internationaler Zusammenarbeit bewerkstelligt. Das Redaktionskomitee setzte
sich zusammen aus J. Baxter (England), G. Lacombe (U. S. A.), C. Michalski
(Polen), L. Nicolau d'Ohver (Spanien) und V. Ussani (Italien). Nach dem
Tode des allzu früh verstorbenen Prälaten G. Lacombe (1934) wurden
hinzugezogen Aet. Franceschini (Italien) und W. D. Ross (England). Die
Inventarisierung lag in den Händen von Mgr. G. Lacombe, dem als
Mitarbeiter zur Seite standen A. Birkenmajer (Polen), M. Dulong (Frankreich)
und Aet. Franceschini.

Druck und Ausstattung des herrlichen Bandes besorgte die italienische
Libreria dello Stato, Rom, welche auch die Edition des gesamten Corpus
Philosophorum Medii Aevi auf Eigenkosten übernommen hat.

2. Prälat Grabmann, der unermüdliche Erforscher und erfolgreiche
Erschließer der mittelalterlichen Geisteswelt, der sich um den lateinischen
Aristoteles in zahlreichen Schriften wohl verdient gemacht hat, bietet
uns hier einen neuen, äußerst wertvollen Beitrag zur Geschichte des

Aristotelismus im Mittelalter. Sind die Inventarisierung und die Edition
der aristotelischen Schriften die wesentlichen Grundlagen für die genaue
Kenntnis des Aristoteles-Textes im Mittelalter, so sind es die Kommentare
und sonstigen Hilfsmittel des Aristotelesstudiums und ihre Methoden, die
uns darüber Aufschluß geben, wie Aristoteles im Mittelalter verstanden
und verwertet wurde. G. bietet uns eine reichhaltige, größtenteils auf
persönlichen Forschungen aufgebaute Übersicht dar über die geschichtliche

Entwicklung der mittelalterlichen Aristoteleskommentare von Boëthius



Literarische Besprechungen 453

bis ins 14. Jahrhundert, die sich sozusagen Jahrhundert für Jahrhundert
in Tiefe und Breite weiterentfaltet. In einem langen Kapitel werden die
abkürzenden Bearbeitungen der aristotelischen Schriften ausführlich
erörtert, mit Bekanntgabe und Beschreibung zahlreicher Hss., aus denen
Inhaltsangabe und Textproben geliefert werden. In diesem Zusammenhang

wird auch die Abbreviatio der aristotelischen Physik, die in einer
Münchener Hs. des 15. Jahrhunderts dem Johannes Quidort von Paris
zugeteilt wird, besprochen. Ich habe meine Bedenken gegen diese

Zuteilung, die G. selbst als nicht einwandfrei erwiesen darstellt, in dieser
Zeitschrift (Jahrg. 1941, S. 202) ausgesprochen. Es werden sodann hier
zum ersten Mal zusammenhängend die Tabulae zu aristotelischen Schriften
und die Florilegien und Exzerptensammlungen aus diesen Schriften
wissenschaftlich untersucht.

Da all diese Literaturgattungen von großem Wert für das richtige
Verständnis des Aristotelesstudiums im Mittelalter sind, so hat G. durch
dieses neue Werk uns ein bedeutendes und anregendes Hilfsmittel zur
weiteren Forschung in die Hand gegeben.

3. Von eigenartiger Bedeutung für die Geschichte des mittelalterlichen
Aristotelismus sind die gegen die Universität Paris erlassenen Aristotelesverbote

der kirchlichen Autorität im 13. Jahrhundert. Es mag sonderbar
erscheinen, daß 1210 und 1215 die Schriften des Aristoteles außer Organon
und Ethik für die Vorlesungen in Paris verboten wurden, während sie

anderswo unbehelligt gelesen werden konnten, daß dieses Verbot mehrere
Male im 13. Jahrhundert, so 1228 und 1231 unter Gregor IX. und 1263
unter Urban IV., wenn auch in gemilderter Form, wiederholt wurde, und
daß 1366 vom Legaten Urbans V. vorgeschrieben wurde, keiner dürfe die
licentia docendi an der Artistenfakultät erlangen, ohne die öffentlichen
Vorlesungen über Aristoteles gehört zu haben. Schon 1655 veröffentlichte
Johannes de Launoy ein Buch « De varia Aristotelis in Academia Pari-
siensi Fortuna », in dem er mehrere kirchliche Dekrete des 13.-17.
Jahrhunderts aufführt und in seiner oft tendenziösen Art kommentiert. Viele
monographische Abhandlungen haben sich mit den verschiedenen
Gesichtspunkten, besonders der beiden Verbote von 1210 und 1215, befaßt. Doch
fehlte es noch an einer zusammenfassenden Darstellung. Sicherlich war
niemand geeigneter, uns diese Darstellung zu geben, als Prälat Grabmann,
in dem sich tiefste und genaueste Kenntnis der mittelalterlichen Literatur
und historischen Fakta mit klarem Urteil vereinigen. Der vorliegende
erste Band einer weiter ausholenden Arbeit (I Papi del Duecento e l'Aristo-
telismo) befaßt sich mit den Verboten, die durch den Legaten Innozenz' III.
1210 und 1215 und durch Gregor IX. 1228 und 1231 erlassen wurden.
Daß G. einen geschichtlichen Kommentar geschaffen hat, der von größtem
Interesse und von höchstem Wert ist, der Schritt für Schritt mit neuem
aus den Hss. erschlossenem Material belegt und erläutert wird, braucht
wohl nicht eigens hervorgehoben zu werden. Wir wünschen, daß Prälat G.
dieses Werk bald vollenden kann. Hoffentlich werden dann Ubersetzer
und Herausgeber nicht versäumen, zum Schluß des ganzen Werkes Namen-



454 Literarische Besprechungen

und Hss.-Verzeichnisse auszuarbeiten, wie wir sie bei Grabmannbüchern
gewohnt sind, damit der große Reichtum leichter ausgewertet werden kann.

4. Die Lehre vom intellectus agens zählt zu den umstrittensten Punkten
der aristotelischen Philosophie. Daß schon die Scholastiker des 13. und
14. Jahrhunderts allen Ernstes den aristotelischen Text auch in seinen
dunkelsten Stellen zu durchdringen gesucht und gerade in diesem Kapitel
nach einer Lösung der Schwierigkeit förmlich gerungen haben, geht aus der
vorliegenden Abhandlung G.s hervor. Aus dem Pergamentkodex B III 22

der Universitätsbibliothek Basel ediert er eine Quaestio : Utrum beatitudo
consistât in intellectu agente, supposito quod consistât in intellectu, deren
hervorragende Bedeutung darin besteht, daß ihr anonymer Verfasser nicht
weniger als 16 verschiedene Theorien über den intellectus agens aufzählt
und einer kritischen Prüfung unterzieht. Nicht nur die Theorien des
Alexander von Aphrodisias, Themistius, Johannes Philoponos, Averroes
und Avicenna, sondern auch die Ansichten von Scholastikern des 13. und
14. Jahrhunderts, des Heinrich von Gent, Gottfried von Fontaines, Jakob
von Viterbo, Durandus a S. Porciano, Dietrich von Freiberg, Thomas
von Aquin werden entgegen der mittelalterlichen Gepflogenheit mit
Nennung der Namen erörtert. Besonders hervorzuheben ist die Darlegung der
Lehre des Dietrich von Freiberg, von dem der Anonymus besonders
ausführlich zwei Theorien darstellt und widerlegt. G. entdeckte hier den
ersten kritischen Vorstoß gegen den Antithomismus dieses Magisters von
Seiten eines seiner Ordensgenossen. Die Abfassung fällt in die Jahre
1308-1323. Verfasser ist ein anonymer, vermutlich deutscher Theologe
des Dominikanerordens. Der Edition schickt G. einen eingehenden
historischen Kommentar über die Quaestio voraus und hebt besonders ihre
große philosophiegeschichtliche Bedeutung hervor.

5. Über den italienischen Aristoteliker Gentile da Cingoli besaßen wir
bisher keine näheren Kenntnisse, außer, daß er vor 1295 an der Artistenfakultät

in Bologna als Professor tätig war. Durch Forschungen in
italienischen Bibliotheken konnte G. über diesen Magister und seine
schriftstellerische Tätigkeit helles Licht verbreiten. Es glückte ihm, eine ganze
Reihe philosophischer Schriften des Gentile aufzufinden, die auch wertvolle

Angaben für seine Biographie enthalten. Die Heimat Gentiles ist
nach handschriftlicher Angabe Cingoli in der « Marchia Anchonitana » (in
der heutigen Provinz Macerata). Von großer Bedeutung ist die Mitteilung,
daß Gentile Schüler des Johannes Vate war, der in Paris an der Artistenfakultät

lehrte und 1290 Rektor der Universität war. Dadurch werden
die Zusammenhänge zwischen der aristotelischen Einstellung der Pariser
Artistenfakultät und dem Anfang des Aristotelismus in Bologna aufgehellt.
Gentile da Cingoli hat auch Schüler in Bologna gehabt. Zwei werden namhaft

gemacht : Angelo d'Arezzo, der uns aus früheren Studien G.s als
Professor der Artistenfakultät in Bologna schon bekannt ist, und Guillelmus
de Varignana, der nur als Reportator des Gentile bezeichnet wird. Wir
erfahren also, daß Gentile gleichsam als Begründer einer Schule zu betrachten
ist. Die schriftstellerische Tätigkeit des Magister Gentile ist ziemlich



Literarische Besprechungen 455

umfangreich gewesen. Er schrieb Kommentare zur Isagoge des Porphyrius
(zwei Redaktionen), zu den Kategorien, zu Perihermeneias und zu den
Analytica Priora des Aristoteles. Auf grammatikalischem Gebiet hat er
zwei Kommentare zu dem Tractatus de modis significandi des Martinus
de Dacia verfaßt. Daß er sich auch auf naturphilosophischem Gebiet
betätigt hat, bezeugt, außer einer Reportatio des Kommentars zu de
generatione animalium des Johannes Vate, eine im Cod. Vat. lat. 772
erhaltene Quästio : Utrum species sensibilis vel intelligibilis habeat virtutem
alterandi corpus ad caliditatem vel frigiditatem. Die Untersuchungen G.s
machen uns eingehend bekannt mit der handschriftlichen Überlieferung
dieser Werke, aus denen S. 54-88 längere zusammenhängende Texte ediert
werden.

Rom, S. Anselmo. P. Johannes Müller O. S. B.

Mediaevalia.

F. Hoffmann : Die erste Kritik des Ockhamismus durch den Oxforder
Kanzler Johannes Lutterell. (Breslauer Studien zur historischen Theologie,
Neue Folge Band IX.) — Breslau 1941. x-172 SS.

In der Revue d'Histoire Ecclésiastique (1922) veröffentlichte Mgr.
A. Pelzer aus einer Vatikanischen Hs. ein bis dahin unbekanntes, auf
Veranlassung des Papstes Johannes XXII. von einer Kommission von sechs

Theologen ausgearbeitetes Gutachten über die Lehren des Wilhelm von
Ockham. In der Einleitung zu dieser Edition verbreitete er helles Licht
über ein Mitglied dieser Kommission, Johannes Luttereil, der Kanzler der
Universität Oxford von 1317 bis 1322 war, über seine Reise nach Avignon
und seinen Aufenthalt an der päpstlichen Kurie in den Jahren 1323-1325,
und stellte die Hypothese auf, daß dieser als Ankläger und somit als treibende
Kraft in dem Prozeß gegen Ockham in Avignon auftrat. Diese Vermutung
fand ihre Bestätigung in dem von Pelzer aufgefundenen Codex C CV der
Bibliothek des Prager Mctropolitankapitels, dessen Inhalt J. Koch in den
Recherches de Théologie Ancienne et Médiévale 1935-1936 bekanntgab.
Unter andern wichtigen Aktenstücken zum Ockham-Prozeß kam auch
Lutterells Anklageschrift gegen Ockham zum Vorschein. Diese Schrift,
die nach Anlage und Methode der bekannten Streitschrift des Wilhelm
de la Mare « Correctorium Fratris Thomae » zur Seite gestellt werden kann,
wird in dem vorliegenden Band eingehend behandelt. In einem folgenden
Band der « Breslauer Studien » will F. Hoffmann die Textausgabe selbst
veröffentlichen.

Die ausführliche idecngeschichtliche Behandlung, der IL die Schrift
Luttereils unterzieht, ist durchaus berechtigt wegen der hervorragenden
Bedeutung, die ihm im Ockham-Prozeß und darüber hinaus im Geistesleben

des 14. Jahrhunderts zukommt. Nicht nur ist sie als Anklageschrift
das erste Stück des Prozesses, sondern sie zeigt uns, daß wenigstens ein
Mann in Oxford die Gefahren, die Ockhams Lehre für die Kirche in sich
barg, erkannt und vor ihnen gewarnt hat. Luttereil ist nicht ein ober-



456 Literarische Besprechungen

flächlicher Ankläger, der etwa aus bloßer Versteifung auf das Hergebrachte
Gegnerstellung einnimmt. Er kennt Ockhams Lehre genau und dringt mit
Scharfblick in dessen Gründe ein. Und gegen diese richtet er seine
Widerlegung, in der er uns seine eigene Denkweise bekanntgibt. Interessant
ist, daß die Ausführungen Luttereils ganz vom Geist des hl. Thomas von
Aquin, der mehrere Male als « sanetus Thomas » erwähnt wird, durchweht
sind. Für die Geistesgeschichte des 14. Jahrhunderts ist H.s Werk von
großer Bedeutung, da sie an Hand von authentischen Belegen nachweist,
daß die zersetzende Wirkung der Ockhamistischen Lehre schon von
Zeitgenossen erkannt und gebrandmarkt und nicht erst von späteren Geschichtsschreibern

erfunden wurde.

Rom, S. Anselmo. P. Johannes Müllev O. S. B.

M. Davy : Les sermons universitaires Parisiens de 1250-1251. Con
tribution à l'histoire de la prédication médiévale. [Etudes de philosophie
médiévale, XV.] Paris, J. Vrin. 1931. 423 S.

Frl. Davy veröffentlicht im vorliegenden Werke aus Cod. Nouv. acq.
lat. 338 der Pariser Nationalbibliothek eine reportatio von Predigten, die
im Verlaufe des Schuljahres September 1230 bis August 1231 vor dem
Klerus der Pariser Universitas studiorum gehalten wurden. Prediger aus
dem Weltklerus waren : Wilhelm von Auvergne, Philipp der Kanzler,
Odo von Chäteauroux, Guiard von Laon, Odo von Chälons, Petrus von
Bar-sur-Aube und Stephan Bérout ; aus dem Predigerorden begegnen uns :

Johannes de St. Aegidio, Philipp, Prior von St. Jacques, der Dekan von
Avranches, später Dominikaner ; aus dem Franziskanerorden waren
vertreten : Gregor von Neapel, Richard von Cornouailles, Johannes von Blois,
Martinus Lombardus.

Die Verfasserin begnügt sich glücklicherweise nicht mit einer bloßen
Textpublikation, sie schenkt uns in der Einleitung eine eingehende Studie
über Praxis und Technik der damaligen Universitätspredigt. Die
Predigttätigkeit war gleichsam ein Teil des Programms des Examenkandidaten
in der Theologie und ein Bestandteil der Lehrtätigkeit der
Theologieprofessoren. Wenn in der theologischen Fakultät « vacat » war, wurde
regelmäßig eine Predigt gehalten, seit 1231 überdies noch eine Collatio
nach der Vesper. Anhand von drei der bedeutendsten Predigttheoretikern
des Mittelalters : Guibert von Nogent, Alanus von Lille und Jakob von
Vitry, sowie verschiedener Artes praedicandi aus Dominikaner- und
Franziskanerkreisen untersucht D. die Technik der mittelalterlichen Predigt.
Die Vertreter der Bcttelorden betrachten als das Ziel der Predigt vor allem
die religiöse und moralische Unterweisung ; sie dient « ad intellectus catholi-
cam illustrationem et affectus caritativam inflammationem ». Was den
innern Aufbau betrifft, besteht die mittelalterliche Predigt aus drei Hauptteilen

: aus dem Thema, Prothema und der eigentlichen Darlegung des
Themas. Das Thema besteht aus einem Schrifttext, der als Ausgangspunkt
und Fundament die ganze Predigt virtuell in sich enthält. Das Prothema



Literarische Besprechungen 457

besteht meistens aus einem an Gott gerichteten Gebete, worin um die
Gnade gebeten wird, den Zuhörern das Wort Gottes fruchtbringend
verkünden zu können, oft besteht auch dieses aus einem Schrifttexte. Die
eigentliche Darlegung des Stoffes geschieht vorwiegend durch Vergleiche.
Die mittelalterliche Predigt hat nach unserem modernen Empfinden etwas
Schulhaftes an sich, ist überladen mit Divisionen und Subdivisionen, mit
Schrift- und Väterzitaten, bei deren Auslegung der sensus allegoricus
vorherrscht. jede der hier gebotenen Predigten enthält etwa 27 bis 30 Schriftzitate.

Unter dem Schleier des Symbolismus, der die Auslegung der Heiligen
Schrift, der Anekdoten und I-'akta bestimmt, liegt die Lehre gleichsam
verborgen.

D. untersucht weiterhin die Predigtsammlung als zeitgenössische
Geschichtsquelle. Sie fallen in eine Zeit, wo eine ganze Reihe von
Professoren und Studenten im Streit mit der kirchlichen und zivilen Obrigkeit
die Universität verlassen. Die Predigten sind ein treues Spiegelbild dieser
kritischen Lage innerhalb der intellektuellen Kreise von Paris. Bei den
Professoren der theologischen Fakultät zeigen sich ernste Befürchtungen
vor dem Eindringen der aristotelischen Philosophie in die theologischen
Disziplinen. Eine gewisse Verweltlichung des Klerus und die herrschende
Schulkrise erklären den strengen Ton dieser Predigten.

Das Hauptverdienst der Arbeit D.s liegt neben der Textpublikation
in der eindringenden Untersuchung über die Technik und den Aufbau
der mittelalterlichen Predigt. Sie hat uns über diesen Gegenstand eine
grundlegende zusammenfassende Darstellung geschenkt. Im Hinblick auf diese

vorzügliche Arbeit verzeiht man gerne gewisse Schönheitsfehler, die dem
Werke anhaften, so z. B. daß die Verfasserin beim Abschnitt « Analyses
étymologiques » verrät, daß sie der hebräischen Sprache nicht mächtig ist.
Nach den neuesten Untersuchungen von Th. Charland, Les auteurs d'« Artes
praediccandi » au XIIIme siècle (Etudes d'Histoire doctrinale littéraire et
doctrinale du XIIIme siècle. Paris-Ottawa 1932, S. 57 ff.) gehört die von
D. dem Thomas Gallensis zugeschriebene Ars praedicandi eher dem Johannes
Gallensis zu.

Rom. P. Thomas Käppeli O. P.

Medieval Studies. (Vol. I.) — New York, Sheed et Ward. 1939. vin-
280 pp.

Volumen hoc primum collectionis Studiorum Mediaevalium, quam
recens aggressum est Institute of Medieval Studies Toronto fundatum anno
1929, pretiosam et variam continet contributionem huiusmodi studiis
provehendis.

Gemina serie articulorum constat : alia studiorum, textuum alia.
In prima serie Et. Gilson crisi subiicit Franz Brentano's Interpretation of
Mediaeval History; G. B. Phelan problema examinât de veritate sub

respectu ontologico et gnoseologico Verum sequitur esse rerum —;
J. T. Mückle C. S. B., dependentiam litterariam S. Ambrosii in suo opere
De ofpciis ministrorum ex M. Tullio Cicerone et Seneca sat erudite ostendit



458 Literarische Besprechungen

lateque prosequitur, cam considerando veluti An Example of the Process of
the Christianization of the Latin Language; tandem T. P.McLaughlin C.S.B.,

magna eruditionis supellectile exponit notionem ac titulos psurae apud
iuristas civiles et canonistas sacc. XII-XIV, The Theaching of the Canonist
on Usury XII, XIII and XIV Centuries.

In serie altera V. L. Kennedy C. S. B., editionem facit operis cele-

berrimi Guidonis de Orchellis (f 1230), Summa de Officiis Ecclesiae, iuxta
Mss. lat. 17. 501 Bibliothecae Nationalis Parisiensis ; ac in Introductione
critica erudite demonstrat eius dependentiam a Petro le Mangeur, a Joanne
Beletti ac praesertim a Petro Praepositino. A. J. Denomy C. S. B., editionem
paravit antiqui officii gallici S. Barbarae, iuxta Mss. 10295-304 Bibliothecae
Regalis Bruxellensis, cui adiecit Vie de sainte Barbe iuxta Mss. Bibl. Nat.
Parisiensis, nouv. acq. lat. 615, ac tria alia poemata minora ad idem
spectantia ex B. N. Paris, fr. 24865 et lat. 1321 : omnia instruens pluribus
eruditis adnotationibus. Denique J. R. O'Donnell C. S. B., editionem fecit
integram, iuxta Mss. Misc. can. 43 Bibliothecae Bodleianae (Oxford),
Tractalus universalis Magislri Nicholai de Ultricuria ad videndum an ser-
mones peripateticorum fuerint demonstrativi, cui appendicis instar adiungitur
Quaestio de qua respondet Magister Nicholaus de Ultricuria iuxta Mss. lat.
6559 Bibliothecae Nationalis Parisiensis et in calce iuxta breviorem formam
Mss. lat. 14575 eiusdem Bibliothecae.

Profecto, grati esse debemus doctissimis viris quod nobis dederint
hos integros textus mediaevales critice editos ac eleganter dispositos, ita
ut eorum lectio facilis sit ac iucunda. Gratulamur ergo ex corde omnibus
collaboratoribus huiusce novae collectionis Studiorum Mediaevalium, cui
foecundam vitam ominamur et largam diftusionem.

Friburgi Helv. J.-M. Ramirez O. P.


	Literarische Besprechungen

