Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 19 (1941)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen.

Aristotelica.

E. J. Schicher O. S. B.: Studien zu den Ethiken des corpus Aristo-
telicum. 1. Die drei ethischen Pragmatien des aristotelischen Korpus in
dev gelehrten Forschung seit Beginn des 19. Jahrhunderts (X11-96 SS.).
IT. Quellen- und problemgeschichtliche Untersuchungen zur Grundlegung der
wthla - Theorie bei Avistoteles und im frithen Peripatos (126 SS.). (Studien
zur Geschichte und Kultur des Altertums im Auftrage der Gérres-Gesell-
schaft. XXII. Band 1. und 2. Heft). — Paderborn, Schéningh. 1940.

Verf. hat sich die Aufgabe gestellt, das gegenseitige Verhiltnis der
drei Aristoteles zugeschriebenen Ethiken (Nikomachische Ethik = NE,
Eudemische Ethik = EE, groBe Ethik oder Magna Moralia = MM) der
endgiiltigen Klirung ndher zu bringen. Die zwei vorliegenden Abhand-
lungen sollen einen ersten Beitrag zur Losung dieser Aufgabe liefern.

Die erste Abhandlung berichtet in sehr dankenswerter Ausfiihrlichkeit
liber den bisherigen Verlauf der Forschung in dieser Frage, und zwar jeweils
mit aufmerksamer Herausarbeitung der methodischen Forderungen, denen
in einer solchen problemgeschichtlichen Untersuchung entsprochen werden
soll. Mit Recht erinnert Verf. unter anderem wiederholt daran, daB3 die
Entstehungsverhiltnisse der betreffenden Schriften viel verwickelter sein
konnten, als es die Forschung bisher anzunehmen schien.

Zuerst wird der Verlauf der Forschung bis zu den ersten Jahren
unseres Jahrhunderts gezeichnet (S. 6-46). Hier und im Folgenden muf
es geniigen, nur das Wichtigste kurz anzufiihren. Nach Leonhard Spengels
mafBgebendem Vorgang wurde meist angenommen : 1. daB8 nur allein die
NE als echtes Werk des Aristoteles gelten diirfe, 2. dal die EE eine unter
eigenem Gesichtspunkt (vor allem religiése Lebensauffassung und religiose
Bestimmung der obersten Sittennorm) mehr oder weniger selbstindige Bear-
beitung der nikomachischen Ethik durch den Aristotelesschiiler Eudemos
wiire, wobei die bald in Verlust geratenen mittleren Biicher (IV bis VI)
nachtriiglich durch die entsprechenden Biicher der NE (V bis VII) ersetzt
wurden, 3. daB die MM eine gekiirzte Zusammenfassung der NE und
der EE durch einen spiteren Peripatetiker, etwa des dritten oder zweiten
Jahrhunderts v. Chr., darstelle, die meist, allerdings mit umgekehrter
Tendenz, der EE folge, aber auch oft genug auf die NE zuriickgreife.
Nachdem Autorititen ersten Ranges wie Ch. A. Brandis und Eduard
Zeller diese Ansicht gestiitzt und weitergebildet hatten, wurde sie zum
unbestrittenen Gemeingut der Altertumswissenschaft.

Sodann kommt der weitere Verlauf der Forschung zur Darstellung
(S. 47-88). In den letzten zwanziger Jahren gelang es Werner Jaeger, in

Divus Thomas 30



448 Literarische Besprechungen

seinem bahnbrechenden Werk iiber die Entwicklung des Aristoteles (1923),
glaubhaft zu machen, dal auch die EE, wie es schon andere (von der
Miihll, E. Kapp) kurz vorher befiirwortet hatten, als eine echte Schrift
des Aristoteles anzusehen sei und zwar als die aristotelische Urethik, die
zwischen den Protreptikos seiner frithen Zeit und die Nikomachien seiner
Meisterjahre einzureihen wiare. Von der MM aber miisse weiterhin gelten,
was Spengel, Brandis und Zeller mit vielen anderen bereits erhirtet hatten.
Gegen diese aufsehenerregende Rehabilitierung der EE erhoben zwar
H. G. Gadamer und vor allem Joh. Geffcken Widerspruch. Aber dessen
ungeachtet setzte sich allgemein die Meinung durch, die aristotelische
Echtheit der EE stiinde nun endgiiltig fest.

Nicht so gliicklich wie Jaeger war von Arnim, als er bald darauf
noch weiter ging und versuchte, auch die MM als eine echte, der EE noch
vorausliegende aristotelische Ethikvorlesung zu erweisen. Trotz all der
Miihe und Gelehrsamkeit, die er in einer ganzen Reihe von aufeinander-
folgenden Studien aufwandte, seine These allseitig zu begriinden und zu
verteidigen, vermochte er nicht zu iiberzeugen. Methodisch gefiihrte Unter-
suchungen der MM nach ihrem Lehrinhalte (R. Walzer) wie ganz besonders
nach ihrer sprachlichen und stilistischen Form (K. O. Brink) brachten
die unwiderlegliche Bestitigung ihrer Unechtheit. Uber den ganzen, durch
Jaegers Schrift hervorgerufenen Streit um die EE und die MM orientiert
vortrefflich in Jaeger zustimmendem Sinne ein ausfiihrlicher Bericht von
A. Mansion, auf den Verf. mit Recht mehr als einmal aufmerksam macht
(Autour des éthiques attribuées a Aristote, in Revue néoscolastique,
Louvain, B. 33, 1931, pp. 80-107, 216-236, 360-380).

Zusammenfassend erortert Verf. am Schluf3 (S. 88-92) die Ergebnisse
und Aufgaben der Forschung beziiglich der EE und der MM, und zwar
mit dem bestimmten Zweck die Gesichtspunkte herauszustellen, nach
denen er seine eigene Untersuchung zu fiihren gedenkt.

Damit kommen wir zur zweiten Abhandlung.

Sie befaBt sich nur mit den wenigen Abschnitten der drei Ethiken,
die zur Grundlegung der Freundschaftstheorie dienen : NE VIII cap. 1, 2, 3
und 10 ; EE VII (IV) cap. 1, 2 Anfang und 5; MM II cap. 11 n. 1-17, 22-30
(nach der Teubner-Ausgabe). In umstindlicher, miihevoller Untersuchung
werden der Reihe nach all diese Texte meist Wort fiir Wort durchgenommen
und je miteinander verglichen. Mangel an Ubersichtlichkeit und vielfache
Uberladung mit unbedeutenden Nebensachen machen es dem Leser nicht
gerade leicht, den sonst im allgemeinen verdienstvollen Ausfiihrungen
des Verf. zu folgen. Ohne auf Einzelnes einzugehen, wobei es manches
zu bemerken gibe, wollen wir wenigstens die Hauptergebnisse zusammen-
stellen, auf die Verf. hinzielt.

Zunichst beziiglich der EE. 1. Sie setzt die NE voraus und kann
daher nicht von Aristoteles sein. 2. Sie ist aber eine viel selbstindigere
und vor allem viel bedeutendere Leistung als gemeinhin angenommen wird
und es ist daher sehr begreiflich, daB man versucht wurde, sie dem Meister
selbst zuzuschreiben. 3. Wahrscheinlich war sie von Anfang an auf die



Literarische Besprechungen 449

noch vorhandenen vier bzw. fiinf Biicher angelegt und enthilt in diesen
fiinf Biichern alles, was nach Eudemos’' Anschauung zur Behandlung der
gesamten ethischen Materie hinreichen mochte.

Wichtig ist hier der erste Punkt, wo sich Verf. zur seit Jaeger herr-
schenden Meinung mit aller Bestimmtheit in Widerspruch setzt. Obwohl
die besprochenen Abschnitte weniger als andere geeignet scheinen, weil viel
selbstandiger gehalten, die Abhingigkeit der EE gegeniiber der NE zu
belegen, konnte Verf. sehr beachtenswerte Griinde in diesem Sinne zur
Geltung bringen. Diesen Griinden méchten wir einen weiteren hinzufiigen,
den Verf. nur fliichtig beriihrte. Die EE widmet der Definition der Freund-
schaft einen einzigen Satz (EE 1236a 4 f.), den sie einfach hinstellt, ohne
ihn irgendwie zu begriinden oder auch nur zu erliutern. Nun aber kann
dieser Satz nur von dem richtig verstanden und nach seiner Absicht
gewiirdigt werden, der den entsprechenden lingeren Text vor Augen hat
(NE 1155b 27-1156a 5), wo Aristoteles in bekannter meisterhafter Weise
seinen Wesensbegriff der Freundschaft aus der Erfahrung aufbaut. Verf.
scheint iiberhaupt die philosophische Bedeutung dieses Textes nicht geniigend
erkannt zu haben. Andere Griinde fiir die Abhingigkeit der EE von der
NE werden wir bald bei Besprechung der MM kennen lernen. Eine philo-
logische Untersuchung der EE nach Stil und Sprache, die fiir die Frage
nach ihrer aristotelischen Echtheit mitentscheidend werden kdénnte, steht
leider noch aus, wie Verf. gelegentlich bemerkt. Immerhin scheint uns die
flieBende Glitte ihrer Diktion und die peinliche Sauberkeit ihrer Gedanken-
fiihrung (wenigstens wo keine Textverderbnis mitspielt) von der freieren
und genialeren, manchmal unausgeglichenen Art des Aristoteles nicht un-
betrichtlich abzuweichen.

Im zweiten Punkt kann ebenfalls dem Verf. beigepflichtet werden.
Freilich haben wir den Eindruck, daB er in seinem Eifer die EE etwas
iiberschatzt, scheint er sie doch bisweilen héher als die NE zu stellen.
Da wire aber zu erinnern, wie gering der EinfluB der EE auf die Weiter-
bildung der ethischen Theorien gewesen ist. Nur ihre bekannten Auf-
stellungen iiber die evtvyfx und iiber die oberste Sittennorm, im letzten
Buch, haben bei den Theologen des Mittelalters, vorab bei Thomas von
Aquin, bedeutsam nachgewirkt. Hingegen hat die NE bis auf den heutigen
Tag nicht aufgehort, die ethische Spekulation fruchtbar anzuregen.

Was endlich die dritte Hypothese des Verf. anbelangt, kann sie kaum
als wahrscheinlich bezeichnet werden. Es lieBe sich hochstens vermuten,
daB Eudemos vielleicht von Anfang an beabsichtigt habe, die mittleren
Biicher der NE in sein eigenes Werk unverindert aufzunehmen und es
daher unterlassen hat, sie eigens zu bearbeiten. Aber auch diese Vermutung
ist nicht gerade sehr wahrscheinlich.

Nun beziiglich der MM. 1. Sie geht ebenfalls, wie die EE, auf die NE
zuriick. 2. Thr Verfasser scheint die EE nicht einmal gekannt zu haben.
3. Ihre Gemeinsamkeiten mit der EE gegen die NE sind aus der Schul-
diskussion im frithen Peripatos zu erkliren, oder vielleicht aus einer
anderen schriftlichen Vorlage.

Es will uns doch scheinen, um nur den zweiten Punkt kurz zu



450 Literarische Besprechungen

besprechen, dal der Verfasser der MM die eudemische Ethik benutzt haben
muBl. Wir verweisen zunidchst auf « den Hund des Empedokles » (MM 1208a
11-14 = EE 1235a 11 {.) und dann auf die Heranziehung der verschiedenen
Bedeutungen des iatpixdv zur Erlauterung des Verhiltnisses zwischen den
drei Arten der Freundschaft, was iibrigens der Auffassung des Aristoteles
kaum entsprechen diirfte (MM 1209a 16-b10 = EE 1236a 11-32, 1236b
10-26). In beiden Fillen ist die MM augenscheinlich bestrebt, Zugaben
der EE in verbesserter Form seinem Traktat einzuverleiben. Ganz ent-
scheidend sind aber die Ausfithrungen iiber die verschiedenen Tugenden
der Mitte, die sich an die MiaBigkeit anschlieBen (MM 1191b 23-1193a 36
und EE 1231b 4-1234a 23 verglichen mit NE 1119b 20-1122b 35, cf. 1107a
18-1108b 8). Da kann man es geradezu mit den Hinden greifen, wie
einerseits die EE ebensowohl als die MM aus der NE schopft. Schon
Zeller hat aus diesen Stellen auf den spateren Ursprung der EE gegeniiber
der NE mit Recht geschlossen (Zeller, 11. Bd., 2. Teil, S. 881 unter dem
Strich). Wo ndmlich die NE tastend nach Bezeichnungen fiir die bespro-
chenen Tugenden sucht, da gebraucht die EE, wie auch in ganz gleicher
Weise die MM, bereits feststehende Termini, die zum Teil erst von der NE
eingefiihrt worden sind. Da sehen wir aber andererseits sofort ein, daf die
MM sich bei ihrem Vorgehen nach der EE orientiert, dieselben Tugenden
fast in der gleichen von der der NE abweichenden Reihenfolge behandelt,
einmal dieselbe Tugend hinzufiigt (sepvétng) und ein anderes Mal wieder
dieselbe Tugend ausliBt (die der gthotiia entsprechende, namenlose pegs-
tn6). Ebenso entscheidend fiir die Beniitzung der EE durch die MM ist der
Abschnitt iiber das exolstov (MM 1187b 31-1188b 38 und EE 1223a 21
EE 1223a 21-1226a 16 verglichen mit NE 1109b 30-1111b 3), wo die MM
den Stoff der NE ganz nach demselben Plan wie die EE schematisierend
zergliedert und zusammenstellt, wenn auch in verkiirzter Form und vielleicht
mit gréBerer inhaltlichen Treue gegen die NE. Bemerkenswert ist dabei der
methodische Fortschritt der MM in der deutlicheren Herausarbeitung des
Unterschieds zwischen Bfe und avayxwn (physische Gewalt und seelischer
Zwang) tiber die EE hinaus (MM 1188a 38-b38 verglichen mit EE 1224a
8-1225a 33). Die NE bringt hieriiber nur gelegentliche Andeutungen. Auch
die Tatsache, daB die MM die in der NE nicht beriihrten Fragen nach der
7575w der Tugend, nach der situyiz, nach der xahoxzyafiz und nach dem
lezten MaBstab des Sittlichen wie die EE und in derselben Anordnung wie
sie, wenn auch mit bewuBt gegensitzlicher Auffassung, zum Abschlu der
ethischen Pragmatic behandelt (MM 1205a 31-1208b 1 = EE 1246a 26-
1249b 25), darf fiiglich als ein weiterer Beweis fiir die Abhéingigkeit der MM
von der EE mitangesprochen werden. Allerdings handelt es sich hier um
Stellen, die Verf. beim gegebenen Gegenstand seiner Untersuchung nicht zu
beriicksichtigen brauchte.

Jedenfalls sind wir dem gelehrten Philologen'sehr dankbar dafiir, die
Frage nach den drei Aristoteles zugeschriebenen Ethiken unter seiner
kundigen Fiihrung besser kennen gelernt zu haben. In dem einen Haupt-
punkt, wo seit Jaegers Auftreten die Forschung sich einseitig festgelegt
zu haben schien, hat er mit sehr guten Griinden zu zeigen vermocht, daB



Literarische Besprechungen 451

die iltere Auffassung, die von Spengel, Brandis und Zeller, noch lange
nicht aufgegeben zu werden braucht. Der aristotelischen Echtheit der EE
wird man nach seiner Untersuchung nicht mehr so gewiB sein diirfen, wie
es in letzter Zeit allgemein der Fall gewesen ist. Schon allein wegen
dieses bedeutenden Ergebnisses verdient die doppelte Abhandlung des
Verf. riihmende Anerkennung.

Freiburg (Schweiz). P. M.-St. Morard O. P.

1. Aristoteles Latinus. Codices descripsit 1 Georgius Lacombe, in socie-
tatem operis adsumptis 4. Birkenmajer, M. Dulong, Aet. Franceschini.
Pars Prior. (Union Académique Internationale. Corpus Philosophorum
Medii Aevi.) — Roma 1939. 762 pp.

2. M. Grabmann : Methoden und Hilfsmittel des Aristotelesstudiums
im Mittelalter. (Sitzungsberichte der Bayerischen Akademie der Wissen-
schaften, Phil.-hist. Abt. Jahrgang 1939, Heft 5.) — Miinchen 1939. 198 SS.

3. M. Grabmann : I divieti ecclesiastici di Aristotele sotto Innocenzo III
e Gregorio IX. (Miscellanea Historiae Pontificiae, Vol. V.) — Roma 1941.
133 SS.

4. M. Grabmann : Mittelalterliche Deutung und Umbildung der aristo-
telischen Lehre vom voUs motntixdc nach einer Zusammenstellung im
Cod. B III 22 der Universitidtsbibliothek Basel. Untersuchung und Text-
ausgabe. (Sitzungsberichte der Bayerischen Akademie der Wissenschaften,
Phil.-hist. Abt. Jahrgang 1936, Heft 4.) — Miinchen 1936. 106 SS.

5. M. Grabmann : Gentile da Cingoli, ein italienischer Aristoteles-
erkldrer aus der Zeit Dantes. (Sitzungsberichte der Bayerischen Akademie
der Wissenschaften, Phil.-hist. Abt. Jahrgang 1940, Heft 9.) — Miinchen
1941. 88 SS.

1. Als 1930 die Union Académique Internationale den Vorschlag
C. Michalskis annahm, ein Corpus Philosophorum Medii Aevi zu edieren, das
die Gesamtheit der mittelalterlichen arabisch-lateinischen und griechisch-
lateinischen Aristotelesiibersetzungen, die lateinischen Ubersetzungen der
Aristoteleskommentare des Averroés und die lateinischen Ubersetzungen
der griechischen Aristoteleskommentare begreifen soll, ging das erste
Bestreben darauf aus, ein vollstindiges Inventar der einschlagigen Hss.,
die in &ffentlichen und privaten Bibliotheken erfat werden konnten, her-
zustellen. Es ist sehr erfreulich, daB sich die Leiter dieses ebenso gewaltigen
wie In seiner Wichtigkeit nicht zu iiberschitzenden Unternehmens spater
zur Ver6ffentlichung der Ergebnisse ihrer Forschungen entschlossen und
sie auf diese Weise allen Forschern der mittelalterlichen Philosophie zu-
ginglich machten. Die zukiinftigen Herausgeber der verschiedenen im
Rahmen des Corpus Philosophorum Medii Aevi zu edierenden Texte finden
hier in dankenswertester Weise die vollstindige uns erhaltene handschrift-
liche Uberlieferung, von der sie ausgehen miissen.

Der vorliegende Band begreift den ersten Teil dieses Inventars in
alphabetischer Anordnung nach Lindern (codices Americani, Austriaci,



452 Literarische Besprechungen

Batavi, Belgici, Bohemi, Britannici, Dani, Gallici, Gedanenses, Germanici)
und Stiddten und enthilt insgesamt die Beschreibung von 1120 Hss. Eine
ausfiihrliche, auBerordentlich reichhaltige Einleitung bietet eine Zusammen-
fassung der vielfach neuen Ergebnisse der mittelalterlichen Aristoteles-
forschung. Sie enthilt auBer einer sorgfiltig ausgewahlten Bibliographie
(S. 21-38) eine iibersichtliche Geschichte der mittelalterlichen lateinischen
Aristotelesiibersetzungen, der pseudoepigraphischen aristotelischen Schriften
und der Kommentare der Griechen und des Averroés (39-111). Sodann
folgen (S. 113-233) Specimina all dieser Werke aus den besten Hss., die
jeweils einen ldngeren Auszug des Anfangs und des Schlusses der Schriften,
wie sie uns in den verschiedenen Ubersetzungen erhalten sind, darbieten.

Die Beschreibung der Hss. selbst zerfillt in eine innere und eine
auBere. Die dullere Beschreibung unterrichtet iiber Alter, Material, GroGe,
Umfang, Schreiber und, soweit als méglich, Herkunft der Hss. Die innere
Beschreibung ist bewuBt kurz gehalten. Sie enthilt lediglich die Titel
der verschiedenen Schriften mit Foliationsangabe, ohne Initium und
Explicit, die in den Specimina zu suchen sind. In vielen Fillen weist eine
weitere Angabe, « Vetus, Nova Translatio, Corpus vetustius, Corpus recen-
tius », darauf hin, welche Ubersetzung hier gemeint ist. In den andern
Faillen wird man die Indices, die am SchluB3 des 2. Bandes stehen werden,
zu Rate ziehen miissen, in welchen alle Hss. einer jeden Schrift zusammen-
gestellt sein werden.

Die Ausfiithrung dieses Riesenunternehmens wurde in schoénster inter-
nationaler Zusammenarbeit bewerkstelligt. Das Redaktionskomitee setzte
sich zusammen aus J. Baxter (England), G. Lacombe (U. S. A.), C. Michalski
(Polen), L. Nicolau d’Olwer (Spanien) und V. Ussani (Italien). Nach dem
Tode des allzu f{riith verstorbenen Prilaten G. Lacombe (1934) wurden
hinzugezogen Aet. Franceschini (Italien) und W. D. Ross (England). Die
Inventarisierung lag in den Handen von Mgr. G. Lacombe, dem als Mit-
arbeiter zur Seite standen A. Birkenmajer (Polen), M. Dulong (Frankreich)
und Aet. Franceschini.

Druck und Ausstattung des herrlichen Bandes besorgte die italienische
Libreria dello Stato, Rom, welche auch die Edition des gesamten Corpus
Philosophorum Medii Aevi auf Eigenkosten iibernommen hat.

2. Prilat Grabmann, der unermiidliche Erforscher und erfolgreiche
ErschlieBer der mittelalterlichen Geisteswelt, der sich um den lateinischen
Aristoteles in zahlreichen Schriften wohl verdient gemacht hat, bietet
uns hier einen neuen, duBerst wertvollen Beitrag zur Geschichte des
Aristotelismus im Mittelalter. Sind die Inventarisierung und die Edition
der aristotelischen Schriften die wesentlichen Grundlagen fiir die genaue
Kenntnis des Aristoteles-Textes im Mittelalter, so sind es die Kommentare
und sonstigen Hilfsmittel des Aristotelesstudiums und ihre Methoden, die
uns dariiber AufschluB geben, wie Aristoteles im Mittelalter verstanden
und verwertet wurde. G. bietet uns eine reichhaltige, gréBtenteils auf
persoénlichen Forschungen aufgebaute Ubersicht dar iiber die geschicht-
liche Entwicklung der mittelalterlichen Aristoteleskommentare von Boéthius



Literarische Besprechungen 453

bis ins 14. Jahrhundert, die sich sozusagen Jahrhundert fiir Jahrhundert
in Tiefe und Breite weiterentfaltet. In einem langen Kapitel werden die
abkiirzenden Bearbeitungen der aristotelischen Schriften ausfiihrlich er-
ortert, mit Bekanntgabe und Beschreibung zahlreicher Hss., aus denen
Inhaltsangabe und Textproben geliefert werden. In diesem Zusammen-
hang wird auch die Abbreviatio der aristotelischen Physik, die in einer
Miinchener Hs. des 15. Jahrhunderts dem Johannes Quidort von Paris
zugeteilt wird, besprochen. Ich habe meine Bedenken gegen diese Zu-
teilung, die G. selbst als nicht einwandfrei erwiesen darstellt, in dieser
Zeitschrift (Jahrg. 1941, S. 202) ausgesprochen. Es werden sodann hier
zum ersten Mal zusammenhingend die Tabulae zu aristotelischen Schriften
und die Florilegien und Exzerptensammlungen aus diesen Schriften wissen-
schaftlich untersucht.

Da all diese Literaturgattungen von groBem Wert fiir das richtige
Verstindnis des Aristotelesstudiums im Mittelalter sind, so hat G. durch
dieses neue Werk uns ein bedeutendes und anregendes Hilfsmittel zur
weiteren Forschung in die Hand gegeben.

3. Von eigenartiger Bedeutung fiir die Geschichte des mittelalterlichen
Aristotelismus sind die gegen die Universitit Paris erlassenen Aristoteles-
verbote der kirchlichen Autoritit im 13. Jahrhundert. Es mag sonderbar
erscheinen, dall 1210 und 1215 die Schriften des Aristoteles auler Organon
und Ethik fiir die Vorlesungen in Paris verboten wurden, wihrend sie
anderswo unbehelligt gelesen werden konnten, daB dieses Verbot mehrere
Male im 13. Jahrhundert, so 1228 und 1231 unter Gregor IX. und 1263
unter Urban 1IV., wenn auch in gemilderter Form, wiederholt wurde, und
daB 1366 vom Legaten Urbans V. vorgeschrieben wurde, keiner diirfe die
licentia docendi an der Artistenfakultit erlangen, ohne die offentlichen
Vorlesungen iiber Aristoteles gehort zu haben. Schon 1655 verdffentlichte
Johannes de Launoy ein Buch « De varia Aristotelis in Academia Pari-
siensi Fortuna », in dem er mehrere kirchliche Dekrete des 13.-17. Jahr-
hunderts auffiihrt und in seiner oft tendenziésen Art kommentiert. Viele
monographische Abhandlungen haben sich mit den verschiedenen Gesichts-
punkten, besonders der beiden Verbote von 1210 und 1215, befaBt. Doch
fehlte es noch an einer zusammenfassenden Darstellung. Sicherlich war
niemand geeigneter, uns diese Darstellung zu geben, als Prilat Grabmann,
in dem sich tiefste und genaueste Kenntnis der mittelalterlichen Literatur
und historischen Fakta mit klarem Urteil vereinigen. Der vorliegende
erste Band einer weiter ausholenden Arbeit (I Papi del Duecento e 1'Aristo-
telismo) befaBt sich mit den Verboten, die durch den Legaten Innozenz’ I11I.
1210 und 1215 und durch Gregor 1X. 1228 und 1231 erlassen wurden.
DaBl G. einen geschichtlichen Kommentar geschaffen hat, der von grotem
Interesse und von héchstem Wert ist, der Schritt fiir Schritt mit neuem
aus den Hss. erschlossenem Material belegt und erliutert wird, braucht
wohl nicht eigens hervorgehoben zu werden. Wir wiinschen, dafl Pralat G.
dieses Werk bald vollenden kann. Hoffentlich werden dann Ubersetzer
und Herausgeber nicht versiumen, zum Schlufl des ganzen Werkes Namen-



454 Literarische Besprechungen

und Hss.-Verzeichnisse auszuarbeiten, wie wir sie bei Grabmannbiichern
gewohnt sind, damit der groBe Reichtum leichter ausgewertet werden kann.

4. Die Llehre vom intellectus agens zihlt zu den umstrittensten Punkten
der aristotelischen Philosophie. Dall schon die Scholastiker des 13. und
14. Jahrhunderts allen Ernstes den aristotelischen Text auch in seinen
dunkelsten Stellen zu durchdringen gesucht und gerade in diesem Kapitel
nach einer Losung der Schwierigkeit férmlich gerungen haben, geht aus der
vorliegenden Abhandlung G.s hervor. Aus dem Pergamentkodex B III 22
der Universitidtsbibliothek Basel ediert er eine Quaestio : Utrum beatitudo
consistat in intellectu agente, supposito quod consistat in intellectu, deren
hervorragende Bedeutung darin besteht, daB ihr anonymer Verfasser nicht
weniger als 16 verschiedene Theorien iiber den intellectus agens aufzihlt
und einer kritischen Priifung unterzieht. Nicht nur die Theorien des
Alexander von Aphrodisias, Themistius, Johannes Philoponos, Averroés
und Avicenna, sondern auch die Ansichten von Scholastikern des 13. und
14. Jahrhunderts, des Heinrich von Gent, Gottfried von Fontaines, Jakob
von Viterbo, Durandus a S. Porciano, Dietrich von Freiberg, Thomas
von Aquin werden entgegen der mittelalterlichen Gepflogenheit mit Nen-
nung der Namen erdrtert. Besonders hervorzuheben ist die Darlegung der
Lehre des Dietrich von Freiberg, von dem der Anonymus besonders aus-
fithrlich zwei Theorien darstellt und widerlegt. G. entdeckte hier den
ersten kritischen Vorsto gegen den Antithomismus dieses Magisters von
seiten eines seiner Ordensgenossen. Die Abfassung fillt in die Jahre
1308-1323. Verfasser ist ein anonymer, vermutlich deutscher Theologe
des Dominikanerordens. Der Edition schickt G. einen eingehenden histo-
rischen Kommentar iiber die Quaestio voraus und hebt besonders ihre
groBe philosophiegeschichtliche Bedeutung hervor.

5. Uber den italienischen Aristoteliker Gentile da Cingoli besaen wir
bisher keine niheren Kenntnisse, auler, dall er vor 1295 an der Artisten-
fakultit in Bologna als Professor titig war. Durch Forschungen in italie-
nischen Bibliotheken konnte G. iiber diesen Magister und seine schrift-
stellerische Tatigkeit helles Licht verbreiten. Es gliickte ihm, eine ganze
Reihe philosophischer Schriften des Gentile aufzufinden, die auch wert-
volle Angaben fiir seine Biographie enthalten. Die Heimat Gentiles ist
nach handschriftlicher Angabe Cingoli in der « Marchia Anchonitana » (in
der heutigen Provinz Macerata). Von groBer Bedeutung ist die Mitteilung,
daB Gentile Schiiler des Johannes Vate war, der in Paris an der Artisten-
fakultit lehrte und 1290 Rektor der Universitit war. Dadurch werden
die Zusammenhinge zwischen der aristotelischen Einstellung der Pariser
Artistenfakultit und dem Anfang des Aristotelismus in Bologna aufgehellt.
Gentile da Cingoli hat auch Schiiler in Bologna gehabt. Zwei werden nam-
bhaft gemacht: Angelo d’Arezzo, der uns aus fritheren Studien G.s als
Professor der Artistenfakultiat in Bologna schon bekannt ist, und Guillelmus
de Varignana, der nur als Reportator des Gentile bezeichnet wird. Wir
erfahren also, daB Gentile gleichsam als Begriinder einer Schule zu betrachten
ist. Die schriftstellerische Titigkeit des Magister Gentile ist ziemlich



Literarische Besprechungen 455

umfangreich gewesen. Er schriecb Kommentare zur Isagoge des Porphyrius
(zwei Redaktionen), zu den Kategorien, zu Perihermeneias und zu den
Analytica Priora des Aristoteles. Auf grammatikalischem Gebiet hat er
zwei Kommentare zu dem Tractatus de modis significandi des Martinus
de Dacia verfaBt. DaB er sich auch auf naturphilosophischem Gebiet
betitigt hat, bezeugt, auBer eciner Reportatio des Kommentars zu de
generatione animalium des Johannes Vate, eine im Cod. Vat. lat. 772
erhaltene Quistio : Utrum species sensibilis vel intelligibilis habeat virtutem
alterandi corpus ad caliditatem vel frigiditatem. Die Untersuchungen G.s
machen uns eingehend bekannt mit der handschriftlichen Uberlieferung
dieser Werke, aus denen S. 54-88 lingere zusammenhingende Texte ediert
werden.

Rom, S. Anselmo. P. Johannes Miiller O.S. B.

Mediaevalia.

F. Hoffmann : Die erste Kritik des Ockhamismus durch den Oxforder
Kanzler Johannes Lutterell. (Breslauer Studien zur historischen Theologie,
Neue Folge Band 1X.) — Breslau 1941. x-172 SS.

In der Revue d’Histoire Ecclésiastique (1922) veroffentlichte Mgr.
A. Pelzer aus einer Vatikanischen Hs. ein bis dahin unbekanntes, auf Ver-
anlassung des Papstes Johannes XXII. von einer Kommission von sechs
Theologen ausgearbeitetes Gutachten iiber die Lehren des Wilhelm von
Ockham. In der Einleitung zu dieser Edition verbreitete er helles Licht
iiber ein Mitglied dieser IXommission, Johannes Lutterell, der Kanzler der
Universitit Oxford von 1317 bis 1322 war, iiber seine Reise nach Avignon
und seinen Aufenthalt an der papstlichen Kurie in den Jahren 1323-1325,
und stellte die Hypothese auf, daB dieser als Anklager und somit als treibende
Kraft in dem Prozel3 gegen Ockham in Avignon auftrat. Diese Vermutung
fand ihre Bestitigung in dem von Pelzer aufgefundenen Codex C CV der
Bibliothek des Prager Metropolitankapitels, dessen Inhalt J. Koch in den
Recherches de Théologie Ancienne et Médiévale 1935-1936 bekanntgab.
Unter andern wichtigen Aktenstiicken zum Ockham-Proze8 kam auch
Lutterells Anklageschrift gegen Ockham zum Vorschein. Diese Schrift,
die nach Anlage und Methode der bekannten Streitschrift des Wilhelm
de la Mare « Correctorium Fratris Thomae » zur Seite gestellt werden kann,
wird in dem vorliegenden Band eingehend behandelt. In einem folgenden
Band der « Breslauer Studien » will F. Hoffmann die Textausgabe selbst
veroffentlichen.

Die ausfiihrliche ideengeschichtliche Behandlung, der H. die Schrift
Lutterells unterzieht, ist durchaus berechtigt wegen der hervorragenden
Bedeutung, die ihm im Ockham-Proze8 und dariiber hinaus im Geistes-
leben des 14. Jahrhunderts zukommt. Nicht nur ist sie als Anklageschrift
das erste Stiick des Prozesses, sondern sie zeigt uns, dal wenigstens ein
Mann in Oxford die Gefahren, die Ockhams Lehre fiir die Kirche in sich
barg, erkannt und vor ihnen gewarnt hat. Lutterell ist nicht ein ober-



456 Literarische Besprechungen

flachlicher Anklager, der etwa aus bloBer Versteifung auf das Hergebrachte
Gegnerstellung einnimmt. Er kennt Ockhams Lehre genau und dringt mit
Scharfblick in dessen Griinde ein. Und gegen diese richtet er seine Wider-
legung, in der er uns seine eigene Denkweise bekanntgibt. Interessant
ist, daB die Ausfiihrungen Lutterells ganz vom Geist des hl. Thomas von
Aquin, der mehrere Male als « sanctus Thomas » erwihnt wird, durchweht
sind. Fiir die Geistesgeschichte des 14. Jahrhunderts ist H.s Werk von
groBer Bedeutung, da sie an Hand von authentischen Belegen nachweist,
daB die zersetzende Wirkung der Ockhamistischen Lehre schon von Zeit-
genossen erkannt und gebrandmarkt und nicht erst von spiateren Geschichts-
schreibern erfunden wurde.

Rom, S. Anselmo. P. Johannes Miiller O. S. B.

M. Davy: Les sermons universitaires Parisiens de 1250-1251. Con
tribution a I'histoire de la prédication médiévale. [Etudes de philosophie
médiévale, XV.] Paris, J. Vrin. 1931. 423 S.

Frl. Davy verdiffentlicht im vorliegenden Werke aus Cod. Nouv. acq.
lat. 338 der Pariser Nationalbibliothek eine reportatio von Predigten, die
im Verlaufe des Schuljahres September 1230 bis August 1231 vor dem
Klerus der Pariser Universitas studiorum gehalten wurden. Prediger aus
dem Weltklerus waren : Wilhelm von Auvergne, Philipp der Kanzler,
Odo von ChAteauroux, Guiard von Laon, Odo von Chalons, Petrus von
Bar-sur-Aube und Stephan Bérout ; aus dem Predigerorden begegnen uns :
Johannes de St. Aegidio, Philipp, Prior von St. Jacques, der Dekan von
Avranches, spater Dominikaner ; aus dem Franziskanerorden waren ver-
treten : Gregor von Neapel, Richard von Cornouailles, Johannes von Blois,
Martinus Lombardus.

Die Verfasserin begniigt sich gliicklicherweise nicht mit einer bloBen
Textpublikation, sie schenkt uns in der Einleitung eine eingehende Studie
iiber Praxis und Technik der damaligen Universitdtspredigt. Die Predigt-
tatigkeit war gleichsam ein Teil des Programms des Examenkandidaten
in der Theologie und ein Bestandteil der Lehrtitigkeit der Theologie-
professoren. Wenn in der theologischen Fakultit « vacat» war, wurde
regelmidfig eine Predigt gehalten, seit 1231 i{iberdies noch eine Collatio
nach der Vesper. Anhand von drei der bedeutendsten Predigttheoretikern
des Mittelalters: Guibert von Nogent, Alanus von Lille und Jakob von
Vitry, sowie verschiedener Artes praedicandi aus Dominikaner- und Franzis-
kanerkreisen untersucht D. die Technik der mittelalterlichen Predigt.
Die Vertreter der Bettelorden betrachten als das Ziel der Predigt vor allem
die religiése und moralische Unterweisung ; sie dient « ad intellectus catholi-
cam illustrationem et affectus caritativam inflammationem ». Was den
innern Aufbau betrifft, besteht die mittelalterliche Predigt aus drei Haupt-
teilen : aus dem Thema, Prothema und der eigentlichen Darlegung des
Themas. Das Thema besteht aus einem Schrifttext, der als Ausgangspunkt
und Fundament die ganze Predigt virtuell in sich enthidlt. Das Prothema



Literarische Besprechungen 457

besteht meistens aus einem an Gott gerichteten Gebete, worin um die
Gnade gebeten wird, den Zuhérern das Wort Gottes fruchtbringend ver-
kiinden zu koénnen, oft besteht auch dieses aus einem Schrifttexte. Die
eigentliche Darlegung des Stoffes geschieht vorwiegend durch Vergleiche.
Die mittelalterliche Predigt hat nach unserem modernen Empfinden etwas
Schulhaftes an sich, ist iiberladen mit Divisionen und Subdivisionen, mit
Schrift- und Viterzitaten, bei deren Auslegung der sensus allegoricus vor-
herrscht. Jede der hier gebotenen Predigten enthilt etwa 27 bis 30 Schrift-
zitate. Unter dem Schleier des Symbolismus, der die Auslegung der Heiligen
Schrift, der Anekdoten und Fakta bestimmt, liegt die Lehre gleichsam
verborgen.

D. untersucht weiterhin die Predigtsammlung als zeitgendssische
Geschichtsquelle. Sie fallen in eine Zeit, wo eine ganze Reihe von Pro-
fessoren und Studenten im Streit mit der kirchlichen und zivilen Obrigkeit
die Universitit verlassen. Die Predigten sind ein treues Spiegelbild dieser
kritischen Lage innerhalb der intellektuellen Kreise von Paris. Bei den
Professoren der theologischen Fakultit zeigen sich ernste Befiirchtungen
vor dem Eindringen der aristotelischen Philosophie in die theologischen
Disziplinen. Eine gewisse Verweltlichung des Klerus und die herrschende
Schulkrise erkliren den strengen Ton dieser Predigten.

Das Hauptverdienst der Arbeit D.s liegt neben der Textpublikation
in der eindringenden Untersuchung iiber die Technik und den Aufbau
der mittelalterlichen Predigt. Sie hat uns iiber diesen Gegenstand eine grund-
legende zusammenfassende Darstellung geschenkt. Im Hinblick auf diese
vorziigliche Arbeit verzeiht man gerne gewisse Schonheitsfehler, die dem
Werke anhaften, soz.B. daB die Verfasserin beim Abschnitt « Analyses
é¢tymologiques » verrit, daB sie der hebriaischen Sprache nicht michtig ist.
Nach den neuesten Untersuchungen von Th. Charland, Les auteurs d’« Artes
praediccandi» au XIIIme si¢cle (Etudes d’'Histoire doctrinale littéraire et
doctrinale du XIIIme siécle. Paris-Ottawa 1932, S. 57 ff.) gehért die von
D. dem Thomas Gallensis zugeschriebene Ars praedicandi eher dem Johannes
Gallensis zu.

Rom. P. Thomas Kdippeli O. P.

Medieval Studies. (Vol. I.) — New York, Sheed et Ward. 1939. viiI-
280 pp.

Volumen hoc primum collectionis Studiorum Mediaevalivm, quam
recens aggressum est Institute of Medieval Studies Toronto fundatum anno
1929, pretiosam et variam continet contributionem huiusmodi studiis
provehendis.

Gemina serie articulorum constat: alia studiorum, textuum alia.
In prima serie Et. Gilson crisi subiicit I'ranz Brenlano’s Interpretation of
Mediaeval History, G. B. Phelan problema examinat de veritate sub
respectu ontologico et gnoseologico-— Verum sequitur esse revum — ;
J. T. Muckle C. S. B., dependentiam litterariam S. Ambrosii in suo opere
De officiis ministrorum ex M. Tullio Cicerone et Seneca sat erudite ostendit



458 Literarische Besprechungen

lateque prosequitur, eam considerando veluti An Example of the Process of
the Christianization of the Latin Language ; tandem T.P.McLaughlin C.S.B.,
magna eruditionis supellectile exponit notionem ac titulos usurae apud
iuristas civiles et canonistas saec. XII-X1V, The Theaching of the Canonist
on Usury XII, XIII and X1V Centuries.

In serie altera V. L.. Kennedy C.S. B., editionem facit operis cele-
berrimi Guidonis de Orchellis (t 1230), Summa de Officiis Ecclesiae, iuxta
Mss. lat. 17. 501 Bibliothecae Nationalis Parisiensis ; ac in Introductione
critica erudite demonstrat eius dependentiam a Petro le Mangeur, a Joanne
Beletti ac praesertim a Petro Praepositino. A. J. Denomy C. S. B., editionem
paravit antiqui officii gallici S. Barbarae, iuxta Mss. 10295-304 Bibliothecae
Regalis Bruxellensis, cui adiecit Vie de sainte Barbe iuxta Mss. Bibl. Nat.
Parisiensis, nouv. acq. lat. 615, ac tria alia poemata minora ad idem
spectantia ex B. N. Paris. fr. 24865 et lat. 1321 : omnia instruens pluribus
eruditis adnotationibus. Denique ]J. R. O'Donnell C. S. B., editionem fecit
integram, iuxta Mss. Misc. can. 43 Bibliothecae Bodleianae (Oxford),
Tractatus universalis Magistri Nicholai de Ultricuria ad videndum an ser-
mones pervipateticorum fuerint demonstrativi, cui appendicis instar adiungitur
Quaestio de qua vespondet Magister Nicholaus de Ultricuria iuxta Mss. lat.
6559 Bibliothecae Nationalis Parisiensis et in calce iuxta breviorem formam
Mss. lat. 14575 eiusdem Bibliothecae.

Profecto, grati esse debemus doctissimis viris quod nobis dederint
hos integros textus mediaevales critice editos ac eleganter dispositos, ita
ut eorum lectio facilis sit ac iucunda. Gratulamur ergo ex corde omnibus
collaboratoribus huiusce novae collectionis Studiorum Mediaevalium, cui
foecundam vitam ominamur et largam diffusionem.

Friburgi Helv. J.-M. Ramirez O. P.



	Literarische Besprechungen

