
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 19 (1941)

Artikel: Sünde und Unsündlichkeit [Fortsetzung]

Autor: Horváth, Alexander M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762758

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762758
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sünde und Unsündlichkeit.
Von Dr. Alexander M. HORVATH 0. P.

(Fortsetzung.)

Die Sünde.

3. Die Sünde als fehlerhafte Gestaltung der Bestandteile
des moralischen Seins.

Das moralische Sein gehört zweifelsohne zu den künstlich gebildeten

Seinsweisen. Die Wirkursache desselben ist die allgemeine
menschliche Gestaltungsfähigkeit, die die Ideen, Vorstellungen und
Pläne der Vernunft durch die Willenskraft in Taten umsetztx. Das
sittlich zu Gestaltende (gleichsam die Materie) ist die gesamte menschliche

Tätigkeit, nicht nach ihrem nächsten spezifischen Richtigsein,
das ja von den einzelnen seelischen Kräften zu vollführen ist,

1 Die Ausdehnung der menschlichen Gestaltungsfähigkeit ist eine sehr weite.
Sie umfaßt sowohl die äußere Welt, auf die der Mensch sein Verstandeslicht
durch Neugestaltung ausgießen kann, wie auch das innere Seelenleben, das einer
ganz besonderen Pflege und Sorgfalt bedarf. In der Gestaltung der äußeren und
inneren Welt zeigt sich die Kulturtätigkeit des Menschen, deren objektives
Ergebnis so viele verschiedene Arten aufweist, als es spezifisch getrennte Gegenstände
gibt. Die Bestände der äußeren und inneren Welt bilden die Materie der Kultur,
sie selbst aber besteht in der neuen Form oder in der neuen Anordnung der
Materie, die die Gestaltungsfähigkeit in dieselbe hineinträgt. Sollen die vom
Verstände erdachten Pläne in der äußeren Materie durch die kunstvolle Ordnung
und Ausnützung der Seinsgegebenheiten derselben verwirklicht werden, so haben
wir die Kunst (ars) im alten Sinne vor uns, insofern der Verstand die Kunstgriffe
für die Handhabung und Gestaltung der Materie ausdenkt und lehrt : recta ratio
factibilium. Wenn aber die Anordnung und Gestaltung der menschlichen Tätigkeit

in Frage kommt, so tritt die Klugheit (prudentia) als Ordnerin auf : recta
ratio agibilium. Diese selbst kann ganz allgemein gefaßt werden als Inbegriff
(recta ratio) jeglicher Ordnung, die im Innern des Menschen verwirklicht wird.
In diesem Sinne wird sie der Kunst gleichgestellt und bei der Begriffsbestimmung
der praktischen Wissenschaften verwendet (Logica est ars lus est ars artium
usw.). Selbst die Weisheit wird eine ars genannt (I 1, 6). In dieser allgemeinen
Fassung ist die Klugheit eine reine Verstandesfertigkeit, deren Aufgabe es ist,
Ordnung in alle Werke des Menschen hineinzutragen, oder die Richtlinien einer
Wohlordnung auszudenken, zu bestimmen und den ausführenden Fähigkeiten,
vor allem dem Willen, vorzulegen. Solange sie die Anordnung bloß unter dem
Gesichtspunkte des Wahren trifft, bleibt sie virtus intellectualis ; wenn sie aber
dieselbe nach der Sicht des Guten verwirklichen muß, benötigt sie eine eigene



410 Sünde und Unsündlichkeit

sondern nach den Wesenszügen des Guten, Rechten, Gerechten usw.
Sofern also die Tätigkeit des Menschen außer ihrer spezifischen
Vollkommenheit auch noch einer Ergänzung in der Richtung des Guten

usw. bedarf, bleibt Raum für die sittliche Gestaltung des Tuns. Da
aber der Mensch bloß ein Benützer der irdischen Dinge ist und sein

Inneres ebenso, ja noch mehr als die ganze äußere Welt Gott angehört,

gibt es keine einzige menschliche Tätigkeit, die nicht ausnahmslos durch
die Beziehungen zu Gott, größtenteils aber auch durch die Beziehungen
zu den Menschen, ergänzt werden müßte. Diesen Erguß des Menschengeistes

auf seine Werke, durch die die Beziehungen zu Gott und den

Mitmenschen in der Form von Gut, Recht, Gerecht usw. verwirklicht werden,

nennen wir das sittliche Leben, motus creaturae rationalis ad Deum,
ein esse secundum rationem im eminenten Sinne. Dieses esse secundum

rationem kann in einer positiven oder konträren Form, je nach der
Übereinstimmung mit den Normen der Sittlichkeit oder nach der

Abweichung von denselben, verwirklicht werden. Daher schreiben sich

die Wesensmerkmale der moralischen Handlung nach gut und böse,

recht und unrecht, gerecht und ungerecht. Das Subjekt der privativ-
konträren Aussagen ist die Sünde, welche logisch den Gegensatz eines

Subjektes auf dem Seinsgebiete bedeutet, real aber eine menschliche

Handlung bezeichnet, der die sittliche Seinsvollkommenheit abgeht.
Sofern die Beziehungen zu Gott und den Menschen mit dem esse

secundum rationem übereinstimmen oder demselben widersprechen,
bilden sie die Form der einzelnen menschlichen Handlungen je nach
ihrer spezifischen sittlichen Eigenart.

Wenn man eine menschliche Handlung näher ins Auge faßt, so

sieht man, daß dieselbe auch in ihrer elementarsten Erscheinungsweise

Vervollkommnung : die Wahrnehmungen und Dispositionen sind auch von den
Wesenszügen des Guten gefärbt, ja diese sind die meist charakteristischen Merkmale

derselben. Als eine moralische Tugend kommt die Klugheit als Ordnerin
der menschlichen Tätigkeiten auf dem Gebiete des esse secundum rationem in
Betracht ; sie ist gleichsam das nächste und berufenste Organ der allgemeinen
menschlichen Gestaltungsfähigkeit auf dem Gebiete des moralischen Seins.

1 Dementsprechend reden wir von den reinen virtutes intellectuales, die in
ihrer spezifischen Gestaltung vom Willen unabhängig sind und nur nach reinen
(spekulativen und praktischen) Wahrheitsbeziehungen vorgehen. Das Gute,
Schöne kann bei diesen eine Rolle spielen, aber nur unter dem Gesichtspunkte
der praktischen Verwertung und Ausführbarkeit. Die sittlichen Tugenden (virtutes
morales) aber gestalten alles nach den oben bezeichneten Gesichtspunkten unter
dem Maßstabe der Übereinstimmung mit dem ewigen Gesetze. Deshalb muß
das unter der Sicht des Wahren gefällte Urteil durch die Beziehungen des Rechten,
Gerechten usw. wesentlich ergänzt werden.



Sünde und Unsündlichkeit 411

durchaus keinen einfachen Bestand bildet, sondern aus mannigfachen
Teilen Zusammengesetz ist. Dieselben verhalten sich zueinander und

zum Ganzen nicht wie die metaphysischen Grade in den Naturdingen,
ja sie stellen nicht einmal eine Natureinheit dar. Und trotzdem ist
die Einheit der sittlichen Handlungen eine außerordentlich innige und
die Zusammenfügung der einzelnen Teile so fest, daß wir daran alle
Merkmale der unitas per se wahrnehmen können. Die Bestandteile
der menschlichen Handlung haben wir oben1 nach Thomas kurz
skizziert. Zwecksetzung, Wahl usw. sind nicht für sich beabsichtigt.
Deshalb sind sie auch keine abgeschlossenen moralischen Seinsweisen.

Sie besitzen keine eigene feste Form, sondern sind bloße intentionale

Gegebenheiten, die das Sein einer bleibenden Form vorbereiten und

dieselbe, wenn auch nur unvollkommen, als Anlage (dispositio), Vorbild

(exemplar) und auch der Seinsspannung (intentio) nach, in sich

enthalten2. Die endgültig gestaltete menschliche Handlung ist ein

Ergebnis dieses Vorganges. In derselben sind alle Stufen dieses

Vorganges nachweisbar, so daß man sagen kann, alle Teilinhalte bleiben

virtuell in der neuen, die ganze Kraft und den ganzen Seinswert des

abgelaufenen Vorganges zusammenfassenden Gestalt. Wir haben hier
etwas Ähnliches wie bei den substanziellen Veränderungen, nach deren

Vollzug die Elemente und die anderen Bestandteile kein selbständiges
Dasein mehr führen, sondern im Sein der neuen substanziellen Form
zu eigen bestehen (subsistieren), zu dessen Sein und Bestand beitragen 3.

1 Divus Thomas 1941 S. 250 ff.
2 Die einzelnen vorübergehenden Ruhepunkte dieser Seinsreihe stellen eine

Art jener formae intentionales dar, die in manchen philosophischen und
theologischen Fragen eine mehr oder weniger bedeutende Rolle spielen. Die Benennung
dürfte von der moralischen Ordnung auf die physische übertragen sein, wo der
Name « intentio » eine ganz besondere Rolle spielt. Wie dieser Name in der
Erkenntnisordnung verwendet wird, sagt Thomas I 79, 10 ad 3.

3 Hier bietet sich ein klassisches Beispiel der sog. totalitas imperfectionis.
Das Charakteristische für dieselbe ist, daß die Form der Ganzheit ein Resultat,
gleichsam ein Inbegriff des gesamten Seinsgehaltes der Teile ist, so daß letztere
durch die Hingabe ihres Seins Teile des Ganzen werden und so durch die Aufnahme
in eine neue Gestaltung zum Entstehen derselben beitragen. Demgegenüber
bedeutet die totalitas perfectionis die Mitteilung des eigenen überreichen Seins

an einzelne Gegebenheiten, die nicht durch Hingabe, sondern durch einfache
passive Aufnahme Teile des Ganzen werden und in ihm bestehen. Dies ist bei

solchen Formen der Fall, die für sich, ohne Bestandteile, subsistieren können. Ein
solches Beispiel ist die menschliche Seele, die infolge der Vereinigung mit dem
Leibe ihr Sein dem Körper mitteilt und mit ihm eine vollkommene Ganzheit
bildet. In der Theologie haben wir ein Beispiel einer solchen Ganzheit in der
hypostatischen Vereinigung, bei der alle Seinsbestimmungen in der Subsistenz-



412 Sünde und Unsiindlichkeit

Ähnlich werden auch in der moralischen Seinsordnung die einzelnen

Überlegungen des Verstandes und die Bestrebungen des Willens unter
einer gemeinsamen Form zusammengefaßt und gestaltet. Diese Form
ist die Zielsetzung ; ihr gegenüber tritt jeder Einzelakt nur als zu
formende Materie auf. Zur Verwirklichung des Zweckes sind allerdings
alle Teilakte erfordert, und durch die Kraft und durch den Seinsgehalt
derselben entsteht die kraft- und lebensvolle menschliche Handlung
(actus humanus), die in Form der Tat das vollführt, was als Überlegung
und Willensneigung im vorausgehendem Vorgange enthalten war '.

Hieraus folgt, daß die menschliche Handlung nicht bloß eine künstliche,

sondern auch eine künstlerische Gestaltung und ein künstlerischer
Ausdruck des Seelenlebens ist. Die Stelle der Elemente und der übrigen
Bestandteile, die bei den physischen Veränderungen vorgefunden und

zur neuen Gestaltung bloß benützt werden, vertreten beim moralischen
Sein die partikulären Überlegungen und Willensneigungen. Bei deren

Entstehung mag die psychische Reaktion eine große Rolle spielen ;

sollen sie aber wirkliche menschliche Werte darstellen, so müssen sie,

durch bewußte Selbstbestimmung gestaltet, in die Ganzheit eingefügt
werden. Die erste Stufe der schwierigen Aufgabe einer künstlerischen

Gestaltung der sittlichen Handlung besteht demnach darin, daß die

Elemente der menschlichen Tätigkeit nicht fertig vorgefunden, sondern
durch eigene Tüchtigkeit geschaffen und gestaltet werden müssen. Wieviel

Selbstkenntnis, Selbstkritik und vor allem welch eine Herrschaft
über die Materie der menschlichen Handlung ist dazu nötig, um dieser

Aufgabe gerecht werden zu können Je nach der Vorbereitung dieses

Materials ist auch das Schicksal über den Wert oder Unwert der
endgültigen Tätigkeit entschieden. Wenn es wahr ist, was die Moral
einmütig lehrt : bonum ex intégra causa, malum ex quocumque defectu,
so sieht man, was die Lebenskunst ist, was sie für den Einzelnen und
für die Menschheit bedeutet, und daß für die richtige Ausführung
derselben halbe Menschen nicht geeignet sind, ja oft auch die ganzen
nicht ausreichen. Dies ist ein Grund, warum das Christentum zwar
nicht für die ganze Ausdehnung des sittlichen Lebens, aber für dessen

vollkommene Verwirklichung übermenschliche, ja übernatürliche Prin-

ordnung vom Verbum stammen und keineswegs ein Resultat der einzelnen Bestandteile

sind.
1 Für den ordo intentionis ist die Zielsetzung eine gestaltende Form nach

Art der totalitas perfectionis ; für den ordo exsecutionis aber entsteht ihr Wert
und ihre gestaltende Kraft aus dem Seinsgehalt der einzelnen Akte.



Sünde und Unsündlichkeit 413

zipien als Gnadenerweise Gottes verlangt1. Hier sehen wir ferner,
wie in die allererste, gleichsam stoffliche Gestaltung der menschlichen

Handlung Fehler und Mängel sich einschleichen können. So wird dann
die mühsame Arbeit ihres künstlerischen Wertes beraubt und es entstehen

und bestehen auf dem Gebiete des moralischen Seins minderwertige
Fehlwerke, ja ganz entstellte Bildungen, nur aus dem Grunde, weil die Materie
nicht richtig gestaltet wurde.

In dieser Sicht ist also die Sünde eine menschliche Tätigkeit von

mangelhafter Gestaltung und mit fehlervollen Bestandteilen. Da aber
diese Elemente und Bestandteile des moralischen Seins nicht fertig
vorgefunden, sondern von der behandelnden Person selbst gestaltet
werden müssen, können Fehler und Mängel in dasselbe nur durch den

Verstand und den Willen hineingetragen werden. Der Verstand geht
aneignend vor und gestaltet seinen Gegenstand, je nach der

aufgenommenen Materie, nach den Beziehungen des Wahren oder Falschen,

praktisch Wertvollen oder Wertlosen. Die qualitative Bestimmung
der Bestandteile hängt demnach hauptsächlich von der Verstandestätigkeit

ab, durch die alle Seinsmerkmale derselben geschaffen werden.

Bedenkt man die allgemeinen Schwierigkeiten der Objektbildung auf
dem Gebiete der menschlichen Erkenntnis, die Abtönung des Verstandeslichtes

durch die Erbsünde, so wird man leicht einsehen, daß eine

mangelhafte Gestaltung der Bestandteile für das moralische Sein nicht
bloß möglich, sondern ohne eine eigene Erleuchtung von Seiten der

Urquelle der Wahrheit auf die Dauer unvermeidlich ist. Dies ist ein

anderer Grund, warum das Christentum zur fehlerlosen Bildung der
menschlichen Tätigkeit die Gnade postuliert. Man versteht ferner,

warum Thomas zur Erklärung des Sündenmakels den Vergleich mit
der materiellen Entwertung des Stoffes infolge der Vermischung mit
fremden Elementen benützt. Sobald der Verstand auf dem Wege seiner

Überlegung den Weg der Wahrheit verläßt, schleichen sich fremde,

minderwertige Elemente in die Bestandteile ein. Dies ist umso leichter

möglich, je weniger ein einheitliches Licht den Verstand erleuchtet

und jede Einzelerkenntnis bloß in ihrem eigenen Lichte betrachtet wird.
Die einzelnen Gegenstände sind nach ihrer ontologischen Wahrheit
verschieden. In dieser Sicht sind sie voneinander unabhängig und stehen

nebeneinander. Es ist schon eine sehr schwierige Aufgabe, die onto-

logische Wahrheit der Dinge in Erkenntniswahrheit umzuprägen, so-

1 Die Grenzen zieht Thomas I-II 109, 1-2.



414 Sünde und Unsündlichkeit

daß die Übereinstimmung (adaequatio) beider Ordnungen eine

vollständige und die Beimischung von subjektiven Zügen ausgeschlossen
sei. Bei diesem Vorgange allein schon können die allergrößten Fehler
vorkommen und mangelhafte Bildungen entstehen, da sowohl die ab-

stractio effectiva als auch die considerativa vielen Mängeln ausgesetzt
ist. Um diese Elemente homogen zu gestalten und in wirkliche
Erkenntnisse (in Urteile) verbinden zu können, ist ein gemeinsamer
Erkenntnisgrund nötig. Die Bildung desselben gehört zu den schwierigsten

Aufgaben. Die größte Reinheit und Aufmerksamkeit der abstrac-
tio considerativa ist dazu erfordert, daß die Teilinhalte unter einem

gemeinsamen Gesichtspunkte und in einen allgemeinen Erkenntnisgrund
zusammengefaßt werden können. Dieser Vorgang ist der menschlichen

Erfindungskunst anheimgestellt. Die Natur gibt nur eine geringfügige
Anleitung in den sogenannten semina scientiarum, die im Seelenleben

gleichsam den spezialisierten Wahrheitsdrang vertreten. Die wenigen
allgemeinen Erkenntnisgründe müssen wieder unter noch allgemeinere
gestellt, in deren Bannkreis gezogen werden, solange man nicht zu
einem allumfassenden weltanschaulichen Prinzip gelangt ist1. Ist dann
ein solches wirklich der ontologischen Wahrheit der Dinge und deren

notwendigen Beziehungen entsprechend gebildet, so ist das größte
Kunstwerk des menschlichen Geistes zustande gebracht. Die
vollkommene Gestaltung dieses Erkenntnisgrundes wird indes kaum je
möglich sein. Abgesehen von den unzähligen subjektiven, individuellen
Unterschieden, reicht es hin, auf die objektiv eingestandenen
Weltanschauungsprinzipien der Philosophie hinzuweisen. Überall der gleiche

Ausgangspunkt, das gleiche Material ; und doch entsteht als Resultat
eine Verstandessynthese, die mit einer anderen kaum vergleichbare
Züge aufweist. In der Annahme jedoch, daß die Gestaltung eines

Erkenntnisgrundes, in dem Seins- und Erkenntnisordnung völlig
übereinstimmen, möglich ist, könnten wir von einer relativen Unfehlbarkeit
des Verstandes reden. Das Licht des allumfassenden Erkenntnisgrundes
würde die einzelnen Verstandesakte so erleuchten und seine Wirkkraft
den Stoff derselben so gestalten, daß die Wahrheitsbeziehung ihnen
nie abginge.

Dies alles übersteigt die Kräfte der menschlichen Natur in ihrer
gegenwärtigen Lage. Es kommt gar bald zum Vorschein, daß durch

1 Über den Verlauf des Vorganges s. des Verfassers : La sintesi scientifica
p. 333 s.



Sünde und Unsündlichkeit 415

die Verstandestätigkeit manche fremde Elemente in das Seelenleben

hineingeraten, dasselbe besudeln und so den Verstand selbst zu einem
fehlerhaften Prinzip von mangelhaften, verunstalteten Handlungen
umbilden. Wäre der Einzelmensch ein wertloses Geschöpf, wie das

Tier, und hätte die Menschheit im Universum keine eigene Bedeutung
und Aufgabe, so könnte dieser Übelstand ebenso angesehen und behandelt

werden, wie die Erscheinungen auf dem Gebiete des physischen
Übels zu betrachten sind. Man müßte die Sünde als Seelenkrankheit

ganz nach Art der Leibesmängel beurteilen und mit dem Pastor
Goethes 1 eingestehen, daß die Sünde so natürlich ist, wie das Gehen

für einen, der Füße hat. Jeder Mensch hat indes einen individuellen
Wert ; sein Ziel ist das Heil der Seele. Und die Menschheit besitzt das

Benützungsrecht über die gesamte niedere Natur und über alle Naturkräfte.

Dementsprechend ist ihr Ziel die Kulturgestaltung des

Universums und die Verwirklichung der bewußten Gottesbeziehungen in
demselben. Daher wurde der Mensch in seiner Urgerechtigkeit so

ausgestattet, daß er die gesamte Natur beherrschen konnte. Seine

Erkenntnis war durch einen gnadenvollen Einfluß Gottes für das Naturgebiet

so reich 2, für die Ubernatur aber so hellsichtig, daß er seine

Stelle im Universum vollends behaupten konnte. In der jetzigen Lage

geht ihm die vollkommene Naturerkenntnis, als fertige Gabe, ab ; das

übernatürliche Weltanschauungsprinzip wird ihm aber durch die
Verdienste Christi gnadenvoll zugestanden. Objektiv wird ihm dies durch
die Offenbarung mitgeteilt ; subjektiv aber nimmt der Mensch dasselbe

in seine durch die Gnade umgestaltete Seele als Glauben auf, der,
durch die Gaben des Heiligen Geistes und durch die aktive Reinigung
des Verstandes unterstützt, einen wirklich allumfassenden Erkenntnisgrund

darstellt. Daß der Glaube die natürliche Erkenntnis nicht
mitteilt, ja dieselbe in ihrer Eigenart nicht berührt, haben wir anderswo

dargestellt3. Wir haben aber auch betont, daß wir in ihm sowohl für
die Theorie als auch für die Praxis ein unschätzbares, allumfassendes

Hilfsmittel besitzen. Als subjektives Licht nimmt der Glaube vor
allem die Mitteilungen der Urwahrheit wahr, beleuchtet aber

naturgemäß, sowohl zum Schutze seines eigenen Gegenstandes, als auch auf

Grund der Einheil der eigenen psychischen Persönlichkeit, alle anderen

natürlichen Bewußtseinsinhalte, sofern sie zur Urwahrheit in sich

1 Brief des Pastors an den neuen Pastor.
2 I 94.
3 « Der thomistische Gottesbegriff ». Freiburg/Schweiz 1941, S. 124 ff.

Divus Thomas 28



416 Sünde und Unsündlichkeit

(Veritas prima in se) Beziehung haben. Nimmt also der Glaube seine

Stelle im Organismus des Seelenlebens ein, so übt er seinen segensreichen,
erleuchtenden Einfluß auf alle Bewußtseinsinhalte aus. Vermag er
dieselben nicht nach ihrer formalen Wahrheit zu bestimmen, so bleibt
doch immer seine Mahnung wahrzunehmen, die einerseits zur
Untersuchung treibt, ob etwas den Beziehungen zur Urwahrheit entspricht,
andererseits aber durch seine Unruhe oder Befriedigung den Ruhepunkt

der Untersuchung anzeigt. Solange also der Glaube lebendig
bleibt und seine leuchtende Kraft betätigt, besitzt der gerechtfertigte
Mensch ein Erkenntnisprinzip, das ihm bei der Gestaltung seiner
kostbarsten Schätze den allergrößten und wirksamsten Dienst leisten kann.

Bringt nach unserer bisherigen Untersuchung jeder Erkenntnisgrund

eine gewisse Gleichartigkeit (Homogeneität) in die ihm
unterstellten Erkenntnisgegenstände und werden letztere durch ihn eigentlich

für eine ersprießliche Gestaltung geeignet, so müssen wir sagen,
daß für das Seelenleben der Glaube diese Rolle spielt und daß die

homogene Gestaltung der Elemente und Bestandteile der menschlichen

Handlung von ihm abhängt. Fehlt der Glaube einfachhin, so ist ein der

jetzigen Lage des Menschen entsprechendes gutes Werk nicht möglich.
Die Beziehung zur Urwahrheit in sich geht solchen Handlungen immer
ab ; sie können daher im übernatürlichen Sinne und einfachhin nicht
vollkommen genannt werden. Da aber der Glaube die Elemente der menschlichen

Tätigkeit an sich nur in dieser übernatürlichen Hinsicht gestaltet,
kann der Verstand mit seinem natürlichen Lichte noch immer solche

Bildungen vornehmen, welche für die natürliche Ehrbarkeit brauchbar
und zurechnungsfähig sind. Ist aber der Glaube zwar vorhanden,
kommen aber ungestaltete oder ganz heterogene, zusammengewürfelte
Elemente als Bestandteile in die menschliche Handlung hinein, so ist
dies ein Zeichen, daß der Glaube seinen segensreichen Einfluß nicht
betätigt und daß der Mensch, auf sich verlassen, die große Aufgabe
lösen will. Das Resultat ist ein minderwertiges Flickwerk.

Hieraus folgt :

1. daß in der gegenwärtigen Lage der menschlichen Natur die

eigentliche, in jeder Beziehung vollkommen künstlerische Gestaltung
des moralischen Seins nach seinen Elementen und Bestandteilen die

Aufgabe des vom Glauben geleiteten und erleuchteten Verstandes ist.
2. Die Sünde, als fehler- und mangelhafte Gestaltung nach den

Elementen des moralischen Seins, ist eine Folge des irrenden Verstandes.

Die Quellen des Irrtums sind entweder in der fehlerhaften Umgestaltung



Sünde und Unsündlichkeit 417

der ontologischen Wahrheit in die Erkenntnisordnung oder im mangelhaften

Erkenntnisgrunde zu suchen. Häufig sind die Hemmungen bei
der Ausübung des Einflusses des Erkenntnisprinzips Ursache der Sünde.

Wenn wir dies auf den allgemeinen Erkenntnisgrund übertragen,
können wir sagen, daß die Sünde im theologischen Sinne eine Tat ist,
bei deren Gestaltung der Glaube gar keinen oder einen sehr mangelhaften

Anteil hat.
3. Schon bei der Bildung der Elemente des nach der Sünde benannten

und bestimmten moralischen Seins sehen wir, daß es aus einer
besudelten Quelle entspringt. Es fließt aus einem Prinzip, das aus mannigfachen

fremden, heterogenen Elementen besteht, nicht nach seiner

Natur gestaltet, sondern ungestaltet, widernatürlich ist. Das Fehlen
eines umfassenden Erkenntnisgrundes, dessen Aufgabe die homogene
Gestaltung wäre, trägt die Schuld daran, daß im so entstandenen
moralischen Sein kein Kunstwerk, sondern eine Fehlbildung vor uns
steht.

4. Die Notwendigkeit der Gnade für das Seelenleben des Menschen

ist aus seiner Hilfsbedürftigkeit, aus seinen unzureichenden Kräften,
sich einen fehlerlosen, allumfassenden Erkenntnisgrund zu gestalten,
abzuleiten. Einen solchen bietet ihm der Glaube, mit dem das
übernatürliche Seelenleben in ihm begonnen wird. Wie daher auf das

Leben des Glaubens, auf seinen lebendigen, segensreichen Einfluß auf
das natürliche Leben die Güte, Rechtheit und Gerechtigkeit der menschlichen

Handlung zurückzuführen ist, so ist auch deren Gegenteil dem

Mangel des Glaubens, dessen mangelhaftem Einflüsse auf die Gestaltung
der Elemente des moralischen Seins zuzuschreiben. Daher geht der

Sünde, dem Verluste des Gnadenstandes der Ursacheordnung nach, das

Auslöschen oder wenigstens die Abschwächung des Glaubenslebens,
die Verdunkelung des Glaubenslichtes voraus. In der Entstehungsordnung

ist der Verlust der Gnade und die Entkräftung des Glaubens

eine Folge der Sünde, mit der alle jene traurigen Erscheinungen
verbunden sind, von denen wir bald reden werden L

** *

Die kunstgerechte Gestaltung der menschlichen Tätigkeit kann
nicht nach den bloßen Wahrheitsbeziehungen vorgenommen werden

und ist nicht eine Aufgabe des Verstandes allein. Bei der Bestimmung

1 Über die Begriffe der Entstehungs- und Ursacheordnung, vgl. III. 6, 1.



418 Sünde und Unsündlichkeit

des praktisch Wahren spielt der Wesenszug des Guten eine große
Rolle, sodaß ohne denselben brauchbare und für die Verwirklichung
geeignete Elemente und Bestandteile des moralischen Seins gar nicht
entstehen können. Dies bedeutet eine neue schwierige Aufgabe für
die Person, die ihrer Würde Geltung verschaffen und dementsprechend
leben will. Die mannigfachen, heterogenen Elemente müssen auch nach

den Gesichtspunkten des Guten homogen gestaltet und in die Einheit der

menschlichen Handlung eingefügt werden.

Geht der Verstand aneignend (assimilativ) vor, so ist die
Tätigkeitsweise des Willens anpassend (coaptativ), sich den aufleuchtenden
und anziehenden Gutheitsbeziehungen fügend, anschmiegend. Der
Wille reagiert naturgemäß auf jeden Reiz des Guten, er spricht das

« Ja » oder « Nein » in der Form einer Zuneigung (amor) oder Abweisung
(odium). Deshalb wird über das Schicksal einer jeden Verstandesgestaltung

je nach der Willensneigung entschieden. Gefällt sie dem

Willen, so wird sie angenommen, mißfällt sie ihm, so ist ihre
Zurückweisung unvermeidlich. Die genannten Willensentschlüsse nach « Ja »

und « Nein » setzen demnach eine allgemeine kraftvolle Bestimmung
voraus. Der Wille muß einen unbeweglichen Punkt als Grund für
sein Wollen in den Einzelakten besitzen, wie der Verstand einen

formalen Erkenntnisgrund für die Gestaltung der partikulären
Erkenntnisse benötigt. Welche Rolle hierbei die allgemeine Willensneigung

zum linis in communi spielt, und wie der Übergang zu ganz
bestimmten Zwecken geschieht, haben wir schon dargelegt1, und ist
aus dem wohlbekannten Texte I-II 9, 6 ad 3 ersichtlich.

Die feste Verankerung des Willens in eine Zielsetzung, eine

Besitznahme, gleichsam eine Besessenheit (im Sinne einer überfließenden

Begeisterung) des Willens durch ein umfassendes, wenigstens ein großes

Gebiet von Teilhandlungen beherrschendes Gut, ist die Voraussetzung der

gleichförmigen, homogenen Handlungsweise des Willens. Aus diesem

Grunde übernimmt die allerletzte Gestaltung der Elemente des

moralischen Seins der Wille. Dies vollbringt er in zweifacher Richtung :

Er trägt erstens die Gutheitsbeziehungen hinein und bewegt zweitens
den Verstand zur zweckentsprechenden Gestaltung der Elemente
des moralischen Seins. Hieraus folgt, daß die letzte Gestaltung des

moralischen Seins durch die Zielsetzung geschieht und daß so der

Zweck eine ähnliche Form unci formendes Prinzip auf dem Gebiete

1 Divus Thomas (Jahrg. 1941), S. 145.



Sünde und Unsündlichkeit 419

der Willenstätigkeit ist, wie der Erkenntnisgrund auf dem des

Verstandes 1.

Der Wille schafft die Gutheitsbeziehungen ebensowenig, wie der

Verstand die ontologische Wahrheit der Dinge zu schaffen vermag.
Wie aber der Verstand in der Gestaltung der Erkenntniswahrheit
verschiedene Wege einschlagen kann und die Einzelgegenstände nach

einem wahren oder falschen Erkenntnisgrunde formen und auffassen

kann, so vermag auch der Wille Gutheitsbeziehungen in die partikulären

Gegenstände hineinzutragen. Was einem unbeugsam gewollten
Zwecke entspricht, ist gut ; was ihm widerspricht, ist verwerflich. Dies

ist der Weg der gewöhnlichen Gestaltung der Elemente des moralischen
Seins. Der Wille besitzt in seiner Neigung zum Guten ein feines

Sensorium ; wie aber die Fühler desselben gebildet, ausgestreckt und

gebraucht werden, ist meistens ein Geheimnis des innersten Lebens,
von dem man sich kaum Rechenschaft geben kann. Dabei spielen
Natur, Erziehung, Gewohnheit und Übung ebenso eine Rolle, wie die
äußeren Umstände, unter denen ein jeder von uns lebt. Niemand
kann dies im Innern des Menschen zu einer lebendigen und
lebenspendenden Wirklichkeit gestalten als er selbst und sein Schöpfer,
der allein die von ihm verliehene allgemeine Neigung zum Guten in
einer partikulären Form bestimmen und zum Lebenselement des
moralischen Seins zu gestalten vermag 2. Mag man indes den Entstehungsgrund

der Willensverankerung wo immer suchen und finden, eines ist
sicher, daß dieselbe die ganze menschliche Tätigkeit zu einer
moralischen Einheit (unitas per se artificialis moralis) und Ganzheit formt 3.

1 Vgl. I-II 9, 3 und Divus Thomas (Jahrg. 1941), S. 146.
2 I 105, 4 ; 106, 2 ; I-II 96.
3 Die Übersicht der Ganzheit kann durch folgendes Schema veranschaulicht

Bei der Natur-Ganzheit ist das Prinzip eine Form, deren Sein von der menschlichen

Erfindung unabhängig ist. Sie kann wohl auf dieselbe in ihrer
Entstehung (in fieri) zurückgeführt werden, in ihrem Sein (in esse) aber ist sie bloß
von Naturgegebenheiten abhängig. In dieser Ganzheit ist nur ein einziges Sein,
in dem alle Teile ihr Sein besitzen. Deshalb nennt man diese Ganzheit eine
absolute. Demgegenüber ist die künstliche Ganzheit eine relative. Ihre Form
ist die geordnete Stellung der Teile : forma est ordo partium. In dieser Anordnung
dienen sie zur Verwirklichung einer Idee, eines Planes, einer Zielsetzung usw.
Die planmäßige Benützung der Materie (der Teile), ihre kunstgerechte Zusammen¬

werden :

Totalitas
artificialis

naturalis I perfectionis
| imperfectionis

{per
se

per accidens



420 Sünde und Unsündlichkeit

Qualis unusquisque est, talis finis ei videtur, und wir müssen nach
den Entstehungsgesetzen des künstlich gestalteten Seins hinzufügen,
daß das ganze Seelenleben nach den Gutheitsbeziehungen des Zweckes

geformt und gestaltet wird. Was wir in der Fußnote über die
kunstgerechte Ganzheit gesagt haben, gilt vom moralischen Sein ganz
besonders, da bei dessen Gestaltung die Zielsetzung eine ganz eigene
Rolle spielt. Die einzelnen Bestandteile der einfachen menschlichen

Tätigkeit (intentio, electio usw.) können nicht schablonenmäßig
hergestellt, sondern müssen in jedem Falle dem jeweiligen Zwecke

entsprechend gestaltet werden. Hierin besteht die schwierige Kunst des

Seelenlebens, da es zwei gleiche menschliche Tätigkeiten nicht geben
kann. Die jeweilige Zielsetzung erheischt immer eine eigene
Überlegung und den Ausdruck derselben in sämtlichen Elementen des
moralischen Seins. Gehen wir aber weiter und betrachten wir die
allgemeinste Vereinheitlichung des Seelenlebens unter dem letzten Zweck,
so müssen die einzelnen menschlichen Handlungen nicht nur für sich,
sondern auch in bezug auf diesen letzten Zweck neu gestaltet werden.
Daher bildet das moralische Sein, sowohl als einzelne menschliche Tätigkeit

wie auch als eine Ganzheit, ein harmonisches Seelenleben, eine

Stellung und Ordnung stellt deren Kräfte und Seinsgegebenheiten in den Dienst
der Idee usw., und dadurch, daß sie in richtigem, proportioniertem Verhältnisse
zueinander und zur auszuführenden Idee stehen, entsteht aus ihnen eine relative
Ganzheit und Einheit, deren Form gerade die Beziehung zur auszudrückenden
Idee ist. In diesem Sinne sagen wir, daß die praktische Idee, die Zielsetzung
die Form jeglichen künstlich gestalteten Seins bildet, deren einzelne Arten (das
moralische Sein, die verschiedenen Künste und Handwerke) je nach der leitenden
Idee, nach deren Ausführbarkeit und Verwirklichung in den mannigfachen
materiellen Bestandteilen, zu bestimmen sind. So ist z. B. die allgemeine Idee des

Hauses dessen Bewohnbarkeit. Für die praktische Verwirklichung derselben muß
das geeignete Material gewählt und bis ins kleinste Detail so geordnet werden,
daß jeder Teil das Seinige zur Erreichung dieses Zweckes beitrage und seinen
Seinsgehalt zur Verwirklichung dieser Idee, dieses Zieles hergebe. Auf diese Weise
wird die Materie ein formeller Bestandteil des Hauses. In ihrem absoluten Sein
aber erleidet sie keine Veränderung, behält ihre Selbständigkeit und wird keineswegs

ein Teil der Ganzheit. Wohl aber geht eine Veränderung derselben nach
der relativen Stellung vor sich, indem der absolute Seinsgehalt in den Dienst
einer Zielsetzung gestellt wird und so eine dementsprechende Einschränkung
erfährt : das absolute Sein ist nicht mehr für sich allein, sondern wirkt als ein
Teil zur Verwirklichung eines allgemeinen Zweckes mit. Auf diese Weise entsteht
eine relative Einheit und Ganzheit von vielen absolut selbständigen Bestandteilen,
und die Relation derselben ist die Form der zur Einheit gestalteten Vielheit :

forma rerum artefactarum est ordo. Und weil der Seinsgrund dieser Anordnung
die leitende Idee, die Zielsetzung ist, sagen wir auch : forma rerum artefactarum
est idea (exemplar), vel finis.



Sünde und Unsündlichkeit 421

relative Einheit, deren Form der Zweck ist und die durch eine reale

relative Modifikation der Bestandteile verwirklicht wird. Infolge der

realen, relativen Änderung der Bestandteile ist das moralische Sein

ein wirkliches Teilglied des realen Seins (im Unterschied zu manchen

juristischen Fiktionen) und stellt eine Form der totalitas per se dar,
infolge der einheitlich durchgedachten Zielsetzungl.

Betrachtet man das menschliche moralische Seelenleben von dem

Standpunkte aus, daß dessen Form und Lebenselement die Zielsetzung
bildet, so sieht man leicht ein, daß eine harmonische, fehlerlose

Verwirklichung desselben nur im Besitze eines allseits guten Gegenstandes

(bonum universale, summum bonum) möglich ist. Da aber der Mensch
diesen Gegenstand nicht besitzt, sondern nach dessen Erreichung
bloß strebt2, so können sich in die Gestaltung des moralischen Seins

die mannigfachsten Fehler und Mängel einschleichen und dasselbe in
ein sündhaftes Gebilde umwandeln. Andererseits aber ist es ein Gesetz

der jetzigen Weltordnung, daß dasjenige, was dem Menschen naturhaft
abgeht, ihm durch eine gnadenvolle Herablassung Gottes mitgeteilt
wird. Gott bietet sich dem Menschen als das höchste Gut, als Gegenstand

nicht bloß einer allgemeinen Willensneigung (bonum in communi),
sondern in seiner vollen Seinsfülle (summum bonum secundum se) dar
und gibt ihm auch die entsprechenden Mittel3. Die Liebe Gottes

(caritas) ist das neue, übernatürliche Sensorium, das nach Gott strebt,
seine Fühler auf alle Einzelgegenstände so ausstreckt, daß es alle in
den Bannkreis des höchsten Gutes, als eines allumfassenden Zweckes,

zieht, mit und nach dessen Beziehungen formt und gestaltet : Caritas

est forma virtutum. Und da dies nicht bloß ein partikuläres, für gewisse

Klassen der Menschheit gültiges, sondern allgemein geltendes Gesetz ist,

sodaß jeder Mensch in den Besitz dieses höchsten Gutes kommen kann,

ja hierzu verpflichtet ist, so können wir sagen, daß die Sünde immer

aus dem Mangel der Liebe Gottes stammt und nur dort möglich ist, wo

Gott als höchstes Gut seine Anziehungskraft zu betätigen aufgehört hat.

1 Ihr gegenüber steht die totalitas per accidens, bei der ein einheitlich
ordnendes Prinzip nicht vorhanden ist.

2 Deshalb wird sein moralisches Seelenleben als ein motus creaturae ratio-
nalis ad Deurn (Summum Bonum) beschrieben.

3 Vgl. Divus Thomas (Jahrg. 1941), S. 144, wo die dritte Zeile der Fußnote
folgendermaßen zu lesen ist : bei Tatsachen von entscheidender Bedeutung
auswirkt und als gratia cooperans In diesem Zusammenhange machen wir
auf einen anderen sinnstörenden Druckfehler S. 149, Zeile 12 von unten, aufmerksam,

wo anstatt begnadenden Geschöpfes begnadenden Schöpfers zu lesen ist.



422 Sünde und Unsiindlichkeit

Thomas hat also recht, wenn er alle Sünden der Menschheit in ihrer
jetzigen Lage auf die Erbsünde zurückführt. Als persönliche Sünde

Adams hat sie als Wirkursache den Verlust der Gnade für die Menschheit

herbeigeführt. Als persönliches Erbstück jedes einzelnen Menschen

besteht sie formell in der Beraubung der Gnade. Gott als höchstes

Gut hat infolgedessen seine Anziehungskraft für die Menschheit durch
die Erbsünde verloren, und die zahlreichen Verirrungen auf dem Gebiete
des sittlichen Lebens sind auf sie, als auf ihren allgemeinen Grund,
zurückzuführen. Ist aber dieser Defekt der gefallenen menschlichen

Natur behoben und die gnadenvolle Vereinigung des Willens mit dem

höchsten Gute vollzogen, so kann die Sünde nur dann erfolgen, wenn
diese Vereinigung aufgehört hat, oder nicht mehr genug lebenskräftig
ist, um die Willenstätigkeit in das höchste Gut zu verankern. Die
Sünde ist demnach in jeder Form ein Verlust der Gnade. Der zeitlichen

Folge nach zieht sie den Verlust der Gnade nach sich; nach der Ursache-

Priorität ist sie aber in ihrem Entstehen eine Folge des Gnadenverlustes.

Die gegenseitige innigste Durchdringung, der Verstandes- und

Willenstätigkeit ist bekannt und wird am geeignetsten durch die
Formel ausgedrückt : Verum est bonum intellectus 1. Der Wille
vermag die Wahrheit allerdings nicht in sich aufzunehmen, wohl aber ist
er eine anspornende Kraft für den Verstand, um dieselbe zu suchen

oder sich in ihre Betrachtung, nähere Bestimmung und tieferes Erfassen

zu versenken 2. Aus diesem Grunde spielt im Seelenleben und bei der

Gestaltung des moralischen Seins die Liebe eine ganz besondere Rolle,
sodaß ohne dieselbe auf diesem Gebiete bloße Mißbildungen,
lebensunfähige Velleitäten, wert- und formlose Haufen von Einfällen
entstehen 3. Die Liebe drückt infolgedessen die letzte Formung auf die
menschliche Tätigkeit; als einheitliches Streben nach Verwirklichung
eines umfassenden Guten formt die Liebe die Gestalt, den Charakter des

Menschen nach seinem moralischen Sein.
Die Liebe ist das erste Lebenszeichen der Willenstätigkeit. Ihr

Druck erscheint bei dem Aufleuchten der elementarsten Bedürfnisse
der menschlichen Natur und wächst immer verfeinernd, mit der
Entwicklung und Vergeistigung des menschlichen Lebens. Es gibt hierin

1 Vgl. des Verfassers: Der thomistische Gottesbegriff, S. 11, und II-II 4,

5 ad 1.
2 II-II 175, 2; 180, 1. Vgl. auch: La sintesi p. 462 sequ.
3 In diesen Bildungen steht vor uns das Beispiel einer totalitas artificialis

per accidens. Dieses von Einfällen und jeweiligen Stimmungen des Augenblicks
gerichtete Seelenleben nennt man Charakterlosigkeit.



Sünde und Unsündlichkeit 423

gar manche Stufen, auf denen die verschiedensten Gegenstände sich

melden, die die Liebe für sich beanspruchen. Es findet sich indes kein

einziger, der die Willensneigung vollständig in Anspruch nehmen und
sie befriedigen könnte. Jedes neue Bedürfnis ist bloß ein Ansporn,
um die Berechtigung der vorausgegangenen zu untersuchen und um
die nachfolgenden in gleicher Beziehung zu beurteilen. So ist dieser

Weg (via evolutionis) durch den Liebesdrang zum allumfassenden Guten
bestimmt und wird durch ihn der Pilger auf demselben geleitet. Wie
viele Fehltritte auf diesem Wege infolge des an sich blinden
Liebesdranges geschehen können, wissen wir mehr aus eigener Erfahrung,
als aus den Angaben der Statistik. Mit den Fehlern des Liebesdranges
laufen parallel die Fehler des Erkenntnislebens und infolgedessen jene
der mangelhaften Gestaltung der Elemente und Bestandteile des

moralischen Seins. Quod volumus credimus libenter, lautet der allgemeine
Erfahrungssatz, dessen Wahrheit nur noch durch die zahlreichen Lügen
des affektiven Lebens ergänzt werden muß x, um das ganze Elend der
Menschheit in ihrer jetzigen Lage und die unzählbaren Gefahren eines

nicht geordneten Liebesdranges begreifen zu können. Man muß wirklich

mit dem Apostel ausrufen : Infelix ego homo, quis me liberabit
de corpore mortis huius Die Antwort finden wir bei ihm : Gratia
Dei per Jesum Christum Dominum nostrum 2.

Als ein ordnendes Prinzip des sittlichen Lebens, als ein Wegweiser
für den Verstand beim Aufsuchen und bei der Gestaltung der Bestandteile

des moralischen Seins ist der Liebesdrang nur in seinen
allerersten Anfängen, als allgemeine Orientierung nach dem Guten hin, eine

Naturgabe ; in seiner Vollendung, in seiner bestimmten Abgrenzung
als ein wirkliches Ergreifen (comprehcnsio) des höchsten Gutes ist er
aber eine Gnadengabe Gottes. Wo dieser Liebesdrang lebendig ist,
dort gibt es im sittlichen Seelenleben keine faule Ruhe. Die Liebe

ist kein macht- und kraftloses Seufzen, oder eine ohnmächtige Velleität,
sondern eine Tat, ein Wirken in der Kraft des höchsten Guten. Sie

zieht alles in ihren Bannkreis, erfüllt jede Erscheinung mit den

Gottesbeziehungen, bewegt den Verstand zur Wachsamkeit und Aufmerksamkeit

bei der Gestaltung des moralischen Seins und läßt ihm keine Ruhe,
bis er die einzelnen Bestandteile nicht im Lichte seiner gesamten
Ausrüstung (Glaube, Klugheit usw.) geprüft und den Forderungen der

Gottesliebe angepaßt hat. Die Liebe bringt die einzelnen sittlichen

1 Die wissenschaftliche Formulierung dieses Einflusses findet man I-II 9, 2.
2 Rom. 7, 24 f.



424 Sünde und Unsündlichkeit

Akte und deren Bestandteile nach ihrem spezifischen Sein nicht hervor.
Dies ist die Aufgabe der einzelnen Tugenden. Aber sie überwacht jede
Bewegung auf dem Gebiete des sittlichen Seelenlebens, streckt ihre
Fühler aus und ist unruhig, bis nicht das ganze Innere restlos als Träger
der Gottesbeziehungen erscheint.

Fehlt der Liebesdrang, so ist der Verstand bei der Gestaltung der

Bestandteile des moralischen Seins entweder ganz sich selbst überlassen,
oder er hat nur einen schwachen, entkräfteten Willen in seiner Begleitung,
der sich um die fehlerlose Ausführung wenig, um die Gottesbeziehungen
aber gar nicht kümmert. Die kunstgerechte Gestaltung der menschlichen

Tätigkeit liegt ihm nicht am Herzen und es genügt ihm schließlich

jeder Gegenstand, um demselben seine Zuneigung zuzuwenden. Ohne
den allumfassenden Liebesdrang ist der Verstand auf dem sittlichen
Gebiete ohnmächtig und für die künstlerische Gestaltung des Seelenlebens

unfähig, ja blind, und auf diesem Gebiet gänzlich unorientiert.
Wir müssen demnach feststellen, daß die fehlerhafte Gestaltung der
Bestandteile des moralischen Seins auf den Mangel des Liebesdranges
zurückzuführen ist. Manche Gutheitsbeziehungen entgehen auf diese

Weise dem ordnenden Verstände, andere erscheinen ihm in falscher

Beleuchtung, und da das Prinzip der « Unruhe zu Gott » nicht tätig
ist, kommen gegenteilige « gottlose » Beziehungen zum Vorschein und
treten Fehlbildungen als Bestandteile in den Aufbau des moralischen
Seins ein 1.

Die Quelle der Sünde ist demnach auch unter dieser Sicht auf den

Verlust der Gnade zurückzuführen. Durch die Gnade tritt der Mensch

in den Vollbesitz des höchsten Gutes, der auf der gegenwärtigen Pilgerfahrt

als « Unruhe zu Gott », als « Darben Gottes » auftritt, durch seine

mächtige Kraft und seinen jede Naturneigung überwiegenden Drang
alles zum höchsten Gut hin bewegt, alles beherrscht, und mit
wirklichen Gottesbeziehungen erfüllt. Fehlt dieses Gotterfülltsein und
treten Handlungen ohne Gottesbeziehungen auf, so entsteht die Sünde,
die infolgedessen immer eine Folge des Gnadenverlustes ist, wenn sie

auch der zeitlichen Ordnung nach Ursache desselben ist.
Das Gesagte können wir folgendermaßen zusammenfassen :

1. Die Sünde als moralisch fehlerhaftes Werk (peccatum) stammt

von einem schwachen, entkräfteten Willen. Die Willensstärke besteht in

1 Unter diesem Gesichtspunkte ist die Sünde eine Gottlosigkeit (àaéflEia),
da in ihr eine Tätigkeit vor uns steht, die keine Gottesbeziehungen aufweist und
so ein entweihtes, Gott entzogenes Geschehen und Schaffen darstellt.



Sünde und Unsündlichkeit 425

der unbeweglichen Verankerung in einem festgewollten Zwecke, dessen

ordnende Rolle sich in der relativen Veränderung der einzelnen Akte
auswirkt. Die Willensschwäche entsteht entweder aus dem Mangel
einer unbeweglichen Zielsetzung oder aus den nicht überwundenen

Hemmungen, die den Einfluß des Willens auf die Gestaltung des
moralischen Seins mindern.

2. Die vollständige Entkräftung des Willens ist in der gegenwärtigen
Heilsordnung auf den Verlust der Gnade zurückzuführen. Daher ist
die Sünde eine Folge der Unempfindlichkeit des Willens für das höchste

Gut und seiner Kraftlosigkeit, die Gestaltung des moralischen Seins

nach den Gottesbeziehungen durchzuführen.
3. Die Willensfestigkeit besteht in der Verankerung in eine

allgemeine Zielsetzung (finis ultimus). Dies geschieht durch die Liebe
Gottes (caritas). Hierdurch werden aber festgewollte nähere Zwecke
nicht ausgeschlossen, sondern sie werden in Anbetracht der menschlichen

Leistungsfähigkeit und der Vielfältigkeit der irdischen Anliegen
direkt gefordert. Sie erhalten ihre Gestaltung und Heiligung durch
die Liebe, die die Gottesbeziehungen in sie hineinträgt. Die
Einzelzwecke werden einem allgemeineren Zwecke unterstellt, von dem sie

ihre Gestaltung erhalten und durch den sie in den Dienst der Liebe

gestellt werden. Die Willensfestigkeit in dieser Beziehung verleiht die

gratia operans, die in ihrer weiteren Auswirkung und gestaltenden
Tätigkeit gratia cooperans genannt wird. Ist die Sünde eine Tat,
welcher die Gottesbeziehungen abgehen, so können wir sagen, daß sie

aus dem Mangel der gratia operans und cooperans und in letzter Linie
aus dem der Liebe hervorgeht.

4. Die Sünde stammt aus dem Gnadenverlust und zieht einen

solchen nach sich. Wo also eine Sünde vorhanden ist, kann der Gnadenmangel

mit aller Sicherheit behauptet werden. Hieraus folgt aber

nicht, daß der Gnadenmangel die Notwendigkeit des Sündigens mit
sich bringt, daß also alle Werke der Nichtbegnadeten Sünde seien.

Die Gnade bewirkt durch den ordnenden Einfluß der Liebe die

allseitige Vollkommenheit des moralischen Seins, insbesondere die
übernatürlichen Gottesbeziehungen. Ohne letztere kann es in der

gegenwärtigen Ordnung keinen einfachhin annehmbaren sittlichen Wert
geben. Sie läßt aber die nächste Spezifikation des moralischen Seins

unberührt, die durch die übrigen Kräfte der handelnden Person

vorgenommen wird. Dieser moralische Wert, als eine bonitas, rectitudo
secundum quid, kann auch ohne die Gnade verwirklicht werden. Des-



426 Sünde und Unsündlichkeit

halb brauchen die Werke der Ungläubigen nicht ausnahmslos Sünden

zu sein.

5. Die Sünde als habituelle Neigung (vitium) zu fehlerhaften
Gestaltungen des moralischen Seins ist ein entkräfteter Verstand und

Wille, in denen die Naturgabe, die semina virtutum, entweder nicht
aufging, oder nach einer Richtung geformt wurde, die nicht einen

Zuwachs an Kräften, sei es erworbenen, sei es eingegossenen, sondern

einen Abgang derselben und infolgedessen einen Seinsmangel bedeutet.
6. Die Sünde als Makel besteht in der Gottverlassenheit infolge

des Gnadenverlustes. Was dies bedeutet, wollen wir in der Folge
ausführen.

7. Die Sünde ist eine menschliche Handlung, die nach ihren Bestandteilen

fehlerhaft gestaltet oder einfachhin ihrer natürlichen Art und
Bestimmung nach ungestaltet ist. Diese fehlerhafte Gestaltung ist auf
den mangelhaften Einfluß der Prinzipien dieser Handlung, auf den

Verstand und Willen zurückzuführen, die entweder in den augenblicklichen

Dispositionen oder nach ihrer habituellen Ausrüstung nicht in
der Lage sind, die Gestaltung zweckentsprechend vorzunehmen. Unter
dieser Sicht ist die Sünde eine Verbindung heterogener Elemente, die

weder durch einen gemeinsamen Erkenntnisgrund, noch durch eine

einheitliche, festgewollte Zielsetzung homogen gestaltet wurden.
8. Die Tätigkeiten der einzelnen Organe, der niederen Seelenvermögen,

ja des Verstandes und des Willens selbst, erleiden durch ihren Eintritt
in das moralische Sein keine Veränderung. In ihrem physischen Sein
und Sosein sind sie lediglich von ihren natürlichen Prinzipien abhängig.
Als solche sind sie vollkommen oder fehlerhaft, je nach der Beschaffenheit

ihrer Prinzipien und nach deren gestörten oder gehemmten
Betätigung 1. Sie bleiben gleichbeschaffen in einem moralisch vollendeten

(guten) oder monströsen (schlechten) Sein ; das esse secundum rationem
ist bloß eine relative Bestimmung, die ihnen beim Aufbau einer neuen
Seinsweise zukommt, zu deren Festigkeit oder Hinfälligkeit sie ähnlich

beitragen, wie die Bestandteile des Hauses zu dessen Wert und
Brauchbarkeit beisteuern. Sie sind bloße materielle Teile des mora-

1 Zu den störenden Hemmungen und zu den vorteilhaft einwirkenden
Einflüssen gehören auch die psychischen Dispositionen. Wie das ruhige, so vermag
auch das schlechte Gewissen nicht die Art, sondern die Beschaffenheit des physischen
Geschehens entsprechend zu beeinflussen. Das Psychische ist eben das bewegende
Prinzip des Physischen in bezug auf den Gebrauch (usus). Dieser Einfluß gehört
indes nicht der moralischen Ordnung an, sondern trägt nur zur physischen
Gestaltung der Wirkung bei.



Sünde und Unsündlichkeit 427

lischen Seins, ein Stück von der vielfachen, moralisch zu ordnenden

Materie. Durch sie nimmt der Mensch die äußeren und inneren,
leiblichen und seelischen Güter in Gebrauch. Ihr Gebrauch selbst aber

ist eine Tätigkeit, die zwar nach physischen Gesetzen vor sich geht,

jedoch weder diesen allein noch der Willkür, sondern gewissen Normen

anheimgestellt ist, die die Verantwortung des Menschen vor seinem

Schöpfer für den gesamten Gebrauch bestimmen und regeln. Das

moralische Sein besteht nach seiner ureigenen Art in der Zusammenfassung

der gesamten Materie, in der Anordnung nach gewissen Zwecken

und deren Rangordnung, die den Gebrauch der äußeren und inneren

Güter, der Seelenvermögen selbst nach den Gesichtspunkten des ewigen

Gesetzes als gestaltet, ungestaltet, gut und böse, recht und unrecht, gerecht

und ungerecht hinstellen. Von diesem esse secundum rationem fällt
ein Licht auf die gesamte Materie, oder sie wird durch den Mangel
des genannten Lichtes dämmerig, verdunkelt, verunstaltet. Das moralische

Sein, das esse secundum rationem, ist deshalb ein wahres, reales

Sein, das aber vom physischen Sein nach seiner ganzen inneren Konstitution

wesentlich verschieden ist. Es ist ein vom Verstände und Willen,
und lediglich von diesen gestaltetes Sein, existiert aber nicht nach Art
des ens rationis bloß im Verstände. Denn es sind ja eitel physische

Realitäten, die der ordnenden Tätigkeit des Verstandes unterstellt
sind ; ohne dieselben, als bezogene Materie, hätte die Ordnung selbst

gar keinen Sinn, ja wäre überhaupt nicht möglich. Durch dieses

wechselseitige reale Bezogensein wird das moralische Sein in. seiner

Eigenart bestimmt und hervorgebracht, und in dieser künstlichen, ja
künstlerischen oder verpfuschten Ordnung der Naturgegebenheiten
besteht das moralische Sein, für dessen Bestand der ordnende Mensch

allein verantwortlich ist, das ihm zur Ehre oder zum Schimpf
angerechnet wird L Das physische Geschehen bleibt in seiner

Eigengesetzlichkeit beim Entstehen und Bestehen unverändert, besudelt die

1 Die Begründung dieser Relation ist der transzendentalen Beziehung des

Verstandes und Willens zuzuschreiben, nach der sie — jeder in seiner Art und
Weise — die führenden Prinzipien des menschlichen Lebens sind. Ihnen kommt
es zu, zunächst die eigene Tätigkeit nach dem esse secundum rationem zu gestalten,
dann aber dasselbe auf die Wirkweise der niedrigen Vermögen auszugießen. Durch
letztere, als ausführende Organe, wird das esse secundum rationem auf den
Gebrauch der inneren und äußeren Güter übertragen, die auf diese Weise als Teile der
moralischen Ganzheit des Personseins mit ihm in eine Beziehung treten, die umso
fester ist, je mehr sie durch die beschriebene Benützung des esse secundum
rationem teilhaftig geworden sind. Die Ausgießung des esse secundum rationem,
die menschliche Gestaltung der innern und äußern Welt, nennen wir « Arbeit »



428 Sünde und Unsündliclikeit

hervorbringenden und physisch artbestimmenden Prinzipien in keiner
Weise, sondern nur jene Person, die in den physischen Bestandteilen
eine vernunftwidrige Anordnung getroffen hat. Aus diesem Grunde

wird auch Gott, der das Sein dem physischen Material gibt und bei der

Tätigkeit der einzelnen Seelenvermögen mitwirkt, an der Sünde nicht

mitschuldig, da die fehlerhafte Gestaltung und Anordnung derselben nicht

hier, sondern im Verstände und Willen zu suchen ist.

* *

Wir haben bisher versucht, die Merkmale der Sünde nach ihren
einzelnen Prinzipien zu bestimmen. Aus diesem Grunde haben wir
versucht, nachzuweisen, welchen Einfluß die Wirkursachen der Sünde
auf ihr Sein, richtiger auf die Beraubung des Seins ausüben. Ein
anderer Einfluß ist auf das Personsein (prineipium quod) und ein
anderer auf die nächsten Prinzipien (prineipium quo) zurückzuführen.
Die Wirkursachen haben indes einen artbestimmenden Einfluß nur
kraft der Formalursache, deren Bestimmungen sie entweder keimhaft
in sich tragen (rationes seminales), oder nach der sie gestaltet werden,
falls sie durch Selbstbestimmung nicht sich selbst darnach gestalten
können. Letzteres spielt bei der Hervorbringung des moralischen Seins

eine große Rolle. Das Vorbild der eigenen Gestaltung und somit auch

der des moralischen Seins ist das ewige Gesetz, das in verschiedenen

Formen dem denkenden Menschen vorgelegt wird. Die eigentlichen
Merkmale der Sünde sind also nicht ihren Wirkursachen, sondern
diesen vorbildartigen Prinzipien zu entnehmen. Das gleiche Sein oder
dessen Beraubung ist dinglich im moralischen Sein der menschlichen

Tätigkeit, welche in denselben musterbildartig enthalten istl. Die
Bestimmung der einzelnen Merkmale der Sünde, auch nach ihren
Wirkursachen, ist indes von großem Vorteil, da man auf diese Weise leichter

im spekulativen Sinne. Die einzelnen Teilsichten des Arbeitsbegrifles sind mannigfach

; alle aber stimmen darin überein, daß sie nur kraft der Verbindung mit dem
Verstände und Willen ein esse secundum rationem vermitteln und die so gestalteten
und bearbeiteten Dinge mit dem menschlichen Personsein verbinden können.

1 Daher gilt das, was Thomas I 84, 5 von den rationes aeternae sagt, nicht
bloß für die physische, sondern auch für die moralische Ordnung. Keine
geschaffene Erkenntnis besitzt eine Festigkeit ohne die Verankerung in den

ewigen Wahrheiten. Nur ist die Wertung der menschlichen Erkenntnis durch
die rationes aeternae keine unmittelbare, sondern eine durch die Sinnenwelt
vermittelte. Die reinen Geister erhalten Ideen, deren direkter Gegenstand die rationes
aeternae, als termini connotati idearum divinarum, sind : die Übereinstimmung
und Wertung ist eine unmittelbare.



Sünde und Unsündlichkeit 429

wahrnimmt, wie und auf welchem Wege der Einfluß des ewigen Gesetzes

zurfi menschlich gestalteten, moralischen Sein herabsteigt. Dasselbe

ist auch von der materiellen Ursache des moralischen Seins zu sagen,
die wir in den verschiedensten Bestandteilen der menschlichen Tätigkeit
bestimmt haben. An sich haben diese Elemente keinen artbestimmenden
Einfluß auf das moralische Sein. Letzterer hängt vom Verstände und
Willen als Wirkursachen ab, welche die einzelnen Wesenszüge in die

sittliche Handlung hineintragen. Die materiellen Bestandteile sind

aber Träger der Form, der artbestimmenden Elemente. Sie leihen ihr
eigenes Sein zur Herstellung jener Ganzheit, die wir moralisches Sein

nennen. Beim Zustandekommen dieses Seins erfahren sie eine Änderung,

durch die ihr Wert, ihre Einschätzung wesentlich beeinflußt wird.
Aus diesem Grunde können die Namen und Bezeichnungen der
moralischen Handlungen auch den materiellen Bestandteilen entnommen
werden, da dieselben von seiten der Form eine lichtvolle Erhöhung
oder eine herabsetzende Besudelung erhalten. In diesem Lichte möchten
wir im folgenden einige Bezeichnungen der Sünde untersuchen.

Die allgemeinste Benennung der Sünde, der die übrigen leicht
unterstellt werden können, ist die von Unreinheit, Unflat, Unflätigkeit.
Das lateinische sordes, das griechische àxafiapst'a, pjtapi'a, insbesonders
aber xiOapax sind entsprechende Ausdrücke, um den Zustand zu
bezeichnen, der aus der Unordnung der Bestandteile einer menschlichen

Handlung ersteht. Als Mißbildung auf dem sittlichen Gebiete
wird die Sünde 3et|xa, Ungeheuer genannt. In all diesen Ausdrücken
kommt zum Vorschein, daß die sündhafte Handlung die richtigen
Proportionen in ihrem Aufbau nicht aufweist und deshalb ein in sich

wertloses, unbrauchbares und verwerfliches Gebilde darstellt. Wie auf
dem physischen Gebiete nur jene chemischen Bindungen einen Wert
besitzen, in welchen die Elemente nach entsprechenden Proportionen
vorhanden sind, so ist auch auf dem moralischen Gebiete erfordert,
daß die Bestandteile nicht nach Mißverhältnissen auftreten und so die

Ganzheit verunstalten. Hierin kommt der Vergleich des hl. Thomas,
mit dem er den Sündenmakel veranschaulicht, zu seinem vollen Recht,
daß nämlich ein Ding durch die Vermischung mit fremden Elementen

verunreinigt und seiner natürlichen Bestimmung entzogen wird. Dies

zeigt sich bei der Sünde, als einer ungeordneten, menschlichen Handlung

(actus humanus inordinatus) in vollem Maße. Entsteht aus der

Betrachtung eines wohlgeordneten Seins ein Genuß, eine Befriedigung
des Schönheitssinnes, so verursacht das Gegenteil ein widerliches Gefühl,



430 Sünde und Unsündlichkeit

einen Widerwillen, ein Entsetzen, da der Gegenstand sich als eine

Mißgestalt, als ein Ungeheuer, ein Sei^a, erweist. Deshalb läßt Sich

auf die Sünde das Schriftwort übertragen : ubi nullus ordo, sed sempi-
ternus horror inhabitat h Den Mangel an objektiver Ordnung und
Schönheit drückt ßSeXuo-a, spurcities (Ekelhaftigkeit, Scheußlichkeit)

aus, während àxaôapcha die Unreinheit betont.
All diese Ausdrücke mit (entheiligen, entweihen) ergänzt,

legen uns nahe, daß bei der sündhaften Handlung etwas seiner natürlichen

Bestimmung entzogen und infolge einer mangelnden fehlenden

Ordnung in seinen Beziehungen auf Gott entweiht wurde. Die materiellen

Bestandteile der Sünde erfahren in sich keine Änderung ; nur ihrer
relativen Stellung nach haben sie eine andere Bedeutung, je nachdem
sie auf sittlich wertvolle oder wertlose Prinzipien hingeordnet werden.

Naturgemäß sollten sie Träger der Gottesbeziehungen sein, gleichsam
ein geweihter Boden, in dem nur der Same des Wortes Gottes, des

ewigen Gesetzes aufgehen sollte. Anstatt dessen ist dieser Boden Träger
eines Samens des Feindes Gottes, seine Frucht aber ist durchtränkt von
allen Giften der Gott feindlichen Beziehungen 2. Die Sünde erscheint
demnach von Seiten der materiellen Bestandteile, welche Träger von
Gott feindlichen Beziehungen sind, als eine Entweihung, als eine

Entziehung der natürlichen Bestimmung dessen, was an sich Gott gehört.
Auch in einem anderen Sinne bewahrheitet sich, daß die Sünde

eine Unreinheit, eine Unflätigkeit ist. Das moralische Sein ist ein

esse secundum rationem rectam. Dies schließt eine ständige Vereinigung

der menschlichen Gesinnung mit den obersten, ja transzendensten
Normen der Sittlichkeit in sich. Es bedeutet eine Veredelung der

ganzen Geisteshaltung, einen engen Anschluß an Gott, dessen Gedanken

zu Richtlinien jeder menschlichen Handlung gewählt und durch
Umformung der Gesinnung als solche ständig festgehalten werden. In
einer solchen Seele herrscht die in Gott gereinigte und von ihm geadelte

Gesinnung, die selbst das Niedrige, das Tierische im Menschen erhöht
und von einem besondern Glänze umgeben sein läßt. Dieser Glanz,
der von der Anerkennung und vom Lobe Gottes auf das Menschliche

herabsteigt, geht der Sünde ab. Die materiellen Bestandteile bleiben

1 Job 10, 22.
2 Das richtige Verständnis des Gesagten können am besten die Vergleiche

und Parabeln des Evangeliums vom Baume (Mt. 7, 17) und vom ausgestreuten
Samen (Mt. 13 ; Mc. 4) vermitteln. Sehr anschaulich ist auch die Klage bei
Is. 5, 4 : An quod expectavi, ut faceret uvas, et fecit labruscas



Sünde und Unsündlichkeit 431

in Finsternis liegen, es fehlt ihnen jene Durchsichtigkeit, die von
Gottes Glanz und Glorie auf sie herabfallen und sie durchtränken müßte.
Aus diesem Grunde ist die Sünde eine Verunreinigung der Seele selbst

durch den Kontakt mit solchen Bestandteilen, die ihr fremd sind und
welche der Reinigung in Gott entbehren. Dies tritt noch mehr ans

Licht, wenn wir überlegen, daß die Sünde von einer Einstellung und
Gesinnung ausgeht, die unter dem Menschen steht. Klar ist dies bei
den Fleischessünden und überall, wo die Vorherrschaft des Tierischen
festzustellen ist. Man nennt diese Sünden in eminentem Sinne Unreinheiten,

weil hier die Elemente, die dem Menschen als solchem fremd

sind, und in denen ein Aufleuchten des spezifisch Menschlichen am wenigsten

sich offenbart, das Übergewicht haben. Aber auch im allgemeinen
läßt sich dieses untermenschliche Niveau behaupten und dessen Einfluß
auf die fehlerhafte menschliche Handlung nachweisen. Jede Potenz,
jede Materie erreicht einen bestimmten Grad der Seinsvollkommen-
heit durch die entsprechende, proportionierte, in sich vollwertige Form.
Ohne dieselbe bleibt sie ungestaltet, häßlich, unrein, unflätig. Nur
die Herrschaft der Form vermag die Materie so zu gestalten, daß Unordnung

der Ordnung, Unvollkommenheit und Vervollkommnungsbedürftigkeit
dem vollkommenen, in jeder Beziehung abgeschlossenen Sein den

Platz einräumen. Die Potenz, die Materie ist Prinzip der Unordnung
und der Unvollkommenheit. Wird diese nicht durch den Seinsgehalt
der Form überwunden, so entstehen jene Mißbildungen, die dem Naturlauf

das Gepräge des Unsicheren, Schwachen, Gesetzlosen aufdrücken,
die Welteinheit aber erheblich stören. Dasselbe ist auf dem sittlichen
Gebiete der Fall, wo das Sein als ein esse secundum rationem bestimmt
wird. Die Gestaltung des Stoffes sittlich zu formen ist demnach
Aufgabe der Vernunfttätigkeit. Die Vollkommenheit oder Unvollkommenheit

der vernunftgemäßen Gestaltung ist daher darnach zu beurteilen,

ob die Vernunft mit den Prinzipien der Sittlichkeit in Kontakt bleibt,

oder dieselben verläßt. Bei der Sünde ist letzteres der Fall. Die handelnde

Person weist die Führung durch die transzendenten Normen ab, es

fehlt ihr jene Seinsvollkommenheit, die der Vernunfttätigkeit und

-gestaltung naturgemäß gebührt. Seinshaft ist der Mensch dem An-
sichseienden untergeordnet. Die Unterwerfung nach objektmäßiger
Gestaltung — sei es in der Richtung des Wahren, sei es in bezug auf
das Gute, — ist bloß eine Folge der seinsmäßigen Abhängigkeit. Aus
diesem Grunde vermag das Geschöpf etwas naturgemäß und vollkommen

nur dann zu ordnen, wenn es — je nach der betreffenden Ordnung

Divus Thomas 29



432 Sünde und Unsündlichkeit

seiner Tätigkeit — mit dem Ansichseienden, der ersten Wahrheit und
mit dem höchsten Gute in Verbindung bleibt. Jeder andere Versuch
führt zu einer Mißgestaltung, läßt das desiderium materiae formarum
unbefriedigt und den Stoff selber ungeformt. Da bei der Sünde die

Gestaltung des sittlichen Stoffes durch den Verstand ohne Einfluß,
ja mit direktem Ausschluß des ewigen Gesetzes geschieht, kann die
so entstandene Form nur etwas Unvollkommenes, Kraftloses sein,
sodaß die Materie ungeformt bleibt und auf dem sittlichen Gebiete

etwas Ähnliches darstellt, wie auf dem physischen der der Fäulnis
anheimgefallene Stoff. In beiden Fällen ist der Mangel einer
kraftvollen, die Materie beherrschenden Form daran schuld, daß eine

Fäulnis eintritt, das Ergebnis aber bloß als Unrat und Unreinheit
gilt und als solches verworfen zu werden verdient. Das Ungeordnetsein

(ixoafjua), das in der fehlerhaften menschlichen Tätigkeit als eine

Folge der mangelhaften, kraftlosen Gestaltung des Stoffes auftritt,
kann nicht richtiger bezeichnet werden, als wenn man es einen Unflat,
eine besudelte Frucht der schmutzigen, vom Licht des ewigen Gesetzes

nicht beleuchteten Seele nennt. Denn nur ein in sich ungeordnetes

Prinzip kann Wirkungen hervorbringen, in welchen die àxaîjfal, die

Verwirrung und Unordnung vorherrschen. Unter dieser Schau, sofern

die Sünde auf ein in sich schwaches, verdorbenes Prinzip zurückgeführt
wird, erhalten Fäulnis, Unflat, Schmutz, Unreinheit u. dgl. eine ganz
besondere Bedeutung, und man wird den Gedankengang jener
verstehen, wenn auch nicht würdigen, die behaupten, daß die Sünde

etwas so Natürliches sei, wie die Absonderung der nicht assimilierten
Stoffe. In beiden Fällen unterliegt der Mensch einer Naturnotwendigkeit.

Die mangelhafte Ordnung des sittlichen Stoffes bildet den Schimpf,
die ignominia (ovsiooç) des Menschen. Die sittlich gute, vollkommene
Handlung ist ein Kunstwerk, das vollwertige, gestaltungsfähige Menschen

voraussetzt, die ihre Ehre darein setzen, daß ihr innerer Wert (gloria

1 Eine besondere Bedeutung dieses Wortes ist die Verwirrung, Unordnung
im Heere. Man vergleiche den öfters gebrauchten Ausspruch des Aquinaten, daß
die Formung, das Wohl des Heeres von der Ausführung des Schlachtplanes
abhängt. Fügt sich das Heer den Befehlen des Führers nicht, oder sind diese in
sich unvollkommen gestaltet, so entsteht die iraHol. Dasselbe geht bei jeder
künstlichen und kunstvollen moralischen Ordnung vor sich, wo es sich im eigentlichen

Sinne bewahrheitet : forma (rerum artificialium) est ordo : die brauchbare
Gestaltung und zweckmäßige des Stoffes hängt von dem ordnenden Prinzip ab,
denn nur dann können die einzelnen materiellen Teile zum Ganzen und im Ganzen
im richtigen Verhältnisse stehen, wenn das ordnende Prinzip in sich kraftvoll
genug ist und die Teile sich unterzuordnen vermag.



Sünde und Unsündlichkeit 433

interna) in entsprechenden Werken erscheine und ihre eigene, wie auch
die fremde Anerkennung verdiene (glorificatio interna et externa) 1.

Solche Kunstwerke können aber nur dann entstehen, wenn die Gesinnung

eine hohe und erhabene ist, d. h. aus einem intimen Verkehr
mit den idealen Normen der sittlichen Werte entspringt und durch
dieselben ständig genährt wird. Der Sünder trägt demnach nur die

eigene Schande zur Schau, wenn er, anstatt seine Seele, seine innerste

Wohnung mit Kunstwerken zu schmücken und mit solchen Werken

vor Gott und den Menschen zu erscheinen, ein von Schmutz, Fäulnis
und Unflat verunstaltetes Innere in sich trägt. In dieser Sicht ist die

Sünde atsyûvr,, àSov'a, à-rifjua. Der Ausdruck xt,X:ç zeigt uns die Sünde

als einen Schandfleck (macula), îSoç aber (eigentlich Schweiß) weist

uns an die Analogie einer natürlichen leiblichen Schwäche. Demnach
wäre die Sünde ein ausgestoßener Krankheitsstoff, ein Zeichen der
innern Schwäche, der innern Unordnung, eine Krankheitserscheinung2.
Mi'asua bedeutet ebenfalls schandvolle Besudelung, besonders durch
ein Verbrechen. Daher ist mit diesem Ausdrucke die Notwendigkeit
der Entfernung des Fleckes, der Reinigung und der Sühne (piaculum)
verbunden. Die Sünde wäre demnach eine Tat, die den Sünder schandvoll

gestaltet, ihm das Lob und die Ehre raubt, ihn selbst aber infolge der

Besudelung niederträchtig, unter seiner Würde stehend erscheinen läßt.
Die fehlerhafte Gestaltung der Bestandteile wird vielleicht durch

nichts so entsprechend ausgedrückt als durch iniquitas. Die
Grundbedeutung des Wortes bezieht sich auf das in sich Ungleiche,
Unausgeglichene. Ungünstige Beschaffenheit liegt als zuerst ausgedrückter
Wesenszug im Worte. Daher seine besondere Eignung, um alles

zusammenzufassen, was in diesem Kapitel gesagt worden. 'Aviuotti? und
àvtouaXi'a dürften die griechischen Gegenwerte für das lateinische

iniquitas sein. In all diesen Wörtern wird die Ungleichheit und Ungleich-

artigkeit der Bestandteile, der Mangel an Homogeneität, die

Vermischung von nicht zusammengehörigen Elementen sehr scharf betont.
Auch iaacTÎa nimmt Bezug auf die Mangelhaftigkeit der Bestandteile.

Die erste Bedeutung von âu.apxâva> ist « nicht teilhaft werden ».

'A|j.a;xi'a wäre demnach die Sünde unter der Sicht, daß in ihr etwas
vorhanden ist, was der entsprechenden Vervollkommnung nicht
teilhaftig wurde, nämlich die materiellen Bestandteile, denen die Hin-

1 Über diese Begriffe Näheres: Der thomistische Gottesbegriff, S. 168 ff.
2 Dies drückt aus.



434 Sünde und Unsündlichkeit

Ordnung auf ein vollwertiges Prinzip, die Abhängigkeit von demselben,

abgeht. Dasselbe ist von xaxi'a zu sagen, wodurch etwas in seiner Art
Untaugliches, Untüchtiges bezeichnet wird. Als solches erscheint die

Sünde, indem in ihr die Bestandteile in einer solchen Unordnung, ohne

Einheit und zerfallen auftreten, daß ihnen gerade das abgeht, was
eine menschliche Handlung zu einem vollwertigen moralischen Sein

und Wert gestaltet.
Die Wahrheit der menschlichen Handlung ist die reichste und die

lebensvollste unter allen Beziehungen, die sie umgeben und begleiten.
Durch sie wird die Rechtheit (rectitudo), Rechtschaffenheit (bonitas)
und die Gerechtigkeit (iustitia) derselben sichergestellt. Die Wahrheit
ist aber deshalb so reichhaltig, weil sie das ganze Sein der sittlichen
Tätigkeit umfaßt und vollends durchdringt. Sie besteht nicht in einer

Übereinstimmung nach spekulativen Beziehungen, sondern in der
Gestaltung des moralischen Seins selbst. Wegen der oben 1 beschriebenen

eigentümlichen Entstehung dieser Art des Seienden müssen wir sagen,
daß hier die Wahrheit dem spezifisch sittlichen Sein vorausgeht und
so letzteres durch sie bedingt wird, ja direkt in ihr besteht. Bei jedem

praktisch Wahren ist dies der Fall, sofern man darunter nicht das

physische, sondern das durch die neue (praktische) Ordnung entstandene

Sein versteht. Die praktische Wahrheit wird vom Verstände
verursacht, erhält von ihm ein wirkliches Sein, dem das esse secundum

rationem eigen ist. Aus diesem Grunde wird der ordnende Verstand
« Wahrheit » solcher Seinsweisen genannt. So heißt auch die ordnende

göttliche Vernunft « veritas », Maßstab der menschlichen Tätigkeit2.
Um also auf dem sittlichen Gebiete ein vollwertiges Sein hervorbringen
zu können, ist erfordert, daß alle Bestandteile der Handlung von
diesen Wahrheitsbeziehungen belebt und durchdrungen sind. Es

dürfen keine seelenfremde, d. h. von Verstand und Willen nicht geordnete

Elemente in die menschliche Tätigkeit aufgenommen werden,
noch weniger aber darf etwas Gott-Feindliches darin Platz finden.

Seelenfremd und gottfeindlich sind die beiden Quellen, aus welchen
die Fehlwerke — die iniquitates — auf dem sittlichen Gebiete

stammen. (Forlsetzung folgt.)

1 S. 427. 2 I 21, 2.


	Sünde und Unsündlichkeit [Fortsetzung]

