Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 19 (1941)

Artikel: Die Stellung des Menschen im Kosmos [Fortsetzung und Schluss]
Autor: Endres, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762757

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762757
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Stellung des Menschen im Kosmos.

Von Dr. Jos. ENDRES C.Ss.R.

(Fortsetzung und Schiup.)

IV. Die Stufe des Menschen.

DalB} der in der Welt stehende Mensch alle angefiithrten Schichten
irgendwie in sich vereinigt, bedarf keiner langen Untersuchung!. Er
unterliegt den Gesetzen des Korpers, der Schwerkraft, ist aus bestimmten
chemischen Stoffen, nach bestimmten chemischen Gesetzen gebildet ;
in ihm spielen sich die Vorginge des Pflanzenlebens, der Ernihrung,
des Wachstums und der Zeugung ab ; wie das Tier ist er mit Sinnen,
Instinkten und Begierden ausgeriistet und nimmt zuletzt auch noch
teil an den Vorrechten des Geistes. Er ist darum « kosmomorph », wie
Scheler sagt 2, eine Wiederholung der Welt, ein Mikrokosmos im Makro-
kosmos. Letztere Bezeichnung findet sich schon frith und bei den
verschiedensten Denkern, bei Aristoteles, den Stoikern, christlichen
Theologen der ersten Jahrhunderte, Denkern des Mittelalters bis zu
N. Cues und M. Luther.

Damit ist der Mensch wirklich eine Zusammenfassung von Gegen-
sitzen. Er ist ein sich dialektisch verhaltendes Wesen, ist Verbindung
von Sinn und Geist, Trieb und Wille, Gebundenheit und Freiheit,
Aktivitit und Passivitit, Zeitlichkeit und Ewigkeit, der « Wendepunkt
der Natur und Geisteswelt » (Schelling), ein Biirger zweier Welten. Sein
Leib verbindet ihn mit der Welt der Dinge, sichert ihm einen Platz
in Raum und Zeit, bringt ihn in engste Verbindung mit den Primaten
der Siugetiere. Skelett und Kreislaufsystem, Eingeweide, Sinnes-
organe, Fortpflanzung, Embryonalentwicklung, Zusammensetzung des
Blutes usw. weisen iiberraschende Ubereinstimmung mit jenen auf,
so daB er ihnen gattungsmiBig einzugliedern ist. Einen biologischen
Einheitsbegriff « Mensch » gibt es also nicht. Sein Geist trennt ihn

1 Vgl. Augustinus, Sermo 43 n. 4.
2 M. Scheler, Wesen und Formen der Sympathie (Bonn 1931) 123.



362 Die Stellung des Menschen im Kosmos

aber durch einen Abgrund von jener Welt. Keiner hat das Gegensiitz-
liche und Ritselhafte des Menschen so eindrucksvoll zu sagen gewulit
wie B. Pascal.

1. Die Stelle des Menschen im Stufenbau des Seienden wird durch
sein Wesen bestimmt. Worin das Wesen dieser ritselhaften Wirklich-
keit bestehe, das zu kldren, ist stets ein Hauptanliegen der Philosophie
gewesen. Erst in jiingster Zeit ist die Wesensfrage etwas ausgeschaltet
worden. Man legt ihr keine groBe Bedeutung bei fiir die ErschlieBung
des Menschen, wie er gerade heute zum Problem geworden ist. Denn
man hilt das begriffliche Denken fiir ganz ungeeignet, Seiendes in seiner
konkreten Existenz, vor allem das wandelnde, flieBende ILeben und
hier vor allem den Menschen zu begreifen. Bewege sich dies Erkennen
doch in der Ordnung des Unwirklichen, des Abstrakten, sehe es doch
gerade von dem ab, worauf es ankommt, von der Existenz, vom
Menschen, wie er in der konkreten Wirklichkeit, wie er vor und in der
Entscheidung steht !'. Man macht es der Scholastik vor allem zum Vor-
wurf, das Universale auf Kosten des Singularen bevorzugt zu haben,
wobeil man freilich iibersieht, daBl jede abstrakte Erkenntnis letztlich
der ErschlieBung des Konkreten dient, dal ihre Ergebnisse vom Einzel-
dinge gelten, sofern es ein universale potentiale enthilt. Eine Er-
kenntniskraft, die wie die menschliche abgestimmt ist auf das Sein,
bewegt sich nicht nur in der von der Existenz gelosten Wesensordnung ;
denn jenes Sein umfaBt sowohl die Existenz wie die Wesenheit. Wenn
auch die Philosophie als Wissenschaft sich beim kontingent Existierenden
vor allem mit den Wesenheiten befalBt, sieht sie dabei doch niemals
ab von deren Bezichung wenigstens zur moglichen Existenz. Und wie
sie bei ihrer Wesensuntersuchung ausgeht von dem wirklich Existie-
renden, sogar von den sinnlich wahrnehmbaren Wirklichkeiten, so
kommt sie als Naturphilosophie wieder auf diese zuriick, um die
Richtigkeit ihrer Ergebnisse zu priifen, oder um als Metaphysik einen
analogen Begriff der Existenz des rein Geistigen zu bilden. Allerdings
ist dem menschlichen Verstande ein unmittelbarer Zugriff, die Schau
des Existierenden in seinem Reichtum versagt. Wo die koérperlichen
Dinge ursichlich auf ein geistiges Vermogen wirken, in es eingehen,
miissen ihre vereinzelnden Beschaffenheiten, besonders die Ausdehnung,
abgestreift werden. Nur die Sinne erfassen unmittelbar, in schauender
Weise das Wirkliche. IThnen aber entgeht dabei das Wesentliche ; sie

' M. Heidegger, Scin und Zeit a. a. O. 49,



Die Stellung des Menschen im Kosmos 363

kénnen uns nicht sagen, was das Erfalite ist, sie begreifen es nicht,
vermoégen nicht das Viele auf seinen tragenden Grund zuriickzufiihren.
Ein Stehenbleiben beim Individuellen hieBe darum beim Unwesent-
lichen verharren, iiberhaupt nicht emporsteigen zu der dem Menschen
entsprechenden Stufe des Erkennens. Und so ist es bei den von der
Existenzial- und Lebensphilosophie eingeschlagenen neuen Erkenntnis-
wegen vielfach. Sie iiberschreiten den Bereich des Sinnlichen nicht,
sind zum Teil mit emotionalen Elementen stark gemischt, die mehr
der Willkiir als der Wirklichkeit giinstig sind. Zudem wird auch das
Individuelle nur stiickhaft, nur nach einer seiner vielen Seiten ergriffen.
Wenn man dann die Summe der gewonnenen Einzelerkenntnisse zu
ordnen sucht, kommt man iiber eine Lypenerkenntnis nicht hinaus.
Auf Grund mehr oder weniger groBer iduBerer Ahnlichkeiten lassen
sich zwischen Individual- und Arteinheit liegende Gruppen zusammen-
stellen, wie E. Spranger, E. R. Jaensch und K. [aspers das mit Erfolg
getan haben. Man bringt es zu Einsichten, die von einem bestimmten
Kreis artgleicher Individuen gelten, nicht aber von der ganzen Art,
weil sie das Wesen nicht beriihren. So férdernd und fruchtbar das fiir
einzelne Wissenschaften immerhin sein mag, eine Gefahr ist doch
damit verbunden, und das ist nichts Geringeres als eine Art Nomina-
lismus, der nicht wenige Rassentheorien schon weitgehend beherrscht.
Man kennt nur noch das Besondere der einzelnen Gruppen und Typen,
das, wodurch sie sich unterscheiden, und iibersieht dabei das Gemein-
same und Verbindende, und kennt keine allgemeingiiltigen Begriffe
mehr. Seit Dilthey! und Leisegang * meint man sogar, nur zwischen
den dem gleichen Typus angehdrenden Einzelwesen sei ein gegen-
seitiges Verstehen mdoglich ; die Erforschung der Gestaltform des
Denkens habe ergeben, daB Menschen einer bestimmten Denkform
Menschen anderer Denkformen nicht verstehen und von ihnen nicht
verstanden werden konnen. Fiir das Sittliche fiihrt eine solche Ver-
neinung oder Vernachlissigung des Wesentlichen zu einem folgen-
schweren Relativismus, wie er z. B. die Situationsethik auf weite
Strecken beherrscht.

Es ist nun einmal so, daB der Mensch erst durch Weggehen vom
Wirklichen, vom Individuellen, zu dessen Wesen kommt. Die ganze
Wirklichkeit nach Wesenheit und Existenz erfaBt er erst, wenn Sinn

1 Vgl. Gesammelte Schriften 8. Bd. 75-120.
2 Denkformen (Berlin 1928).



364 Die Stellung des Menschen im Kosmos

und Geist, das bei der Existenz verharrende und das sie verlassende,
das zum Wesen vordringende Erkennen zusammengehen. Das Ganze
wird erst dann erkannt, wenn der ganze Mensch, d. i. der Mensch mit
seinen sinnlichen und geistigen Kriften, sich darum bemiiht.

Noch ein zweiter Vorwurf wird gegen die Scholastik, wenigstens
gegen eine bestimmte Richtung in ihr erhoben. Die Lehre von der
materia signata quantitate als dem Individuationsprinzip mache es
unmoglich, den Wert des Einzelwesens, der Person, in rechter Weise
zu erfassen und das Interesse fiir sie zu wecken. Das Einzelne sei
doch an erster Stelle seiend, und unter allem Einzelnen stehe doch
der Einzelmensch, die Person, der Wiirde nach an erster Stelle. Nun
solle sie aber gerade durch.das Unvollkommenste und Niedrigste,
durch die Materie zustandekommen!. Man erkennt sofort das Un-
berechtigte des Vorwurfs. Er griindet in der Gleichsetzung von Indi-
viduum und Person, in der Gleichsetzung dessen, was den Menschen
zu einem Einzelwesen neben andern der gleichen Art macht, ihn so
die Artvollkommenheit nur in beschrinkter, nicht erschépfender Weise
besitzen liBt, und dem, was ihn zur Person macht und damit seine
Wiirde begriindet.

2. Es ist nicht allzusehr verwunderlich, wenn man in dem Versuch
der Wesensbestimmung des Menschen das Schroffe der Gegensitze
in ihm dadurch abzuschwiichen suchte, daB man nur eine der beiden
Seiten als das Wesen nahm und die andere als deren Anhingsel
betrachtete. Neben einem solchen einseitigen Monismus steht aber
auch ein iibertriebener Dualismus, der es fiir unmdoglich hilt, daB
Gegensitze von Geist und Stoff sich innerlich zusammenschlieBen
konnen, und sie darum beziehungslos oder nur akzidentell verbunden
nebeneinanderstehen li3t. Nach einer andern Ansicht wiire der Mensch
weder Leib noch Seele, noch die Verbindung beider ; und zuletzt gibt
es eine Lehre, die weder einen Monismus noch einen Dualismus in der
angegebenen Form vertritt, sondern das Richtige beider ohne ihre
Einseitigkeiten in einer héhern Einheit zu verbinden sucht. Mit diesen
verschiedenen Wesensbestimmungen édndert sich auch die Stellung, die
dem Menschen im Stufenbau des Seienden zugewiesen wird.

a) Sieht man von den ersten schiichternen Versuchen der alten
Naturphilosophen ab, dann steht zeitlich und der Bedeutung nach

1 Vgl. H. Meyer, Thomas von Aquin (Bonn 1938) 83.



Die Stellung des Menschen im Kosmos 365

eine Ansicht an der Spitze, die das Wesen des Menschen in seine Seele
verlegt. Nach Plato verhalten sich Leib und Seele des Menschen zu-
einander wie Erscheinungs- und Ideenwelt. Das will sagen : wie allein
den Ideen im eigentlichen Sinne Sein zugesprochen werden darf, so
ist der Mensch eigentlich Seele. Sie ist auch diesen Ideen zugewandt,
sie sind ihr Revier, in dem sie ihre Erkenntnisgegenstinde findet. Wie
die Welt der Erdendinge an den Ideen gemessen eigentlich Schein ist,
so hat der zerfallende Menschenleib mit dem Menschenwesen eigentlich
nichts zu tun. Zu ihm steht die Seele nicht in urspriinglicher Beziehung,
er ist nur das Gehiduse, in das sie zeitweise eingesperrt ist, wie die
Auster in die Schale!; er ist, wie schon die Pythagorier wuBten, ihr
Kerker, ihr Verbannungsort 2. Die im Phiddon als einheitlich aufgefaBte
Seele wird dann in drei, aus der Dreiteilung des Staates hergeholte
Elemente aufgespalten oder wenigstens als dreifach geschichtet be-
trachtet : die Vernunft, die eigentlich menschliche Schicht, die bio-
logische des Begehrlichen und die dazwischenliegende des Mutartigen
und Ehrliebenden 3, denen im Timdus sogar ridumlich auseinander-
liegende Wohnsitze im Korper zugewiesen werden . Wie bei solcher
Dreiteilung noch eine Einheit des Seelenlebens moglich ist, hat Plato
uns nicht gesagt.

Die den Phiddon beherrschende Stimmung vom Leib als dem
Widerpart der Seele findet sich bei Plotin wieder, obgleich nach ihm
der Leib dem Einwirken der zwei- oder dreifach gestuften Seele das
Dasein verdankt und dynamisch von ihr abhingig, mehr in ihr ist
als sie in ihm. Das aus beiden gebildete Gemeinsame, das Einzelwesen,
eine Parallelbildung zu dem aus der Weltseele und Materie bestehenden
Ganzen, ist wegen der Materialitit des Leibes ins Bose verstrickt, so
daB es fast eine Schande ist im Leibe zu sein ®. Lebensprinzip des
Leibes ist nicht die Vernunftseele, und Plotin duBert sich nicht in
gleichbleibender Weise iiber den Ursprung dieses Lebensprinzips. Die
Vernunftseele ist etwas, das zum belebten Korper hinzutritt, ohne
innerlich auf ihn hingeordnet zu sein®. Auch hier wird der Mensch
mit der Seele, der Vernunftseele gleichgesetzt ”.

1 Phidrus 250. ? Gorgias 493 ; Kratylos 400.

3 2 Politeia 434 d ff.; 439d ff.; 580d ff.

1 Timéus 69 fi.

5 Vgl. Uberweg-Prdchter, GrundriB der Geschichte der Philosophie (Berlin
1926) I. 605-606.

6 Eneades 11, 1. 3, ¢c. 9; 1, 1.1, ¢c. 12; IV, 1 4,¢c. 27; VI, L. 4, c. 12.

7A.a O. 1,1 4 c. 14



366 Die Stellung des Menschen im Kosmos

In der mittlern Stoa findet der den Mensch als Wesen der Mitte,
als Ziel und Krone der irdischen Welt, und die Selbsterkenntnis als Zen-
trum alles Wissens betrachtende Poseidonios harte Worte fiir den Leib,
die Fessel und den Hemmschuh der priexistenten Secle!; Gedanken,
die in der spitern Stoa wieder bei Seneca auftreten 2. Das wahre Gliick
und das wirklich erstrebenswerte Leben beginnen nach ihm erst, wenn
die Seele aus ihrem Leibesgefingnis befreit ist.

Wie in vielen Fragen, so verleugnet Awugustinus auch hier seine
platonisch-plotinische Beeinflussung nicht. Freilich besteht nach ihm
der Mensch aus Leib und Seele ? und bildet damit eine Einheit, die
schwerer zu verstehen ist, als das Geheimnis der Menschwerdung 4.
Der Leib ist auch nicht mehr der Kerker, sondern das Werkzeug der
Seele, der er das Leben verdankt ®, die auf ihn wirkt, gegen deren
vergeistigenden EinfluB er sich jedoch nicht selten striubt. Aber der
Mensch ist vor allem Seele. Er ist eine verniinftige Seele, die sich eines
Koérpers bedient ®; und die Seele ist eine vernunftbegabte Substanz,
zur Beherrschung des Korpers eingerichtet 7. Weil Augustinus unter
platonischem EinfluB besonders nachdriicklich die Substanzialitit der
Seele lehrt und gleichwohl auch den ganzen Menschen als eine solche
Einheit ansieht, wird dessen Begriffsbestimmung schwierig. « Denn
man sieht nicht recht, wie der Mensch, der eine Substanz ist, aus der
Vereinigung einer Seele, die auch eine Substanz ist, mit ihrem Leibe,
der eine dritte Substanz ist, entstehen sollte » 8. Doch die Schwierig-
keiten, die sich hier ergeben muBten, gingen Augustin darumn nicht in
ihrer ganzen Schwere auf, weil er die Voraussetzung dafiir, die Potenz-
Akt-Lehre, nicht gekannt und « weil ihm das abstrakte Problem vom
metaphysischen Gefiige des Menschen miilig erschien»? Bei ihm
stand die sittlich-religiose Seite des anthropologischen Problems ganz
im Vordergrund. Ist er in der Wesensfrage auch nicht zu voller Klar-

! Uberweg a. a. O. 479-480.

2 Semeca, Dialogorum libri XII: ad Helvetiam matrem 11, 7; Epistolae
morales, Ep. 102, 26.

% Aug. De Trinitate XV n. 11.

% De civitate Dei X. c¢. 29.

5 Ebd. XIX c. 25.

S De morib. eccl. I. 27, 52; tract. in Joan. XIX n. 15; De mus. VI n. 9.
Daran anklingend die Begriffsbestimmung des Menschen bei De Bonald : Intel-
ligence, servie par des organes, Oeuvres (Paris 1817) Discours prélim. p. 30.

7 Aug. De quantit. an. n. 22,

8 St. Gilson, Der hl. Augustin (Hellerau 1930) 86.

¥ Ebd.



Die Stellung des Menschen im Kosmos 367

heit durchgedrungen, so bewegt sein Denken sich doch sachlich in der
Richtung einer substanziellen Einheit von Leib und Seele. In dieser
Frage wird man ihm wohl zwischen Platonismus und dem Hylo-
morphismus der aristotelisch-thomistischen Philosophie den Platz an-
weisen konnen. Eine Stellung, die er darum nur behaupten konnte,
weil er auf psychologischem Gebiete bleibend, eine metaphysische
Losung nicht erstrebte L.

Der Gedanke vom Leibe als Anhingsel am Menschen wird dann
wieder von Descartes aufgegriffen. Dazu muBte ihn seine Einteilung der
Substanzen in denkende und ausgedehnte fiihren, da er den Menschen
den denkenden, also den unausgedehnten, zurechnete. Zwar ist der
Mensch, die Seele nicht nur mit dem Leib verbunden, wie der Schiffer
mit dem Fahrzeug, sondern enger und inniger ? ; doch gehort er nicht
zu seinem Wesen. Dazu gehort allein die Seele, die als denkendes
Etwas zu verstehen ist. Menschsein ist Denken, und das ist verschieden
von der Ausdehnung, dem Leibe, ohne den es bestehen kann 3. Beide,
Denken und Ausdehnung, Seele und Leib, der gleich der Seele ein
Fiirsich-Sein, aber kein Leben hat, auch mit ihr verbunden eine
Maschine bleibt und dessen ernihrende und sinnliche Titigkeit mecha-
nischen Charakters ist, sind miteinander auf uneinsichtige Weise geeint.
Weil zur Erkenntnis der Wahrheit ein Zusammenarbeiten von Leib
und Seele nicht gefordert ist 4, die Begriffe nicht aus den Dingen
gewonnen, sondern teilweise wenigstens der Seele vom Schopfer mit-
gegeben werden, wird der Mensch in dieser Beziehung nach Art eines
geschaffenen reinen Geistes aufgefaBt . Diese Deutung des Menschen
als Geist ist die Grundlage der rationalistischen Systeme. Maglichst
aus sich selber, a priori, unabhingig von der AuBenwelt und Sinnes-
erkenntnis, soll der Mensch die Wesenheiten und sogar die wirkliche
Existenz begreifen. Man erkennt, wie unter solchen Voraussetzungen
die Verbindung von Leib und Seele iiberfliissig, wenn nicht gar sinnlos
scheinen muB. — Auch H. Lotze wird spiter sagen, das wahre Wesen
des Menschen sei nicht in der Verbindung von Leib und Seele, sondern

1 Vgl. E. Portalié, Augustin, Artikel in : Dictionn. de Théol. cathol. col. 2358 ;
Hieronymus a Parisiis, De unione animae cum corpore in doctrina D. Augustini,
in : Acta hebd. augustinianae-thomisticae 271-311 ; Joh. Hessen, Augustins Meta-
physik der Erkenntnis (Berlin 1931) 20.

2 Meditationes, med. VI. 26.

3 Principia phil. 1. 9; I. 51.

¢ Vgl. Regulae ad directionem ingenii, reg. 3.

5 Vgl. J. Maritain, Trois Réformateurs (Paris 1925) 78 ff.

Divus Thomas 25



368 Die Stellung des Menschen im Kosmos

in der Seele allein zu suchen ; der Leib sei das uns vertrauteste Stiick
der Aullenwelt !. Eine dhnlich lockere Einheit beider Elemente mufl
ebenfalls Scheler vertreten. Der Mensch ist nach ihm Geistperson.
Diese ist nicht als Substanz zu denken, sondern als ein mit den Akten
identisches Aktzentrum, als das die Person sich im Vollzug der Akte
erlebt 2. Wenngleich die Geistperson mit dem Leib verbunden ist,
ist sie doch nicht abhingig von ihm 3, wird nicht durch ihn, sondern
durch sich selbst individuiert *. Ieib und Seele sind auch hier ver-
schiedene Individuen. Noch mehr zieht der Geist sich in Berkeleys
Philosophie auf sich selbst zuriick. Hier hat nur die Seele und ihr
BewubBtseinsinhalt Dasein. Die Seele ist das Wesen des Menschen, die
bei Hume sogar zu einem «Biindel oder Zusammen verschiedener
Perzeptionen, die einander mit unbegreiflicher Schnelligkeit folgen und
bestiindig im FluB sind», verfliichtigt wird ®. Trotzdem Scheler sich
dagegen verwahrt, ist es doch sehr schwer, keine Ahnlichkeit zwischen
seiner Ansicht und den Ansichten der Aktualititsphilosophie zu sehen.
Bei Kant liegt das Problem mehr in der Frage nach dem Verhiltnis
von noumenalem und phinomenalem Ich. Der Mensch, der Biirger
zweier Welten, gehort der iiberzeitlichen Vernunftwelt wie der zeit-
lichen Sinnen- und Dingwelt an. Als empirisches Ich in der Dingwelt
stehend, ist er von ihrer Gesetzlichkeit der Kausalitit in seinem Handeln
eindeutig festgelegt, so daB dieses, falls alle Ursachen bekannt wiren,
genau errechnet werden kénnte. Wenn er trotzdem frei ist, dann auf
Grund seines iibersinnlichen, intelligibeln Ich, dessen Erscheinung das
empirische ist. Da nun das gleiche Ich, der gleiche Mensch der
empirischen und noumenalen Ordnung angehoért, und er als noumenales
Ich nicht nur Norm, sondern etwas wirklich Existierendes ist, ergibt
sich das widerspruchsvolle Gebilde eines Ich, das zugleich zeitlich und
iiberzeitlich ist, dessen Handlung eindeutig festgelegt, sogar genau
vorausberechenbar und zugleich auch Ergebnis freier Entscheidung,
also nicht festgelegt, unberechenbar sein soll. Wie das Ich sowohl
zeitlich als ewig sein kann, «ist das spekulative Kernproblem des

1 H. Lotze, Mikrokosmos (Leipzig 1923) I. 352.

2 M. Scheler, Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethnik
(Halle 1927) 300, 397 ff.

3 A a. 0. 499.

4 A. a. O. 385-386.

5 D. Hume, Traktat iiber die menschliche Natur, iibersetzt von Th. Lipps
(Leipzig 1902) 327.



Die Stellung des Menschen im Kosmos 369

Idealismus »!. Im Idealismus wird dem Menschen eine Stellung zu-
gewiesen, die einer Vergottung gleichkommt, ebenso aber auch die
Vernichtung der Person bedeutet. Ausgehend von Kants Apriorismus,
der dem erkennenden Menschen eine schopferische Rolle zuerkennt,
weitet der transzendentale Idealismus den Machtbereich des denkenden
Subjektes, das im Verlauf der kritischen Untersuchung zu einem iiber-
empirischen, transzendentalen Subjekt umgeformt worden ist, immer
weiter aus. Dadurch, daB es ihn denkt, bringt es den Gegenstand nach
Inhalt und Form hervor, daB letztlich alles, auch die empirischen
Subjekte nach Leib und Seele nichts als Gedanken des transzendentalen
Subjektes sind, oder dieses zu einem Wesenselement von jenen gemacht
wird, das in ihnen erkennt. Wie dem Realen, Konkreten iiberhaupt,
so kann der transzendentale Idealismus vor allem auch dem realen
Menschen nicht gerecht werden.

b) Es wire sonderbar, wenn die Ansichten, die den Menschen
mehr oder weniger mit Geist gleichsetzen, keinen Widerspruch gefunden
hitten. Als Antithese zum Primat des Geistes, der Zuriicksetzung und
Verfliichtigung des Leiblichen wird die Lehre von der Materie und dem
Sinnlichen als einziger oder vorziiglicher Wirklichkeit verkiindet. Am
tiefsten steht dabei die heute wissenschaftlich wohl iiberholte Ansicht
des Materialismus, der die franzgsische Aufklirungsphilosophie des
18. Jahrhunderts beherrschte, die deutsche des 19. Jahrhunderts mit-
bestimmte und von franzdsischen wie deutschen Vertretern der Lebens-
philosophie ebenso scharf wie erfolgreich bekimpft worden ist. Daf3
die ersten Naturphilosophen des Altertums dem Geistigen gegeniiber
vielfach noch nicht iiber materialistische Erklirungen und Begriindungen
hinauskamen, bleibt verstindlich. Das Geistige ist also in allen diesen
Theorien nur graduell vom Stoff verschieden, ist Funktion und Uberbau
der Materie. Der Mensch ist nichts als Leib und riickt auf die Stufe
der bloBen Nutzwerte herab, steht im Dienst der Produktion, der
Technik, der Ware, ist Diener der Maschine, ein homo faber in der
unwiirdigsten Form. Er ist nichts anderes als ein Erzeugnis der bis
ins Letzte berechenbaren Maschine Welt ; nicht er ist es, der die
Geschichte macht, die Geschichte macht ihn zu dem, was er ist. Das
FreiheitsbewuBtsein, das ihn begleitet, ist eine sonderbare Natur-
erscheinung, die sich zuletzt auch als eine Art von Determination
erweist. Im Triebhaften und UnterbewuBten sind die geheimen Krifte

1 . Kroner, Von Kant bis Hegel (Tibingen 1924) I. 443.



370 Die Stellung des Menschen im Kosmos

zu finden, die den Menschen in Bewegung setzen. Dieser Materialismus
braucht nicht immer in der krassen Form eines De la Mellrie oder
Biichner, eines Marx oder Feuerbach oder Freud aufzutreten, oft ist
er getarnt, oft sind sich die Anhiinger seiner nicht ausdriicklich bewuBt,
aber sie bejahen seine Grundsitze in ihrem Handeln, in ihrem Ver-
halten zum Mitmenschen, in den Zielen und Mitteln der Industrie
und Wirtschaft.

Hoher stehend und heute wirksamer sind jene Lehren, die nicht
einen Nutzwert, sondern den Selbstwert des Vitalen zum Hochstgut
erheben, die den Leib gegen die Materie und gegen den Geist verteidigen.
Dabei wird unter dem Vitalen nicht immer das gleiche verstanden.
Bei Nietzsche ist es vorwiegend als Machttrieb, bei Klages als Vitalseele,
bei Bergson als schopferische Entwicklung, bei Dilthey als geschicht-
liches Leben und bei Scheler als Emotionales gedacht. Der Kampf
gegen den Geist ist nur zu berechtigt, sofern man unter diesem die
selbstherrliche, zweckhaft denkende, alles berechnende und auflosende,
die Liebe und alle Gefiihle im Menschen unterdriickende Ratio oder
« technische Intelligenz » versteht, wie sie vor allem seit Descartes und
seinen Nachfolgern ausgebildet worden ist. Aber man sollte eine ent-
artete, von den Seinsgesetzen willkiirlich geloste, emanzipierte Betiti-
gung eines geistigen Vermogens nicht einfach dem Geiste gleichsetzen.
Man sollte ferner den Kampf gegen eine solche Betitigung nicht auf
das geistige Erkennen in der dem Menschen eigentiimlichen Form iiber-
haupt ausdehnen. Der ausgerufene Primat des Werdens statt des
Seins wird der Wirklichkeit ebensowenig gerecht, wie die Behauptung,
das begriffliche Erkennen kionnte das flieBende Leben in keiner Weise
richtig fassen. Von diesem ILeben selbst erschaffen, sei der Verstand
ein Werkzeug des handelnden Menschen, dazu bestimmt, den Menschen
an seine Umgebung immer vollkommener anzupassen. Die Welt der
festen Korper sei sein eigentlicher Gegenstand, und darum feiere er
auch in der Geometrie die hochsten Triumphe ; wenn er aber das Leben
zu erfassen suche, miisse er dieses in seine starren, unverinderlichen
Begriffe zwiingen, es nach Art seines Formalobjektes, der Materie, dem
erstorbenen und erstarrten Abfall des Lebens deuten und entstellen,
wie Bergson zu behaupten nicht miide wird!. Das nihere Verhiltnis

1 Uber die Beurteilung dieser Richtung im allgemeinen vgl. H. Rickert,
Die Philosophie des Lebens (Tiibingen 1922), Bergsons im besondern J. Maritain,
LLa philosophie bergsonienne. 2me édit. Paris 1930.



Die Stellung des Menschen im Kosmos 371

von Leben und Geist wird nicht von allen Lebensphilosophen gleich
gesehen. Nach Nietzsche wire der Geist ein Erzeugnis, und zwar ein
Fehlerzeugnis des Vitalen. Die Aufgabe bestinde darin, den Menschen
wieder zuriickzufithren zur Natur, ihn zu animalisieren, den Hochst-
wert, den Willen zur Macht wieder zum Ma@stab fiir sittlich gut und
bose zu machen. Bei allem Schonen, was Scheler in seinen frithern
Perioden iiber den Geist zu sagen wubBte, galt er ihm zuletzt doch nur
noch als eine Fehlentwicklung, eine Sackgasse des Lebens, an dem es
zugrunde gehe . In ihrer Verbindung werde das an sich blinde Leben
durch den Geist sehend, und der an sich kraftlose und schwache Geist
in Glut und Titigkeit gesetzt 2. Ablehnender und unverséhnlicher noch
steht Klages, der Erbe der Gedanken Niefzsches und heute viel beach-
teter Prophet, dem Geiste gegeniiber. Dieser ist, von auen kommend,
in das Leben eingebrochen, hat sich wie ein Keil zwischen die zu-
sammengehérenden Elemente : Leib und Seele, eingedringt, um den
I.eib zu entseelen, die Seele zu entleiben, das Leben zu téten und sich
so als dessen Widersacher zu erweisen 3. Damit ist die ganze Mensch-
heitsgeschichte nichts anderes als ein Zersetzungsvorgang des Lebens.
Was E. Brunner einmal zu den Ausfiihrungen Schelers in dieser Frage
schrieb, gilt fiir alle, die den Geist in Gegensatz zum ILeben setzen,
ihn als dessen Feind erkliren : « Welche Tragikomddie ... Menschen,
die verniinftige Biicher schreiben und Vortrige halten, um verniinftig
zu beweisen, daB die Vernunft eine Erfindung der Griechen sei; die
es zu wissen glauben und andere dariiber zu belehren wiinschen, daB
das Wissen und Lehren nur im Triebe wurzle, und die eine Idee vom
Menschen haben und sich darauf nicht wenig zugute tun, des Inhalts,
daB mit den Ideen iiberhaupt nichts los sei; die gegen den Unsinn
kimpfen, der darin besteht, an einen Sinn zu glauben ; die sich um
eine Theorie der Geschichte bemiihen, die zeigen soll, daB3 es nichts
Giiltiges gibt; die den Menschen eine Sackgasse der Entwicklung
nennen ; welch merkwiirdige Sackgasse, die weil3, daB sie eine Sackgasse
ist ! Welch merkwiirdiger Philosoph, der wissend, daB alles, was die
Menschen bisher iiber den Menschen gedacht hatten, falsch ist, glaubt,
selber die Wahrheit zu wissen und den Irrtum der andern zu

I In seinem am 15. Juni 1926 an der Universitit Ziirich gehaltenen Vortrag :
Der Geist und die Triebe in der Geschichte.

2 Die Stellung des Menschen im Kosmos (Darmstadt 1928) 96 fi.

3 L. Klages, Der Geist als Widersacher der Seele (Leipzig 1929) 7, 253;
Vom Wesen des Bewultseins (Leipzig 1926) 41 fi.



372 Die Stellung des Menschen im Kosmos

durchschauen, der darin bestehe, da8 man an eine Wahrheit glaube !
Welche Dekadenz der Philosophie, die Dekadenz der Philosophie ernst
zu nehmen und sie mit ihren eigenen Mitteln gesund zu machen ! »!.

¢) Eine andere Gruppe sieht Leib und Seele nicht als zwei
Elemente im Menschen, von denen das eine wesentlich, das andere
unwesentlich, oder das eine aus dem andern ableitbar ist, so daB,
wenngleich aus verschiedenen Griinden, ein Monismus herrscht, sondern
betrachtet sie als nebeneinander wohnende und arbeitende Nachbarn,
die gleich selbstindig, sich in Ruhe lassen und keinen Verkehr
miteinander pflegen. So ungefihr denkt sich der psycho-physische
Parallelismus, der einmal auf eine groBe Gefolgschaft unter den
Naturwissenschaftlern und den von dort her beeinfluBtcn Philosophen
blicken konnte, das Verhiltnis, und reit damit den Menschen in
einen unheilbaren Dualismus auseinander. Weil eine Seins- und Titig-
keitsverbindung zweier, derartig verschiedener Wirklichkeiten wie Leib
und Seele, Stoff und Geist es sind, in keiner Weise maglich, ein gegen-
seitiges Einwirken sogar dem gesicherten Naturgesetz von der Erhal-
tung der Energie und der geschlossenen Naturkausalitit sowie dem
philosophischen Prinzip vom hinreichenden Grunde zu widersprechen
schien, lieB man beide beziehungslos nebeneinanderstehen und arbeiten.
Ohne ursichlichen Zusammenhang laufen demnach in der leiblichen
und seelischen Sphire des Menschen Titigkeitsrethen ab, so daB3 jedem
Punkt des seelischen Vorgangs ein ganz bestimmter in der koérperlichen
Reihe, vor allem in den Vorgingen der Hirnrinde, entspricht. « Die
einzige Verbindung von Leib und Seele besteht in einer natiirlichen
und gegenseitigen Ubereinstimmung des Denkens der Seele mit den
Gehirnspuren, und denen der Seelenbewegungen mit denen der Lebens-
geister »*. Fiir Leibniz mit seiner Lehre von den als unkérperlich
gedachten Monaden und ihrer innerlichen Titigkeit war eine solche
pristabilierte Harmonie die einzige Maoglichkeit, den Schein einer
Wechselwirkung zwischen Leib und Seele zu erkliren. Geistige Monaden
konnen nicht gegenseitig aufeinander einwirken, keine iibergreifenden
Titigkeiten setzen. Wenn es trotzdem scheinen mochte, zwischen
Leib und Seele bestinden Beziehungen, ist das in Wirklichkeit nur
Schein, der seine Erklirung findet in dem sich ganz entsprechenden

1 E. Brunner in: « Neue Ziircher Zeitung» 1926 Nr. 999.
2 Malebranche, Recherche de la vérité I1I. 5.



Die Stellung des Menschen im Kosmos 373

Ablauf der Titigkeiten beider Sphiren, ohne daB aber zwischen ihnen
ein ursidchlicher Zusammenhang bestinde.

Die Unmoglichkeit einer solchen Loésung des Problems ist offen-
sichtlich. Welche Gehirnvorginge sollen dem beziehenden Denken
entsprechen, das eine Vielheit in einer Einheit zusammenfalt ? Dem
einheitlichen BewuBtsein entspricht nichts im Bereich des Physio-
logischen. Mogen die einzelnen Inhalte dort ihr Korrelat haben, nicht
aber die Beziehung der Ahnlichkeit, Unihnlichkeit usw., in der sie
zueinanderstehen und die vom Verstande zugleich mit jenen Inhalten
erfaBt wird ? Oder wie soll etwa der Vorgang des Wiedererkennens, bei
dem ein frither gesehener Gegenstand, spiter, auch wo er Lage und
Form verindert hat, wiedererkannt wird, nach dieser Theorie verstind-
lich sein ? Was wire die korperliche Parallele zu dem angedeuteten
seelischen Vorgang ? Beim ersten Erfassen des Gegenstandes fiel
dessen Bild auf eine bestimmte Stelle der Netzhaut. Von dort pflanzte
sich die Nervenerregung fort bis zur « Sehsphéire » im Hinterhautplappen
des GroBhirns, wo dann Gedéchtnisspuren entstanden. Bei der zweiten
Wahrnehmung wird aber der Gegenstand andere Stellen der Netzhaut
treffen. Der dem Wiedererkennen im Kérperlichen parallele Akt soll
nun darin bestehen, daB jene Spuren im Gehirn wieder erregt werden.
Aber warum soll sich die Erregung bei der zweiten Wahrnehmung
gerade zu ihnen fortpflanzen, wenn diesmal der Eindruck andere
Netzhautelemente getroffen hat, die mit andern Stellen des Gehirns
in Faserverbindung stehen ? !. Jede duBere Handlung des Menschen,
das ganze duBere Kulturleben und -schaffen wird nach diesem Paral-
lelismus zu einer Reihe rein mechanischer Vorginge, von Erkenntnis-
akten nicht bestimmt und ausgel6st, sondern nur begleitet. Die Seele
wird zu einem machtlosen Schatten, und der belebte Korper zu einem
Automaten. Es ist darum nicht verwunderlich, wenn man beide
Titigkeitsreihen doch zu verbinden suchte, sie vereinfachte, das
Psychische auf das Physische oder dieses auf jenes im Sinne eines
Panpsychismus zuriickfithrte, oder gar beides fiir Erscheinungsformen
eines andern, unbekannten Dritten hielt, dhnlich wie das Konvexe
und Konkave auch verschiedene Seiten des gleichen Dinges sind, man
jedenfalls also wieder bei einem Monismus landete. Damit war der
Parallelismus, der eigentlich so eine Vertiefung erfahren sollte, auf-
gehoben.

! A. Messer, Natur und Geist (Osterwieck 1920) 64-65.



374 Die Stellung des Menschen im Kosmos

Er wird auch weder kraft einer philosophischen, noch einer
naturwissenschaftlichen Wahrheit gefordert. Was den Satz vom
hinreichenden Grund betrifft, so ist es klar, da8 Physisches als solches
nicht ausreichende Ursache einer psychischen Wirkung sein kann.
Um der Sachlage gerecht zu werden, muB8 man noch einen andern,
der alten Philosophie stets geliufigen Satz beachten : Quidquid recipitur,
per modum recipientis recipitur. Bei der Theorie von der geschlossenen
Naturkausalitit ist die so wichtige Unterscheidung von objektiven
und methodischen Prinzipien wohl zu beachten. Um tiberhaupt arbeiten
zu konnen, muB der Naturwissenschaftler methodisch daran festhalten,
der Grund fiir eine physische Wirkung sei immer erst in einer physischen
Ursache zu suchen. Er darf nicht schon von vornherein Vorginge im
Nervensystem aus der Einwirkung einer Seele, oder Bewegungsvorginge
als Wirkung einer BewubBtseinstitigkeit erkliren wollen. Doch hat der
Naturwissenschaftler zu bedenken, daB er nicht die ganze Naturwirk-
lichkeit, sondern nur einen Ausschnitt daraus erforschen kann, da@
darum seine Ergebnisse von einer umfassenderen Wissenschaft unter
Umstinden eine Berichtigung erfahren koénnen. Was darum als
methodisches Prinzip ganz am Platze ist, darf nicht voreilig von ihm
als objektive Wahrheit ausgegeben werden. Als gesicherte Lehre, als
Wiedergabe des Wirklichen darf die Theorie von der geschlossenen
Naturkausalitit nicht schon vor der Untersuchung aller Tatsachen,
gegen die Ergebnisse einer hohern Wissenschaft, aufgestellt werden.

Mehr als methodische Bedeutung hat das Prinzip von der Erhal-
tung der Energie. Fiir bestimmte Naturvorginge ist sie nachgewiesen
und daraufhin fiir die Gesamtheit des Naturgeschehens ausgesprochen
worden. ODb sie im Wesen des Korpers begriindet und ein Naturgesetz
in diesem Sinne ist, wurde noch nicht gezeigt. Wenn nun eine
physische Ursache im Psychischen eine Wirkung hervorbringt, ver-
braucht sie Kraft, ohne daB die Wirkung der physischen Welt zugute
kime ; umgekehrt wird durch das Einwirken der Seele auf den Korper
dessen physische Energie vermehrt. In jedem Falle wird also das
angefiihrte Gesetz verletzt.

Versuche haben auch ergeben, daB dies Gesetz, das zunichst
nur besagt, bei ursichlichen Vorgingen innerhalb des Naturgebietes
bleibe aufgewandte und empfangene Energie stets gleich, die Energie-
verhiltnisse zwischen dem Naturgebiet und einem andern Seinsbereich,
dem Psychischen etwa, nicht beriicksichtigt, wahrscheinlich auch fiir
die psycho-physische Ordnung gilt. Nach genauen Messungen sind bei



Die Stellung des Menschen im Kosmos 375

einem Korper, der mit einer psychischen Wirklichkeit in Verbindung
steht, trotzdem Ausgabe und Einnahme der Energie bis auf ein Geringes
gleich. Daraus folgt aber noch nicht die Richtigkeit des Parallelismus.
Denn die Einwirkung des Leibes auf die Seele braucht micht notwendig
in der Form eines energetischen Vorganges zu geschehen, und das
Einwirken der Seele auf den Korper braucht nicht notwendig dort
eine Vermehrung der Energie zu verursachen ; sie kann auch eine
bloBe Richtungsinderung der Koérpervorginge bewirken 1.

Die nicht zu bestreitende Wechselwirkung zwischen Leib und
Seele, die eine Erfahrung des Alltags ist und durch die wissenschaftliche
Untersuchung bestitigt wird, diese dynamische Einheit findet erst
eine Erklirung, wenn sie Folge einer Seinseinheit ist, wenn sie aus
einer substanziellen Verbindung von Leib und Seele erwichst. Dann
scheint auch fiir die durch das Energiegesetz entstandene Schwierigkeit
noch eine andere Losung moglich, auf die in anderm Zusammenhang
hingewiesen wird.

d) Weder Leib noch Geist, noch beides zusammen ist der Mensch
in der Philosophie M. Heideggers. Er stellt die Wesensfrage nach dem
existierenden Menschen, und dessen Wesen besteht nach ihm in der
Existenz 2. Diese ist beim Menschen nicht Existenz von etwas, wie das
beim dinglich Seienden der Fall ist, sie ist bei ihm nicht die Ver-
wirklichung bestimmter Soseins-Inhalte ; sie ist ein Verhalten, das
nicht ist, sondern wird, wird durch sich. Damit bringt der Mensch
sich gewissermalen selbst hervor. Die dem Menschen eigene Existenz-
form ist die Sorge. Sie sagt, wie der Mensch eigentlich da ist, nimlich
als « Sich-vorweg-schon-Sein-in (der Welt), als Sein-bei (innerweltlich
begegnendem Seienden) » 3. Diese Existenz des Menschen ist bedroht,
bleibt der Vernichtung ausgeliefert. Ja, diese, der Tod, ist die einzige
der vielen Moglichkeiten, die einmal unfehlbar Wirklichkeit wird.
«Die Sorge ist Sein zum Tode»* Der Mensch stellt somit jene
Seinsstufe dar, die ein Naturstreben zum Nichtsein in sich trigt, und
die um dieses Ende weil. Aber trotzdem, oder gerade darum mull er

1 Vgl. C. Bupe, Geist und Korper, Leib und Seele (Leipzig 1913) ; E. Becher,
Gehirn und Seele (Heidelberg 1911) ; J. Geyser, Lehrbuch der allgemeinen
Psychologie (Miinster 1920) 1. 321 fi.; Th. Elsenhans, Psychologie (Tiibingen
1939) 56 fi.

2 M. Fischer, Die Existenzphilosophie Martin Heideggers (Leipzig 1935) 126.

3 M. Heidegger, Sein und Zeit a. a. O. 180 ff., 192.

¢ A. a. O. 329.



376 Die Stellung des Menschen im Kosmos

diese Existenz bejahen, das Scheitern auf sich nehmen, den Weg zum
Nichts heroisch gehen. Eine solche Deutung des Menschen ist bestimmt
von der Vorliebe fiir das Nein und das Nicht. Sie tibersieht, daB jedes
Seiende sich selbst bejaht, daB es Sein zum Existieren ist. Jeder erlebt
in seinem BewuBtsein diese Bejahung des Daseins, und an diesem
BewuBtsein schon widerlegt sich Heideggers Analyse des existierenden
Menschen. In ihr ist ferner iibersehen, daBl Dasein immer Dasein von
etwas ist, daB die andern Wesensbestimmungen, wie « Befindlichkeit »,
« Verstehen », «Sorge» !, Beziehungssein, Moglichkeiten des Sich-
Verhaltens sind, die etwas voraussetzen, das sich verhilt. Auch die
Kontingenz des menschlichen Daseins ist nicht beachtet. Aus dieser
folgt, daB Seiendes, wie der Mensch es ist, weder von sich noch fiir sich,
d. i. sich selber, letztes Ziel ist. Es kann weder bei sich noch bei den
Dingen, iiberhaupt nicht im In-der-Welt-Sein stehen bleiben, sondern
weist {iber sich und alles Sein in der Welt hinaus.

e) Des Aristoteles Lehre vom Menschen, niher vom Verhiltnis
der Wesensbestandteile Leib und Seele, ist eine Anwendung seiner
Materie-Form-Lehre. Materie und Form sind die Aufbauelemente des
verinderlichen Seins, wie er aus dem Wesenswandel der belebten und
unbelebten Dinge folgert 2. Der Seele kommt die Funktion der Form,
dem Leibe die der Materie zu. Die Seele ist die Form eines lebensfihigen
Kérpers ® oder, metaphysisch gewendet : Sie ist die erste Wirklichkeit
(Entelechie) des potenziell lebendigen Korpers?®. Erste Wirklichkeit
wird die Seele genannt, weil sie substanzielle Form des Leibes ist, ihm
als solche das Korper- und Lebendig-Sein gibt und sich mit ihm zu
einer Natur verbindet. Der die Seele aufnehmende Untergrund ist der
lebensfahige Korper, d. i. der durch besondere Formung zu verschiedenen
Verrichtungen tauglich gemachte oder der organisierte Korper®. Die
Seele fordert schon eine bestimmte Verfassung des Stoffes, ehe sie seine
Form sein kann ; doch gibt sie ihm selbst im Augenblick der Vereinigung
die letzte Aufnahmebereitschaft.

Sind nun beim Menschen mit seiner dreifachen Lebenstitigkeit,
dem ernihrenden, empfindenden und geistigen Leben, auch drei Seelen

LA, a. O. 134 fi.; 142 ff.; 180 fi.

2 Vgl. E. Rolfes, Die substantielle Form und der Begriff der Seele bei
Aristoteles (Paderborn 1896).

3 Avistoteles - Uber die Seele II, 1 421 a 20.

A a. O 1II, 1 412a 191-28.

5 A a. O 1II 1 412 a28-b 4.



Die Stellung des Menschen im Kosmos 377

als Quellgrund anzunehmen ? Dann kénnte nur eine von diesen sub-
stanzielle Wesensform sein, die andern wiren etwas zu dieser noch
Hinzukommendes, etwas Akzidentelles, und die Geistseele kénnte im
Sinne Platos mit dem Menschen wie der Schiffer mit seinem Fahrzeug
verbunden sein. Trotz der verschiedenen Titigkeiten nimmt Aristoteles
fiir alle nur eine gemeinsame Wurzel an. Die Seele ist das, wodurch
wir leben, empfinden und denken!. Die hohern Lebensbetitigungen
sind also nicht etwas zum Wesen des Menschen Hinzukommendes, ihre
Waurzel ist die erste Entelechie des Korpers. Darum wird die Seele, auch
sofern sie Wurzel der geistigen Tétigkeiten und insofern unabhingig
vom Korper ist, zum Korper gehorig genannt, ist auf ihn bezogen,
ihrem Wesen nach fiir ihn bestimmt 2.

Nun scheint Aristoteles aber doch drei Seelen anzunehmen, wenn
er sagt, die verniinftige, der Nous, kénne von den andern getrennt
werden und nach dem Tode weiterbestehen 3. Weil er sich sonst aber
klar fir die Einheit der Seele ausspricht 4, handelt es sich wohl nur
um eine weniger genaue Ausdrucksweise, die nicht eine ernihrende und
empfindende Seele, sondern solche Seelenvermogen meint, deren Trager
im Menschen die einzig vorhandene Geistseele ist. Weil notwendig an
den Korper gebunden, kénnen diese bei Auflosung der Einheit Mensch
als solche nicht weiterbestehen und horen in diesem Sinne auf. Kann
auch der Nous nach dem Tode des Menschen fortbestehen, so hat er,
der von auBen kommt ?, da die Naturkrifte zu seiner Bildung nicht
hinreichen, doch nicht schon vor dem Leibe Dasein gehabt. Als Form
kann er nicht vor dem Ganzen bestehen, dessen Form er ist . Diese
Lehre des Aristoteles iiber das Wesen des Menschen enthilt das Richtige
der vorher angefiihrten Ansichten, oder kann es wenigstens in sich
aufnehmen. Von ihr aus finden die Vorginge am Menschen die am
meisten befriedigende philosophische Erklirung. Diese Lehre ist dann
auch von den fithrenden Vertretern der Scholastik iibernommen und
weiterentwickelt worden ; sie liegt auch den folgenden Ausfithrungen

iiber das Wesen des Menschen zugrunde.

3. Wie die Einheit zwischen Leib und Seele beschaffen ist, ergibt
sich aus den menschlichen Titigkeiten. Unter diesen gibt es solche,

1A, a. O.1II, 2 414 a12. 2 A a. O 1II, 2 414 a21.

3 Metaphys. 12, 3 1070 a 21-27; Psychol. III, 4 430 a 22-25.

4 Uber die Seele II, 1. 5 De animae gener. II, 3 736 a 28-29.
¢

Metaphys. 12, 3 1070 a 21-27.



378 Die Stellung des Menschen im Kosmos

deren Ursprung weder im Korper allein, noch in der Seele allein, son-
dern in beiden zusammen, im beseelten Korper zu suchen ist. So ist die
menschliche Sinneserkenntnis organ-, also kérpergebunden. Als inner-
licher Vorgang von der Stufe der BewuBtheit, unterstellt sie einen
irgendwie iiber die Bestimmbarkeit des Untergrundes erhobenen Triger :
den von der empfindenden Seele geformten Korper. Eine Titigkeit,
in der Stoffgebundenheit und Stoffgeléstheit so ineinander verwoben
sind, daB3 sie eine unlosliche Einheit bilden, erklirt sich nur, wenn
die Elemente ihres Grundes in gleicher Festigkeit verbunden sind, wenn
Korper und empfindende Form eine substanzielle Einheit bilden.

Im gleichen Menschen wirkt das ernihrende Leben. Der Boden,
der es trigt, ist die aus Korper und substanzieller Lebensform ge-
schaffene Einheit. Damit wiire der Mensch schon in zwei selbstindige,
eben substanzielle Schichten aufgeteilt, die nur in loser Verbindung
zueinander stehen.

AuBlerdem vollzieht der Mensch begriffbildende, wesenerfassende
Tatigkeiten. Begriffe unterscheiden sich von sinnlichen Vorstellungs-
bildern unter andern dadurch, daB sie nicht ein Nebeneinander
individueller Bestimmtheiten enthalten, sondern irgendwie wenigstens
ausdriicken, was das von ihnen Gemeinte ist und darum Mittel zur
Wesenserkenntnis sind. Threm Gegenstand kommt die Eigenschaft der
Allgemeinheit, Notwendigkeit und Uberzeitlichkeit zu; er gehort somit
zu einer wesentlich héhern Ordnung als die korperlichen Einzeldinge.
Ganz entsprechend muB die begriffbildende und wesen- und beziehung-
erfassende Erkenntnistitigkeit innerlich unabhingig von der Materie
sein. Sie darf nicht organgebunden, muB unkérperlich oder geistig sein.
In gleicher Weise ist dann auch der Grund, dem sie entstammt, eine
jeden Stoff ausschlieBende geistige Wirklichkeit. Damit wiire im
Menschen ein dritter selbstindiger Bezirk aufgefunden.

So notwendig jede der angefiihrten Titigkeiten eine Substanz mit
den genannten Eigenschaften fordert, so notwendig scheint damit
auch die Einheit Mensch zerrissen. Denn aus mehreren aktuellen
Substanzen kann unméglich ein einheitliches Drittes entstehen. Wo
aber die Einheit fehlt, ist es mit dem Seienden iiberhaupt zu Ende.
Jedes Sein ist das, was es ist, nur durch seine Einheit. Der Mensch
wire also vielleicht die Summe der sonst getrennt vorkommenden
Schichten des ernihrenden, empfindenden und geisttiitigen Seins, wiire
jedenfalls gespalten in einen kérperlichen und geistigen Teil, wobei
dieser zu jenem héchstens im Verhiltnis des Aufruhens stinde. Damit



Die Stellung des Menschen im Kosmos 379

wiire die im ganzen frithen Mittelalter wohl verbreitetste Lehre von der
Mehrzahl der substanziellen Formen im gleichen zusammengesetzten
Sein wieder aufgegriffen, die aber damals nur noch von wenigen auch
auf den Menschen (Seelendreiheit) ausgedehnt worden ist!. :

Doch gibt ein solches Bild die Wirklichkeit in entstellter Weise
wieder. Das gleiche Ich, das sich den Triger des organischen Geschehens
nennt, beansprucht auch die geistigen Titigkeiten als die seinen ;
jeder erlebt fortwihrend die Wechselbeziehung zwischen beiden Reihen,
wie eine Steigerung auf der einen Seite eine Schwichung auf der andern
nach sich zieht. Das gleiche Ich erlebt sich als kérperlich in Sein und
Tatigkeit, als sinnlich und geistig titig, in ihm ist drei Verschiedenes zu
einer Einheit verbunden. Alle diese Vorginge, so sehr sie sich unter-
scheiden mogen, tragen ein gleiches Merkmal : sie sind « die meinen »,
gehoren zu demselben Ich.

Allerdings handelt es sich hier erst um das psychologische Ich,
nicht um das metaphysische oder substanzielle. Die Substanz als
solche ist nicht Gegenstand unmittelbarer Erfassung durch das BewuBt-
sein, sondern Ergebnis schlufifolgernden Erkennens. Doch weist das
psychologische Ich hin auf das substanzielle. Denn im Lichte des
Seins gedeutet, sind alle diese erfahrungsmifig festgestellten Lebens-
vorginge, der bunte Inhalt des BewuBtseinsablaufs mit dem tiiberall
gleichen Ich-Charakter Wirklichkeiten, die nicht in sich selber, son-
dern nur in und durch anderes sind. Sie sind Akzidenzien des Ich,
und dieses, ihr Triger, ist eine Substanz. Das Ich, das sich, psycho-
logisch betrachtet, als einheitschaffenden Mittelpunkt verschiedener
Vorginge erwies, ist, metaphysisch betrachtet, eine Substanz.

Ist der Mensch eine Substanz, kann in ihm nur eine substanzielle
Form bestehen. Sie muB aber dann der Boden sein, dem die drei
verschiedenen, dem Menschen jedoch gleichwesentlichen Lebenstitig-
keiten entspringen. Dazu ist weder die Form des ernihrenden, noch
die des empfindenden Lebens fihig; denn das Geistige konnte sich
aus ihr niemals entwickeln. So kommt also nur die Geistseele in Frage.
Sie ist es also, die einen entsprechend vorbereiteten Stoff zum Menschen
formt, die die Stelle der beiden andern Lebensformen vertreten, ihre
Funktionen iibernehmen muB, und das auch kraft ihrer héhern Voll-
kommenheit kann. Sie ist das erste Prinzip, durch das wir leben,

1 Vgl. G. Manser, Das Wesen des Thomismus (Freiburg Schw. 1935)
135 ff.



380 Die Stellung des Menschen im Kosmos

empfinden und denken?!. Damit besteht der Mensch also nicht aus
einem Neben- oder Ubereinander heterogener Schichten ; es gibt in
ihm kein dreifaches Zentrum : den Geist als das Personzentrum, die
Leibseele als das psychologische und den Leibkorper als das physiolo-
gische Zentrum, wobei zwischen Person- und Lebenszentrum nur ein
«dynamisches Einheitsband » bestehen soll 2, sondern er stellt eine neue
eigenstindige Stufe dar, in der die andern zwar ihren Vollkommen-
heiten nach, aber unter einer neuen Form enthalten sind, in der deren
aktuelle Vielheit zu einer potenziellen herabgemindert ist. Sich schein-
bar so ausschlieBende Bestimmtheiten wie Stoff und Geist treten im
Menschen in einem Zustand auf, daB sie sich sogar innerlich fordern und
erginzen. Eine innigere und zugleich auch geheimnisvollere Verbin-
dung beider 1iBt sich wohl nicht denken. Den Geist zum Widersacher
des Lebens stempeln, heilt den Lebensspender zum Lebensvernichter
erkliren. Unter Voraussetzung des seinsmiBigen Zusammenhanges
zwischen Leib und Seele begreift man es, wie seelische Vorginge ver-
indernd auf den Organismus wirken, wie der physische Zustand der
Organe, Ermiidung, Krankheit, die Sekretion der endokrinen Driisen, die
Beschaffenheit des Erbgutes Einflul auf die Titigkeit des Geistes haben
konnen, wie dieser auf die Unterstiitzung der sinnlichen Erkenntnis-
und Strebeordnung angewiesen ist. Man erkennt auch ferner, dal von
einer Wechselwirkung zwischen Leib und Seele als zwei selbstindigen
GroBen, wie sie sehr oft verstanden wird, keine Rede sein kann. Letzter
Tatigkeitsgrund ist nicht die Seele oder der Korper, sondern die aus
ihnen gebildete Einheit Mensch. Er ist das Ganze, das eigentlich
Seiende und der Triger der korperlichen und geistigen Vorginge. Aus
der Wesenseinheit von Korper und Seele ist es auch erklirlich, daB
diese auf jenen einwirken kann, ohne seine Energiemenge dadurch
zu vermehren. Wenn durch die Einwirkung der Seele im Korper eine
Bewegung ausgelost wird, dann ist in diesem keine neue KEnergie
hervorgebracht, sondern die im Zustand der Potenzialitit vorhandene
in den der Aktualitit iibergefiihrt worden. Im Zustand der Bindung,
der Potenzialitit, wird die Energie aber durch die Form, als dem
Bindung bewirkenden, Einheit schaffenden Prinzip gehalten. Die
Aufgabe der Seele besteht nun darin, jene hindernde, hemmende Kraft
zu neutralisieren und so die Energie aus dem Zustand der Gebundenheit

U Avistoteles, Uber die Seele II, 2 414 a 12.
* M. Scheler, Wesen und Formen der Sympathie (Bonn 1923) 89.



Die Stellung des Menschen im Kosmos 381

zu befreien. Das ist moglich, ohne dal dem Koérper dadurch von der
Seele her neue Energie zugefiihrt wird. Denn dessen substanzielle
Form ist ja die Seele selbst. Jener Vorgang, der im Korper die
hemmende Ursache beseitigt, um dort die potenzielle Energie in aktuelle
iiberzufiihren, bestinde demnach in einem Einwirken der Geistseele
auf sich selbst, sofern sie Form des Korpers ist 1.

Ist die Geistseele auch als Form des Korpers in diesem und mit
ihm zu einem Sein verbunden, so ist sie doch, um sein zu kénnen, nicht
vollig von ihm abhingig. Wenn sie iiber solche Kraft verfiigt, ohne
den Korper bestimmte Lebenstitigkeiten auszufiihren, dann kommt
ihr auch in bezug auf dieses Kénnen Selbstindigkeit im Sein, Subsistenz
zu. Darum kann sie ferner die Auflésung ihrer Einheit mit dem Korper
iiberdauern, kann ohne ihn weiterleben. Sie vor allem ist nicht Sein
zum Tode. Doch ist sie nicht das Ganze, wenngleich sie dadurch, dal3
sie das Sein unmittelbar hat, es dem Koérper und dadurch dem Ganzen
mitteilt, den ganzen Menschen schon anlagehaft enthilt 2. Im Zustand
der Trennung vom Korper fehlt etwas an der ihr zukommenden Voll-
kommenheit. Die Geistseele ist auch nicht, wie Scheler meint, die
menschliche Person. Der Mensch ist keine Geistperson, doch griindet
das Personale in seinem Geist. Weil die Leib-Seele-Einheit « Mensch »
Substanz und Person ist, ist auch die Person eine Substanz. Wenn
Scheler der Person die Seinsform der Substanzialitit nicht zugestehen
will, weil der Substanz jede Art von Verschiedenheit fehle, und darum
jede Person der andern gleich sein miiBte ?, es also um ihre Eigenart
geschehen wiire, libersieht er nicht nur, daB der Substanzbegriff auf den
einzelnen Seinsstufen verschieden verwirklicht ist, sondern auch, daB
er bei den Vertretern einer gleichen Art deren Sonderprigung in keiner
Weise ausschlieBt. Seine Ansicht, man kénne die Substanz beliebig
streichen oder auswechseln, ohne daf3 sich im Erleben das Geringste
dndere 4, mag fiir einen, der bei den Tatsachen stehen bleibt, fiir eine
« Psychologie vom empirischen Standpunkt » zurecht bestehen, meta-
physisch ist sie nicht zu halten. GewiB offenbart sich die Person im
Vollzuge ihrer Akte, wird in ihnen erfalt, aber sie geht nicht in ihnen

I M. de Munnynck, La conservation de l'énergie (Paris 1900).

2 DaB die Seele nicht schlechthin unvollstindige Substanz ist, daf sie es
nur hinsichtlich der Natur, nicht aber des Fiirsichseins ist, dal3 sie das Formelle
am Menschen ist, wird von P. A. M. Steil O.C. R., Das Theorem der mensch-
lichen Wesenseinheit in konsequenter Durchfithrung, in : Phil. Jahrb. 15 (1902),
16 (1903) nicht geniigend beachtet.

3 M. Scheler, Formalismus a. a. O. 399. 4 Ebd.



382 Die Stellung des Menschen im Kosmos

auf, hat nicht nur Sein im freien Vollzuge ihrer Aktel. Sie ist nicht
deren Summe, sondern ihr Triger; Erkennen und Wollen sind in
keiner Weise gleich, wohl aber der Erkennende und Wollende. So
kommt denn auch Scheler iiber einen empirischen Personbegriff nicht
hinaus, und sein Versuch, der als « unmittelbar miterlebte Einheit des
Erlebens », als « konkrete, selbstwesenhafte Seinseinheit von Akten
verschiedenen Wesens » gedeuteten Person ohne den Substanzbegriff
die Identitit zu sichern, kann nicht geniigen.

DaB Leib und Seele nur einen Akt des Daseins haben, ist nach
dem Gesagten selbstverstindlich. Denn sie bilden zusammen erst
ein Ganzes, und nur ein Ganzes hat eigentlich Dasein. Wenn Geyser
die Ansicht von einem einzigen und gemeinsamen Dasein beider fiir
schwer verstindlich findet 2, kommt das daher, daBl er die beiden
« wesensverschiedenen Realititen » zu sehr verselbstindigt, aus dem
«id quo» je ein «id quod» macht. Dann allerdings miissen sie «auch
je ithr Dasein » haben, «zwei existierende Etwas» sein. Der Einheit
des Daseins scheint Geyser noch eine andere Schwierigkeit im Wege
zu stehen: Sie wire nur moglich, wenn im Leibe Blut, Knochen,
Fleisch, Nervensubstanz usw. ein Kontinuum bildeten. Doch sei schwer
einzusehen, wie der Korper ein solches Kontinuum sein kénne. Nun
stehen aber im Korper alle belebten Teile wirklich miteinander in kon-
tinuierlicher Verbindung. Sie alle sind erfalt, geformt und zusammen-
gehalten von der Seele als dem Prinzip des ernihrenden Lebens. Das
Blut z. B. flieBt nicht durch die Adern wie Wasser durch die Rdéhren,
das mit diesen nur eine kontiguierliche Einheit bildet, das Blutplasma
verbindet die darin schwimmenden Blutzellen miteinander und mit
den Aderwinden zu einer kontinuierlichen Lebenseinheit. Auch die
Ergebnisse der Atomphysik, die ebenfalls als Schwierigkeit gegen ein
solches Kontinuum angefiihrt werden, machen dieses nicht unméglich.
Wenn auch zwischen Atomkern und Elektronen groBe Zwischenriume
bestehen, so ist doch durch den Ather die Verbindung unter ihnen
hergestellt. Die heterogenen Teile: Atomkern, Elektronen, Ather,
sind eine von einer Form bestimmte substanzielle Einheit.

4. Die Sonderstellung, die der Mensch nach Sein und Tun unter
dem iibrigen Seienden einnimmt, soll im folgenden durch Herausstellung
der Eigenart seiner Wesenselemente noch klarer werden.

1 M. Scheler, Die Stellung des Menschen im Kosmos 58.
2 J. Geyser, a. a. O. 363.



Die Stellung des Menschen im Kosmos 383

a) Der Geist begriindet die dem Menschen eigene Wiirde und
Werthaftigkeit. Er macht ihn zu einer Person, zu einem unvertretbaren
Sein, das nicht mehr bloBer Durchgangspunkt fiir die Erhaltung des
Artlebens ist. Durch ihn kommt ihm ein An-und-fiir-sich-Sein zu, das
unvergleichlich hoher ist, als das aller andern Weltsubstanzen. Der
Geist erhebt ihn iiber diese, macht ihn zu ihrem Herrn, dem das Recht
zusteht, sie zu beniitzen. Das Tier z. B. kann die Dinge nicht ge-
brauchen, oder, was dasselbe ist, es kann sie nicht beherrschen ; es ist
nur ihr GenieBer, nicht ihr Beniitzer, und wird selbst im Genul3 der
Dinge von der Natur zu ihren Zwecken gebraucht, steht als Mittel im
Dienste eines andern. Der Geist ist das letzte a priori der Seins- und
Wesenserkenntnis, er macht es dem Menschen moglich, auch in andern
Welten und Seinsbereichen zu leben, sich frei zu machen von der
Bindung durch Raum und Zeit ; er bewirkt, dall seine Welt nicht wie
beim Tier ein kleiner Ausschnitt, sondern die Gesamtheit des Seienden
ist, daB er sich die ihm entsprechenden Lebensbedingungen schaffen,
die Natur in entsprechender Weise umgestalten kann. Der Geist
schaltet den Menschen aus der kausalen Determination, unter der die
Dinge stehen, aus, befreit ihn von der Herrschaft des Triebes, macht
ihn zu einem asketischen Wesen, das sich solchen Forderungen wider-
setzen, das Nein sagen kann. Durch den Geist wird der Mensch zu einem
geschichtlichen Wesen, kann er weiterbauen auf den Grundlagen der
vorausgegangenen Geschlechter und sein eigenes Werk zur Vollendung
den Nachkommen iiberlassen. Die Vergangenheit bestimmt die Gegen-
wart, und beide formen schon an der Zukunft. So steht der Einzelne
nach riickwirts und vorwiirts in lebensvoller, fruchtbarer Verbunden-
heit ; er offnet sein Privatleben zum Empfangen und Geben nach der
Gemeinschaft hin.

Durch den Geist, der das Sein in seiner ganzen Weite ergreifen
kann, nimmt der Mensch in potenzieller Weise teil an Gottes aktueller
Unendlichkeit. Denn wie Gott seinsmiiBig alle Vollkommenheiten in
sich enthilt, so kann er erkenntnismiBig alles werden. Im Erkennen
baut er im Geiste neue Welten auf, bildet Gottes Werke nach, schafft
und gestaltet nach seinen Ideen, um so auch im Tun an Gottes Schopfer-
wirken teilzunehmen. Damit ist der Mensch, schon natiirlich gesehen,
Abbild des reinen, unbegrenzten Geistes?!, und zwar in dreifacher
Stufung. Der unterste Grad der Ahnlichkeit ist das einfache Geistsein.

1 Thom. 1. 47, 2; 93, 4.

Divus Thomas 26



384 Die Stellung des Menschen im Kosmos

Eine hohere Abbildlichkeit des gottlichen Geistes, der wesenhafte
Tatigkeit ist, liegt in dem aus dem Sein flieBenden Tun des Geistes,
im Vollzug seiner Akte. Die héchstmégliche Angleichung in der natiir-
lichen Ordnung ist erreicht, wenn die Betitigung des Menschengeistes
Gott selbst zum Gegenstande hat, wie ja dessen Erkennen und Lieben
auch um sein eigenes Wesen kreist 1.

Darum ist es selbstverstindlich, daB auch im Menschen dem
Geist die Herrschaft iiber alles Ungeistige zusteht. Wo dieses sich
erhebt, und dem Ganzen sein Gesetz aufzwingen will, und der Mensch
sich seinen Forderungen unterwirft, die Sinne sich in unbeherrschtem
GenuB betitigen 148t, da gibt er seine Menschenwiirde preis und stellt
sich auf eine tiefere Stufe. Dadurch verwirklicht er in sich den Wider-
spruch, im Tun und Handeln tierartig zu sein, ohne aufhéren zu kénnen,
seinsmidBig Mensch zu bleiben. Die Lebensphilosophie, die das Erleben
so gern ausspielt gegen das Erkennen, das Leben gegen den Geist,
die der Ansicht ist, durch Sich-hinein-Versenken, durch Schwimmen
in dem Strom des Werdens, nicht durch verstandesmiiBiges Durch-
dringen lausche der Mensch den Dingen ihr Geheimnis ab, sie nimmt
dem Menschen gerade das, was ihn vor allem andern auszeichnet : da(
er sich iiber die Dinge erhebt, nicht einfach in ihren Flul} gerissen ist,
ihnen gegeniibersteht.

Dem Ungeistigen, dem Leib und seinen Kriften bringt die Unter-
ordnung und die Formung durch den Geist einen besondern Adel.
Der Menschenleib ist nicht irgendein Leib, steht nicht einfachhin mit
dem des Tieres auf gleicher Stufe, er ist auf den Geist bezogen, ihm
angepalBt, von ihm von Grund auf erfaBt, ist « sein» Leib und in das
eine, ungeteilte Sein mit ihm hineinbezogen. Vielleicht ist diese Wesens-
beziehung des Menschenleibes in Fragen der Abstammung nicht immer
geniigend beachtet, ist das ganze Problem zu ausschlieBlich vom natur-
wissenschaftlichen Standpunkt betrachtet worden.

b) Liegt im Geist der Grund dafiir, daB das Ganze « Mensch »
Personalcharakter hat, dann kommt dessen Individualitit vom Leibe,
vom Stofflichen, von der Materie her. Dieses Wesenselement ist die
letzte Wurzel fiir die zahlenmiBige Vielheit der Triger des Wesens
«Mensch». Sie bewirkt, daB die Vollkommenheiten dieses Wesens nicht,
wie beim reinen Geiste, in einem einzigen Vertreter der Art verwirk-
licht, sondern unter viele aufgeteilt und aufgespalten sind. Dadurch

11. 93, 7.



Die Stellung des Menschen im Kosmos 385

besitzt jeder einzelne die Vollkommenheiten seines Wesens nur unvoll-
kommen, entspricht dem Ideal nur anniherungsweise.

Der mit einem Leib verbundene Geist erweist sich dadurch selbst
als unvollkommen, als der untersten Stufe dieser Ordnung angehorende
Wirklichkeit. Aber wenn er auch als unvollstindige Wesenheit keine
vollstindige Substanz ist, so hat er trotzdem doch die Hauptsache,
die Eigenstindlichkeit. Diese kommt dem Leibe nicht zu. Nur Aufbau-
element eines Wesens, ist er auch im Substanzsein so unvollkommen,
daB er nur in Verbindung mit der Form, nicht ohne sie bestehen kann.
Darum ist er auch unfihig, Triger koérperlicher Akzidenzien zu sein ;
diese haften nicht ihm, sondern dem Ganzen an.

Individualitit wird auBerdem in einem Sinn verstanden, der sie
mit Personalitit gleichsetzt, mit der Geschlossenheit und Eigenart
des Einzelmenschen. Mancher Angriff gegen die scholastische Lehre
vom Individuationsprinzip geht von dieser Bedeutung aus und trifft
darum die Sache nicht. Diese Bedeutung unterstellt auch E. Brunner,
wenn er schreibt : « Wie irrefithrend der Satz ist, daB die Materie das
Prinzip der Individuation sei, das zeigt sich darin, daB} ein Sein, je
mehr es sich dem Materiellen nidhert, desto weniger individuell ist » .

¢) Wie im Sein des Menschen zwei verschiedene Welten miteinander
verbunden sind, so treffen sie auch im Tun zusammen, helfen und
erginzen sich und hindern sich zuweilen. Kann freilich der Stoff auch
nicht zur Teilnahme am denkenden Sein erhoben werden, so ist bei
den geistigen Tatigkeiten der menschliche Leib doch nicht véllig aus-
geschaltet. Als Form des Korpers hat die Seele ein geistig-korperliches
Sein und hingt in ihrem geistigen Erkennen, wenn nicht innerlich,
so doch in bestimmter Weise vom Kérperlichen, von den Sinnen ab.
Ohne deren Vermittlung kommt sie nicht zu den Dingen, nur durch
die Sinne steht sie mit der Korperwelt, die den angepaBten Gegenstand
des Verstandes enthilt, in Verbindung. Die Sinne stellen dem Ver-
stande den Stoff bereit, aus dem er die Begriffe gewinnt, mit denen er
erkennt. Die Notwendigkeit eines solchen Zusammengehens hat auch
Kant gesehen, wenngleich er es nicht der Wirklichkeit entsprechend
gedeutet hat. Im sinnlichen Erfahrungsstoff ist schon irgendwie der
geistige Sinngechalt enthalten. Aufgabe des Verstandes ist es dann,
ihn aus diesem herauszulosen. Auch dafiir bedarf der Verstand der
werkzeuglichen Mitarbeit der Sinneskrifte, vor allem des Vorstellungs-

1 E. Brunner, Der Mensch im Widerspruch (Berlin 1937) 328.



386 Die Stellung des Menschen im Kosmos

vermogens, und selbst nachher, im Verlauf seiner eigentlichen Titig-
keit, kann er den Dienst der Sinne nicht entbehren, und nur an ihrer
Hand findet er zur aktuellen Wirklichkeit zuriick, die er in seinem
abstrakten, begrifflichen Erkennen verliBt. Ist der Begriff auch wesent-
lich verschieden vom Vorstellungsbild, so ist er in seinem Ursprung
und seinen Funktionen doch an dieses gebunden, und jede Stdrung
im Sinnesbereich wirkt sich erfahrungsgemilB3 ungiinstig im Geistigen
aus. Diese Zusammenhinge finden durch die substanzielle Einheit
von Leib und Seele ihre Erklirung. Die Verbindung des Hohern mit
dem Niedern hat dann nur Sinn, wenn das Niedere, das Sinnliche dem
Geistigen dient, mithilft, den Menschen nach dieser Seite zu vervoll-
kommnen. So hat also auch das geistige Erkennen wesentlich mensch-
liches Geprige. Unter voller Wahrung seiner Eigengesetzlichkeit kommt
es doch nur durch Zusammenwirken von Leib und Seele, d. 1. durch
den ganzen Menschen zustande.

Ahnlich liegen die Verhiltnisse im Bereich des Strebens. Erst
wenn die geistigen Ideen in sinnliche Vorstellungsbilder iibersetzt
sind, sind sie leuchtend und lockend und lebensnahe, bewegen sie den
Willen, fiithren sie diesem die ganze Kraft und Gewalt des sinnlichen
Strebevermogens zu, das so geregelt und dem Hohern dienstbar gemacht
wird.

Umgekehrt wird dem Sinnlichen sein Dienst am Geistigen ver-
golten. Auf die Wiirde, die ihm aus der Verbindung flieBt, ist schon
hingewiesen worden. Wie das Anorganische dadurch, daB es dem
Leben dient, nichts an Wert verliert, und das Vegetative nichts ein-
biiBt, wo es dem empfindenden Leben seine Krifte leiht, so verhilt
es sich auch mit allen diesen Kriften dem Geistigen gegeniiber. Das
Niedere, in eine hohere Ordnung aufgenommen, gewinnt eine voll-
kommnere Daseins- und Wirkensweise. Die Sinne erhalten fiir ihre
Mitarbeit bei der begriffbildenden Titigkeit voriibergehend eine geistige
Kraft, die sie erst innerlich dazu befihigt. Durch diese, dem Sinnen-
vermogen mitgeteilte geistige Seinseinheit wird zwischen ihm und dem
Verstande, der ja einer andern Ebene angehort, eine Briicke geschlagen,
die beide miteinander verbindet, die aber selber wieder aufruht in der
Seinseinheit von Leib und Seele. Das Geistige strahlt auf das Sinnliche
zuriick, macht es zu seinem Transparente. Es mul auch Ziel der
menschlichen Erziehung sein, dieses Sinnliche immer mehr vom Geistigen
durchdringen zu lassen, es zu vergeistigen, den dumpfen Trieb und
Drang immer mehr der Leitung des Geistes zu unterstellen, und so



Diec Stellung des Menschen im Kosmos 387

den Menschen eigentlich wesentlich zu machen. Es geht also nicht
um Unterdriickung und Ausrottung dieser Krifte und Triebe; der
reine Geist kann nicht das erzieherische Idealbild sein. Dieses liegt
«weder in der Darstellung und Verwirklichung der reinen Vernunft,
des reinen Denkens, noch des reinen Wollens, sondern in der Durch-
geistigung und Verwirklichung des Gemiites, des Herzens, der Affekte » 1.
Man sieht, wie wenig die Rede vom Geist als dem Widersacher des
Lebens das wirkliche Verhiltnis beider wiedergibt, wie unmenschlich
es wire, den EinfluB des geistigen Lebens auf das sinnliche moglichst
auszuschalten, den Menschen zu animalisieren. Man erkennt weiter :
nur unter Voraussetzung einer solchen wesenhaften Verbindung von
Leib und Seele im Menschen erkliren sich die ihm eigenen Titigkeiten.
Das Ineinander und Zueinander von Geist und Stoff machen den
Menschen zu einer besondern Seinsstufe. Sie legen den Grund zu
seiner GroBe und seiner Kleinheit.

d) Denn auch das darf nicht iibersehen werden : Ist es der Geist,
der den Menschen auf eine héhere Ebene setzt, so ist es die Verbindung
des Geistes mit dem Stoff, warum er hier an unterster Stelle steht.
Die Stoffgebundenheit versagt der Menschenseele die den andern
geistigen Formen eigene volle Selbstindigkeit in Sein und Tun, ver-
schuldet es, daB sie weniger Licht hat und gewissermaBen im Schatten
sitzt %, nicht ganz bei sich selber sein, erst nur etappenweise ihre ver-
schiedenen Krifte besitzen kann, so daB auch hier eine Aufeinander-
folge vom Niedern zum Héhern, eine Stufung vorliegt. Erst kann sie
nur mit ihren vegetativen Kriften wirken. Hat der Organismus eine
bestimmte Phase der Entwicklung erreicht, setzen die Titigkeiten des
empfindenden Lebens ein. Zunichst einfache Empfindungen, aus-
gelost durch Reizung der Sinnesorgane, an die sich Gefiihle von Lust
und Unlust und dumpfe Triebregungen anschlieBen. Einen Fortschritt
bedeutet es, wenn die Erregung der Sinneszentren im Gedichtnis
Spuren zuriickliBt, so daB die einmal hervorgerufenen Eindriicke auch
ohne neue Sinnenreize wieder auftreten kénnen. So entstehen die nach
bestimmten Verbindungsgesetzen auftretenden Vorstellungen. Zuletzt
erst kann die Seele auch ihre geistigen Fihigkeiten betditigen. Aus
der Gebundenheit an die Sinne erklirt sich die nur langsam und miihe-

1 P. Tischleder, Der Mensch in der Auffassung des hl. Thomas von Aquin,
in : Festschrift fiir Fr. Tillmann (Disseldorf 1934) 48.
2 Thomas, Comm. in lib. Sent. 1. 2 d. 3 qu. 1a 6.



388 Die Stellung des Menschen im Kosmos

voll fortschreitende Erkenntnisbewegung der menschlichen Vernunft.
Nicht das schauende, in einem Zug erschiépfende, sondern das abzie-
hende, begriffliche Erfassen ist ihr gegeben. Sie ist wesentlich Ratio.
Durch sie wird der Mensch ein Suchender und Fragender, ist er dem
Zweifel und Irrtum ausgeliefert. In der Bindung an den Stoff, dem
Hindernis reiner Innerlichkeit, liegt es begriindet, daB der Mensch
auch erkenntnismiBig unvollkommen bei sich selber ist, sich noch
ganz von den Dingen losen kann. Ja, er ist eher bei diesen als bei sich,
hat mehr Welt- als SelbstbewuBtsein. Der seinem Verstande angepalte
Erkenntnisgegenstand ist nicht sein eigenes Wesen, sondern die von
ihren Einzelbestimmtheiten befreite Korperwesenheit. Erst auf dem
Umweg tiber sie, durch Riickwendung auf seinen Akt kommt er zu
sich, wird die habituelle zur aktuellen, wirklichen Selbsterkenntnis?®.
Zwar wird die Seele dadurch, daB3 sie Form des Korpers ist, in keiner
Weise korperlich, sie bleibt auch als solche Form wirklich (actu) er-
kennbar, aber die Verbindung mit dem Leibe hindert die Seele, sofern
sie erkennend ist, sich unmittelbar zu erkennen. Denn als Form des
Korpers ist sie seinsmiBig mit diesem verbunden, und darum ist sie
auch in ihrer geistigen Erkenntnistitigkeit inhaltlich vom Koérperlichen
abhingig. Dem Akt der Selbsterkenntnis mul} erst eine Fremderkenntnis
vorausgehen, die Erfassung einer Korperwesenheit.

Von dieser anfinglichen Daseinserfassung bis zur eigentlichen
Wesenserkenntnis ist es noch ein miihevoller Weg. Und selbst dann
weiB der Mensch eigentlich von sich gar wenig. Wie es mdoglich ist,
daB Stoff und Geist eine Einheit bilden konnen, wird ihm stets ver-
borgen bleiben. Was weill er von den Vorgingen in seinem Kéorper,
wie er atmet und verdaut, wie er es macht, dafl er einen Arm bewegt ?
Um tiefern Einblick in das seelische Leben, in das Zusammenwirken
von Verstand und Sinn, von sinnlichem Streben und geistigem Wollen,
von Verstand und Willen miiht die Menschheit sich schon fast seit
dem Erwachen des philosophischen Eros, und man kann nicht sagen,
daB nach so viel Anstrengung in allem Klarheit und Ubereinstimmung
gewonnen ist.

1 Dadurch, daB die Geistseele sich selber gegenwiirtig ist, ist sie fihig, in
sich den Akt der Selbsterkenntnis hervorzubringen. Diese IFihigkeit zur Selbst-
erkenntnis wird die habituelle Selbsterkenntnis der Seele genannt. Sie ist zu
vergleichen dem Habitus der Wissenschaft, durch den der Wissenschaftler auch
befihigt wird, alles darunter Fallende zu erkennen. Vgl. A. Gardeil, La perception
de lI'Ame par elle-méme, in: Mélanges thomistes 1923, 219 fi,



Die Stellung des Menschen im Kosmos 389

Durch die riickblickende Erkenntnis auf sich selbst, das darf
nicht iibersehen werden, gewinnt auch die direkte Gegenstandserkenntnis
erst ihren AbschluB, ja erst ihre Moglichkeit. Die Spontaneitit gehort
zum Wesen eines jeden Erkenntnisaktes, auch da, wo Rezeptivitit
besonders stark hervortritt, wie in der Dingerfassung. Ohne Reaktivitit
des Erkennenden kime durch die bloBe Aktivitit der Dinge auf ihn
kein Erkenntnisakt zustande. Nun liegt diese Reaktion im BewuBt-
seinsakte vor, er ist die Antwort auf die Einwirkung der AuBendinge.
Er stellt sich dar als BewuBitsein von Seiendem, das meinem Selbst
oder Ich gegeniibersteht. Da wir uns im Erkennen dem Gegenstand
gegeniiber empfangend verhalten, haben wir nur an und mit dem
GegenstandbewuBtsein SelbstbewuBtsein, und als reaktiv-spontane
Geistwesen nur GegenstandsbewuBtsein mit dem SelbstbewuBtsein !.

Die Verbundenheit mit dem Stoff ist weiterhin der Grund, da
der Mensch alles {iber der Korperwelt liegende, das geistige und gott-
liche Sein nur mit Begriffen beriihren kann, die aus dem Korperlichen
gewonnen und darum nur sehr unzulingliche Mittel sind. Gerade hier
erfihrt der Mensch die Last des Leibes: die Sinne, die ihm Helfer und
Werkzeug sein sollen, erweisen sich dadurch, daB sie Unvorstellbares
immer wieder in nicht entsprechende Bilder umzusetzen suchen, als
Hindernis und Ursache mancher Fehlansichten.

Die Verflochtenheit des Sinnlichen mit dem Geistigen in der
Erkenntnis- und Strebeordnung, die Neigung des Sinnlichen, {iberall
zu fiihren, bringt es mit sich, daB viele iiber diesen Bereich nicht
hinauskommen, theoretisch und praktisch im Sinnlichen steckenbleiben,
eigentlich niemals ein echt menschliches Leben fiihren, in dem der
Geist die Leitung hat, oder wenigstens leicht wieder von dieser Héhe
in die Tiefe sinken. So fruchtbar das Ineinander von Trieb und Frei-
heit, sinnlicher Leidenschaft und geistiger Willensregung fiir den
Menschen auch werden kann und werden soll, bricht hier leicht der
Sklavenaufstand des Sinnlichen gegen das Geistige aus. Es widersetzt
sich dem Gesetze des Geistes, den Versuchen, den vom Verstand
erleuchteten und von ihm gefithrten Willen hier zur Herrschaft zu
bringen, die Welt des sittlich-Guten auch in dieser Sphire aufzubauen.
So besteht dann anstelle der seinsollenden Harmonie oft Disharmonie,
Zwiespalt, Konflikt und Kampf. Das Fleisch geliistet wider den Geist,
sucht sich immer wieder zu emanzipieren. Das Tier leidet an einem

1 G. Sohngen, Sein und Gegenstand (Miinster 1930) 283.



390 Die Stellung des Menschen im Kosmos

solchen Dualismus nicht. In ihm sind Trieb- und Instinktsystem nur
die Struktur des Organismus, das Dynamische und das Statische voll-
kommen aufeinander abgestimmt. Jedes Tier ist nach einem Worte
Schopenhauers « nur das Abbild seines Wollens, der sichtbare Ausdruck
der Willensbestrebungen, die seinen Charakter ausmachen»?!. Der
Mensch aber erlebt das Heterogene seines Wesens, das Gegensiitzliche,
das in ihm zur Einheit gebunden ist. Es ist sicher ein Verdienst der
Erbforschung, den Blick auf diese Abhingigkeit des Geistes vom Leibe
gelenkt zu haben, wie Anlage und duBere Lebensverhiltnisse oft den
Aufschwung des Geistes hemmen, seine freie Entscheidung hindern,
dem Menschen zum Verhingnis und Schicksal werden koénnen 2. Viel-
fach sind Determinismus und Biologismus nur unberechtigte Uber-
treibungen und Verallgemeinerungen wirklicher Tatsachen. Aber auch
frithere Zeiten wuBten, wenn ihnen die staunenswerten Ergebnisse der
heutigen Forschung auch noch nicht bekannt sein konnten, dal} die
von aullen kommende, vom Schépfer unmittelbar stammende Geistseele
entsprechend der Veranlagung des von den Eltern bereitgestellten
Leibes sein wird, daBB die Seele ihre Formung um so besser ausfiihrt,
je formbarer der ihr zugewiesene Stoff ist. Je besser, sagt der hl. Thomas,
der Leib disponiert ist, um so besser ist auch die Seele, die er verlangt.
Der Grund dafiir ist darin zu suchen, dall Form und Akt nach der
Fihigkeit der Materie in ihr Aufnahme finden. Da auch unter den
Menschen manche einen besser veranlagten Korper haben, erhalten
sie auch eine Seele mit viel stirkerer Verstandeskraft®. Nur zog er
und die Scholastiker nicht aus diesen Zusammenhingen die bei Biologen
und Erbforschern nicht selten sich findende abwegige Folgerung : Also
sind die fiir das Sosein des Leibes in Frage kommenden Ursachen auch
die Ursachen der Seele. Diese verdankt wie der Leib ausschlieBlich
dem elterlichen Zusammenwirken das Sein 4,

5. Das Arteigene des Menschen wird durch die Begriffsbestimmung :
«vernunftbegabtes Sinnenwesen » gut ausgedriickt. Sinnenwesen ist der
unterste Gattungsbegriff, der die Stufe des ernihrenden Lebens und

V' A. Schopenhauer, Simtliche Werke, hrg. von Frischeisen-Kohler III. 62.

2 Vgl. J. Lange, Verbrechen als Schicksal (Leipzig 1929); F. Stumpfl,
Erbanlage und Verbrechen (Berlin 1935) ; G. Pfahler, Vererbung als Schicksal
(Leipzig 1932).

3 1. 85 7.

4 Fischer - Baur - Lenz, Menschliche Erblehre I. 705; E. Bergmann, Die
natiirliche Geistlehre (Stuttgart 1937) 265, 254.



Die Stellung des Menschen im Kosmos 391

des Korperlichen notwendig in sich begreift. Durch die Bestimmtheit :
« vernunftbegabt » ist der Artunterschied wiedergegeben. Er enthilt
die Geistigkeit und zugleich die unvollkommene Form, wie sie im
Menschen verwirklicht ist, sofern sie nur eines schluBfolgernden Er-
kennens fihig ist. Der Beifiigung des willentlichen Elementes, wie
etwa Rosmini! es tut, bedarf es nicht, weil es notwendig aus der
Vernunftbegabtheit folgt. Ein Vernunftwesen ohne geistiges Strebe-
vermoégen ist in sich unmoglich. In ihm aber das erste sehen, wire
falsch. Es ist darum nicht einzusehen, warum H. Meyer sagt: « Mit
der abgestandenen Formel ‘animal rationale’ ist wenig anzufangen » 2.
Gewil breitet sie nicht den ganzen Reichtum dessen aus, was der
Mensch in sich enthilt, sie ist diirftig und gibt nur wenige Bestimmt-
heiten an. Das aber teilt sie mit jeder Begriffsbestimmung ; doch sie
enthilt das Wesentliche, aus dem sich das andere ergibt, aus dem es
herauswiichst, wie der Baum aus seiner Wurzel.

A. Gehlen lehnt es ab, den Menschen als neue Einheit der verschie-
denen Seinsschichten oder als Geistwesen zu betrachten . Nach ihm
ist er wesentlich ein handelndes Wesen, das sich im Handeln selbst
formen und bilden und auch die Welt erst selbst zu einer seinen Lebens-
bediirfnissen entsprechenden Umgebung gestaltet . Das darum, weil
er von Hause aus, seiner Natur nach, noch etwas «Unfertiges», etwas
noch nicht « Festgestelltes » ist. Was ihn von den Tieren unterscheidet,
ist etwas Negatives, sind Miingel ; er ist ein « Mingelwesen ». Es fehlt
ithm der Schutz des Haarkleides, die Schiirfe der Sinne, er hat weder
Angriffsorgane noch einen zum Fliehen gebildeten Korper 3. Durch sein
Handeln, das Intelligenz und Vorausschau unterstellt, muB} er sich das
Fehlende ersetzen, mul} er sich die Welt, die aus sich seinen Lebens-
anspriichen in keiner Weise entspricht, erst zu seiner Umwelt, zur
Kulturwelt schaffen. So viel Treffliches Gehlens Ausfithrungen auch
enthalten maégen, seiner Wesensbestimmung kénnen wir nicht bei-
pflichten. Die Begriffsbestimmung des Menschen als eines Mingel-
wesens ist von einem verkehrten Standpunkt aus gewonnen ; nicht

1 Rosmini : homo est animal intellectivum et volitivum. Vgl. Marc. a Puero
Jesu, Curs. phil. schol. (1924) II. 465.

2 H. Meyer, Das Wesen der Philosophie und die philosophischen Probleme
(Bonn 1936) 91.

3 A. Gehlen, Der Mensch (Berlin 1940) 15, 21.

4 A a. O. 14 135.

5 A. e 0. 22, 29



392 Die Stellung des Menschen im Kosmos

durch Betrachtung des Menschen in sich, sondern durch Vergleich mit
artlich andern Lebewesen. Als unfertig oder als Mingelwesen lieBe sich
auch ein Tier erweisen, wenn man es mit dem einer andern Gattung,
Ordnung, Familie usw. vergliche. Der Mensch mulBl nicht Intelligenz
und Vorausschau haben und handeln koénnen, weil er einen unfertigen
Organismus hat, umgekehrt: weil er Geist hat, kommt ihm dieser
Organismus zu, der mit seiner Ausstattung zweckentsprechend ist.
Werden Intelligenz und Vorausschau nur gefordert, um die Mingel
des Organismus auszugleichen, macht man sie zu ihrem Werkzeug, sind
sie auf den Dienst am Vitalen hingeordnet: eine Ansicht, in der
Gedanken Nietzsches wiederkehren. Das so hervorgehobene Handeln
ist eine Folge der Intelligenz und die besondere Zielrichtung, die es
beim Menschen hat, mag in dessen Unvollkommenheit und Unfertig-
keit, besonders der des geistigen Teiles, in ihm begriindet sein.

V. Die Stellung des Menschen zur Um-, Mit- und Uberwelt.

Vom Menschen als dem Wesen der Mitte laufen ganz naturgemil
Verbindungsfiden zu den andern Sphiren des Seienden. Seine Leib-
Geistigkeit ermoglicht ihm ein « In-Resonanz-Stehen » zur Um-, Mit-
und Uberwelt.

1. Die Welt der Dinge ist nicht etwas vom Menschen bloB Ge-
dachtes, oder etwas von ihm in ihrem Bestande Abhingiges. Des
Menschen Erkennen ist nicht reine Spontaneitiit, ist nicht schépferisch ;
es gibt den Dingen dadurch, daB es sie erkennt, keineswegs das reale,
sondern nur ein gedachtes Dasein. Er findet sie schon als unabhingig
von ihm bestehend vor. Auf Grund ihres Wesens kommt diesen auch
innerlich ohne Riicksicht auf den Menschen ein Sachzweck zu.

Doch neben dem aus dem Wesen der Dinge flieBenden Sach-
zweck haben sie noch eine andere, mit dem Wesen nicht so unbedingt
verbundene Ausrichtung, den Personzweck. Die Dinge sind fiir die
Menschen da; sie haben eine Bestimmung auf diese hin, weil die
Menschen infolge ihres Wesens darauf angewiesen sind. Die Dinge
stehen zum Menschen im Verhiltnis der Brauchbarkeit, des Gebraucht-
werden-konnens und sind in dieser Hinsicht etwas Relatives. Diesen
Charakter behalten sie, solange es Menschen gibt. Der Mensch ist
leiblich und seelisch auf sie angewiesen. Das Leibesleben hingt ab von
der Natur, wird in seiner Entwicklung weitgehend von ihr bestimmt.
Der Geist bezieht aus ihr sein Erkenntnismaterial, und der Wille bedarf



Die Stellung des Menschen im Kosmos 393

ihrer zur Objektivation der geistigen Inhalte. Trotzdem ist das nur
eine materielle Abhingigkeit. Der Mensch benutzt die Dinge, ver-
vollkommnet sich mit ihrer Hilfe. Ehe sie ihm niitzen kénnen, muB
er sie meist bearbeiten, muB sie vor dem Gebrauch fiir den Gebrauch
geeignet machen. Fiir ihn gibt es nicht schon eine entsprechende,
allen Lebensforderungen angepalte Umwelt, wie beim Tier, er mul
sich erst seine Umwelt bauen. Im Erkennen macht er Teil um Teil
der Welt zu seinem Erkenntnisgegenstand, und dadurch wird diese
immer mehr eine Welt fiir ihn. Sie gibt sich ihm in ihrem An-sich-
Sein, so wie sie ist. Der Mensch gewinnt mit andern Worten ein
sachliches, begierdeloses Verhiltnis zu ihr, wie es dem Tier, das eine
vom Trieb geforderte Niitzlichkeitseinstellung hat, niemals mdglich
ist. Und gerade dadurch, daB er sie in ihrem Fiir-sich betrachtet,
wird sie ihm zu einem Fiir-mich. Er steht erkenntnismiiBig iiber
ithr, und selbst wo sie auf ihn einstiirmt und er unter ihrer harten
Wirklichkeit zu leiden hat, ist es kein bloBes Ausgeliefertsein ; denn
auch dann steht er dem Geschehen in innerer Uberlegenheit gegen-
iber . Beides, materielle Abhingigkeit und formelle Unabhingigkeit,
entsprechen seiner Stoff-Geist-Natur, zwischen deren Elementen ja
dhnliche Verhiltnisse bestehen.

Die Dinge haben also zwar auch, aber nicht nur einen Person-
zweck. Sie sind nicht ausschlieBlich « Zeug », wenngleich der Mensch
im Alltag ihnen unter dieser Riicksicht zuerst begegnet. Den Sach-
zweck hat Heidegger zu wenig beriicksichtigt, und N. Hartmann hat
in ihm zu unrecht eine Gefihrdung des Personzweckes gesehen. Darf
der Mensch kraft der Eigenart seiner Natur die Dinge und ihre Krifte
gebrauchen, umformen und neu gestalten, so ist doch noch das Mal
dieser Gebrauchbarkeit zu untersuchen . Dieses MaB liegt nicht in
den Moglichkeiten der Dinge selbst, die durch das Wesen ihre Grenze
finden. Denn so sinken die Dinge herab zu bloBen Nutzdingen, zu
einer reinen materia circa quam, ihre Beniitzung artete in Ausniitzung
aus, die von der menschlichen Willkiir soweit getrieben wiirde, als
sich das Ding gebrauchen lieBe. Auch die Geistigkeit des Menschen
in sich bietet keinen geniigenden MaBstab der Beniitzung. Weder Ver-
standeserkennen noch Vernunftwollen sind begrenzte Prinzipien fiir
das Handeln. Der Verstand erkennt unter der allgemeinen Riicksicht

1 Vgl. N. Hartmann, Das Problem des geistigen Seins 102 ff.
2 Vgl. A. Horvdth, Eigentumsrecht nach dem hl. Thomas (Graz 1929) 55 f.



394 Die Stellung des Menschen im Kosmos

des Seins, und der Wille erstrebt das Endgut in der gleichen allgemeinen
Form. Hier das MaB der Beniitzung finden wollen, hieBe die MaBlosig-
keit zum MaBe, den Menschen zur bestimmenden Instanz fiir wahr
und falsch, gut und bdse machen, ihn als autonom erkliren. Erst der
Mensch als sittliche Person, d. h. sofern sein Erkennen und Streben
unter den letztlich von Gott stammenden Gesetzen steht, kann als Mal3
der Dingbenutzung angesehen werden. Nicht schon sofern er Verstand
und Wil en hat, sondern sofern er sie betitigt, denkt und will, wie
Gott und was Gott denkt und will ; also als formelles Ebenbild ist der
Mensch als MaB zu betrachten. Soweit es die Ausbildung seiner sitt-
lichen Person, seine Vervollkommnung als Mensch erfordert, ist er
Herr der Dinge. In diesem Rahmen gilt das Psalmwort : « Du hast
ihn zum Herrn gemacht iiber deiner Hinde Werk, alles hast du unter
seine Fiile getan ». Ein Tun, das von diesem Ziele nicht bestimmt ist,
fillt aus dem Bereich des Berechtigten heraus. Doch darf man innerhalb
dieser Grenzen das Recht des Menschen auf den Gebrauch der Dinge
nicht noch mehr beschrinken wollen. Sie stehen ihm nicht nur zur
Verfiigung, soweit es die Erhaltung seines nackten Daseins fordert,
sondern wie es einer menschenwiirdigen Lebensform entspricht. Damit
ist auch alles Kulturschaffen darunter einbegriffen. Dieses kann ob-
jektiv an allen Naturdingen betiitigt werden. Alle Krifte und Elemente
der Natur: Wind, Feuer, Dampf, Elektrizitiit, darf der Mensch solchen
Zielen dienstbar machen ; er darf, soweit es der Entfaltung seines
Wesens dient, die Natur immer wieder von sich abhingig, sich dienstbar
machen, die Grundlage, die ihn trigt, stets erweitern. Er darf der Natur
seine Ziige aufpriigen ; sie darf ihn offenbaren, wie er den Schipfer und
wie sein Leib die Seele offenbart. Im gleichen Malle werden materielle
Abhingigkeit und formelle Unabhiingigkeit sich steigern, die Wert-
haftigkeit und Vergeistigung der Welt wird wachsen, sie wird immer
mehr zu einer dem Menschen dienenden Umwelt. Diese Kulturarbeit
ist nicht nur ein empfehlenswerter Rat, sie ist sogar Gebot, so wie die
Entfaltung der Personlichkeit, eine menschenwiirdige Lebensweise
geboten sind. Ohne Bearbeitung der Natur, ohne Kulturschaffen liBt
sich das nicht erreichen, da die unbearbeitete und unverinderte Natur
dem Menschen keine Existenzmoglichkeiten bietet. Ohne solches
Schaffen erreicht vor allem das Geistige in ihm nicht die vom Schépfer
gewollte Hohe. Fiir dieses, mit seiner unendlichen Spannweite, kann
niemals eine Stufe eintreten, wo man sagen koénnte, es sei genug, wo
der Mensch zu weiterm Arbeiten und Streben nicht mehr verpflichtet



Die Stellung des Menschen im Kosmos 395

wire. Er kann und soll immer weiter wachsen, immer wesentlicher
werden. Nur ist dazu unterstellt, daB er sich nach der bestehenden
Seins- und Wertordnung richtet, keine wesenswidrige Umstellung vor-
nimmt, in seinem Schaffen die Ziele nicht verkehrt ; sonst wirkt er
nicht wertmehrend, sondern wertzerstorend, muB} seine Ubergriffe
nicht selten mit schweren, den Bestand einer Gemeinschaft erschiit-
ternden Krisen bezahlen. Erst dann wird die Natur eigentlich zum
Widersacher und zum geistfremden Prinzip. In sich ein Werk des
Schopfergeistes, ist sie nicht geistfremd und weniger noch geistfeind-
lich. Wo der Mensch in der seiner Stellung entsprechenden Weise in
Anlehnung an die Seinsgesetze und in Ehrfurcht vor ihnen sich betitigt,
da tritt er als zweiter neben den ersten Weltenbaumeister, als Nach-
schaffer neben den Schépfer, erfiillt er eine seiner Aufgaben, die Schon-
heit und Werthaftigkeit der Welt zu mehren.

Noch eine zweite, nicht minder ehrenvolle Sendung bleibt dem
Menschen den untern Seinsstufen gegeniiber zu erfiillen. Als Geschopfe
sind auch sie irgendwie Ausdruck und Darstellung der Vollkommenheit
des Schépfers. Doch sind sie es nur objektiv durch ihr bloBes Sein
und Tun, ohne daB sie etwas davon wiilten. Sie kennen weder sich
noch ihr Verhiltnis zum Schopfer, sie sind und bleiben stumm. Erst
im Menschen und durch ihn erwacht die Schépfung zu sich selbst,
vermag sie die Eigenart ihres Seins zu erkennen und anzuerkennen.
So wird der Mensch, der zuniichst auf Grund seines erkannten Ver-
hiltnisses zum Schépfer diesem die entsprechende Ehre gibt, auch zum
Sprecher und Vertreter der Natur. Sie ist ja schon in seinem Selbst-
verstindnis gewissermaBen mitgefaBt, weil der Mensch sie in sich
wiederfindet. In ihrem Namen spricht er in bewuBter Weise aus, was
die Dinge seinsmiBig, unbewuBt verkiinden : Wir sind deiner Hinde
Werk ! Es ist die besondere Sendung des Menschen als AbschluB der
sichtbaren Schopfung, Gott nicht nur durch sich, sondern auch durch
und anstelle der Kérperwelt zu ehren ; eine Sonderleistung, in der ihn
kein anderes Sein vertreten kann.

Im Menschen, im Dienst an ihm, kehren die Dinge auch wieder
zuriick zu dem Quell, dem sie entstammen. Von Gott und darum zu
Gott, das ist in wenig Worten die Seinsbewegung jeglichen Geschdopfes.
Doch ist die Riickkehr nicht bei allen gleich. Nur dem Menschen
ist seiner geistigen Seite nach eine eigentliche Riickkehr zu seinem
S-ch('jpfer moglich, alles Materielle ist davon ausgeschlossen. Aber es
dient dem Menschen, ist ihm Mittel, hilft ihm jene Seinsverfassung,



396 Die Stellung des Menschen im Kosmos

jenen Geisteszustand schaffen, der notwendige Voraussetzung fiir eine
solche Riickkehr und Vereinigung ist. Die ganze Schépfung arbeitet
nach MaBgabe der den einzelnen Dingen verliehenen Krifte mit, daB
sie in ihrer Krone, und in dieser alles andere, dem Schépfer im eigent-
lichen Sinne zuriickgegeben werde. Neben dieser realen gibt es auch
noch eine intentionale Riickfiihrung der untermenschlichen Dinge. Als
verwirklichte Ideen des Schopfergeistes sind sie nicht einfach irrational,
nicht nur Widerstand fiir einen andern Geist, sondern befihigt, sich zu
erschlieBen. Dadurch, daB er sie erkennt, gibt der Mensch ihnen eine
neue geistige und darum hohere Seinsweise. Indem er sie als von Gott
kommend und zu Gott gehorend deutet, fithrt er sie gewissermalBen
auf dem intentionalen Wege zu ihrem Ursprung zuriick.

Man sieht: die Deutung des Menschen als Abschlul und Vollendung
der sichtbaren Welt, die ihm daraus erwachsende Sonderstellung und
die unmittelbare Hinordnung alles andern auf ihn, reden keineswegs
einem Anthropomorphismus das Wort. Der Mensch ist auch so nicht
der feste Punkt, um den sich alles dreht, fiir den alles ausschlieBlich
ist, nach dem sich alles richtet. Zwar ist das ungeistige Sein um ihn
und auf ihn bewegt, aber dhnlich wie die Sonne sich mit den sie um-
kreisenden Korpern um eine andere Sonne dreht, bewegt er sich mit
allem andern auf den absolut festen Punkt, auf das unbewegliche Sein
des ersten Bewegers, des Zieles des ganzen Kosmos. Die Welt ist wohl
relativ, ist auf den Menschen bezogen, aber nicht nur auf ihn bezogen.
Das iibersieht Heidegger sowohl wie Scheler, der infolge seines aktuali-
stischen Personbegriffes in der Welt das notwendige Korrelat des
personalen Aktzentrums, das ja notwendig intentional sein muf}, sehen
will, und «eine konkrete Welt nur und nur als Welt einer Person »
gelten laBt .

2. Das geistgeformte Wesen « Mensch» findet sich als solches
nicht in der Wirklichkeit. Es besteht nur in ungezihlten Einzelwesen,
und so wird die durch ihre Soseins-Inhalte schon begrenzte Wesenheit
« Mensch » noch weiter eingeengt. Zwar ist sie in jedem einzelnen mit
den ihr als solcher zukommenden Bestimmtheiten, aber in keinem
mit allen darin enthaltenen Mdglichkeiten und Vollkommenheiten ver-
wirklicht. Das personale Wesen « Mensch » steht somit als Ich nicht
nur dem Nicht-Ich, den seins- und wertmiiBig tieferstehenden Sachen

1 Formalismus 408.



Die Stellung des Menschen im Kosmos 397

gegeniiber, sondern auch dem Du, den gleichberechtigten andern
Personen. Nur im Zusammenleben mit solchen kommt der Einzelne
vor. Doch ist es nicht ein bloBes Nebeneinander, weit mehr ein blut-
und zielbegriindetes Mit- und Fiireinander in kleinern und gréBern
Einheiten. Zwischen den in sich abgeschlossenen Einzelwesen spannen
sich so mannigfache Verbindungsfiden, und besonders das geistige
Element des Wesens, dem der Mensch seine gréBere Geschlossenheit
und Unabhingigkeit verdankt, erweist sich unter anderer Riicksicht
gerade wieder als die Grenzen und die Enge des Einzelwesens sprengend.
Dies Hinausweisen des Einzelmenschen iiber sich, seine wesenhafte
Beziehung auf das Du, im Individualismus kaum beachtet und als
Nebensichlichkeit betrachtet, ist in der nichtscholastischen Philosophie
durch die Arbeiten eines Ebner, Buber, Gogarten, wieder neu geselien
und seiner Wichtigkeit entsprechend gewertet worden. Die Mitwelt
nun, in die der Einzelne hineingeboren wird, die ihn trigt und die er
mitbildet, die ihm gibt und der er gibt, ist eine mehrfache Einheit
oder Gemeinschaft, je nach der Art der Ursachen, die sie schaffen. So
gibt es blutmiBige Einheiten, wie Familie, Stamm, Nation, die auf
den Stufen des untermenschlichen Lebens ihre Analoga haben. Darum
ist in solchen Zeugungs- und Blutgemeinschaften nicht das den mensch-
lichen Gemeinschaften Eigentiimliche zu suchen. Die eine Vielheit
menschlicher Einzelwesen zu der ihnen eigentiimlichen Einheit bindende
Ursache ist das Ziel, das vom Verstand erfaBte Ziel, das die Vielheit
und Vielgestalt des Tuns in die gleiche Richtung ordnet und so eine
in den Bereich des Tuns gehérende Einheit schafft. Wie beim Einzelnen
die Lebensbewegung nach Ausfithrung, Form, erwihltem oder bejahtem
Ziel von innen ist, so dhnlich ist es auch bei der Gemeinschaft. Aus
den verschiedenen Arten der Ziele werden sich dann die verschiedenen
Arten der Gemeinschaft herleiten. Wo die Mitglieder einer Zielgemein-
schaft noch in blutmidBigem Zusammenhang untereinander stehen,
kann das fiir die Festigkeit des Ganzen nur von Vorteil sein.
Diese Zieleinheit, wie die Gesellschaft sie ist, wird in zweifacher
Weise falsch verstanden : man lockert sie auf, verfliichtigt sie zugunsten
des selbstindigen Einzelwesens, oder man faBit sie zu eng und gibt
ihr damit zuviel, diesmal auf Kosten des Einzelwesens. Das friihere
« entweder Leib oder Seele » kehrt jetzt in der Form : « entweder Einzel-
mensch oder Gemeinschaft » wieder. Die erste Form, die zahlreiche
Spielarten unter sich begreift, kann als Individualismus bezeichnet
werden. Er steigert die Selbstindigkeit und Unabhingigkeit des Einzel-



398 Die Stellung des Menschen im Kosmos

wesens bis zur Autarkie. Ohne zu bedenken, da3 die Vollkommenheiten
der Wesenheit « Mensch » mit dieser in eine Vielheit aufgeteilt und
im Einzelnen darum in beschrinktem MaBe verwirklicht sind, 1iBt er
das Einzelwesen in sich selbst geniigen, befreit es von jeder Bindung
im Sein und im Tun. Die Gemeinschaft wird als Summe solcher Einzel-
wesen angesehen ; nicht als erfiillte Wesensforderung, sondern als
Gebilde einer berechnenden, geschiftsmiBigen Uberlegung. Jeder,
von Haus aus selbstherrlich, schraubt seine Rechte herunter, gibt
sowelt nach, daB er ohne ZusammenstoB und Schaden am andern
vorbeikommt und ihm eine in Anbetracht der Verhiltnisse moglichst
restlose Durchfithrung seiner Pline gelingt ; in der Gemeinschaft ist
der Einzelne so im Zustand eingeschrinkter Willkiir. Eine solche An-
sicht kann sich fiir ihre theoretische Richtigkeit nicht auf das Wesen
des Menschen berufen, wie denn auch die verhingnisvollen Folgen, die
im praktischen Leben aus ihr entstanden, deutlich gegen sie sprechen.
In diese Gruppe gehort der sonst anderswo einzuordnende Heidegger,
sofern nach ihm das « Dasein » immer nur Sein zu sich selbst ist, seine
Beziehung zum andern keine Wesensbezichung darstellt. Heidegger
kennt die Gemeinschaft vor allem in der Form des « Man», die den
Einzelnen immer wieder h'nwegtiuscht {iber seine wirkliche Verfassung,
iiber seine Aufgabe, bei sich selbst zu sein. Bei faspers spielt das Du
allerdings eine wichtige Rolle. Der Einzelne mul suchen, iiber die
Grenzen seines Selbst hinauszukommen, den Sprung zu dem andern
hin, dem er an der Grenze seines Ich begegnet, zu wagen, da er nur
ist in bezug auf Transzendenz oder gar nicht !. Zuletzt aber bilden
auch bei Jaspers das Ich und das Du nur eine Gemeinschaft zweier
Gefihrdeter und Verzweifelnder.

Eine Entrechtung und Entwiirdigung des personalen Einzelwesens
ist es umgekehrt, wenn man es nur als Teil des Gemeinschaftsganzen
sieht, wenn man es nur nach dem Beitrag wertet, den es zum wirtschaft-
lichen Aufstieg der Gemeinschaft liefert, oder nach seinen Funktionen
fiir deren vitalen Fortbestand. In den beiden einfluBreichen Welt-
anschauungen, dem Materialismus marxistischer Prigung und dem
Biologismus, wird der Einzelmensch als Nummer und Zahl oder als
Exemplar einer zoologischen Art betrachtet, ist auswechselbar, vertret-
bar, hat nur solange Daseinsrecht, als er an seiner Stelle die Maschine
in Gang oder den Gesamtorganismus am Leben erhilt, den Bestand

! K. Jaspers, Philosophie (Berlin 1932) 1. 3 ff. 56 ; IL. 202 ff.



Die Stellung des Menschen im Kosmos 399

der Art mitsichert. Darin allein liegt der ganze Sinn seines Daseins,
darin allein finden seine persénliche Ausbildung und Vervollkommnung
ihre Berechtigung. Verfiigt eine Gemeinschaft noch iiber die ent-
sprechenden Macht- und Druckmittel, solche Ziele zu verwirklichen,
den Einzelnen als Mittel fiir sie einzusetzen, dann ist dessen personales
Sein aufs duberste gefihrdet. Nicht immer braucht die Einschitzung
des Einzelmenschen einen solchen Tiefstand zu erreichen, um verkehrt
zu sein. 0. Spanns Philosophieren iiber Individuum und Gemeinschaft
bewegt sich in wesentlich hohern Bahnen, ohne aber dem Individuum
zu geben, was ihm zukommt. Dieses ist ontologisch wirklich eine
Substanz, ein Fiir-sich-Sein, bedarf nicht einer Erginzung durch die
Gemeinschaft wie der Leib durch die Seele. Dem wiirde Spann wohl
widersprechen. Er setzt dem absoluten Einzelmenschen des Indivi-
dualismus die absolute Gemeinschaft gegeniiber. Diese wird nicht
durch und aus den Einzelwesen, sondern diese empfangen umgekehrt
die ganze Wirklichkeit von der Gemeinschaft, sind durch sie und fiir
sie, erschépfen sich im Gliedsein und dessen Funktionen!. Auch das
ist eine der Entweder-Oder-Theorien, die in der des « Sowohl — als
auch » unberechtigt immer Kompromisse sehen, dann aber im Gegen-
satz zu diesen eine Seite der Wirklichkeit unterschlagen. SeinsmiBig,
oder der Wirklichkeit nach gesehen, ordnet Spann das Absolute dem
Relativen unter, erkennt diesem in der Ordnung des Seienden den
Primat zu. Weniger als Herabsetzung der Einzelperson denn als unge-
biihrliche Erhebung der Gemeinschaft ist es, wenn Scheler diese als
« Gesamtperson », als Person hoherer Ordnung, die gleichfalls Akt-
vollzieher sei, bestimmt und in ihr die Voraussetzung fiir die Akte
der Einzelpersonen sieht 2. Mit Recht hat N. Hartmann an dieser
Ansicht Kritik geiibt ® ; denn ist die Einzelperson auch in eine Gemein-
schaft hineingeboren, sind ihre Akte auch durch sie mitbestimmt, so
braucht die Gemeinschaft doch darum nicht Person zu sein, wenigstens
nicht im eigentlichen Sinne. GewiB gibt es Ziele und Handlungen, die
die der Gemeinschaft sind, die sie zu verantworten hat; aber stets
haben auch diese nur den Einzelnen zu ihrem Urheber und Tréger,
den Einzelnen, der hier allerdings im Namen der Gemeinschaft, als ihr
Mitglied handelt und die Verantwortung trigt. Der Personcharakter

1 Vgl. z. B. 0. Spann, Gesellschaftslehre (Leipzig 1923) 51 fi.
2 Formalismus 540.
3 Ethik 219 ff.

Divus Thomas 27



400 Die Stellung des Menschen im Kosmos

der Gemeinschaft ist nur scheinbar, und der Schein nur darum méglich,
weil sie aus wirklichen Personen gebildet ist. Person ist sie nur im
iibertragenen, nicht im eigentlichen Sinne; denn dafiir fehlt ihr die
Voraussetzung : sie ist kein Fiir-sich-Seiendes, vernunftbegabtes Wesen.
Hier zeigt es sich, da auch Scheler von idealistischen Ansichten
nicht ganz losgekommen ist, in denen die Einzelpersonen einem
abstrakten BewulBtsein untergeordnet und als dessen Funktion be-
trachtet wird.

Die Gemeinschaft setzt sich aus den Einzelpersonen nicht so zu-
sammen, wie diese aus Leib und Seele. Diese geben nicht ihr Eigensein
und ihre Selbstindigkeit auf, um als Materie in der Gemeinschaft
eine neue substanzielle Formung zu erhalten. Die menschliche Person
hat ein Fiir-sich-Sein von solcher Festigkeit, die es ihr verbietet, ihre
Geistform noch einmal aufzugeben und Aufbauelement einer neuen
substanziellen Einheit zu werden. Im Bereich des Menschlichen gibt
es keine iiber der Einzelperson liegende hohere Schicht. Weil nun die
Gemeinschaft eine Wirklichkeit, und zwar eine von den Einzelwesen
verschiedene Wirklichkeit ist, gehort sie nicht in den Bereich des An-
und-fiir-sich-Seienden, sondern in den der Akzidenzien. Damit ist sie
nicht etwas, was sein und auch nicht sein koénnte, etwas Zufilliges,
wohl aber etwas in und an einem andern, und zwar an den Einzel-
personen, die als Fiir-sich-Sein Triger solcher Seinswesen sein konnen.
Dieses gemeinschaftbildende Akzidens ist ein Beziehungssein ; dadurch,
daB ein gleiches Ziel die Titigkeit der einzelnen in gleicher Weise
ausrichtet und ordnet, werden diese zu einer Gemeinschaft. Die
Gemeinschaft besteht in den einzelnen, sofern sie in ihrem Tun gleich-
zielig bestimmt sind; sie ist also eine Ordnungseinheit . Zwar ist der
Mensch zur Bildung von Gemeinschaft durch sein Wesen aufgerufen ;
durch dieses ist es sowohl zum Fiir-sich-Sein, wie zum Sein mit andern
angelegt, ist er Ganzes und Teil zugleich — wenn auch unter verschie-
dener Riicksicht — ; aber das Sein der Gemeinschaft selbst bleibt in
der akzidentellen Ordnung. Ihr eigentlicher Daseinssinn ist die Ver-
vollkommnung des Einzelnen, die dieser aus eigener Kraft sich nicht
geben kann ; sie darf also sein substanzielles Sein nicht zerstéren.
Damit er zu sich selber kommt, sich zu dem heraufbildet, was er ist,
mub der Einzelne die sein Ich scheinbar schiitzenden und bewahrenden
Schranken niederlegen, muB er sich erschlieBen, statt sich abzuschlieBen.

1 Vgl. E. Welty, Gemeinschaft und Einzelmensch (Salzburg 1935) 183 ff.



Die Stellung des Menschen im Kosmos 401

Das Gliedsein, zu dem er von Natur aus, nicht erst nachtriglich
bestimmt ist, verbietet ihm, sich ohne Riicksicht durchzusetzen ; aber
all das steht letztlich im Dienst seiner personalen Vervollkommnung.
Wenn auch der Einzelne naturgesetzlich gehalten ist, seine Ziele und
Pline denen der Gemeinschaft nachzusetzen, eben weil Gemeinwohl
vor Eigennutz geht, dann kann das doch niemals fiir die personale
Vollkommenheit des Einzelmenschen, fiir sein Heil gelten. Es ist nicht
seines Lebens letzter Sinn, Baustein der Gemeinschaft zu sein, sondern
deren Sinn ist es, ihm zu seinem Heile zu verhelfen ; er allein ist eben
Person, nicht die Gemeinschaft. Ein Verzicht auf dieses personale
Wohl zugunsten der Gemeinschaft koénnte fiir diese niemals wahre
Forderung bedeuten, wie denn eigentliches Personziel und Ziel der
Gemeinschaft niemals in Gegensatz zueinander treten konnen.

Doch ist die Bediirftigkeit des Einzelnen, sein Ungeniigen zur
Selbstentfaltung nicht der einzige Grund, sich mit andern zu ver-
binden. Nicht nur die eigene Minderwertigkeit, auch die fremde Hoch-
wertigkeit fordert die Gemeinschaft. Mit Recht verlangt der andere,
gesehen und gewiirdigt zu werden, weil er sonst gar leicht verkiimmert.
Thm ist es nicht, wie dem vernunftlosen Sein einerlei, ob er beachtet
wird oder nicht, ob er verstanden oder verkannt wird. Wo man ihn
iibersieht, oder wo man ihn sieht, ohne ihm gerecht zu werden, da
weil} er sich iiberfliissig, ausgeschaltet aus der Zahl der Lebenden, vor
dem Tode schon gestorben. Keiner aber kann die Sinnlosigkeit, ver-
geblich da zu sein, dauernd tragen. Das wire allerdings auch der
Einsame nicht ganz ; auch er wiire nicht zu tatenlosem und unfrucht-
barem Sein verurteilt, auch er koénnte noch wertwahrend und wert-
schaffend wirken und seinem Leben einen groBen, tiefen Sinn von Gott
her geben, dem hochsten Du, an das sein Wesenskern ihn bindet.
Doch brichte das sein Naturverlangen nicht zum Schweigen, sich an
gleiche Wesen mitzuteilen, von ihnen verstanden zu werden, von ihnen
Antwort zu erhalten. Auch in dieser Hinsicht kénnte nur ein Unter-
oder ein Ubermensch ganz der Gemeinschaft entbehren. Das ist aber
nicht das Gewohnliche und darf bei keinem unterstellt werden. So
bleibt fiir jeden die Pflicht, dem andern zu gewihren, was er selbst
fiir sich verlangt ; er hat den andern mitzuverantworten. Das ist sicher :
« Wenn alle aneinander vorbeileben, ungewertet und unvernommen,
wissend umeinander, wessen sie bediirfen, jeder es fiir sich ersehnend,
dem andern aber versagend, das ist der Gipfel des Widersinns, ein
Ethos der Leere und Lieblosigkeit, der Vernichtung des personalen



402 Die Stellung des Menschen im Kosmos

Geistes » 1. Der Beitrag, den der Einzelne durch seine Fiirsorge zur
materiellen und geistigen Forderung der Gemeinschaft liefert, steht
zu dem, was er empfingt, nicht im entsprechenden Verhiltnis. Was
er gibt, ist nur ein Weniges, in keiner Weise reichend, seine Schulden
abzutragen. So stellt sich also das Verhiltnis des Menschen zu seines-
gleichen als ein gegenseitiges Geoffnetsein, als ein gegenseitiges Geben
und Empfangen dar, als eine neue iiberpersonliche Einheit, die zwar
selber nicht Personeinheit, doch die Vervollkommnung der Person,
ihre Selbstindigkeit und Wertigkeit zu steigern sucht. Die Person
aber ist das iiber sich selbst hinausweisende Wesen, das bei seinem
Hinauswachsen in die Welt und die Gemeinschaft sich nicht verliert
und aufgibt, sondern so erst recht zu sich selber kommt.

3. Aus der Bestimmung seines Platzes in der realen Welt wird
der Mensch noch nicht ganz verstindlich. Er liBt sich weder aus
sich, noch aus der Um- und Mitwelt voll erkliren. Seiendes ohne not-
wendige Existenz, fordert er als hinreichenden Grund seines Daseins
ein notwendig Seiendes. Das ist kein Seiendes in der Welt, auch diese
nicht als Ganzes, das ist das in und iiber ihr seiende Wesen : Gott.
Die Kontingenz, die Geschopflichkeit des Menschen rei3t nicht nur
zwischen ihm und Gott einen Abgrund auf, sie bindet ihn, wie alles
Seiende dieser Art, unloslich an ihn fest. Sie trennt und eint, verhindert
eine Einheit wie der pantheistische Monismus sie vertritt, und bringt
in dem uniiberbriickbar scheinenden Dualismus die Glieder Gott-Welt
denkbar enge aneinander. Die Eigenart, die gerade das Verhiltnis
des Menschen zu Gott auszeichnet, griindet in der Eigenart des mensch-
lichen Wesens.

Denker, die den Menschen gerade sofern er existierend ist, zu
deuten suchen, miiBten auf diese Beziehung vor allem achten. Das
hat denn auch z. B. Kierkegaard getan, und so wandelnd seine Ansicht
vom Menschen immerhin gewesen ist, an dieser Grundbestimmung hat
er festgehalten. Darum haben die Kategorien, durch die er den
Menschen zu bestimmen sucht, eine religiose Firbung. Um so auf-
fallender mulB es scheinen, wenn Heidegger in der Erforschung des
« Daseins » von dieser Seite ginzlich absieht, sich nur im Innerwelt-
lichen bewegt, den Menschen in die Welt verweist, an das Zuhandene,
wo das Tun seine erste Aufgabe ist. So wird Heideggers « Dasein »,

1 N. Hartmann, Problem des geistigen Seins 149.



Die Stellung des Menschen im Kosmos 403

das weder zur Mit- noch zur Uberwelt Wesensbeziehungen hat, in
seinem Bei-sich-selber-Sein zu einem Goétzen, der die AnmaBung des
Ich bei Fichte von neuem aufleben liBt!. Sein zum Verfall, gegen
das seine Geistnatur sich wehrt, und Unabhingigkeit von Gott,
gegen die die Kontingenz sich striubt, sind in diesem Dasein eigen-
artig gemischt.

Diese Kontingenz des Seins, die mit diesem alles am Menschen
innerlich erfaBt, scheint nun alle seine Vorziige, besonders seine Frei-
heit zu gefihrden, wenn nicht zu vernichten. Hier entstehen Schwierig-
keiten anderer Art, als Biologie und experimentelle Psychologie sie
gegen die Freiheit und fiir einen Determinismus machen kénnen. Es
geht darum, wie bei einem bis in die letzten Fasern von Gott abhingigen
Sein, wie es das Kontingente ist, noch von einer mit Selbstbestimmung,
das ist Freiheit, gesetzten Handlung Rede sein konne.

Die Geschopflichkeit schwicht zunichst das Sich-selbst-Gehoren
des Menschen ab. Gewil ist er an sich und fiir sich, gewiB haben Sub-
stanzsein und Immanenz in ihm schon einen hohen Grad erreicht.
Doch bleibt das alles innerhalb des Bereiches geschopflicher Abhingig-
keit ; der Mensch ist nicht aus sich, das Selbst des Ich kommt diesem
nicht durch sich zu. Einer fremden Macht verdankt er das Dasein,
und deren stindigem Einwirken den Fortbestand. Wie sich vom
geschopflichen Selbstand diese Abhingigkeitsbeziehung nicht entfernen
liBt, so auch nicht der mitbestimmende EinfluB der Erstursache von
der dem geistbegabten Geschopfe eigenen Selbstbestimmung. Doch
vernichtet dieser die geschépfliche Freiheit keineswegs ; er verhindert
nur eine vollkommene allseitige Selbstbestimmung. Die Erstursache
bewegt nicht nur jedes Sein, sie bewegt es auch seiner Natur ent-
sprechend, bewegt das geistbegabte Geschopf in einer Weise, daB es
sich selbst zu einem Akte bestimmen kann 2 ; sie macht erst dessen
freies Handeln moglich. Und wenn auch der EinfluB der Erstursache
auf den freien Willen unfehlbar wirksam ist, verliert er unter diesem
EinfluB nicht die Fihigkeit, widerstehen zu kénnen. Die freie Handlung
ist ganz von Gott und ganz vom Menschen, wenn auch in verschiedener
Weise hervorgebracht. Wie beides sich nebeneinander vertrigt, gott-
liche Allursichlichkeit und geschiopfliche Freiheit, wird dem Menschen,
wie manches andere, z. B. das Miteinander von unendlichem und end-

L E. Grisebach, Gegenwart (Berlin 1928) 590 Anm.
*1.19, 8; 83, 1 ad 3; De Malo 6, 1 ad 3.



404 Die Stellung des Menschen im Kosmos

lichem Sein, nie in voller Klarheit einsichtig werden. Doch wird ihm
soviel klar: es handelt sich um keine eigentlichen Antinomien, um
unlésliche, im Sein selbst griindende Widerspriiche.

Beides, Geschopflichkeit und Freiheit, sind die Voraussetzung fiir
die Verantwortlichkeit, die auf dem Menschen seinem Schopfer gegen-
tiber lastet. Man hat sie schon als das Wesen des Menschen an-
gesprochen . Die Verantwortung ist Rechenschaftsablegung dariiber,
wie der Mensch sich zu dem Sollen des Sittlichen stellte. Die Frage
nach dem Ursprung des Sollens, dem Pflichtcharakter des Sittlichen
ist eine Herzensangelegenheit der Ithik. In keiner der ernst zu
nehmenden Theorien wird das Sollen im personlichen, individuellen
Wollen begriindet. Dies Wollen ist durch das Sollen zur Entscheidung
aufgerufen. Darf dann vielleicht die im Einzelnen verwirklichte un-
verinderliche Menschennatur, oder, wie Kant sagt, die autonome Ver-
nunft als seine Quelle angesehen werden, oder ist es mit dem Wesen
des sittlich Guten unzertrennlich verbunden ? Kant hilt es fiir unmog-
lich, die « unbedingte Notwendigkeit des moralischen Imperativs », der
seiner erkenntnistheoretischen Einstellung gemdB nur in der Vernunft
seinen Ursprung haben kann, weiter zu erkliren. Damit will sich der
fragende Mensch aber noch nicht zufriedengeben. Wegen der ent-
scheidenden Bedeutung, die es fiir sein praktisches Leben hat, darf er
einen Grund dafiir verlangen, wie reine Vernunft dazu kommt, solche
Verpflichtungen aufzuerlegen. Die Seinsphilosophie leitet das sittliche
Sollen aus dem Wesen der Dinge, vor allem des Menschen, ab. Er soll
so handeln, weil seine Natur es also fordert. Diese Ableitung des
Imperativs aus dem Indikativ ist berechtigt, wenn auch viele Vertreter
der modernen Wertethik sie verwerfen — weil sie zur Relativierung
der sittlichen Forderungen fithre — und das Sollen aus den einer
besondern Sphiire angehorenden Werten abzuleiten suchen®*. Ein
Wertreich solcher Art besteht nun nicht; die Ansicht, Seinsollendes
lieBe sich aus Seiendem nicht gewinnen, ruht auf einem unmetaphy-
sischen, positivistischen und darum unzulinglichen Seinsbegriff. Mensch-
liches Handeln ist dann nur entsprechend, dann nur wahr und darum
sittlich gut, wenn es den Wesensbeziehungen der Dinge untereinander
und denen des Menschen zur Mit- und Umwelt angemessen ist. Aber

1 E. Brunner, Der Mensch im Widerspruch 39, 87.
2 Vgl. N. Hartmann, Ethik ; B. Bauch, Grundziige der Ethik (Stuttgart 1935) ;
M. Scheler, Formalismus.



Die Stellung des Menschen im Kosmos 405

die Wesensbeziige des Seienden werden erst dadurch zum unerbittlich
bindenden Lebensgesetz des Menschen, ihren Forderungen haftet erst
dadurch jenes unaufhebbare Sollen an, weil des Schopfers Wille hinter
ihnen steht, sich in ihnen ausspricht.

So wie sie sind, sind die Dinge auf Gott ausgerichtet, der Mensch
nicht weniger als das iibrige Sein. So muBte es ihr Schopfer wollen,
sollte er sich nicht selbst aufgeben, sollte nicht eine von ihm abhingige
Wirklichkeit aus dem allumfassenden Rahmen seiner Ursichlichkeit
herausfallen. Es gibt also keine noch bestimmungslose geschopfliche
Wirklichkeit, der der Mensch nach eigenem Belieben ein Ziel setzen
konnte. Dieser weiBl infolge seiner Wesenserkenntnis um diesen Sach-
verhalt. Aus den Wesensstrukturen und dem Kreaturverhiltnis der
Dinge vernimmt er den Willen des Schépfers; er weill, daB er sein
freies Handeln so in diese Ordnung einzuschalten hat, daB die vom
Schépfer festgelegte Richtung nicht verindert wird. Es ist sein Vor-
recht, in seinem Tun sich den Seinsgesetzen aus eigenem Entscheid
anpassen, sie zu Richtlinien seines Handelns wihlen zu kénnen. Er
kann diesem freilich, das seiner physischen Wirklichkeit nach wie jedes
andere auf Gott gerichtet ist, auch ein anderes Ziel bestimmen; er kann
sich in der Welt und an den Dingen so betitigen, sein Verhalten ihnen
gegeniiber so gestalten, dafl er zu seiner und ihrer ontologischen Aus-
richtung in Widerspruch tritt, daB er in seinem Verhalten Gottes
absoluter Finalitit nicht gerecht wird, und dadurch unsittlich handelt.
Hier zeigt sich das Eigenartige und Unvollkommene seiner Freiheit,
ihre in seiner Geschopflichkeit und vor allem seiner Leib-Geist-Natur
begriindete Labilitit, die allein es méglich macht, auch noch sittlich
schlecht zu handeln, Gott als Endgut abzulehnen. Es ist die Folge
seiner geringen Geistigkeit, dall ein Konflikt zwischen Selbst- und
natiirlicher Gottesliebe bei ihm ausbrechen kann. Beim geschaffenen
reinen Geist ist das nicht moglich. Sich und sein Verhiltnis zu Gott
von Anfang klar erkennend, sieht dieser ein, daB nur Gott sein Endgut
sein, nur der gottgewollte Gebrauch der Dinge ihn wirklich fordern
kann. Nur weil der Mensch kein reines Geistwesen ist, fillt das, was er
«sein Gut » nennen kann, nicht zusammen mit dem Gut in sich, mit
Gott. Seine vom Sinnlichen abhingige und gehemmte, nur langsam
zum Wesen vorstoBende Erkenntnis kann Sinnengiiter so als Wert dar-
stellen, sein vom Triebverlangen gezogener Wille kann diesen so um-
fassen, daB eine Einstellung auf Gott als Hochstgut damit nicht ver-
einbar ist. Der Mensch ist infolge seiner Freiheit das vornehmste und



406 Die Stellung des Menschen im Kosmos

zugleich das einzige, von innen heraus gefihrdete Wesen in der Welt.
Seine Entscheidung, in welcher Richtung sie auch fallen mag, muB er
verantworten ; er mull dafiir einstehen, nicht vor sich selber oder der
Gemeinschaft, sondern zuletzt vor Gott, vor dem Herrn jedes, auch
des freien Geschopfes, dem eigentlichen Begriinder des sittlichen
Sollens.

Die jetzt mehr von seiten des Schopfers gesehene Beziehung des
Menschen zu Gott 148t sich noch von des Menschen Geistnatur her
betrachten. Es wurde schon bemerkt, daBl die Geschopflichkeit einen
dynamischen Zug in das betreffende Seiende trigt, der es iiber sich
hinaus auf Gott ausrichtet. Jedes geschaffene Wesen «liebt » seinen
Schopfer mehr als sich selbst, ist seinsmdBig mehr auf ihn, als auf
sich selbst bezogen. Das ist eine natiirliche Folge seiner Seinsverfassung.
Mehr von Gottes Gnaden als aus sich selber seiend, mehr ihm gehérend
als sich selbst, liebt es auch den vor allem, dessen es ist 1. Das steigert
sich mit dem MaB der Seinsteilnahme. Ist schon jedes Seiende in der
Welt nichts rein Profanes, Innerweltliches, dann am wenigsten der
Mensch, der nicht nur eine Spur, ein « Voriibergang des Herrn », sondern
Abbild seines Schopfers ist. Diese naturhafte Gottebenbildlichkeit ist
der Grund eines besonders starken Dranges hin zu Gott, einer unmittel-
baren Hinordnung auf ihn 2. Seine Vollkommenheit und Vollendung,
die er wie jedes Sein erstrebt, findet er nicht in sich, auch nicht durch
Eingliederung in die Gemeinschaft Wesensgleicher oder durch Ver-
bindung mit einer idealen Wertewelt, sondern in der Vereinigung mit
dem personalen gottlichen Geiste. Auf ihn zielt objektiv jeder der
Erkenntnis- und Strebeakte hin, die der Mensch seiner Vervollkommnung
wegen setzt.

Freilich muB die Hinbewegung auf Gott im Erkennen und Wollen
einen Umweg machen. Das Erkennen des Menschen ist auf das Seiende
als solches angelegt, und das aus dieser Form erflieBende Streben will
das Gute als solches. Dieser Gegenstand des Menschengeistes ist nun
nicht Gott, aber sein Inhalt ist auch in Gott verwirklicht. Somit fallt
auch er in den Bereich des vom Menschen ErfaBbaren. Doch ist das
Sein, so wie es in Gott verwirklicht ist, nicht der dem menschlichen
Fassungsvermogen angepalte Gegenstand. Das ist, weil es sich um
das Vermégen einer geistigen Substanz handelt, die zugleich auch noch

I. 60,
II. II.

13 —
o &

I



Die Stellung des Menschen im Kosmos 407

Form eines Korpers ist, die von den Vereinzelungsbestimmtheiten frei-
gemachte Wesenheit der Koérperdinge. Die aus dem Korperlichen ge-
wonnenen Begriffe sind das Mittel, durch das jeder andere Gegenstand
erkannt wird. Sollen sie zur Erfassung des rein geistigen, goéttlichen
Seins tauglich sein, muB erst alles spezifisch Materielle und Endliche
aus ihnen entfernt und ihr Inhalt ins Unendliche gesteigert werden.
Sie ermoéglichen also ein positiv-negatives, mittelbares, unvollkommenes
Gotterkenen. Ein dhnlicher Weg fithrt den menschlichen Willen zu
Gott als hochstem Gut. Wie der Verstand die Dinge unter der Riick-
sicht des Seins erkennt, so geht das von ihm ausgeloste Streben eben-
falls auf das Sein in seiner ganzen Ausdehnung, das auf den Willen
bezogen « Gut» heiBt. Naturnotwendig strebt der Wille nach dem
Guten schlechthin. In welchem konkreten Gegenstand er aber den
Begriff des Guten schlechthin verwirklicht sieht, welchen er zu seinem
Endziel macht, das ist ihm nicht von Natur aus festgelegt, sondern
seinem freien Entscheid iiberlassen. Objektiv stellt nur Gott den
Inhalt des Guten erschépfend dar ; ihn sucht ein Streben, das natur-
haft nach dem Guten in seiner ganzen Ausdehnung verlangt. Fiir den
freien menschlichen Willensakt wird er es aber erst durch Wahl. Dieser
kann auch stehen bleiben im Geschépflichen, wo sein Erkennen und
Lieben beginnt ; er kann, was ihm eigentlich nur Mittel zum Ziel sein
sollte, selbst als Ziel bestimmen. Allerdings wird ein Vermdgen von
unendlicher Spannweite durch Endliches weder einzeln noch zusammen-
genommen erfiillt und ausgefiillt werden.

So ist also der Mensch jene besondere Seinsart im Kosmos, die
alle andern Stufen inhaltlich in sich begreift, in der sie zusammen-
treffen und zu einer neuen Einheit gebunden sind. Der Reichtum und
die Mannigfaltigkeit des Makrokosmos sind in ihm noch einmal wie
in einem Mikrokosmos zusammengefat. So wird er zur Grenzscheide,
zur vermittelnden und gemeinsamen Zwischenzone der kérperlichen
und geistigen Natur, deren Vorziige er in sich vereinigt, deren Ver-
einigung aber zugleich auch Schwiche ist. Seine Wesensart erlaubt
es ihm, wie kein anderes Sein in die iibrigen Seinsbereiche hineinzu-
greifen. Sie gestaltend, erfiillend und vollendend, arbeitet er letztlich
doch an sich ; im Verschenken gewinnt er seinen Reichtum. Aber in
dieser Vielheit und Mannigfalt liegt auch seine Grenze, der Grund der
Kleinheit und der Schwiche. Der Geist leidet in seinem Fluge am
Gewicht des Stoffes, und dieser sucht sich immer wieder der Bindung
des Geistes zu entledigen ; jede der untern Schichten versucht dem



408 Die Stellung des Menschen im Kosmos

Ganzen ihre Gesetzlichkeit aufzudringen, den Geist sich zu ver-
pflichten.

Aber gerade in ihm, dem AbschluB des Seienden in der Welt,
wird es offenbar, wie wenig diese in sich selber ruht, sich selbst ge-
niigt. Michtiger als jede andere Schicht, steht er unter einer die Welt
iiberwindenden, iiber sie hinaustreibenden Dynamik. Mittelpunkt der
sichtbaren Schopfung, steht er eigentlich am wenigsten in der Welt,
sein Schwerpunkt liegt auBer ihr. Und doch kann er nur zu seinem
Ziele kommen dadurch, daB er in der Welt bleibt, in ihr aber letztlich
doch nicht fiir sie wirkt. Fiir eine unmittelbare Berithrung mit Gott
bestimmt, ist er unfihig, sich durch eigene Kraft zu ihr emporzu-
schwingen. An der Grenze zweier Welten stehend, wird er von jeder
angezogen. Aber keiner von beiden darf er sich so verschreiben, daB
er dabei eine preisgibt, wenn er nicht gegen sein Wesen siindigen will.



	Die Stellung des Menschen im Kosmos [Fortsetzung und Schluss]

