
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 19 (1941)

Artikel: Die Stellung des Menschen im Kosmos [Fortsetzung und Schluss]

Autor: Endres, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762757

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762757
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Stellung des Menschen im Kosmos.

Von Dr. Jos. ENDRES C. Ss. R.

(Fortsetzung und Schluß.)

IV. Die Stufe des Menschen.

Daß der in der Welt stehende Mensch alle angeführten Schichten

irgendwie in sich vereinigt, bedarf keiner langen Untersuchung1. Er
unterliegt den Gesetzen des Körpers, der Schwerkraft, ist aus bestimmten
chemischen Stoffen, nach bestimmten chemischen Gesetzen gebildet ;

in ihm spielen sich die Vorgänge des Pflanzenlebens, der Ernährung,
des Wachstums und der Zeugung ab ; wie das Tier ist er mit Sinnen,
Instinkten und Begierden ausgerüstet und nimmt zuletzt auch noch

teil an den Vorrechten des Geistes. Er ist darum « kosmomorph », wie
Scheler sagt 2, eine Wiederholung der Welt, ein Mikrokosmos im
Makrokosmos. Letztere Bezeichnung findet sich schon früh und bei den

verschiedensten Denkern, bei Aristoteles, den Stoikern, christlichen
Theologen der ersten Jahrhunderte, Denkern des Mittelalters bis zu
N. Cites und M. Luther.

Damit ist der Mensch wirklich eine Zusammenfassung von Gegensätzen.

Er ist ein sich dialektisch verhaltendes Wesen, ist Verbindung
von Sinn und Geist, Trieb und Wille, Gebundenheit und Freiheit,
Aktivität und Passivität, Zeitlichkeit und Ewigkeit, der « Wendepunkt
der Natur und Geisteswelt » (Schelling), ein Bürger zweier Welten. Sein

Leib verbindet ihn mit der Welt der Dinge, sichert ihm einen Platz

in Raum und Zeit, bringt ihn in engste Verbindung mit den Primaten

der Säugetiere. Skelett und Kreislaufsystem, Eingeweide,

Sinnesorgane, Fortpflanzung, Embryonalentwicklung, Zusammensetzung des

Blutes usw. weisen überraschende Übereinstimmung mit jenen auf,

so daß er ihnen gattungsmäßig einzugliedern ist. Einen biologischen

Einheitsbegriff « Mensch » gibt es also nicht. Sein Geist trennt ihn

1 Vgl. Augustinus, Sermo 43 n. 4.
2 M. Scheler, Wesen und Formen der Sympathie (Bonn 1931) 123.



362 Die Stellung des Menschen im Kosmos

aber durch einen Abgrund von jener Welt. Keiner hat das Gegensätzliche

und Rätselhafte des Menschen so eindrucksvoll zu sagen gewußt
wie B. Pascal.

1. Die Stelle des Menschen im Stufenbau des Seienden wird durch
sein Wesen bestimmt. Worin das Wesen dieser rätselhaften Wirklichkeit

bestehe, das zu klären, ist stets ein Hauptanliegen der Philosophie

gewesen. Erst in jüngster Zeit ist die Wesensfrage etwas ausgeschaltet
worden. Man legt ihr keine große Bedeutung bei für die Erschließung
des Menschen, wie er gerade heute zum Problem geworden ist. Denn

man hält das begriffliche Denken für ganz ungeeignet, Seiendes in seiner

konkreten Existenz, vor allem das wandelnde, fließende Leben und
hier vor allem den Menschen zu begreifen. Bewege sich dies Erkennen
doch in der Ordnung des Unwirklichen, des Abstrakten, sehe es doch

gerade von dem ab, worauf es ankommt, von der Existenz, vom
Menschen, wie er in der konkreten Wirklichkeit, wie er vor und in der

Entscheidung steht1. Man macht es der Scholastik vor allem zum
Vorwurf, das Universale auf Kosten des Singularen bevorzugt zu haben,
wobei man freilich übersieht, daß jede abstrakte Erkenntnis letztlich
der Erschließung des Konkreten dient, daß ihre Ergebnisse vom Einzeldinge

gelten, sofern es ein universale potentiale enthält. Eine

Erkenntniskraft, die wie die menschliche abgestimmt ist auf das Sein,

bewegt sich nicht nur in der von der Existenz gelösten Wesensordnung ;

denn jenes Sein umfaßt sowohl die Existenz wie die Wesenheit. Wenn
auch die Philosophie als Wissenschaft sich beim kontingent Existierenden

vor allem mit den Wesenheiten befaßt, sieht sie dabei doch niemals
ab von deren Beziehung wenigstens zur möglichen Existenz. Und wie
sie bei ihrer Wesensuntersuchung ausgeht von dem wirklich Existierenden,

sogar von den sinnlich wahrnehmbaren Wirklichkeiten, so

kommt sie als Naturphilosophie wieder auf diese zurück, um die

Richtigkeit ihrer Ergebnisse zu prüfen, oder um als Metaphysik einen

analogen Begriff der Existenz des rein Geistigen zu bilden. Allerdings
ist dem menschlichen Verstände ein unmittelbarer Zugriff, die Schau

des Existierenden in seinem Reichtum versagt. Wo die körperlichen
Dinge ursächlich auf ein geistiges Vermögen wirken, in es eingehen,
müssen ihre vereinzelnden Beschaffenheiten, besonders die Ausdehnung,

abgestreift werden. Nur die Sinne erfassen unmittelbar, in schauender

Weise das Wirkliche. Ihnen aber entgeht dabei das Wesentliche ; sie

1 M. Heidegger, Sein und Zeit a. a. O. 49.



Die Stellung des Menschen im Kosmos 363

können uns nicht sagen, was das Erfaßte ist, sie begreifen es nicht,
vermögen nicht das Viele auf seinen tragenden Grund zurückzuführen.
Ein Stehenbleiben beim Individuellen hieße darum beim Unwesentlichen

verharren, überhaupt nicht emporsteigen zu der dem Menschen

entsprechenden Stufe des Erkennens. Und so ist es bei den von der
Existenzial- und Lebensphilosophie eingeschlagenen neuen Erkenntniswegen

vielfach. Sie überschreiten den Bereich des Sinnlichen nicht,
sind zum Teil mit emotionalen Elementen stark gemischt, die mehr
der Willkür als der Wirklichkeit günstig sind. Zudem wird auch das

Individuelle nur stückhaft, nur nach einer seiner vielen Seiten ergriffen.
Wenn man dann die Summe der gewonnenen Einzelerkenntnisse zu
ordnen sucht, kommt man über eine Typenerkenntnis nicht hinaus.
Auf Grund mehr oder weniger großer äußerer Ähnlichkeiten lassen

sich zwischen Individual- und Arteinheit liegende Gruppen zusammenstellen,

wie E. Spranger, E. K. Jaensch und K. Jaspers das mit Erfolg
getan haben. Man bringt es zu Einsichten, die von einem bestimmten
Kreis artgleicher Individuen gelten, nicht aber von der ganzen Art,
weil sie das Wesen nicht berühren. So fördernd und fruchtbar das für
einzelne Wissenschaften immerhin sein mag, eine Gefahr ist doch

damit verbunden, und das ist nichts Geringeres als eine Art Nominalismus,

der nicht wenige Rassentheorien schon weitgehend beherrscht.
Man kennt nur noch das Besondere der einzelnen Gruppen und Typen,
das, wodurch sie sich unterscheiden, und übersieht dabei das Gemeinsame

und Verbindende, und kennt keine allgemeingültigen Begriffe
mehr. Seit Dilthey 1 und Leisegang 2 meint man sogar, nur zwischen

den dem gleichen Typus angehörenden Einzelwesen sei ein
gegenseitiges Verstehen möglich ; die Erforschung der Gestaltform des

Denkens habe ergeben, daß Menschen einer bestimmten Denkform
Menschen anderer Denkformen nicht verstehen und von ihnen nicht
verstanden werden können. Für das Sittliche führt eine solche

Verneinung oder Vernachlässigung des Wesentlichen zu einem
folgenschweren Relativismus, wie er z. B. die Situationsethik auf weite

Strecken beherrscht.
Es ist nun einmal so, daß der Mensch erst durch Weggehen vom

Wirklichen, vom Individuellen, zu dessen Wesen kommt. Die ganze
Wirklichkeit nach Wesenheit und Existenz erfaßt er erst, wenn Sinn

1 Vgl. Gesammelte Schriften 8. Bd. 75-120.
2 Denkformen (Berlin 1928).



364 Die Stellung des Menschen im Kosmos

und Geist, das bei der Existenz verharrende und das sie verlassende,
das zum Wesen vordringende Erkennen zusammengehen. Das Ganze

wird erst dann erkannt, wenn der ganze Mensch, d. i. der Mensch mit
seinen sinnlichen und geistigen Kräften, sich darum bemüht.

Noch ein zweiter Vorwurf wird gegen die Scholastik, wenigstens

gegen eine bestimmte Richtung in ihr erhoben. Die Lehre von der
materia signata quantitate als dem Individuationsprinzip mache es

unmöglich, den Wert des Einzelwesens, der Person, in rechter Weise

zu erfassen und das Interesse für sie zu wecken. Das Einzelne sei

doch an erster Stelle seiend, und unter allem Einzelnen stehe doch
der Einzelmensch, die Person, der Würde nach an erster Stelle. Nun
solle sie aber gerade durch-das Unvollkommenste und Niedrigste,
durch die Materie Zustandekommen 1. Man erkennt sofort das

Unberechtigte des Vorwurfs. Er gründet in der Gleichsetzung von
Individuum und Person, in der Gleichsetzung dessen, was den Menschen

zu einem Einzelwesen neben andern der gleichen Art macht, ihn so

die Artvollkommenheit nur in beschränkter, nicht erschöpfender Weise
besitzen läßt, und dem, was ihn zur Person macht und damit seine

Würde begründet.

2. Es ist nicht allzusehr verwunderlich, wenn man in dem Versuch
der Wesensbestimmung des Menschen das Schroffe der Gegensätze
in ihm dadurch abzuschwächen suchte, daß man nur eine der beiden
Seiten als das Wesen nahm und die andere als deren Anhängsel
betrachtete. Neben einem solchen einseitigen Monismus steht aber
auch ein übertriebener Dualismus, der es für unmöglich hält, daß

Gegensätze von Geist und Stoff sich innerlich zusammenschließen

können, und sie darum beziehungslos oder nur akzidentell verbunden
nebeneinanderstehen läßt. Nach einer andern Ansicht wäre der Mensch

weder Leib noch Seele, noch die Verbindung beider ; und zuletzt gibt
es eine Lehre, die weder einen Monismus noch einen Dualismus in der

angegebenen Eorm vertritt, sondern das Richtige beider ohne ihre

Einseitigkeiten in einer höhern Einheit zu verbinden sucht. Mit diesen

verschiedenen Wesensbestimmungen ändert sich auch die Stellung, die

dem Menschen im Stufenbau des Seienden zugewiesen wird.

a) Sieht man von den ersten schüchternen Versuchen der alten

Naturphilosophen ab, dann steht zeitlich und der Bedeutung nach

1 Vgl. H. Meyer, Thomas von Aquin (Bonn 1938) 83.



Die Stellung des Menschen im Kosmos 365

eine Ansicht an der Spitze, die das Wesen des Menschen in seine Seele

verlegt. Nach Plato verhalten sich Leib und Seele des Menschen
zueinander wie Erscheinungs- und Ideenwelt. Das will sagen : wie allein
den Ideen im eigentlichen Sinne Sein zugesprochen werden darf, so

ist der Mensch eigentlich Seele. Sie ist auch diesen Ideen zugewandt,
sie sind ihr Revier, in dem sie ihre Erkenntnisgegenstände findet. Wie
die Welt der Erdendinge an den Ideen gemessen eigentlich Schein ist,
so hat der zerfallende Menschenleib mit dem Menschenwesen eigentlich
nichts zu tun. Zu ihm steht die Seele nicht in ursprünglicher Beziehung,
er ist nur das Gehäuse, in das sie zeitweise eingesperrt ist, wie die

Auster in die Schale 1
; er ist, wie schon die Pythagoräer wußten, ihr

Kerker, ihr Verbannungsort2. Die im Phädon als einheitlich aufgefaßte
Seele wird dann in drei, aus der Dreiteilung des Staates hergeholte
Elemente aufgespalten oder wenigstens als dreifach geschichtet
betrachtet : die Vernunft, die eigentlich menschliche Schicht, die
biologische des Begehrlichen und die dazwischenliegende des Mutartigen
und Ehrliebenden3, denen im Timäus sogar räumlich auseinanderliegende

Wohnsitze im Körper zugewiesen werden 4. Wie bei solcher

Dreiteilung noch eine Einheit des Seelenlebens möglich ist, hat Plato

uns nicht gesagt.
Die den Phädon beherrschende Stimmung vom Leib als dem

Widerpart der Seele findet sich bei Plotin wieder, obgleich nach ihm
der Leib dem Einwirken der zwei- oder dreifach gestuften Seele das

Dasein verdankt und dynamisch von ihr abhängig, mehr in ihr ist
als sie in ihm. Das aus beiden gebildete Gemeinsame, das Einzelwesen,
eine Parallelbildung zu dem aus der Weltseele und Materie bestehenden

Ganzen, ist wegen der Materialität des Leibes ins Böse verstrickt, so

daß es fast eine Schande ist im Leibe zu sein 5. Lebensprinzip des

Leibes ist nicht die Vernunftseele, und Plotin äußert sich nicht in

gleichbleibender Weise über den Ursprung dieses Lebensprinzips. Die

Vernunftseele ist etwas, das zum belebten Körper hinzutritt, ohne

innerlich auf ihn hingeordnet zu sein e. Auch hier wird der Mensch

mit der Seele, der Vernunftseele gleichgesetzt7.

1 Phädrus 250. 2 Gorgias 493 ; Kratylos 400.
3 2 Politeia 434 d fi. ; 439 d ff. ; 580 d ff.
4 Timäus 69 ff.
5 Vgl. Überweg-Prächter, Grundriß der Geschichte der Philosophie (Berlin

1926) I. 605-606.
6 Eneades II, 1. 3, c. 9 ; I, 1. 1, c. 12 ; IV, 1. 4, c. 27 ; VI, 1. 4, c. 12.

' A. a. O. I, 1. 4 c. 14.



366 Die Stellung des Menschen im Kosmos

In der mittlem Stoa findet der den Mensch als Wesen der Mitte,
als Ziel und Krone der irdischen Welt, und die Selbsterkenntnis als
Zentrum alles Wissens betrachtende Poseidonios harte Worte für den Leib,
die Fessel und den Hemmschuh der präexistenten Seele 1

; Gedanken,
die in der spätem Stoa wieder bei Seneca auftreten 2. Das wahre Glück
und das wirklich erstrebenswerte Leben beginnen nach ihm erst, wenn
die Seele aus ihrem Leibesgefängnis befreit ist.

Wie in vielen Fragen, so verleugnet Augustinus auch hier seine

platonisch-plotinische Beeinflussung nicht. Freilich besteht nach ihm
der Mensch aus Leib und Seele 3 und bildet damit eine Einheit, die
schwerer zu verstehen ist, als das Geheimnis der Menschwerdung4.
Der Leib ist auch nicht mehr der Kerker, sondern das Werkzeug der
Seele, der er das Leben verdankt 5, die auf ihn wirkt, gegen deren

vergeistigenden Einfluß er sich jedoch nicht selten sträubt. Aber der
Mensch ist vor allem Seele. Er ist eine vernünftige Seele, die sich eines

Körpers bedient 6
; und die Seele ist eine vernunftbegabte Substanz,

zur Beherrschung des Körpers eingerichtet7. Weil Augustinus unter
platonischem Einfluß besonders nachdrücklich die Substanzialität der
Seele lehrt und gleichwohl auch den ganzen Menschen als eine solche

Einheit ansieht, wird dessen Begriffsbestimmung schwierig. « Denn

man sieht nicht recht, wie der Mensch, der eine Substanz ist, aus der

Vereinigung einer Seele, die auch eine Substanz ist, mit ihrem Leibe,
der eine dritte Substanz ist, entstehen sollte » 8. Doch die Schwierigkeiten,

die sich hier ergeben mußten, gingen Augustin darum nicht in
ihrer ganzen Schwere auf, weil er die Voraussetzung dafür, die Potenz-

Akt-Lehre, nicht gekannt und « weil ihm das abstrakte Problem vom
metaphysischen Gefüge des Menschen müßig erschien »9. Bei ihm
stand die sittlich-religiöse Seite des anthropologischen Problems ganz
im Vordergrund. Ist er in der Wesensfrage auch nicht zu voller Klar-

1 Überweg a. a. O. 479-480.
2 Seneca, Dialogorum libri XII: ad Helvetiam niatrem 11, 7; Epistolae

morales, Ep. 102, 26.
3 Aug. De Trinitate XV n. 11.
1 De civitate Dei X. c. 29.
6 Ebd. XIX c. 25.
0 De morib. eccl. I. 27, 52 ; tract, in Joan. XIX n. 15 ; De mus. VI n. 9.

Daran anklingend die Begriffsbestimmung des Menschen bei De Bonald :

Intelligence, servie par des organes, Oeuvres (Paris 1817) Discours prélim. p. 30.

' Aug. De quantit. an. n. 22.
8 St. Gilson, Der hl. Augustin (Hcllerau 1930) 86.
» Ebd.



Die Stellung des Menschen im Kosmos 367

heit durchgedrungen, so bewegt sein Denken sich doch sachlich in der

Richtung einer substanziellen Einheit von Leib und Seele. In dieser

Frage wird man ihm wohl zwischen Piatonismus und dem Hylo-
morphismus der aristotelisch-thomistischen Philosophie den Platz
anweisen können. Eine Stellung, die er darum nur behaupten konnte,
weil er auf psychologischem Gebiete bleibend, eine metaphysische

Lösung nicht erstrebte 1.

Der Gedanke vom Leibe als Anhängsel am Menschen wird dann
wieder von Descartes aufgegriffen. Dazu mußte ihn seine Einteilung der
Substanzen in denkende und ausgedehnte führen, da er den Menschen

den denkenden, also den unausgedehnten, zurechnete. Zwar ist der

Mensch, die Seele nicht nur mit dem Leib verbunden, wie der Schiffer
mit dem Fahrzeug, sondern enger und inniger 2

; doch gehört er nicht
zu seinem Wesen. Dazu gehört allein die Seele, die als denkendes
Etwas zu verstehen ist. Menschsein ist Denken, und das ist verschieden

von der Ausdehnung, dem Leibe, ohne den es bestehen kann 3. Beide,
Denken und Ausdehnung, Seele und Leib, der gleich der Seele ein

Fürsich-Sein, aber kein Leben hat, auch mit ihr verbunden eine

Maschine bleibt und dessen ernährende und sinnliche Tätigkeit
mechanischen Charakters ist, sind miteinander auf uneinsichtige Weise geeint.
Weil zur Erkenntnis der Wahrheit ein Zusammenarbeiten von Leib
und Seele nicht gefordert ist4, die Begriffe nicht aus den Dingen

gewonnen, sondern teilweise wenigstens der Seele vom Schöpfer
mitgegeben werden, wird der Mensch in dieser Beziehung nach Art eines

geschaffenen reinen Geistes aufgefaßt5. Diese Deutung des Menschen

als Geist ist die Grundlage der rationalistischen Systeme. Möglichst
aus sich selber, a priori, unabhängig von der Außenwelt und
Sinneserkenntnis, soll der Mensch die Wesenheiten und sogar die wirkliche
Existenz begreifen. Man erkennt, wie unter solchen Voraussetzungen
die Verbindung von Leib und Seele überflüssig, wenn nicht gar sinnlos

scheinen muß. — Auch H. Lotze wird später sagen, das wahre Wesen

des Menschen sei nicht in der Verbindung von Leib und Seele, sondern

1 Vgl. E. Portalié, Augustin, Artikel in : Dictionn. de Théol. cathol. col. 2358 ;

Hieronymus a Parisiis, De unione animae cum corpore in doctrina D. Augustini,
in : Acta hebd. augustinianae-thomisticae 271-311 ; Joh. Hessen, Augustins
Metaphysik der Erkenntnis (Berlin 1931) 20.

2 Meditationes, med. VI. 26.
3 Principia phil. I. 9 ; I. 51.
4 Vgl. Regulae ad directionem ingenii, reg. 3.
6 Vgl. /. Maritain, Trois Réformateurs (Paris 1925) 78 ff.

Dirus Thomas 25



368 Die Stellung des Menschen im Kosmos

in der Seele allein zu suchen ; der Leib sei das uns vertrauteste Stück
der Außenwelt1. Eine ähnlich lockere Einheit beider Elemente muß
ebenfalls Scheler vertreten. Der Mensch ist nach ihm Geistperson.
Diese ist nicht als Substanz zu denken, sondern als ein mit den Akten
identisches Aktzentrum, als das die Person sich im Vollzug der Akte
erlebt2. Wenngleich die Geistperson mit dem Leib verbunden ist,
ist sie doch nicht abhängig von ihm 3, wird nicht durch ihn, sondern
durch sich selbst individuiert4. Leib und Seele sind auch hier
verschiedene Individuen. Noch mehr zieht der Geist sich in Berkeleys

Philosophie auf sich selbst zurück. Hier hat nur die Seele und ihr
Bewußtseinsinhalt Dasein. Die Seele ist das Wesen des Menschen, die

bei Hume sogar zu einem « Bündel oder Zusammen verschiedener

Perzeptionen, die einander mit unbegreiflicher Schnelligkeit folgen und

beständig im Fluß sind », verflüchtigt wird 5. Trotzdem Scheler sich

dagegen verwahrt, ist es doch sehr schwer, keine Ähnlichkeit zwischen
seiner Ansicht und den Ansichten der Aktualitätsphilosophie zu sehen.

Bei Kant liegt das Problem mehr in der Frage nach dem Verhältnis
von noumenalem und phänomenalem Ich. Der Mensch, der Bürger
zweier Welten, gehört der überzeitlichen Vernunftwelt wie der
zeitlichen Sinnen- und Dingwelt an. Als empirisches Ich in der Dingwelt
stehend, ist er von ihrer Gesetzlichkeit der Kausalität in seinem Handeln

eindeutig festgelegt, so daß dieses, falls alle Ursachen bekannt wären,

genau errechnet werden könnte. Wenn er trotzdem frei ist, dann auf
Grund seines übersinnlichen, intelligibeln Ich, dessen Erscheinung das

empirische ist. Da nun das gleiche Ich, der gleiche Mensch der

empirischen und noumenalen Ordnung angehört, und er als noumenales

Ich nicht nur Norm, sondern etwas wirklich Existierendes ist, ergibt
sich das widerspruchsvolle Gebilde eines Ich, das zugleich zeitlich und
überzeitlich ist, dessen Handlung eindeutig festgelegt, sogar genau
vorausberechenbar und zugleich auch Ergebnis freier Entscheidung,
also nicht festgelegt, unberechenbar sein soll. Wie das Ich sowolil

zeitlich als ewig sein kann, « ist das spekulative Kernproblem des

1 H. Lotze, Mikrokosmos (Leipzig 1923) I. 352.
2 M. Scheler, Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethnik

(Halle 1927) 300, 397 ff.
3 A. a. O. 499.
4 A. a. O. 385-386.
5 D. Hume, Traktat über die menschliche Natur, übersetzt von Th. Lipps

(Leipzig 1902) 327.



Die Stellung des Menschen im Kosmos 369

Idealismus »1. Im Idealismus wird dem Menschen eine Stellung
zugewiesen, die einer Vergottung gleichkommt, ebenso aber auch die

Vernichtung der Person bedeutet. Ausgehend von Kants Apriorismus,
der dem erkennenden Menschen eine schöpferische Rolle zuerkennt,
weitet der transzendentale Idealismus den Machtbereich des denkenden

Subjektes, das im Verlauf der kritischen Untersuchung zu einem

überempirischen, transzendentalen Subjekt umgeformt worden ist, immer
weiter aus. Dadurch, daß es ihn denkt, bringt es den Gegenstand nach

Inhalt und Form hervor, daß letztlich alles, auch die empirischen
Subjekte nach Leib und Seele nichts als Gedanken des transzendentalen

Subjektes sind, oder dieses zu einem Wesenselement von jenen gemacht
wird, das in ihnen erkennt. Wie dem Realen, Konkreten überhaupt,
so kann der transzendentale Idealismus vor allem auch dem realen
Menschen nicht gerecht werden.

b) Es wäre sonderbar, wenn die Ansichten, die den Menschen
mehr oder weniger mit Geist gleichsetzen, keinen Widerspruch gefunden
hätten. Als Antithese zum Primat des Geistes, der Zurücksetzung und

Verflüchtigung des Leiblichen wird die Lehre von der Materie und dem

Sinnlichen als einziger oder vorzüglicher Wirklichkeit verkündet. Am
tiefsten steht dabei die heute wissenschaftlich wohl überholte Ansicht
des Materialismus, der die französische Aufklärungsphilosophie des

18. Jahrhunderts beherrschte, die deutsche des 19. Jahrhunderts
mitbestimmte und von französischen wie deutschen Vertretern der
Lebensphilosophie ebenso scharf wie erfolgreich bekämpft worden ist. Daß
die ersten Naturphilosophen des Altertums dem Geistigen gegenüber
vielfach noch nicht über materialistische Erklärungen und Begründungen
hinauskamen, bleibt verständlich. Das Geistige ist also in allen diesen

Theorien nur graduell vom Stoff verschieden, ist Funktion und Überbau
der Materie. Der Mensch ist nichts als Leib und rückt auf die Stufe
der bloßen Nutzwerte herab, steht im Dienst der Produktion, der

Technik, der Ware, ist Diener der Maschine, ein homo faber in der

unwürdigsten Form. Er ist nichts anderes als ein Erzeugnis der bis

ins Letzte berechenbaren Maschine Welt ; nicht er ist es, der die

Geschichte macht, die Geschichte macht ihn zu dem, was er ist. Das

Freiheitsbewußtsein, das ihn begleitet, ist eine sonderbare

Naturerscheinung, die sich zuletzt auch als eine Art von Determination
erweist. Im Triebhaften und Unterbewußten sind die geheimen Kräfte

1 It. Kroner, Von Kant bis Hegel (Tübingen 1924) I. 443.



370 Die Stellung des Menschen im Kosmos

zu finden, die den Menschen in Bewegung setzen. Dieser Materialismus
braucht nicht immer in der krassen Form eines De la Mettrie oder
Büchner, eines Marx oder Feuerbach oder Freud aufzutreten, oft ist
er getarnt, oft sind sich die Anhänger seiner nicht ausdrücklich bewußt,
aber sie bejahen seine Grundsätze in ihrem Handeln, in ihrem
Verhalten zum Mitmenschen, in den Zielen und Mitteln der Industrie
und Wirtschaft.

Höher stehend und heute wirksamer sind jene Lehren, die nicht
einen Nutzwert, sondern den Selbstwert des Vitalen zum Höchstgut
erheben, die den Leib gegen die Materie und gegen den Geist verteidigen.
Dabei wird unter dem Vitalen nicht immer das gleiche verstanden.
Bei Nietzsche ist es vorwiegend als Machttrieb, bei Klages als Vitalseele,
bei Bergson als schöpferische Entwicklung, bei Dilthey als geschichtliches

Leben und bei Scheler als Emotionales gedacht. Der Kampf
gegen den Geist ist nur zu berechtigt, sofern man unter diesem die

selbstherrliche, zweckhaft denkende, alles berechnende und auflösende,
die Liebe und alle Gefühle im Menschen unterdrückende Ratio oder
« technische Intelligenz » versteht, wie sie vor allem seit Descartes und
seinen Nachfolgern ausgebildet worden ist. Aber man sollte eine

entartete, von den Seinsgesetzen willkürlich gelöste, emanzipierte Betätigung

eines geistigen Vermögens nicht einfach dem Geiste gleichsetzen.
Man sollte ferner den Kampf gegen eine solche Betätigung nicht auf
das geistige Erkennen in der dem Menschen eigentümlichen Form
überhaupt ausdehnen. Der ausgerufene Primat des Werdens statt des

Seins wird der Wirklichkeit ebensowenig gerecht, wie die Behauptung,
das begriffliche Erkennen könnte das fließende Leben in keiner Weise

richtig fassen. Von diesem Leben selbst erschaffen, sei der Verstand
ein Werkzeug des handelnden Menschen, dazu bestimmt, den Menschen

an seine Umgebung immer vollkommener anzupassen. Die Welt der
festen Körper sei sein eigentlicher Gegenstand, und darum feiere er
auch in der Geometrie die höchsten Triumphe ; wenn er aber das Leben

zu erfassen suche, müsse er dieses in seine starren, unveränderlichen

Begriffe zwängen, es nach Art seines Formalobjektes, der Materie, dem

erstorbenen und erstarrten Abfall des Lebens deuten und entstellen,
wie Bergson zu behaupten nicht müde wird l. Das nähere Verhältnis

1 Über die Beurteilung dieser Richtung im allgemeinen vgl. H. Richert,
Die Philosophie des Lebens (Tübingen 1922), Bergsons im besondern J. Maritain,
La philosophie bergsonienne. 2mc' édit. Paris 1930.



Die Stellung des Menschen im Kosmos 371

von Leben und Geist wird nicht von allen Lebensphilosophen gleich
gesehen. Nach Nietzsche wäre der Geist ein Erzeugnis, und zwar ein

Fehlerzeugnis des Vitalen. Die Aufgabe bestände darin, den Menschen

wieder zurückzuführen zur Natur, ihn zu animalisieren, den Höchstwert,

den Willen zur Macht wieder zum Maßstab für sittlich gut und
böse zu machen. Bei allem Schönen, was Schaler in seinen frühern
Perioden über den Geist zu sagen wußte, galt er ihm zuletzt doch nur
noch als eine Fehlentwicklung, eine Sackgasse des Lebens, an dem es

zugrunde gehe L In ihrer Verbindung werde das an sich blinde I.eben

durch den Geist sehend, und der an sich kraftlose und schwache Geist

in Glut und Tätigkeit gesetzt2. Ablehnender und unversöhnlicher noch

steht Klages, der Erbe der Gedanken Nietzsches und heute viel beachteter

Prophet, dem Geiste gegenüber. Dieser ist, von außen kommend,
in das Leben eingebrochen, hat sich wie ein Keil zwischen die
zusammengehörenden Elemente : Leib und Seele, eingedrängt, um den

Leib zu entseelen, die Seele zu entleiben, das Leben zu töten und sich

so als dessen Widersacher zu erweisen 3. Damit ist die ganze
Menschheitsgeschichte nichts anderes als ein Zersetzungsvorgang des Lebens.
Was F.. Brunner einmal zu den Ausführungen Schelers in dieser Frage
schrieb, gilt für alle, die den Geist in Gegensatz zum Leben setzen,
ihn als dessen Feind erklären : « Welche Tragikomödie Menschen,
die vernünftige Bücher schreiben und Vorträge halten, um vernünftig
zu beweisen, daß die Vernunft eine Erfindung der Griechen sei ; die
es zu wissen glauben und andere darüber zu belehren wünschen, daß
das Wissen und Lehren nur im Triebe wurzle, und die eine Idee vom
Menschen haben und sich darauf nicht wenig zugute tun, des Inhalts,
daß mit den Ideen überhaupt nichts los sei ; die gegen den Unsinn

kämpfen, der darin besteht, an einen Sinn zu glauben ; die sich um
eine Theorie der Geschichte bemühen, die zeigen soll, daß es nichts

Gültiges gibt ; die den Menschen eine Sackgasse der Entwicklung
nennen ; welch merkwürdige Sackgasse, die weiß, daß sie eine Sackgasse

ist Welch merkwürdiger Philosoph, der wissend, daß alles, was die

Menschen bisher über den Menschen gedacht hatten, falsch ist, glaubt,
selber die Wahrheit zu wissen und den Irrtum der andern zu

1 In seinem am 15. Juni 1926 an der Universität Zürich gehaltenen Vortrag :

Der Geist und die Triebe in der Geschichte.
2 Die Stellung des Menschen im Kosmos (Darmstadt 1928) 96 ff.
3 L. Klages, Der Geist als Widersacher der Seele (Leipzig 1929) 7, 253;

Vom Wesen des Bewußtseins (Leipzig 1926) 41 ff.



372 Die Stellung des Menschen im Kosmos

durchschauen, der darin bestehe, daß man an eine Wahrheit glaube
Welche Dekadenz der Philosophie, die Dekadenz der Philosophie ernst
zu nehmen und sie mit ihren eigenen Mitteln gesund zu machen »1.

c) Eine andere Gruppe sieht Leib und Seele nicht als zwei
Elemente im Menschen, von denen das eine wesentlich, das andere

unwesentlich, oder das eine aus dem andern ableitbar ist, so daß,
wenngleich aus verschiedenen Gründen, ein Monismus herrscht, sondern
betrachtet sie als nebeneinander wohnende und arbeitende Nachbarn,
die gleich selbständig, sich in Ruhe lassen und keinen Verkehr
miteinander pflegen. So ungefähr denkt sich der psycho-physischc
Parallelismus, der einmal auf eine große Gefolgschaft unter den

Naturwissenschaftlern und den von dort her beeinflußten Philosophen
blicken konnte, das Verhältnis, und reißt damit den Menschen in
einen unheilbaren Dualismus auseinander. Weil eine Seins- und
Tätigkeitsverbindung zweier, derartig verschiedener Wirklichkeiten wie Leib
und Seele, Stoff und Geist es sind, in keiner Weise möglich, ein
gegenseitiges Einwirken sogar dem gesicherten Naturgesetz von der Erhaltung

der Energie und der geschlossenen Naturkausalität sowie dem

philosophischen Prinzip vom hinreichenden Grunde zu widersprechen
schien, ließ man beide beziehungslos nebeneinanderstehen und arbeiten.
Ohne ursächlichen Zusammenhang laufen demnach in der leiblichen
und seelischen Sphäre des Menschen Tätigkeitsreihen ab, so daß jedem
Punkt des seelischen Vorgangs ein ganz bestimmter in der körperlichen
Reihe, vor allem in den Vorgängen der Hirnrinde, entspricht. « Die

einzige Verbindung von Leib und Seele besteht in einer natürlichen
und gegenseitigen Übereinstimmung des Denkens der Seele mit den

Gehirnspuren, und denen der Seelenbewegungen mit denen der Lebensgeister

»2. Für Leibniz mit seiner Lehre von den als unkörperlich
gedachten Monaden und ihrer innerlichen Tätigkeit war eine solche

prästabilierte Harmonie die einzige Möglichkeit, den Schein einer

Wechselwirkung zwischen Leib und Seele zu erklären. Geistige Monaden

können nicht gegenseitig aufeinander einwirken, keine übergreifenden

Tätigkeiten setzen. Wenn es trotzdem scheinen möchte, zwischen

Leib und Seele beständen Beziehungen, ist das in Wirklichkeit nur
Schein, der seine Erklärung findet in dem sich ganz entsprechenden

1 E. Brunntr in : « Neue Zürcher Zeitung » 1926 Nr. 999.
2 Malebranche, Recherche de la vérité II. 5.



Die Stellung des Menschen im Kosmos 373

Ablauf der Tätigkeiten beider Sphären, ohne daß aber zwischen ihnen
ein ursächlicher Zusammenhang bestände.

Die Unmöglichkeit einer solchen Lösung des Problems ist
offensichtlich. Welche Gehirnvorgänge sollen dem beziehenden Denken

entsprechen, das eine Vielheit in einer Einheit zusammenfaßt Dem
einheitlichen Bewußtsein entspricht nichts im Bereich des

Physiologischen. Mögen die einzelnen Inhalte dort ihr Korrelat haben, nicht
aber die Beziehung der Ähnlichkeit, Unähnlichkeit usw., in der sie

zueinanderstehen und die vom Verstände zugleich mit jenen Inhalten
erfaßt wird Oder wie soll etwa der Vorgang des Wiedererkennens, bei
dem ein früher gesehener Gegenstand, später, auch wo er Lage und
Form verändert hat, wiedererkannt wird, nach dieser Theorie verständlich

sein Was wäre die körperliche Parallele zu dem angedeuteten
seelischen Vorgang Beim ersten Erfassen des Gegenstandes fiel
dessen Bild auf eine bestimmte Stelle der Netzhaut. Von dort pflanzte
sich die Nervenerregung fort bis zur « Sehsphäre » im Hinterhautplappen
des Großhirns, wo dann Gedächtnisspuren entstanden. Bei der zweiten

Wahrnehmung wird aber der Gegenstand andere Stellen der Netzhaut
treffen. Der dem Wiedererkennen im Körperlichen parallele Akt soll

nun darin bestehen, daß jene Spuren im Gehirn wieder erregt werden.
Aber warum soll sich die Erregung bei der zweiten Wahrnehmung
gerade zu ihnen fortpflanzen, wenn diesmal der Eindruck andere

Netzhautelemente getroffen hat, die mit andern Stellen des Gehirns
in Faserverbindung stehen L Jede äußere Handlung des Menschen,
das ganze äußere Kulturleben und -schaffen wird nach diesem
Parallelismus zu einer Reihe rein mechanischer Vorgänge, von Erkenntnisakten

nicht bestimmt und ausgelöst, sondern nur begleitet. Die Seele

wird zu einem machtlosen Schatten, und der belebte Körper zu einem

Automaten. Es ist darum nicht verwunderlich, wenn man beide

Tätigkeitsreihen doch zu verbinden suchte, sie vereinfachte, das

Psychische auf das Physische oder dieses auf jenes im Sinne eines

Panpsychismus zurückführte, oder gar beides für Erscheinungsformen
eines andern, unbekannten Dritten hielt, ähnlich wie das Konvexe
und Konkave auch verschiedene Seiten des gleichen Dinges sind, man

jedenfalls also wieder bei einem Monismus landete. Damit war der

Parallelismus, der eigentlich so eine Vertiefung erfahren sollte,
aufgehoben.

1 A. Messer, Natur und Geist (Osterwieck 1920) 64-65.



374 Die Stellung des Menschen im Kosmos

Er wird auch weder kraft einer philosophischen, noch einer
naturwissenschaftlichen Wahrheit gefordert. Was den Satz vom
hinreichenden Grund betrifft, so ist es klar, daß Physisches als solches

nicht ausreichende Ursache einer psychischen Wirkung sein kann.
Um der Sachlage gerecht zu werden, muß man noch einen andern,
der alten Philosophie stets geläufigen Satz beachten : Quidquid recipitur,
per modum recipientis recipitur. Bei der Theorie von der geschlossenen

Naturkausalität ist die so wichtige Unterscheidung von objektiven
und methodischen Prinzipien wohl zu beachten. Um überhaupt arbeiten

zu können, muß der Naturwissenschaftler methodisch daran festhalten,
der Grund für eine physische Wirkung sei immer erst in einer physischen
Ursache zu suchen. Er darf nicht schon von vornherein Vorgänge im
Nervensystem aus der Einwirkung einer Seele, oder BewegungsVorgänge
als Wirkung einer Bewußtseinstätigkeit erklären wollen. Doch hat der
Naturwissenschaftler zu bedenken, daß er nicht die ganze Naturwirklichkeit,

sondern nur einen Ausschnitt daraus erforschen kann, daß

darum seine Ergebnisse von einer umfassenderen Wissenschaft unter
Umständen eine Berichtigung erfahren können. Was darum als

methodisches Prinzip ganz am Platze ist, darf nicht voreilig von ihm
als objektive Wahrheit ausgegeben werden. Als gesicherte Lehre, als

Wiedergabe des Wirklichen darf die Theorie von der geschlossenen

Naturkausalität nicht schon vor der Untersuchung aller Tatsachen,

gegen die Ergebnisse einer höhern Wissenschaft, aufgestellt werden.
Mehr als methodische Bedeutung hat das Prinzip von der Erhaltung

der Energie. Für bestimmte Naturvorgänge ist sie nachgewiesen
und daraufhin für die Gesamtheit des Naturgeschehens ausgesprochen
Worden. Ob sie im Wesen des Körpers begründet und ein Naturgesetz
in diesem Sinne ist, wurde noch nicht gezeigt. Wenn nun eine

physische Ursache im Psychischen eine Wirkung hervorbringt,
verbraucht sie Kraft, ohne daß die Wirkung der physischen Welt zugute
käme ; umgekehrt wird durch das Einwirken der Seele auf den Körper
dessen physische Energie vermehrt. In jedem Falle wird also das

angeführte Gesetz verletzt.
Versuche haben auch ergeben, daß dies Gesetz, das zunächst

nur besagt, bei ursächlichen Vorgängen innerhalb des Naturgebietes
bleibe aufgewandte und empfangene Energie stets gleich, die
Energieverhältnisse zwischen dem Naturgebiet und einem andern Seinsbereich,
dem Psychischen etwa, nicht berücksichtigt, wahrscheinlich auch für
die psycho-physische Ordnung gilt. Nach genauen Messungen sind bei



Die Stellung des Menschen im Kosmos 375

einem Körper, der mit einer psychischen Wirklichkeit in Verbindung
steht, trotzdem Ausgabe und Einnahme der Energie bis auf ein Geringes

gleich. Daraus folgt aber noch nicht die Richtigkeit des Parallelismus.
Denn die Einwirkung des Leibes auf die Seele braucht nicht notwendig
in der Form eines energetischen Vorganges zu geschehen, und das

Einwirken der Seele auf den Körper braucht nicht notwendig dort
eine Vermehrung der Energie zu verursachen ; sie kann auch eine

bloße Richtungsänderung der Körpervorgänge bewirken 1.

Die nicht zu bestreitende Wechselwirkung zwischen Leib und
Seele, die eine Erfahrung des Alltags ist und durch die wissenschaftliche

Untersuchung bestätigt wird, diese dynamische Einheit findet erst
eine Erklärung, wenn sie Folge einer Seinseinheit ist, wenn sie aus
einer substanziellen Verbindung von Leib und Seele erwächst. Dann
scheint auch für die durch das Energiegesetz entstandene Schwierigkeit
noch eine andere Lösung möglich, auf die in anderm Zusammenhang
hingewiesen wird.

d) Weder Leib noch Geist, noch beides zusammen ist der Mensch

in der Philosophie M. Heideggers. Er stellt die Wesensfrage nach dem

existierenden Menschen, und dessen Wesen besteht nach ihm in der

Existenz 2. Diese ist beim Menschen nicht Existenz von etwas, wie das

beim dinglich Seienden der Fall ist, sie ist bei ihm nicht die

Verwirklichung bestimmter Soseins-Inhalte ; sie ist ein Verhalten, das

nicht ist, sondern wird, wird durch sich. Damit bringt der Mensch
sich gewissermaßen selbst hervor. Die dem Menschen eigene Existenzform

ist die Sorge. Sie sagt, wie der Mensch eigentlich da ist, nämlich
als « Sich-vorweg-schon-Sein-in (der Welt), als Sein-bei (innerweltlich
begegnendem Seienden) »3. Diese Existenz des Menschen ist bedroht,
bleibt der Vernichtung ausgeliefert. Ja, diese, der Tod, ist die einzige

der vielen Möglichkeiten, die einmal unfehlbar Wirklichkeit wird.
« Die Sorge ist Sein zum Tode »4. Der Mensch stellt somit jene
Seinsstufe dar, die ein Naturstreben zum Nichtsein in sich trägt, und

die um dieses Ende weiß. Aber trotzdem, oder gerade darum muß er

1 Vgl. C. Buße, Geist und Körper, Leib und Seele (Leipzig 1913) ; E. Becher,
Gehirn und Seele (Heidelberg 1911) ; J. Geyser, Lehrbuch der allgemeinen
Psychologie (Münster 1920) I. 321 ff. ; Th. Elsenhans, Psychologie (Tübingen
1939) 50 ff.

2 M. Fischer, Die Existenzphilosophie Martin Heideggers (Leipzig 1935) 126.
3 M. Heidegger, Sein und Zeit a. a. O. 180 ff., 192.
* A. a. O. 329.



376 Die Stellung des Menschen im Kosmos

diese Existenz bejahen, das Scheitern auf sich nehmen, den Weg zum
Nichts heroisch gehen. Eine solche Deutung des Menschen ist bestimmt
von der Vorliebe für das Nein und das Nicht. Sie übersieht, daß jedes
Seiende sich selbst bejaht, daß es Sein zum Existieren ist. Jeder erlebt
in seinem Bewußtsein diese Bejahung des Daseins, und an diesem

Bewußtsein schon widerlegt sich Heideggers Analyse des existierenden
Menschen. In ihr ist ferner übersehen, daß Dasein immer Dasein von
etwas ist, daß die andern Wesensbestimmungen, wie « Befindlichkeit »,

«Verstehen», «Sorge» 1, Beziehungssein, Möglichkeiten des Sich-
Verhaltens sind, die etwas voraussetzen, das sich verhält. Auch die

Kontingenz des menschlichen Daseins ist nicht beachtet. Aus dieser

folgt, daß Seiendes, wie der Mensch es ist, weder von sich noch für sich,
d. i. sich selber, letztes Ziel ist. Es kann weder bei sich noch bei den

Dingen, überhaupt nicht im In-der-Welt-Sein stehen bleiben, sondern
weist über sich und alles Sein in der Welt hinaus.

e) Des Aristoteles Lehre vom Menschen, näher vom Verhältnis
der Wesensbestandteile Leib und Seele, ist eine Anwendung seiner
Materie-Form-Lehre. Materie und Form sind die Aufbauelemente des

veränderlichen Seins, wie er aus dem Wesenswandel der belebten und
unbelebten Dinge folgert2. Der Seele kommt die Funktion der Form,
dem Leibe die der Materie zu. Die Seele ist die Form eines lebensfähigen
Körpers 3 oder, metaphysisch gewendet : Sie ist die erste Wirklichkeit
(Entelechie) des potenziell lebendigen Körpers4. Erste Wirklichkeit
wird die Seele genannt, weil sie substanzielle Form des Leibes ist, ihm
als solche das Körper- und Lebendig-Sein gibt und sich mit ihm zu
einer Natur verbindet. Der die Seele aufnehmende Untergrund ist der
lebensfähige Körper, d. i. der durch besondere Formung zu verschiedenen

Verrichtungen tauglich gemachte oder der organisierte Körper6. Die
Seele fordert schon eine bestimmte Verfassung des Stoffes, ehe sie seine

Form sein kann ; doch gibt sie ihm selbst im Augenblick der Vereinigung
die letzte Aufnahmebereitschaft.

Sind nun beim Menschen mit seiner dreifachen Lebenstätigkeit,
dem ernährenden, empfindenden und geistigen Leben, auch drei Seelen

1 A. a. O. 134 ff.; 142 ff.; 180 ff.
2 Vgl. E. Rolfes, Die substantielle Form und der Begriff der Seele bei

Aristoteles (Paderborn 1896).
3 Aristoteles: Über die Seele II, 1 421a 20.
4 A. a. O. II, 1 412 a 191-28.
5 A. a. O. II. 1 412 a 28-b 4.



Die Stellung des Menschen im Kosmos 377

als Quellgrand anzunehmen Dann könnte nur eine von diesen sub-
stanzielle Wesensform sein, die andern wären etwas zu dieser noch
Hinzukommendes, etwas Akzidentelles, und die Geistseele könnte im
Sinne Piatos mit dem Menschen wie der Schiffer mit seinem Fahrzeug
verbunden sein. Trotz der verschiedenen Tätigkeiten nimmt Aristoteles
für alle nur eine gemeinsame Wurzel an. Die Seele ist das, wodurch
wir leben, empfinden und denken h Die höhern Lebensbetätigungen
sind also nicht etwas zum Wesen des Menschen Hinzukommendes, ihre
Wurzel ist die erste Entelechie des Körpers. Darum wird die Seele, auch

sofern sie Wurzel der geistigen Tätigkeiten und insofern unabhängig
vom Körper ist, zum Körper gehörig genannt, ist auf ihn bezogen,
ihrem Wesen nach für ihn bestimmt2.

Nun scheint Aristoteles aber doch drei Seelen anzunehmen, wenn
er sagt, die vernünftige, der Nous, könne von den andern getrennt
werden und nach dem Tode weiterbestehen 3. Weil er sich sonst aber
klar für die Einheit der Seele ausspricht4, handelt es sich wohl nur
um eine weniger genaue Ausdrucksweise, die nicht eine ernährende und

empfindende Seele, sondern solche Seelenvermögen meint, deren Träger
im Menschen die einzig vorhandene Geistseele ist. Weil notwendig an
den Körper gebunden, können diese bei Auflösung der Einheit Mensch
als solche nicht weiterbestehen und hören in diesem Sinne auf. Kann
auch der Nous nach dem Tode des Menschen fortbestehen, so hat er,
der von außen kommt5, da die Naturkräfte zu seiner Bildung nicht
hinreichen, doch nicht schon vor dem Leibe Dasein gehabt. Als Form
kann er nicht vor dem Ganzen bestehen, dessen Form er ist 6. Diese

Lehre des Aristoteles über das Wesen des Menschen enthält das Richtige
der vorher angeführten Ansichten, oder kann es wenigstens in sich

aufnehmen. Von ihr aus finden die Vorgänge am Menschen die am
meisten befriedigende philosophische Erklärung. Diese Lehre ist dann

auch von den führenden Vertretern der Scholastik übernommen und

weiterentwickelt worden ; sie liegt auch den folgenden Ausführungen
über das Wesen des Menschen zugrunde.

3. Wie die Einheit zwischen Leib und Seele beschaffen ist, ergibt
sich aus den menschlichen Tätigkeiten. Unter diesen gibt es solche,

1 A. a. O. II, 2 414 a 12. 2 A. a. O. II, 2 414 a 21.
3 Metaphys. 12, 3 1070 a 21-27; Psychol. III, 4 430 a 22-25.
4 Über die Seele II, 1. 5 De animae gener. II, 3 736 a 28-29.
»Metaphys. 12, 3 1070 a 21-27.



378 Die Stellung des Menschen im Kosmos

deren Ursprung weder im Körper allein, noch in der Seele allein,
sondern in beiden zusammen, im beseelten Körper zu suchen ist. So ist die
menschliche Sinneserkenntnis organ-, also körpergebunden. Als innerlicher

Vorgang von der Stufe der Bewußtheit, unterstellt sie einen

irgendwie über die Bestimmbarkeit des Untergrundes erhobenen Träger :

den von der empfindenden Seele geformten Körper. Eine Tätigkeit,
in der Stoffgebundenheit und Stoffgelöstheit so ineinander verwoben
sind, daß sie eine unlösliche Einheit bilden, erklärt sich nur, wenn
die Elemente ihres Grundes in gleicher Festigkeit verbunden sind, wenn

Körper und empfindende Form eine substanzielle Einheit bilden.
Im gleichen Menschen wirkt das ernährende Leben. Der Boden,

der es trägt, ist die aus Körper und substanzieller Lebensform
geschaffene Einheit. Damit wäre der Mensch schon in zwei selbständige,
eben substanzielle Schichten aufgeteilt, die nur in loser Verbindung
zueinander stehen.

Außerdem vollzieht der Mensch begriffbildende, wesenerfassende

Tätigkeiten. Begriffe unterscheiden sich von sinnlichen Vorstellungsbildern

unter andern dadurch, daß sie nicht ein Nebeneinander
individueller Bestimmtheiten enthalten, sondern irgendwie wenigstens
ausdrücken, was das von ihnen Gemeinte ist und darum Mittel zur
Wesenserkenntnis sind. Ihrem Gegenstand kommt die Eigenschaft der

Allgemeinheit, Notwendigkeit und Überzeitlichkeit zu ; er gehört somit
zu einer wesentlich höhern Ordnung als die körperlichen Einzeldinge.
Ganz entsprechend muß die begriffbildende und wesen- und beziehungerfassende

Erkenntnistätigkeit innerlich unabhängig von der Materie
sein. Sie darf nicht organgebunden, muß unkörperlich oder geistig sein.
In gleicher Weise ist dann auch der Grund, dem sie entstammt, eine

jeden Stoff ausschließende geistige Wirklichkeit. Damit wäre im
Menschen ein dritter selbständiger Bezirk aufgefunden.

So notwendig jede der angeführten Tätigkeiten eine Substanz mit
den genannten Eigenschaften fordert, so notwendig scheint damit
auch die Einheit Mensch zerrissen. Denn aus mehreren aktuellen
Substanzen kann unmöglich ein einheitliches Drittes entstehen. Wo
aber die Einheit fehlt, ist es mit dem Seienden überhaupt zu Ende.
Jedes Sein ist das, was es ist, nur durch seine Einheit. Der Mensch
wäre also vielleicht die Summe der sonst getrennt vorkommenden
Schichten des ernährenden, empfindenden und geisttätigen Seins, wäre
jedenfalls gespalten in einen körperlichen und geistigen Teil, wobei
dieser zu jenem höchstens im Verhältnis des Aufruhens stände. Damit



Die Stellung des Menschen im Kosmos 379

wäre die im ganzen frühen Mittelalter wohl verbreitetste Lehre von der
Mehrzahl der substanziellen Formen im gleichen zusammengesetzten
Sein wieder aufgegriffen, die aber damals nur noch von wenigen auch
auf den Menschen (Seelendreiheit) ausgedehnt worden ist L

Doch gibt ein solches Bild die Wirklichkeit in entstellter Weise
wieder. Das gleiche Ich, das sich den Träger des organischen Geschehens

nennt, beansprucht auch die geistigen Tätigkeiten als die seinen ;

jeder erlebt fortwährend die Wechselbeziehung zwischen beiden Reihen,
wie eine Steigerung auf der einen Seite eine Schwächung auf der andern
nach sich zieht. Das gleiche Ich erlebt sich als körperlich in Sein und

Tätigkeit, als sinnlich und geistig tätig, in ihm ist drei Verschiedenes zu
einer Einheit verbunden. Alle diese Vorgänge, so sehr sie sich
unterscheiden mögen, tragen ein gleiches Merkmal : sie sind « die meinen »,

gehören zu demselben Ich.
Allerdings handelt es sich hier erst um das psychologische Ich,

nicht um das metaphysische oder substanzielle. Die Substanz als

solche ist nicht Gegenstand unmittelbarer Erfassung durch das Bewußtsein,

sondern Ergebnis schlußfolgernden Erkennens. Doch weist das

psychologische Ich hin auf das substanzielle. Denn im Lichte des

Seins gedeutet, sind alle diese erfahrungsmäßig festgestellten
Lebensvorgänge, der bunte Inhalt des Bewußtseinsablaufs mit dem überall
gleichen Ich-Charakter Wirklichkeiten, die nicht in sich selber,
sondern nur in und durch anderes sind. Sie sind Akzidenzien des Ich,
und dieses, ihr Träger, ist eine Substanz. Das Ich, das sich, psychologisch

betrachtet, als einheitschaffenden Mittelpunkt verschiedener

Vorgänge erwies, ist, metaphysisch betrachtet, eine Substanz.

Ist der Mensch eine Substanz, kann in ihm nur eine substanzielle

Form bestehen. Sie muß aber dann der Boden sein, dem die drei

verschiedenen, dem Menschen jedoch gleichwesentlichen Lebenstätigkeiten

entspringen. Dazu ist weder die Form des ernährenden, noch

die des empfindenden Lebens fähig ; denn das Geistige könnte sich

aus ihr niemals entwickeln. So kommt also nur die Geistseele in Frage.
Sie ist es also, die einen entsprechend vorbereiteten Stoff zum Menschen

formt, die die Stelle der beiden andern Lebensformen vertreten, ihre
Funktionen übernehmen muß, und das auch kraft ihrer höhern
Vollkommenheit kann. Sie ist das erste Prinzip, durch das wir leben,

1 Vgl. G. Manser, Das Wesen des Thomismus (Freiburg Schw. 1935)
135 ff.



380 Die Stellung des Menschen im Kosmos

empfinden und denken L Damit besteht der Mensch also nicht aus
einem Neben- oder Übereinander heterogener Schichten ; es gibt in
ihm kein dreifaches Zentrum : den Geist als das Personzentrum, die
Leibseele als das psychologische und den Leibkörper als das physiologische

Zentrum, wobei zwischen Person- und Lebenszentrum nur ein

«dynamisches Einheitsband» bestehen soll2, sondern er stellt eine neue

eigenständige Stufe dar, in der die andern zwar ihren Vollkommenheiten

nach, aber unter einer neuen Form enthalten sind, in der deren
aktuelle Vielheit zu einer potenziellen herabgemindert ist. Sich scheinbar

so ausschließende Bestimmtheiten wie Stoff und Geist treten im
Menschen in einem Zustand auf, daß sie sich sogar innerlich fordern und

ergänzen. Eine innigere und zugleich auch geheimnisvollere Verbindung

beider läßt sich wohl nicht denken. Den Geist zum Widersacher
des Lebens stempeln, heißt den Lebensspender zum Lcbensvernichter
erklären. Unter Voraussetzung des seinsmäßigen Zusammenhanges
zwischen Leib und Seele begreift man es, wie seelische Vorgänge
verändernd auf den Organismus wirken, wie der physische Zustand der

Organe, Ermüdung, Krankheit, die Sekretion der endokrinen Drüsen, die
Beschaffenheit des Erbgutes Einfluß auf die Tätigkeit des Geistes haben

können, wie dieser auf die Unterstützung der sinnlichen Erkenntnis-
und Strebeordnung angewiesen ist. Man erkennt auch ferner, daß von
einer Wechselwirkung zwischen Leib und Seele als zwei selbständigen
Größen, wie sie sehr oft verstanden wird, keine Rede sein kann. Letzter
Tätigkeitsgrund ist nicht die Seele oder der Körper, sondern die aus
ihnen gebildete Einheit Mensch. Er ist das Ganze, das eigentlich
Seiende und der Träger der körperlichen und geistigen Vorgänge. Aus
der Wesenseinheit von Körper und Seele ist es auch erklärlich, daß
diese auf jenen einwirken kann, ohne seine Energiemenge dadurch
zu vermehren. Wenn durch die Einwirkung der Seele im Körper eine

Bewegung ausgelöst wird, dann ist in diesem keine neue Energie
hervorgebracht, sondern die im Zustand der Potenzialität vorhandene
in den der Aktualität übergeführt worden. Im Zustand der Bindung,
der Potenzialität, wird die Energie aber durch die Form, als dem

Bindung bewirkenden, Einheit schaffenden Prinzip gehalten. Die
Aufgabe der Seele besteht nun darin, jene hindernde, hemmende Kraft
zu neutralisieren und so die Energie aus dem Zustand der Gebundenheit

1 Aristoteles, Über die Seele II, 2 414 a 12.
2 M. Schcler, Wesen und Formen der Sympathie (Bonn 1923) 89.



Die Stellung des Menschen im Kosmos 381

zu befreien. Das ist möglich, ohne daß dem Körper dadurch von der
Seele her neue Energie zugeführt wird. Denn dessen substanzielle
Form ist ja die Seele selbst. Jener Vorgang, der im Körper die

hemmende Ursache beseitigt, um dort die potenzielle Energie in aktuelle
überzuführen, bestände demnach in einem Einwirken der Geistseele

auf sich selbst, sofern sie Form des Körpers istl.
Ist die Geistseele auch als Form des Körpers in diesem und mit

ihm zu einem Sein verbunden, so ist sie doch, um sein zu können, nicht
völlig von ihm abhängig. Wenn sie über solche Kraft verfügt, ohne

den Körper bestimmte Lebenstätigkeiten auszuführen, dann kommt
ihr auch in bezug auf dieses Können Selbständigkeit im Sein, Subsistenz

zu. Darum kann sie ferner die Auflösung ihrer Einheit mit dem Körper
überdauern, kann ohne ihn weiterleben. Sie vor allem ist nicht Sein

zum Tode. Doch ist sie nicht das Ganze, wenngleich sie dadurch, daß
sie das Sein unmittelbar hat, es dem Körper und dadurch dem Ganzen

mitteilt, den ganzen Menschen schon anlagehaft enthält2. Im Zustand
der Trennung vom Körper fehlt etwas an der ihr zukommenden
Vollkommenheit. Die Geistseele ist auch nicht, wie Scheler meint, die
menschliche Person. Der Mensch ist keine Geistperson, doch gründet
das Personale in seinem Geist. Weil die Leib-Seele-Einheit « Mensch »

Substanz und Person ist, ist auch die Person eine Substanz. Wenn
Scheler der Person die Seinsform der Substanzialität nicht zugestehen
will, weil der Substanz jede Art von Verschiedenheit fehle, und darum
jede Person der andern gleich sein müßte 3, es also um ihre Eigenart
geschehen wäre, übersieht er nicht nur, daß der Substanzbegriff auf den
einzelnen Seinsstufen verschieden verwirklicht ist, sondern auch, daß

er bei den Vertretern einer gleichen Art deren Sonderprägung in keiner
Weise ausschließt. Seine Ansicht, man könne die Substanz beliebig
streichen oder auswechseln, ohne daß sich im Erleben das Geringste
ändere 4, mag für einen, der bei den Tatsachen stehen bleibt, für eine

« Psychologie vom empirischen Standpunkt » zurecht bestehen,

metaphysisch ist sie nicht zu halten. Gewiß offenbart sich die Person im

Vollzuge ihrer Akte, wird in ihnen erfaßt, aber sie geht nicht in ihnen

1 M. de Munnynck, La conservation de l'énergie (Paris 1900).
2 Daß die Seele nicht schlechthin unvollständige Substanz ist, daß sie es

nur hinsichtlich der Natur, nicht aber des Fürsichseins ist, daß sie das Formelle
am Menschen ist, wird von P. A.M. Steil O. C. R., Das Theorem der menschlichen

Wesenseinheit in konsequenter Durchführung, in : 1'hil. Jahrb. 15 (1902),
16 (1903) nicht genügend beachtet.

3 M. Scheler, Formalismus a. a. O. 399. 1 Ebd.



382 Die Stellung des Menschen im Kosmos

auf, hat nicht nur Sein im freien Vollzuge ihrer Akte1. Sie ist nicht
deren Summe, sondern ihr Träger ; Erkennen und Wollen sind in
keiner Weise gleich, wohl aber der Erkennende und Wollende. So

kommt denn auch Scheler über einen empirischen Personbegriff nicht
hinaus, und sein Versuch, der als « unmittelbar miterlebte Einheit des

Erlebens », als « konkrete, selbstwesenhafte Seinseinheit von Akten
verschiedenen Wesens » gedeuteten Person ohne den Substanzbegriff
die Identität zu sichern, kann nicht genügen.

Daß Leib und Seele nur einen Akt des Daseins haben, ist nach
dem Gesagten selbstverständlich. Denn sie bilden zusammen erst
ein Ganzes, und nur ein Ganzes hat eigentlich Dasein. Wenn Geyser

die Ansicht von einem einzigen und gemeinsamen Dasein beider für
schwer verständlich findet2, kommt das daher, daß er die beiden
« wesensverschiedenen Realitäten » zu sehr verselbständigt, aus dem

«id quo» je ein « id quod» macht. Dann allerdings müssen sie «auch

je ihr Dasein » haben, « zwei existierende Etwas » sein. Der Einheit
des Daseins scheint Geyser noch eine andere Schwierigkeit im Wege

zu stehen : Sie wäre nur möglich, wenn im Leibe Blut, Knochen,
Fleisch, Nervensubstanz usw. ein Kontinuum bildeten. Doch sei schwer

einzusehen, wie der Körper ein solches Kontinuum sein könne. Nun
stehen aber im Körper alle belebten Teile wirklich miteinander in
kontinuierlicher Verbindung. Sie alle sind erfaßt, geformt und zusammengehalten

von der Seele als dem Prinzip des ernährenden Lebens. Das

Blut z. B. fließt nicht durch die Adern wie Wasser durch die Röhren,
das mit diesen nur eine kontiguierliche Einheit bildet, das Blutplasma
verbindet die darin schwimmenden Blutzellen miteinander und mit
den Aderwänden zu einer kontinuierlichen Lebenseinheit. Auch die

Ergebnisse der Atomphysik, die ebenfalls als Schwierigkeit gegen ein
solches Kontinuum angeführt werden, machen dieses nicht unmöglich.
Wenn auch zwischen Atomkern und Elektronen große Zwischenräume

bestehen, so ist doch durch den Äther die Verbindung unter ihnen

hergestellt. Die heterogenen Teile : Atomkern, Elektronen, Äther,
sind eine von einer Form bestimmte substanzielle Einheit.

4. Die Sonderstellung, die der Mensch nach Sein und Tun unter
dem übrigen Seienden einnimmt, soll im folgenden durch Herausstellung
der Eigenart seiner Wesenselemente noch klarer werden.

1 M. Scheler, Die Stellung des Menschen im Kosmos 58.
2 J. Geyser, a. a. O. 363.



Die Stellung des Menschen im Kosmos 383

a) Der Geist begründet die dem Menschen eigene Würde und
Werthaftigkeit. Er macht ihn zu einer Person, zu einem unvertretbaren
Sein, das nicht mehr bloßer Durchgangspunkt für die Erhaltung des

Artlebens ist. Durch ihn kommt ihm ein An-und-für-sich-Sein zu, das

unvergleichlich höher ist, als das aller andern Weltsubstanzen. Der
Geist erhebt ihn über diese, macht ihn zu ihrem Herrn, dem das Recht
zusteht, sie zu benützen. Das Tier z. B. kann die Dinge nicht
gebrauchen, oder, was dasselbe ist, es kann sie nicht beherrschen ; es ist

nur ihr Genießer, nicht ihr Benützer, und wird selbst im Genuß der

Dinge von der Natur zu ihren Zwecken gebraucht, steht als Mittel im
Dienste eines andern. Der Geist ist das letzte a priori der Seins- und
Wesenserkenntnis, er macht es dem Menschen möglich, auch in andern
Welten und Seinsbereichen zu leben, sich frei zu machen von der

Bindung durch Raum und Zeit ; er bewirkt, daß seine Welt nicht wie
beim Tier ein kleiner Ausschnitt, sondern die Gesamtheit des Seienden

ist, daß er sich die ihm entsprechenden Lebensbedingungen schaffen,
die Natur in entsprechender Weise umgestalten kann. Der Geist
schaltet den Menschen aus der kausalen Determination, unter der die

Dinge stehen, aus, befreit ihn von der Herrschaft des Triebes, macht
ihn zu einem asketischen Wesen, das sich solchen Forderungen
widersetzen, das Nein sagen kann. Durch den Geist wird der Mensch zu einem

geschichtlichen Wesen, kann er weiterbauen auf den Grundlagen der

vorausgegangenen Geschlechter und sein eigenes Werk zur Vollendung
den Nachkommen überlassen. Die Vergangenheit bestimmt die Gegenwart,

und beide formen schon an der Zukunft. So steht der Einzelne
nach rückwärts und vorwärts in lebensvoller, fruchtbarer Verbundenheit

; er öffnet sein Privatleben zum Empfangen und Geben nach der

Gemeinschaft hin.
Durch den Geist, der das Sein in seiner ganzen Weite ergreifen

kann, nimmt der Mensch in potenzieller Weise teil an Gottes aktueller

Unendlichkeit. Denn wie Gott seinsmäßig alle Vollkommenheiten in
sich enthält, so kann er erkenntnismäßig alles werden. Im Erkennen

baut er im Geiste neue Welten auf, bildet Gottes Werke nach, schafft

und gestaltet nach seinen Ideen, um so auch im Tun an Gottes Schöpferwirken

teilzunehmen. Damit ist der Mensch, schon natürlich gesehen,

Abbild des reinen, unbegrenzten Geistes \ und zwar in dreifacher

Stufung. Der unterste Grad der Ähnlichkeit ist das einfache Geistsein.

1 Thom. I. 47, 2 ; 93, 4.

Divus Thomas 20



384 Die Stellung des Menschen im Kosmos

Eine höhere Abbildlichkeit des göttlichen Geistes, der wesenhafte

Tätigkeit ist, liegt in dem aus dem Sein fließenden Tun des Geistes,

im Vollzug seiner Akte. Die höchstmögliche Angleichung in der natürlichen

Ordnung ist erreicht, wenn die Betätigung des Menschengeistes
Gott selbst zum Gegenstande hat, wie ja dessen Erkennen und Lieben
auch um sein eigenes Wesen kreist L

Darum ist es selbstverständlich, daß auch im Menschen dem

Geist die Herrschaft über alles Ungeistige zusteht. Wo dieses sich

erhebt, und dem Ganzen sein Gesetz aufzwingen will, und der Mensch

sich seinen Forderungen unterwirft, die Sinne sich in unbeherrschtem
Genuß betätigen läßt, da gibt er seine Menschenwürde preis und stellt
sich auf eine tiefere Stufe. Dadurch verwirklicht er in sich den

Widerspruch, im Tun und Handeln tierartig zu sein, ohne aufhören zu können,
seinsmäßig Mensch zu bleiben. Die Lebensphilosophie, die das Erleben
so gern ausspielt gegen das Erkennen, das Leben gegen den Geist,
die der Ansicht ist, durch Sich-hinein-Versenken, durch Schwimmen
in dem Strom des Werdens, nicht durch verstandesmäßiges
Durchdringen lausche der Mensch den Dingen ihr Geheimnis ab, sie nimmt
dem Menschen gerade das, was ihn vor allem andern auszeichnet : daß

er sich über die Dinge erhebt, nicht einfach in ihren Fluß gerissen ist,
ihnen gegenübersteht.

Dem Ungeistigen, dem Leib und seinen Kräften bringt die

Unterordnung und die Formung durch den Geist einen besondern Adel.
Der Menschenleib ist nicht irgendein Leib, steht nicht einfachhin mit
dem des Tieres auf gleicher Stufe, er ist auf den Geist bezogen, ihm
angepaßt, von ihm von Grund auf erfaßt, ist « sein » Leib und in das

eine, ungeteilte Sein mit ihm hineinbezogen. Vielleicht ist diese

Wesensbeziehung des Menschenleibes in Fragen der Abstammung nicht immer
genügend beachtet, ist das ganze Problem zu ausschließlich vom
naturwissenschaftlichen Standpunkt betrachtet worden.

b) Liegt im Geist der Grund dafür, daß das Ganze « Mensch »

Personalcharakter hat, dann kommt dessen Individualität vom Leibe,
vom Stofflichen, von der Materie her. Dieses Wesenselement ist die
letzte Wurzel für die zahlenmäßige Vielheit der Träger des Wesens

«Mensch». Sie bewirkt, daß die Vollkommenheiten dieses Wesens nicht,
wie beim reinen Geiste, in einem einzigen Vertreter der Art verwirklicht,

sondern unter viele aufgeteilt und aufgespalten sind. Dadurch

1 I. 93, 1.



Die Stellung des Menschen im Kosmos 385

besitzt jeder einzelne die Vollkommenheiten seines Wesens nur
unvollkommen, entspricht dem Ideal nur annäherungsweise.

Der mit einem Leib verbundene Geist erweist sich dadurch selbst
als unvollkommen, als der untersten Stufe dieser Ordnung angehörende
Wirklichkeit. Aber wenn er auch als unvollständige Wesenheit keine

vollständige Substanz ist, so hat er trotzdem doch die Hauptsache,
die Eigenständlichkeit. Diese kommt dem Leibe nicht zu. Nur Aufbau-
element eines Wesens, ist er auch im Substanzsein so unvollkommen,
daß er nur in Verbindung mit der Form, nicht ohne sie bestehen kann.
Darum ist er auch unfähig, Träger körperlicher Akzidenzien zu sein ;

diese haften nicht ihm, sondern dem Ganzen an.

Individualität wird außerdem in einem Sinn verstanden, der sie

mit Personalität gleichsetzt, mit der Geschlossenheit und Eigenart
des Einzelmenschen. Mancher Angriff gegen die scholastische Lehre
vom Individuationsprinzip geht von dieser Bedeutung aus und trifft
darum die Sache nicht. Diese Bedeutung unterstellt auch E. Brunner,
wenn er schreibt : « Wie irreführend der Satz ist, daß die Materie das

Prinzip der Individuation sei, das zeigt sich darin, daß ein Sein, je
mehr es sich dem Materiellen nähert, desto weniger individuell ist»1.

c) Wie im Sein des Menschen zwei verschiedene Welten miteinander
verbunden sind, so treffen sie auch im Tun zusammen, helfen und
ergänzen sich und hindern sich zuweilen. Kann freilich der Stoff auch
nicht zur Teilnahme am denkenden Sein erhoben werden, so ist bei
den geistigen Tätigkeiten der menschliche Leib doch nicht völlig
ausgeschaltet. Als Form des Körpers hat die Seele ein geistig-körperliches
Sein und hängt in ihrem geistigen Erkennen, wenn nicht innerlich,
so doch in bestimmter Weise vom Körperlichen, von den Sinnen ab.

Ohne deren Vermittlung kommt sie nicht zu den Dingen, nur durch
die Sinne steht sie mit der Körperwelt, die den angepaßten Gegenstand
des Verstandes enthält, in Verbindung. Die Sinne stellen dem
Verstände den Stoff bereit, aus dem er die Begriffe gewinnt, mit denen er

erkennt. Die Notwendigkeit eines solchen Zusammengehens hat auch

Kant gesehen, wenngleich er es nicht der Wirklichkeit entsprechend

gedeutet hat. Im sinnlichen Erfahrungsstoff ist schon irgendwie der

geistige Sinngehalt enthalten. Aufgabe des Verstandes ist es dann,
ihn aus diesem herauszulösen. Auch dafür bedarf der Verstand der

werkzeuglichen Mitarbeit der Sinneskräfte, vor allem des Vorstellungs-

1 E. Brunner, Der Mensch im Widerspruch (Berlin 1937) 328.



386 Die Stellung des Menschen im Kosmos

Vermögens, und selbst nachher, im Verlauf seiner eigentlichen Tätigkeit,

kann er den Dienst der Sinne nicht entbehren, und nur an ihrer
Hand findet er zur aktuellen Wirklichkeit zurück, die er in seinem

abstrakten, begrifflichen Erkennen verläßt. Ist der Begriff auch wesentlich

verschieden vom Vorstellungsbild, so ist er in seinem Ursprung
und seinen Funktionen doch an dieses gebunden, und jede Störung
im Sinnesbereich wirkt sich erfahrungsgemäß ungünstig im Geistigen
aus. Diese Zusammenhänge finden durch die substanzielle Einheit
von Leib und Seele ihre Erklärung. Die Verbindung des Höhern mit
dem Niedern hat dann nur Sinn, wenn das Niedere, das Sinnliche dem

Geistigen dient, mithilft, den Menschen nach dieser Seite zu
vervollkommnen. So hat also auch das geistige Erkennen wesentlich menschliches

Gepräge. Unter voller Wahrung seiner Eigengesetzlichkeit kommt
es doch nur durch Zusammenwirken von Leib und Seele, d. i. durch
den ganzen Menschen zustande.

Ähnlich liegen die Verhältnisse im Bereich des Strebens. Erst
wenn die geistigen Ideen in sinnliche Vorstellungsbilder übersetzt
sind, sind sie leuchtend und lockend und lebensnahe, bewegen sie den

Willen, führen sie diesem die ganze Kraft und Gewalt des sinnlichen

Strebevermögens zu, das so geregelt und dem Höhern dienstbar gemacht
wird.

Umgekehrt wird dem Sinnlichen sein Dienst am Geistigen
vergolten. Auf die Würde, die ihm aus der Verbindung fließt, ist schon

hingewiesen worden. Wie das Anorganische dadurch, daß es dem
Leben dient, nichts an Wert verliert, und das Vegetative nichts
einbüßt, wo es dem empfindenden Leben seine Kräfte leiht, so verhält
es sich auch mit allen diesen Kräften dem Geistigen gegenüber. Das

Niedere, in eine höhere Ordnung aufgenommen, gewinnt eine voll-
kommnere Daseins- und Wirkensweise. Die Sinne erhalten für ihre
Mitarbeit bei der begriffbildenden Tätigkeit vorübergehend eine geistige
Kraft, die sie erst innerlich dazu befähigt. Durch diese, dem

Sinnenvermögen mitgeteilte geistige Seinseinheit wird zwischen ihm und dem

Verstände, der ja einer andern Ebene angehört, eine Brücke geschlagen,
die beide miteinander verbindet, die aber selber wieder aufruht in der
Seinseinheit von Leib und Seele. Das Geistige strahlt auf das Sinnliche
zurück, macht es zu seinem Transparente. Es muß auch Ziel der
menschlichen Erziehung sein, dieses Sinnliche immer mehr vom Geistigen

durchdringen zu lassen, es zu vergeistigen, den dumpfen Trieb und

Drang immer mehr der Leitung des Geistes zu unterstellen, und so



Die Stellung des Menschen im Kosmos 387

den Menschen eigentlich wesentlich zu machen. Es geht also nicht
um Unterdrückung und Ausrottung dieser Kräfte und Triebe ; der
reine Geist kann nicht das erzieherische Idealbild sein. Dieses liegt
«weder in der Darstellung und Verwirklichung der reinen Vernunft,
des reinen Denkens, noch des reinen Wollens, sondern in der Durch-
geistigung und Verwirklichung des Gemütes, des Herzens, der Affekte »1.

Man sieht, wie wenig die Rede vom Geist als dem Widersacher des

Lebens das wirkliche Verhältnis beider wiedergibt, wie unmenschlich
es wäre, den Einfluß des geistigen Lebens auf das sinnliche möglichst
auszuschalten, den Menschen zu animalisieren. Man erkennt weiter :

nur unter Voraussetzung einer solchen wesenhaften Verbindung von
Leib und Seele im Menschen erklären sich die ihm eigenen Tätigkeiten.
Das Ineinander und Zueinander von Geist und Stoff machen den
Menschen zu einer besondern Seinsstufe. Sie legen den Grund zu
seiner Größe und seiner Kleinheit.

d) Denn auch das darf nicht übersehen werden : Ist es der Geist,
der den Menschen auf eine höhere Ebene setzt, so ist es die Verbindung
des Geistes mit dem Stoff, warum er hier an unterster Stelle steht.
Die Stoffgebundenheit versagt der Menschenseele die den andern
geistigen Formen eigene volle Selbständigkeit in Sein und Tun,
verschuldet es, daß sie weniger Licht hat und gewissermaßen im Schatten
sitzt2, nicht ganz bei sich selber sein, erst nur etappenweise ihre
verschiedenen Kräfte besitzen kann, so daß auch hier eine Aufeinanderfolge

vom Niedern zum Höhern, eine Stufung vorliegt. Erst kann sie

nur mit ihren vegetativen Kräften wirken. Hat der Organismus eine
bestimmte Phase der Entwicklung erreicht, setzen die Tätigkeiten des

empfindenden Lebens ein. Zunächst einfache Empfindungen,
ausgelöst durch Reizung der Sinnesorgane, an die sich Gefühle von Lust
und Unlust und dumpfe Triebregungen anschließen. Einen Fortschritt
bedeutet es, wenn die Erregung der Sinneszentren im Gedächtnis

Spuren zurückläßt, so daß die einmal hervorgerufenen Eindrücke auch
ohne neue Sinnenreize wieder auftreten können. So entstehen die nach
bestimmten Verbindungsgesetzen auftretenden Vorstellungen. Zuletzt
erst kann die Seele auch ihre geistigen Fähigkeiten betätigen. Aus
der Gebundenheit an die Sinne erklärt sich die nur langsam und miihe-

1 P. Tischleder, Der Mensch in der Auffassung des hl. Thomas von Aquin,
in : Festschrift für Fr. Tillmann (Düsseldorf 1934) 48.

2 Thomas, Comm. in lib. Sent. 1. 2 d. 3 qu. 1 a 6.



388 Die Stellung des Menschen im Kosmos

voll fortschreitende Erkenntnisbewegung der menschlichen Vernunft.
Nicht das schauende, in einem Zug erschöpfende, sondern das

abziehende, begriffliche Erfassen ist ihr gegeben. Sie ist wesentlich Ratio.
Durch sie wird der Mensch ein Suchender und Fragender, ist er dem

Zweifel und Irrtum ausgeliefert. In der Bindung an den Stoff, dem

Hindernis reiner Innerlichkeit, liegt es begründet, daß der Mensch

auch erkenntnismäßig unvollkommen bei sich selber ist, sich noch

ganz von den Dingen lösen kann. Ja, er ist eher bei diesen als bei sich,
hat mehr Welt- als Selbstbewußtsein. Der seinem Verstände angepaßte

Erkenntnisgegenstand ist nicht sein eigenes Wesen, sondern die von
ihren Einzelbestimmtheiten befreite KörperWesenheit. Erst auf dem

Umweg über sie, durch Rückwendung auf seinen Akt kommt er zu
sich, wird die habituelle zur aktuellen, wirklichen Selbsterkenntnis1.
Zwar wird die Seele dadurch, daß sie Form des Körpers ist, in keiner
Weise körperlich, sie bleibt auch als solche Form wirklich (actu)
erkennbar, aber die Verbindung mit dem Leibe hindert die Seele, sofern
sie erkennend ist, sich unmittelbar zu erkennen. Denn als Form des

Körpers ist sie seinsmäßig mit diesem verbunden, und darum ist sie

auch in ihrer geistigen Erkenntnistätigkeit inhaltlich vom Körperlichen
abhängig. Dem Akt der Selbsterkenntnis muß erst eine Fremderkenntnis

vorausgehen, die Erfassung einer Körperwesenheit.
Von dieser anfänglichen Daseinserfassung bis zur eigentlichen

Wesenserkenntnis ist es noch ein mühevoller Weg. Und selbst dann
weiß der Mensch eigentlich von sich gar wenig. Wie es möglich ist,
daß Stoff und Geist eine Einheit bilden können, wird ihm stets
verborgen bleiben. Was weiß er von den Vorgängen in seinem Körper,
wie er atmet und verdaut, wie er es macht, daß er einen Arm bewegt
Um tiefern Einblick in das seelische Leben, in das Zusammenwirken

von Verstand und Sinn, von sinnlichem Streben und geistigem Wollen,

von Verstand und Willen müht die Menschheit sich schon fast seit

dem Erwachen des philosophischen Eros, und man kann nicht sagen,
daß nach so viel Anstrengung in allem Klarheit und Übereinstimmung

gewonnen ist.

1 Dadurch, daß die Geistseele sich selber gegenwärtig ist, ist sie fähig, in
sich den Akt der Selbsterkenntnis hervorzubringen. Diese Fähigkeit zur
Selbsterkenntnis wird die habituelle Selbsterkenntnis der Seele genannt. Sie ist zu

vergleichen dem Habitus der Wissenschaft, durch den der Wissenschaftler auch

befähigt wird, alles darunter Fallende zu erkennen. Vgl. A. Gardeil, La perception
de l'âme par elle-même, in : Mélanges thomistes 1923, 219 ff.



Die Stellung des Menschen im Kosmos 389

Durch die rückblickende Erkenntnis auf sich selbst, das darf
nicht übersehen werden, gewinnt auch die direkte Gegenstandserkenntnis
erst ihren Abschluß, ja erst ihre Möglichkeit. Die Spontaneität gehört
zum Wesen eines jeden Erkenntnisaktes, auch da, wo Rezeptivität
besonders stark hervortritt, wie in der Dingerfassung. Ohne Reaktivität
des Erkennenden käme durch die bloße Aktivität der Dinge auf ihn
kein Erkenntnisakt zustande. Nun liegt diese Reaktion im
Bewußtseinsakte vor, er ist die Antwort auf die Einwirkung der Außendinge.
Er stellt sich dar als Bewußtsein von Seiendem, das meinem Selbst
oder Ich gegenübersteht. Da wir uns im Erkennen dem Gegenstand
gegenüber empfangend verhalten, haben wir nur an und mit dem

Gegenstandbewußtsein Selbstbewußtsein, und als reaktiv-spontane
Geistwesen nur Gegenstandsbewußtsein mit dem Selbstbewußtsein1.

Die Verbundenheit mit dem Stoff ist weiterhin der Grund, daß

der Mensch alles über der Körperwelt liegende, das geistige und göttliche

Sein nur mit Begriffen berühren kann, die aus dem Körperlichen
gewonnen und darum nur sehr unzulängliche Mittel sind. Gerade hier
erfährt der Mensch die Last des Leibes: die Sinne, die ihm Helfer und

Werkzeug sein sollen, erweisen sich dadurch, daß sie Unvorstellbares
immer wieder in nicht entsprechende Bilder umzusetzen suchen, als

Hindernis und Ursache mancher Fehlansichten.
Die Verflochtenheit des Sinnlichen mit dem Geistigen in der

Erkenntnis- und Strebeordnung, die Neigung des Sinnlichen, überall
zu führen, bringt es mit sich, daß viele über diesen Bereich nicht
hinauskommen, theoretisch und praktisch im Sinnlichen steckenbleiben,

eigentlich niemals ein echt menschliches Leben führen, in dem der
Geist die Leitung hat, oder wenigstens leicht wieder von dieser Höhe

in die Tiefe sinken. So fruchtbar das Ineinander von Trieb und Freiheit,

sinnlicher Leidenschaft und geistiger Willensregung für den

Menschen auch werden kann und werden soll, bricht hier leicht der

Sklavenaufstand des Sinnlichen gegen das Geistige aus. Es widersetzt

sich dem Gesetze des Geistes, den Versuchen, den vom Verstand

erleuchteten und von ihm geführten Willen hier zur Herrschaft zu

bringen, die Welt des sittlich-Guten auch in dieser Sphäre aufzubauen.

So besteht dann anstelle der seinsollenden Harmonie oft Disharmonie,

Zwiespalt, Konflikt und Kampf. Das Fleisch gelüstet wider den Geist,

sucht sich immer wieder zu emanzipieren. Das Tier leidet an einem

1 G. Sühngen, Sein und Gegenstand (Münster 1930) 283.



390 Die Stellung des Menschen im Kosmos

solchen Dualismus nicht. In ihm sind Trieb- und Instinktsystem nur
die Struktur des Organismus, das Dynamische und das Statische
vollkommen aufeinander abgestimmt. Jedes Tier ist nach einem Worte
Schopenhauers « nur das Abbild seines Wollens, der sichtbare Ausdruck
der Willensbestrebungen, die seinen Charakter ausmachen » h Der
Mensch aber erlebt das Heterogene seines Wesens, das Gegensätzliche,
das in ihm zur Einheit gebunden ist. Es ist sicher ein Verdienst der

Erbforschung, den Blick auf diese Abhängigkeit des Geistes vom Leibe

gelenkt zu haben, wie Anlage und äußere Lebensverhältnisse oft den

Aufschwung des Geistes hemmen, seine freie Entscheidung hindern,
dem Menschen zum Verhängnis und Schicksal werden können 2. Vielfach

sind Determinismus und Biologismus nur unberechtigte
Übertreibungen und Verallgemeinerungen wirklicher Tatsachen. Aber auch
frühere Zeiten wußten, wenn ihnen die staunenswerten Ergebnisse der

heutigen Forschung auch noch nicht bekannt sein konnten, daß die

von außen kommende, vom Schöpfer unmittelbar stammende Geistseele

entsprechend der Veranlagung des von den Eltern bereitgestellten
Leibes sein wird, daß die Seele ihre Formung um so besser ausführt,
je formbarer der ihr zugewiesene Stoff ist. Je besser, sagt der hl. Thomas,

der Leib disponiert ist, um so besser ist auch die Seele, die er verlangt.
Der Grund dafür ist darin zu suchen, daß Form und Akt nach der

Fähigkeit der Materie in ihr Aufnahme finden. Da auch unter den
Menschen manche einen besser veranlagten Körper haben, erhalten
sie auch eine Seele mit viel stärkerer Verstandeskraft3. Nur zog er
und die Scholastiker nicht aus diesen Zusammenhängen die bei Biologen
und Erbforschern nicht selten sich findende abwegige Folgerung : Also
sind die für das Sosein des Leibes in Frage kommenden Ursachen auch
die Ursachen der Seele. Diese verdankt wie der Leib ausschließlich
dem elterlichen Zusammenwirken das Sein 4.

5. Das Arteigene des Menschen wird durch die Begriffsbestimmung :

«vernunftbegabtes Sinnenwesen» gut ausgedrückt. Sinnenwesen ist der
unterste Gattungsbegriff, der die Stufe des ernährenden Lebens und

1 A. Schopenhauer, Sämtliche Werke, hrg. von Frischeisen-Köhler III. G2.
2 Vgl. J. Lange, Verbrechen als Schicksal (Leipzig 1929) ; F. Stumpft,

Erbanlage und Verbrechen (Berlin 1935) ; G. Pfahler, Vererbung als Schicksal
(Leipzig 1932).

3 I. 85, 7.
4 Fischer - Baur - Lenz, Menschliche Erblehre I. 705 ; E. Bergmann, Die

natürliche Geistlehre (Stuttgart 1937) 265, 254.



Die Stellung des Menschen im Kosmos 391

des Körperlichen notwendig in sich begreift. Durch die Bestimmtheit :

« vernunftbegabt » ist der Artunterschied wiedergegeben. Er enthält
die Geistigkeit und zugleich die unvollkommene Form, wie sie im
Menschen verwirklicht ist, sofern sie nur eines schlußfolgernden
Erkennens fähig ist. Der Beifügung des willentlichen Elementes, wie
etwa Rosmini1 es tut, bedarf es nicht, weil es notwendig aus der

Vernunftbegabtheit folgt. Ein Vernunftwesen ohne geistiges
Strebevermögen ist in sich unmöglich. In ihm aber das erste sehen, wäre
falsch. Es ist darum nicht einzusehen, warum H. Meyer sagt : « Mit
der abgestandenen Formel 'animal rationale' ist wenig anzufangen »2.

Gewiß breitet sie nicht den ganzen Reichtum dessen aus, was der
Mensch in sich enthält, sie ist dürftig und gibt nur wenige Bestimmtheiten

an. Das aber teilt sie mit jeder Begriffsbestimmung ; doch sie

enthält das Wesentliche, aus dem sich das andere ergibt, aus dem es

herauswächst, wie der Baum aus seiner Wurzel.
A. Gehlen lehnt es ab, den Menschen als neue Einheit der verschiedenen

Seinsschichten oder als Geistwesen zu betrachten 3. Nach ihm
ist er wesentlich ein handelndes Wesen, das sich im Handeln selbst
formen und bilden und auch die Welt erst selbst zu einer seinen
Lebensbedürfnissen entsprechenden Umgebung gestaltet 4. Das darum, weil
er von Hause aus, seiner Natur nach, noch etwas «LTnfertiges», etwas
noch nicht « Festgestelltes » ist. Was ihn von den Tieren unterscheidet,
ist etwas Negatives, sind Mängel ; er ist ein « Mängelwesen ». Es fehlt
ihm der Schutz des Haarkleides, die Schärfe der Sinne, er hat weder

Angrifisorgane noch einen zum Fliehen gebildeten Körper 5. Durch sein

Handeln, das Intelligenz und Vorausschau unterstellt, muß er sich das

Fehlende ersetzen, muß er sich die Welt, die aus sich seinen

Lebensansprüchen in keiner Weise entspricht, erst zu seiner Umwelt, zur
Kulturwelt schaffen. So viel Treffliches Gehlens Ausführungen auch

enthalten mögen, seiner Wesensbestimmung können wir nicht
beipflichten. Die Begriffsbestimmung des Menschen als eines Mängelwesens

ist von einem verkehrten Standpunkt aus gewonnen ; nicht

1 Rosmini : liomo est animal intellectivum et volitivum. Vgl. Marc, a Pucro

Jesu, Curs. phil. schol. (1924) II. 465.
2 H. Meyer, Das Wesen der Philosophie und die philosophischen Probleme

(Bonn 1936) 91.
3 A. Gehlen, Der Mensch (Berlin 1940) 15, 21.
4 A. a. O. 14, 135.
6 A. a. O. 22, 29.



392 Die Stellung des Menschen im Kosmos

durch Betrachtung des Menschen in sich, sondern durch Vergleich mit
artlich andern Lebewesen. Als unfertig oder als Mängelwesen ließe sich
auch ein Tier erweisen, wenn man es mit dem einer andern Gattung,
Ordnung, Familie usw. vergliche. Der Mensch muß nicht Intelligenz
und Vorausschau haben und handeln können, weil er einen unfertigen
Organismus hat, umgekehrt : weil er Geist hat, kommt ihm dieser

Organismus zu, der mit seiner Ausstattung zweckentsprechend ist.
Werden Intelligenz und Vorausschau nur gefordert, um die Mängel
des Organismus auszugleichen, macht man sie zu ihrem Werkzeug, sind
sie auf den Dienst am Vitalen hingeordnet : eine Ansicht, in der
Gedanken Nietzsches wiederkehren. Das so hervorgehobene Handeln
ist eine Folge der Intelligenz und die besondere Zielrichtung, die es

beim Menschen hat, mag in dessen Unvollkommenheit und Unfertig-
keit, besonders der des geistigen Teiles, in ihm begründet sein.

V. Die Stellung des Menschen zur Um-, Mit- und Überwelt.

Vom Menschen als dem Wesen der Mitte laufen ganz naturgemäß
Verbindungsfäden zu den andern Sphären des Seienden. Seine Leib-

Geistigkeit ermöglicht ihm ein « In-Resonanz-Stehen » zur Um-, Mit-
und Überwelt.

1. Die Welt der Dinge ist nicht etwas vom Menschen bloß
Gedachtes, oder etwas von ihm in ihrem Bestände Abhängiges. Des

Menschen Erkennen ist nicht reine Spontaneität, ist nicht schöpferisch ;

es gibt den Dingen dadurch, daß es sie erkennt, keineswegs das reale,
sondern nur ein gedachtes Dasein. Er findet sie schon als unabhängig
von ihm bestehend vor. Auf Grund ihres Wesens kommt diesen auch

innerlich ohne Rücksicht auf den Menschen ein Sachzweck zu.

Doch neben dem aus dem Wesen der Dinge fließenden
Sachzweck haben sie noch eine andere, mit dem Wesen nicht so unbedingt
verbundene Ausrichtung, den Personzweck. Die Dinge sind für die
Menschen da ; sie haben eine Bestimmung auf diese hin, weil die

Menschen infolge ihres Wesens darauf angewiesen sind. Die Dinge
stehen zum Menschen im Verhältnis der Brauchbarkeit, des Gebraucht -

werden-könnens und sind in dieser Hinsicht etwas Relatives. Diesen

Charakter behalten sie, solange es Menschen gibt. Der Mensch ist
leiblich und seelisch auf sie angewiesen. Das Leibcsleben hängt ab von
der Natur, wird in seiner Entwicklung weitgehend von ihr bestimmt.
Der Geist bezieht aus ihr sein Erkenntnismaterial, und der Wille bedarf



Die Stellung des Menschen im Kosmos 393

ihrer zur Objektivation der geistigen Inhalte. Trotzdem ist das nur
eine materielle Abhängigkeit. Der Mensch benutzt die Dinge,
vervollkommnet sich mit ihrer Hilfe. Ehe sie ihm nützen können, muß

er sie meist bearbeiten, muß sie vor dem Gebrauch für den Gebrauch

geeignet machen. Für ihn gibt es nicht schon eine entsprechende,
allen Lebensforderungen angepaßte Umwelt, wie beim Tier, er muß
sich erst seine Umwelt bauen. Im Erkennen macht er Teil um Teil
der Welt zu seinem Erkenntnisgegenstand, und dadurch wird diese

immer mehr eine Welt für ihn. Sie gibt sich ihm in ihrem An-sich-
Sein, so wie sie ist. Der Mensch gewinnt mit andern Worten ein

sachliches, begierdeloses Verhältnis zu ihr, wie es dem Tier, das eine

vom Trieb geforderte Nützlichkeitseinstellung hat, niemals möglich
ist. Und gerade dadurch, daß er sie in ihrem Für-sich betrachtet,
wird sie ihm zu einem Für-mich. Er steht erkenntnismäßig über

ihr, und selbst wo sie auf ihn einstürmt und er unter ihrer harten
Wirklichkeit zu leiden hat, ist es kein bloßes Ausgeliefertsein ; denn
auch dann steht er dem Geschehen in innerer Überlegenheit gegenüber

1. Beides, materielle Abhängigkeit und formelle Unabhängigkeit,
entsprechen seiner Stoff-Geist-Natur, zwischen deren Elementen ja
ähnliche Verhältnisse bestehen.

Die Dinge haben also zwar auch, aber nicht nur einen Personzweck.

Sie sind nicht ausschließlich « Zeug », wenngleich der Mensch

im Alltag ihnen unter dieser Rücksicht zuerst begegnet. Den
Sachzweck hat Heidegger zu wenig berücksichtigt, und N. Hartmann hat
in ihm zu unrecht eine Gefährdung des Personzweckes gesehen. Darf
der Mensch kraft der Eigenart seiner Natur die Dinge und ihre Kräfte
gebrauchen, umformen und neu gestalten, so ist doch noch das Maß

dieser Gebrauchbarkeit zu untersuchen2. Dieses Maß liegt nicht in
den Möglichkeiten der Dinge selbst, die durch das Wesen ihre Grenze

finden. Denn so sänken die Dinge herab zu bloßen Nutzdingen, zu

einer reinen materia circa quam, ihre Benützung artete in Ausnützung

aus, die von der menschlichen Willkür soweit getrieben würde, als

sich das Ding gebrauchen ließe. Auch die Geistigkeit des Menschen

in sich bietet keinen genügenden Maßstab der Benützung. Weder Ver-
standeserkennen noch Vernunftwollen sind begrenzte Prinzipien für
das Handeln. Der Verstand erkennt unter der allgemeinen Rücksicht

1 Vgl. N. Hartmann, Das Problem des geistigen Seins 102 ff.
2 Vgl. A. Horvdtli, Eigentumsrecht nach dem hl. Thomas (Graz 1929) 55 f.



394 Die Stellung des Menschen im Kosmos

des Seins, und der Wille erstrebt das Endgut in der gleichen allgemeinen
Form. Hier das Maß der Benützung finden wollen, hieße die Maßlosigkeit

zum Maße, den Menschen zur bestimmenden Instanz für wahr
und falsch, gut und böse machen, ihn als autonom erklären. Erst der
Mensch als sittliche Person, d. h. sofern sein Erkennen und Streben
unter den letztlich von Gott stammenden Gesetzen steht, kann als Maß

der Dingbenutzung angesehen werden. Nicht schon sofern er Verstand
und Wil en hat, sondern sofern er sie betätigt, denkt und will, wie
Gott und was Gott denkt und will ; also als formelles Ebenbild ist der
Mensch als Maß zu betrachten. Soweit es die Ausbildung seiner
sittlichen Person, seine Vervollkommnung als Mensch erfordert, ist er
Herr der Dinge. In diesem Rahmen gilt das Psalmwort : « Du hast
ihn zum Herrn gemacht über deiner Hände Werk, alles hast du unter
seine Füße getan ». Ein Tun, das von diesem Ziele nicht bestimmt ist,
fällt aus dem Bereich des Berechtigten heraus. Doch darf man innerhalb
dieser Grenzen das Recht des Menschen auf den Gebrauch der Dinge
nicht noch mehr beschränken wollen. Sie stehen ihm nicht nur zur
Verfügung, soweit es die Erhaltung seines nackten Daseins fordert,
sondern wie es einer menschenwürdigen Lebensform entspricht. Damit
ist auch alles Kulturschaffen darunter einbegriffen. Dieses kann

objektiv an allen Naturdingen betätigt werden. Alle Kräfte und Elemente
der Natur: Wind, Feuer, Dampf, Elektrizität, darf der Mensch solchen

Zielen dienstbar machen ; er darf, soweit es der Entfaltung seines

Wesens dient, die Natur immer wieder von sich abhängig, sich dienstbar
machen, die Grundlage, die ihn trägt, stets erweitern. Er darf der Natur
seine Züge aufprägen ; sie darf ihn offenbaren, wie er den Schöpfer und
wie sein Leib die Seele offenbart. Im gleichen Maße werden materielle

Abhängigkeit und formelle Unabhängigkeit sich steigern, die Wert-
haftigkeit und Vergeistigung der Welt wird wachsen, sie wird immer
mehr zu einer dem Menschen dienenden Umwelt. Diese Kulturarbeit
ist nicht nur ein empfehlenswerter Rat, sie ist sogar Gebot, so wie die

Entfaltung der Persönlichkeit, eine menschenwürdige Lebensweise

geboten sind. Ohne Bearbeitung der Natur, ohne Kulturschaffen läßt
sich das nicht erreichen, da die unbearbeitete und unveränderte Natur
dem Menschen keine Existenzmöglichkeiten bietet. Ohne solches

Schaffen erreicht vor allem das Geistige in ihm nicht die vom Schöpfer

gewollte Höhe. Für dieses, mit seiner unendlichen Spannweite, kann
niemals eine Stufe eintreten, wo man sagen könnte, es sei genug, wo
der Mensch zu weiterm Arbeiten und Streben nicht mehr verpflichtet



Die Stellung des Menschen im Kosmos 395

wäre. Er kann und soll immer weiter wachsen, immer wesentlicher
werden. Nur ist dazu unterstellt, daß er sich nach der bestehenden
Seins- und Wertordnung richtet, keine wesenswidrige Umstellung
vornimmt, in seinem Schaffen die Ziele nicht verkehrt ; sonst wirkt er
nicht wertmehrend, sondern wertzerstörend, muß seine Übergriffe
nicht selten mit schweren, den Bestand einer Gemeinschaft erschütternden

Krisen bezahlen. Erst dann wird die Natur eigentlich zum
Widersacher und zum geistfremden Prinzip. In sich ein Werk des

Schöpfergeistes, ist sie nicht geistfremd und weniger noch geistfeindlich.

Wo der Mensch in der seiner Stellung entsprechenden Weise in
Anlehnung an die Seinsgesetze und in Ehrfurcht vor ihnen sich betätigt,
da tritt er als zweiter neben den ersten Weltenbaumeister, als Nach-
schaffer neben den Schöpfer, erfüllt er eine seiner Aufgaben, die Schönheit

und Werthaftigkeit der Welt zu mehren.
Noch eine zweite, nicht minder ehrenvolle Sendung bleibt dem

Menschen den untern Seinsstufen gegenüber zu erfüllen. Als Geschöpfe
sind auch sie irgendwie Ausdruck und Darstellung der Vollkommenheit
des Schöpfers. Doch sind sie es nur objektiv durch ihr bloßes Sein

und Tun, ohne daß sie etwas davon wüßten. Sie kennen weder sich

noch ihr Verhältnis zum Schöpfer, sie sind und bleiben stumm. Erst
im Menschen und durch ihn erwacht die Schöpfung zu sich selbst,

vermag sie die Eigenart ihres Seins zu erkennen und anzuerkennen.
So wird der Mensch, der zunächst auf Grund seines erkannten
Verhältnisses zum Schöpfer diesem die entsprechende Ehre gibt, auch zum
Sprecher und Vertreter der Natur. Sie ist ja schon in seinem
Selbstverständnis gewissermaßen mitgefaßt, weil der Mensch sie in sich

wiederfindet. In ihrem Namen spricht er in bewußter Weise aus, was
die Dinge seinsmäßig, unbewußt verkünden : Wir sind deiner Hände
Werk Es ist die besondere Sendung des Menschen als Abschluß der

sichtbaren Schöpfung, Gott nicht nur durch sich, sondern auch durch
und anstelle der Körperwelt zu ehren ; eine Sonderleistung, in der ihn
kein anderes Sein vertreten kann.

Im Menschen, im Dienst an ihm, kehren die Dinge auch wieder
zurück zu dem Quell, dem sie entstammen. Von Gott und darum zu
Gott, das ist in wenig Worten die Seinsbewegung jeglichen Geschöpfes.
Doch ist die Rückkehr nicht bei allen gleich. Nur dem Menschen

ist seiner geistigen Seite nach eine eigentliche Rückkehr zu seinem

Schöpfer möglich, alles Materielle ist davon ausgeschlossen. Aber es

dient dem Menschen, ist ihm Mittel, hilft ihm jene Seinsverfassung,



396 Die Stellung des Menschen im Kosmos

jenen Geisteszustand schaffen, der notwendige Voraussetzung für eine
solche Rückkehr und Vereinigung ist. Die ganze Schöpfung arbeitet
nach Maßgabe der den einzelnen Dingen verliehenen Kräfte mit, daß

sie in ihrer Krone, und in dieser alles andere, dem Schöpfer im eigentlichen

Sinne zurückgegeben werde. Neben dieser realen gibt es auch

noch eine intentionale Rückführung der untermenschlichen Dinge. Als
verwirklichte Ideen des Schöpfergeistes sind sie nicht einfach irrational,
nicht nur Widerstand für einen andern Geist, sondern befähigt, sich zu
erschließen. Dadurch, daß er sie erkennt, gibt der Mensch ihnen eine

neue geistige und darum höhere Seinsweise. Indem er sie als von Gott
kommend und zu Gott gehörend deutet, führt er sie gewissermaßen
auf dem intentionalen Wege zu ihrem Ursprung zurück.

Man sieht : die Deutung des Menschen als Abschluß und Vollendung
der sichtbaren Welt, die ihm daraus erwachsende Sonderstellung und
die unmittelbare Hinordnung alles andern auf ihn, reden keineswegs
einem Anthropomorphismus das Wort. Der Mensch ist auch so nicht
der feste Punkt, um den sich alles dreht, für den alles ausschließlich

ist, nach dem sich alles richtet. Zwar ist das ungeistige Sein um ihn
und auf ihn bewegt, aber ähnlich wie die Sonne sich mit den sie

umkreisenden Körpern um eine andere Sonne dreht, bewegt er sich mit
allem andern auf den absolut festen Punkt, auf das unbewegliche Sein

des ersten Bewegers, des Zieles des ganzen Kosmos. Die Welt ist wohl
relativ, ist auf den Menschen bezogen, aber nicht nur auf ihn bezogen.
Das übersieht Heidegger sowohl wie Schelcr, der infolge seines aktuali-
stischen Personbegriffes in der Welt das notwendige Korrelat des

personalen Aktzentrums, das ja notwendig intentional sein muß, sehen

will, und « eine konkrete Welt nur und nur als Welt einer Person »

gelten läßtx.

2. Das geistgeformte Wesen « Mensch » findet sich als solches

nicht in der Wirklichkeit. Es besteht nur in ungezählten Einzelwesen,
und so wird die durch ihre Soseins-Inhalte schon begrenzte Wesenheit
« Mensch » noch weiter eingeengt. Zwar ist sie in jedem einzelnen mit
den ihr als solcher zukommenden Bestimmtheiten, aber in keinem
mit allen darin enthaltenen Möglichkeiten und Vollkommenheiten
verwirklicht. Das personale Wesen « Mensch » steht somit als Ich nicht

nur dem Nicht-Ich, den seins- und wertmäßig tieferstehenden Sachen

1 Formalismus 408.



Die Stellung des Menschen im Kosmos 397

gegenüber, sondern auch dem Du, den gleichberechtigten andern
Personen. Nur im Zusammenleben mit solchen kommt der Einzelne

vor. Doch ist es nicht ein bloßes Nebeneinander, weit mehr ein blut-
und zielbegründetes Mit- und Füreinander in kleinern und größern
Einheiten. Zwischen den in sich abgeschlossenen Einzelwesen spannen
sich so mannigfache Verbindungsfäden, und besonders das geistige
Element des Wesens, dem der Mensch seine größere Geschlossenheit

und Unabhängigkeit verdankt, erweist sich unter anderer Rücksicht

gerade wieder als die Grenzen und die Enge des Einzelwesens sprengend.
Dies Hinausweisen des Einzelmenschen über sich, seine wesenhafte

Beziehung auf das Du, im Individualismus kaum beachtet und als

Nebensächlichkeit betrachtet, ist in der nichtscholastischen Philosophie
durch die Arbeiten eines Ebner, Buber, Gogarten, wieder neu gesehen
und seiner Wichtigkeit entsprechend gewertet worden. Die Mitwelt
nun, in die der Einzelne hineingeboren wird, die ihn trägt und die er
mitbildet, die ihm gibt und der er gibt, ist eine mehrfache Einheit
oder Gemeinschaft, je nach der Art der Ursachen, die sie schaffen. So

gibt es blutmäßige Einheiten, wie Familie, Stamm, Nation, die auf
den Stufen des untermenschlichen Lebens ihre Analoga haben. Darum
ist in solchen Zeugungs- und Blutgemeinschaften nicht das den menschlichen

Gemeinschaften Eigentümliche zu suchen. Die eine Vielheit
menschlicher Einzelwesen zu der ihnen eigentümlichen Einheit bindende
Ursache ist das Ziel, das vom Verstand erfaßte Ziel, das die Vielheit
und Vielgestalt des Tuns in die gleiche Richtung ordnet und so eine

in den Bereich des Tuns gehörende Einheit schafft. Wie beim Einzelnen
die Lebensbewegung nach Ausführung, Form, erwähltem oder bejahtem
Ziel von innen ist, so ähnlich ist es auch bei der Gemeinschaft. Aus
den verschiedenen Arten der Ziele werden sich dann die verschiedenen

Arten der Gemeinschaft herleiten. Wo die Mitglieder einer Zielgemeinschaft

noch in blutmäßigem Zusammenhang untereinander stehen,
kann das für die Festigkeit des Ganzen nur von Vorteil sein.

Diese Zieleinheit, wie die Gesellschaft sie ist, wird in zweifacher
Weise falsch verstanden : man lockert sie auf, verflüchtigt sie zugunsten
des selbständigen Einzelwesens, oder man faßt sie zu eng und gibt
ihr damit zuviel, diesmal auf Kosten des Einzelwesens. Das frühere
« entweder Leib oder Seele » kehrt jetzt in der Form : « entweder Einzel-
mensch oder Gemeinschaft » wieder. Die erste Form, die zahlreiche

Spielarten unter sich begreift, kann als Individualismus bezeichnet
werden. Er steigert die Selbständigkeit und Unabhängigkeit des Einzel-



398 Die Stellung des Menschen im Kosmos

wesens bis zur Autarkie. Ohne zu bedenken, daß die Vollkommenheiten
der Wesenheit « Mensch » mit dieser in eine Vielheit aufgeteilt und
im Einzelnen darum in beschränktem Maße verwirklicht sind, läßt er
das Einzelwesen in sich selbst genügen, befreit es von jeder Bindung
im Sein und im Tun. Die Gemeinschaft wird als Summe solcher Einzelwesen

angesehen ; nicht als erfüllte Wesensforderung, sondern als

Gebilde einer berechnenden, geschäftsmäßigen Überlegung. Jeder,
von Haus aus selbstherrlich, schraubt seine Rechte herunter, gibt
soweit nach, daß er ohne Zusammenstoß und Schaden am andern
vorbeikommt und ihm eine in Anbetracht der Verhältnisse möglichst
restlose Durchführung seiner Pläne gelingt ; in der Gemeinschaft ist
der Einzelne so im Zustand eingeschränkter Willkür. Eine solche
Ansicht kann sich für ihre theoretische Richtigkeit nicht auf das Wesen
des Menschen berufen, wie denn auch die verhängnisvollen Folgen, die
im praktischen Leben aus ihr entstanden, deutlich gegen sie sprechen.
In diese Gruppe gehört der sonst anderswo einzuordnende Heidegger,
sofern nach ihm das « Dasein » immer nur Sein zu sich selbst ist, seine

Beziehung zum andern keine Wesensbeziehung darstellt. Heidegger
kennt die Gemeinschaft vor allem in der Form des « Man », die den

Einzelnen immer wieder h'nwegtäuscht über seine wirkliche Verfassung,
über seine Aufgabe, bei sich selbst zu sein. Bei Jaspers spielt das Du

allerdings eine wichtige Rolle. Der Einzelne muß suchen, über die
Grenzen seines Selbst hinauszukommen, den Sprung zu dem andern

hin, dem er an der Grenze seines Ich begegnet, zu wagen, da er nur
ist in bezug auf Transzendenz oder gar nicht l. Zuletzt aber bilden
auch bei Jaspers das Ich und das Du nur eine Gemeinschaft zweier
Gefährdeter und Verzweifelnder.

Eine Entrechtung und Entwürdigung des personalen Einzelwesens
ist es umgekehrt, wenn man es nur als Teil des Gemeinschaftsganzen
sieht, wenn man es nur nach dem Beitrag wertet, den es zum wirtschaftlichen

Aufstieg der Gemeinschaft liefert, oder nach seinen Funktionen
für deren vitalen Fortbestand. In den beiden einflußreichen
Weltanschauungen, dem Materialismus marxistischer Prägung und dem

Biologismus, wird der Einzelmensch als Nummer und Zahl oder als

Exemplar einer zoologischen Art betrachtet, ist auswechselbar, vertretbar,

hat nur solange Daseinsrecht, als er an seiner Stelle die Maschine

in Gang oder den Gesamtorganismus am Leben erhält, den Bestand

1 K. Jaspers, Philosophie (Berlin 1932) I. 3 ff. 56 ; II. 202 ff.



Die Stellung des Menschen im Kosmos 399

der Art mitsichert. Darin allein liegt der ganze Sinn seines Daseins,
darin allein finden seine persönliche Ausbildung und Vervollkommnung
ihre Berechtigung. Verfügt eine Gemeinschaft noch über die

entsprechenden Macht- und Druckmittel, solche Ziele zu verwirklichen,
den Einzelnen als Mittel für sie einzusetzen, dann ist dessen personales
Sein aufs äußerste gefährdet. Nicht immer braucht die Einschätzung
des Einzelmenschen einen solchen Tiefstand zu erreichen, um verkehrt
zu sein. 0. Spanns Philosophieren über Individuum und Gemeinschaft

bewegt sich in wesentlich höhern Bahnen, ohne aber dem Individuum
zu geben, was ihm zukommt. Dieses ist ontologisch wirklich eine

Substanz, ein Für-sich-Sein, bedarf nicht einer Ergänzung durch die
Gemeinschaft wie der Leib durch die Seele. Dem würde Spann wohl
widersprechen. Er setzt dem absoluten Einzelmenschen des
Individualismus die absolute Gemeinschaft gegenüber. Diese wird nicht
durch und aus den Einzelwesen, sondern diese empfangen umgekehrt
die ganze Wirklichkeit von der Gemeinschaft, sind durch sie und für
sie, erschöpfen sich im Gliedsein und dessen Funktionen 1. Auch das

ist eine der Entweder-Oder-Theorien, die in der des « Sowohl — als

auch » unberechtigt immer Kompromisse sehen, dann aber im Gegensatz

zu diesen eine Seite der Wirklichkeit unterschlagen. Seinsmäßig,
oder der Wirklichkeit nach gesehen, ordnet Spann das Absolute dem
Relativen unter, erkennt diesem in der Ordnung des Seienden den
Primat zu. Weniger als Herabsetzung der Einzelperson denn als
ungebührliche Erhebung der Gemeinschaft ist es, wenn Scheler diese als
« Gesamtperson », als Person höherer Ordnung, die gleichfalls
Aktvollzieher sei, bestimmt und in ihr die Voraussetzung für die Akte
der Einzelpersonen sieht2. Mit Recht hat N. Hartmann an dieser

Ansicht Kritik geübt3 ; denn ist die Einzelperson auch in eine Gemeinschaft

hineingeboren, sind ihre Akte auch durch sie mitbestimmt, so

braucht die Gemeinschaft doch darum nicht Person zu sein, wenigstens
nicht im eigentlichen Sinne. Gewiß gibt es Ziele und Handlungen, die

die der Gemeinschaft sind, die sie zu verantworten hat ; aber stets

haben auch diese nur den Einzelnen zu ihrem Urheber und Träger,
den Einzelnen, der hier allerdings im Namen der Gemeinschaft, als ihr
Mitglied handelt und die Verantwortung trägt. Der Personcharakter

1 Vgl. z. B. O. Spann, Gesellschaftslehre (Leipzig 1923) 51 ff.
2 Formalismus 540.
3 Ethik 219 ff.

Divus Thomas 27



400 Die Stellung des Menschen im Kosmos

der Gemeinschaft ist nur scheinbar, und der Schein nur darum möglich,
weil sie aus wirklichen Personen gebildet ist. Person ist sie nur im
übertragenen, nicht im eigentlichen Sinne ; denn dafür fehlt ihr die

Voraussetzung : sie ist kein Für-sich-Seiendes, vernunftbegabtes Wesen.

Hier zeigt es sich, daß auch Scheler von idealistischen Ansichten
nicht ganz losgekommen ist, in denen die Einzelpersonen einem
abstrakten Bewußtsein untergeordnet und als dessen Funktion
betrachtet wird.

Die Gemeinschaft setzt sich aus den Einzelpersonen nicht so

zusammen, wie diese aus Leib und Seele. Diese geben nicht ihr Eigensein
und ihre Selbständigkeit auf, um als Materie in der Gemeinschaft
eine neue substanzielle Formung zu erhalten. Die menschliche Person

hat ein Für-sich-Sein von solcher Festigkeit, die es ihr verbietet, ihre
Geistform noch einmal aufzugeben und Aufbauelement einer neuen
substanziellen Einheit zu werden. Im Bereich des Menschlichen gibt
es keine über der Einzelperson liegende höhere Schicht. Weil nun die
Gemeinschaft eine Wirklichkeit, und zwar eine von den Einzelwesen
verschiedene Wirklichkeit ist, gehört sie nicht in den Bereich des An-
und-für-sich-Seienden, sondern in den der Akzidenzien. Damit ist sie

nicht etwas, was sein und auch nicht sein könnte, etwas Zufälliges,
wohl aber etwas in und an einem andern, und zwar an den

Einzelpersonen, die als Für-sich-Sein Träger solcher Seinswesen sein können.
Dieses gemeinschaftbildende Akzidens ist ein Beziehungssein ; dadurch,
daß ein gleiches Ziel die Tätigkeit der einzelnen in gleicher Weise
ausrichtet und ordnet, werden diese zu einer Gemeinschaft. Die
Gemeinschaft besteht in den einzelnen, sofern sie in ihrem Tun gleich-
zielig bestimmt sind; sie ist also eine Ordnungseinheit1. Zwar ist der
Mensch zur Bildung von Gemeinschaft durch sein Wesen aufgerufen ;

durch dieses ist es sowohl zum Für-sich-Sein, wie zum Sein mit andern

angelegt, ist er Ganzes und Teil zugleich — wenn auch unter verschiedener

Rücksicht — ; aber das Sein der Gemeinschaft selbst bleibt in
der akzidentellen Ordnung. Ihr eigentlicher Daseinssinn ist die

Vervollkommnung des Einzelnen, die dieser aus eigener Kraft sich nicht
geben kann ; sie darf also sein substanzielles Sein nicht zerstören.
Damit er zu sich selber kommt, sich zu dem heraufbildet, was er ist,
muß der Einzelne die sein Ich scheinbar schützenden und bewahrenden

Schranken niederlegen, muß er sich erschließen, statt sich abzuschließen.

1 Vgl. E. Welly, Gemeinschaft und Einzelmensch (Salzburg 1935) 183 ff.



Die Stellung des Menschen im Kosmos 401

Das Gliedsein, zu dem er von Natur aus, nicht erst nachträglich
bestimmt ist, verbietet ihm, sich ohne Rücksicht durchzusetzen ; aber
all das steht letztlich im Dienst seiner personalen Vervollkommnung.
Wenn auch der Einzelne naturgesetzlich gehalten ist, seine Ziele und
Pläne denen der Gemeinschaft nachzusetzen, eben weil Gemeinwohl

vor Eigennutz geht, dann kann das doch niemals für die personale
Vollkommenheit des Einzelmenschen, für sein Heil gelten. Es ist nicht
seines Lebens letzter Sinn, Baustein der Gemeinschaft zu sein, sondern
deren Sinn ist es, ihm zu seinem Heile zu verhelfen ; er allein ist eben

Person, nicht die Gemeinschaft. Ein Verzicht auf dieses personale
Wohl zugunsten der Gemeinschaft könnte für diese niemals wahre

Förderung bedeuten, wie denn eigentliches Personziel und Ziel der
Gemeinschaft niemals in Gegensatz zueinander treten können.

Doch ist die Bedürftigkeit des Einzelnen, sein Ungenügen zur
Selbstentfaltung nicht der einzige Grund, sich mit andern zu
verbinden. Nicht nur die eigene Minderwertigkeit, auch die fremde
Hochwertigkeit fordert die Gemeinschaft. Mit Recht verlangt der andere,
gesehen und gewürdigt zu werden, weil er sonst gar leicht verkümmert.
Ihm ist es nicht, wie dem vernunftlosen Sein einerlei, ob er beachtet
wird oder nicht, ob er verstanden oder verkannt wird. Wo man ihn
übersieht, oder wo man ihn sieht, ohne ihm gerecht zu werden, da
weiß er sich überflüssig, ausgeschaltet aus der Zahl der Lebenden, vor
dem Tode schon gestorben. Keiner aber kann die Sinnlosigkeit,
vergeblich da zu sein, dauernd tragen. Das wäre allerdings auch der
Einsame nicht ganz ; auch er wäre nicht zu tatenlosem und unfruchtbarem

Sein verurteilt, auch er könnte noch wertwahrend und wert-
schaffend wirken und seinem Leben einen großen, tiefen Sinn von Gott
her geben, dem höchsten Du, an das sein Wesenskern ihn bindet.
Doch brächte das sein Naturverlangen nicht zum Schweigen, sich an

gleiche Wesen mitzuteilen, von ihnen verstanden zu werden, von ihnen

Antwort zu erhalten. Auch in dieser Hinsicht könnte nur ein Unteroder

ein Übermensch ganz der Gemeinschaft entbehren. Das ist aber

nicht das Gewöhnliche und darf bei keinem unterstellt werden. So

bleibt für jeden die Pflicht, dem andern zu gewähren, was er selbst

für sich verlangt ; er hat den andern mitzuverantworten. Das ist sicher :

« Wenn alle aneinander vorbeileben, ungewertet und unvernommen,
wissend umeinander, wessen sie bedürfen, jeder es für sich ersehnend,

dem andern aber versagend, das ist der Gipfel des Widersinns, ein
Ethos der Leere und Lieblosigkeit, der Vernichtung des personalen



402 Die Stellung des Menschen im Kosmos

Geistes » '. Der Beitrag, den der Einzelne durch seine Fürsorge zur
materiellen und geistigen Förderung der Gemeinschaft liefert, steht
zu dem, was er empfängt, nicht im entsprechenden Verhältnis. Was

er gibt, ist nur ein Weniges, in keiner Weise reichend, seine Schulden

abzutragen. So stellt sich also das Verhältnis des Menschen zu
seinesgleichen als ein gegenseitiges Geöffnetsein, als ein gegenseitiges Geben

und Empfangen dar, als eine neue überpersönliche Einheit, die zwar
selber nicht Personeinheit, doch die Vervollkommnung der Person,
ihre Selbständigkeit und Wertigkeit zu steigern sucht. Die Person

aber ist das über sich selbst hinausweisende Wesen, das bei seinem
Hinauswachsen in die Welt und die Gemeinschaft sich nicht verliert
und aufgibt, sondern so erst recht zu sich selber kommt.

3. Aus der Bestimmung seines Platzes in der realen Welt wird
der Mensch noch nicht ganz verständlich. Er läßt sich weder aus

sich, noch aus der Um- und Mitwelt voll erklären. Seiendes ohne

notwendige Existenz, fordert er als hinreichenden Grund seines Daseins

ein notwendig Seiendes. Das ist kein Seiendes in der Welt, auch diese

nicht als Ganzes, das ist das in und über ihr seiende Wesen : Gott.
Die Kontingenz, die Geschöpflichkeit des Menschen reißt nicht nur
zwischen ihm und Gott einen Abgrund auf, sie bindet ihn, wie alles

Seiende dieser Art, unlöslich an ihn fest. Sie trennt und eint, verhindert
eine Einheit wie der pantheistische Monismus sie vertritt, und bringt
in dem unüberbrückbar scheinenden Dualismus die Glieder Gott-Welt
denkbar enge aneinander. Die Eigenart, die gerade das Verhältnis
des Menschen zu Gott auszeichnet, gründet in der Eigenart des menschlichen

Wesens.

Denker, die den Menschen gerade sofern er existierend ist, zu
deuten suchen, müßten auf diese Beziehung vor allem achten. Das

hat denn auch z. B. Kierkegaard getan, und so wandelnd seine Ansicht

vom Menschen immerhin gewesen ist, an dieser Grundbestimmung hat

er festgehalten. Darum haben die Kategorien, durch die er den

Menschen zu bestimmen sucht, eine religiöse Färbung. Um so

auffallender muß es scheinen, wenn Heidegger in der Erforschung des

« Daseins » von dieser Seite gänzlich absieht, sich nur im Innerweltlichen

bewegt, den Menschen in die Welt verweist, an das Zuhandene,

wo das Tun seine erste Aufgabe ist. So wird Heideggers « Dasein »,

1 N. Hartmann, Problem des geistigen Seins 149.



Die Stellung des Menschen im Kosmos 403

das weder zur Mit- noch zur Überwelt Wesensbeziehungen hat, in
seinem Bei-sich-selber-Sein zu einem Götzen, der die Anmaßung des

Ich bei Fichte von neuem aufleben läßt h Sein zum Verfall, gegen
das seine Geistnatur sich wehrt, und Unabhängigkeit von Gott,
gegen die die Kontingenz sich sträubt, sind in diesem Dasein eigenartig

gemischt.
Diese Kontingenz des Seins, die mit diesem alles am Menschen

innerlich erfaßt, scheint nun alle seine Vorzüge, besonders seine Freiheit

zu gefährden, wenn nicht zu vernichten. Hier entstehen Schwierigkeiten

anderer Art, als Biologie und experimentelle Psychologie sie

gegen die Freiheit und für einen Determinismus machen können. Es

geht darum, wie bei einem bis in die letzten Fasern von Gott abhängigen
Sein, wie es das Kontingente ist, noch von einer mit Selbstbestimmung,
das ist Freiheit, gesetzten Handlung Rede sein könne.

Die Geschöpflichkeit schwächt zunächst das Sich-selbst-Gehören
des Menschen ab. Gewiß ist er an sich und für sich, gewiß haben
Substanzsein und Immanenz in ihm schon einen hohen Grad erreicht.
Doch bleibt das alles innerhalb des Bereiches geschöpflicher Abhängigkeit

; der Mensch ist nicht aus sich, das Selbst des Ich kommt diesem

nicht durch sich zu. Einer fremden Macht verdankt er das Dasein,
und deren ständigem Einwirken den Fortbestand. Wie sich vom
geschöpflichen Selbstand diese Abhängigkeitsbeziehung nicht entfernen
läßt, so auch nicht der mitbestimmende Einfluß der Erstursache von
der dem geistbegabten Geschöpfe eigenen Selbstbestimmung. Doch
vernichtet dieser die geschöpfliche Freiheit keineswegs ; er verhindert
nur eine vollkommene allseitige Selbstbestimmung. Die Erstursache

bewegt nicht nur jedes Sein, sie bewegt es auch seiner Natur
entsprechend, bewegt das geistbegabte Geschöpf in einer Weise, daß es

sich selbst zu einem Akte bestimmen kann 2
; sie macht erst dessen

freies Handeln möglich. Und wenn auch der Einfluß der Erstursache
auf den freien Willen unfehlbar wirksam ist, verliert er unter diesem

Einfluß nicht die Fähigkeit, widerstehen zu können. Die freie Handlung
ist ganz von Gott und ganz vom Menschen, wenn auch in verschiedener
Weise hervorgebracht. Wie beides sich nebeneinander verträgt, göttliche

Allursächlichkeit und geschöpfliehe Freiheit, wird dem Menschen,
wie manches andere, z. B. das Miteinander von unendlichem und end-

1 E. Crisebach, Gegenwart (Berlin 1928) 590 Anni.
2 I. 19, 8 ; 83, 1 ad 3 ; De Malo 6, 1 ad 3.



404 Die Stellung des Menschen im Kosmos

lichem Sein, nie in voller Klarheit einsichtig werden. Doch wird ihm
soviel klar : es handelt sich um keine eigentlichen Antinomien, um
unlösliche, im Sein selbst gründende Widersprüche.

Beides, Geschöpflichkeit und Freiheit, sind die Voraussetzung für
die Verantwortlichkeit, die auf dem Menschen seinem Schöpfer gegenüber

lastet. Man hat sie schon als das Wesen des Menschen

angesprochen 1. Die Verantwortung ist Rechenschaftsablegung darüber,
wie der Mensch sich zu dem Sollen des Sittlichen stellte. Die Frage
nach dem Ursprung des Sollens, dem Pflichtcharakter des Sittlichen
ist eine Herzensangelegenheit der Ethik. In keiner der ernst zu

nehmenden Theorien wird das Sollen im persönlichen, individuellen
Wollen begründet. Dies Wollen ist durch das Sollen zur Entscheidung
aufgerufen. Darf dann vielleicht die im Einzelnen verwirklichte
unveränderliche Menschennatur, oder, wie Kant sagt, die autonome
Vernunft als seine Quelle angesehen werden, oder ist es mit dem Wesen
des sittlich Guten unzertrennlich verbunden Kant hält es für unmöglich,

die « unbedingte Notwendigkeit des moralischen Imperativs », der
seiner erkenntnistheoretischen Einstellung gemäß nur in der Vernunft
seinen Ursprung haben kann, weiter zu erklären. Damit will sich der

fragende Mensch aber noch nicht zufriedengeben. Wegen der
entscheidenden Bedeutung, die es für sein praktisches Leben hat, darf er
einen Grund dafür verlangen, wie reine Vernunft dazu kommt, solche

Verpflichtungen aufzuerlegen. Die Seinsphilosophie leitet das sittliche
Sollen aus dem Wesen der Dinge, vor allem des Menschen, ab. Er soll

so handeln, weil seine Natur es also fordert. Diese Ableitung des

Imperativs aus dem Indikativ ist berechtigt, wenn auch viele Vertreter
der modernen Wertethik sie verwerfen — weil sie zur Relativierung
der sittlichen Forderungen führe — und das Sollen aus den einer
besondern Sphäre angehörenden Werten abzuleiten suchena. Ein
Wertreich solcher Art besteht nun nicht ; die Ansicht, Seinsollendes

ließe sich aus Seiendem nicht gewinnen, ruht auf einem unmetaphysischen,

positivistischen und darum unzulänglichen Seinsbegriff. Menschliches

Handeln ist dann nur entsprechend, dann nur wahr und darum
sittlich gut, wenn es den Wesensbeziehungen der Dinge untereinander
und denen des Menschen zur Mit- und Umwelt angemessen ist. Aber

1 E. Brunner, Der Mensch im Widerspruch 39, 87.
2 Vgl. N. Hartmann, Ethik ; B. Bauch, Grundzüge der Ethik (Stuttgart 1935) ;

M. Scheler, Formalismus.



Die Stellung des Menschen im Kosmos 405

die Wesensbezüge des Seienden werden erst dadurch zum unerbittlich
bindenden Lebensgesetz des Menschen, ihren Forderungen haftet erst
dadurch jenes unaufhebbare Sollen an, weil des Schöpfers Wille hinter
ihnen steht, sich in ihnen ausspricht.

So wie sie sind, sind die Dinge auf Gott ausgerichtet, der Mensch

nicht weniger als das übrige Sein. So mußte es ihr Schöpfer wollen,
sollte er sich nicht selbst aufgeben, sollte nicht eine von ihm abhängige
Wirklichkeit aus dem allumfassenden Rahmen seiner Ursächlichkeit
herausfallen. Es gibt also keine noch bestimmungslose geschöpfliche
Wirklichkeit, der der Mensch nach eigenem Belieben ein Ziel setzen

könnte. Dieser weiß infolge seiner Wesenserkenntnis um diesen
Sachverhalt. Aus den Wesensstrukturen und dem Kreaturverhältnis der

Dinge vernimmt er den Willen des Schöpfers ; er weiß, daß er sein

freies Handeln so in diese Ordnung einzuschalten hat, daß die vom
Schöpfer festgelegte Richtung nicht verändert wird. Es ist sein
Vorrecht, in seinem Tun sich den Seinsgesetzen aus eigenem Entscheid

anpassen, sie zu Richtlinien seines Handelns wählen zu können. Er
kann diesem freilich, das seiner physischen Wirklichkeit nach wie jedes
andere auf Gott gerichtet ist, auch ein anderes Ziel bestimmen; er kann
sich in der Welt und an den Dingen so betätigen, sein Verhalten ihnen

gegenüber so gestalten, daß er zu seiner und ihrer ontologischen
Ausrichtung in Widerspruch tritt, daß er in seinem Verhalten Gottes
absoluter Finalität nicht gerecht wird, und dadurch unsittlich handelt.
Hier zeigt sich das Eigenartige und Unvollkommene seiner Freiheit,
ihre in seiner Geschöpflichkeit und vor allem seiner Leib-Geist-Natur
begründete Labilität, die allein es möglich macht, auch noch sittlich
schlecht zu handeln, Gott als Endgut abzulehnen. Es ist die Folge
seiner geringen Geistigkeit, daß ein Konflikt zwischen Selbst- und

natürlicher Gottesliebe bei ihm ausbrechen kann. Beim geschaffenen

reinen Geist ist das nicht möglich. Sich und sein Verhältnis zu Gott

von Anfang klar erkennend, sieht dieser ein, daß nur Gott sein Endgut
sein, nur der gottgewollte Gebrauch der Dinge ihn wirklich fördern
kann. Nur weil der Mensch kein reines Geistwesen ist, fällt das, was er
« sein Gut » nennen kann, nicht zusammen mit dem Gut in sich, mit
Gott. Seine vom Sinnlichen abhängige und gehemmte, nur langsam

zum Wesen vorstoßende Erkenntnis kann Sinnengüter so als Wert
darstellen, sein vom Triebverlangen gezogener Wille kann diesen so

umfassen, daß eine Einstellung auf Gott als Höchstgut damit nicht
vereinbar ist. Der Mensch ist infolge seiner Freiheit das vornehmste und



406 Die Stellung des Menschen im Kosmos

zugleich das einzige, von innen heraus gefährdete Wesen in der Welt.
Seine Entscheidung, in welcher Richtung sie auch fallen mag, muß er
verantworten ; er muß dafür einstehen, nicht vor sich selber oder der

Gemeinschaft, sondern zuletzt vor Gott, vor dem Herrn jedes, auch
des freien Geschöpfes, dem eigentlichen Begründer des sittlichen
Sollens.

Die jetzt mehr von Seiten des Schöpfers gesehene Beziehung des

Menschen zu Gott läßt sich noch von des Menschen Geistnatur her
betrachten. Es wurde schon bemerkt, daß die Geschöpflichkeit einen

dynamischen Zug in das betreffende Seiende trägt, der es über sich

hinaus auf Gott ausrichtet. Jedes geschaffene Wesen « liebt » seinen

Schöpfer mehr als sich selbst, ist seinsmäßig mehr auf ihn, als auf
sich selbst bezogen. Das ist eine natürliche Folge seiner Seinsverfassung.
Mehr von Gottes Gnaden als aus sich selber seiend, mehr ihm gehörend
als sich selbst, liebt es auch den vor allem, dessen es ist1. Das steigert
sich mit dem Maß der Seinsteilnahme. Ist schon jedes Seiende in der
Welt nichts rein Profanes, Innerweltliches, dann am wenigsten der
Mensch, der nicht nur eine Spur, ein « Vorübergang des Herrn », sondern

Abbild seines Schöpfers ist. Diese naturhafte Gottebenbildlichkeit ist
der Grund eines besonders starken Dranges hin zu Gott, einer unmittelbaren

Hinordnung auf ihn 2. Seine Vollkommenheit und Vollendung,
die er wie jedes Sein erstrebt, findet er nicht in sich, auch nicht durch

Eingliederung in die Gemeinschaft Wesensgleicher oder durch
Verbindung mit einer idealen Wertewelt, sondern in der Vereinigung mit
dem personalen göttlichen Geiste. Auf ihn zielt objektiv jeder der

Erkenntnis- und Strebeakte hin, die der Mensch seiner Vervollkommnung
wegen setzt.

Freilich muß die Hinbewegung auf Gott im Erkennen und Wollen
einen Umweg machen. Das Erkennen des Menschen ist auf das Seiende

als solches angelegt, und das aus dieser Form erfließende Streben will
das Gute als solches. Dieser Gegenstand des Menschengeistes ist nun
nicht Gott, aber sein Inhalt ist auch in Gott verwirklicht. Somit fällt
auch er in den Bereich des vom Menschen Erfaßbaren. Doch ist das

Sein, so wie es in Gott verwirklicht ist, nicht der dem menschlichen

Fassungsvermögen angepaßte Gegenstand. Das ist, weil es sich um
das Vermögen einer geistigen Substanz handelt, die zugleich auch noch

1 I. 60, 5.
2 II. II. 2. 3.



Die Stellung des Menschen im Kosmos 407

Form eines Körpers ist, die von den Vereinzelungsbestimmtheiten
freigemachte Wesenheit der Körperdinge. Die aus dem Körperlichen
gewonnenen Begriffe sind das Mittel, durch das jeder andere Gegenstand
erkannt wird. Sollen sie zur Erfassung des rein geistigen, göttlichen
Seins tauglich sein, muß erst alles spezifisch Materielle und Endliche
aus ihnen entfernt und ihr Inhalt ins Unendliche gesteigert werden.
Sie ermöglichen also ein positiv-negatives, mittelbares, unvollkommenes
Gotterkenen. Ein ähnlicher Weg führt den menschlichen Willen zu
Gott als höchstem Gut. Wie der Verstand die Dinge unter der Rücksicht

des Seins erkennt, so geht das von ihm ausgelöste Streben ebenfalls

auf das Sein in seiner ganzen Ausdehnung, das auf den Willen
bezogen « Gut » heißt. Naturnotwendig strebt der Wille nach dem

Guten schlechthin. In welchem konkreten Gegenstand er aber den

Begriff des Guten schlechthin verwirklicht sieht, welchen er zu seinem
Endziel macht, das ist ihm nicht von Natur aus festgelegt, sondern
seinem freien Entscheid überlassen. Objektiv stellt nur Gott den

Inhalt des Guten erschöpfend dar ; ihn sucht ein Streben, das naturhaft

nach dem Guten in seiner ganzen Ausdehnung verlangt. Für den

freien menschlichen Willensakt wird er es aber erst durch Wahl. Dieser

kann auch stehen bleiben im Geschöpfliehen, wo sein Erkennen und
Lieben beginnt ; er kann, was ihm eigentlich nur Mittel zum Ziel sein

sollte, selbst als Ziel bestimmen. Allerdings wird ein Vermögen von
unendlicher Spannweite durch Endliches weder einzeln noch zusammengenommen

erfüllt und ausgefüllt werden.
So ist also der Mensch jene besondere Seinsart im Kosmos, die

alle andern Stufen inhaltlich in sich begreift, in der sie zusammentreffen

und zu einer neuen Einheit gebunden sind. Der Reichtum und
die Mannigfaltigkeit des Makrokosmos sind in ihm noch einmal wie

in einem Mikrokosmos zusammengefaßt. So wird er zur Grenzscheidc,

zur vermittelnden und gemeinsamen Zwischenzone der körperlichen
und geistigen Natur, deren Vorzüge er in sich vereinigt, deren

Vereinigung aber zugleich auch Schwäche ist. Seine Wesensart erlaubt
es ihm, wie kein anderes Sein in die übrigen Seinsbereiche hineinzugreifen.

Sie gestaltend, erfüllend und vollendend, arbeitet er letztlich
doch an sich ; im Verschenken gewinnt er seinen Reichtum. Aber in
dieser Vielheit und Mannigfalt liegt auch seine Grenze, der Grund der
Kleinheit und der Schwäche. Der Geist leidet in seinem Fluge am
Gewicht des Stoffes, und dieser sucht sich immer wieder der Bindung
des Geistes zu entledigen ; jede der untern Schichten versucht dem



408 Die Stellung des Menschen im Kosmos

Ganzen ihre Gesetzlichkeit aufzudrängen, den Geist sich zu
verpflichten.

Aber gerade in ihm, dem Abschluß des Seienden in der Welt,
wird es offenbar, wie wenig diese in sich selber ruht, sich selbst

genügt. Mächtiger als jede andere Schicht, steht er unter einer die Welt
überwindenden, über sie hinaustreibenden Dynamik. Mittelpunkt der
sichtbaren Schöpfung, steht er eigentlich am wenigsten in der Welt,
sein Schwerpunkt liegt außer ihr. Und doch kann er nur zu seinem
Ziele kommen dadurch, daß er in der Welt bleibt, in ihr aber letztlich
doch nicht für sie wirkt. Für eine unmittelbare Berührung mit Gott
bestimmt, ist er unfähig, sich durch eigene Kraft zu ihr
emporzuschwingen. An der Grenze zweier Welten stehend, wird er von jeder
angezogen. Aber keiner von beiden darf er sich so verschreiben, daß

er dabei eine preisgibt, wenn er nicht gegen sein Wesen sündigen will.


	Die Stellung des Menschen im Kosmos [Fortsetzung und Schluss]

