
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 19 (1941)

Artikel: Begriff und Bedeutung der transzendentalen Beziehung

Autor: Manser, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762756

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762756
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Begriff und Bedeutung
der transzendentalen Beziehung.

Von G. M. MANSER O.P.

Noch bei meiner letzten Begegnung, die ich mit P. Gredt hatte,
äußerte er die Absicht, über die transzendentale Relation zu schreiben.
Der Tod hat den Plan des verdienstreichen Mannes vereitelt. Offenbar
wollte er eine Lücke in unseren thomistischen Handbüchern ausfüllen,
die bald die Frage schlechterdings beiseite lassen, bald, sie erörtend,
sie dennoch nicht klar genug aus der Menge der übrigen Relationen
herausheben. Der Versuch, die Lücke auszufüllen, liegt nahe, denn die

Bedeutung des Problems ist groß für die ganze Philosophie, grundlegend

nicht allein für die natürliche Gotteslehre, für eine Erklärung
der Einheit und Vielheit des Universums, sondern besonders auch für
die tiefere Klarlegung des individuell-sozial-staatlichen Seins des

Menschen.

Die begriffliche Festlegung der transzendentalen Relation setzen
wir an die erste Stelle, um dann an zweiter Stelle, aus der
Begriffsabklärung schöpfend, über die Bedeutung der Relatio transcendentalis
etwas zu sagen.

I.

Die Begriffsabklärung.

Jede zielbewußte Begriffsabklärung sucht zuerst, — so scheint es

uns —, das der Menge des Verschiedenen Gemeinsame zu markieren,

um dann an der Hand desselben auf das hinzusteuern, was in der

Menge des Verschiedenen näher zu bestimmen ist.
Nun ist es offensichtlich allen Beziehungen grundeigentümlich, daß

sie Bezogenes des Einen zum Anderen besorgen. Das hat der Meister

von Stagira mit seinem : irpoç xi 1 « zu etwas », « das, was eines

Anderen ist »2, meisterlich ausgesprochen. Thomas von Aquin, und

1 De Categ. c. 5 (Did. I 9, 23) ; IV. Met. c. 15.
2 Das. (33).

Divus Thomas 24



352 Begriff und Bedeutung der transzendentalen Beziehung

mit ihm die ganze Hochscholastik, folgt dieser Auffassung. Die Relatio
ist ein « ad aliquid »1, « etwas zu einem Anderen hin » : « propria rela-
tionis ratio consistit in eo, quod est ad alteram »2, die Hinordnung
des Einen zum Anderen: «ordo unius ad alteram»3. Das irpo; ti, das

Bezogensein, ut sie, des Einen zum Anderen konstituiert folglich jede
Relation, ist also allen Relationen grundlegend gemeinsam, selbst den

trinitarischen 4. Dieses Wesensmoment deutet auch schon auf die
materiellen Elemente hin, die jeder Relation zukommen : das Subjekt,
welches zu einem Anderen bezogen wird, der Terminus, das, auf

was das Subjekt bezogen wird, — beide zusammen auch Extreme
genannt —, endlich der Grund — fundamentum — des Bezogenseins5.
Da der Grand die eigentliche Ursache des Bezogenseins ist, gilt das

Axiom : relationes specificantur a fundamento, d. h. die Beziehung ist
eine wesentlich andere, je nach ihrem Fundamente, von der Relation
an sich und bildet das Unterscheidungsprinzip der Relationen in
verschiedene Arten8. Auch der Grundsatz, den schon Aristoteles
aussprach 7 : die beiden Extreme sind zwar nicht immer sachlich
zugleich, aber insofern sie hic et nunc aufeinander bezogen werden, also

formell relativ sind, müssen sie zugleich sein, und der Untergang des

Einen bedingt auch den des Anderen8, hat allgemeine Geltung. Soviel
über die Beziehung im allgemeinen.

Abzweigend zu den Hauptarten der Relation, bieten sich uns nach
dem obigen Grundsatze : Beziehungen sind je nach ihrem Fundamente
spezifisch verschieden, drei Hauptarten : die logische, die kategoriale
oder prädikamentale und die transzendentale 9. Erst die klare
Unterscheidung der letzteren von den beiden anderen bietet uns das wahre
und klare Bild der Transzendentalbeziehung.

a) Die logische Beziehung.

Die bloß logische Beziehung bewegt sich voll und ganz und allein
in unserer gedanklichen Betrachtungsweise. Das will sagen : das Subjekt
ist nur gedanklich, ebenso der Terminus, und daher das Bezogensein

' I 28 ; Quodl. IX. a. 4 ; I. Sent. d. 33 q. I a. 1.
3 IV. C. G. 14.
3 Pot. 7, 9 ; bekannt ist auch die Definition : « respectus unius ad alterum ».

I 28, 3.
4 I 28, 1 ; Pot. 7, 9.
3 I 13, 7 ; Pot. 13, 7.
8 Pot. 7, 8 ad 1; 7, 10 ad 12; I 13, 7 ad 6.

5 I 13, 7 ; Quodl. IX a. 4.
7 De Cat. V (11, 19).

» I 13, 7.



Begrifi und Bedeutung der transzendentalen Beziehung 353

beider. Und das alles aus dem einfachen Grunde : weil das Fundament
oder die Ursache der Beziehung eine bloße Vergleichung — comparatio
— des Verstandes ist, der, real Einunddasselbe teilend, es als etwas
Mehrfaches betrachtet1. So entsteht das bloß gedankliche Sein, —
ens rationis —, entstehen die fünf Praedicabilia —- Genus, Species

usw. —, entsteht das Subjektsein und Prädikatsein im Satze,
entstehen die drei Termini in ihrer gegenseitigen logischen Beziehung in
jeder deduktiven und induktiven Beweisführung, entsteht mit einem
Worte : der ganze subjektive Apparat der menschlichen Erkenntnis,
— das Objekt der Logik —, der in den Dingen nicht existiert ; denn
in ihnen gibt es keine logischen Genera und Species, kein Subjektsein
und Prädikatsein usw. Dabei bleibt der aristotelische Satz : secundae

intentiones nituntur in prima intentione2 bestehen, denn er beschlägt
den realen Inhalt der Idee, den der Verstand teilend in verschiedene

logische Genera und Species usw. nach seiner Art betrachtet 3, die
nicht den Inhalt, sondern die Exislenzweise des Inhaltes im Verstände
angeht. Somit haben alle diese logischen Beziehungen nur ein gedankliches

Bezogensein zu einander.

b) Die Relatio praedicamentalis.

Völlig anders steht es mit der prädikamentalen Relation. Sie ist
nach Aristoteles eine von den zehn Kategorien, die alle reale
Seinsweisen ausdrücken, allerdings in sehr verschiedenem Grade. Also muß
auch die Relatio ein sachliches Bezogensein zwischen den beiden
Extremen besagen. Und der Grund ist auch da im Fundamente der

Beziehung zu suchen 4. Weil das Fundament die Ursache des Bezogenseins

ist, muß sie, wenn sie real ist, notwendig reale Bezogenheit
begründen. So ist die Beziehung des Vaters zum Sohne und des Sohnes

zum Vater offenbar sachlich, weil real begründet in der Sein gebenden
und Sein empfangenden Tätigkeit von Vater und Sohn. Das leugnen,
hieße das Kausalprinzip in Frage stellen. Daher müssen in dieser

Relatio auch Fundament und Subjekt real verschieden sein, denn sie

verhalten sich zu einander wie Ursache und Wirkung. Auch leuchtet

es im gegebenen Beispiele ein, daß wir es mit einer bilateralen, «mutua »,

« beiderseitigen » Beziehung zu tun haben 5, während die Hinordnung

1 I 13, 7.
2 I 3, 4 ad 2 ; X. Sent. d. 33 a. 1 ad 1. Pot. 7, 2 ad 1.

3 Pot. 7, 9 ; I. Sent. d. 2 a. 3.
4 Quodl. IX a. 4. 5 I 13, 7 ; l'ot. 7, 10.



354 Begriff und Bedeutung der transzendentalen Beziehung

des erkennenden Verstandes zum erkennbaren Gegenstande nur eine

einseitige — unilateralis — ist, denn das Erkanntwerden ist für den Gegenstand

absolut indifferent Solche real-akzidentelle Beziehungen gibt
es zahllose : sei es in der aktiv-passiven Tätigkeitsordnung 2, sei es in
quantitativer Beziehung, -— z. B. kleiner, größer, Drittel oder Viertel
von etwas —3, oder dann auch die verschiedensten Beziehungen ins

Auge gefaßt in der Kategorie der Qualität — ähnlich, unähnlich,
weißer, weniger weiß usw. — 4. Die Aufzählung dieser wichtigeren rela-
tiones praedicamentales illustriert uns am besten den ausgesprochen
akzidentellen Charakter dieser Beziehungen, denn sie sind eigentlich, da

sie der Actio und Passio, der Quantität und Qualität entspringen, die
selbst Accidentia sind, richtig gefaßt Accidentia der Accidentia, und

gehören daher zu den schwächsten Kategorien des realen Seins 6.

Damit sind wir dem Wesen der prädikamentalen Relation näher

gekommen. Wir müssen in ihrem Begriffe zwei Wesensmomente ins

Auge fassen, die wir mit zwei Worten ausdrücken können : in alio
und ad aliud, « Innesein » in einem Anderen als Subjekt und zu « einem

Anderen » sich verhalten. So hat es Thomas mit seiner meisterhaften
Präzision zum Ausdrucke gebracht 6. Insofern diese Relation immer in
einem Subjekte als Träger sich findet, ist sie ein Accidens wie alle neun

Kategorien, die Accidentia sind. Folgerichtig besitzt sie reales Sein,
wie jene, und unterscheidet sich von der bloß logischen Beziehung.
Insofern sie ein Bezogensein zu einem Anderen, « ad aliud » besagt,
unterscheidet sie sich von jedem anderen Accidens. Hierin besteht ihre
ratio formalis, durch die sie mit jeder anderen Relatio übereinkommt,
selbst mit der trinitarischen. « Inesse » und « ad aliquid » sind also die
beiden Wesensstücke der kategorialen oder prädikamentalen Relatio
Sie werden es uns ermöglichen, sie von der transzendentalen Relatio
zu unterscheiden.

c) Die transzendentale Relatio.

Der Name « transzendentale » Relation deutet an, daß es sich hier
um eine Beziehung handelt, die über allen Kategorien steht —
übersteigend —, weil sie etwas angeht, das das transzendentale Sein und

1 I 13. 7 ; IV. C. G. 14; Pot. 7, 10.
2 IV. C. G. 14 ; Pot. 7, 9 u. 10.
3 I 13, 7 ; Quodl. IX a. 4 ; Pot. 7, 10. Arist. IV. Met. c. 15.
4 Pot. 7, 9.
5 Pot. 7. 9 : IV. C. G. 14. 6 I 28. 2.



Begriff und Bedeutung der transzendentalen Beziehung 355

seine Prinzipien betrifft. Gibt es faktisch derartige Beziehungen, die
das Sein selber angehen Zweifelsohne bezieht sich die ganze aus

Nichts geschaffene Schöpfung ihrem Sein nach auf Gott, besitzt somit
nicht eine bloß akzidentelle Relation zu Gott '. Ihre Bezogenheits-Rela-
tion ist folglich unmöglich ein bloßes Accidens. Das Accidens ist ja
faktisch nur ein ens entis 2, d. h. völlig unselbständig, und die kate-

goriale Beziehung besitzt ein Sein, das ganz und gar nur zu einem

Anderen ist, d. h. sie hat für sich kein Eigensein neben und außer dem

Bezogensein. Dem gegenüber besitzt die transzendentale Relatio Eigensein,

ist, wie Thomas sagt, etwas Absolutes, das außerdem noch auf
ein Anderes bezogen wird 3. So sind die transzendentalen Prinzipien :

Potenz-Akt, Essenz-Existenz, die jede kreatürliche Substanz
konstituieren, keine Accidentia, denn sie sind nicht in einem Subjekte, denn
sie haben Eigenrealität und konstituieren die Substanz, gehören also

in die substanzielle Ordnung, sind aber zugleich Korrelativa, d. h. gegenseitig

aufeinander bezogen. Sind sie Substanzen Unmöglich, denn
keine kategoriale Substanz als solche drückt ein Bezogensein aus, da
die zehn Kategorien formell gegenseitig sich ausschließen 4. Folglich
haben wir hier in den transzendentalen Prinzipien Beziehungen, die
nicht Accidentia sind, nicht Substanzen, die aber als konstituierende
Prinzipien der Substanz in die substanzielle oder subsistente Ordnung
hineingehören, wie denn auch Thomas nach Plato und Aristoteles
Materia und Form als Potenz und Akt zur substanziellen Ordnung
rechnet 5. Die transzendentale Relatio besitzt somit substanzielles oder
subsistentes Eigensein, dem Bezogensein zu einem Anderen zukommt6.
Sie steht also wirklich über Substanz und Accidens, weil sie eigentliche
Seinsbezogenheit besagt und deshalb den Namen : transzendentale
Relatio voll und ganz verdient7.

1 I 45, 3 ; I 13, 7. 2 I 45, 4.
3 « Dicendum, quod sicut in rebus creatis in illo, quod dicitur relative non

solum est invenire respectum ad alteram, sed etiam aliquid absolutum, ita et in
Deo ; sed tarnen aliter et aliter ; nam id, quod continetur sub significatione
nominis relativi est alia res ». I 28, 2 ad 2. « Unde oportet, quod creaturae realiter
referantur ad Deum et quod ipsa relatio sit res quaedam in natura ». Pot. 7.

4 Arist. De Categ. c. 7 (Did. I 12, 7) ; Thomas, Pot. 7, 2 ad 1.
5 I 75, 2 ad 2.
6 Der scharfsinnige Goudin hat die Relatio transcendentalis definiert als

« entitas absoluta, in qua tarnen secundarie reperitur ordo ad aliquid aliud ».

Log. Maj. q. 4 a. 1. Dazu vergleiche auch Joh. a S. Thoma, Log. P. II q. 17 a. 2.
7 Die Modernen stoßen sich oft, wenn von einem Streben der Materie zur

Form die Rede ist, da doch eine reine Potenz überhaupt keine Tätigkeit habe.



35G Begriff und Bedeutung der transzendentalen Beziehung

Damit ist der Unterschied zwischen den drei Relationsarten : der

logischen, der prädikamentalen und transzendentalen gegeben. Zu
allen dreien gehört wesenhaft das « irpo? rt » ; das zum Anderen Bezogensein.

Deshalb eben sind sie alle drei Relationen. Der Unterschied :

die logische ist nur rein gedankliche Bezogenheit ; die kategoriale
bedeutet real-akzidentelle Bezogenheit ; die transzendentale besagt real-
substanzielle oder subsistente Bezogenheit.

II.
Die Bedeutung.

Einheit und Vielheit des Weltalls richtig zu klären, fast möchten
wir sagen « zu versöhnen », denn es gibt Gegensätzliches in dem
Verhältnis der Beiden, welch ein dunkles und schwieriges Problem Und
doch ist an Beiden absolut festzuhalten : denn ohne Vielheit, d. h.

mit Monismus bleibt die Welt für uns schon deshalb absurd, weil
die Erkenntnis selber schon wenigstens eine Zweiheit, also Vielheit,
voraussetzt. Und ohne Einheit wieder keine Vielheit, denn sagt
der Stagirite : die Einheit ist aller Dinge Maßstab : « irivT«>v u.ÉTpov

to ev»1. Einheit und Vielheit (sv und ttoàû) waren die beiden

Eckpfeiler des ganzen plotinischen Philosophierens. Und doch hat der

große Denker das große Problem auch nicht befriedigend gelöst. Er
kannte Aristoteles zu wenig, der im ersten Streite über dieselbe

Streitfrage, Heraklit und die Eleaten versöhnend, zwischen das Nichts
und das aktuelle Sein das potenzielle Sein setzte, um mit dem Aktuellen

die Einheit und mit dem Potenziellen die Vielheit und das

Werden zu erklären.
Da müssen wir nun einsetzen. Das potenzielle Sein als Anlage

oder Veranlagung zum Akte, zu neuem Sein, « principium patiendi ab

alio » 2, ist zwar in sich etwas Reales, besagt aber notwendig auch eine

Beziehung zu einem anderen neuen Sein, dessen Veranlagung es ist.
Es bedeutet also notwendig eine transzendentale Beziehung zum Akte.
Auf dieses transzendentale Begriffspaar laufen auch Wesenheit, die in
Potenz ist, und Existenz, die Akt derselben ist, zurück. So wird das

Das Letztere ist sehr richtig, aber das sog. Streben der Potenz zur Form ist ja
gar keine Tätigkeit, sondern eben eine entitative, eine Seinshinordnung des Einen
zum Anderen.

1 IX. Met. 1 (Did. II 575, 15).
s I 25, 1 ; Pot. 1, 1 ; Arist. VIII. Met. 1.



Begriff und Bedeutung der transzendentalen Beziehung 357

real-mögliche Sein — ens potentiate —, d. h. die transzendentale

Beziehung, zur tiefsten Grundlage der Einheit und Vielheit im
Weltganzen. Wieso das In mehrfachster Hinsicht : in ontologischer,

kosmologischer, psychologischer, sozialer und theologischer Ordnung. Hierüber

nur wenige Andeutungen.

I. In ontologischer Hinsicht. Grundlegend ist hier das

Universalienproblem, aufgefaßt im weitesten Sinne, insofern es auch die Trans-
cendentalia umfaßt. Jedes Universale ist seiner Definition nach :

« Eines in Vielen ». Ist das Eine, — unum —, nur dem Namen oder

nur der Auffassung nach in Vielen — Nominalismus und Idealismus —,
so haben wir kein sachlich Einheitliches in Vielen, keine wirkliche
Einheit, und damit fällt jede reale Grundlage der Wissenschaft. Ist
das « Eine » aktuell in Vielen, — Formalismus —, so haben wir kein
Vieles und fällt die Wissenschaft wieder. Ist es aber potenziell-Eines
— universale potentiate — dann besagt es etwas Reales, das potenziell
all den Vielen zukommt, d. h. vermöge der transzendentalen Relatio
des Einen zu Vielen bleibt sowohl das « Eine », als auch das Viele
bestehen. Einheit und Vielheit in der Metaphysik Übrigens hat
Aristoteles bekanntlich auch aus der realen Potenzialität des ens trans-
cendentale zu allen Dingen die Einheit der Metaphysik in der riesigen
Vielheit ihrer Gegenstände erwiesen 1, also auf Grund der transzendentalen

Relatio

II. In kosmologischer Hinsicht. Nur die transzendentale Beziehung
der Materia als reine Potenz zur Form als Akt vermag die substanzielle

Einheit jedes Körpers in der Mehrheit der Konstituenten zu erklären.
Thomas hat es den Piatonikern gegenüber unermüdlich bestritten, wie

wenn die Materia prima nicht reine Potenz, sondern schon etwas

Aktuelles wäre2. Warum Im gegebenen Falle hätten wir beim

Körperwesen zwei aktuelle Konstituenten, — Materie und Form —,
und aus zwei Aktuellen gibt es nie ein drittes substanziell Einheitliches,
d. h. einen Körper, weil ein Aktuelles nie eine substanzielle oder

transzendentale Beziehung zu einem anderen Aktuellen besagt. Daher

das berühmte Axiom : « Non enim fit simpliciter unum ex duobus

actibus, sed ex potentia et actu »3.

1 III. Met. c. l.
2 I. C. G. 17 ; I 76, 4 ; Quodl. III a. 1.
3 De spirit, creaturis a. 3 ; II. C. G. 56 ; I 76, 4 ad 4.



358 Eegriff und Bedeutung der transzendentalen Beziehung

III. In psychologischer Hinsicht. Wie die Einheit jedes körperlichen

Wesens nur durch die transzendentale Hinordnung der Materie
zur Form als Akt ermöglicht wird, so auch die substanzielle Einheit
von Seele und Leib, die ja ebenfalls wie Akt und Potenz zueinander
sich verhalten. Wir fassen uns auch hier kurz und deuten nur an.
So sei kurz bemerkt, daß die Menschenseele, trotz ihrem geistigen
Sein, wegen ihrer transzendentalen Hinordnung zum Leibe als zweites

Wesensprinzip, noch nicht der Mensch ist und spezifisch ohne den Leib
unvollkommen bleibt. Es sei auch hier hingewiesen auf den gewaltigen
Kampf, den Thomas im XIII. Saeculum geführt hat gegen jede Mehrzahl

von formae substantiates im Menschen, und zwar wieder im Interesse
der Wesenseinheit im menschlichen Compositum, also der Einheit in
der Mehrheit, d. h. Vielheit1. Zwei oder noch mehrere substanzielle
Formen oder auch Seelen sind schon an sich mehrere aktuelle Seins,

die, vereinigt, nie etwas substanziell Einheitliches bedeuten, sondern
eine Mehrheit von Aktuellem bleiben, weil eben ein Aktuelles nie zu
einem anderen Aktuellen substanziell bezogen werden kann. Nur die

Hinordnung des Potenziellen zum Aktuellen vermag substanzielle Einheit

aus substanziell verschiedenen Konstituenten zu schaffen2.

IV. In sozialer Beziehung sollte man ein besonderes Kapitel
schreiben über die Bedeutung der transzendentalen Relation. In jedem
sozialen Verbände haben wir notwendig Individuen, die dem Verbände

angehören und als Rechtssubjektc die Gemeinschaft konstituieren,
während die Gemeinschaft selbst in all ihren Beziehungen nach oben,
unten und seitwärts die Individuen miteinander verbindet. Hier kann
man füglich sagen : ohne transzendentale Beziehung läßt sich weder der

Ursprung der Individuen, noch der Gemeinschaft erklären. Wieso das

a) Wie entsteht in der Erzeugung das Individuum Jedes menschliche

Individuum ist für sich etwas absolut Abgeschlossenes, von jedem
Anderen unterschieden, ein ganz « Vereinzeltes », ein « Dieses - Wassein ».

Wie entsteht es Nach aristotelisch-thomistischer Auffassung ist die

sog. materia-signata das Individuationsprinzip, d. h. das Individuum
entsteht indem die materia prima unter wirkursächlichem Einflüsse
eine spezielle potenzielle Hinordnung zu einem ganz bestimmten neuen
Individuum erhält ehe die aktuierende Form mit ihrem spezifischen

1 I 76, 3 u. 4.
2 De spirit, créât, a. 3 ; II. C. G. 56.



Begriff und Bedeutung der transzendentalen Beziehung 359

Sein in die bereits disponierte Materie aufgenommen wird. Die potenzielle
Hinordnung, d. h. die transzendentale Beziehung der Potenz Materia
zum Neuindividuum ist somit die eigentliche Werdetirsache jedes
Individuums 1. Und nicht bloß das. Die transzendentale Relation ist auch
die Werdeursache der Verschiedenheit der Individuen in der Vielheit

persönlicher Wesen, denn deshalb sind die Individuen viele und
verschiedene, weil ein jedes eine ihm eigene, besondere Hinordnung der
Potenz Materia zu diesem oder jenem Neuding voraussetzt. Somit ist
die transzendentale Relatio sowohl die konstitutive Ursache des

Individuums überhaupt, als auch der Vielheit und Verschiedenheit der
Individuen, oder der Sozialträger.

b) Wie entsteht die Gemeinschaft Die Gemeinschaft im strikten
Sinne des Wortes ist immer nur eine menschliche. Sie setzt also eine

allen Menschen gemeinsame Natur als das unum in multis, « das Eine
in Vielen » voraus. Wie ist das zu deuten Aktuell kann die Menschennatur

in Vielen nicht dieselbe sein ; damit fiele die Vielheit selbst
und der Monismus wäre gegeben. Akzidentell kann sie auch nicht
in Vielen sein, denn dann wäre sie nicht notwendig eine menschliche
Gemeinschaft. Es bleibt nur ein Weg der Erklärung : die menschliche
Natur ist potenziell in allen dieselbe : insofern dieselbe Wesenheit in
Potenz ist zu dieser oder jener oder zahllos anderen Existenzen, und
das ist präzis wieder die transzendentale Relatio der Potenz zum Akte.
Somit ist diese in sozialer Beziehung sowohl die Ursache der Vielheit,
als auch die Anlage zur Einheit in der Vielheit. Ich sage « die Anlage »

zur Einheit der menschlichen Gemeinschaft, denn formell wird jede
Gemeinschaft, wie ich anderswo betonte 2, durch teils naturnotwendige,
teils kontingente akzidentelle Beziehungen ausgewirkt. Der moderne

Streit : ob die Gemeinschaft eine Substanz, oder ein ontologisches

Akzidens, oder nichts Reales sei, kann unseres Erachtens nur folgendermaßen

richtig gelöst werden : sie ist etwas Reales, formell ein

ontologisches Akzidens, nämlich eine Relatio praedicamentalis, die aber

etwas Substanzielles, nämlich die transzendentale Relatio der Menschenwesenheit

zur Existenz, d. h. zur Vielheit, voraussetzt.

V. In theologischer Beziehung. Wir reden hier natürlich nur von
Naturtheologie, auf der wissenschaftlich die natürliche Gottesverehrung

1 De prineipio individuationis c. 3 ; Bo'èthii, De Trinit. q. 4 a. 2 ; Wesen
des Thomismus, S. 653 ff.

2 Vgl. Divus Thomas (Jahrg. 1940), S. 130 ff.



360 Begriff und Bedeutung der transzendentalen Beziehung

oder natürliche Religion sich aufbaut und die in ihrer Auswirkung
selbstverständlich nur durch Accidentia — Akte und Habitus des

Verstandes, Willens, Gemütes — stattfindet, da keine kreatürliche
Substanz unmittelbar per se tätig ist, sondern nur durch Potenzen h

Was wir über die theologische Ordnung in erster Linie betonen

möchten, ist das, daß alle Gottesbeweise schließlich auf einen Zentralpunkt

zusammenlaufen, der lautet : die Welt ist in ihrer Totalität,
d. h. nicht bloß bezüglich dieses oder jenes Dinges, sondern in bezug
auf das Sein ut sie, ein potenzielles Sein, das daher absolut und innerlich

notwendig ein Erstes verlangt. Was für eine Relation zum ersten
Sein drückt dieses potenzielle Sein aus Wer das Ziel und Resultat
der Gottesbeweise nur als eine akzidentelle Relatio auffaßt, etwa wie
die Relationen, durch die wir die natürliche Religion auswirken, der
versteht die Gottesbeweise nicht und hat keine Unterlage für die

Naturreligion. Das ganze totale Sein der Kreatur, auch der Engel2,
ist Gott gegenüber potenziell, und hier gilt das Axiom : Soviel Sein,
soviel Bezogensein zur ersten Ursache Hier feiert die transzendentale
Relatio ihren gewaltigsten Triumph. Und wer das Verhältnis der

Kreatur zu Gott nicht so auffaßt, versteht nichts von jenem natürlichen

Jammerschrei des Geschöpfes zum Allprinzip, von dem die
heidnischen Dichter sprachen, weiß nichts von jenem unsterblichen
Heimweh der Seele nach Vollglück über den Sternen, besonders wenn
alles Erdenglück in Brüche gegangen ist.

Diese transzendentale Hinordnung alles Geschaffenen zur ersten
Ursache schafft auch die gewaltigste Synthese zwischen dem « Einen »

und « Vielen ». Sie wahrt, wie es jeder richtigen Synthese eigen sein

soll, das Eigensein des Verschiedenen, — Kreatur nur Potenz, Gott
nur Akt —, und erklärt die Einheit von Kreatur und Gott aus der
Natur der Kreatur, aus ihrem absoluten Bezogensein zu Gott, das
dennoch in Gott, seiner absoluten Vollkommenheit wegen, sachlich nichts
setzt, und folglich seine Unabhängigkeit voll und ganz wahrt 3.

Die transzendentale Beziehung allein erklärt uns zutiefst die
Harmonie von Einheit und Vielheit des Universums und des geschöpflichen
und göttlichen Allseins

1 I 77, 1 ; 79, l.
2 I 75, 5 ; I 50, 5 ad 4.
3 I 13, 7 ; Bot. 7, 8.


	Begriff und Bedeutung der transzendentalen Beziehung

