Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 19 (1941)

Artikel: Die Stellung des Menschen im Kosmos
Autor: Endres, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762755

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762755
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Stellung des Menschen im Kosmos.

Von Dr. Jos. ENDRES C.Ss.R.

Vorliegende Arbeit mochte zur Antwort auf die heute immer
wieder aufgeworfene Frage nach dem Menschen einen kleinen Beitrag
liefern. Die volle Antwort freilich, darf von keiner Einzelwissenschaft
erwartet werden. Sie ist erst das Ergebnis menschlicher Forschung
und gottlicher Offenbarung, einer erfahrungswissenschaftlichen und
philosophischen Bearbeitung des natiirlich Erkennbaren, sowie einer
theologischen Durchdringung des iibernatiirlichen Glaubensgutes. Die
verschiedensten Zweige der Erfahrungswissenschaften und eine ein-
fluBreiche Richtung der nichtkatholischen Theologie sind hier eifrig an
der Arbeit. So bedeutend die Ergebnisse der einzelnen Wissenschaften
sein mogen, sie sind nicht alle in gleicher Weise wertvoll, wenn man
die Frage nach dem Menschen als Wesensfrage fat. Das wird man
vor allem gegen die Erfahrungswissenschaften geltend machen miissen.
Die Bedeutung der Wesensfrage selber, zu deren Untersuchung die
Philosophie berufen ist, dringt sich besonders auf, wenn man auf die
zum Teil gefihrlichen Folgerungen achtet, die einzelne Wissenschaften
aus dem Erfahrungsstoffe ziehen, oder wenn man etwa die Entwick-
lung der Existenzialphilosophie verfolgt.

Die folgende philosophische Untersuchung der Stellung des Menschen
im Kosmos behandelt :

I. Die Frage nach dem Menschen und ihre Losungsversuche.
II. Vom Seienden in der Welt.
III. Die Stufen des Seienden in der Welt.
IV. Die Stufe des Menschen.
V. Die Stellung des Menschen zu Um-, Mit- und Uberwelt.

I. Die Frage nach dem Menschen und ihre Lésungsversuche.

1. Seitdem der Mensch sich miiht, Sein und Sinn der Dinge zu
erforschen, ist er auch selber Gegenstand der Untersuchung. Das ist
verstindlich. Von keinem Seienden beriihrt das « Was, Woher, Wohin,
Wozu » ihn so personlich wie das des eigenen Selbst ; die Selbstsinnfrage



296 Die Stellung des Menschen im Kosmos

geht ihn am nichsten an. Unter allen Erkenntnissen, meint Male-
branche!, sei «die schonste, erfreulichste und niitzlichste die Selbst-
erkenntnis», und wenn es Kant als die groBte Angelegenheit des
Menschen gilt, zu wissen, « wie er seine Stellung in der Schopfung
gehorig erfiille und recht verstehe, was er sein mul, um Mensch zu
sein », dann ist ein solches Wissen um das Sollen nur durch das Wissen
um das Sein des Menschen moglich. Was bedeutete letztlich der voll-
kommenste Einblick in die innersten Strukturen und groBen Zusammen-
hinge der Dinge, wenn der Mensch sich selbst ein Ritsel bliebe, wenn
er nicht wiiBte, welcher Platz unter der Vielheit des Seienden der
seine ist, in welchem Seins- und Sinnverhiltnis er zu diesem steht ?
Und solange er das nicht weiB3, kann er auch niemals ein vollkommenes
Wissen von den Dingen gewinnen. Denn sie stehen zu ihm nicht nur
in irgendeinem bedeutungslosen Verhiltnis, sondern sind ihm mehr
oder weniger zielhaft zugeordnet. So unscheinbar er, an der GréBe
des Weltalls gemessen, immerhin sein mag, er steht an Seinswert doch
an hervorragender Stelle. Trotz seiner Kleinheit und Schwiche ist er
iiber das GroBe und Starke emporgehoben, und wenngleich er von
jedem Stein erschlagen werden kann, triumphiert er nach einem
bekannten Wort Pascals doch untergehend iiber ihn, weil er um sein
Untergehen weiB. Er ist Sammelpunkt und Wiederholung des andern
Seienden in der Welt, und darum hat es einen guten Sinn, wenn Scheler
meint, es lieBen sich «alle zentralen Probleme der Philosophie auf die
Frage zuriickfithren, was der Mensch sei und welche metaphysische
Stelle und Lage er innerhalb des gesamten Seins, der Welt und Gottes
einnehme» 2.

2. Darum schon wird man hier auch mit besondern Schwierigkeiten
rechnen miissen, die dadurch noch gesteigert werden, daB3 der zu
Untersuchende selber der Suchende, daB das Mittel der Untersuchung
zugleich auch deren Ziel ist. Man ist deshalb nicht sonderlich erstaunt,
wenn die Theorie iiber den Menschen eine bunte, sich widersprechende
Vielheit ist, wenn die verschiedenen Anthropologien zugleich Zusammen-
fassung der verschiedenen philosophischen Systeme sind. Aber es
méchte doch fast mutlos machen, wenn Heidegger, Arbeit und Ergebnis
gegeneinanderhaltend, sagen muB : « Keine Zeit wuBte weniger, was

1 N. Malebranche, Tractatus de inquisitione veritatis I. (Genevae 1753)

XXXVI.
2 M. Scheler, Abhandlungen und Aufsitze (Leipzig 1915) I. 319,



Die Stellung des Menschen im Kosmos 297

der Mensch sei, als die heutige ; keiner Zeit ist der Mensch so frag-
wiirdig geworden, als der unsrigen » 1.

3. Nicht nur die Philosophie, die theoretische und die praktische,
auch die Erfahrungswissenschaften der Natur und des Geistes haben
sich um Aufhellung des Problems bemiiht. Physik und Chemie befassen
sich zu Recht damit, weil der Mensch einen Koérper hat ; Biologie und
Medizin, weil er einen belebten Koérper hat ; die verschiedenen Geistes-
wissenschaften, weil er Geist hat und nach dessen Ideen die Wirklich-
keit gestaltet. Nach und nach haben diese Erfahrungswissenschaften
ihn gleich einer Beute vollig unter sich geteilt und der Philosophie
jeden Anteil abgesprochen.

Hier kehrt an einem Sonderfall die Lage wieder, in der sich nach
der Meinung vieler die Philosophie iiberhaupt der realen Welt gegen-
iiber befindet. In ihr hatte sie nur so lange Daseinsrecht, als die andern
Wissenschaften gar nicht oder ungeniigend entwickelt waren. Einmal
miindig und selbstindig geworden, verdringen sie Schritt um Schritt
den Konkurrenten aus dieser Welt und erkennen keinen einzigen Teil
als sein Hoheitsgebiet an. So bleibt der Philosophie nichts andres
iibrig, als die verschiedenen Ergebnisse der Einzelwissenschaften zu
einem mosaikartigen Gesamtbilde zu verbinden, oder, weil sie nach
Ansicht vieler auch dazu nicht imstande ist, das Feld zu rdumen und
in die irreale Welt des Sinnes und der Geltungen zu fliichten 2. Solche
Ansichten sind die Folge einer einschichtigen, nur die Oberfliche der
Wirklichkeit streifenden Betrachtungsweise, einer Verkennung der
Reichweite der Erfahrungswissenschaften. Man vergi3t, daB der gleiche
Gegenstand einer mehrfachen, verschiedenartigen Betrachtung zu-
ginglich ist und darum Ziel verschiedener Wissenschaften sein kann,
daB diese sich keineswegs hindern und hemmen, sondern stiitzen und
erginzen, zum Teil einander notwendig fordern.

Keinem kommt es in den Sinn, die vielfach staunenswerten Ergeb-
nisse der Erfahrungswissenschaften irgendwie zu leugnen, die Bedeutung
der Biologie, experimentellen Psychologie, vergleichenden Anatomie,

1 M. Heidegger, Kant und das Problem der Metaphysik (Frankfurt a. M.
1934) 200.

2 Uber die verschiedenen Auffassungen von der Aufgabe der Philosophie
vgl. P. Menzer, Deutsche Metaphysik der Gegenwart (Berlin 1931) ; B. Bavink,
Ergebnisse und Probleme der Naturwissenschaften (Leipzig 1940) 489 ; H. Rickert,
Allgemeine Grundlegung der Philosophie (Tibingen 1921) 1. 163 ff. ; W. Windel-
band, Lehrbuch der Geschichte der Philosophie (Tiibingen 1922) 566.



298 Die Stellung des Menschen im Kosmos

Ethnologie, Charakterologie usw. fiir ein allseitiges Verstindnis des
Menschen zu verkennen ; aber eines kann man ihnen nicht zugestehen :
Keine dieser Erfahrungswissenschaften wird sagen koénnen, was der
Mensch eigentlich ist, was sein Wesen ausmacht. Das Wesen ist eben
nicht die Riicksicht, unter der sie ihren Gegenstand betrachten.

Die Naturwissenschaft im engern Sinn als Physik und Chemie
untersucht die Dinge nur nach ihrem Korpersein, und an diesem nur
das sinnlich ErfaB8bare, nicht das Wesen, und das sinnlich ErfaBbare
wiederum nicht unter der Riicksicht des Verstehbaren (intelligibile),
sondern des MeBbaren (mensurabile). Sie bleibt also an der Ober-
fliche haften, ihr Gegenstand ist nach Boufroux eine reine abstrakte
duBere Form, sie gibt keinen Aufschlull iiber die innere Natur des
Seins . Thre Werkzeuge und Mittel, so vollkommen sie immer sein
mogen, sind nur Ausriistung, Verlingerung der Sinne, fithren grund-
sitzlich nicht iiber das hinaus, was diese erkennen. Das so Erkannte
wird dann nicht im Licht des Seins gesehen und als Seiendes gedeutet,
sondern nach Zahl, MaB und Gewicht bestimmt, auf das Quantitative
zuriickgefithrt, in mathematische Funktionen {ibersetzt. Es geht um
die GesetzmiBigkeit der Vorginge, nicht aber um deren Wesen, um
ihre unmittelbaren, nicht letzten Ursachen, wobei die Wirkursache
im Sinne einer liickenlosen Aufeinanderfolge der Erscheinungen im
Vordergrunde steht ; die Form- und Zielursache sind belanglos, fiithren
den naturwissenschaftlich Fragenden nicht weiter 2, dem als letztes
Ziel die Erklirung der Erscheinungen aus den physisch kleinsten Auf-
bauelementen des Korpers, nicht aber das Verstindnis des Korper-
wesens, der Ausdehnung, der Bewegung als solcher vor Augen schwebt.
Daraus folgt aber keineswegs, daB man sie {iberhaupt beiseite lassen
oder sogar leugnen darf. Wenn die Atomphysik auf Grund ihrer Ein-
sicht in den Aufbau der Atome an die Stelle des toten, starren, unbe-
wegten Stoffes ein rastloses Sichdurchkreuzen von Billionen « Wirkungen »
setzt und dann behauptet, der alte Substanzbegriff habe fiir sie jegliche
Bedeutung eingebiit ®, mag das fiir den bis dahin geltenden natur-
wissenschaftlichen Substanzbegriff und den philosophischen Kant zu

1 E. Boutroux, La contingence des lois de la nature (Paris 1874) 26.

? Vgl. J. Maritain, Les degrés du savoir (Paris 1932) 65 ff. ; La philosophie
de la nature (Paris 1934) ; N. Junk, Naturphilosophie als Grundlegung der Natur-
wissenschaft, Scholastik 14 (1939) 397-411.

3 Vgl. B. Bavink a. a. O. 192 ff.; ders., Die Naturwissenschaft auf dem
Wege zur Religion (Frankfurt 1934) 29; H. Weyl, Was ist Materie ?



Die Stellung des Menschen im Kosmos 299

Recht bestehen!, der richtige Begriff der Korpersubstanz und ihrer
Aufbauelemente wird damit nicht getroffen, wenngleich er fiir die
Aufgaben und Ziele der Naturwissenschaft als quantité négligeable
betrachtet werden kann. Mag das neue Weltbild der Naturwissenschaft
in wesentlichen Punkten dem des alten Heraklit mit seinem Primat
der Bewegung und des Werdens dhnlich sein, mag der Naturwissen-
schaftler vielfach die Ansicht haben, er erfasse mit seinen Methoden
erschopfend die Korperwelt, deren einzig wissenschaftliche Erkenntnis
sei die durch Messung, so handelt es sich in Wirklichkeit doch erst
um die unphilosophische Deutung des Vordergriindigen, sinnlich Wahr-
nehmbaren, die das philosophische Weltbild mit dem Primat des sub-
stanziellen Seins keineswegs verdringt, sondern als letzte Erginzung
dringend verlangt.

Zwar suchen Biologie und experimentelle Psychologie in der Er-
forschung der Lebensvorginge weniger diese ins Mathematische zu
iibersetzen, sondern ihre Eigenart allem andern gegeniiber aufzuweisen,
obgleich auch hier, wo der Bereich des Korperlichen noch nicht iiber-
schritten ist, eine mechanische Betrachtungsweise moglich wire und
wirklich noch mit Erfolg gelibt wird. Falls eine Wissenschaft den
Menschen oder den belebten Koérper iiberhaupt nach Art des Unbe-
lebten untersucht, wird sie wertvolle Einsichten gewinnen, wie die
Vertreter der Maschinentheorie des Lebens bewiesen haben ? ; sie zeigt,
wie weit die Welt des Stoffes, seiner Zusammensetzung und Gesetz-
lichkeit in den Bereich des Lebens hineinragt; aber das Besondere
dieser Vorginge, und vor allem, was Leben und Geist, was der Mensch
eigentlich ist, kann sie nicht erkliren, sie, die ja ihren Gegenstand erst
aus der Ordnung des Lebens ausschalten muf3, wenn sie ihn nach ihren
Methoden erforschen will. Mag z. B. die Muskelbewegung als Mechanis-
mus gedeutet werden, als Vorgang, von mechanisch-physikalischen
Gesetzen geregelt, so ist dieser Mechanismus doch nur die materielle

1 Kant : Bei jedem Wechsel der Erscheinungen beharrt die Substanz und
das Quantum derselben wird weder vermehrt noch vermindert (Kr. d. r. Vern.
Reclam 175) ; Bavink : Jenen Wirkungen, die ein gequanteltes Etwas darstellen,
geht kein zeitlich unverinderter Triger voraus. Ja Materie-Substanz und Energie
folgen erst als das Sekundire aus jenen Wirkungen. A. a. O. 30.

2 Vgl. L. Rhumbler, Anorganisch-organische Grenzfragen des Lebens, in:
Das Lebensproblem, hrg. von H. Driesch und H. Woltereck (Leipzig 1931)
47-77 ; H. André, Uber den Vitalismus und Mechanismus als method. Prinzipien,
in : Monatshefte f. d. naturw. Unterricht X. 9 u. 10; ders., Die Seele in der
modernen Lebenswissenschaft (Miinchen 1922).



300 Die Stellung des Menschen im Kosmos

Seite. Die materiell mechanische Bewegung ist formell vital, ist Selbst-
bewegung des betreffenden Wesens, das sich dabei chemisch-physika-
lischer Krifte bedient. Hinsichtlich des Vitalen stellen diese Wissen-
schaften aber eines klar : wo dieses beginnt, wo die das Vitale als solches
erforschende Wissenschaft anzusetzen hat. Selbst eine Biologie, die
die Lebensvorginge als Geschehen eigener Art zu deuten sucht, ver-
steht diese, solange sie den Boden der Erfahrungstatsachen nicht ver-
liBt, doch nicht aus den letzten Ursachen. Sie nimmt z. B. die die
Lebensvorginge beherrschende besondere Finalitit als Voraussetzung
zur Erklirung dieser Vorginge an, ohne sich indessen mit der Finalitit
in ihrer philosophischen Bedeutung zu befassen. Diese, die Seele als
Lebensgrund, Seelenvermégen und Ahnliches liegen auBerhalb ihrer
Reichweite. Deren Grenzen fallen zusammen mit denen der sinnlich
wahrnehmbaren Erscheinungen, und wo Begriffe eingesetzt werden,
deren Inhalt nicht mehr rein sinnlicher Natur, nicht mehr beobachtbar
ist, werden sie nicht nach ihrem eigentlich ontologischen Wert genommen,
halten sich in der Ordnung des sinnlich FaBbaren, stehen also im
Dienst des Wahrnehmbaren. Es geht hier nicht darum, von der
Erscheinung zum Wesen vorzustoen, zu dem, was die Dinge sind,
sondern um die moglichst vollkommene Darstellung der Erscheinung
selbst, ihren Charakter, ihre gesetzmilBige Verbindung mit andern
Erscheinungen ; in der moglichst allseitigen Durchforschung dieser
Seite ist das wissenschaftliche Ideal gelegen.

Untersucht man also den Menschen nach chemisch-physikalischen
und biologischen Methoden, ordnet man ihn bestimmten Gattungen
und andern Einheiten des Lebendigen ein, gewinnt man Einblick in
die Gesetzlichkeiten seines Organismus und seiner seelischen Titig-
keiten, hat man doch noch nicht gefunden, was der Mensch ist, ja,
man darf das auf diesem Wege gar nicht finden wollen. Aber hier
liegt die Gefahr; man vergiBt die Grenze dieser Wissenschaften,
mochte gerade das durch sie erreichen, was Eigenart und Methode
ihnen versagen. Uber Erscheinungen zu sprechen, ist man berechtigt,
und man macht Aussagen iiber das Wesen ; unter bestimmter Riick-
sicht richtige Sitze werden zu allgemeiner Giiltigkeit erhoben. Bestimm-
ten naturwissenschaftlichen Voraussetzungen oder Gesetzen zuliebe
hat man z. B. das Verhiltnis von Leib und Seele im Sinne des den
Tatsachen widersprechenden, philosophisch unhaltbaren psychophysi-
schen Parallelismus vertreten ; wegen der im Atomgeschehen vielfach
nicht mehr beobachtbaren ursichlichen Abhiingigkeitsverhiltnisse hat



Die Stellung des Menschen im Kosmos 301

man die Giiltigkeit des Kausalprinzips bestritten, einen Indeterminismus
im Naturgeschehen angenommen und von hier aus sogar die Moglichkeit
einer freien Willenstitigkeit beweisen zu kénnen geglaubt!. Zu Schellings
Zeiten hat man die Natur nach Analogie des Geistes ausgedeutet ;
spiter hat man das Verhiltnis einfach umgekehrt. Wo es um den
Menschen geht, kann eine naturwissenschaftliche Betrachtung ihn nicht
einmal verstindlich machen, sofern er Gegenstand der Geisteswissen-
schaften ist. « Eine Wissenschaft von der menschlichen Person, wie sie
maBgebend ist als Trigerin der Geschichte, als Medium lebendiger
Auseinandersetzungen im ganzen Umkreis der Kultur, kann von der
Anatomie, der Entwicklungsgeschichte, Physiologie, Psychologie und
Psychopathologie direkt keinen Nutzen haben » 2.

Die Untersuchung der Wesensfrage bleibt der héhern Wissen-
schaft, der Philosophie vorbehalten. Die philosophische Betrachtung,
auch die des Menschen, scheint sogar in dem MaBe notwendiger, als
die Zahl der Erfahrungswissenschaften, die sich um ihn bemiihen,
zunimmt und die Feinheit ihrer Methoden wichst. Ohne eine das
Wesen, die Ganzheit erfassende Erkenntnis fillt alles in eine Viel-
heit von Teilen auseinander, weil es des tragenden, einigenden Grundes
entbehrt. Bei einer solchen Wesenserkenntnis handelt es sich nicht
einfach um die Zusammenfassung der Ergebnisse der Einzelwissen-
schaften zu einem mosaikartigen Ganzen, sondern um ein neuartiges
Wissen, um das Erfassen des Gegenstandes unter einem andern
Gesichtspunkte, unter einem neuen Lichte, das erst letzte Klarheit
in die Ergebnisse der andern Wissenschaften bringt. Kommt der
Experimentalpsychologe auch ohne die Annahme einer geistigen Seelen-
substanz zu richtigen und wichtigen Einsichten, so bleiben diese doch
so lange unvollkommen, als nicht die Eigenart ihres Trigers bestimmt
ist. Ein Stein des AnstoBes waren und sind fiir viele die besondern
Seelenvermogen ; Herbart, Wundt, Hume, Ribot und andere bekimpfen
sie 3 ; aber ohne sie sind die Tétigkeiten des Menschen als eines endlichen
Seins philosophisch nicht verstindlich. Fiir eine phinomenologische
Betrachtung mag auch der Geist des Menschen Sein zum Tode sein,

1 Vgl. H. Groos, Willensfreiheit oder Schicksal (Miinchen 1939) 164-184 ;
N. Junk, Das Kausalgesetz und die moderne Atomphysik, in: St. d. Zeit 137
(1940) 295-301.

2 H. Plefiner, Die Stufen des Organischen und der Mensch (Berlin 1928) 24.

3 Vgl. D. Mercier, Psychologie, iibersetzt von L. Habrich (Regensburg 1921)
I. 289.



302 Die Stellung des Menschen im Kosmos

aufhoren und vergehen wie das andre, dem er aufruht ! ; die Philosophie
wird hier erginzend und berichtigend eingreifen.

Allerdings darf man nicht vergessen : auch der Philosophie gelingt
es nicht {iberall, Erkenntnis zu gewinnen, die in einer eigentlichen
Wesensdefinition durch unterste Gattung und artbildenden Unterschied
ausgedriickt wird. Das gelingt ihr nur beim Menschen, nicht bei einem
der untermenschlichen Stufe angehérenden Sein. Haben die Begriffs-
bestimmung des Menschen als animal rationale und die des Pferdes
als animal hinnibile auch die gleiche logische Struktur, so sind sie doch,
erkenntniskritisch betrachtet, wesentlich verschieden. Der in der
Bestimmung des Pferdes enthaltene Artunterschied driickt keine
Wesenseigentiimlichkeit aus, sondern eine der Erfahrung zugingliche
Eigenschaft, die die Stelle der Wesenseigentiimlichkeit vertritt ; diese
selbst vermag der menschliche Verstand aus den sinnlich erfaBbaren
Beschaffenheiten nicht herauszulesen.

4. Wenngleich der Mensch zu allen Zeiten ein Anliegen der Philo-
sophie gewesen ist, erfolgte im Lauf der Zeiten doch eine Akzent-
verschiebung jenachdem, welche Stelle man ihm in der Gesamtheit
des Seienden zuerkannte.

Seins- und Sinnzentrum des mittelalterlichen Denkens war Gott,
und alles iibrige wurde in seiner Ursprung- und Zielbeziehung zu ihm
gesehen. « Die natiirlichen Geheimnisse des Menschen wurden nicht
um ihrer selbst willen mit Hilfe einer wissenschaftlichen, auf Erfahrung
sich stiitzenden Erkenntnis untersucht ... Eine Art Angst oder meta-
physischer Scham und auch die Vorherrschaft der Sorge, die Dinge
zu sehen und das Sein zu betrachten und die MaBle der Welt kennen-
zulernen, hielten den Blick des mittelalterlichen Menschen zuriick, auf
sein eigenes Selbst sich zu richten » 2. Das darf nicht falsch verstanden
werden. Die Untersuchungen iiber Wesen und Ziel des Menschen,
die Natur der Seele, ihre Titigkeiten, ihr Verhiltnis zum Leibe, die
Fragen des sittlichen Lebens fiillen viele Spalten in den philosophisch-
theologischen Werken aller Scholastiker. Aber ihre Grundeinstellung
lieB sie vielleicht eine gréBere Ehrfurcht vor dem Geheimnis des
Seienden haben, schiitzte sie vor der Profanierung des Erforschbaren,
der eine spitere Wissenschaft, deren Reflexionsakt weniger vom Devo-
tionsakt begleitet war, nicht selten zum Opfer fiel. Das Mittelalter

1 N. Hartmann, Das Problem des geistigen Seins (Berlin 1933) 51.
? J. Maritain, Die Zukunft der Christenheit (Einsiedeln 1938) 40-41.



Die Stellung des Menschen im Kosmos 303

in seiner Uberzeugung von der allseitigen Abhingigkeit des Endlichen
vom Unendlichen suchte den Menschen nicht restlos aus sich selbst
zu deuten und wulite vielleicht darum weniger von der Dialektik des
Endlichen, von den Spannungen und Krisen, der Fragwiirdigkeit der
menschlichen Existenz, den stindig wiederkehrenden Problemen der
neuern Existenzphilosophie. Aber trotzdem hat es, gerade wegen
seiner Grundeinstellung, den Menschen, auch den existierenden, viel-
leicht richtiger gedeutet als viele « Metaphysiker der menschlichen
Daseinsunruhe ».

Mit Descartes beginnt dann eine ausgesprochene Wende zum Ich,
eine bewuBte Einstellung zum Menschen. Er wird zum Ausgangspunkt
der philosophischen Erkenntnis, einer fiir jedes Denken giiltigen Gewil-
heit. Denn als erste GewiBheit wird die von dem Sein meines Denkend-
seins angesehen, die SelbstgewiBheit des sich selbst denkenden Ich,
der Gradmesser jeder andern Gewilheit.

Mehr noch riickt Kant das Ich «in die helle Beleuchtung der
logischen Reflexion », so daBl die « gesamte Philosophie vor ihm sich
der seinigen gegeniiber abgrenzen und zusammenfassen lassen mul} als
Ich-lose Philosophie » . Mit diesem Stellungswechsel war eine Lockerung
der Beziehungen des Menschen zu Gott verbunden. Im Bereich des
Sittlichen ist es nicht mehr der Schopfer, der seinen Willen in den
Wesensstrukturen der Dinge zum Ausdruck bringt, und vor dem der
Mensch in Verantwortung steht, sondern das abstrakte Vernunftgesetz,
das Gesetz des autonomen Vernunft-Ich, von dem die Forderung
kommt. Eine dhnliche Wende zur Autonomie hat sich in der Erkennt-
nisordnung vollzogen. Es ist nicht mehr das Seiende, das den
Inhalt der menschlichen Erkenntnis bestimmt, dem gegeniiber sie
empfangend wire, das Denken wirkt schopferisch mit am Zustande-
kommen des Gegenstandes, steuert aus dem Seinen Elemente zu dessen
Aufbau bei. Denn es faBt den Erfahrungsstoff in seine apriorischen
Formen, bildet ihn dadurch um, macht ihn zu einem Gedanken. Der
gedachte Stoff, der Gedanke, das Miterzeugnis des Denkens ist der
Gegenstand wissenschaftlicher Erkenntnis. Seitdem ist es eine aus-
gemachte Sache: Der Mensch erkennt nur, was er selber herstellt
und weil er es herstellt, die Welt empfingt von ihm ihre Gestalt ;
eine Welt, die etwas andres wire als die von menschlichem Denken
bestimmte, ist ein Widersinn.

1 R. Kroner, Von Kant bis Hegel (Tiibingen 1921) I. 44-45.



304 Die Stellung des Menschen im Kosmos

Es lag in der Natur der einmal eingeleiteten kopernikanischen
Wendung, daB der Mensch immer mehr zum Mittelpunkt des Seienden
wurde, der Gegenstand schlieBlich ganz eine Funktion der Erkenntnis
wurde, das Seinsverstindnis aufging in dem Verstindnis der Denk-
gesetze, die Metaphysik sich in Erkenntniskritik wandelte und im
Sittlichen das Tatsidchliche immer gleich das Seinsollende war.

Weil der Mensch im Unterschied von Gott und der Natur auf
weite Strecken hin den Gesetzen der Dialektik unterliegt, vollzieht
sich die Entwicklung seines Geisteslebens leicht in dem Rhythmus von
These und Antithese. So wurde der anthropozentrische Standpunkt
denn wieder durch sein Gegenteil, den geozentrischen, abgelost, jenen,
der in der Materie das Seiende im Vollsinn sieht, den Geist als eine
besondere Art und seine Werke als Uberbau, als Funktion des Stoffes
deutet. Damit war der Mensch von seinem angemaBten Thron herab-
gestoBen, aber zugleich auch der ihm zukommenden Wiirde entkleidet.
Die Person wurde zum bloBen Glied, zu einem Rad in dem Getriebe,
das Gemeinschaft heiBt, entrechtet und ihr Wert nach der Leistung
fiir das materielle Wohlbefinden dieser Gemeinschaft bestimmt.

Nach dieser, vor allem naturwissenschaftlich eingestellten, alles
Leben nach den Vorgingen und Gesetzen des Unbelebten erklirenden
Richtung bahnte sich in der Begriindung und dem Ausbau der Geistes-
wissenschaften langsam wieder das Verstindnis fiir das Eigenartige
und Eigenwertige des Menschen an. Die darauffolgende, teilweise
schon nebenherlaufende Anthropologie im engern Sinn richtet sich
sowohl gegen Idealismus wie gegen Materialismus, nicht ohne dabei
das Zentrume.des Menschen in die Schicht des Leiblichen und Trieb-
haften zu verlegen. Im Gegensatz zu frithern Betrachtungsweisen
wendet sie sich mehr dem Konkreten als dem Abstrakten, mehr dem
Dasein als dem Sosein zu, wertet das Erleben hoher als das Erkennen,
das Emotionale mehr als das Rationale. Die Entwicklung des abend-
lindischen Denkens 1ldaBt sich mit den Worten darstellen, in die
L. Feuerbach die seine kleidete : « Gott war mein erster, Vernunft
mein zweiter, der Mensch mein dritter und letzter Gedanke ».

5. Wenn dem Menschen eine Sonderstellung in der Gesamtheit
des Seienden einzurdumen ist, wenn sich in gewissem Sinne alle wich-
tigen Fragen der Philosophie in die nach seinem Wesen fassen lassen,
dann ist die Antwort, die man auf diese gibt, auch fiir viele andre
mitentscheidend. Es mul eine Verzerrung in den Seinsbeziigen und
eine schiefe Einstellung zu allen Schichten eintreten, wenn man ihn



Die Stellung des Menschen im Kosmos 305

aus seiner seinsgemilBen Stellung im Kosmos reilt. Ja, «die Krisis
der Kultur beruht auf einer Stérung im Beziehungssystem der Menschen
zueinander, zum Kosmos und zu Gott »!. Vor allem stehen Menschen-
bild und Gottesbild im Verhiltnis der Wechselbeziehung zueinander ;
das eine formt sich nach dem andern. Es ist nicht, wie etwa die
Annahme oder Ablehnung eines mathematischen Satzes, mehr oder
weniger belanglos, ob man den Menschen auf Gott oder auf sich selbst
als letztes Ziel bezieht, ob er die Wahrheit, oder sie ihn bestimmt,
ob das Sollen in seiner Natur, seinem Wollen, einer idealen Werte-
welt, oder im Schopfer verankert wird, ob er wesentlich oder auch
homo faber ist, einen Eigen- oder nur einen Nutzwert darstellt,
ob er von Hause aus Freund oder Feind der Gemeinschaft ist usw.
Die das Handeln des einzelnen stets bestimmenden Welt- und Wert-
systeme haben im Selbstverstindnis des Menschen eine wichtige Wurzel.
Dies Selbstverstindnis bestimmt weiterhin das offentliche Leben und
die Geschichte. So wirken sich z. B. hierher gehérende Ansichten der
Stoa im romischen Rechte aus und bestimmen durch dieses die ganze
europdische Rechtsentwicklung. Welchen EinfluB hat das Menschen-
bild von Calvin, Rousseau, Nietzsche, Darwin, Marx auf groBe Teile
der Menschheit, auf Kultur, Wirtschaft und Politik gehabt! Das
Wesen des Menschen weist ihm auch seinen Platz im Seienden an.

II. Vom Seienden in der Welt.

Es ist hier nicht gefordert, die ganze Problematik aufzuwerfen,
die mit den Begriffen « Sein » und « Seiendes » verbunden ist. Sie hat
ihre Entwicklung, ihre Geschichte, in der bald diese, bald jene Seite
im Mittelpunkt der Betrachtung stand 2. Das folgende will nur in
allgemeinen Ziigen die Art des Seienden klarzulegen suchen, in dessen
Bereich der Platz des Menschen ist.

Der so einfach und leichtverstindlich scheinende Begriff des Seins,
in dessen Licht der menschliche Verstand alle seine Gegenstinde sieht,
ist zusammengesetzt, schlieBt das Seiende und das Sein (= Dasein),
das was ist und das wodurch es ist, in ihrer gegenseitigen Beziehung

1 Fy. Heinemann, Neue Wege der Philosophie (Leipzig 1929) 6.

2 Vgl. Schindele, Zur Geschichte der Unterscheidung von Wesenheit und
Dasein in der Scholastik (Miinchen 1909) ; M. D. Rolland-Gosselin, Le « de ente
et essentia» (Le Saulchoir 1926) XVIIIL.

Divus Thomas. 20



306 Die Stellung des Menschen im Kosmos

ein. Wenngleich die rechte Seinsbetrachtung stets auf beide Elemente
in ihrer gegenseitigen Beziehung achten muB, braucht sie doch nicht
immer beide in gleicher Weise zu beachten ; das Hauptinteresse kann
sowohl auf dieses wie auf jenes gehen. Gegenstand der Metaphysik
ist das Seiende, der wirkliche oder mogliche Triger des Daseinsaktes,
oder das ens ut nomen.

1. Das Seiende ist ein vieldeutiger Begriff!. Man nennt eine
Gemeinschaft seiend, die Einzelmenschen, aus denen sie gebildet wird,
deren Individualnatur, die sie zu diesen, ihre Wesenheit, die sie zu
Menschen macht, sodann die Bestandteile der Wesenheit, und jene
auBerwesentlichen Bestimmtheiten, die sich mit ithr verbunden finden.
Seiend wird all das genannt wegen der Beziehung, die es zum Sein,
sel es einem nur im Denken bestehenden, sei es zu einem denkunab-
hingigen oder realen Dasein hat. Das eines denkunabhingigen Daseins
fahige, real Seiende und deshalb Seiende im eigentlichen Sinn kann
ein Ganzes substanzieller oder akzidenteller Art, in der Form des
individuellen oder des abstrakten sein ; es kann aber auch nur sub-
stanzieller oder akzidenteller Teil sein.

Unter dem Realseienden kommt jenen Bestimmtheiten an erster
Stelle die Seinsbedeutung zu, die ein Ganzes und zwar ein substan-
zielles Ganze bilden. Darunter hat man ein Fiir-sich-Seiendes zu ver-
stehen, das sich sowohl von der Seinsart des Akzidens wie von der
des substanziellen Teiles unterscheidet. Mehr als solches Fiir-sich-Sein
ist zum Wesen des selbstindig Seienden, der Substanz nicht gefordert.
Andre Eigenschaften, wie Unverinderlichkeit, Dauerhaftigkeit und
Festigkeit, wie man sie seit Kant der Substanz vielfach beizulegen
pflegt, gehdren nicht notwendig zu ihr. Zur Klasse der Substanzen
kann etwas zdhlen, das nur das Dasein eines Augenblickes hatte ; und
eine Bestimmtheit von noch so langer Dauer kann trotzdem zu den
Akzidenzien gehoren. Substanzen, soweit sie unsrer Erfahrung zu-
gianglich sind, sind keineswegs unverinderlich. Sie sind nicht als ein
fester Kern zu denken, um den die akzidenziellen Bestimmtheiten
schalenartig herumgelagert wiren, in deren Bereich sich dann jeder
Wandel und Wechsel vollzége ; an und in den Substanzen spielt sich
die Verinderung ab, sie nehmen zu und nehmen ab, nur dndert sich
dadurch nicht immer ihr Wesen. Eine weitere unzulissige Belastung

1 Zum Folgenden vgl. F. M. Sladeczek, Die Bedeutungen des Seins nach
Thomas, in: Scholastik V (1930) 192 ff.



Die Stellung des Menschen im Kosmos 307

und Einschrinkung des Substanzbegriffes ist es, wenn man ihm mit
Descartes und Spinoza als Wesensmerkmal Ewigsein und Aus-sich-Sein
beilegt, oder wie Herbart vollige Einfachheit fiir ihn fordert®.

Fiir sich seiend ist dann an erster Stelle die individuelle Substanz.
Von ihr werden die Teile und Bestimmungen als von ihrem letzten
Triger ausgesagt; sie selbst ist aber von keinem andern mehr aus-
sagbar, ist die als solche in der Wirklichkeit bestehende, erste Substanz.
An zweiter Stelle steht die von Einzelmerkmalen freie Substanz, die
substanzielle Wesenheit in sich betrachtet. Unabhingig vom Denken
besteht sie als solche nicht, ist nur inhaltlich in der ersten Substanz
enthalten, in der und durch die ihr das Sein zukommt. Es ist nicht,
wie E. Husserl, N. Hartmann und andere meinen, neben der realen
eine besondere, ebenso wie jene vom Gedachtsein verschiedene ideale
Sphiare anzunehmen, deren Inhalten, den Wesenheiten und Werten,
eine besondere Daseinsweise eignete, und die nach Husserl sogar das
«wahrhaft Seiende» wire. Die Welt des denkunabhingig Seienden
zerfillt nicht in die Bezirke des Realen und Idealen. Ein solches ideales
Sein ist weder nétig noch mdglich 2.

Die Akzidenzien, denen im Gegensatz zur Substanz kein Fiir-sich-,
sondern ein Im-andern-Sein zukommt, sind darum eigentlich weniger
seiend als etwas, wodurch ein andres, ein Fiir-sich-Seiendes so und
so bestimmt ist. Die Akzidenzien sind Bestimmung der Substanz, sind
seiend wegen ihrer Beziehung zu dieser.

Der Begriff des Seienden ist also mehrdeutig ; die Beziehung zum
Sein, die er iiberall enthilt, ist in den einzelnen verschieden. An erster
Stelle kommt er der ersten Substanz zu, ferner allen andern Bestimmt-
heiten, entsprechend ihrem Verhiltnis zu dieser und letztlich zum
Wirklichsein.

Der Platz des Menschen in dieser Welt ist unter dem substanziell
Seienden ; ja, als personales, um sich selbst wissendes und sich selbst
bestimmendes Wesen ist er dessen vollkommenste Verwirklichung,
wie noch zu zeigen ist. Doch nun fragt es sich, ob solches Fiir-sich-Sein
in der Welt iiberhaupt besteht und bestehen kann. Die einzelnen
Dinge sind doch miteinander auf mannigfache Weise verkniipft, stehen

1 Vgl. Joh. Hessen, Das Substanzproblem in der Philosophie der Neuzeit
(Berlin 1932). |

2 Vgl. N. Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie (Berlin 1935) ; H. Rickert
a. a. O.; Joh. Hessen, Wertphilosophie, Paderborn 1937) ; A. Miiller, Einléitung
in die Philosophie (Berlin 1931). :



308 Die Stellung des Menschen im Kosmos

in solchen Abhingigkeitsverhiltnissen zueinander, dal ohne das eine
das andre nicht wire oder nicht weiter existieren konnte. Was bleibt
da noch fiir ein In-sich-Sein iibrig ? Aber Beziehungs-Sein kann weder
das einzige noch das erste sein. Haben die einzelnen Dinge keinen
Substanzcharakter, muB er wenigstens dem Ganzen, der Welt zu-
gesprochen werden. Wie noch zu sagen ist : die Welt als Ganzes ist
aber keine Substanz, und die Einzeldinge sind trotz ihrer wirkursich-
lichen Verbundenheit doch Substanzen, wahren in ihrem gegenseitigen
Einwirken eine gewisse Selbstindigkeit. Einer solchen ist der Mensch
sich klar bewuBt ; sie findet sich ebenfalls bei Tier und Pflanze und
in der Welt des unbelebten Stoffes. Kann z. B. die Pflanze auch nicht
bestehen ohne das Erdreich, so ist sie doch nicht etwas an diesem,
sondern ist fiir sich. Thr Verhiltnis zum Boden ist nicht dasselbe,
wie das ihrer Farbe zu ihr, der Pflanze. Diese ist in keiner Weise fiir
sich, wird ganz getragen von der Pflanze, ist etwas an dieser. Besteht
so trotz aller Abhingigkeit untereinander eine, wenngleich unvoll-
kommene Selbstindigkeit der Dinge in der Welt, scheint auch diese
noch verlorenzugehen, wenn man das Verhiltnis zur Erstursache ins
Auge faBt. Alles Seiende in dieser Welt ist nicht durch sich, sondern
durch einen andern, hingt in seinem Bestande ginzlich von ihm ab,
mehr noch als die akzidenziellen Beschaffenheiten von ihrem Triger.
Was bleibt da noch von dem Fiir-sich-Sein iibrig ? Raubt das gott-
liche Sein nicht jedem andern den Substanzcharakter ? Es ist sicher
nicht die leichteste Frage, wie neben dem unendlich vollkommenen
gottlichen noch ein endliches Sein bestehen kann, ohne jenem in seiner
Vollkommenheit Abbruch zu tun. Besteht aber neben dem gottlichen
noch irgendwelches Sein, dann ist notwendig auch Substanz-Sein dabei ;
ob die Dinge nur eine Substanz oder mehrere sind, bleibe vorliufig
noch dahingestellt. Es ist schon angedeutet worden : Fiir-sich-Sein
und Durch-einen-andern-Sein schlieBen sich nicht aus. Das Fiir-sich-
Sein kann von einem andern stammen, kann Geschenk sein. Allerdings
kommt einem solchen der Substanzcharakter entsprechend seiner
Geschopflichkeit in sehr abgeschwichtem MaBe zu. Das Fiir-sich-Sein
ist im Unendlichen und im Endlichen sehr verschieden verwirklicht.

Damit wire schon eine Stufenordnung innerhalb der Substanzen
angedeutet. Es gibt Substanzen, die fiir sich und aus sich — und
solche, die fiir sich, aber von einem andern, von dem Aus-sich-Seienden
sind. Doch auch unter den Substanzen in der Welt besteht noch eine
Stufenordnung, iiber die noch zu sprechen und die im verschiedenen



Die Stellung des Menschen im Kosmos 309

Wesen dieser Substanzen begriindet ist. Nun ist die Frage, ob dieser
aus dem Wesen des Fiir-sich-Seienden stammenden Stufenordnung
ebenfalls eine in dessen Dasein entspricht. Eine Hierarchie im Wirk-
lichsein wird nicht von allen anerkannt, die fiir eine Stufung des
Seienden eintreten.

2. Das Wirklichsein ist jenes Element im Seinsbegriff, das, wenn-
gleich am wichtigsten, doch auch von der Scholastik zugunsten des
Seienden, vor allem des Wesenseins vernachlissigt worden ist und
selbst bei Thomas keine systematische Behandlung erfahren hat?.
Gegen das Nichtsein betrachtet, ist das Wirklichsein « jene Riicksicht,
durch die der formelle unbedingte und notwendige Gegensatz zum
Nichtsein gegeben ist, jene Riicksicht, auf die letztlich alle kontradik-
torischen Gegensitze zuriickgefithrt werden miissen » 2. In seinem Ver-
hiltnis zum Seienden betrachtet, ist das Sein das, wodurch das Seiende
seiend ist. Erst durch das Sein haben die Bestimmtheiten des Seienden
die ihnen zukommende Vollkommenheit, sind sie erst solche. Das
Sein ist die letzte Vollkommenheit des Seienden, sein Akt, durch den
es aus dem Zustand des Mdglichseins in den des Wirklichseins gehoben
ist. Im Kontingenten sind beide voneinander sachlich verschieden,
stehen sie zueinander im Verhiltnis von Potenz und Akt, und sind
damit aufeinander abgestimmt.

Durch Einfithrung des Begriffspaars : Potenz — Akt ist im Bereich
des Seienden eine Grundscheidung vollzogen. Das mit Potenz gemischte
Sein — und das ist alles auBer dem reinen gottlichen Akt — steht
dem Werte, der Vollkommenheit nach unter dem potenzfreien Sein,
es ist ihm dem Sosein und dem Dasein nach untergeordnet. Nach
seiner Ansicht hidtte man hier streng genommen die einzige Stufung
des Daseins 3. Doch im auBergéttlichen Sein finden sich noch weitere
Stufen. In der realen Ordnung ist zu unterscheiden das esse naturae
und das esse intentionale, von denen das erste Seiendem die Natur-
wirklichkeit gibt, das zweite die es im Denken darstellende Form
wirklich setzt. Die intentionale Existenz ist eine gedankliche, keine
entitative. Thre eigentliche Wirkung ist nicht, daB das Ding selbst,
sondern daB der erkennende Verstand das erkannte Ding ist. Zwischen
diesen beiden Formen des Seins besteht wieder eine Verschiedenheit ;

1 Vgl. M. Grabmann, Mittelalterliches Geistesleben (Miinchen 1926) 314 ff.

2 Sladeczek a. a. O. 196.

3 E. Rolfes, Die Gottesbeweise bei Thomas von Aquin und Aristoteles
(Koln 1898) 216.



310 Die Stellung des Menschen im Kosmos

die Naturwirklichkeit steht iiber der gedachten Wirklichkeit. Inner-
halb des naturwirklich Seienden kommt dem Sein der Substanz wieder
der Vorrang vor dem des Akzidens zu. Wie ist es innerhalb der
Substanzen ? Lassen sie eine Stufung des Wirklichseins zu, dhnlich
jener ihres Soseins ? Kann man sagen, die Pflanze sei wirklicher als
der Stein, und das Tier existiere mehr als die Pflanze ? N. Hartmann
macht entschieden geltend, was sich abstufe, sei nur die Beschaffen-
heit, die Geformtheit und Bestimmtheit, der Einheits- und Ganzheits-
typus, « aber die Seinsweise ist die gleiche »1. Dem Dasein nach eignet
auch wesensmidBig hohern Stufen die gleiche Zerstorbarkeit, Indivi-
dualitit und Existenz, so daB in der Seinsweise schlechterdings kein
Unterschied angebbar sei 2. Ein solcher besteht nach ihm nur zwischen
dem Dasein des Realen und des Idealen ; ja hier begriindet die Ver-
schiedenheit des Daseins den Unterschied der beiden Sphiren3. Wir
glauben auch unter den innerweltlichen Substanzen eine Stufung im
Dasein annehmen zu miissen. Denn diesem stehen sie wie die Potenz
dem Akte gegeniiber, d. h. im Verhiltnis des Entsprechens. Sind nun
die verschiedenen Substanzen als Potenzen unter sich verschieden,
dann sind es auch die ihnen zugeordneten Akte des Daseins. Nun
besteht anerkanntermaBen unter den Substanzen ein im Wesen
griindender Unterschied. Darum ist auch der Daseinsakt wesensver-
schiedener Substanzen verschieden. Es ist mit andern Worten bei
Belebtem und Unbelebtem, bei Sinnlichem und Geistigem die Seins-
weise nicht die gleiche, wenngleich es bei phinomenologischer Betrach-
tung also scheinen mag. Das Sein in sich, abstrakt, unabhingig von
der jeweiligen Substanz betrachtet, deren Dasein es ist, einfach Ver-
neinung des Nichtseins, kennt keine Unterschiede, kein Mehr und
Weniger. Falls es Grade und Unterschiede gibt, konnen diese nicht
von ihm, sondern nur von einem andern kommen, von dem Mehr
oder Weniger seines Trigers. Dieser steht, je nach seinem Gehalt an
Unvollkommenheit, Potenzialitiit, Materie, dem Nichtsein mehr oder
weniger nahe* und ist Triger eines seiner Stellung gemiiBen Seins.
Gegen eine Stufung in dem Sein des Seienden spricht es nicht, wenn
das Sein einer wesensmifBig hohern Ordnung dem gleichen Wandel

1 Ontologie a. a. O. 76.

2 Ebd. vgl. auch Hessen a. a. O. 41 ff. ; M. Wittmann, Die moderne Wert-
ethik (Miinster 1940) 259.

3 Ontologie a. a. O. 120.

4 Thomas c. Gent. 1, 28.



Die Stellung des Menschen im Kosmos 311

unterliegt, wie das der niedern, vielleicht noch gefihrdeter und wider-
standsunfihiger ist als dieses. Der gleiche StoB, den der unbelebte
Korper ohne Schaden aushilt, mag fiir eine Pflanze den Untergang
bedeuten. Keineswegs ist darum ihr Sein geringer, es bleibt vollkom-
mener als das des rohen Korpers. Der Triger des organischen Lebens
ist eine feiner strukturierte Einheit als der unbelebte Stoff, und gerade
darum koénnen Einfliisse von auBen hier leichter schadigend wirken
und den Organismus als Tréiger einer der Lebensstufe entsprechenden
Existenz vernichten.

III. Die Stufen des Seienden in der Welt.

Wenn man von der Welt als einem Kosmos spricht, erkennt man
in ihr irgendeine Ordnung des Seienden an. Nur unter dieser Voraus-
setzung laBt sich auch sinnvoll nach der Stellung des Menschen
fragen.

1. Nietzsche hat allerdings von der Welt als einem Chaos gesprochen,
von Vorgingen in ihr ohne Zwang und Gesetze!. Nach Kant wire
erst der Mensch der Demiurg, der durch seine a priori bereitliegenden
Denkformen die chaotischen Eindriicke gestaltet, die Welt zu einem
Kosmos bildet. Ganz in seinen Spuren wandelnd, meint Rickert: Die
Welt, « wie sie uns gegeben ist ..., ist nicht ein geordneter Kosmos,
sondern ... eine uniibersehbare Mannigfaltigkeit ». Sie ist «unsyste-
matisch gedacht, fiir den wissenschaftlichen Menschen ein heterogenes
Kontinuum, dem er theoretisch hilflos gegeniibersteht, oder noch
allgemeiner gesprochen: ein Chaos»2. Nur durch das System wird
sie « vom theoretischen Chaos zum theoretisch begriffenen Kosmos » 2.

Fiir den erkenntnistheoretischen Realismus erweist sich die Welt
als eine in sich geordnete Vielheit. Das ergibt sich zunichst aus der
feststellbaren, staunenerregenden Ein- und Unterordnung ihrer einzelnen
Teile, dem Zusammenspiel der verschiedenen Krifte und Ziele. Diese
Ordnungseinheit ist aber nicht AusfluB einer substanziellen Seins-
einheit. Die Welt ist nicht eine einzige Substanz, weniger noch ein
Organismus oder gar ein geistgeformtes Wesen, dessen unselbstéindige
Teile und Glieder die einzelnen Dinge wiren. Sie ist eine Vielheit von
wesens- und zahlenmiBig verschiedenen Einzelsubstanzen. Denn so

1 Fy. Nietzsche, Werke, gr. Ausgabe (1895) VI 13.
2 Allgemeine Grundlegung a. a. O. 6.
3 Die Philosophie des Lebens (Tiibingen 1922) 148.



312 Die Stellung des Menschen im Kosmos

unbestreitbar ein Zusammenwirken der Dinge auch sein mag, es ist
nicht so, daB sich daraus ein inneres Zusammengehoren, eine Einheit
im Sein ableiten lieBe. Die verschiedenen Krifte und Titigkeiten, aus
deren Zusammengehen die Harmonie im Weltall flieBt, werden nicht
wie in einem Organismus durch eine dahinterstehende, leitende Kraft
zusammengefaBt, auf ein jhre eigene Reichweite iibersteigendes Ziel,
nimlich die Erhaltung und Ausgestaltung des hoéhern Ganzen ein-
gespannt, und damit zu einer héhern Leistung, die die seinsmiBige
Einheit dieser Korper forderte, emporgefithrt. Die Titigkeiten und
Wirkungen der Dinge aufeinander erkliren sich ohne ein solches
einigendes Band. Sie gehen nicht {iber das hinaus, was die Dinge
kraft ihrer Wesensgesetzlichkeiten leisten konnen. Sie setzen keine
Titigkeiten, deren Ziel die Erhaltung des Ganzen wire, wenngleich
sie einander zweckmifBig zugeordnet sind. Doch ist das eine rein dulBere
Teleologie, eine Folge der innern, die die Dinge auf sich selbst als Ganzes
ordnet. Die Welt als Ganzes ist also eine Einheit, doch nicht nach
Art des Organismus, sondern einer kunstvoll gebauten Maschine. Der
Zug nach Einheit ist darum dem Verstande eigen, weil sie sich irgend-
wie im Seienden, seinem Gegenstande, findet, doch es ist nicht die
Einheit des die Wirklichkeit vergewaltigendenden Monismus.

Die Weltdinge sind nicht nur zahlenmiBig unter sich verschieden.
Bei bestimmten Einzelwesen zeigen sich Ubereinstimmungen und
Ahnlichkeiten, durch die es méglich ist, sie zu Gruppen zu verbinden.
So lassen sich Einheiten herstellen, deren Mitglieder alle die gleichen
Wesensmerkmale tragen, eine Art bilden und sich von andern, nach
gleichen Gesichtspunkten zusammengestellten Gruppen artmiiBig,
wesentlich unterscheiden. So ergeben sich nicht nur einander neben-,
sondern auch {iiber- und untergeordnete Einheiten oder Seinsschichten,
wie schon angedeutet wurde.

Ihre Zahl wird verschieden angegeben. Miihelos unterscheidet
schon das vorwissenschaftliche Denken die Gruppen des Unbelebten
und des Belebten. Der Monismus aber liBt selbst diese Unterscheidung
nicht gelten, setzt das Leben entweder auf die Stufe des bloBen Stoffes
herab, setzt es mit diesem gleich, oder hebt ihn auf die Stufe des
Lebens herauf, oder liBt gar beides Erscheinungsform eines unbekannten
Dritten sein. Descartes macht die Unterscheidung von ausgedehntem
und denkendem Sein!. Ein Seiendes ist entweder denkend, und dann

! Principia philosophiae I. Nr. 14.



Die Stellung des Menschen im Kosmos 313

nicht ausgedehnt, oder ausgedehnt, und dann nicht denkend, d. h.
seelische Tiatigkeiten setzend. Eine verhingnisvolle Einteilung, die ihn
das Tier als bloBe Maschine betrachten und der menschlichen Geist-
Korper-Einheit in keiner Weise gerecht werden lieB. Der deutsche
Idealismus kennt besonders die Stufen: Natur und Geist. Heidegger
nennt als groBe Gruppen des Daseienden die vom Menschen gebildete
Seinsstufe — und die einseitig relativ zu ihm gedeutete, den Charakter
des « Daseins » entbehrende Schicht der Dingwelt, des Vorhandenen
und des in ihr enthaltenen Zuhandenen, des Zeuges!. N. Hartmann
spricht von den Stufen des unbelebten, belebten und geistigen Seins
als den groBen Hohenunterschieden der Kategorien mit je eigener
Gesetzlichkeit 2. Im Bereich des Lebens unterscheidet Scheler fiinf
iibereinanderliegende Sphiren : die des bloBen Gefiihlsdranges, dariiber
die des Instinktes, der als eine Spezialisierung des Gefiihlsdranges zu
betrachten sei und ein fiir die Erhaltung des Einzelwesens oder der Art
bedeutsames Verhalten darstelle. Die dritte Stufe, gebildet durch das
assoziative Gedichtnis, und die vierte, die der praktischen Intelligenz,
seien Ergebnis des zerfallenden Instinktes. Diese, schon bei Tieren
auftretende Intelligenz ermogliche sofortiges, nicht auf wiederholte
Versuche angewiesenes sinnvolles Verhalten. An letzter und hochster
Stelle steht der die Freiheit begriindende Geist 3.

F. Hoffmann kennt in der Welt des Lebendigen die Schichten :
Leib, Trieb, Seele, Geist, wobei die hohere nicht nur an die niedere
gebunden, sondern auch aus ihr entstanden sein soll4, trotzdem
aber ihre « bestimmte spezifische Fédrbung » und «besondere Gesetz-
lichkeit » hat 5.

In den einzelnen Sphiren des Unbelebten, Belebten, Beseelten
und Geistigen, die zugleich auch iibereinanderliegende und entsprechend
seinsmiBig wertvollere Stufen bilden, wobei die Freiheit und Unab-
hingigkeit von der Materie letztlich ausschlaggebend ist, gibt es dann
wieder eine schier uniibersehbare Fiille nebeneinanderliegender und
gradmiBig iiber- und untergeordneter Gruppen. Man braucht nur
hinzuweisen auf den Formenreichtum im pflanzlichen und tierischen

1 M. Heidegger, Sein und Zeit (Halle 1929) 66 ff. 117 ff.

2 Vgl. N. Hartmann, Aufbau der realen Welt (Berlin 1940) 188 ff., Das
Problem des geistigen Seins 14 ff., 61 ff., Ethik 503, 544.

3 M. Scheler, Die Stellung des Menschen im Kosmos (Darmstadt 1928) 226.

4 H. F. Hoffmann, Die Schichttheorie (Stuttgart 1935) 67, 37 ff., 46 ff.

5 A.a. O.6, 68 97.



314 Die Stellung des Menschen im Kosmos

Leben, angefangen von einfachsten einzelligen Wesen bis zu den
hochsten, duBerst verwickelt zusammengesetzten und differenzierten
Organismen. Im Reich der reinen Geister, dessen Existenz sich aller-
dings auf rein natiirlichem Wege nicht erweisen liBt, schopft jedes
Einzelwesen die Vollkommenheit seiner Art aus, so da man so viele
Arten anzunehmen hat, als es Einzelwesen gibt. Unter den zur gleichen
Art gehorenden Menschen bestehen tiefgreifende, sich auf Leib und
Seele beziehende substanzielle Verschiedenheiten.

Es ist zwar moglich, die Wesensmerkmale und Unterschiede der
angefiithrten Schichten anzugeben ; unmoglich aber, die auf den unter-
geistigen Stufen liegenden natiirlichen Arten durch Angabe ihrer Gattung
und des Artunterschiedes, also durch metaphysische Begriffsbestimmung
zu bezeichnen. Was das Wesen eines bestimmten Minerals, einer
Pflanzen- oder Tierart ausmacht, konnen wir nicht sagen. Wir wissen,
was den Korper zu diesem macht, worin das Wesen des pflanzlichen
und tierischen Lebens besteht, doch den Artcharakter des Eisens, des
Goldes, der Eiche und Buche, des Hirsches oder des Buchfinks kennen
wir nicht. Man muB sich hier mit einer beschreibenden Begriffs-
bestimmung begniigen, die eine Reihe mehr oder weniger bezeichnender,
wesentlich aber nicht weiter durchschaubarer Merkmale zusammen-
faBt, durch die eine Art hinreichend von der andern unterschieden
wird 1.

Die Sonderstellung des Menschen in der Koérperwelt erlaubt bei
ihm eine solche metaphysische Begriffsbestimmung. Als einziges Wesen
dieser Ordnung ist er durch die Vernunft geistig artbestimmt und
dadurch von allen andern Koérpernwesen klar, als letzte, nicht mehr
weiter teilbare Art geschieden.

2. Wir brauchen fiir unsern Zweck nicht iiber das den einzelnen
Schichten Eigene hinauszugehen. Die so gewonnene unvollkommene
Wesenserkenntnis des Seienden ist zudem nur auf Umwegen zu
gewinnen. Der Mensch ist eines unmittelbaren Zugriffs in das Wesen
nicht fihig. Er vermag es nur zu fassen, soweit es sich in seinen
unwesentlichen Bestimmtheiten, den durch die Sinne faBbaren Akzi-
denzien, ausspricht. Es mag wohl zunichst befremden, daB der Mensch
selbst seinem angepaBten Gegenstande, den Wesenheiten der Korper-
dinge so gehemmt ist ; aber der Eigenart seines Seins, seines Mensch-

1 Vgl. J. De Vries, Denken und Sein (Freiburg 1937) 221 ff. ; L. Noél, Notes
d’Epistémologie thomiste (Paris 1925) 142; J. Maritain, Les degrés du savoir
(Paris 1932) 62.



Die Stellung des Menschen im Kosmos 315

seins ist gerade dieser unvollkommene Gegenstand und die umstind-
liche Art ihn zu erfassen, angemessen.

Unter den auf das Wesen weisenden Akzidenzien ist vor allem
eines bedeutungsvoll : die Titigkeit. In ihr ist das Sein auf seiner
Hohe, findet durch sie seinen entsprechenden Ausdruck, offenbart, was
in ihm steckt. Das Tun richtet sich nach dem Sein, ist wie dieses,
und darum erlaubt es auch einen richtigen RiickschluB3 auf seine Quelle 1.

a) In der Korperwelt spielen sich Vorginge ab, die man als ein
gegenseitiges Aufeinanderwirken der Korper bezeichnen muB. Der
eine, durch duBern Ansto in Bewegung versetzt, bringt auch in
einem andern, mit dem er in Verbindung steht, eine solche hervor.
Das ist die dem Korper wesenseigene Titigkeit, die in einen andern
hiniiberlangt, eine Wirkung in ihm hervorbringt und ihn sich dadurch
unterwirft. Je ungeeigneter der fremde Korper fiir die hervorzu-
bringende Wirkung ist, um so vollkommener ist die Titigkeit. Diese
Alltiatigkeit ist philosophisch nicht so leicht verstindlich. Wie ist
es moglich, daB ein Seiendes in seiner Titigkeit auf ein andres, ihm
also fremdes, hintibergreift und dort etwas hervorbringt ? Wie ist es
zu erkliren, daB die Wirkung einer diesem Seienden zugehorenden
Titigkeit in jenem andern auftritt ? Eine solche iibergreifende, « hin-
iiberwandernde » Titigkeit fordert einen entsprechend strukturierten
Triger. Dessen Sein muB idhnlich gelockert, ebenso wenig bei sich
selber und in sich abgeschlossen sein, wie jene Titigkeit. Und so ist
der Korper seinem Wesen nach. Zwar ist er nicht nur bloBe Ausdeh-
nung, sondern geformte Materie. Es spielen sich in ihm nicht nur
mechanische Vorginge ab, die sich aus Masse, Druck und StoB,
Schwerkraft und Anziehung erkliren, sondern auch in qualitativ ver-
schiedenen chemischen Kriften begriindete Prozesse, die eigenen
Gesetzen unterstehen, doch auch zur Gruppe der hiniiberlangenden
Tiétigkeit gehoren. Wegen der Materie aber, die der Korper einschlielt,
kommt ihm notwendig jene Ausdehnung zu, fordert er wesensmaBig
ausgedehnt zu sein, alles, was zu ihm gehort, nebeneinander, im Raume
ausgebreitet zu haben. Das besagt : Die Einheit, das Sich-selbst-Haben
und Besitzen, das Substanzsein des Kérpers ist noch sehr gering, und
damit auch sein Anteil am Sein. In der Materie ist das Prinzip der
Unbestimmtheit und Unselbstindigkeit in das Wesen des Kérperdinges
hineingetragen. Unbestimmtheit aber ist das Merkmal des Nichts, des

v Thomas, Sum. theol. I. 89, 1.



316 Die Stellung des Menschen im Kosmos

Gegenteils vom Sein. So unwahr es auch scheinen mag, die sich den
Sinnen aufdringende massive Wirklichkeit der Koérperwelt steht von
allem Wirklichen dem Nichtsein am nichsten. Dem Korper kommt,
wenngleich er eine Ganzheit ist, die unterste Stufe der Einheit zu,
eine Einheit ohne Mittelpunkt. Nur ein gewisses Zueinander der Teile
verhindert deren bloBes Nebeneinander und beziehungsloses Ausein-
ander. Nach dem Grade der Einheit richtet sich jedoch das Ma@ des
Seins. Das Ausgebreitetsein im Raum, der Mangel an Eigensein und
Geschlossenheit, die Moglichkeit, durch einfache Teilung neue Ganz-
heiten entstehen zu lassen, bringt die Koérper untereinander vielmehr
zusammen. Sie sind nicht so scharf voneinander abgegrenzt, riicken
mehr zueinander und bilden so eine gewisse Einheit, daB die einzelnen
eher Teile als Ganze zu sein scheinen. Damit ist der Boden fiir eine
solche « hiniiberwandernde » Tétigkeit bereitet ; es ist eigentlich nicht
ein ganz fremder Koérper, in dem der eine durch seine Titigkeit eine
Wirkung hervorbringt. Wo eine andere Art von Titigkeit festgestellt
wird, muB3 es sich auch um eine andere Seinsart handeln.

b) Nun gibt es solche, die das Gegenteil der von aulen kommenden
und nach auBen gehenden, der wandernden Titigkeiten sind. Es gibt
solche, die aus dem Innern des Titigen stammen und deren Wirkung
auch in ihm verbleibt, die ihren eigenen Titer vervollkommnen. Es
handelt sich mit andern Worten um Titigkeiten, deren Triger unter
einer Riicksicht wirkend, unter einer andern empfangend, bewegend
und bewegt werdend ist, um eine unvollstindige und unvollkommene
Selbstbewegung. Ein in Bewegung seiender Teil setzt einen andern
des gleichen Ganzen in Bewegung. In solchen Fillen spricht man von
Lebensvorgingen!. Sie koénnen im Bereich des kontingenten Seins
immer nur die Form einer unvollstindigen Selbstbewegung haben,
weil hier stets ein Ubergang von der Potenz in den Akt stattfindet.
Auch bei Lebensvorgingen mull der erste AnstoB, die Ankurbelung
von einem andern, schon in Titigkeit seienden kommen, dann kann
das so teilweise in Bewegung Gesetzte seine andern Teile selbst bewegen.

Titigkeiten, die keine auBerhalb des Titigen liegende Wirkung
setzen, sondern ganz in ihm verbleiben, ihm immanent, auf ihn bezogen
sind, diese Lebenstitigkeiten unterstellen eine entsprechende Seinsver-

1 Vgl. Avristoteles : Uber die Seele II. 1 412a 14 : D. Mercier, La définition
philosophique de la vie (Louvain 1898) ; Thomas 1. 18, 1 u. 2; I. II. 3, 2 ad 1;
In II. de anima lect. 1; c. Gent. 1, 97 ; W. Roux, Die angebliche kiinstliche Er-
zeugung von Lebwesen in: Umschau 1906 Nr. 8, 5.



Die Stellung des Menschen im Kosmos 317

fassung ihres Trigers. Sie wird im Unterschied zum Unbelebten in einer
groBern Geschlossenheit nach innen und Abgeschlossenheit nach auB3en,
einer vollern Festigkeit, Selbstindigkeit und Einheit zu suchen sein.
Der belebte Korper oder Organismus ist gewissermaBen umschrieben
von aufeinander bezogenen Lebensvorgingen. Das in ihrem Bereich
gelegene Ganze ist von andern Organismen viel deutlicher abgegrenzt
als die unbelebten Substanzen voneinander; eine Verwischung der
Grenzen ist viel weniger moglich. Die Eigenart des Lebens als Vorgang,
als Dynamik betrachtet, erfordert eine neue, iibermolekulare Einheit
des Lebendigen, eine neue entsprechende Seinsbestimmtheit oder Form.
Die den hiniiberwandernden wesentlich iiberlegenen innebleibenden
Titigkeiten offenbaren eine neue, wesentlich hohere Seinsschicht als
die des bloBen Korpers. Die Lebensform erhebt den Stoff, mit dem
sie sich zur substanziellen Einheit verbindet, auf eine hohere Stufe
und gibt dem Stoff zugleich mit dem Leben das korperliche Sein. Bei
der Verbindung mit der Lebensform mul der tote Stoff seine Form,
d. 1. diese bestimmte Korperlichkeit, ablegen, um eine neue mit der
Lebensform zu erhalten. Nur so erklirt sich die Einheit geniigend,
die zwischen Leben und Materie auf dieser Stufe besteht.

Doch die Lebenstitigkeiten haben nicht alle den gleichen Grad
der Innerlichkeit, die gleiche Vollkommenheit der Selbstbewegung, und
entsprechende Unterschiede finden sich darum auch bei den Lebens-
trigern. Diese Unterschiede begriinden wesentlich verschiedene Stufen
im Bereich des Lebens. Der Begriff « Leben» ist also mehrdeutig,
analog ; anders verwirklicht ist er im Ernihrungs-, anders im Sinnen-
und wieder anders im Geistesleben. Uberall aber handelt es sich um
eine Form der Selbstbewegung, der Immanenz. Darum ist die Begriffs-
bestimmung, die dies zum Ausdruck bringt, allen andern Formulierungen
vorzuziehen 1.

Der geringste Grad der Innerlichkeit, die unvollkommenste Form
der Selbstbewegung zeigt sich auf der Stufe des pflanzlichen Lebens.
Hier ist die Selbstbewegung eingeschrinkt auf die Ausfithrung der
Bewegung. Die Form, die substanzielle und akzidentelle, aus denen
sie hervorgeht, ist eindeutig von der Natur festgelegt, wie auch das
Ziel, auf das sie ausgerichtet ist 2. Die pflanzliche Lebenstatigkeit
besteht in der Umwandlung brauchbarer unbelebter Stoffe und deren

1 Vgl. die von Mercier angestellte Priifung anderer Begriffsbestimmungen
des Lebens, Psychologie a. a. O. I. 50-51.
2 Thomas, 1. 18, 3.



318 Die Stellung des Menschen im Kosmos

Aufnahme in die eigene Substanz, in der Ausscheidung verbrauchter
Stoffe, in den Vorgingen der Ernidhrung also, sodann im Wachstum,
unter dem man sich eine, durch reichlichere Ernihrungstitigkeit ver-
ursachte Zunahme an Ausdehnung vorzustellen hat, in der Zeugung,
durch die Leben weitergegeben wird, ein der Natur nach gleiches Lebe-
wesen aus einem andern entsteht?!, und zuletzt in der Anpassung an
die Verhiltnisse. Die Innerlichkeit dieser Titigkeiten ist noch nicht
so groB3, daB sie nicht iiber das Vermdgen, das sie setzt, hinauslangten,
wie das beim Erkennen der Fall ist. Ein Teil des Organismus wirkt
auf einen andern in «hiniibergreifender » Weise. Von Innerlichkeit
kann man nur in dem Sinne reden, als die Wirkung im Organismus
selbst verbleibt. Sinneswahrnehmung, Empfindung, BewuBtsein, Er-
kenntnisvorginge also sind weder festzustellen, noch von der physio-
logischen Struktur der Pflanze gefordert. Um sich im Dasein zu
behaupten, bedarf sie ihrer nicht ; denn sie steht mit ihren in der Erde
und der Luft enthaltenen Aufbaustoffen unmittelbar in Verbindung.
Wer ihr trotzdem Erkennen und Fiihlen zuerkennt, iibertrigt in dichte-
rischer Freiheit andern Seinsstufen angehoérende Vorginge auf sie.
Darum ist Bergsons bekanntes Wort: «La plante est un animal
endormi» eher geistreich als wahr zu nennen.

Die der pflanzlichen Lebenstdtigkeit entsprechende Innerlichkeit
ist darum noch unvollkommen. Letztlich verliert sie sich doch wieder
nach auBen, da sie mit der Bildung von Bliiten und Friichten endet,
die der Fortpflanzung dienen. Ganz entsprechend ist das Sein der
Pflanze. Die Zellen, die dhnlich wie die Atome beim Korper ihre
letzten Aufbauelemente sind, erfreuen sich einer gréBern Selbstindig-
keit. « Auch fehlen der Pflanze die Zentralorgane der Reizleitung, des
Stoff- und Kraftwechsels, des Umtriebs der Erndhrungsfliissigkeiten ».
Sie zeigt reichste Entwicklung der Oberflichenentfaltung nach auBen
bei kirglicher Entwicklung der innern Gewebe 2. Mit Recht kann man
darum hier von einer offenen Form sprechen. Sie stellt keine derartig
geschlossene Einheit dar, wie sie etwa im Tierleib vorliegt, der mittels
eines Zentralorgans, des Herzens, den ganzen Stoffwechselkreislauf
regelt und durch Wahrnehmung und Empfindung weitgehend unab-
hingig wird von seiner Umgebung. So tritt denn auch die Bedeutung
des Einzelwesens im Pflanzenreiche nicht so sehr hervor; es steht

11. 78, 2.
2 Vgl. H. André, Der Wesensunterschied von Pflanze, Tier und Mensch
(Habelschwerdt 1924) 27 ff.



Die Stellung des Menschen im Kosmos 319

noch ganz im Dienst der Arterhaltung, von der es seinen Sinn erhilt,
ist nur Durchgangspunkt des Lebens!. Darum ist auch hier der Tod
weniger ausgeprigte Erscheinung als beim Tier. Infolge solch geringer
Individualitit ist die Pflanze, wie schon Aristoteles gesehen hat, nur
tatsichlich eine Einheit, der Moglichkeit nach jedoch eine Vielheit, da
sie durch Ableger und Stecklinge leicht vermehrbar ist.

So stellt sich das Sein der Pflanze dar, wenn man es an einer
hohern Stufe miBt. Das hebt aber ihre Eigenart und ihren gréBern
Wert, ihre «groBere Seinsfillle und strengere Individualitit» dem
Unbelebten gegeniiber in keiner Weise auf. Zwischen der iiber-
greifenden Titigkeit des unbelebten und der verinnerlichenden des
belebten Stoffes gibt es keine flieBenden Uberginge, und ebensowenig
in ihren Trigern. Zwar kehren die Elemente und Krifte der niedern
Schicht in der hohern wieder, und insofern ist diese von jener abhingig,
ist an sie gebunden, ruht auf ihr auf. Aber die hoéhere formt und
leitet die in sich aufgenommenen Elemente der tiefern Schicht nach
eigener Gesetzlichkeit und eigenen Zielen. Zwar kennt auch das Reich
des Unbelebten jene Starre und Ruhe nicht, die man ihm nicht selten
beigelegt. Die gegenseitige Anziehung und der daraus folgende gegen-
seitige Widerstand der Korper, von denen die Philosophie stets wubBte,
und vor allem die in den Atomen sich abwickelnden, an das Geschehen
im Sternensystem erinnernden Vorginge beweisen, daB hier stindig
Bewegung herrscht. Aber alle wirkenden chemischen und physikalischen
Krifte streben hin zu festem Gleichgewicht, zu festen Verbindungen,
zum Ausgleich aller Unterschiede. In den Lebensvorgingen zeigen
sich die entgegengesetzten Eigenschaften. Hier sind AbschluB und Ziel
einer Bewegung schon wieder Anfang zu einer neuen 2. Die Krifte
stehen in einem &duBerst labilen Gleichgewicht, ihr Zusammenspiel
andert sich bestindig, entsprechend den jeweiligen Bediirfnissen des
Lebewesens. Dieses 1iBt sich darum nicht nach rein chemischen oder
physikalischen Gesetzen erkliren. Die Hinordnung seiner verschiedenen
Stoffe und Krifte auf ein hoheres Ziel, auf die Erhaltung und Aus-
gestaltung des Ganzen, die Erginzung schadhafter Teile, die Ubernahme
der Funktion des einen durch einen andern 3, die Selbstregulation und

1 Vgl. Thomas, C. Gent. 6, 11.

2 Vgl. B. Diirken, Lehrbuch der experimentellen Zoologie (Berlin 1928)
685-689.

8 Drieschs Versuch mit Seeigeleiern hat die priformistische Keimplasma-
theorie von Weismann, nach der im Keime schon ein fertiges Wesen vorgebildet,



320 Die Stellung des Menschen im Kosmos

Fortpflanzung, all das bleibt bei der Deutung der Pflanze als Maschine
ungedeutet. Hier mul} ein neues Prinzip, eine neue, diese hohere Ein-
heit und Zielrichtung begriindende hohere Form am Werke sein. Nur
die Verbindung dieser Form mit der Materie zu einer Natur erklirt
die Eigenart der angefiithrten Titigkeiten, in denen mechanisches und
aus einer hohern Kraft flieBendes Geschehen in eins verbunden sind.
Eine solche Einheit verschiedener Titigkeitsformen unterstellt zu
dhnlicher Einheit verbundene Seinselemente. Das ist nun die Lebens-
form und die Materie, die miteinander eine substanzielle Einheit schaffen.
Driesch, der auf den in der Einheit des Organismus bestehenden « radi-
kalen Dualismus zwischen Materie und Vitalfaktor » besonders hin-
weist, unterliflt es, die andre Seite, das Verhiltnis des Sicherginzens
und Forderns beider zu beachten!. Das aus Lebensform und Materie
gebildete Ganze ist mehr, ist etwas andres, als die Summe seiner Teile,
es wird nicht’ von ihnen aufgebaut, sondern sie von ihm. Dafiir gibt
es in der chemisch-physikalischen Welt kein Gleichnis, dort ist das
Ganze stets die Summe seiner Teile, ist nach einem Ausdruck Drieschs
« merogen », entsteht durch das Zusammenkommen von Teilchen und
deren Kriften.

Zwar wurde, vor allem in der Bliitezeit des Materialismus, immer
wieder auf Vorginge im Unbelebten hingewiesen, die denen im Belebten
nicht nur dhnlich, sondern gleich sein sollten. Erwihnt seien solche
an den aus Kupfervitriol und Blutlaugensalzlosung gebildeten kiinst-
lichen Zellen 2, oder Rhumblers Versuche mit Chloroformtrépfchen, die
er in einer Fliissigkeit gleichen spezifischen Gewichtes in Suspension
gebracht hatte 3, ferner die « fliissigen » Kristalle O. Lehmanns. Bei
den Kiristallen hat man ebenfalls eine vom Ganzen ausgehende Selbst-
regulation feststellen wollen. So stelle z. B. ein Alaunkristall mit
abgebrochener Spitze, in eine Nihrsalzlosung gebracht, erst diese
Spitze wieder her, ehe er an andern Stellen Teile ansetze. In Wirklich-
keit besteht aber zwischen diesen und den Lebensvorgingen nur eine

und dieser als eine Maschine mit an allen Stellen fertigen Einzelteilchen ist,
widerlegt. Denn er zeigte, daBl aus einem halben oder geviertelten Keime nicht
ein Teilwesen, sondern ein Ganzes entsteht, der Keim also ein « Aquipotenzielles,
horminisches System » sei. Uber die Versuche Drieschs mit der Aszidie und
G. Wolffs am Auge des Salamanders vgl. E. Dennert, Die Natur, das Wunder
Gottes 119 ff., 130 ff.

1 H. Driesch, Biologische Probleme hoherer Art (Leipzig 1941) 42 ff.

2 Vgl. B. Bavink a. a. O, 359 fi.

3 Vgl. E. Abderhalden, Handbuch der biologischen Arbeitsmethoden, Abt. V
3 A (1921) 219 fi.



Die Stellung des Menschen im Kosmos 321

juBere Ahnlichkeit ; bestenfalls handelt es sich um Modelle fiir die
Mechanik der Lebensvorginge. Die «kiinstlichen Synthesen», d. h.
im Laboratorium hergestellte chemische Verbindungen, wie sie nur
im Organismus vorkommen, sind und bleiben Totgeburten. Wohl
zeigt das Leben schon auf seiner untersten Stufe eine Reihe von Graden ;
und in seinen einfachsten Formen, den Bakteriophagen und den noch
kleineren Viruskorperchen, riickt es eng an die Schicht des Unbelebten
heran. Aber auch die primitivsten LebensiuBerungen und ihre Triger
bleiben durch einen Wesensunterschied von jener andern Schicht
getrennt. Bakteriophagen und &dhnliche Gebilde sind keine Mittel-
stiicke, Ubergangsdinge zwischen beiden Ordnungen, sondern wirkliche
Iebewesen, wie sich aus der bei ihnen stattfindenden Selbstaufnahme
und Selbstumformung von Stoff, dem Wachstum und der Vermehrungs-
fahigkeit ergibt, wenngleich Dissimilation und Bewegung fehlen.

Kann nach dem Gesagten auch auf weite Strecken hin eine
physikalisch-chemische Betrachtungsweise fruchtbar auf dieser untersten
Stufe des Lebens angewandt werden, lassen sich die einzelnen Vorginge
auch mit staunenswerter Genauigkeit und Widerspruchslosigkeit in ihre
Formeln fassen, so sind ihr doch Grenzen gesetzt. Das Leben in seiner
Eigenart wird von ihr nicht eihgefangen.

¢) Die AuBerungen der zweiten Lebensstufe zeigen ein Mehr an
Innerlichkeit. Zwar ist auch dem Tier das Ziel der Lebenstitigkeiten
naturhaft vorgeschrieben, es handelt triebhaft, wird von innen heraus
getrieben ; aber der Weg dazu wird durch selbsterworbene Formen
bestimmt. Angeregt wird das Sinnenleben von auBen, durch die Reize
der AuBenweltdinge, es endet im Innern durch sinnliches Erkennen
und Begehren. Die Erkenntnisinhalte leiten das Tier bei seinen Lebens-
betitigungen, in der Selbsterhaltung und Selbstentfaltung. Der hier
zuerst auftretende Erkenntnisvorgang ist eine ganz neuartige Tatigkeit,
in keiner Weise ableitbar aus den Vorgingen des ernihrenden Lebens.
Er hat wieder Akte des Begehrens und Fiihlens zur Folge, und bei
den meisten Tieren ist damit auch die Fihigkeit der Ortsbewegung
verbunden.

Der Lebensvorgang des Erkennens und Begehrens ist keine phy-
sische, sondern eine metaphysische Tétigkeit, da er seinem Wesen nach
nicht auf die Hervorbringung einer Wirkung innerhalb des Trigers
ausgerichtet ist, sondern das Titigkeitsvermogen selber in der Form
einer Beschaffenheit vervollkommnet. Das Erkenntnistun geniigt sich
selbst, ist nicht auf die Hervorbringung einer von ihm verschiedenen

Diyus Thomas. 21



322 Die Stellung des Menschen im Kosmos

Wirkung eingestellt und kommt, falls es etwas hervorbringt, dadurch
nicht zur Ruhe, sondern macht den Erkennenden einfach erkennend.
Es gehort nicht in die Gruppe der Wirkursachen.

Erst beim Erkennen liegt Innerlichkeit im eigentlichen Sinne vor.
Es bleibt nicht nur wie die physische Titigkeit des ernihrenden Lebens
innerhalb des Lebenstrigers, sondern auch innerhalb des titigen Ver-
mogens. In diesem erhilt der Gegenstand neben seinem physischen
ein neues, intentionales Dasein ; er wird dem Erkennenden verinner-
licht, ohne mit ihm zu einem Dritten zu verschmelzen, wie das bei
der physischen Aufnahme und Verbindung von Beschaffenheiten der
Fall ist. Von einem Ofen strémt z. B. Wirme auf meinen Korper aus.
Sie beeinfluBt ihn, bestimmt ihn, es wird aus beiden das Neue: der
erwirmte Korper. Zugleich aber empfindet dieser Korper auch die
Wirme, d. h. er besitzt sie erkenntnismiBig. In diesem Fall entsteht
jedoch aus beiden nicht etwa ein erwirmtes Erkenntnisvermogen, der
erwirmte Temperatursinn, sondern im Empfinden bleibt die Wirme
in ihrem Eigensein, steht dem Empfindenden gegeniiber, er besitzt sie
gegenstindlich. Daraus folgt : der Erkenntnisgegenstand ist vom Er-
kenntnisvermogen aufgenommen, nicht sofern dieses ein noch zu
bestimmender, zu aktuierender Untergrund ist ; denn sonst wiire aus
beiden ein neues Drittes, eben das erwihnte Vermdigen geworden. Um
jenes eigenartige Verhiltnis zu dem Gegenstand zu gewinnen, der
zugleich von ihm besessen und dabei doch von ihm in seinem Eigensein
belassen wird, durfte es ihm gegeniiber nicht im Zustand der Bestimm-
barkeit, der Potenz, sondern der Bestimmtheit, des Aktes sein. Innerliche
Tiatigkeit von der Héhe des Erkennens verlangt also eine gewisse Un-
abhingigkeit von der Potenzialitit, der Bestimmbarkeit des Unter-
grundes. Der des Erkennens fihige Korper muB sich demnach irgend-
wie iiber die Bestimmbarkeit der ihm wesentlich anhaftenden Materie,
des Feindes aller Innerlichkeit, erheben kénnen.

Folge der Erkenntnistitigkeit sind die mit ihr den gleichen Grad
der potenziellen Unabhingigkeit teilenden Vorginge des Verlangens
und Strebens. Es ist nimlich mit jeder Form ein ihr entsprechendes
Streben verbunden. Erhilt nun der Erkennende zu seiner physischen
Form durch die Erkenntnistitigkeit noch eine neue intentionale Form,
tritt zu seinem naturhaften Streben ein weiteres, durch die Erkenntnis-
form ausgeléstes hinzu.

Erkenntnistitigkeit, wie sie dem Tiere eigen ist, ist an Organe,
und damit an den Stoff gebunden. Daher kénnen auch nur kérperliche



Die Stellung des Menschen im Kosmos 323

Bestimmtheiten Gegenstand einer solchen Sinneserkenntnis sein, und
diese konnen nur in koérperlicher, d. h. konkret ausgedehnter Weise
von den Erkenntnisvermigen aufgenommen werden. Unausgedehnte
Erfassung eines ausgedehnten Gegenstandes und Erfassung unaus-
gedehnter Gegenstinde gibt es auf dieser Erkenntnisstufe nicht. Bei
hohern Tieren, vor allem bei Affen festgestellte T#tigkeiten?!, die das
Ergebnis einer die Beziehung von Ziel und Mittel erfassenden Erkenntnis
sein sollen, liegen alle innerhalb eines durch Trieb und sinnliche Vor-
stellungsverkniipfung einférmig bestimmten Erkennens. Das Tier ver-
steht nicht ; auch bei seiner Werkzeugbeniitzung erhebt es sich nicht
iiber den Naturzusammenhang, in den es triebhaft kausal eingeordnet
ist 2. Zu solchen Erkenntnissen reicht seine Gelgstheit von Poten-
zialitit und Stoff nicht aus. Diese besteht bei den mit Hilfe von
Organen, also notwendig an den Stoff gebundenen Erkenntnissen darin,
daB die betreffenden Inhalte gegenstindlich aufgenommen und im
sinnlichen Geddchtnis aufbewahrt werden. Sie behalten im Erkennenden
ihr Eigensein, sind keine physische Entwicklung und Erfiillung des
betreffenden Vermdgens, bilden mit ihm zusammen kein neues Drittes.

So sind die Tétigkeiten des sinnlichen Lebens, trotz ihrer Ver-
bundenheit mit denen des ernihrenden, doch etwas Arteigenes, Hoéheres.
Der héhern Tétigkeit muBl die Seinsverfassung des Tieres entsprechen.
Zwar ist seine Wesensform noch seinsnotwendig stoffgebunden, doch
in bestimmter Hinsicht von ihm schon unabhingig, irgendwie schon
erhaben iiber die Bestimmbarkeit des sie aufnehmenden materiellen
Untergrundes ; und je unabhingiger von der Potenzialitit sie ist, um
so vollkommener ist sie, und um so héher im Stufenbau des Seins
steht auch das Ganze, dessen Form sie ist. Die meisten Sinnenwesen
sind nicht an einen bestimten Ort gebunden, sondern kénnen sich
von einer Stelle zur andern im Raume bewegen, und bei den héhern
ist die Wesensform, die Seele, unausgedehnt und unteilbar. Dem Sinnen-
wesen eignet darum eine groBere Geschlossenheit und Einheit, und
folglich ein héherer Anteil am Sein. Es beherrscht sein eigenes Leben
und die AuBenwelt, ist ein selbstindiger Abschnitt des ihm ent-
sprechenden Lebenskreises, kammert sich moglichst ab gegen seine
Umgebung, und je hoher es auf der Stufe der Organismen steht, um
so mehr sondert es sich von der Gesamtheit aus, um so schirfer grenzt

1 B. Bavink a. a. O. 579, Anm. 538.
2 W. Sombart, Vom Menschen (Berlin 1938) 48 ff.; A. Gehlen, DerMensch
(Berlin 1940) 157 ff.



324 Die Stellung des Menschen im Kosmos

es sich in seinem Eigenleben ab. Das sinnliche Gedichtnis, in dem die
erkannten Dinge wie in einer Schatzkammer aufbewahrt sind, um bei
gegebener Gelegenheit wieder als richtunggebende Formen verwertet
zu werden, enthebt es in etwa schon der Bindung durch die Zeit.
Der Raum ist fiir es nicht mehr in dem MaBe wie bei der Pflanze
Anziehungsraum und Kraftraum, sondern Sinnenraum !. Man kann
darum beim Tier von einer geschlossenen Form sprechen. Seine Titig-
keit, allerdings noch von den Reizen der AuBenwelt ausgeldst, bleibt
im Innern der sinnlichen Vermdogen ; sein Sein ist in sich geschlossener,
in vollkommnerem Sinne Selbstand.

Allerdings gibt es auch hier wieder Grade. In ihren vollkommensten
Vertretern einerseits und den unvollkommensten anderseits riicken
Pflanzen- und Tierreich enge aneinander. Es mag sich im Einzelfalle
schwer entscheiden lassen, ob ein Einzelwesen zu dieser oder jener
Sphire zu zihlen ist, aber der Wesensunterschied zwischen beiden
bleibt trotzdem bestehen, nirgendwo wird er, wie Bergson meint, zu
einem Unterschied in den Proportionen herabgemindert 2. Trotz der
vielen Beriithrungspunkte mit der hohern Stufe, auf die in neuern Dar-
stellungen immer wieder hingewiesen wird, bleibt das Tierreich auch
gegen diese abgeschlossen. Hier gibt es keine flieBenden Grenzen und
mehr als graduelle Unterschiede. Zum Unterschied von der hohern
Stufe vermag das Tier sich bei aller Geléstheit von den Dingen und der
Ungebundenheit im Raume nicht dariiber zu erheben. Es weiB nicht,
was die Dinge sind, kennt ihre Gesetze nicht, durchschaut nicht die
Zusammenhinge. Es ist nicht fihig, sie zu beherrschen, sich ihrer
in Freiheit zu bedienen, vorausschauend sich ihrer zu erwehren. Es
steckt mit seinem Kopf gewissermaBen in ihnen drin, hat seine ganz
bestimmte « Merk- und Umwelt » ein kleiner Ausschnitt aus dem
Ganzen, in dem es sich zurechtfindet, der ja seinen Lebensforderungen
entspricht und bei den einzelnen Arten ganz verschieden ist3. Und
vor allem : Das Tier findet nicht zu sich selber, es ist nicht bei sich.
Sein Erkennen, von einem kérperlichen, also ausgedehnten Vermdogen
vollzogen, vermag nicht so auf sich zuriickzukehren, da8 Anfangs- und
Endpunkt der Erkenntnistitigkeit zusammenfallen, daB es sich er-
kenntnismiBig ganz besiBe. Die gleiche Bindung an den Stoff haftet

1 Vgl. A. Wenzl, Philosophie als Weg (Leipzig 1939) 89-99.

2 H. Bergson, L'Evolution créatrice (Paris 1907) 115 ff.

3 Vgl. J. v. Uexkiill, Umwelt und Innenwelt der Tiere (1921) ; Die Lebens-
lehre (Ziirich 1930).



Die Stellung des Menschen im Kosmos 325

den andern seelischen Vorgingen des Begehrens und Fiihlens an. Das
zeigt wieder die Unselbstindigkeit, das Nicht-sich-selbst-Geniigen dieser
Lebensform. Sie hat mit andern Worten nur in ihrer Verbindung mit
dem Leib Bestand, wird auf dem Weg der Zeugung hervorgebracht
und geht mit dem Organismus auch zugrunde.

Im Tier spielen sich nicht nur die Vorginge des sinnlichen Lebens
ab. Daneben betitigt sich das ernihrende Leben, und ohne dieses
wire jenes gar nicht moglich. Ist aber damit das Tier selbst nicht
unmoglich gemacht, in seiner Einheit bedroht ? Das wire wohl der
Fall, wenn beiden verschiedenen Téitigkeitsreihen zwei gesonderte
Quellen entsprichen, denen sie entspringen. So ist es aber nicht. Der
gleiche Korper ist am erndhrenden und am sinnlichen Leben beteiligt ;
an ihm finden sich die fiir beide notwendigen Organe. Die Form des
ernihrenden Lebens ist aber nicht fihig, mit dem Korper die Titig-
keiten des hohern Sinnenlebens zu bewirken. Es ist auch nicht denkbar,
daB neben der substanziellen Form des ernihrenden Lebens eine andre
des sinnlichen stinde. Das zerstorte entweder die Einheit des Tieres
oder machte eine der beiden Lebenstitigkeiten zu einem akzidentellen
Geschehen. Als einzige Mdoglichkeit bleibt iibrig, daB im Tier nur die
Form des Sinnenlebens besteht, die mit dem Leib zu einer substan-
ziellen Einheit verbunden, mit diesen Prinzip der sinnlichen und zu-
gleich der ernihrenden Lebenstitigkeiten ist. Nur so findet auch das
Miteinander und Fiireinander beider LebensiuBerungen eine befriedi-
gende Erklirung. Die niedere Seinsschicht, in die héhere aufgenommen,
behilt zwar ihre Kriafte und Wirkungsweise, biiBt aber ihre Selbstindig-
keit zugunsten der héhern Einheit ein.

d) Die hochste Offenbarung des Lebens und damit vollkommenste
Form der Innerlichkeit ist der Geist. Gehorten die Stufen des pflanz-
lichen und sinnlichen Seins wesentlich in die Welt des Stoffes, so tritt
mit dem geistigen etwas vollig Neues auf. Denn schlieBt es auch nicht
in jeder seiner Erscheinungsformen die Unvollkommenheit der Poten-
zialitit, so doch jede Korperlichkeit von sich aus. Die sich bei jedem
erkennenden Wesen findende Immaterialitit ist hier nicht nur irgend-
wie Unabhingigkeit von der Materie, sondern Freisein von ihr. Geistige
Tatigkeiten, es sind das solche des Erkennens und Wollens, werden
nicht von kérperlichen, sondern von unkérperlichen Vermdogen aus-
geiibt. Ihr Gegenstand ist entweder schon in sich stoffrei, oder erhilt
wenigstens durch eine Entstofflichung die angemessene Form. In
solcher Weise wird er auch erkenntnis- und willensmiBig besessen.



326 Die Stellung des Menschen im Kosmos

Jedes materiefreie Sein ist in sich ohne jede weitere Bearbeitung
und Verinderung geistig erkennbar; jedes materiefreie selbstindige
Sein, die fiir sich seiende Form also, ist geistiger Erkenntnis und damit
auch des entsprechenden Wollens und Liebens fihig. Geistwesen ohne
das Vermégen des Wollens und Liebens, wie Scheler sie fiir moglich
hilt, sind in sich unmoglich ; denn aus jeder Form erflieBt ein Streben,
und das der Form, die ein Seiendes durch sein geistiges Erkennen
besitzt, entsprechende Streben sind die Akte des Willens. Weil diese
also eine Folge des Erkennens sind und auch die Liebe zu ihnen gehort,
ist es ebenfalls unmdoglich, daB8 die Liebe erste Wurzel des Erkennens
und Wollens ist!.

Ein Geistwesen, das in sich materiefreie oder freigemachte Formen
erkennt, ist der Seins- und Sinn-, folglich der Wesenserkenntnis fihig.
Uber das stofflich bestimmte Hier und Jetzt erhaben, nicht auf das
Individuelle und Wandelnde festgelegt, sondern zum Wesentlichen zu-
gelassen, vermag es, iiberzeitliche, allgemeingiiltige, unverinderliche
Wahrheiten zu gewinnen. Der Seinserfassung michtig, sind ihm er-
kenntnismiBig keine Grenzen gezogen ; nicht irgendeine Schicht des
Seins, dieses in seiner ganzen Ausdehnung ist ihm grundsitzlich zu-
ganglich. Das Geistige ist seinsgedffnet. Fiir ein solches Wesen gibt
es keine irrationale Sphire, keinen Bereich, den es nicht wenigstens
unter der allgemeinen Riicksicht des Seins erfassen konnte. Selbst
zum ungeschaffenen, unendlichen Sein findet es Zugang ! Der geschaffene
Geist kann dieses zwar nicht in erschopfender, aber doch wenigstens
in nicht verzerrender Weise in sich aufnehmen. So steht der Geist
iiber den Dingen, und selbst wenn er seinsmiBig endlich wire, verfiigte
er in der Erkenntnisordnung {iber eine gewisse Unendlichkeit. AuBer
diesem Welt- und SeinsbewuBtsein zeichnet das geistige Wesen sich
aus durch SelbstbewuBtsein, es weiB um sich, besitzt sich nicht nur
seins-, sondern auch erkenntnismiBig.

Die durch die Seinserfassung neugewonnene Form l6st ein ent-
sprechendes, gleichweit gespanntes Streben aus.

Der dem reinen Geiste angepaBte, d. h. mit ihm auf gleicher Stufe
der Geistigkeit stehende Gegenstand ist gerade er selbst, er, der sowohl
unmittelbar erkennbar wie unmittelbar der Erkenntnis fihig ist. Hier
verliert sich der Gegensatz von Subjekt und Objekt in der Einheit
des gleichen Wesens. Handelt es sich um den jede Unvollkommenheit,

1 M. Scheler, Vom Ewigen im Menschen (Leipzig 1921) 484.



Die Stellung des Menschen im Kosmos 327

also auch die Geschopflichkeit ausschlieBenden Geist, besteht nicht
nur unmittelbare Moglichkeit zur Selbsterkenntnis, sondern er ist
durch sich tatsichliche Selbsterkenntnis, ohne daB ein Ubergang von
der Moglichkeit in die Tatsidchlichkeit stattgefunden hiatte. Der schlecht-
hin reine Geist ist wesenhaft seiende Selbsterkenntnis. Eine Selbst-
erkenntnis dieser Form ist da nicht moglich, wo der Geist nicht schon
kraft seines Wesens den Akt des Daseins hat, wo dieses aufgenommen
ist in das sich als Potenzialitit verhaltende Wesen, beim geschaffenen
Geiste. Wie er seinem Wesen nach nur Anlage zum Akt des Daseins
ist, so ist er auch nur Anlage zum Akt der Selbsterkenntnis, die er,
einmal ins Dasein gesetzt, durch ein vom Wesen verschiedenes Ver-
mogen ausiibt. Wie an andrer Stelle noch zu zeigen ist, hat der Mensch
seiner eigenartigen Geistigkeit zufolge nicht sich selbst zum angepalBten
Gegenstand. Erst auf dem Umweg iiber die Dinge kommt er zu sich
selbst, nicht im geradegehenden, sondern im zuriickgehenden Denken
vermag er sich ausdriicklich zu erfassen.

Die durch Erkenntnistitigkeit neu hinzugewonnene Bestimmtheit
oder Form 16st im Geistwesen ein entsprechendes Streben aus. Dieses
ist gemdB der Seinsoffenheit des Geisterkennens gleich weit gespannt.
Das will besagen : das Streben des Geistes kommt nur dann zur Ruhe,
wenn er im Besitz des Gutes ist, das den ganzen Inhalt und Reichtum
des Seins in sich begreift. Das ist, falls es sich um einen geschaffenen
Geist handelt, weder dessen eignes Ich, noch ein andres oder die Summe
der geschaffenen Giiter, sondern Gott allein. Ihn will er mehr als sich
selbst. Der allen Seinsstufen eigene Drang nach der héhern, vor allem
nach der hochsten Stufe, dem unendlichen Sein, wirkt sich hier bewuBt
und ohne Hemmung aus.

Der Geist ist nicht nur seiner selbst bewuBt, er ist auch seiner
michtig, kann sich selbst bestimmen. Gerade in der Freiheit kommt
die dem Geiste eigene Selbstindigkeit ausdrucksvoll zur Geltung.

Das geistige Leben prigt die vollendete Form der Innerlichkeit.
Im Tun geht nicht nur die Ausfithrung der Bewegung, sondern auch
die Erkenntnisform und das Ziel vom Lebewesen selbst aus, im Sein
ist das Fiir-sich, die Selbstindigkeit in einer alle Formen iiberragenden
Weise verwirklicht. Wie kein andres Sein, ist der Geist mit sich selbst
identisch. Er ist befidhigt, aus sich heraus, ohne Unterstiitzung von
auBen, ein geistiges, innerliches Leben zu fiihren; in seiner Selbstindig-
keit und Autarkie steht er nicht mehr zwischen den iibrigen Dingen,
sondern hebt sich iiber sie hinaus. Er durchschaut sie, entrei3t ihnen



328 Die Stellung des Menschen im Kosmos

ihr Geheimnis, kann auf sie einwirken, sie seinen Zielen dienstbar
machen, sie nach seinen Erkenntnisformen umprigen, ihnen seine
Zige aufdriicken, sie so vergeistigen und an seiner Wiirde teilnehmen
lassen.

DaB es auch auf dieser Stufe wieder Zwischenstufen gibt, ist schon
angedeutet worden. Nicht jeder Geist, der sich selber hat, hat sich
auch aus sich, ist wesenhaft Sein und Tun. Solange man die Sphire
des Geschopflichen nicht iiberschreitet, trifft man nicht auf den vollsten
Selbstbesitz, die reinste Geistigkeit. Zwar ist hier iiberall mit gleicher
Entschiedenheit das negative Element, die Materie ausgeschlossen?,
nicht aber jegliche Potenzialitit schlechthin. Im Besitz der positiven
Vollkommenheit der Geistigkeit gibt es ein Mehr und Weniger, gibt
es Grade. So schlieBt auch jedes sichere Erkennen die Gefahr des
Irrtums in gleicher Weise aus, enthiilt aber die Eigenschaft der Sicher-
heit nicht iiberall in gleicher Weise. Selbstbesitz und Autarkie ohne
jeden Abstrich findet sich nur bei jenem Geiste, der nicht nur jede
Materie, sondern auch jede Potenzialitit oder Unvollkommenheit und
Abhingigkeit schlechthin von sich ausschlieBt, der darum reinster Akt,
hochste Seinsfiille ist, die alle Vollkommenheit in sich begreift. Der-
artiges Sein und Tun, von keinem andern stammend, kann auch auf
keinen andern hinzielen, ruht restlos in sich selbst. Es ist das Mal}
alles andern, das sein mit dem Denken verbundener Wille hervor-
bringt, und alles andre ist nicht in der Weise fiir sich, daB es letztlich
nicht wieder darauf hinbezogen wire.

Worin Eigensein und Eigenwert der Geistigkeit positiv bestehen,
kann der Mensch nicht sagen. In diese Sphire kommt er nur mit
Hilfe von Begriffen, die dem Ungeistigen, der Kérperwelt entnommen
sind. Mit ihnen erkennt er mehr, was sie nicht ist, als was sie ist.

3. In welchem Verhiiltnis stehen die Schichten zueinander ? Immer
wieder hat man die eine aus der andern abzuleiten versucht. Aristoteles
hat das Unbelebte weitgehend nach Analogie des Belebten bestimmt,
ohne jedoch jenem Fehler zu verfallen und die Wesensunterschiede
beider zu verwischen. Daran trigt Leibnifz eine groflere Schuld. Denn
er schreibt allen Monaden, gleichviel welcher Stufe sie angehoren,
immanente Kriifte und Titigkeiten zu. Jede der in sich abgeschlossenen
Monaden enthilt das ganze Weltall als Vorstellung in sich, wobei der

1 Unausgedehntes ist geistig, wenn es Subsistenz hat. Die substanzielle
Tierform ist zwar unausgedehnt, aber nicht geistig. Ihr kommt keine Subsistenz
zu, weil sie in Sein und Tun von der Materie abhingt.



Die Stellung des Menschen im Kosmos 329

Unterschied bei den einzelnen nicht im Inhalt, sondern nur in dessen
groBer Klarheit des ErfaBtwerdens liegt. Damit wiren die Wesens-
unterschiede zwischen den einzelnen Ordnungen zu graduellen herab-
gemindert und die untern nach den obern gedeutet. Hiufiger und
folgenschwerer ist der Versuch, das Hohere aus dem Niedern zu
erkliren. Allerdings kann man sich dabei auf manche nicht weg-
zuleugnende Tatsachen stiitzen : die untere Schicht findet sich mit
ihren Kriften und Gesetzlichkeiten in der héhern wieder. Die Gesetze
der Diffusion und Osmose, Elastizitit und Festigkeit, der Kapillaritit
und Adhision, dazu elektrische Vorginge, wirken sich in dieser aus. Sie
wird von jener getragen, erweist sich ihr gegeniiber als die schwichere.
Das Unbelebte z. B. kann bestehen ohne das Belebte, das einfach
ernihrende Leben ohne das sinnliche, nicht aber umgekehrt. — Eine
andre Ansicht kehrt die Unterschiede so hervor, daB das Gemeinsame
und Verbindende der verschiedenen Schichten dabei unterschlagen
wird. In der iiber beiden liegenden richtigen Auffassung ist das
Berechtigte jedes dieser Standpunkte heriibergenommen. Es geht also
hier nicht um das Verhiltnis der Schichten, sofern die untere in die
hohere aufgenommen ist. In diesem Fall verliert die aufgenommene
ihre Selbstindigkeit, wird ein Bestandteil in der neuen substanziellen
Einheit, wie das Anorganische im Vegetativen und dieses im Sensitiven.

Die einzelnen Schichten sind sowohl selbstindig gegeneinander
wie abhingig voneinander, stehen nicht beziehungslos nebeneinander,
sondern verbunden miteinander. Es ist gewi3 nicht selbstverstindlich,
daB in der realen Welt so heterogene Sphiren nicht nur zusammen-
bestehen und sich iiberlagern, sondern sich bedingen und beeinflussen,
sich binden und férdern. Weit erstreckt sich der Einflu des Unbelebten
in das Belebte, es stellt ihm seine Stoffe, vor allem Kohlenstoff, Wasser-
stoff, Sauerstoff, Stickstoff und deren Energien zur Verfiigung, ohne
die das ernihrende Leben sich weder aufbauen noch bewahren konnte,
in die es bei seiner Zerstérung wieder zerfillt. Wie tiefgreifend ist
der EinfluB von Wirme, Luft und Regen auf die Gestaltung der
Lebensformen. Trotzdem wahren diese ihre Selbstindigkeit und Eigen-
art. Das Organische ist mehr als eine besonders verwickelte Verbindung
chemischer Stoffe ; es ist etwas Neues, das die unbelebte Welt in seinen
Dienst stellt, sie iiberformt und neu formt, von ihr in einer Weise
abhiingig ist, wie der Arbeiter von seinem Werkzeug, also materiell,
und ebensowenig wie dieser die Autonomie verliert. Es ist darum
abwegig, den niedern Stufen den Primat vor den héhern zuzuschreiben.



330 Die Stellung des Menschen im Kosmos

In einem dhnlichen Verhiltnis steht das sinnliche zum ernihrenden
Leben. Ohne dieses ist jenes nicht méglich. Die Sinnenwesen, selbst
unfihig, anorganische Materie umzuwandeln, sind darum abhingig von
der untern Schicht des Lebens. Sie liefert ihnen die nétigen Stoffe.
Die vegetativen Krifte bauen auch den Organismus der Sinne auf.
Ohne Ernihrungsvermoégen gibt es kein Wahrnehmungsvermogen,
sagt Aristoteles!. Sobald sie aber in den Bereich des Sinnlichen treten,
iibernimmt dieses die Steuerung und Leitung. Im Tier gibt es wie
in der Pflanze nur eine Lebensform. Bei ihm ist es die sinnliche, die
zugleich Wurzelgrund der ernihrenden Vorginge im Tierleib ist und
sie damit zu Funktionen des Seelischen macht. Hartmann wird darum
der substanziellen Einheit, zu der das Verschiedene im Sinnenwesen
durch den EinfluB der Sinnenform verbunden ist, nicht gerecht, wenn
er im «nackten Getragensein » des Sinnlichen dessen Verhiltnis zum
Vegetativen sieht, und die organischen Vorginge, die wohl EinfluB auf
das Seelische haben, nicht als die des Seelischen gelten 1iBt 2.
Geschaffene reine Geister wiren im Sein und Tun in keiner Weise von
den tiefern materiellen Stufen aphingig ; iiber ihr sonstiges Verhiltnis
zu diesen liBt sich natiirlicherweise nichts weiteres erkennen.

Ist die vom Menschen verschiedene Dingwelt auch keine sub-
stanzielle Einheit, so erweist sie sich doch als Ordnungseinheit, die
von verschiedenen, einander iiber- und untergeordneten Schichten
gebildet wird, durch die ein Zug von unten nach oben geht. Das
Untere geht wieder in das Obere ein und erhilt in ihm eine hdéhere
Daseinsweise. Letztlich aber weisen alle wegen ihrer Geschopflichkeit
iiber sich hinaus auf die Quelle, der sie entstammen, auf das ursach-
lose reine geistige Wesen.

Die Ansicht von den Verschiedenheiten und den Zuordnungen im
Seienden, dem stufenférmigen, pyramidenartigen Bau der Welt, die
im Geistigen gipfelt, der Zielrichtung alles Geschépflichen auf den
gottlichen Geist hin, ist keine im metaphysischen Einheitsbediirfnis
des Verstandes, sondern eine im Sein der Dinge begriindete Theorie,
die allein zu Recht bestehende Form des Monismus. Sie ist nicht
Ergebnis einer Deduktion oder ein Postulat, sie ist die tatsichliche,
vom Verstand vorgefundene Gliederung des Existierenden in der Welt.
Deren Hinordnung auf ein iiberweltliches Wesen mit den angefiithrten

1 Avristoteles, Uber die Seele II. 3 414b 32.
2 N. Hartmann, Das Problem des geistigen Seins a. a. O. 58.



Die Stellung des Menschen im Kosmos 331

Eigenschaften wird wieder aus den Weltdingen abgelesen, die in sich
nicht den letzten Grund ihres Seins und ihres Sinnes tragen. Wer
freilich die phdnomenologische Betrachtungsweise als die einzig zu-
lissige betrachtet, wird solche Erklirungen als den Boden der Wirk-
lichkeit verlassende Mystik abtun. Hartmann meint, in der Seins-
ordnung komme man am Ende nur zu einer Vielheit oberster Prinzipien !.
Es ist wahr, das real Seiende setzt sich wirklich aus einer Reihe nicht
weiter aufeinander zuriickfithrbarer innerer Prinzipien zusammen. Aber
man kann bei ihnen nicht stehen bleiben. Wie erklirt sich das Dasein
einer aus mehreren Prinzipien zusammengesetzten Einheit, die weder
als Ganzes noch in ihren Teilen mit dem Dasein zusammenfillt ? Wie
erklirt sich das Realsein einer Soseins-Einheit, die aus sich dem Dasein
indifferent gegeniibersteht ? Dieser Baum und jener Stein sind doch
nicht notwendig da, ihr Wesen verhilt sich gegen das Dasein gleich-
giiltig, bleibt auch gleichgiiltig dagegen, wenn es existiert. Und trotz-
dem ist in diesem Falle, kraft der Geltung des Satzes vom Widerspruch,
ein solches Seiende (Wesen) mit seiner gleichzeitigen Nichtexistenz
unvereinbar 2. Die Existenz des kontingent Seienden weist {iber dieses
hinaus auf ein einziges notwendig Seiende als die erste Ursache alles
Kontingenten. Solange man noch bei einer Vielheit steht, ist das
betreffende Sein noch nicht bis in seine tiefste Wurzel bloBgelegt, ist
es noch nicht ganz verstanden.

(Fortsetzung folgt.)
1 Vgl. N. Hartmann, Aufbau der realen Welt a. a. O. 151 ff., 193 ; Ethik

261 ff.
2 C. Nink, Sein und Erkennen (Leipzig 1938) 60-71.



Literarische Besprechungen.

Fundamentaltheologie.

J. Fehr : Das Offenbarungsproblem in dialektischer und thomistischer
Theologie. — Freiburg (Schw.), Universititsbuchhandlung. 1939. vir-127 SS.

Jeder ernsthafte Versuch eines gemeinsamen Konfessionsgespriches
zwischen Katholiken und Protestanten, erst recht aber jedes aufrichtige
Bestreben nach innerer Anniaherung oder gar Verstindigung setzt beider-
seits eine restlos klare und vorurteilslose Erkenntnis der gegnerischen
Grundpositionen voraus. Sie allein gibt den Zugang frei zum rechten
Verstindnis nicht nur dessen, was die beiden I.ager — wvielleicht fiir
immer — trennt, sondern auch dessen, was iiber alle Gegensitze hinweg
an wahrhaft Einigendem allenfalls geblieben ist. Theologische Studien,
die diese Voraussetzung zu schaffen vermdgen, sind wegen der groflen
Schwierigkeit des Gegenstandes naturgemalB nicht zahlreich. Fehrs Buch
ist eine der wichtigsten neueren Verdéffentlichungen dieser Art. Als
Dissertation der theologischen Fakultit der Universitit Freiburg (Schw.)
s. Z. eingereicht, erschien die wertvolle Arbeit erstmals zur Hauptsache
in dieser Zeitschrift (1936-39) in einer Reihe von Einzelabhandlungen und
ist nun in Buchform auch einem weiteren Leserkreise zuginglich. Neu
sind lediglich nebst dem Vorwort zwei kiirzere Zusitze zum 4. und 7. Kapitel
(SS. 67 f. und 117-122). Eine eingehende Inhaltswiedergabe ist deshalb
an diesem Orte iiberfliissig.

Die groBe Bedeutung des darin behandelten Fragenkomplexes fiir die
Beziehungen zwischen Protestantismus und Katholizismus und insbesondere
zwischen protestantischer und katholischer Theologie diirfte wohl kaum
bezweifelt werden konnen ; denn erstens wird hier vom katholischen,
naherhin vom thomistischen Standpunkte aus der noch immer wichtigste
Zweig neuester protestantischer Theologie, die sog. dialektische Theologie
Karl Barths, in ihren Grundlinien dargestellt, und zwar steht zweitens im
Mittelpunkte der Auseinandersetzung das Grundproblem konfessioneller
Diskussion, namlich das Problem der christlichen Offenbarung und des
christlichen Glaubens. Es ist daher verstindlich, daB die Schrift das
lebhafte Interesse auch der Protestanten geweckt hat. Wer sich aber
eingehend mit der Veroffentlichung beschiftigt, wird mit Befriedigung
feststellen konnen, dal3 der Verfasser seiner nicht leichten Aufgabe vollauf
gewachsen ist. Erfreulicherweise versagt ihm auch der Gegner dieses Lob
keineswegs. Die protestantische Kritik des Inlandes hat mit Recht zwei
Vorziige des Buches hervorgehoben : die groBe Sachkenntnis und die
ausgezeichnete Darstellung des zu behandelnden Stoffes. Beides sind
keine selbstverstindlichen Dinge. Vor allem muB es namlich jedem



	Die Stellung des Menschen im Kosmos

