
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 19 (1941)

Artikel: Die Stellung des Menschen im Kosmos

Autor: Endres, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762755

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762755
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Stellung des Menschen im Kosmos.

Von Dr. Jos. ENDRES C. Ss. R.

Vorliegende Arbeit möchte zur Antwort auf die heute immer
wieder aufgeworfene Frage nach dem Menschen einen kleinen Beitrag
liefern. Die volle Antwort freilich, darf von keiner Einzelwissenschaft
erwartet werden. Sie ist erst das Ergebnis menschlicher Forschung
und göttlicher Offenbarung, einer erfahrungswissenschaftlichen und
philosophischen Bearbeitung des natürlich Erkennbaren, sowie einer

theologischen Durchdringung des übernatürlichen Glaubensgutes. Die
verschiedensten Zweige der Erfahrungswissenschaften und eine
einflußreiche Richtung der nichtkatholischen Theologie sind hier eifrig an
der Arbeit. So bedeutend die Ergebnisse der einzelnen Wissenschaften
sein mögen, sie sind nicht alle in gleicher Weise wertvoll, wenn man
die Frage nach dem Menschen als Wesensfrage faßt. Das wird man
vor allem gegen die Erfahrungswissenschaften geltend machen müssen.

Die Bedeutung der Wesensfrage selber, zu deren Untersuchung die

Philosophie berufen ist, drängt sich besonders auf, wenn man auf die

zum Teil gefährlichen Folgerungen achtet, die einzelne Wissenschaften

aus dem Erfahrungsstoffe ziehen, oder wenn man etwa die Entwicklung

der Existenzialphilosophie verfolgt.
Die folgende philosophische Untersuchung der Stellung des Menschen

im Kosmos behandelt :

I. Die Frage nach dem Menschen und ihre Lösungsversuche.

II. Vom Seienden in der Welt.
III. Die Stufen des Seienden in der Welt.
IV. Die Stufe des Menschen.

V. Die Stellung des Menschen zu Um-, Mit- und Überwelt.

I. Die Frage nach dem Menschen und ihre Lösungsversuche.

1. Seitdem der Mensch sich müht, Sein und Sinn der Dinge zu

erforschen, ist er auch selber Gegenstand der Untersuchung. Das ist
verständlich. Von keinem Seienden berührt das « Was, Woher, Wohin,
Wozu » ihn so persönlich wie das des eigenen Selbst ; die Selbstsinnfrage



296 Die Stellung des Menschen im Kosmos

geht ihn am nächsten an. Unter allen Erkenntnissen, meint
Malebranche 1, sei « die schönste, erfreulichste und nützlichste die
Selbsterkenntnis », und wenn es Kant als die größte Angelegenheit des

Menschen gilt, zu wissen, « wie er seine Stellung in der Schöpfung
gehörig erfülle und recht verstehe, was er sein muß, um Mensch zu
sein », dann ist ein solches Wissen um das Sollen nur durch das Wissen

um das Sein des Menschen möglich. Was bedeutete letztlich der
vollkommenste Einblick in die innersten Strukturen und großen Zusammenhänge

der Dinge, wenn der Mensch sich selbst ein Rätsel bliebe, wenn
er nicht wüßte, welcher Platz unter der Vielheit des Seienden der
seine ist, in welchem Seins- und Sinnverhältnis er zu diesem steht
Und solange er das nicht weiß, kann er auch niemals ein vollkommenes
Wissen von den Dingen gewinnen. Denn sie stehen zu ihm nicht nur
in irgendeinem bedeutungslosen Verhältnis, sondern sind ihm mehr
oder weniger zielhaft zugeordnet. So unscheinbar er, an der Größe

des Weltalls gemessen, immerhin sein mag, er steht an Seinswert doch

an hervorragender Stelle. Trotz seiner Kleinheit und Schwäche ist er
über das Große und Starke emporgehoben, und wenngleich er von
jedem Stein erschlagen werden kann, triumphiert er nach einem

bekannten Wort Pascals doch untergehend über ihn, weil er um sein

Untergehen weiß. Er ist Sammelpunkt und Wiederholung des andern
Seienden in der Welt, und darum hat es einen guten Sinn, wenn Scheler

meint, es ließen sich « alle zentralen Probleme der Philosophie auf die

Frage zurückführen, was der Mensch sei und welche metaphysische
Stelle und Lage er innerhalb des gesamten Seins, der Welt und Gottes
einnehme »2.

2. Darum schon wird man hier auch mit besondern Schwierigkeiten
rechnen müssen, die dadurch noch gesteigert werden, daß der zu
Untersuchende selber der Suchende, daß das Mittel der Untersuchung
zugleich auch deren Ziel ist. Man ist deshalb nicht sonderlich erstaunt,
wenn die Theorie über den Menschen eine bunte, sich widersprechende
Vielheit ist, wenn die verschiedenen Anthropologien zugleich Zusammenfassung

der verschiedenen philosophischen Systeme sind. Aber es

möchte doch fast mutlos machen, wenn Heidegger, Arbeit und Ergebnis
gegeneinanderhaltend, sagen muß : « Keine Zeit wußte weniger, was

1 N. Malebranche, Tractatus de inquisitione veritatis I. (Genevae 1753)

XXXVI.
2 M. Scheler, Abhandlungen und Aufsätze (Leipzig 1915) I. 319.



Die Stellung des Menschen im Kosmos 297

der Mensch sei, als die heutige ; keiner Zeit ist der Mensch so

fragwürdig geworden, als der unsrigen » L
3. Nicht nur die Philosophie, die theoretische und die praktische,

auch die Erfahrungswissenschaften der Natur und des Geistes haben
sich um Aufhellung des Problems bemüht. Physik und Chemie befassen

sich zu Recht damit, weil der Mensch einen Körper hat ; Biologie und
Medizin, weil er einen belebten Körper hat ; die verschiedenen
Geisteswissenschaften, weil er Geist hat und nach dessen Ideen die Wirklichkeit

gestaltet. Nach und nach haben diese Erfahrungswissenschaften
ihn gleich einer Beute völlig unter sich geteilt und der Philosophie
jeden Anteil abgesprochen.

Hier kehrt an einem Sonderfall die Lage wieder, in der sich nach
der Meinung vieler die Philosophie überhaupt der realen Welt gegenüber

befindet. In ihr hatte sie nur so lange Daseinsrecht, als die andern
Wissenschaften gar nicht oder ungenügend entwickelt waren. Einmal
mündig und selbständig geworden, verdrängen sie Schritt um Schritt
den Konkurrenten aus dieser Welt und erkennen keinen einzigen Teil
als sein Hoheitsgebiet an. So bleibt der Philosophie nichts andres

übrig, als die verschiedenen Ergebnisse der Einzelwissenschaften zu
einem mosaikartigen Gesamtbilde zu verbinden, oder, weil sie nach
Ansicht vieler auch dazu nicht imstande ist, das Feld zu räumen und
in die irreale Welt des Sinnes und der Geltungen zu flüchten 2. Solche

Ansichten sind die Folge einer einschichtigen, nur die Oberfläche der
Wirklichkeit streifenden Betrachtungsweise, einer Verkennung der
Reichweite der Erfahrungswissenschaften. Man vergißt, daß der gleiche
Gegenstand einer mehrfachen, verschiedenartigen Betrachtung
zugänglich ist und darum Ziel verschiedener Wissenschaften sein kann,
daß diese sich keineswegs hindern und hemmen, sondern stützen und

ergänzen, zum Teil einander notwendig fordern.
Keinem kommt es in den Sinn, die vielfach staunenswerten Ergebnisse

der Erfahrungswissenschaften irgendwie zu leugnen, die Bedeutung
der Biologie, experimentellen Psychologie, vergleichenden Anatomie,

1 M. Heidegger, Kant und das Problem der Metaphysik (Frankfurt a. M.

1934) 200.
2 Über die verschiedenen Auffassungen von der Aufgabe der Philosophie

vgl. P. Menzer, Deutsche Metaphysik der Gegenwart (Berlin 1931) ; B. Bavink,
Ergebnisse und Probleme der Naturwissenschaften (Leipzig 1940) 489 ; H. Richert,
Allgemeine Grundlegung der Philosophie (Tübingen 1921) I. 163 ff. ; W. Windelband,

Lehrbuch der Geschichte der Philosophie (Tübingen 1922) 566.



298 Die Stellung des Menschen im Kosmos

Ethnologie, Charakterologie usw. für ein allseitiges Verständnis des

Menschen zu verkennen ; aber eines kann man ihnen nicht zugestehen :

Keine dieser Erfahrungswissenschaften wird sagen können, was der
Mensch eigentlich ist, was sein Wesen ausmacht. Das Wesen ist eben

nicht die Rücksicht, unter der sie ihren Gegenstand betrachten.,
Die Naturwissenschaft im engern Sinn als Physik und Chemie

untersucht die Dinge nur nach ihrem Körpersein, und an diesem nur
das sinnlich Erfaßbare, nicht das Wesen, und das sinnlich Erfaßbare
wiederum nicht unter der Rücksicht des Verstehbaren (inte lligibile),
sondern des Meßbaren (mensurabile). Sie bleibt also an der
Oberfläche haften, ihr Gegenstand ist nach Boutroux eine reine abstrakte
äußere Form, sie gibt keinen Aufschluß über die innere Natur des

Seins 1. Ihre Werkzeuge und Mittel, so vollkommen sie immer sein

mögen, sind nur Ausrüstung, Verlängerung der Sinne, führen
grundsätzlich nicht über das hinaus, was diese erkennen. Das so Erkannte
wird dann nicht im Licht des Seins gesehen und als Seiendes gedeutet,
sondern nach Zahl, Maß und Gewicht bestimmt, auf das Quantitative
zurückgeführt, in mathematische Funktionen übersetzt. Es geht um
die Gesetzmäßigkeit der Vorgänge, nicht aber um deren Wesen, um
ihre unmittelbaren, nicht letzten Ursachen, wobei die Wirkursache
im Sinne einer lückenlosen Aufeinanderfolge der Erscheinungen im

Vordergrunde steht ; die Form- und Zielursache sind belanglos, führen
den naturwissenschaftlich Fragenden nicht weiter2, dem als letztes
Ziel die Erklärung der Erscheinungen aus den physisch kleinsten
Aufbauelementen des Körpers, nicht aber das Verständnis des Körperwesens,

der Ausdehnung, der Bewegung als solcher vor Augen schwebt.
Daraus folgt aber keineswegs, daß man sie überhaupt beiseite lassen

oder sogar leugnen darf. Wenn die Atomphysik auf Grund ihrer
Einsicht in den Aufbau der Atome an die Stelle des toten, starren,
unbewegten Stoffes ein rastloses Sichdurchkreuzen von Billionen « Wirkungen »

setzt und dann behauptet, der alte Substanzbegriff habe für sie jegliche
Bedeutung eingebüßt3, mag das für den bis dahin geltenden
naturwissenschaftlichen Substanzbegriff und den philosophischen Kant zu

1 E. Boutroux, La contingence des lois de la nature (Paris 1874) 26.
2 Vgl. J. Maritain, Les degrés du savoir (Paris 1932) 65 ff. ; La philosophie

de la nature (Paris 1934) ; N. Junk, Naturphilosophie als Grundlegung der
Naturwissenschaft, Scholastik 14 (1939) 397-411.

3 Vgl. B. Bavink a. a. O. 192 ff. ; ders., Die Naturwissenschaft auf dem
Wege zur Religion (Frankfurt 1934) 29 ; H. IVeyl, Was ist Materie



Die Stellung des Menschen im Kosmos 299

Recht bestehen h der richtige Begriff der Körpersubstanz und ihrer
Aufbauelemente wird damit nicht getroffen, wenngleich er für die

Aufgaben und Ziele der Naturwissenschaft als quantité négligeable
betrachtet werden kann. Mag das neue Weltbild der Naturwissenschaft
in wesentlichen Punkten dem des alten Heraklit mit seinem Primat
der Bewegung und des Werdens ähnlich sein, mag der Naturwissenschaftler

vielfach die Ansicht haben, er erfasse mit seinen Methoden

erschöpfend die Körperwelt, deren einzig wissenschaftliche Erkenntnis
sei die durch Messung, so handelt es sich in Wirklichkeit doch erst

um die unphilosophische Deutung des Vordergründigen, sinnlich
Wahrnehmbaren, die das philosophische Weltbild mit dem Primat des sub-
stanziellen Seins keineswegs verdrängt, sondern als letzte Ergänzung
dringend verlangt.

Zwar suchen Biologie und experimentelle Psychologie in der
Erforschung der Lebensvorgänge weniger diese ins Mathematische zu
übersetzen, sondern ihre Eigenart allem andern gegenüber aufzuweisen,

obgleich auch hier, wo der Bereich des Körperlichen noch nicht
überschritten ist, eine mechanische Betrachtungsweise möglich wäre und
wirklich noch mit Erfolg geübt wird. Falls eine Wissenschaft den

Menschen oder den belebten Körper überhaupt nach Art des

Unbelebten untersucht, wird sie wertvolle Einsichten gewinnen, wie die

Vertreter der Maschinentheorie des Lebens bewiesen haben 2
; sie zeigt,

wie weit die Welt des Stoffes, seiner Zusammensetzung und
Gesetzlichkeit in den Bereich des Lebens hineinragt ; aber das Besondere

dieser Vorgänge, und vor allem, was Leben und Geist, was der Mensch

eigentlich ist, kann sie nicht erklären, sie, die ja ihren Gegenstand erst

aus der Ordnung des Lebens ausschalten muß, wenn sie ihn nach ihren
Methoden erforschen will. Mag z. B. die Muskelbewegung als Mechanismus

gedeutet werden, als Vorgang, von mechanisch-physikalischen
Gesetzen geregelt, so ist dieser Mechanismus doch nur die materielle

1 Kant : Bei jedem Wechsel der Erscheinungen beharrt die Substanz und
das Quantum derselben wird weder vermehrt noch vermindert (Kr. d. r. Vern.
Reclam 175) ; Bavink : Jenen Wirkungen, die ein gequanteltes Etwas darstellen,
geht kein zeitlich unveränderter Träger voraus. Ja Materie-Substanz und Energie
folgen erst als das Sekundäre aus jenen Wirkungen. A. a. O. 30.

2 Vgl. L. Rhumbler, Anorganisch-organische Grenzfragen des Lebens, in :

Das Lebensproblem, hrg. von H. Driesch und H. Woltereck (Leipzig 1931)
47-77 ; H. André, Über den Vitalismus und Mechanismus als method. Prinzipien,
in : Monatshefte f. d. naturw. Unterricht X. 9 u. 10 ; ders.. Die Seele in der
modernen Lebenswissenschaft (München 1922).



300 Die Stellung des Menschen im Kosmos

Seite. Die materiell mechanische Bewegung ist formell vital, ist
Selbstbewegung des betreffenden Wesens, das sich dabei chemisch-physikalischer

Kräfte bedient. Hinsichtlich des Vitalen stellen diese
Wissenschaften aber eines klar : wo dieses beginnt, wo die das Vitale als solches

erforschende Wissenschaft anzusetzen hat. Selbst eine Biologie, die

die Lebensvorgänge als Geschehen eigener Art zu deuten sucht,
versteht diese, solange sie den Boden der Erfahrungstatsachen nicht
verläßt, doch nicht aus den letzten Ursachen. Sie nimmt z. B. die die

Lebensvorgänge beherrschende besondere Finalität als Voraussetzung
zur Erklärung dieser Vorgänge an, ohne sich indessen mit der Finalität
in ihrer philosophischen Bedeutung zu befassen. Diese, die Seele als

Lebensgrund, Seelenvermögen und Ähnliches liegen außerhalb ihrer
Reichweite. Deren Grenzen fallen zusammen mit denen der sinnlich
wahrnehmbaren Erscheinungen, und wo Begriffe eingesetzt werden,
deren Inhalt nicht mehr rein sinnlicher Natur, nicht mehr beobachtbar
ist, werden sie nicht nach ihrem eigentlich ontologischen Wert genommen,
halten sich in der Ordnung des sinnlich Faßbaren, stehen also im
Dienst des Wahrnehmbaren. Es geht hier nicht darum, von der

Erscheinung zum Wesen vorzustoßen, zu dem, was die Dinge sind,
sondern um die möglichst vollkommene Darstellung der Erscheinung
selbst, ihren Charakter, ihre gesetzmäßige Verbindung mit andern

Erscheinungen ; in der möglichst allseitigen Durchforschung dieser
Seite ist das wissenschaftliche Ideal gelegen.

Untersucht man also den Menschen nach chemisch-physikalischen
und biologischen Methoden, ordnet man ihn bestimmten Gattungen
und andern Einheiten des Lebendigen ein, gewinnt man Einblick in
die Gesetzlichkeiten seines Organismus und seiner seelischen
Tätigkeiten, hat man doch noch nicht gefunden, was der Mensch ist, ja,
man darf das auf diesem Wege gar nicht finden wollen. Aber hier

liegt die Gefahr ; man vergißt die Grenze dieser Wissenschaften,
möchte gerade das durch sie erreichen, was Eigenart und Methode
ihnen versagen. Über Erscheinungen zu sprechen, ist man berechtigt,
und man macht Aussagen über das Wesen ; unter bestimmter Rücksicht

richtige Sätze werden zu allgemeiner Gültigkeit erhoben. Bestimmten

naturwissenschaftlichen Voraussetzungen oder Gesetzen zuliebe
hat man z. B. das Verhältnis von Leib und Seele im Sinne des den

Tatsachen widersprechenden, philosophisch unhaltbaren psychophysi-
schen Parallelismus vertreten ; wegen der im Atomgeschehen vielfach
nicht mehr beobachtbaren ursächlichen Abhängigkeitsverhältnisse hat



Die Stellung des Menschen im Kosmos 301

man die Gültigkeit des Kausalprinzips bestritten, einen Indeterminismus
im Naturgeschehen angenommen und von hier aus sogar die Möglichkeit
einer freien Willenstätigkeit beweisen zu können geglaubt1. Zu Schellings
Zeiten hat man die Natur nach Analogie des Geistes ausgedeutet ;

später hat man das Verhältnis einfach umgekehrt. Wo es um den

Menschen geht, kann eine naturwissenschaftliche Betrachtung ihn nicht
einmal verständlich machen, sofern er Gegenstand der Geisteswissenschaften

ist. « Eine Wissenschaft von der menschlichen Person, wie sie

maßgebend ist als Trägerin der Geschichte, als Medium lebendiger
Auseinandersetzungen im ganzen Umkreis der Kultur, kann von der

Anatomie, der Entwicklungsgeschichte, Physiologie, Psychologie und
Psychopathologie direkt keinen Nutzen haben »2.

Die Untersuchung der Wesensfrage bleibt der höhern Wissenschaft,

der Philosophie vorbehalten. Die philosophische Betrachtung,
auch die des Menschen, scheint sogar in dem Maße notwendiger, als

die Zahl der Erfahrungswissenschaften, die sich um ihn bemühen,
zunimmt und die Feinheit ihrer Methoden wächst. Ohne eine das

Wesen, die Ganzheit erfassende Erkenntnis fällt alles in eine Vielheit

von Teilen auseinander, weil es des tragenden, einigenden Grundes

entbehrt. Bei einer solchen Wesenserkenntnis handelt es sich nicht
einfach um die Zusammenfassung der Ergebnisse der Einzelwissenschaften

zu einem mosaikartigen Ganzen, sondern um ein neuartiges
Wissen, um das Erfassen des Gegenstandes unter einem andern

Gesichtspunkte, unter einem neuen Lichte, das erst letzte Klarheit
in die Ergebnisse der andern Wissenschaften bringt. Kommt der

Experimentalpsychologe auch ohne die Annahme einer geistigen
Seelensubstanz zu richtigen und wichtigen Einsichten, so bleiben diese doch

so lange unvollkommen, als nicht die Eigenart ihres Trägers bestimmt
ist. Ein Stein des Anstoßes waren und sind für viele die besondern

Seelenvermögen ; Herbart, Wundt, Hume, Ribot und andere bekämpfen
sie3 ; aber ohne sie sind die Tätigkeiten des Menschen als eines endlichen

Seins philosophisch nicht verständlich. Für eine phänomenologische

Betrachtung mag auch der Geist des Menschen Sein zum Tode sein,

1 Vgl. H. Groos, Willensfreiheit oder Schicksal (München 1939) 164-184 ;

N. Junk, Das Kausalgesetz und die moderne Atomphysik, in : St. d. Zeit 137

(1940) 295-301.
2 H. Pleßner, Die Stufen des Organischen und der Mensch (Berlin 1928) 24.
3 Vgl. D. Mercier, Psychologie, übersetzt von L. Habrich (Regensburg 1921)

I. 289.



302 Die Stellung des Menschen im Kosmos

aufhören und vergehen wie das andre, dem er aufruht1 ; die Philosophie
wird hier ergänzend und berichtigend eingreifen.

Allerdings darf man nicht vergessen : auch der Philosophie gelingt
es nicht überall, Erkenntnis zu gewinnen, die in einer eigentlichen
Wesensdefinition durch unterste Gattung und artbildenden Unterschied

ausgedrückt wird. Das gelingt ihr nur beim Menschen, nicht bei einem

der untermenschlichen Stufe angehörenden Sein. Haben die
Begriffsbestimmung des Menschen als animal rationale und die des Pferdes
als animal hinnibile auch die gleiche logische Struktur, so sind sie doch,
erkenntniskritisch betrachtet, wesentlich verschieden. Der in der

Bestimmung des Pferdes enthaltene Artunterschied drückt keine

Wesenseigentümlichkeit aus, sondern eine der Erfahrung zugängliche
Eigenschaft, die die Stelle der Wesenseigentümlichkeit vertritt ; diese

selbst vermag der menschliche Verstand aus den sinnlich erfaßbaren
Beschaffenheiten nicht herauszulesen.

4. Wenngleich der Mensch zu allen Zeiten ein Anliegen der
Philosophie gewesen ist, erfolgte im Lauf der Zeiten doch eine

Akzentverschiebung jenachdem, welche Stelle man ihm in der Gesamtheit
des Seienden zuerkannte.

Seins- und Sinnzentrum des mittelalterlichen Denkens war Gott,
und alles übrige wurde in seiner Ursprung- und Zielbeziehung zu ihm
gesehen. « Die natürlichen Geheimnisse des Menschen wurden nicht
um ihrer selbst willen mit Hilfe einer wissenschaftlichen, auf Erfahrung
sich stützenden Erkenntnis untersucht Eine Art Angst oder
metaphysischer Scham und auch die Vorherrschaft der Sorge, die Dinge
zu sehen und das Sein zu betrachten und die Maße der Welt
kennenzulernen, hielten den Blick des mittelalterlichen Menschen zurück, auf
sein eigenes Selbst sich zu richten »2. Das darf nicht falsch verstanden
werden. Die Untersuchungen über Wesen und Ziel des Menschen,
die Natur der Seele, ihre Tätigkeiten, ihr Verhältnis zum Leibe, die

Fragen des sittlichen Lebens füllen viele Spalten in den philosophischtheologischen

Werken aller Scholastiker. Aber ihre Grundeinstellung
ließ sie vielleicht eine größere Ehrfurcht vor dem Geheimnis des

Seienden haben, schützte sie vor der Profanierung des Erforschbaren,
der eine spätere Wissenschaft, deren Refiexionsakt weniger vom
Devotionsakt begleitet war, nicht selten zum Opfer fiel. Das Mittelalter

1 N. Hartmann, Das Problem des geistigen Seins (Berlin 1933) 51.
2 J. Maritain, Die Zukunft der Christenheit (Einsiedeln 1938) 40-41



Die Stellung des Menschen im Kosmos 303

in seiner Überzeugung von der allseitigen Abhängigkeit des Endlichen

vom Unendlichen suchte den Menschen nicht restlos aus sich selbst

zu deuten und wußte vielleicht darum weniger von der Dialektik des

Endlichen, von den Spannungen und Krisen, der Fragwürdigkeit der
menschlichen Existenz, den ständig wiederkehrenden Problemen der

neuern Existenzphilosophie. Aber trotzdem hat es, gerade wegen
seiner Grundeinstellung, den Menschen, auch den existierenden,
vielleicht richtiger gedeutet als viele « Metaphysiker der menschlichen
Daseinsunruhe ».

Mit Descartes beginnt dann eine ausgesprochene Wende zum Ich,
eine bewußte Einstellung zum Menschen. Er wird zum Ausgangspunkt
der philosophischen Erkenntnis, einer für jedes Denken gültigen Gewißheit.

Denn als erste Gewißheit wird die von dem Sein meines Denkendseins

angesehen, die Selbstgewißheit des sich selbst denkenden Ich,
der Gradmesser jeder andern Gewißheit.

Mehr noch rückt Kant das Ich « in die helle Beleuchtung der

logischen Reflexion », so daß die « gesamte Philosophie vor ihm sich

der seinigen gegenüber abgrenzen und zusammenfassen lassen muß als

Ich-lose Philosophie »1. Mit diesem Stellungswechsel war eine Lockerung
der Beziehungen des Menschen zu Gott verbunden. Im Bereich des

Sittlichen ist es nicht mehr der Schöpfer, der seinen Willen in den

Wesensstrukturen der Dinge zum Ausdruck bringt, und vor dem der
Mensch in Verantwortung steht, sondern das abstrakte Vernunftgesetz,
das Gesetz des autonomen Vernunft-Ich, von dem die Forderung
kommt. Eine ähnliche Wende zur Autonomie hat sich in der
Erkenntnisordnung vollzogen. Es ist nicht mehr das Seiende, das den

Inhalt der menschlichen Erkenntnis bestimmt, dem gegenüber sie

empfangend wäre, das Denken wirkt schöpferisch mit am Zustandekommen

des Gegenstandes, steuert aus dem Seinen Elemente zu dessen

Aufbau bei. Denn es faßt den Erfahrungsstoff in seine apriorischen
Formen, bildet ihn dadurch um, macht ihn zu einem Gedanken. Der

gedachte Stoff, der Gedanke, das Miterzeugnis des Denkens ist der

Gegenstand wissenschaftlicher Erkenntnis. Seitdem ist es eine

ausgemachte Sache : Der Mensch erkennt nur, was er selber herstellt

und weil er es herstellt, die Welt empfängt von ihm ihre Gestalt ;

eine Welt, die etwas andres wäre als die von menschlichem Denken

bestimmte, ist ein Widersinn.

1 R. Kroner, Von Kant bis Hegel (Tübingen 1921) I. 44-45.



304 Die Stellung des Menschen im Kosmos

Es lag in der Natur der einmal eingeleiteten kopernikanischen
Wendung, daß der Mensch immer mehr zum Mittelpunkt des Seienden

wurde, der Gegenstand schließlich ganz eine Funktion der Erkenntnis
wurde, das Seinsverständnis aufging in dem Verständnis der

Denkgesetze, die Metaphysik sich in Erkenntniskritik wandelte und im
Sittlichen das Tatsächliche immer gleich das Seinsollende war.

Weil der Mensch im Unterschied von Gott und der Natur auf
weite Strecken hin den Gesetzen der Dialektik unterliegt, vollzieht
sich die Entwicklung seines Geisteslebens leicht in dem Rhythmus von
These und Antithese. So wurde der anthropozentrische Standpunkt
denn wieder durch sein Gegenteil, den geozentrischen, abgelöst, jenen,
der in der Materie das Seiende im Vollsinn sieht, den Geist als eine

besondere Art und seine Werke als Überbau, als Funktion des Stoffes

deutet. Damit war der Mensch von seinem angemaßten Thron
herabgestoßen, aber zugleich auch der ihm zukommenden Würde entkleidet.
Die Person wurde zum bloßen Glied, zu einem Rad in dem Getriebe,
das Gemeinschaft heißt, entrechtet und ihr Wert nach der Leistung
für das materielle Wohlbefinden dieser Gemeinschaft bestimmt.

Nach dieser, vor allem naturwissenschaftlich eingestellten, alles

Leben nach den Vorgängen und Gesetzen des Unbelebten erklärenden

Richtung bahnte sich in der Begründung und dem Ausbau der
Geisteswissenschaften langsam wieder das Verständnis für das Eigenartige
und Eigenwertige des Menschen an. Die darauffolgende, teilweise
schon nebenherlaufende Anthropologie im engern Sinn richtet sich
sowohl gegen Idealismus wie gegen Materialismus, nicht ohne dabei
das Zentrum.des Menschen in die Schicht des Leiblichen und
Triebhaften zu verlegen. Im Gegensatz zu frühern Betrachtungsweisen
wendet sie sich mehr dem Konkreten als dem Abstrakten, mehr dem
Dasein als dem Sosein zu, wertet das Erleben höher als das Erkennen,
das Emotionale mehr als das Rationale. Die Entwicklung des

abendländischen Denkens läßt sich mit den Worten darstellen, in die
L. Feuerbach die seine kleidete : « Gott war mein erster, Vernunft
mein zweiter, der Mensch mein dritter und letzter Gedanke ».

5. Wenn dem Menschen eine Sonderstellung in der Gesamtheit
des Seienden einzuräumen ist, wenn sich in gewissem Sinne alle wichtigen

Fragen der Philosophie in die nach seinem Wesen fassen lassen,

dann ist die Antwort, die man auf diese gibt, auch für viele andre
mitentscheidend. Es muß eine Verzerrung in den Seinsbezügen und
eine schiefe Einstellung zu allen Schichten eintreten, wenn man ihn



Die Stellung des Menschen im Kosmos 305

aus seiner seinsgemäßen Stellung im Kosmos reißt. Ja, « die Krisis
der Kultur beruht auf einer Störung im Beziehungssystem der Menschen

zueinander, zum Kosmos und zu Gott »x. Vor allem stehen Menschenbild

und Gottesbild im Verhältnis der Wechselbeziehung zueinander ;

das eine formt sich nach dem andern. Es ist nicht, wie etwa die
Annahme oder Ablehnung eines mathematischen Satzes, mehr oder

weniger belanglos, ob man den Menschen auf Gott oder auf sich selbst
als letztes Ziel bezieht, ob er die Wahrheit, oder sie ihn bestimmt,
ob das Sollen in seiner Natur, seinem Wollen, einer idealen Wertewelt,

oder im Schöpfer verankert wird, ob er wesentlich oder auch
homo faber ist, einen Eigen- oder nur einen Nutzwert darstellt,
ob er von Hause aus Freund oder Feind der Gemeinschaft ist usw.
Die das Handeln des einzelnen stets bestimmenden Welt- und
Wertsysteme haben im Selbstverständnis des Menschen eine wichtige Wurzel.
Dies Selbstverständnis bestimmt weiterhin das öffentliche Leben und
die Geschichte. So wirken sich z. B. hierher gehörende Ansichten der
Stoa im römischen Rechte aus und bestimmen durch dieses die ganze
europäische Rechtsentwicklung. Welchen Einfluß hat das Menschenbild

von Calvin, Rousseau, Nietzsche, Darwin, Marx auf große Teile
der Menschheit, auf Kultur, Wirtschaft und Politik gehabt Das
Wesen des Menschen weist ihm auch seinen Platz im Seienden an.

II. Vom Seienden in der Welt.

Es ist hier nicht gefordert, die ganze Problematik aufzuwerfen,
die mit den Begriffen « Sein » und « Seiendes » verbunden ist. Sie hat
ihre Entwicklung, ihre Geschichte, in der bald diese, bald jene Seite

im Mittelpunkt der Betrachtung stand2. Das folgende will nur in

allgemeinen Zügen die Art des Seienden klarzulegen suchen, in dessen

Bereich der Platz des Menschen ist.
Der so einfach und leichtverständlich scheinende Begriff des Seins,

in dessen Licht der menschliche Verstand alle seine Gegenstände sieht,

ist zusammengesetzt, schließt das Seiende und das Sein Dasein),
das was ist und das wodurch es ist, in ihrer gegenseitigen Beziehung

1 Fr. Heinemann, Neue Wege der Philosophie (Leipzig 1929) 6.
2 Vgl. Schindele, Zur Geschichte der Unterscheidung von Wesenheit und

Dasein in der Scholastik (München 1909) ; M. D. Rolland-Gosselin, Le « de ente
et essentia» (Le Saulchoir 1926) XVIII.

Divus Thomas. 20



306 Die Stellung des Menschen im Kosmos

ein. Wenngleich die rechte Seinsbetrachtung stets auf beide Elemente
in ihrer gegenseitigen Beziehung achten muß, braucht sie doch nicht
immer beide in gleicher Weise zu beachten ; das Hauptinteresse kann
sowohl auf dieses wie auf jenes gehen. Gegenstand der Metaphysik
ist das Seiende, der wirkliche oder mögliche Träger des Daseinsaktes,
oder das ens ut nomen.

1. Das Seiende ist ein vieldeutiger Begriff1. Man nennt eine

Gemeinschaft seiend, die Einzelmenschen, aus denen sie gebildet wird,
deren Individualnatur, die sie zu diesen, ihre Wesenheit, die sie zu
Menschen macht, sodann die Bestandteile der Wesenheit, und jene
außerwesentlichen Bestimmtheiten, die sich mit ihr verbunden finden.
Seiend wird all das genannt wegen der Beziehung, die es zum Sein,
sei es einem nur im Denken bestehenden, sei es zu einem denkunabhängigen

oder realen Dasein hat. Das eines denkunabhängigen Daseins

fähige, real Seiende und deshalb Seiende im eigentlichen Sinn kann
ein Ganzes substanzieller oder akzidenteller Art, in der Form des

individuellen oder des abstrakten sein ; es kann aber auch nur
substanzieller oder akzidenteller Teil sein.

Unter dem Realseienden kommt jenen Bestimmtheiten an erster
Stelle die Seinsbedeutung zu, die ein Ganzes und zwar ein substan-
zielles Ganze bilden. Darunter hat man ein Für-sich-Seiendes zu
verstehen, das sich sowohl von der Seinsart des Akzidens wie von der
des substanziellen Teiles unterscheidet. Mehr als solches Für-sich-Sein
ist zum Wesen des selbständig Seienden, der Substanz nicht gefordert.
Andre Eigenschaften, wie Unveränderlichkeit, Dauerhaftigkeit und

Festigkeit, wie man sie seit Kant der Substanz vielfach beizulegen

pflegt, gehören nicht notwendig zu ihr. Zur Klasse der Substanzen
kann etwas zählen, das nur das Dasein eines Augenblickes hatte ; und
eine Bestimmtheit von noch so langer Dauer kann trotzdem zu den

Akzidenzien gehören. Substanzen, soweit sie unsrer Erfahrung
zugänglich sind, sind keineswegs unveränderlich. Sie sind nicht als ein

fester Kern zu denken, um den die akzidenziellen Bestimmtheiten
schalenartig herumgelagert wären, in deren Bereich sich dann jeder
Wandel und Wechsel vollzöge ; an und in den Substanzen spielt sich

die Veränderung ab, sie nehmen zu und nehmen ab, nur ändert sich

dadurch nicht immer ihr Wesen. Eine weitere unzulässige Belastung

1 Zum Folgenden vgl. F. M. Sladeczek, Die Bedeutungen des Seins nach
Thomas, in : Scholastik V (1930) 192 ff.



Die Stellung des Menschen im Kosmos 307

und Einschränkung des Substanzbegriffes ist es, wenn man ihm mit
Descartes und Spinoza als Wesensmerkmal Ewigsein und Aus-sich-Sein

beilegt, oder wie Herbart völlige Einfachheit für ihn fordert1.
Für sich seiend ist dann an erster Stelle die individuelle Substanz.

Von ihr werden die Teile und Bestimmungen als von ihrem letzten

Träger ausgesagt ; sie selbst ist aber von keinem andern mehr
aussagbar, ist die als solche in der Wirklichkeit bestehende, erste Substanz.

An zweiter Stelle steht die von Einzelmerkmalen freie Substanz, die

substanzielle Wesenheit in sich betrachtet. Unabhängig vom Denken
besteht sie als solche nicht, ist nur inhaltlich in der ersten Substanz

enthalten, in der und durch die ihr das Sein zukommt. Es ist nicht,
wie E. Husserl, N. Hartmann und andere meinen, neben der realen
eine besondere, ebenso wie jene vom Gedachtsein verschiedene ideale

Sphäre anzunehmen, deren Inhalten, den Wesenheiten und Werten,
eine besondere Daseinsweise eignete, und die nach Husserl sogar das

« wahrhaft Seiende » wäre. Die Welt des denkunabhängig Seienden

zerfällt nicht in die Bezirke des Realen und Idealen. Ein solches ideales
Sein ist weder nötig noch möglich 2.

Die Akzidenzien, denen im Gegensatz zur Substanz kein Für-sich-,
sondern ein Im-andern-Sein zukommt, sind darum eigentlich weniger
seiend als etwas, wodurch ein andres, ein Für-sich-Seiendes so und
so bestimmt ist. Die Akzidenzien sind Bestimmung der Substanz, sind
seiend wegen ihrer Beziehung zu dieser.

Der Begriff des Seienden ist also mehrdeutig ; die Beziehung zum
Sein, die er überall enthält, ist in den einzelnen verschieden. An erster
Stelle kommt er der ersten Substanz zu, ferner allen andern Bestimmtheiten,

entsprechend ihrem Verhältnis zu dieser und letztlich zum
Wirklichsein.

Der Platz des Menschen in dieser Welt ist unter dem substanziell
Seienden ; ja, als personales, um sich selbst wissendes und sich selbst
bestimmendes Wesen ist er dessen vollkommenste Verwirklichung,
wie noch zu zeigen ist. Doch nun fragt es sich, ob solches Für-sich-Sein
in der Welt überhaupt besteht und bestehen kann. Die einzelnen

Dinge sind doch miteinander auf mannigfache Weise verknüpft, stehen

1 Vgl. Joh. Hessen, Das Substanzproblem in der Philosophie der Neuzeit
(Berlin 1932).

2 Vgl. N. Hartmann, Zur Grundlegung der Ontologie (Berlin 1935) ; H. Rickert
a. a. O. ; Joh. Hessen, Wertphilosophie, Paderborn 1937) ; A. Müller, Einleitung
in die Philosophie (Berlin 1931).



308 Die Stellung des Menschen im Kosmos

in solchen Abhängigkeitsverhältnissen zueinander, daß ohne das eine
das andre nicht wäre oder nicht weiter existieren könnte. Was bleibt
da noch für ein In-sich-Sein übrig Aber Beziehungs-Sein kann weder
das einzige noch das erste sein. Haben die einzelnen Dinge keinen

Substanzcharakter, muß er wenigstens dem Ganzen, der Welt
zugesprochen werden. Wie noch zu sagen ist : die Welt als Ganzes ist
aber keine Substanz, und die Einzeldinge sind trotz ihrer wirkursächlichen

Verbundenheit doch Substanzen, wahren in ihrem gegenseitigen
Einwirken eine gewisse Selbständigkeit. Einer solchen ist der Mensch

sich klar bewußt ; sie findet sich ebenfalls bei Tier und Pflanze und
in der Welt des unbelebten Stoffes. Kann z. B. die Pflanze auch nicht
bestehen ohne das Erdreich, so ist sie doch nicht etwas an diesem,
sondern ist für sich. Ihr Verhältnis zum Boden ist nicht dasselbe,

wie das ihrer Farbe zu ihr, der Pflanze. Diese ist in keiner Weise für
sich, wird ganz getragen von der Pflanze, ist etwas an dieser. Besteht
so trotz aller Abhängigkeit untereinander eine, wenngleich
unvollkommene Selbständigkeit der Dinge in der Welt, scheint auch diese

noch verlorenzugehen, wenn man das Verhältnis zur Erstursache ins

Auge faßt. Alles Seiende in dieser Welt ist nicht durch sich, sondern

durch einen andern, hängt in seinem Bestände gänzlich von ihm ab,

mehr noch als die akzidenziellen Beschaffenheiten von ihrem Träger.
Was bleibt da noch von dem Für-sich-Sein übrig Raubt das göttliche

Sein nicht jedem andern den Substanzcharakter Es ist sicher
nicht die leichteste Frage, wie neben dem unendlich vollkommenen

göttlichen noch ein endliches Sein bestehen kann, ohne jenem in seiner

Vollkommenheit Abbruch zu tun. Besteht aber neben dem göttlichen
noch irgendwelches Sein, dann ist notwendig auch Substanz-Sein dabei ;

ob die Dinge nur eine Substanz oder mehrere sind, bleibe vorläufig
noch dahingestellt. Es ist schon angedeutet worden : Für-sich-Sein
und Durch-einen-andern-Sein schließen sich nicht aus. Das Für-sich-
Sein kann von einem andern stammen, kann Geschenk sein. Allerdings
kommt einem solchen der Substanzcharakter entsprechend seiner

Geschöpflichkeit in sehr abgeschwächtem Maße zu. Das Für-sich-Sein
ist im Unendlichen und im Endlichen sehr verschieden verwirklicht.

Damit wäre schon eine Stufenordnung innerhalb der Substanzen

angedeutet. Es gibt Substanzen, die für sich und aus sich — und
solche, die für sich, aber von einem andern, von dem Aus-sich-Seienden

sind. Doch auch unter den Substanzen in der Welt besteht noch eine

Stufenordnung, über die noch zu sprechen und die im verschiedenen



Die Stellung des Menschen im Kosmos 309

Wesen dieser Substanzen begründet ist. Nun ist die Frage, ob dieser

aus dem Wesen des Für-sich-Seienden stammenden Stufenordnung
ebenfalls eine in dessen Dasein entspricht. Eine Hierarchie im
Wirklichsein wird nicht von allen anerkannt, die für eine Stufung des

Seienden eintreten.
2. Das Wirklichsein ist jenes Element im Seinsbegriff, das, wenngleich

am wichtigsten, doch auch von der Scholastik zugunsten des

Seienden, vor allem des Wesenseins vernachlässigt worden ist und
selbst bei Thomas keine systematische Behandlung erfahren hat1.
Gegen das Nichtsein betrachtet, ist das Wirklichsein « jene Rücksicht,
durch die der formelle unbedingte und notwendige Gegensatz zum
Nichtsein gegeben ist, jene Rücksicht, auf die letztlich alle kontradiktorischen

Gegensätze zurückgeführt werden müssen »2. In seinem
Verhältnis zum Seienden betrachtet, ist das Sein das, wodurch das Seiende
seiend ist. Erst durch das Sein haben die Bestimmtheiten des Seienden

die ihnen zukommende Vollkommenheit, sind sie erst solche. Das
Sein ist die letzte Vollkommenheit des Seienden, sein Akt, durch den

es aus dem Zustand des Möglichseins in den des Wirklichseins gehoben
ist. Im Kontingenten sind beide voneinander sachlich verschieden,
stehen sie zueinander im Verhältnis von Potenz und Akt, und sind
damit aufeinander abgestimmt.

Durch Einführung des Begriffspaars : Potenz — Akt ist im Bereich
des Seienden eine Grundscheidung vollzogen. Das mit Potenz gemischte
Sein — und das ist alles außer dem reinen göttlichen Akt — steht
dem Werte, der Vollkommenheit nach unter dem potenzfreien Sein,

es ist ihm dem Sosein und dem Dasein nach untergeordnet. Nach
seiner Ansicht hätte man hier streng genommen die einzige Stufung
des Daseins 3. Doch im außergöttlichen Sein finden sich noch weitere
Stufen. In der realen Ordnung ist zu unterscheiden das esse naturae
und das esse intentionale, von denen das erste Seiendem die
Naturwirklichkeit gibt, das zweite die es im Denken darstellende Form
wirklich setzt. Die intentionale Existenz ist eine gedankliche, keine

entitative. Ihre eigentliche Wirkung ist nicht, daß das Ding selbst,

sondern daß der erkennende Verstand das erkannte Ding ist. Zwischen

diesen beiden Formen des Seins besteht wieder eine Verschiedenheit ;

1 Vgl. M. Grabmann, Mittelalterliches Geistesleben (München 1926) 314 ff.
2 Sladeczek a. a. O. 196.
3 E. Rolfes, Die Gottesbeweise bei Thomas von Aquin und Aristoteles

(Köln 1898) 216.



310 Die Stellung des Menschen im Kosmos

die Naturwirklichkeit steht über der gedachten Wirklichkeit. Innerhalb

des naturwirklich Seienden kommt dem Sein der Substanz wieder
der Vorrang vor dem des Akzidens zu. Wie ist es innerhalb der
Substanzen Lassen sie eine Stufung des Wirklichseins zu, ähnlich
jener ihres Soseins Kann man sagen, die Pflanze sei wirklicher als

der Stein, und das Tier existiere mehr als die Pflanze N. Hartmann
macht entschieden geltend, was sich abstufe, sei nur die Beschaffenheit,

die Geformtheit und Bestimmtheit, der Einheits- und Ganzheitstypus,

« aber die Seinsweise ist die gleiche » h Dem Dasein nach eignet
auch wesensmäßig höhern Stufen die gleiche Zerstörbarkeit,
Individualität und Existenz, so daß in der Seinsweise schlechterdings kein
Unterschied angebbar sei2. Ein solcher besteht nach ihm nur zwischen
dem Dasein des Realen und des Idealen ; ja hier begründet die
Verschiedenheit des Daseins den Unterschied der beiden Sphären 3. Wir
glauben auch unter den innerweltlichen Substanzen eine Stufung im
Dasein annehmen zu müssen. Denn diesem stehen sie wie die Potenz
dem Akte gegenüber, d. h. im Verhältnis des Entsprechens. Sind nun
die verschiedenen Substanzen als Potenzen unter sich verschieden,
dann sind es auch die ihnen zugeordneten Akte des Daseins. Nun
besteht anerkanntermaßen unter den Substanzen ein im Wesen

gründender Unterschied. Darum ist auch der Daseinsakt wesensverschiedener

Substanzen verschieden. Es ist mit andern Worten bei

Belebtem und Unbelebtem, bei Sinnlichem und Geistigem die Seinsweise

nicht die gleiche, wenngleich es bei phänomenologischer Betrachtung

also scheinen mag. Das Sein in sich, abstrakt, unabhängig von
der jeweiligen Substanz betrachtet, deren Dasein es ist, einfach
Verneinung des Nichtseins, kennt keine Unterschiede, kein Mehr und

Weniger. Falls es Grade und Unterschiede gibt, können diese nicht
von ihm, sondern nur von einem andern kommen, von dem Mehr
oder Weniger seines Trägers. Dieser steht, je nach seinem Gehalt an
Unvbllkommenheit, Potenzialität, Materie, dem Nichtsein mehr oder

weniger nahe4 und ist Träger eines seiner Stellung gemäßen Seins.

Gegen eine Stufung in dem Sein des Seienden spricht es nicht, wenn
das Sein einer wesensmäßig höhern Ordnung dem gleichen Wandel

1 Ontologie a. a. O. 76.
2 Ebd. vgl. auch Hessen a. a. O. 41 fi. ; M. Wittmann, Die moderne Wertethik

(Münster 1940) 259.
3 Ontologie a. a. O. 120.
4 Thomas c. Gent. 1, 28.



Die Stellung des Menschen im Kosmos 311

unterliegt, wie das der niedern, vielleicht noch gefährdeter und
widerstandsunfähiger ist als dieses. Der gleiche Stoß, den der unbelebte

Körper ohne Schaden aushält, mag für eine Pflanze den Untergang
bedeuten. Keineswegs ist darum ihr Sein geringer, es bleibt vollkommener

als das des rohen Körpers. Der Träger des organischen Lebens

ist eine feiner strukturierte Einheit als der unbelebte Stoff, und gerade
darum können Einflüsse von außen hier leichter schädigend wirken
und den Organismus als Träger einer der Lebensstufe entsprechenden
Existenz vernichten.

III. Die Stufen des Seienden in der Welt.

Wenn man von der Welt als einem Kosmos spricht, erkennt man
in ihr irgendeine Ordnung des Seienden an. Nur unter dieser Voraussetzung

läßt sich auch sinnvoll nach der Stellung des Menschen

fragen.
1. Nietzsche hat allerdings von der Welt als einem Chaos gesprochen,

von Vorgängen in ihr ohne Zwang und Gesetze1. Nach Kant wäre
erst der Mensch der Demiurg, der durch seine a priori bereitliegenden
Denkformen die chaotischen Eindrücke gestaltet, die Welt zu einem

Kosmos bildet. Ganz in seinen Spuren wandelnd, meint Rickert: Die

Welt, « wie sie uns gegeben ist ist nicht ein geordneter Kosmos,
sondern eine unübersehbare Mannigfaltigkeit ». Sie ist « unsystematisch

gedacht, für den wissenschaftlichen Menschen ein heterogenes
Kontinuum, dem er theoretisch hilflos gegenübersteht, oder noch

allgemeiner gesprochen : ein Chaos »2. Nur durch das System wird
sie « vom theoretischen Chaos zum theoretisch begriffenen Kosmos »3.

Für den erkenntnistheoretischen Realismus erweist sich die Welt
als eine in sich geordnete Vielheit. Das ergibt sich zunächst aus der

feststellbaren, staunenerregenden Ein- und Unterordnung ihrer einzelnen

Teile, dem Zusammenspiel der verschiedenen Kräfte und Ziele. Diese

Ordnungseinheit ist aber nicht Ausfluß einer substanziellen
Seinseinheit. Die Welt ist nicht eine einzige Substanz, weniger noch ein

Organismus oder gar ein geistgeformtes Wesen, dessen unselbständige
Teile und Glieder die einzelnen Dinge wären. Sie ist eine Vielheit von
wesens- und zahlenmäßig verschiedenen Einzelsubstanzen. Denn so

1 Fr. Nietzsche, Werke, gr. Ausgabe (1895) VI 13.
2 Allgemeine Grundlegung a. a. O. 6.
3 Die Philosophie des Lebens (Tübingen 1922) 148.



312 Die Stellung des Menschen im Kosmos

unbestreitbar ein Zusammenwirken der Dinge auch sein mag, es ist
nicht so, daß sich daraus ein inneres Zusammengehören, eine Einheit
im Sein ableiten ließe. Die verschiedenen Kräfte und Tätigkeiten, aus
deren Zusammengehen die Harmonie im Weltall fließt, werden nicht
wie in einem Organismus durch eine dahinterstehende, leitende Kraft
zusammengefaßt, auf ein ihre eigene Reichweite übersteigendes Ziel,
nämlich die Erhaltung und Ausgestaltung des höhern Ganzen

eingespannt, und damit zu einer höhern Leistung, die die seinsmäßige
Einheit dieser Körper forderte, emporgeführt. Die Tätigkeiten und

Wirkungen der Dinge aufeinander erklären sich ohne ein solches

einigendes Band. Sie gehen nicht über das hinaus, was die Dinge
kraft ihrer Wesensgesetzlichkeiten leisten können. Sie setzen keine

Tätigkeiten, deren Ziel die Erhaltung des Ganzen wäre, wenngleich
sie einander zweckmäßig zugeordnet sind. Doch ist das eine rein äußere

Teleologie, eine Folge der innern, die die Dinge auf sich selbst als Ganzes

ordnet. Die Welt als Ganzes ist also eine Einheit, doch nicht nach

Art des Organismus, sondern einer kunstvoll gebauten Maschine. Der

Zug nach Einheit ist darum dem Verstände eigen, weil sie sich irgendwie

im Seienden, seinem Gegenstande, findet, doch es ist nicht die

Einheit des die Wirklichkeit vergewaltigendenden Monismus.

Die Weltdinge sind nicht nur zahlenmäßig unter sich verschieden.

Bei bestimmten Einzelwesen zeigen sich Übereinstimmungen und
Ähnlichkeiten, durch die es möglich ist, sie zu Gruppen zu verbinden.
So lassen sich Einheiten herstellen, deren Mitglieder alle die gleichen
Wesensmerkmale tragen, eine Art bilden und sich von andern, nach

gleichen Gesichtspunkten zusammengestellten Gruppen artmäßig,
wesentlich unterscheiden. So ergeben sich nicht nur einander neben-,
sondern auch über- und untergeordnete Einheiten oder Seinsschichten,
wie schon angedeutet wurde.

Ihre Zahl wird verschieden angegeben. Mühelos unterscheidet
schon das vorwissenschaftliche Denken die Gruppen des Unbelebten
und des Belebten. Der Monismus aber läßt selbst diese Unterscheidung
nicht gelten, setzt das Leben entweder auf die Stufe des bloßen Stoffes

herab, setzt es mit diesem gleich, oder hebt ihn auf die Stufe des

Lebens herauf, oder läßt gar beides Erscheinungsform eines unbekannten
Dritten sein. Descartes macht die Unterscheidung von ausgedehntem
und denkendem Sein L Ein Seiendes ist entweder denkend, und dann

1 Principia philosophiae I. Nr. 14.



D ie Stellung des Menschen im Kosmos 313

nicht ausgedehnt, oder ausgedehnt, und dann nicht denkend, d. h.
seelische Tätigkeiten setzend. Eine verhängnisvolle Einteilung, die ihn
das Tier als bloße Maschine betrachten und der menschlichen Geist-

Körper-Einheit in keiner Weise gerecht werden ließ. Der deutsche

Idealismus kennt besonders die Stufen : Natur und Geist. Heidegger

nennt als große Gruppen des Daseienden die vom Menschen gebildete
Seinsstufe — und die einseitig relativ zu ihm gedeutete, den Charakter
des « Daseins » entbehrende Schicht der Dingwelt, des Vorhandenen
und des in ihr enthaltenen Zuhandenen, des Zeuges 1. N. Hartmann

spricht von den Stufen des unbelebten, belebten und geistigen Seins

als den großen Höhenunterschieden der Kategorien mit je eigener
Gesetzlichkeit2. Im Bereich des Lebens unterscheidet Scheler fünf
übereinanderliegende Sphären : die des bloßen Gefühlsdranges, darüber
die des Instinktes, der als eine Spezialisierung des Gefühlsdranges zu
betrachten sei und ein für die Erhaltung des Einzelwesens oder der Art
bedeutsames Verhalten darstelle. Die dritte Stufe, gebildet durch das

assoziative Gedächtnis, und die vierte, die der praktischen Intelligenz,
seien Ergebnis des zerfallenden Instinktes. Diese, schon bei Tieren
auftretende Intelligenz ermögliche sofortiges, nicht auf wiederholte
Versuche angewiesenes sinnvolles Verhalten. An letzter und höchster
Stelle steht der die Freiheit begründende Geist3.

F. Hoffmann kennt in der Welt des Lebendigen die Schichten :

Leib, Trieb, Seele, Geist, wobei die höhere nicht nur an die niedere

gebunden, sondern auch aus ihr entstanden sein soll4, trotzdem
aber ihre « bestimmte spezifische Färbung » und « besondere
Gesetzlichkeit » hat5.

In den einzelnen Sphären des Unbelebten, Belebten, Beseelten

und Geistigen, die zugleich auch übereinanderliegende und entsprechend
seinsmäßig wertvollere Stufen bilden, wobei die Freiheit und
Unabhängigkeit von der Materie letztlich ausschlaggebend ist, gibt es dann

wieder eine schier unübersehbare Fülle nebeneinanderliegender und

gradmäßig über- und untergeordneter Gruppen. Man braucht nur
hinzuweisen auf den Formenreichtum im pflanzlichen und tierischen

1 M. Heidegger, Sein und Zeit (Halle 1929) 66 ff. 117 ff.
2 Vgl. N. Hartmann, Aufbau der realen Welt (Berlin 1940) 188 ff.. Das

Problem des geistigen Seins 14 ff., 61 ff., Ethik 503, 544.
3 M. Scheler, Die Stellung des Menschen im Kosmos (Darmstadt 1928) 226.
4 H. F. Hoffmann, Die Schichttheorie (Stuttgart 1935) 67, 37 ff., 46 ff.
6 A. a. O. 6, 68, 97.



314 Die Stellung des Menschen im Kosmos

Leben, angefangen von einfachsten einzelligen Wesen bis zu den

höchsten, äußerst verwickelt zusammengesetzten und differenzierten

Organismen. Im Reich der reinen Geister, dessen Existenz sich
allerdings auf rein natürlichem Wege nicht erweisen läßt, schöpft jedes
Einzelwesen die Vollkommenheit seiner Art aus, so daß man so viele
Arten anzunehmen hat, als es Einzelwesen gibt. Unter den zur gleichen
Art gehörenden Menschen bestehen tiefgreifende, sich auf Leib und
Seele beziehende substanzielle Verschiedenheiten.

Es ist zwar möglich, die Wesensmerkmale und Unterschiede der

angeführten Schichten anzugeben ; unmöglich aber, die auf den unter-
geistigen Stufen liegenden natürlichen Arten durch Angabe ihrer Gattung
und des Artunterschiedes, also durch metaphysische Begriffsbestimmung
zu bezeichnen. Was das Wesen eines bestimmten Minerals, einer
Pflanzen- oder Tierart ausmacht, können wir nicht sagen. Wir wissen,

was den Körper zu diesem macht, worin das Wesen des pflanzlichen
und tierischen Lebens besteht, doch den Artcharakter des Eisens, des

Goldes, der Eiche und Buche, des Hirsches oder des Buchfinks kennen
wir nicht. Man muß sich hier mit einer beschreibenden
Begriffsbestimmung begnügen, die eine Reihe mehr oder weniger bezeichnender,
wesentlich aber nicht weiter durchschaubarer Merkmale zusammenfaßt,

durch die eine Art hinreichend von der andern unterschieden

wird L
Die Sonderstellung des Menschen in der Körperwelt erlaubt bei

ihm eine solche metaphysische Begriffsbestimmung. Als einziges Wesen
dieser Ordnung ist er durch die Vernunft geistig artbestimmt und
dadurch von allen andern Körpernwesen klar, als letzte, nicht mehr
weiter teilbare Art geschieden.

2. Wir brauchen für unsern Zweck nicht über das den einzelnen
Schichten Eigene hinauszugehen. Die so gewonnene unvollkommene
Wesenserkenntnis des Seienden ist zudem nur auf Umwegen zu

gewinnen. Der Mensch ist eines unmittelbaren Zugriffs in das Wesen

nicht fähig. Er vermag es nur zu fassen, soweit es sich in seinen

unwesentlichen Bestimmtheiten, den durch die Sinne faßbaren
Akzidenzien, ausspricht. Es mag wohl zunächst befremden, daß der Mensch

selbst seinem angepaßten Gegenstande, den Wesenheiten der Körperdinge

so gehemmt ist ; aber der Eigenart seines Seins, seines Mensch-

1 Vgl. J. De Vries, Denken und Sein (Freiburg 1937) 221 ff. ; L. Noël, Notes
d'Epistémologie thomiste (Paris 1925) 142 ; J. Maritain, Les degrés du savoir
(Paris 1932) 62.



Die Stellung des Menschen im Kosmos 315

seins ist gerade dieser unvollkommene Gegenstand und die umständliche

Art ihn zu erfassen, angemessen.
Unter den auf das Wesen weisenden Akzidenzien ist vor allem

eines bedeutungsvoll : die Tätigkeit. In ihr ist das Sein auf seiner

Höhe, findet durch sie seinen entsprechenden Ausdruck, offenbart, was
in ihm steckt. Das Tun richtet sich nach dem Sein, ist wie dieses,

und darum erlaubt es auch einen richtigen Rückschluß auf seine Quelle x.

a) In der Körperwelt spielen sich Vorgänge ab, die man als ein

gegenseitiges Aufeinanderwirken der Körper bezeichnen muß. Der
eine, durch äußern Anstoß in Bewegung versetzt, bringt auch in
einem andern, mit dem er in Verbindung steht, eine solche hervor.
Das ist die dem Körper wesenseigene Tätigkeit, die in einen andern

hinüberlangt, eine Wirkung in ihm hervorbringt und ihn sich dadurch
unterwirft. Je ungeeigneter der fremde Körper für die
hervorzubringende Wirkung ist, um so vollkommener ist die Tätigkeit. Diese

Alltätigkeit ist philosophisch nicht so leicht verständlich. Wie ist
es möglich, daß ein Seiendes in seiner Tätigkeit auf ein andres, ihm
also fremdes, hinübergreift und dort etwas hervorbringt Wie ist es

zu erklären, daß die Wirkung einer diesem Seienden zugehörenden

Tätigkeit in jenem andern auftritt Eine solche übergreifende, «

hinüberwandernde » Tätigkeit fordert einen entsprechend strukturierten
Träger. Dessen Sein muß ähnlich gelockert, ebenso wenig bei sich

selber und in sich abgeschlossen sein, wie jene Tätigkeit. Und so ist
der Körper seinem Wesen nach. Zwar ist er nicht nur bloße Ausdehnung,

sondern geformte Materie. Es spielen sich in ihm nicht nur
mechanische Vorgänge ab, die sich aus Masse, Druck und Stoß,
Schwerkraft und Anziehung erklären, sondern auch in qualitativ
verschiedenen chemischen Kräften begründete Prozesse, die eigenen
Gesetzen unterstehen, doch auch zur Gruppe der hinüberlangenden
Tätigkeit gehören. Wegen der Materie aber, die der Körper einschließt,
kommt ihm notwendig jene Ausdehnung zu, fordert er wesensmäßig

ausgedehnt zu sein, alles, was zu ihm gehört, nebeneinander, im Räume

ausgebreitet zu haben. Das besagt : Die Einheit, das Sich-selbst-Haben
und Besitzen, das Substanzsein des Körpers ist noch sehr gering, und
damit auch sein Anteil am Sein. In der Materie ist das Prinzip der

Unbestimmtheit und Unselbständigkeit in das Wesen des Körperdinges
hineingetragen. Unbestimmtheit aber ist das Merkmal des Nichts, des

1 Thomas, Sum. theol. I. 89, 1.



316 Die Stellung des Menschen im Kosmos

Gegenteils vom Sein. So unwahr es auch scheinen mag, die sich den
Sinnen aufdrängende massive Wirklichkeit der Körperwelt steht von
allem Wirklichen dem Nichtsein am nächsten. Dem Körper kommt,
wenngleich er eine Ganzheit ist, die unterste Stufe der Einheit zu,
eine Einheit ohne Mittelpunkt. Nur ein gewisses Zueinander der Teile
verhindert deren bloßes Nebeneinander und beziehungsloses Auseinander.

Nach dem Grade der Einheit richtet sich jedoch das Maß des

Seins. Das Ausgebreitetsein im Raum, der Mangel an Eigensein und
Geschlossenheit, die Möglichkeit, durch einfache Teilung neue
Ganzheiten entstehen zu lassen, bringt die Körper untereinander vielmehr

zusammen. Sie sind nicht so scharf voneinander abgegrenzt, rücken
mehr zueinander und bilden so eine gewisse Einheit, daß die einzelnen

eher Teile als Ganze zu sein scheinen. Damit ist der Boden für eine

solche « hinüberwandernde » Tätigkeit bereitet ; es ist eigentlich nicht
ein ganz fremder Körper, in dem der eine durch seine Tätigkeit eine

Wirkung hervorbringt. Wo eine andere Art von Tätigkeit festgestellt
wird, muß es sich auch um eine andere Seinsart handeln.

b) Nun gibt es solche, die das Gegenteil der von außen kommenden
und nach außen gehenden, der wandernden Tätigkeiten sind. Es gibt
solche, die aus dem Innern des Tätigen stammen und deren Wirkung
auch in ihm verbleibt, die ihren eigenen Täter vervollkommnen. Es

handelt sich mit andern Worten um Tätigkeiten, deren Träger unter
einer Rücksicht wirkend, unter einer andern empfangend, bewegend
und bewegt werdend ist, um eine unvollständige und unvollkommene
Selbstbewegung. Ein in Bewegung seiender Teil setzt einen andern
des gleichen Ganzen in Bewegung. In solchen Fällen spricht man von
Lebensvorgängen1. Sie können im Bereich des kontingenten Seins

immer nur die Form einer unvollständigen Selbstbewegung haben,
weil hier stets ein Übergang von der Potenz in den Akt stattfindet.
Auch bei Lebensvorgängen muß der erste Anstoß, die Ankurbelung
von einem andern, schon in Tätigkeit seienden kommen, dann kann
das so teilweise in Bewegung Gesetzte seine andern Teile selbst bewegen.

Tätigkeiten, die keine außerhalb des Tätigen liegende Wirkung
setzen, sondern ganz in ihm verbleiben, ihm immanent, auf ihn bezogen

sind, diese Lebenstätigkeiten unterstellen eine entsprechende Seinsver-

1 Vgl. Aristoteles : Über die Seele II. 1 412a 14 ; D. Mercier, La définition
philosophique de la vie (Louvain 1898) ; Thomas I. 18, 1 u. 2 ; I. II. 3, 2 ad 1 ;

In II. de anima lect. 1 ; c. Gent. 1, 97 ; W. Roux, Die angebliche künstliche
Erzeugung von Lebwesen in : Umschau 1906 Nr. 8, 5.



Die Stellung des Menschen im Kosmos 317

fassung ihres Trägers. Sie wird im Unterschied zum Unbelebten in einer

größern Geschlossenheit nach innen und Abgeschlossenheit nach außen,
einer vollem Festigkeit, Selbständigkeit und Einheit zu suchen sein.

Der belebte Körper oder Organismus ist gewissermaßen umschrieben

von aufeinander bezogenen LebensVorgängen. Das in ihrem Bereich

gelegene Ganze ist von andern Organismen viel deutlicher abgegrenzt
als die unbelebten Substanzen voneinander ; eine Verwischung der
Grenzen ist viel weniger möglich. Die Eigenart des Lebens als Vorgang,
als Dynamik betrachtet, erfordert eine neue, übermolekulare Einheit
des Lebendigen, eine neue entsprechende Seinsbestimmtheit oder Form.
Die den hinüberwandernden wesentlich überlegenen innebleibenden

Tätigkeiten offenbaren eine neue, wesentlich höhere Seinsschicht als

die des bloßen Körpers. Die Lebensform erhebt den Stoff, mit dem
sie sich zur substanziellen Einheit verbindet, auf eine höhere Stufe
und gibt dem Stoff zugleich mit dem Leben das körperliche Sein. Bei
der Verbindung mit der Lebensform muß der tote Stoff seine Form,
d. i. diese bestimmte Körperlichkeit, ablegen, um eine neue mit der
Lebensform zu erhalten. Nur so erklärt sich die Einheit genügend,
die zwischen Leben und Materie auf dieser Stufe besteht.

Doch die Lebenstätigkeiten haben nicht alle den gleichen Grad
der Innerlichkeit, die gleiche Vollkommenheit der Selbstbewegung, und
entsprechende Unterschiede finden sich darum auch bei den

Lebensträgern. Diese Unterschiede begründen wesentlich verschiedene Stufen
im Bereich des Lebens. Der Begriff « Leben » ist also mehrdeutig,
analog ; anders verwirklicht ist er im Ernährungs-, anders im Sinnen-

und wieder anders im Geistesleben. Überall aber handelt es sich um
eine Form der Selbstbewegung, der Immanenz. Darum ist die
Begriffsbestimmung, die dies zum Ausdruck bringt, allen andern Formulierungen
vorzuziehen 1.

Der geringste Grad der Innerlichkeit, die unvollkommenste Form
der Selbstbewegung zeigt sich auf der Stufe des pflanzlichen Lebens.

Hier ist die Selbstbewegung eingeschränkt auf die Ausführung der

Bewegung. Die Form, die substanzielle und akzidentelle, aus denen

sie hervorgeht, ist eindeutig von der Natur festgelegt, wie auch das

Ziel, auf das sie ausgerichtet ist2. Die pflanzliche Lebenstätigkeit
besteht in der Umwandlung brauchbarer unbelebter Stoffe und deren

1 Vgl. die von Mercier angestellte Prüfung anderer Begriffsbestimmungen
des Lebens, Psychologie a. a. O. I. 50-51.

2 Thomas, I. 18, 3.



318 Die Stellung des Menschen im Kosmos

Aufnahme in die eigene Substanz, in der Ausscheidung verbrauchter
Stoffe, in den Vorgängen der Ernährung also, sodann im Wachstum,
unter dem man sich eine, durch reichlichere Ernährungstätigkeit
verursachte Zunahme an Ausdehnung vorzustellen hat, in der Zeugung,
durch die Leben weitergegeben wird, ein der Natur nach gleiches
Lebewesen aus einem andern entsteht1, und zuletzt in der Anpassung an
die Verhältnisse. Die Innerlichkeit dieser Tätigkeiten ist noch nicht
so groß, daß sie nicht über das Vermögen, das sie setzt, hinauslangten,
wie das beim Erkennen der Fall ist. Ein Teil des Organismus wirkt
auf einen andern in « hinübergreifender » Weise. Von Innerlichkeit
kann man nur in dem Sinne reden, als die Wirkung im Organismus
selbst verbleibt. Sinneswahrnehmung, Empfindung, Bewußtsein,
Erkenntnisvorgänge also sind weder festzustellen, noch von der
physiologischen Struktur der Pflanze gefordert. Um sich im Dasein zu
behaupten, bedarf sie ihrer nicht ; denn sie steht mit ihren in der Erde
und der Luft enthaltenen Aufbaustoffen unmittelbar in Verbindung.
Wer ihr trotzdem Erkennen und Fühlen zuerkennt, überträgt in dichterischer

Freiheit andern Seinsstufen angehörende Vorgänge auf sie.

Darum ist Bergsons bekanntes Wort : « La plante est un animal
endormi » eher geistreich als wahr zu nennen.

Die der pflanzlichen Lebenstätigkeit entsprechende Innerlichkeit
ist darum noch unvollkommen. Letztlich verliert sie sich doch wieder
nach außen, da sie mit der Bildung von Blüten und Früchten endet,
die der Fortpflanzung dienen. Ganz entsprechend ist das Sein der
Pflanze. Die Zellen, die ähnlich wie die Atome beim Körper ihre
letzten Aufbauelemente sind, erfreuen sich einer größern Selbständigkeit.

« Auch fehlen der Pflanze die Zentralorgane der Reizleitung, des

Stoff- und Kraftwechsels, des Umtriebs der Ernährungsflüssigkeiten ».

Sie zeigt reichste Entwicklung der Oberflächenentfaltung nach außen

bei kärglicher Entwicklung der innern Gewebe 2. Mit Recht kann man
darum hier von einer offenen Form sprechen. Sie stellt keine derartig
geschlossene Einheit dar, wie sie etwa im Tierleib vorliegt, der mittels
eines Zentralorgans, des Herzens, den ganzen Stoffwechselkreislauf

regelt und durch Wahrnehmung und Empfindung weitgehend
unabhängig wird von seiner Umgebung. So tritt denn auch die Bedeutung
des Einzelwesens im Pflanzenreiche nicht so sehr hervor ; es steht

1 I. 78, 2.
2 Vgl. H. André, Der Wesensunterschied von Pflanze, Tier und Mensch

(Habelschwerdt 1924) 27 ff.



Die Stellung des Menschen im Kosmos 319

noch ganz im Dienst der Arterhaltung, von der es seinen Sinn erhält,
ist nur Durchgangspunkt des Lebens L Darum ist auch hier der Tod
weniger ausgeprägte Erscheinung als beim Tier. Infolge solch geringer
Individualität ist die Pflanze, wie schon Aristoteles gesehen hat, nur
tatsächlich eine Einheit, der Möglichkeit nach jedoch eine Vielheit, da
sie durch Ableger und Stecklinge leicht vermehrbar ist.

So stellt sich das Sein der Pflanze dar, wenn man es an einer
höhern Stufe mißt. Das hebt aber ihre Eigenart und ihren größern
Wert, ihre « größere Seinsfülle und strengere Individualität » dem

Unbelebten gegenüber in keiner Weise auf. Zwischen der
übergreifenden Tätigkeit des unbelebten und der verinnerlichenden des

belebten Stoffes gibt es keine fließenden Übergänge, und ebensowenig
in ihren Trägern. Zwar kehren die Elemente und Kräfte der niedern
Schicht in der höhern wieder, und insofern ist diese von jener abhängig,
ist an sie gebunden, ruht auf ihr auf. Aber die höhere formt und
leitet die in sich aufgenommenen Elemente der tiefern Schicht nach

eigener Gesetzlichkeit und eigenen Zielen. Zwar kennt auch das Reich
des Unbelebten jene Starre und Ruhe nicht, die man ihm nicht selten

beigelegt. Die gegenseitige Anziehung und der daraus folgende gegenseitige

Widerstand der Körper, von denen die Philosophie stets wußte,
und vor allem die in den Atomen sich abwickelnden, an das Geschehen

im Sternensystem erinnernden Vorgänge beweisen, daß hier ständig
Bewegung herrscht. Aber alle wirkenden chemischen und physikalischen
Kräfte streben hin zu festem Gleichgewicht, zu festen Verbindungen,
zum Ausgleich aller Unterschiede. In den Lebensvorgängen zeigen
sich die entgegengesetzten Eigenschaften. Hier sind Abschluß und Ziel
einer Bewegung schon wieder Anfang zu einer neuen2. Die Kräfte
stehen in einem äußerst labilen Gleichgewicht, ihr Zusammenspiel
ändert sich beständig, entsprechend den jeweiligen Bedürfnissen des

Lebewesens. Dieses läßt sich darum nicht nach rein chemischen oder

physikalischen Gesetzen erklären. Die Hinordnung seiner verschiedenen

Stoffe und Kräfte auf ein höheres Ziel, auf die Erhaltung und

Ausgestaltung des Ganzen, die Ergänzung schadhafter Teile, die Übernahme

der Funktion des einen durch einen andern 3, die Selbstregulation und

1 Vgl. Thomas, C. Gent. 6, 11.
2 Vgl. B. Dürken, Lehrbuch der experimentellen Zoologie (Berlin 1928)

685-689.
3 Drieschs Versuch mit Seeigeleiern hat die präformistische Keimplasmatheorie

von Weismann, nach der im Keime schon ein fertiges Wesen vorgebildet,



320 Die Stellung des Menschen im Kosmos

Fortpflanzung, all das bleibt bei der Deutung der Pflanze als Maschine

ungedeutet. Hier muß ein neues Prinzip, eine neue, diese höhere Einheit

und Zielrichtung begründende höhere Form am Werke sein. Nur
die Verbindung dieser Form mit der Materie zu einer Natur erklärt
die Eigenart der angeführten Tätigkeiten, in denen mechanisches und
aus einer höhern Kraft fließendes Geschehen in eins verbunden sind.

Eine solche Einheit verschiedener Tätigkeitsformen unterstellt zu
ähnlicher Einheit verbundene Seinselemente. Das ist nun die Lebensform

und die Materie, die miteinander eine substanzielle Einheit schaffen.

Driesch, der auf den in der Einheit des Organismus bestehenden «

radikalen Dualismus zwischen Materie und Vitalfaktor » besonders

hinweist, unterläßt es, die andre Seite, das Verhältnis des Sichergänzens
und Forderns beider zu beachten 1. Das aus Lebensform und Materie

gebildete Ganze ist mehr, ist etwas andres, als die Summe seiner Teile,
es wird nicht" von ihnen aufgebaut, sondern sie von ihm. Dafür gibt
es in der chemisch-physikalischen Welt kein Gleichnis, dort ist das

Ganze stets die Summe seiner Teile, ist nach einem Ausdruck Drieschs
« merogen », entsteht durch das Zusammenkommen von Teilchen und
deren Kräften.

Zwar wurde, vor allem in der Blütezeit des Materialismus, immer
wieder auf Vorgänge im Unbelebten hingewiesen, die denen im Belebten
nicht nur ähnlich, sondern gleich sein sollten. Erwähnt seien solche

an den aus Kupfervitriol und Blutlaugensalzlösung gebildeten künstlichen

Zellen 2, oder Rhumhlers Versuche mit Chloroformtröpfchen, die

er in einer Flüssigkeit gleichen spezifischen Gewichtes in Suspension

gebracht hatte 3, ferner die « flüssigen » Kristalle 0. Lehmanns. Bei
den Kristallen hat man ebenfalls eine vom Ganzen ausgehende
Selbstregulation feststellen wollen. So stelle z. B. ein Alaunkristall mit
abgebrochener Spitze, in eine Nährsalzlösung gebracht, erst diese

Spitze wieder her, ehe er an andern Stellen Teile ansetze. In Wirklichkeit

besteht aber zwischen diesen und den Lebensvorgängen nur eine

und dieser als eine Maschine mit an allen Stellen fertigen Einzelteilchen ist,
widerlegt. Denn er zeigte, daß aus einem halben oder geviertelten Keime nicht
ein Teilwesen, sondern ein Ganzes entsteht, der Keim also ein « äquipotenzielles,
horminisches System » sei. Über die Versuche Drieschs mit der Aszidie und
G. Wolffs am Auge des Salamanders vgl. E. Dennert, Die Natur, das Wunder
Gottes 119 ff., 130 ff.

1 H. Driesch, Biologische Probleme höherer Art (Leipzig 1941) 42 ff.
2 Vgl. B. Bavink a. a. O. 359 ff.
3 Vgl. E. Abderhalden, Handbuch der biologischen Arbeitsmethoden, Abt. V

3 A (1921) 219 ff.



Die Stellung des Menschen im Kosmos 321

äußere Ähnlichkeit ; bestenfalls handelt es sich um Modelle für die
Mechanik der Lebensvorgänge. Die « künstlichen Synthesen », d. h.

im Laboratorium hergestellte chemische Verbindungen, wie sie nur
im Organismus vorkommen, sind und bleiben Totgeburten. Wohl
zeigt das Leben schon auf seiner untersten Stufe eine Reihe von Graden ;

und in seinen einfachsten Formen, den Bakteriophagen und den noch
kleineren Viruskörperchen, rückt es eng an die Schicht des Unbelebten
heran. Aber auch die primitivsten Lebensäußerungen und ihre Träger
bleiben durch einen Wesensunterschied von jener andern Schicht

getrennt. Bakteriophagen und ähnliche Gebilde sind keine
Mittelstücke, Ubergangsdinge zwischen beiden Ordnungen, sondern wirkliche
Lebewesen, wie sich aus der bei ihnen stattfindenden Selbstaufnahme
und Selbstumformung von Stoff, dem Wachstum und der Vermehrungsfähigkeit

ergibt, wenngleich Dissimilation und Bewegung fehlen.
Kann nach dem Gesagten auch auf weite Strecken hin eine

physikalisch-chemische Betrachtungsweise fruchtbar auf dieser untersten
Stufe des Lebens angewandt werden, lassen sich die einzelnen Vorgänge
auch mit staunenswerter Genauigkeit und Widerspruchslosigkeit in ihre
Formeln fassen, so sind ihr doch Grenzen gesetzt. Das Leben in seiner

Eigenart wird von ihr nicht eingefangen.
c) Die Äußerungen der zweiten Lebensstufe zeigen ein Mehr an

Innerlichkeit. Zwar ist auch dem Tier das Ziel der Lebenstätigkeiten
naturhaft vorgeschrieben, es handelt triebhaft, wird von innen heraus

getrieben ; aber der Weg dazu wird durch selbsterworbene Formen
bestimmt. Angeregt wird das Sinnenleben von außen, durch die Reize

der Außenweltdinge, es endet im Innern durch sinnliches Erkennen
und Begehren. Die Erkenntnisinhalte leiten das Tier bei seinen
Lebensbetätigungen, in der Selbsterhaltung und Selbstentfaltung. Der hier
zuerst auftretende Erkenntnisvorgang ist eine ganz neuartige Tätigkeit,
in keiner Weise ableitbar aus den Vorgängen des ernährenden Lebens.

Er hat wieder Akte des Begehrens und Fühlens zur Folge, und bei

den meisten Tieren ist damit auch die Fähigkeit der Ortsbewegung
verbunden.

Der Lebensvorgang des Erkennens und Begehrens ist keine

physische, sondern eine metaphysische Tätigkeit, da er seinem Wesen nach

nicht auf die Hervorbringung einer Wirkung innerhalb des Trägers

ausgerichtet ist, sondern das Tätigkeitsvermögen selber in der Form
einer Beschaffenheit vervollkommnet. Das Erkenntnistun genügt sich

selbst, ist nicht auf die Hervorbringung einer von ihm verschiedenen

Divus Thomas. 21



322 Die Stellung des Menschen im Kosmos

Wirkung eingestellt und kommt, falls es etwas hervorbringt, dadurch
nicht zur Ruhe, sondern macht den Erkennenden einfach erkennend.
Es gehört nicht in die Gruppe der Wirkursachen.

Erst beim Erkennen liegt Innerlichkeit im eigentlichen Sinne vor.
Es bleibt nicht nur wie die physische Tätigkeit des ernährenden Lebens

innerhalb des Lebensträgers, sondern auch innerhalb des tätigen
Vermögens. In diesem erhält der Gegenstand neben seinem physischen
ein neues, intentionales Dasein ; er wird dem Erkennenden verinner-
licht, ohne mit ihm zu einem Dritten zu verschmelzen, wie das bei
der physischen Aufnahme und Verbindung von Beschaffenheiten der
Fall ist. Von einem Ofen strömt z. B. Wärme auf meinen Körper aus.
Sie beeinflußt ihn, bestimmt ihn, es wird aus beiden das Neue : der
erwärmte Körper. Zugleich aber empfindet dieser Körper auch die

Wärme, d. h. er besitzt sie erkenntnismäßig. In diesem Fall entsteht
jedoch aus beiden nicht etwa ein erwärmtes Erkenntnisvermögen, der
erwärmte Temperatursinn, sondern im Empfinden bleibt die Wärme
in ihrem Eigensein, steht dem Empfindenden gegenüber, er besitzt sie

gegenständlich. Daraus folgt : der Erkenntnisgegenstand ist vom
Erkenntnisvermögen aufgenommen, nicht sofern dieses ein noch zu
bestimmender, zu aktuierender Untergrund ist ; denn sonst wäre aus
beiden ein neues Drittes, eben das erwähnte Vermögen geworden. Um
jenes eigenartige Verhältnis zu dem Gegenstand zu gewinnen, der

zugleich von ihm besessen und dabei doch von ihm in seinem Eigensein
belassen wird, durfte es ihm gegenüber nicht im Zustand der Bestimmbarkeit,

der Potenz, sondern der Bestimmtheit, des Aktes sein. Innerliche
Tätigkeit von der Höhe des Erkennens verlangt also eine gewisse

Unabhängigkeit von der Potenzialität, der Bestimmbarkeit des

Untergrundes. Der des Erkennens fähige Körper muß sich demnach irgendwie

über die Bestimmbarkeit der ihm wesentlich anhaftenden Materie,
des Feindes aller Innerlichkeit, erheben können.

Folge der Erkenntnistätigkeit sind die mit ihr den gleichen Grad
der potenziellen Unabhängigkeit teilenden Vorgänge des Verlangens
und Strebens. Es ist nämlich mit jeder Form ein ihr entsprechendes
Streben verbunden. Erhält nun der Erkennende zu seiner physischen
Form durch die Erkenntnistätigkeit noch eine neue intentionale Form,
tritt zu seinem naturhaften Streben ein weiteres, durch die Erkenntnisform

ausgelöstes hinzu.

Erkenntnistätigkeit, wie sie dem Tiere eigen ist, ist an Organe,
und damit an den Stoff gebunden. Daher können auch nur körperliche



Die Stellung des Menschen im Kosmos 323

Bestimmtheiten Gegenstand einer solchen Sinneserkenntnis sein, und
diese können nur in körperlicher, d. h. konkret ausgedehnter Weise

von den Erkenntnisvermögen aufgenommen werden. Unausgedehnte
Erfassung eines ausgedehnten Gegenstandes und Erfassung
unausgedehnter Gegenstände gibt es auf dieser Erkenntnisstufe nicht. Bei
höhern Tieren, vor allem bei Affen festgestellte Tätigkeiten 1, die das

Ergebnis einer die Beziehung von Ziel und Mittel erfassenden Erkenntnis
sein sollen, liegen alle innerhalb eines durch Trieb und sinnliche

Vorstellungsverknüpfung einförmig bestimmten Erkennens. Das Tier
versteht nicht ; auch bei seiner Werkzeugbenützung erhebt es sich nicht
über den Naturzusammenhang, in den es triebhaft kausal eingeordnet
ist2. Zu solchen Erkenntnissen reicht seine Gelöstheit von Poten-
zialität und Stoff nicht aus. Diese besteht bei den mit Hilfe von
Organen, also notwendig an den Stoff gebundenen Erkenntnissen darin,
daß die betreffenden Inhalte gegenständlich aufgenommen und im
sinnlichen Gedächtnis aufbewahrt werden. Sie behalten im Erkennenden
ihr Eigensein, sind keine physische Entwicklung und Erfüllung des

betreffenden Vermögens, bilden mit ihm zusammen kein neues Drittes.
So sind die Tätigkeiten des sinnlichen Lebens, trotz ihrer

Verbundenheit mit denen des ernährenden, doch etwas Arteigenes, Höheres.
Der höhern Tätigkeit muß die Seinsverfassung des Tieres entsprechen.
Zwar ist seine Wesensform noch seinsnotwendig stoffgebunden, doch
in bestimmter Hinsicht von ihm schon unabhängig, irgendwie schon
erhaben über die Bestimmbarkeit des sie aufnehmenden materiellen
Untergrundes ; und je unabhängiger von der Potenzialität sie ist, um
so vollkommener ist sie, und um so höher im Stufenbau des Seins

steht auch das Ganze, dessen Form sie ist. Die meisten Sinnenwesen
sind nicht an einen bestirnten Ort gebunden, sondern können sich

von einer Stelle zur andern im Räume bewegen, und bei den höhern

ist die Wesensform, die Seele, unausgedehnt und unteilbar. Dem Sinnenwesen

eignet darum eine größere Geschlossenheit und Einheit, und

folglich ein höherer Anteil am Sein. Es beherrscht sein eigenes Leben

und die Außenwelt, ist ein selbständiger Abschnitt des ihm
entsprechenden Lebenskreises, kammert sich möglichst ab gegen seine

Umgebung, und je höher es auf der Stufe der Organismen steht, um
so mehr sondert es sich von der Gesamtheit aus, um so schärfer grenzt

1 B. Bavink a. a. O. 579, Anm. 538.
2 W. Sombart, Vom Menschen (Berlin 1938) 48 ff.; A. Gehlen, Der

(Berlin 1940) 157 ff.



324 Die Stellung des Menschen im Kosmos

es sich in seinem Eigenleben ab. Das sinnliche Gedächtnis, in dem die
erkannten Dinge wie in einer Schatzkammer aufbewahrt sind, um bei

gegebener Gelegenheit wieder als richtunggebende Formen verwertet
zu werden, enthebt es in etwa schon der Bindung durch die Zeit.
Der Raum ist für es nicht mehr in dem Maße wie bei der Pflanze

Anziehungsraum und Kraftraum, sondern Sinnenraum L Man kann
darum beim Tier von einer geschlossenen Form sprechen. Seine Tätigkeit,

allerdings noch von den Reizen der Außenwelt ausgelöst, bleibt
im Innern der sinnlichen Vermögen ; sein Sein ist in sich geschlossener,
in vollkommnerem Sinne Selbstand.

Allerdings gibt es auch hier wieder Grade. In ihren vollkommensten
Vertretern einerseits und den unvollkommensten anderseits rücken
Pflanzen- und Tierreich enge aneinander. Es mag sich im Einzelfalle
schwer entscheiden lassen, ob ein Einzelwesen zu dieser oder jener
Sphäre zu zählen ist, aber der Wesensunterschied zwischen beiden

bleibt trotzdem bestehen, nirgendwo wird er, wie Bergson meint, zu
einem Unterschied in den Proportionen herabgemindert2. Trotz der
vielen Berührungspunkte mit der höhern Stufe, auf die in neuern
Darstellungen immer wieder hingewiesen wird, bleibt das Tierreich auch

gegen diese abgeschlossen. Hier gibt es keine fließenden Grenzen und
mehr als graduelle Unterschiede. Zum Unterschied von der höhern
Stufe vermag das Tier sich bei aller Gelöstheit von den Dingen und der

Ungebundenheit im Räume nicht darüber zu erheben. Es weiß nicht,
was die Dinge sind, kennt ihre Gesetze nicht, durchschaut nicht die

Zusammenhänge. Es ist nicht fähig, sie zu beherrschen, sich ihrer
in Freiheit zu bedienen, vorausschauend sich ihrer zu erwehren. Es

steckt mit seinem Kopf gewissermaßen in ihnen drin, hat seine ganz
bestimmte « Merk- und Umwelt » ein kleiner Ausschnitt aus dem

Ganzen, in dem es sich zurechtfindet, der ja seinen Lebensforderungen
entspricht und bei den einzelnen Arten ganz verschieden ist 3. Und
vor allem : Das Tier findet nicht zu sich selber, es ist nicht bei sich.

Sein Erkennen, von einem körperlichen, also ausgedehnten Vermögen
vollzogen, vermag nicht so auf sich zurückzukehren, daß Anfangs- und

Endpunkt der Erkenntnistätigkeit zusammenfallen, daß es sich

erkenntnismäßig ganz besäße. Die gleiche Bindung an den Stoff haftet

1 Vgl. A. Wenzl, Philosophie als Weg (Leipzig 1939) 89-99.
2 H. Bergson, L'Evolution créatrice (Paris 1907) 115 fi.
3 Vgl. J. v. Uexküll, Umwelt und Innenwelt der Tiere (1921) ; Die Lebenslehre

(Zürich 1930).



Die Stellung des Menschen im Kosmos 325

den andern seelischen Vorgängen des Begehrens und Fühlens an. Das

zeigt wieder die Unselbständigkeit, das Nicht-sich-selbst-Genügen dieser

Lebensform. Sie hat mit andern Worten nur in ihrer Verbindung mit
dem Leib Bestand, wird auf dem Weg der Zeugung hervorgebracht
und geht mit dem Organismus auch zugrunde.

Im Tier spielen sich nicht nur die Vorgänge des sinnlichen Lebens

ab. Daneben betätigt sich das ernährende Leben, und ohne dieses

wäre jenes gar nicht möglich. Ist aber damit das Tier selbst nicht
unmöglich gemacht, in seiner Einheit bedroht Das wäre wohl der

Fall, wenn beiden verschiedenen Tätigkeitsreihen zwei gesonderte

Quellen entsprächen, denen sie entsprängen. So ist es aber nicht. Der
gleiche Körper ist am ernährenden und am sinnlichen Leben beteiligt ;

an ihm finden sich die für beide notwendigen Organe. Die Form des

ernährenden Lebens ist aber nicht fähig, mit dem Körper die Tätigkeiten

des höhern Sinnenlebens zu bewirken. Es ist auch nicht denkbar,
daß neben der substanziellen Form des ernährenden Lebens eine andre
des sinnlichen stände. Das zerstörte entweder die Einheit des Tieres
oder machte eine der beiden Lebenstätigkeiten zu einem akzidentellen
Geschehen. Als einzige Möglichkeit bleibt übrig, daß im Tier nur die

Form des Sinnenlebens besteht, die mit dem Leib zu einer substanziellen

Einheit verbunden, mit diesen Prinzip der sinnlichen und
zugleich der ernährenden Lebenstätigkeiten ist. Nur so findet auch das

Miteinander und Füreinander beider Lebensäußerungen eine befriedigende

Erklärung. Die niedere Seinsschicht, in die höhere aufgenommen,
behält zwar ihre Kräfte und Wirkungsweise, büßt aber ihre Selbständigkeit

zugunsten der höhern Einheit ein.

d) Die höchste Offenbarung des Lebens und damit vollkommenste
Form der Innerlichkeit ist der Geist. Gehörten die Stufen des pflanzlichen

und sinnlichen Seins wesentlich in die Welt des Stoffes, so tritt
mit dem geistigen etwas völlig Neues auf. Denn schließt es auch nicht
in jeder seiner Erscheinungsformen die Unvollkommenheit der Poten-

zialität, so doch jede Körperlichkeit von sich aus. Die sich bei jedem
erkennenden Wesen findende Immaterialität ist hier nicht nur irgendwie

Unabhängigkeit von der Materie, sondern Freisein von ihr. Geistige

Tätigkeiten, es sind das solche des Erkennens und Wollens, werden

nicht von körperlichen, sondern von unkörperlichen Vermögen
ausgeübt. Ihr Gegenstand ist entweder schon in sich stoffrei, oder erhält

wenigstens durch eine Entstofflichung die angemessene Form. In
solcher Weise wird er auch erkenntnis- und willensmäßig besessen.



326 Die Stellung des Menschen im Kosmos

Jedes materiefreie Sein ist in sich ohne jede weitere Bearbeitung
und Veränderung geistig erkennbar ; jedes materiefreie selbständige
Sein, die für sich seiende Form also, ist geistiger Erkenntnis und damit
auch des entsprechenden Wollens und Liebens fähig. Geistwesen ohne
das Vermögen des Wollens und Liebens, wie Scheler sie für möglich
hält, sind in sich unmöglich ; denn aus jeder Form erfließt ein Streben,
und das der Form, die ein Seiendes durch sein geistiges Erkennen
besitzt, entsprechende Streben sind die Akte des Willens. Weil diese

also eine Folge des Erkennens sind und auch die Liebe zu ihnen gehört,
ist es ebenfalls unmöglich, daß die Liebe erste Wurzel des Erkennens
und Wollens ist L

Ein Geistwesen, das in sich materiefreie oder freigemachte Formen
erkennt, ist der Seins- und Sinn-, folglich der Wesenserkenntnis fähig.
Über das stofflich bestimmte Hier und Jetzt erhaben, nicht auf das

Individuelle und Wandelnde festgelegt, sondern zum Wesentlichen
zugelassen, vermag es, überzeitliche, allgemeingültige, unveränderliche
Wahrheiten zu gewinnen. Der Seinserfassung mächtig, sind ihm
erkenntnismäßig keine Grenzen gezogen ; nicht irgendeine Schicht des

Seins, dieses in seiner ganzen Ausdehnung ist ihm grundsätzlich
zugänglich. Das Geistige ist seinsgeöffnet. Für ein solches Wesen gibt
es keine irrationale Sphäre, keinen Bereich, den es nicht wenigstens
unter der allgemeinen Rücksicht des Seins erfassen könnte. Selbst

zum ungeschaffenen, unendlichen Sein findet es Zugang Der geschaffene
Geist kann dieses zwar nicht in erschöpfender, aber doch wenigstens
in nicht verzerrender Weise in sich aufnehmen. So steht der Geist

über den Dingen, und selbst wenn er seinsmäßig endlich wäre, verfügte
er in der Erkenntnisordnung über eine gewisse Unendlichkeit. Außer
diesem Welt- und Seinsbewußtsein zeichnet das geistige Wesen sich

aus durch Selbstbewußtsein, es weiß um sich, besitzt sich nicht nur
seins-, sondern auch erkenntnismäßig.

Die durch die Seinserfassung neugewonnene Form löst ein

entsprechendes, gleichweit gespanntes Streben aus.

Der dem reinen Geiste angepaßte, d. h. mit ihm auf gleicher Stufe

der Geistigkeit stehende Gegenstand ist gerade er selbst, er, der sowohl

unmittelbar erkennbar wie unmittelbar der Erkenntnis fähig ist. Hier
verliert sich der Gegensatz von Subjekt und Objekt in der Einheit
des gleichen Wesens. Handelt es sich um den jede Unvollkommenheit,

1 M. Scheler, Vom Ewigen im Menschen (Leipzig 1921) 484.



Die Stellung des Menschen im Kosmos 327

also auch die Geschöpflichkeit ausschließenden Geist, besteht nicht
nur unmittelbare Möglichkeit zur Selbsterkenntnis, sondern er ist
durch sich tatsächliche Selbsterkenntnis, ohne daß ein Übergang von
der Möglichkeit in die Tatsächlichkeit stattgefunden hätte. Der schlechthin

reine Geist ist wesenhaft seiende Selbsterkenntnis. Eine
Selbsterkenntnis dieser Form ist da nicht möglich, wo der Geist nicht schon

kraft seines Wesens den Akt des Daseins hat, wo dieses aufgenommen
ist in das sich als Potenzialität verhaltende Wesen, beim geschaffenen
Geiste. Wie er seinem Wesen nach nur Anlage zum Akt des Daseins

ist, so ist er auch nur Anlage zum Akt der Selbsterkenntnis, die er,
einmal ins Dasein gesetzt, durch ein vom Wesen verschiedenes
Vermögen ausübt. Wie an andrer Stelle noch zu zeigen ist, hat der Mensch

seiner eigenartigen Geistigkeit zufolge nicht sich selbst zum angepaßten
Gegenstand. Erst auf dem Umweg über die Dinge kommt er zu sich

selbst, nicht im geradegehenden, sondern im zurückgehenden Denken

vermag er sich ausdrücklich zu erfassen.

Die durch Erkenntnistätigkeit neu hinzugewonnene Bestimmtheit
oder Form löst im Geistwesen ein entsprechendes Streben aus. Dieses

ist gemäß der Seinsoffenheit des Geisterkennens gleich weit gespannt.
Das will besagen : das Streben des Geistes kommt nur dann zur Ruhe,
wenn er im Besitz des Gutes ist, das den ganzen Inhalt und Reichtum
des Seins in sich begreift. Das ist, falls es sich um einen geschaffenen
Geist handelt, weder dessen eignes Ich, noch ein andres oder die Summe
der geschaffenen Güter, sondern Gott allein. Ihn will er mehr als sich
selbst. Der allen Seinsstufen eigene Drang nach der höhern, vor allem
nach der höchsten Stufe, dem unendlichen Sein, wirkt sich hier bewußt
und ohne Hemmung aus.

Der Geist ist nicht nur seiner selbst bewußt, er ist auch seiner

mächtig, kann sich selbst bestimmen. Gerade in der Freiheit kommt
die dem Geiste eigene Selbständigkeit ausdrucksvoll zur Geltung.

Das geistige Leben prägt die vollendete Form der Innerlichkeit.
Im Tun geht nicht nur die Ausführung der Bewegung, sondern auch

die Erkenntnisform und das Ziel vom Lebewesen selbst aus, im Sein

ist das Für-sich, die Selbständigkeit in einer alle Formen überragenden
Weise verwirklicht. Wie kein andres Sein, ist der Geist mit sich selbst

identisch. Er ist befähigt, aus sich heraus, ohne Unterstützung von
außen, ein geistiges, innerliches Leben zu führen ; in seiner Selbständigkeit

und Autarkie steht er nicht mehr zwischen den übrigen Dingen,
sondern hebt sich über sie hinaus. Er durchschaut sie, entreißt ihnen



328 Die Stellung des Menschen im Kosmos

ihr Geheimnis, kann auf sie einwirken, sie seinen Zielen dienstbar
machen, sie nach seinen Erkenntnisformen umprägen, ihnen seine

Züge aufdrücken, sie so vergeistigen und an seiner Würde teilnehmen
lassen.

Daß es auch auf dieser Stufe wieder Zwischenstufen gibt, ist schon

angedeutet worden. Nicht jeder Geist, der sich selber hat, hat sich
auch aus sich, ist wesenhaft Sein und Tun. Solange man die Sphäre
des Geschöpflichen nicht überschreitet, trifft man nicht auf den vollsten
Selbstbesitz, die reinste Geistigkeit. Zwar ist hier überall mit gleicher
Entschiedenheit das negative Element, die Materie ausgeschlossen 1,

nicht aber jegliche Potenzialität schlechthin. Im Besitz der positiven
Vollkommenheit der Geistigkeit gibt es ein Mehr und Weniger, gibt
es Grade. So schließt auch jedes sichere Erkennen die Gefahr des

Irrtums in gleicher Weise aus, enthält aber die Eigenschaft der Sicherheit

nicht überall in gleicher Weise. Selbstbesitz und Autarkie ohne

jeden Abstrich findet sich nur bei jenem Geiste, der nicht nur jede
Materie, sondern auch jede Potenzialität oder Unvollkommenheit und
Abhängigkeit schlechthin von sich ausschließt, der darum reinster Akt,
höchste Seinsfülle ist, die alle Vollkommenheit in sich begreift.
Derartiges Sein und Tun, von keinem andern stammend, kann auch auf
keinen andern hinzielen, ruht restlos in sich selbst. Es ist das Maß

alles andern, das sein mit dem Denken verbundener Wille hervorbringt,

und alles andre ist nicht in der Weise für sich, daß es letztlich
nicht wieder darauf hinbezogen wäre.

Worin Eigensein und Eigenwert der Geistigkeit positiv bestehen,
kann der Mensch nicht sagen. In diese Sphäre kommt er nur mit
Hilfe von Begriffen, die dem Ungeistigen, der Körperwelt entnommen
sind. Mit ihnen erkennt er mehr, was sie nicht ist, als was sie ist.

3. In welchem Verhältnis stehen die Schichten zueinander Immer
wieder hat man die eine aus der andern abzuleiten versucht. Aristoteles

hat das Unbelebte weitgehend nach Analogie des Belebten bestimmt,
ohne jedoch jenem Fehler zu verfallen und die Wesensunterschiede

beider zu verwischen. Daran trägt Leibnitz eine größere Schuld. Denn

er schreibt allen Monaden, gleichviel welcher Stufe sie angehören,
immanente Kräfte und Tätigkeiten zu. Jede der in sich abgeschlossenen
Monaden enthält das ganze Weltall als Vorstellung in sich, wobei der

1 Unausgedehntes ist geistig, wenn es Subsistenz hat. Die substanzielle
Tierform ist zwar unausgedehnt, aber nicht geistig. Ihr kommt keine Subsistenz

zu, weil sie in Sein und Tun von der Materie abhängt.



Die Stellung des Menschen im Kosmos 329

Unterschied bei den einzelnen nicht im Inhalt, sondern nur in dessen

großer Klarheit des Erfaßtwerdens liegt. Damit wären die
Wesensunterschiede zwischen den einzelnen Ordnungen zu graduellen
herabgemindert und die untern nach den obern gedeutet. Häufiger und
folgenschwerer ist der Versuch, das Höhere aus dem Niedern zu
erklären. Allerdings kann man sich dabei auf manche nicht
wegzuleugnende Tatsachen stützen : die untere Schicht findet sich mit
ihren Kräften und Gesetzlichkeiten in der höhern wieder. Die Gesetze

der Diffusion und Osmose, Elastizität und Festigkeit, der Kapillarität
und Adhäsion, dazu elektrische Vorgänge, wirken sich in dieser aus. Sie

wird von jener getragen, erweist sich ihr gegenüber als die schwächere.
Das Unbelebte z. B. kann bestehen ohne das Belebte, das einfach
ernährende Leben ohne das sinnliche, nicht aber umgekehrt. — Eine
andre Ansicht kehrt die Unterschiede so hervor, daß das Gemeinsame
und Verbindende der verschiedenen Schichten dabei unterschlagen
wird. In der über beiden liegenden richtigen Auffassung ist das

Berechtigte jedes dieser Standpunkte herübergenommen. Es geht also

hier nicht um das Verhältnis der Schichten, sofern die untere in die
höhere aufgenommen ist. In diesem Fall verliert die aufgenommene
ihre Selbständigkeit, wird ein Bestandteil in der neuen substanziellen

Einheit, wie das Anorganische im Vegetativen und dieses im Sensitiven.
Die einzelnen Schichten sind sowohl selbständig gegeneinander

wie abhängig voneinander, stehen nicht beziehungslos nebeneinander,
sondern verbunden miteinander. Es ist gewiß nicht selbstverständlich,
daß in der realen Welt so heterogene Sphären nicht nur zusammenbestehen

und sich überlagern, sondern sich bedingen und beeinflussen,
sich binden und fördern. Weit erstreckt sich der Einfluß des Unbelebten
in das Belebte, es stellt ihm seine Stoffe, vor allem Kohlenstoff, Wasserstoff,

Sauerstoff, Stickstoff und deren Energien zur Verfügung, ohne

die das ernährende Leben sich weder aufbauen noch bewahren könnte,
in die es bei seiner Zerstörung wieder zerfällt. Wie tiefgreifend ist

der Einfluß von Wärme, Luft und Regen auf die Gestaltung der

Lebensformen. Trotzdem wahren diese ihre Selbständigkeit und Eigenart.

Das Organische ist mehr als eine besonders verwickelte Verbindung
chemischer Stoffe ; es ist etwas Neues, das die unbelebte Welt in seinen

Dienst stellt, sie überformt und neu formt, von ihr in einer Weise

abhängig ist, wie der Arbeiter von seinem Werkzeug, also materiell,
und ebensowenig wie dieser die Autonomie verliert. Es ist darum

abwegig, den niedern Stufen den Primat vor den höhern zuzuschreiben.



330 Die Stellung des Menschen im Kosmos

In einem ähnlichen Verhältnis steht das sinnliche zum ernährenden
Leben. Ohne dieses ist jenes nicht möglich. Die Sinnenwesen, selbst

unfähig, anorganische Materie umzuwandeln, sind darum abhängig von
der untern Schicht des Lebens. Sie liefert ihnen die nötigen Stoffe.
Die vegetativen Kräfte bauen auch den Organismus der Sinne auf.
Ohne Ernährungsvermögen gibt es kein Wahrnehmungsvermögen,
sagt Aristoteles L Sobald sie aber in den Bereich des Sinnlichen treten,
übernimmt dieses die Steuerung und Leitung. Im Tier gibt es wie
in der Pflanze nur eine Lebensform. Bei ihm ist es die sinnliche, die

zugleich Wurzelgrund der ernährenden Vorgänge im Tierleib ist und
sie damit zu Funktionen des Seelischen macht. Hartmann wird darum
der substanziellen Einheit, zu der das Verschiedene im Sinnenwesen

durch den Einfluß der Sinnenform verbunden ist, nicht gerecht, wenn
er im « nackten Getragensein » des Sinnlichen dessen Verhältnis zum
Vegetativen sieht, und die organischen Vorgänge, die wohl Einfluß auf
das Seelische haben, nicht als die des Seelischen gelten läßt2.
Geschaffene reine Geister wären im Sein und Tun in keiner Weise von
den tiefern materiellen Stufen anhängig ; über ihr sonstiges Verhältnis
zu diesen läßt sich natürlicherweise nichts weiteres erkennen.

Ist die vom Menschen verschiedene Dingwelt auch keine sub-

stanzielle Einheit, so erweist sie sich doch als Ordnungseinheit, die

von verschiedenen, einander über- und untergeordneten Schichten

gebildet wird, durch die ein Zug von unten nach oben geht. Das

Untere geht wieder in das Obere ein und erhält in ihm eine höhere
Daseinsweise. Letztlich aber weisen alle wegen ihrer Geschöpflichkeit
über sich hinaus auf die Quelle, der sie entstammen, auf das ursachlose

reine geistige Wesen.

Die Ansicht von den Verschiedenheiten und den Zuordnungen im
Seienden, dem stufenförmigen, pyramidenartigen Bau der Welt, die

im Geistigen gipfelt, der Zielrichtung alles Geschöpfliehen auf den

göttlichen Geist hin, ist keine im metaphysischen Einheitsbedürfnis
des Verstandes, sondern eine im Sein der Dinge begründete Theorie,
die allein zu Recht bestehende Form des Monismus. Sie ist nicht
Ergebnis einer Deduktion oder ein Postulat, sie ist die tatsächliche,
vom Verstand vorgefundene Gliederung des Existierenden in der Welt.
Deren Hinordnung auf ein überweltliches Wesen mit den angeführten

1 Aristoteles, Über die Seele II. 3 414b 32.
2 N. Hartmann, Das Problem des geistigen Seins a. a. O. 58.



Die Stellung des Menschen im Kosmos 331

Eigenschaften wird wieder aus den Weltdingen abgelesen, die in sich

nicht den letzten Grund ihres Seins und ihres Sinnes tragen. Wer
freilich die phänomenologische Betrachtungsweise als die einzig
zulässige betrachtet, wird solche Erklärungen als den Boden der
Wirklichkeit verlassende Mystik abtun. Hartmann meint, in der
Seinsordnung komme man am Ende nur zu einer Vielheit oberster Prinzipien 1.

Es ist wahr, das real Seiende setzt sich wirklich aus einer Reihe nicht
weiter aufeinander zurückführbarer innerer Prinzipien zusammen. Aber

man kann bei ihnen nicht stehen bleiben. Wie erklärt sich das Dasein

einer aus mehreren Prinzipien zusammengesetzten Einheit, die weder
als Ganzes noch in ihren Teilen mit dem Dasein zusammenfällt Wie
erklärt sich das Realsein einer Soseins-Einheit, die aus sich dem Dasein
indifferent gegenübersteht Dieser Baum und jener Stein sind doch
nicht notwendig da, ihr Wesen verhält sich gegen das Dasein gleichgültig,

bleibt auch gleichgültig dagegen, wenn es existiert. Und trotzdem

ist in diesem Falle, kraft der Geltung des Satzes vom Widerspruch,
ein solches Seiende (Wesen) mit seiner gleichzeitigen Nichtexistenz
unvereinbar2. Die Existenz des kontingent Seienden weist über dieses

hinaus auf ein einziges notwendig Seiende als die erste Ursache alles

Kontingenten. Solange man noch bei einer Vielheit steht, ist das

betreffende Sein noch nicht bis in seine tiefste Wurzel bloßgelegt, ist
es noch nicht ganz verstanden.

(Fortsetzung folgt.)

1 Vgl. N. Hartmann, Aufbau der realen Welt a. a. O. 151 ff., 193 ; Ethik
261 ff.

2 C. Nink, Sein und Erkennen (Leipzig 1938) 60-71.



Literarische Besprechungen.

Fundamentaltheologie.

J. Fehr : Das Offenbarungsproblem in dialektischer und thomistischer
Theologie. — Freiburg (Schw.), Universitätsbuchhandlung. 1939. vil-127 SS.

Jeder ernsthafte Versuch eines gemeinsamen Konfessionsgespräches
zwischen Katholiken und Protestanten, erst recht aber jedes aufrichtige
Bestreben nach innerer Annäherung oder gar Verständigung setzt beiderseits

eine restlos klare und vorurteilslose F.rkenntnis der gegnerischen
Grundpositionen voraus. Sie allein gibt den Zugang frei zum rechten
Verständnis nicht nur dessen, was die beiden Lager — vielleicht für
immer — trennt, sondern auch dessen, was über alle Gegensätze hinweg
an wahrhaft Einigendem allenfalls geblieben ist. Theologische Studien,
die diese Voraussetzung zu schaffen vermögen, sind wegen der großen
Schwierigkeit des Gegenstandes naturgemäß nicht zahlreich. Fehrs Buch
ist eine der wichtigsten neueren Veröffentlichungen dieser Art. Als
Dissertation der theologischen Fakultät der Universität Freiburg (Schw.)
s. Z. eingereicht, erschien die wertvolle Arbeit erstmals zur Hauptsache
in dieser Zeitschrift (1936-39) in einer Reihe von Einzelabhandlungen und
ist nun in Buchform auch einem weiteren Leserkreise zugänglich. Neu
sind lediglich nebst dem Vorwort zwei kürzere Zusätze zum 4. und 7. Kapitel
(SS. 67 f. und 117-122). Eine eingehende Inhaltswiedergabe ist deshalb
an diesem Orte überflüssig.

Die große Bedeutung des darin behandelten Fragenkomplexes für die
Beziehungen zwischen Protestantismus und Katholizismus und insbesondere
zwischen protestantischer und katholischer Theologie dürfte wohl kaum
bezweifelt werden können ; denn erstens wird hier vom katholischen,
näherhin vom thomistischen Standpunkte aus der noch immer wichtigste
Zweig neuester protestantischer Theologie, die sog. dialektische Theologie
Karl Barths, in ihren Grundlinien dargestellt, und zwar steht zweitens im
Mittelpunkte der Auseinandersetzung das Grundproblem konfessioneller
Diskussion, nämlich das Problem der christlichen Offenbarung und des
christlichen Glaubens. Es ist daher verständlich, daß die Schrift das
lebhafte Interesse auch der Protestanten geweckt hat. Wer sich aber
eingehend mit der Veröffentlichung beschäftigt, wird mit Befriedigung
feststellen können, daß der Verfasser seiner nicht leichten Aufgabe vollauf
gewachsen ist. Erfreulicherweise versagt ihm auch der Gegner dieses Lob
keineswegs. Die protestantische Kritik des Inlandes hat mit Recht zwei
Vorzüge des Buches hervorgehoben : die große Sachkenntnis und die
ausgezeichnete Darstellung des zu behandelnden Stoffes. Beides sind
keine selbstverständlichen Dinge. Vor allem muß es nämlich jedem


	Die Stellung des Menschen im Kosmos

