
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 19 (1941)

Artikel: Die Lehre des hl. Augustinus über die sog. Zulassungen Gottes

Autor: Zimara, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762754

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762754
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Lehre des hl. Augustinus
über die sog. Zulassungen Gottes.

Von Dr. C. Zimara S. M. B.

Der hl. Augustinus verwendet oft die Ausdrücke 'permittere',
'sinere', gelegentlich 'pati' für das Verhalten Gottes zum Übel im
allgemeinen, dann näherhin zur Versuchung und zur Sünde. Er bietet
aber nirgends eine eigentliche Sinndeutung dieser Worte in den

entsprechenden Zusammenhängen, weshalb wir auf eine Analyse des

Kontextes angewiesen sind, um zu einer möglichst genauen Bestimmung
des gemeinten Sinnes zu gelangen. Wie denkt sich der Kirchenvater
die Einstellung Gottes, die er mit jenen Worten kennzeichnen will 1 —
Ein Vergleich der lateinischen mit der deutschen Redeweise ergibt
vorerst, daß hier die lateinische minder differenziert ist. Der Ausdruck
'Zulassung Gottes' hat wenigstens durch den Sprachgebrauch eine

andre Bedeutung erlangt als wenn von 'Erlaubnis' die Rede wäre,
'Gott läßt das zu' besagt nicht dasselbe wie 'Gott gestattet das'.

'Permittere', 'sinere' bedeuten aber entweder das eine oder das andre

je nach der augenblicklichen Gedankenrichtung ; von ihr abgesehen
kann 'Deus peccatum permittit', 'Deus sinit peccatum fieri', weil
mehrdeutig, sowohl bejaht wie verneint werden : er 'erlaubt' die Sünde

nicht, sondern verbietet sie, aber er verunmöglicht sie nicht. Das

'erlaubt' Gott, was er nicht untersagt, das 'läßt er zu', was er wohl
vielleicht untersagt, aber jedenfalls nicht verunmöglicht. 'Permittere',
'sinere' können auch, je nach dem Zusammenhang, die Übersetzung
durch 'zustimmen', 'billigen', 'einwilligen' fordern.

Den gewöhnlichen Sinn von : erlauben, gestatten hat 'sinere',

'permittere' häufig bei Augustinus. So wenn er erklärt : « Est ergo
in nobis peccati concupiscentia, quae non est permittenda regnare »2.

1 Hier wird keine Untersuchung über Augustins Lehre vom Übel oder von
der Sünde im allgemeinen beabsichtigt, da solche schon bestehen. Vgl. dazu :

Jolivet, Le problème du mal chez saint Augustin (Archives de philosophie VII,
1929, Paris) und die dort angegebene weitere Literatur.

2 De continentia 3, 8.



270 Die Lehre des hl. Augustinus über die sog. Zulassungen Gottes

Desgleichen wenn er feststellt, Christus habe seinen Aposteln erlaubt,
aber nicht befohlen, die Sorge für ihren zeitlichen Unterhalt den

Gläubigen aufzubürden : « Non autem ista iussa, sed permissa esse

Apostolis, ex hoc intelligitur, quod apostolus Paulus manibus suis

operatus victum quaerebat, non abusus ea potestate, sicut ipse loquitur,
quam Dominus Evangelistis dédit. Quod enim permittitur a Domino,
etiam non facere licet : quod autem iubetur, nisi fiat peccatum est »1.

Ähnlich in einer Predigt : « Et ne forte quod permittebat iubere
videretur (aliud est enim iubere virtuti, aliud permittere infirmitati),
statim subiunxit : 'Hoc autem dico secundum veniam, non secundum

imperium' »2. Für 'sinere' haben wir diese gewöhnliche Verwendung
z. B. in der Bemerkung : « Nullus enim est qui faciat alteri iniuriam,
nisi qui fieri nolit sibi : in hoc transgreditur naturae legem, quam non
sinitur ignorare, dum id quod facit non vult pati »3. Oder in jener
andern : « Ubi autem infelix mori non sinitur, ut ita dicam, mors ipsa
non moritur Nec prima tarnen qua suum corpus anima relinquere
cogitur, nec secunda qua poenale corpus anima relinquere non permittitur,

homini accidisset, si nemo peccasset » 4. Für eine ausdrückliche

göttliche Erlaubnis steht 'permittere' auch, wenn Augustinus in De

div. qq. 83 erklärt, Gott habe den Juden gestattet, die Ägypter
zu betrügen. Es gebe nämlich Fälle, wo jemand nach Gottes Urteil
verdient, Opfer eines Betruges zu sein. Gott täusche solche Menschen

dann nicht selber, da er die Wahrheit ist ; aber er füge es, daß sie

entweder durch unvollkommene Mitmenschen oder durch die bösen

Geister in Irrtum geführt werden. Der Richter erachte es auch unter
seiner Würde, selber Hand an den Verurteilten zu legen, beauftrage
aber den Henker dazu, und der Hausherr beiße nicht höchstpersönlich
den Dieb, sondern lasse den Hund das besorgen, was der Dieb verdient :

« Cum igitur quosdam pati aliquid deceat, quod alios facere non deceat,
ministeria quaedam sunt media, quibus digna iniunguntur officia ; ut
eis utens ipsa iustitia, non solum talia pati quemque imperet, qualia
pati eum decet, sed etiam iis facientibus, quos talia facere non minus
decet. Quapropter cum et Aegyptii deceptione digni essent, et populus
Israel pro ilia aetate generis humani in tali adhuc gradu morum
constitutus esset, ut non indigne hostem deciperet : factum est ut

1 Contra Adimantum 20, 1.
2 Sermo 51, 13, 22.
3 Enarr. in ps. 118, 25, 4.
1 Enchir. de fide, spe et charitate 92 f.



Die Lehre des hl. Augustinus über die sog. Zulassungen Gottes 271

iuberet Deus, vel potius pro illorum cupiditate permitteret, ut vasa
aurea et argentea et peterent ab Aegyptiis non reddituri, et acci-

perent quasi reddituri Non itaque Deus deceptor est, quod credere
nefarium et impium esse quis non intelligat sed meritorum et perso-
narum iustissimus distributor, faciens quaedam per se ipsum, quae
illo solo digna sunt, eique soli conveniunt alia per servientem sibi
creaturam quaedam eorum iubens, quaedam permittens Non

ergo mirum si hostem decipi dignum decipere iussi sunt, qui erant
adhuc digni hostem decipere »x. Es kann kein Zweifel bestehen, daß

hier nicht bloß von Zulassung, sondern von ausdrücklicher Befugnis
die Rede sein soll, da selbst 'Auftrag' (iussi sunt) dafür eingesetzt wird.
Insofern erklärt sich, daß der Kirchenlehrer solche Dinge als Werke
Gottes durch seine Geschöpfe bezeichnet : « Faciens alia per
servientem sibi creaturam quaedam permittens ».

** *

Bei jenen Texten, für die der Zusammenhang die Wiedergabe
durch den Ausdruck 'Zulassung' nahelegt, soll ein nach Möglichkeit
chronologisches Vorangehen erlauben, eine etwa vorhandene Entwicklung

im Denken Augustins zugleich verfolgen zu können.
Die alsbald nach der Bekehrung entstandene Schrift De ordine

wirft unter anderm die Frage auf, ob denn die Taten des Toren auch
innerhalb der gottgewollten Ordnung verbleiben und sie nicht zu stören
vermöchten. Die Antwort lautet, Gott lasse es nicht zu, daß Torheit
sich dort auswirke, wo sie nicht sein soll, wo sie die Ordnung des

Universums als solche tatsächlich beeinträchtigen würde : « omnis
vita stultorum, quamvis per eos ipsos minime constans minimeque
ordinata sit, per divinam tarnen providentiam necessario rerum ordine

includitur, et quasi quibusdam locis illa ineffabili et sempiterna lege

dispositis, nullo modo esse sinitur, ubi esse non debet. Ita fit ut angusto
animo ipsam solam quisque considerans, veluti magna repercussus
foeditate aversetur. Si autem mentis oculos erigens atque diffundens,
simul universa collustret, nihil non ordinatum, suisque semper veluti
sedibus distinctum dispositumque reperiet »2. Es gebe Unschönes,
das doch zu bestimmten Zwecken unentbehrlich sei ; die Ordnung in
der Natur lasse nicht zu, daß derartiges an auffälliger Stelle steht :

1 De div. qq. 83, 53, 2. 4.
2 De ordine lib. 2, 4, 11.



272 Die Lehre des hl. Augustinus über die sog. Zulassungen Gottes

« Nonne in corporibus animantium quaedam membra, si sola attendas,
non possis attendere Tarnen ea naturae ordo, nec quia necessaria

sunt, deesse voluit, nec quia indecora, eminere permisit. Quae tarnen
deformia suos locos tenendo, meliorem locum concessere melioribus » L
Es ist nicht immer leicht, in der Wirklichkeit überall rechte Ordnung
zu entdecken : viele werden ihr Dasein nur im christlichen Glaubensgeist

zu bejahen vermögen, auf Gottes Autorität hin, der nicht zuläßt,
daß der willig Gläubige verloren gehe : « qui neminem sibi per
mysteria bene credentem perire permittit »2. Der plotinische Einfluß
ist für die Hauptgedanken hier nicht zu verkennen 3. Die bald folgenden

Soliloquia bieten Ähnliches nach Inhalt und Form. Gott hat für die

Bewegung in der sichtbaren Welt feste Gesetze aufgestellt und läßt
nicht zu, daß Störung hineinkommt : « Deus cuius legibus in aevo
stantibus, motus instabilis rerum mutabilium perturbatus esse non
sinitur » 4. Seinen Getreuen läßt er nur Günstiges widerfahren : «

(konstanter Deo crede eique te totum committe nihilque tibi evenire

permittet, nisi quod tibi prosit, etiam si nescias » 5.

In der Schrift De moribus Manichaeorum begegnen wir dem

gleichen Lieblingsthema von der Ordnung, die das Dasein des

Weltganzen und der Einzelwesen erhält, während Unordnung auf
Vernichtung der Existenz hin treibe, damit auf das Übel schlechthin.
Gottes Güte und Vorsehung läßt jedoch eigentliche Daseinsvernichtung
für kein Wesen zu. Das Mangelhafte, in seinem Seinswert Geschädigte
erfährt durch Gott seine passende Einordnung in das Weltganze je
an passender Stelle ; dabei ist festzuhalten, daß alles Sein als solches

von Gott stammt, Seinsverlust bzw. Seinsmangel aber nicht durch ihn
verursacht ist und die gottgewollte Ordnung des Universums nicht zu
stören vermag, der göttlichen Herrschaft nicht entraten kann : « ordi-
natio esse cogit, inordinatio vero non esse ; quae perversio etiam
nominatur atque corruptio. Quidquid igitur corrumpitur, eo tendit
ut non sit Sed Dei bonitas eo rem perduci non sinit, et omnia
deficientia sic ordinat, ut ibi sint ubi congruentissime possint esse,

donee ordinatis motibus ad id recurrant unde defecerunt Nihil
per divinam providentiam ad id ut non sit pervenire permittitur
Satis est, inquam, ut videatis nullum esse de bono et malo religiosae

disputationis exitum, nisi quidquid est, inquantum est, ex Deo sit :

1 lb. 12.
3 Vgl. 3. Enneade, Buch 2.
* Soliloquia 1, 1, 4.

lb. 15.

5 lb. 15, 30.



Die Lehre des hl. Augustinus über die sog. Zulassungen Gottes 273

inquantum autem ab essentia deficit, non sit ex Deo, sed tarnen divina
Providentia semper, sicut universitati congruit, ordinetur »1. Der

Ursprung des Übels überhaupt, das Augustinus wie Plotin als

Seinsschädigung, Fehlleistung auffaßt, wird von ihm angemerkt in dem
kurzen Wort aus De vera religione : « hoc est totum quod dicitur malum,
id est, peccatum, et poena peccati »2. Denn jedes Unglück einer Seele

ist letztlich durch die Sünde verschuldet : in der vernunftlosen Welt
an sich ist keinerlei eigentliches Übel von vorneherein, abgesehen von
der Sündenschuld der Vernunftwesen, gegeben, es herrscht da tadellose

Ordnung, im Einklang mit den Wertstufen ; der Leib ist seinerseits

der Seele zu Diensten « quantum pro eius meritis et pro rerum ordine
sinitur » ; daß die Seele Mängel aufweist, ist nicht in ihrer Natur schon

gelegen, sondern gegen ihre Natur, sie bestehen in nichts andrem als

in der Sünde oder Strafen für die Sünde 3. Die Bücher De libero
arbitrio halten die Idee der durch Gott auf alle Fälle gewährleisteten
Ordnung fest und zeigen, wie es für die Sünde geschieht, indem Gott
nicht zuläßt, daß sie ungesühnt oder ungestraft bleibt : « Quia enim

nemo superat leges omnipotentis Creatoris, non sinitur anima non
reddere debitum Si enim tu laudaris videndo quid facere debeas,

cum id non videas, nisi in illo qui est incommutabilis Veritas ; quanto
magis ille qui et velle praecepit, et posse praebuit, et non impune nolle

permisit » 4.

In De continentia kommt Augustinus auf den Vorwand gewisser
Leute zu sprechen, die Sünde könne Gott nicht so mißfallen wie

behauptet wird, denn sonst würde er sie in seiner Allmacht nicht
geschehen lassen. Der Kirchenvater entgegnet, das Mißfallen Gottes

an der Sünde sei erwiesen dadurch, daß er sie nicht ungestraft läßt.
Auch die scheinbar ungeahndete Sünde ziehe eine entsprechende

1 De moribus ecclesiae catholicae et de moribus Manichaeorum, lib. 2, 6, 8 ff.
2 De vera religione 12, 23.
3 Ib. 23, 44 : « Quocirca, cum omnis anima rationalis aut peccatis suis

misera sit, aut recte factis beata ; omnis autem irrationalis aut cedat potentiori,
aut pareat meliori, aut comparetur aequali, aut certantem exerceat, aut damnato
noceat ; et omne corpus suae animae serviat, quantum pro eius meritis, et pro
rerum ordine sinitur : nullum malum est naturae universae, sed sua cuique culpa
fit malum ». Gleiches De Gen. ad litt. imp. lib. 1, 3. Zum Wesen des Übels

vgl. ferner Contra ep. Manich. fund. 35, 39 ; 37, 43 ; De natura boni 4 ; De Gen.
ad litt. 8, 14, 31 ; Enchir. 14.

4 De lib. arb. 3, 15, 44. 46. Gerade hier wird die Zweideutigkeit von
'permisit' bewußt. Paradox könnte man übersetzen : « der nicht erlaubte,
daß man es ungestraft nicht wolle ».

Divus Thomas. 18



274 Die Lehre des hl. Augustinus über die sog. Zulassungen Gottes

Strafe nach sich, kein Sünder gehe straflos aus, denn entweder muß

er den Reueschmerz und die Buße erdulden oder aber der Verblendung
anheimfallen. Auf die Frage, warum Gott Sünde zulasse, wenn er sie

verabscheue, passe die Gegenfrage, warum er sie strafe, wenn er sie

billige. So sei einerseits einzuräumen, daß keinerlei Sünde begangen

würde, wenn der Allmächtige sie nicht zuließe, anderseits ebenso, man
dürfe das nicht begehen, was der Gerechte strafe : von Gott selbst

werde man der Erkenntnis dann gewürdigt, warum er zulasse, wàs er
bestrafe. In solcher Erleuchtung Fortgeschrittene sehen ein, heißt es,

daß es gerade der Allmacht Gottes entspricht, die Übel zuzulassen,
die aus der geschöpfliehen Wahlfreiheit stammen. Gottes allmächtige
Güte sei nämlich so überlegen, daß er auch das Übel zum Günstigen
zu wenden vermöge, ob durch Vergebung, ob durch Besserung, oder

durch Verwendung zum Vorteil für die Treugesinnten oder auch durch

gerechte Vergeltung. Das sei ja alles recht, des Allguten und Allmächtigen
durchaus würdig, bedingt aber durch das Vorhandensein des Bösen.

Gott fehlte die Macht nicht, den Menschen so zu schaffen, daß Sünde

bei ihm ausgeschlossen wäre ; er zog es vor, ihm die Möglichkeit
derselben offen zu lassen, falls sein Wille sich dafür entscheide, Sünde-

losigkeit, wenn er das wolle ; zugleich gab er diesbezüglich Gebot und

Verbot und richtete das Ganze so ein, daß Meidung der Sünde zunächst

Verdienst bedeute, um einst im Bewährungsfall Unsündlichkeit als

gerechten Lohn ihm zu verleihen 1. Auf die Frage, warum von den

1 De continentia 6, 15 f. : « Sunt et qui eo modo in excusatione peccatorum
suorum accusant Deum, ut dicant ei placere peccata. Nam si displicerent,
inquiunt, nullo modo ea fieri omnipotentissima utique potestate permitteret.
Quasi vero peccata Deus impunita esse permiserit, etiam in eis quos a supplicio
sempiterno remissione libérât peccatorum ita impartitur largitas misericordiae,
ut non relinquatur etiam iustitia diseiplinae. Nam et peccatum quod inultum
videtur, habet pedissequam poenam suam, ut nemo de admisso nisi aut amari-
tudine doleat, aut caecitate non doleat. Sicut ergo tu dicis : 'Cur permittit ista,
si displicent ?' ita ego dico : 'Cur punit ista, si placent ?' Ac per hoc, sicut ego
confiteor quod omnino ista non fierent, nisi ab Omnipotente permitterentur ;

ita tu confitere facienda non esse quae a iusto puniantur : ut non faciendo quae
punit, mereamur ab eo discere cur permittit esse quae puniat in quo hi qui
bene profecerunt, iam intelligunt ad omnipotentiam Dei potius id pertinuisse,
ut ex libero arbitrio voluntatis venientia mala esse permitteret. Tanta quippe
est omnipotens eius bonitas, ut etiam de malis possit facere bona, sive ignoscendo,
sive sanando, sive ad utilitates piorum coaptando atque vertendo, sive etiam
iustissime vindicando. Omnia namque ista bona sunt, et Deo bono atque
omnipotente dignissima : nec tarnen fiunt nisi de malis. Quid igitur melius, quid
omnipotentius eo qui cum mali nihil faciat, bene etiam de malis facit Non
autem potestas Deo defuit, talem facere hominem qui peccare non posset : sed



Die Lehre des hl. Augustinus über die sog. Zulassungen Gottes 275

geschöpflichen Werten sovieles zugrundegehe, antwortet Augustinus,
es gehe nichts zugrunde, wenn Gott es nicht zulasse ; diese Zulassung
gründe auf Gottes Urteil über die Angemessenheit und Gerechtigkeit
solchen Geschehens wegen der Stufenunterschiede in den Dingen und

wegen der Verdienste der Vernunftwesen 1. Es ist doch stets so, daß im
Verhältnis von Gutem und Üblem in der geschaffenen Wirklichkeit
das Gute entschiedenes Übergewicht behält ; Übles wird zugelassen,

um kundzutun, wie sehr Gottes weitausschauende Gerechtigkeit auch

dafür geziemende Auswertung weiß 2. Selbst die Untaten des Teufels
bilden keine Ausnahme davon, sonst würde Gott nicht einmal seine

Existenz zulassen : « Si ergo ipsius diaboli malis operibus bene utitur
Deus : quod facit malus, male utendo, sibi nocet ; non bonitati Dei
contradicit. Artifex illo utitur ; et magnus artifex, si illo uti non
nosset, nec eum esse permitteret »3. So urteilt Augustinus noch im
Jahr 421 : « Ab hac summe et aequaliter et immutabiliter bona Trini-
tate creata sunt omnia, et nec summe, nec aequaliter, nec immutabiliter

bona, sed tarnen bona etiam singula : simul vero universa valde
bona (Gen. 1, 31) ; quia ex omnibus consistit universitatis admirabilis
pulchritudo. In qua etiam illud quod malum dicitur, bene ordinatum
et loco suo positum, eminentius commendat bona, ut magis placeant
et laudabiliora sint dum comparantur malis. Neque enim Deus omni-
potens cum summe bonus sit, ullo modo sineret aliquid mali esse

in operibus suis, nisi usque adeo esset omnipotens et bonus, ut bene
faceret et de malo »4. Demgemäß trägt der Kirchenlehrer keine
Bedenken, im gleichen Werk von Gott schlankweg zu erklären : « Melius
enim iudicavit de malis bene facere, quam mala nulla esse permittere » 5.

Diese Gedanken wiederholt Augustinus unermüdlich in verschiedensten

seiner Schriften ; er legt sie auch in seinen Predigten vor. Ein

maluit eum talem facere, cui adiaceret peccare, si vellet ; non peccare, si nollet :

hoc prohibens, illud praecipiens : ut prius illi esset bonum meritum non peccare,
et postea iustum praemium non posse peccare ».

1 Contra ep. Manich. fund. 41, 47 : « Cur ergo, inquis, quod naturae Deus
dedit, tollit corruptio Non tollit, nisi ubi permittit Deus : ibi autem permittit,
ubi ordinatissimum esse iudicat, pro rerum gradibus et pro meritis animarum ».

2 De civ. Dei 14, 11, 1.
3 In loa. ev. tract. 27, 6, 10. In Contra Iulian. 3, 9, 19 redet Augustinus

allerdings nicht von bloßer 'Zulassung', daß der Teufel im Dasein bleibe, sondern
schreibt : « Deus facit homines ea bonitate, qua naturis omnibus praestat ut
sint, qua etiam ipsum facit subsistere diabolum. Quam bonitatem si rebus
subtrahieret, continuo nihil essent ». (Von mir gesperrt.)

4 Enchir. 10 f. 5 Ib. 27.



276 Die Lehre des hl. Augustinus über die sog. Zulassungen Gottes

Beispiel möge genügen : « Nec ideo credant iniqui Deum non esse

omnipotentem, quia multa contra eius faciunt voluntatem. Quia et cum
faciunt quod non vult, hoc de eis facit quod ipse vult. Nullo modo

igitur omnipotentis vel mutant vel superant voluntatem : sive homo
iuste damnetur, sive misericorditer liberetur, voluntas omnipotentis
impletur. Quod ergo non vult omnipotens, hoc solum non potest.
Utitur ergo malis, non secundum eorum pravam, sed secundum suam
rectam voluntatem. Nam sicut mali natura sua bona, hoc est, bono eius

opere male utuntur ; sic ipse bonus etiam eorum malis operibus bene

utitur, ne omnipotentis voluntas aliqua ex parte vincatur. Si enim

non haberet quod bonus de malis iuste ac bene faceret, nullo modo

eos vel nasci vel vivere sineret ; quos malos ipse non fecit, quia homines

fecit : quia non peccata, quae sunt contra naturam, sed naturas ipsas
creavit. Malos tarnen eos futures praescius ignorare non potuit : sed

sicut noverat quae ipsi essent mala facturi ; sic etiam noverat quae
bona de illis esset ipse facturus. Quis verbis explicet, quis aequiparet
laudibus, quantum nobis bonum contulerit passio Salvatoris, cuius in
remissione peccatorum sanguis effusus est et tarnen tantum hoc

bonum per malitiam zabuli, per malitiam Iudaeorum, per malitiam
Iudae traditoris impletum est. Nec eis iuste tribuitur bonum, quod

per illos Deus, non ipsi hominibus contulerint : sed eis iuste retribuitur
supplicium, quoniam nocere voluerunt. Sicut autem aliquid invenire

potuimus, quo manifestum esset nobis, quemadmodum Deus etiam
malis operibus et Iudaeorum et Iudae traditoris bene usus est ad

nostram redemptionem ac salutem : sic in universa creatura occultis

atque abditis sinibus, quos nec oculorum nec mentis acie penetramus,
novit quemadmodum malis Deus bene utatur, ut in omnibus quae
nascuntur et administrantur in mundo, voluntas omnipotentis im-

pleatur »1.

** *

Mit der geschilderten Auffassung stimmt überein, was Augustinus
des öfteren über den Sinn der Versuchungen und ihrer 'Zulassung' von
Seiten Gottes lehrt. So z. B. in De Gen. c. Manich. : « Sic dicitur etiam
illud : 'Tentât vos Dominus Deus vester, ut sciât si diligitis eum'

(Deut. 13, 3). Non enim ut sciat ipse quem nihil latet, sed ut scire nos

faciat quantum in eius dilectione profecerimus, tentari nos permittit »2.

1 Sermo 214, 3.
2 De Gen. c. Man. 1, 22, 34 ; cf. enarr. in ps. 69, 5 ; Qq. in Hept. 5, 19.



Die Lehre des hl. Augustinus über die sog. Zulassungen Gottes III
Anderwärts erklärt er, die Versuchung werde in manchen Fällen außerdem

zur Strafe für bereits begangene Sünden zugelassen : « Multi autem
precando ita dicunt : 'Ne nos patiaris induci in tentationem', expo-
nentes videlicet quomodo dictum sit 'inducas'. Non enim per seipsum
inducit Deus, sed induci patitur eum quem suo auxilio deseruerit,
ordine occultissimo ac meritis. Causis etiam saepe manifestis dignum
iudicat ille quem deserat et in tentationem induci sinat. Aliud est

autem induci in tentationem, aliud tentari. Nam sine tentatione pro-
batus esse nullus potest, sive sibi ipsi sive alii Nam Deo noti
sumus et ante omnes tentationes, qui seit omnia antequam fiant
Fiunt igitur tentationes per satanam non potestate eius, sed permissu
Domini, ad homines aut pro suis peccatis puniendos, aut pro Domini
misericordia probandos et exercendos »1. Jobs Prüfungen sind für
Augustinus regelmäßig Anlaß zur Bemerkung, der böse Feind könne
nichts gegen die Menschen unternehmen, es sei denn mit Zulassung
des Allmächtigen, innerhalb der Grenzen derselben2. Gott läßt bei

Gutwilligen keine Versuchung zu, die über ihre Kräfte ginge : « Nulla

ergo tentatio, nisi aeeeperit mensuram a Domino Vide utrum
ipsae tentationes non prosint Si enim recusares tentationem, recu-
sares refectionem. Ergo reficeris ; et si reficeris, in manibus artificis
es. Aliquid tibi tollit, aliquid corrigit, aliquid complanat, aliquid
mundat : agit quibusdam ferramentis suis ; ipsa sunt scandala huius
saeculi : tu tantum de manu artificis noli cadere. Nihil tentationis
accedet ultra vires tuas. Hoc permittit Deus ad utilitatem tuam,
unde tu possis proficere A gentibus times scandala Et ipsas

gentes ipse fecit ; non permittet illas ultra earn saevire quam novit
ille mensuram, ex qua proficias »3. — « Multi enim dicunt : Quare
tantam potestatem diabolus aeeepit, ut dominaretur in isto saeculo,

et tantum valeat, tantum possit Quantum valet, aut quantum potest
Nisi permissus, nihil potest. Tu sic age, ne permittatur in te ; aut si

permissus fuerit ad tentandum, victus abscedat, et non possideat » 4.

In einem seiner Briefe sucht der Heilige zu trösten durch den Hinweis
auf die allfällige Absicht Gottes bei Zulassung der Werbe- und Wühlarbeit

der Häresie : « Quantum nos tuum Studium sanctum laetificat,

1 De serm. Dom. in monte 2, 9, 30. 31. 34. Ähnlich enarr. in ps. 100, 12.
2 Enarr. in ps. 90, 2 ; serm. Denis XXI (Morin I, 129 f.) ; cf. auch enarr.

in ps. 36, 11 ; De nat. boni 11.
3 Enarr. in ps. 94, 9.
4 Enarr. in ps. 103, 7.



278 Die Lehre des hl. Augustinus über die sog. Zulassungen Gottes

tantum rursus contristat quod per errores noxios et perniciosissimos
provinciam vestram nimium periclitari significas. Sed quia ista futura
praedicta sunt, mirandum non est quod exsurgant, sed vigilandum
ne noceant. Haec autem Deus liberator noster exsurgere non per-
mitteret, nisi Sanctis eius etiam per huiusmodi tentationes erudiri
expediret sicut ergo ipsi benignitate et patientia, id est bonis Dei
male utuntur, dum non corriguntur, sic contra, Deus etiam malis

eorum bene utitur, non solum ad iustitiam suam, qua eis digna in fine

retribuet, sed etiam ad exercitationem et provectum sanctorum suorum,
ut ex ipsa etiam malorum perversitate boni proficiant et probentur
et manifestentur Nam si nullus etiam malorum bonus usus esset

Deo ad utilitatem electorum suorum, qui etiam de malo Iudae tantum
bonum nobis praestitit, ut Christi sanguine redimeremur, poterat eos

aut nasci non permittere, quos malos futures esse praesciebat, aut
in ipso eorum initio malignitatis exstinguere : sed tantum eos permittit
esse, quantum novit expedire atque sufficere admonendae atque exer-
cendae sanctae domui suae » 1.

Von besondrer Wichtigkeit muß für unsre Untersuchung das sein,

was der angesehenste lateinische Kirchenvater von den Gründen denkt,
die Gott wohl hatte, als er den Sündenfall der Stammeltern bezw.

dessen Voraussetzungen, darunter die Versuchung, zuließ. In De Gen.

ad litt, beschäftigt er sich mit diesem Problem. Schon die Wahl der

Schlange zur Versuchung hing nicht vom bloßen Belieben des Teufels
ab, dieser konnte sich vielmehr einzig des Tieres bedienen, das durch
Gottes Zulassung ihm zur Verfügung gestellt wurde. Den Willen,
Schaden zuzufügen, kann nämlich jemand aus dem eigenen verkehrten
Ich haben, aber die Durchführungsmöglichkeit hat er nicht über Gott
hinweg, der dabei aus geheimnisvoller, erhabener Gerechtigkeit handelt2.
Warum hat aber Gott zugelassen, daß der Mensch versucht werde,

obgleich er doch wußte, daß der Versuchung nachgegeben würde

1 Ep. 264, 1 f. Bemerkenswert das « non solum ad iustitiam suam » : also doch
auch schon « ad iustitiam suam », d. h. zur Betätigung und Offenbarung seiner

Gerechtigkeit. — Zu den Bibelstellen, die Gott als « Versucher » bezeichnen, gibt
Augustinus eine Erklärung z. B. ep. 205, 16.

2 De Gen. ad litt. 11, 3, 5: « Nec sane debemus opinari quod serpentem
sibi, per quem tentaret persuaderetque peccatum, diabolus elegerit ; sed cum
esset in illo propter perversam et invidam voluntatem decipiendi cupiditas,
nonnisi per illud animal potuit, per quod posse permissus est. Nocendi enim
voluntas potest esse a suo quoque animo prava ; non est autem potestas nisi
a Deo, et hoc abdita altaque iustitia, quoniam non est iniquitas apud Deum ».



Die Lehre des hl. Augustinus über die sog. Zulassungen Gottes 279

« Altitudinem quidem consilii eius penetrare non possum, et longe

supra vires meas hoc esse confiteor. Est ergo aliqua causa fortassis

occultior, quae melioribus sanctioribusque reservatur, illius gratia
potius quam meritis eorum : sed tarnen quantum vel donat sapere vel
sinit dicere : non mihi videtur magnae laudis futurum fuisse hominem,
si propterea posset bene vivere, quia nemo male vivere suaderet ; cum
et in natura posse, et in potestate haberet velle non consentire suadenti,
adiuvante tarnen illo qui superbis resistit, humilibus autem dat

gratiam (lac. 4, 6). Cur itaque tentari non sineret, quern consensurum
esse praesciebat, cum id facturus esset propria voluntate per culpam,
et ordinandus esset illius aequitate per poenam : ut etiam sic ostenderet
animae superbae ad eruditionem futurorum sanctorum, quam recte

ipse uteretur animarum voluntatibus etiam malis, cum illae perverse
uterentur naturis bonis ?»1 Warum wundert man sich denn, daß

Gott die Versuchung des Stammvaters zuließ, da man doch sieht, wie
ohne Unterbruch das ganze Menschengeschlecht vom Teufel versucht
wird : warum läßt Gott das zu Weil die Tugend erprobt und bewährt
wird und weil es ruhmvoller ist, in der Versuchung gestanden und nicht
gefallen, als der Versuchung schlechthin unzugänglich zu sein. Wenn
durch die Bösen die Guten Fortschritte erzielen, ist die Klage ungerechtfertigt,

Gott möchte jene nicht erschaffen, deren künftige Verderbtheit
er vorherweiß. Warum sollte er sie nicht erschaffen, da er doch vorherweiß,

daß sie den Guten zum Gewinn gereichen, deren Willen umso-
mehr zum Guten angespornt und ermahnt wird beim Anblick des

Bösen, und daß anderseits die Strafe nicht fehlen wird Man sagt :

Hätte doch Gott den Menschen so geschaffen, daß er in die Sünde

überhaupt nicht einwilligte. Wir geben zu, die bessere Natur hat, wer
von vorneherein des Willens zur Sünde unfähig ist ; aber man möge
dann auch einräumen, daß jene Natur nicht an sich schon als böse

geschaffen ist, der Gott die Fähigkeit gab, die Sünde zu meiden, wenn
sie wollte, und daß Gottes Strafurteil über sie gerecht ist, da sie nicht
aus Zwang, sondern aus eigenem Wollen sündigte. « Sicut ergo ratio

vera docet meliorem esse naturam quam prorsus nihil delectat illicitum ;

ita ratio vera nihilominus docet etiam illam bonam esse quae habet
in potestate illicitam delectationem, si exstiterit, ita cohibere, ut non
solum de caeteris licitis recteque factis, verum etiam de ipsius pravae
delectationis cohibitione laetetur. Cum ergo haec natura bona sit, ilia

J Ebd. 4, 6.



280 Die Lehre des hl. Augustinus über die sog. Zulassungen Gottes

melior, cur illam solam, et non utramque potius faceret Deus Ac

per hoc qui parati erant de illa sola Deum laudare, uberius eum debent
laudare de utraque ». Jene gab Gott den heiligen Engeln, diese den

heiligen Menschen. Gott wußte von jeher, wer die ihm verliehene, an
sich gute Natur durch freie Schuld schänden würde, und doch hat ihn
das nicht abgehalten, auch diese künftigen Sünder zu schaffen : denn
sie haben ihre Rolle zur Förderung für die Heiligen. Man kann doch
bei näherer Überlegung nicht behaupten, es sei besser, jenen nicht zu
schaffen, dessen Bekehrung bei Anlaß fremder Bosheit vorhergesehen
wird, als mit ihm auch jenen andern, dessen Verharren bei der Bosheit
und nachfolgende Verwerfung Gegenstand des Vorherwissens ist. « Hoc
est enim dicere, melius non esse qui alterius malo bene utendo miseri-
corditer coronaretur, quam esse etiam malum qui pro suo merito iuste

puniretur. Cum enim ratio certa demonstrat duo quaedam non aequalia
bona, sed unum superius, alterum inferius : non intelligunt tardi corde,

cum dicunt : 'Utrumque tale esset', nihil se aliud dicere quam : 'Solum
illud esset'. Ac sic cum aequare volunt genera bonorum, numerum
minuunt, et immoderate augendo unum genus, alterum tollunt. Quis
autem hos audiret, si dicerent : 'Quoniam excellentior sensus est videndi

quam audiendi, quatuor oculi essent, et aures non essent' ?»1 Der
Einwurf, nach seinen Darlegungen müßte man auf eine Notwendigkeit
des Übels schließen, damit einzelne der Werke Gottes die ihnen
zugedachte Vollendung erreichen, scheint Augustinus zu bedrängen :

« Ergo, inquiunt, est aliquid in operibus Dei, quod alterius malo

indigeat, quo proficiat ad bonum Itane obsurduerunt et excaecati
sunt homines, nescio quo studio contentionis, ut non audiant vel
videant, quibusdam punitis, quam plurimi corrigantur Quis enim

paganus, quis Iudaeus, quis haereticus non hoc in domo sua quotidie
probet cum eos vitiis propriis malos futuros esse praesciret, non
eos tarnen creare destitit ; utilitati deputans eorum, quos in hoc genere
creavit, ut ad bonum proficere, nisi malorum comparatione, non
possent. Si enim non essent, nulli rei utique prodessent. Parumque
boni est actum ut sint, qui certe illi generi utiles sunt ?»2 Es wird
also zugegeben, daß eine Gattung Menschen bloß durch die Erfahrung
fremder Schlechtigkeit zu eigener Vervollkommnung gelangen, aber

angenommen, daß die in ihrer Schlechtigkeit Verstockten und deshalb

1 Ebd. 6, 8-10. Augustinus nimmt hier die Ideen wieder auf, die er schon
in De lib. arb. 3, 5, 15-25 vorgelegt hatte.

2 Ebd 14.



Die Lehre des hl. Augustinus über die sog. Zulassungen Gottes 281

Verworfenen unverhältnismäßig wenige seien, für die es doch besser

sei, der Bekehrung der andern zu dienen als nicht zu existieren.
Der Kirchenlehrer von Hippo sucht im großen Werk De civitate

Dei wieder mit den früheren Gedanken zu zeigen, daß die
vorhergesehenen Sünden für Gott keinen ausschlaggebenden Grund bilden
mußten, den Sünder nicht zu erschaffen. « Cur ergo non crearet Deus,

quos peccaturos esse praescivit, quandoquidem in eis et ex eis, et quid
eorum culpa mereretur, et quid sua gratia donaretur, posset ostendere,

nec sub illo Creatore ac dispositore perversa inordinatio delinquentium
rectum perverteret ordinem rerum » Der vorausschauende und
allmächtige Gott weiß auch Böses zum Guten auszumünzen. Deshalb
konnte er zulassen, daß der durch eine erste freie Verkehrung seines

Willens verhärtete böse Geist den ersten Menschen, der mit gutem
Willen geschaffen war, versuchte. Adam war imstande, den bösen

Engel in Schach zu halten, wenn er auf Gottes Hilfe baute, war aber
der Niederlage ausgesetzt, wenn er seinen Schöpfer und Beistand in
stolzer Selbstgefälligkeit verschmähte. Gott wußte klar voraus, daß

der Mensch fallen würde, nicht minder klar, daß dessen Same mit
Hilfe seiner Gnade den Teufel zu umso größerem Ruhme der Heiligen
überwinden würde. « Quis enim audeat credere, aut dicere, ut neque
angelus, neque homo caderet, in Dei potestate non fuisse Sed hoc

eorum potestati maluit non auferre ; atque ita et quantum mali eorum
superbia, et quantum boni sua gratia valeret, ostendere »1. Immerhin
läßt Gott dem bösen Feind nicht volle, unbeschränkte Gewalt, sich

gegen die Versuchten auszutoben, der Herr nimmt dabei Rücksicht
auf die menschliche Schwäche : « alligatio diaboli, est non permitti
exercere totam tentationem, quam potest vel vi vel dolo ad seducendos

homines, in partem suam cogendo violenter, fraudulenterve fallendo.

Quod si permitteretur in tarn longo tempore et tanta infirmitate mul-

torum, plurimos tales, quales Deus id perpeti non vult, et fideles

deiiceret, et ne crederent impediret : quod ne faceret, alligatus est »2. —
Warum hat Gott eine Anzahl Engel durch Stolz sündigen lassen Die

Antwort ist hier noch dieselbe wie Augustinus sie früher gab : « liberum
arbitrium eidem intellectuali naturae tribuit taie, ut si vellet, desereret

Deum, beatitudinem scilicet suam, continuo miseria secutura. Qui cum

praesciret angelos quosdam per elationem, qua ipsi sibi ad beatam

1 De civ. Dei 14, 26 f.
2 Ebd. 20, 8, 1 ; vgl. enarr. in ps. 61, 20.



282 Die Lehre des hl. Augustinus über die sog. Zulassungen Gottes

vitam sufficere vellent, tanti boni desertores futuros, non eis ademit
hanc potestatem, potentius et melius esse iudicans etiam de malis
bene facere, quam mala esse non sinere »1. Ebenso verhielt sich Gott
zur vorhergesehenen Sünde des Menschen : « Qui fecit hominem ipsum
etiam rectum cum eodem libero arbitrio Quem similiter cum
praevaricatione legis Dei per Dei desertionem peccaturum esse prae-
sciret, nec illi ademit liberi arbitrii potestatem, simul praevidens,

quid boni de malo eius esset ipse facturus, qui de mortali progenie
merito iusteque damnata tantum populum gratia sua colligit, ut inde

suppléât et instauret partem quae lapsa est angelorum ; ac sic illa
dilecta et superna civitas non fraudetur suorum numéro civium, quin
etiam fortassis et uberiore laetetur. Multa enim hunt quidem a malis

contra voluntatem Dei : sed tantae est ille sapientiae tantaeque vir-
tutis, ut in eos exitus sive fines, quos bonos et iustos ipse praeseivit,
tendant omnia, quae voluntati eius videntur adversa »2.

Wie axiomartig klingt das, was der hl. Kirchenlehrer in De dono

perseverantiae bei Gelegenheit der Vaterunserbitte um Abwendung
von Versuchungen erklärt : « si exaudimur, utique non fit ; quia Deus

non permittit ut fiat. Nihil enim fit, nisi quod aut ipse facit, aut fieri
ipse permittit » 3.

** *

Nach dem bisher Gesehenen möchte es scheinen, als ob Augustinus
in wahrer Verstandesbefriedigung oder aber in problemvertuschender
Ängstlichkeit und Enge eigentliche Antworten, « Lösungen » bieten
wolle auf die Frage, wieso Gott dies und jenes zulassen könne, ja
tatsächlich zulasse, als halte er sich doch für befähigt, in Gottes konkrete
Gedanken, Absichten, Pläne hineinzulesen. Eine Reihe von Texten
zeigt aber noch deutlicher als einzelne schon angetroffene Bemerkungen,
daß solche Anmaßung ihm fernliegt, daß er im Grunde eher bei bloßer

Verteidigungsstellung, bloßer Abwehr bleibt, indem er nahezubringen
unternimmt, die 'Zulassungen' brauchten nicht gegen die christlichen
Überzeugungen von Gottes Wesen und Eigenschaften zu sprechen.

Schon in der Schrift gegen den Manichäer Faustus im Jahre 400

gesteht der hl. Kirchenlehrer, daß Gottes Fügungen von uns nicht zu
ergründen sind, indem Strafe verhängt wird nach geheimem Plane und
unerforschlichen Ratschlüssen, die Verteilung von Gerechtigkeit und

1 De civ. Dei 22, 1, 2. 2 Ebd. 3 ; 2, 1. 3 De dono pers. 6, 12.



Die Lehre des hl. Augustinus über die sog. Zulassungen Gottes 283

Barmherzigkeit unserm Urteil nicht übersehbar wird : « Ignorantia
vero et infirmitas, ut vel nesciat homo quid velle debeat, vel non omne
quod voluerit possit, ex occulto poenarum ordine venit, et illis inscruta-
bilibus iudiciis Dei, apud quem non est iniquitas (Rom. 9, 14) Sed

quae sit distributio iudicantis et miserentis Dei, cur alius sic, alius
autem sic : occultis fit causis, iustis tarnen. Non tarnen ideo nescimus

omnia ista iudicio aut misericordia Dei fieri, licet in abdito positis
mensuris et numeris et ponderibus, quibus omnia disponuntur a Deo

Creatore omnium quae naturaliter sunt (Sap. 11, 21) ; nec auctore,
sed tarnen ordinatore etiam peccatorum ; ut ea quae peccata non
essent, nisi contra naturam essent, sie iudicentur et ordinentur, ne

universitatis naturam turbare vel turpare permittantur, meritorum
suorum locis et conditionibus deputata »l. Hier wird 'creator' und
'auctore' offensichtlich in gleicher Bedeutung gefaßt : Gott ist der

Schöpfer, Urheber des Ganzen der Naturwirklichkeit und läßt die

Ordnung dieses Ganzen durch die Sünde nicht stören noch entstellen.
Die Sünde gehört nicht zu den Dingen, « quae naturaliter sunt »2.

Das gleiche Bekenntnis menschlicher Unzuständigkeit klingt aus

folgender Auskunft zur Erlaubtheit der Wahrsagerei : « Et cum mihi
referretur : 'Non ergo sunt malae divinationes huiusmodi, nec Deo

displicent ; alioquin omnipotens et iustus ista fieri non permitteret,
si mala et iniusta essent' : respondi, non ideo haec videri iusta debere,

quod ea fieri permittit omnipotentissimus et iustissimus Deus : nam
et alia multa, manifestissime iniusta fieri, sicut homicidia, adulteria,
furta, rapinas, et caetera huiusmodi, quae quamvis iusto Deo, eo quod
iniusta sunt, sine dubitatione displiceant ; idem tarnen omnipotens ea

fieri certa iudicii sui ratione permittit ; non utique impune, sed ad

eorum damnationem, a quibus hunt quae displicent iusto Unde

colligitur quod Deus aliquid et improbet iustus et tarnen permittat
omnipotens. Haec cum dicta essent, concessum est non ideo putandum
aliquid iuste ac bene fieri, quia hoc omnipotens, quamvis ei displiceat,
fieri tarnen sinit, fatendumque esse etiam ilia mala, quae contra

1 Contra Faust. Man. 22, 78.
2 Zur Ordnungsidee vgl. in ähnlichem Sinne z. B. : De musica 6, 11, 30 ;

De Gen. c. Man. 2, 28 f., 42 f. ; De Gen. ad litt. imp. lib. 1, 3 ; Contra Faust.
Man. 16, 21 ; Conf. 1, 10, 16 ; 12, 11, 11 ; De nat. boni 37 ; enarr. in ps. 7, 19 ;

De civ. Dei 11, 17 ; 11, 23, 1. Wenn auch keine Störung der Ordnung des

Weltganzen, so ist das Übel doch Störung der Ordnung des Einzelwesens, vgl. De mor.
eccl. cath. et de mor. Man. 2, 5, 7 : « quod autem pervertitur, ordine privatur ;

ordo autem bonum est ». »



284 Die Lehre des hl. Augustinus über die sog. Zulassungen Gottes

religionem qua colitur Deus fiunt, et displicere Deo iusto, et ratione
iudicii eius ab omnipotente permitti »1.

Gelegentlich findet Augustinus keine Worte für die Zulassung
gewisser Schlechtigkeiten, außer der Versicherung, daß sie nicht
ungestraft geschehen : « Non itaque vobis, o fideles Christi, sit taedio
vita vestra, si ludibrio fuit hostibus castitas vestra. Habetis magnam
veramque consolationem, si fidam conscientiam retinetis, non vos
consensisse peccatis eorum, qui in vos peccare permissi sunt. Quod
si forte, cur permissi sint quaeritis, alta quidem est Providentia Crea-

toris mundi atque Rectoris, et inscrutabilia sunt iudicia eius et investi-
gabiles viae eius (Rom. 11, 33) nec ideo credant Deum ista negligere,

quia permittit quod nemo impune committit »2. Gottes Geheimnis
bleibt in solchen Dingen undurchdringlich, aber der Heilige wird nicht
müde zu wiederholen, daß der Herr in keinem Fall ungerecht handelt
und jede Beschuldigung Gottes unsrerseits ungerecht wäre : « Quia
et si aliquid in his rebus daemones possunt, tantum possunt, quantum
secreto Omnipotentis arbitrio permittuntur Quia sicut ipsi mali
homines in terra, sic etiam illi non omnia quae volunt facere possunt,
nisi quantum illius ordinatione sinuntur, cuius plene iudicia nemo

comprehendit, iuste nemo reprehendit »3. « Et homines plerumque

aperte, semper occulte, luunt pro suis factis divinitus poenas, sive in
hac vita, sive post mortem : quamvis nullus hominum agat recte, nisi
divino adiuvetur auxilio : nullus daemonum aut hominum agat inique,
nisi divino eodemque iustissimo iudicio permittatur » 4. Mit psychologischer

Feinheit bringt Augustinus jenen zu tieferer Besinnung, der
in unbewußter Selbsttäuschung, gespielter Empörung vielleicht, aus

dem, was in erster Linie nicht er, sondern andre ungerecht erleiden
oder Schweres erdulden, Anlaß nehmen möchte an Gott irre zu werden,
während die, denen das Leiden vom Lenker der Geschicke zugemutet
wird, von oben auch die Kraft erhalten, es würdig und verdienstheh

zu tragen ; das Leiden des Erlösers, dessen Bedeutung, ist ihm dabei

willkommenes Beispiel, wie im früher erwähnten sermo : « Tu inique
murmurare potes, ille aequitatem perdere non potest. 'Numquid ini-

quitas apud Deum Absit' (1 Cor. 9, 14). Hoc fige in corde ; hoc de

cogitatione tua non excutiat inimicus. Facere potest aliquid Deus,

ut tu nescias quare faciat : inique tarnen facere non potest, apud quem

1 De div. daem. 2-6.
3 De civ. Dei 2, 23, 2.

2 De civ. Dei 1, 28, 1.
4 Ib: 20, 1, 2.



Die Lehre des hl. Augustinus über die sog. Zulassungen Gottes 285

non est iniquitas Noli ibi quaerere iniquitatem, ubi lux sine umbra
est. Sed plane latere te potest causa. Si latet te causa, respice

ignorantiam tuam, vide qui sis Putabamus iniustum esse nescio

quid : ex hoc quia fecit Deus, crede iustum esse. Ergo, inquis, si quis
hominem occidat innocentem, iuste facit, an inique Inique sane.

Quare hoc permittit Deus Disputare vis, antequam facias unde

dignus sis disputare, quare hoc permisit Deus. Consilium, Dei tibi
dicere, o homo, non possum : illud tarnen dico, quia et inique fecit homo

qui occidit innocentem, et non fieret nisi permitteret Deus ; et quamvis
ille inique fecerit, non tarnen hoc inique permisit Deus Et quid
dicam de Christo Ibi enim consilium Dei novimus, quod non
nisi ipso revelante nossemus : ut cum tu inveneris consilium Dei quo
permisit innocentem Filium occidi ab iniustis, et tale consilium quale
tibi placeat, et quale tibi, si iustus es, displicere non possit, credas quia
et in aliis consilio id agat Deus, sed latet te Et tarnen passio huius
iusti non esset, nisi Dominum iniqui occidissent Illi voluerunt,
Deus permisit. Illi nocentes essent, etiamsi tantummodo voluissent ;

Deus autem non permisisset, nisi iustum esset Discutit Deus quid
quisque voluerit, non quid potuerit Voluit ergo facere impius ut
damnaretur ; permissus est ut tibi praestaretur : quod voluit, imputatur
iniquitati impii ; quod permissus est, imputatur potestati Dei. Ille
ergo inique voluit ; Deus iuste permisit vide quid ibi fecerit iniquus,
quid iustus. Ille voluit, iste permisit : ille iniuste voluit, iste iuste

permisit. Voluntas iniusta damnetur ; permissio iusta glorificetur
Hoc est magnum Dei, quia et bonum quod facis ipse tibi dédit, et de

malo tuo ipse bene facit. Noli ergo mirari : permittit Deus, et iudicio

permittit : permittit, et mensura, numéro, pondéré permittit. Apud
illum non est iniquitas » b

In einem Brief an Hieronymus aus dem Jahr 415 bringt der Bischof

von Hippo unumwunden die schwere Bedrängnis zum Ausdruck, in
die auch Gottesgelehrte von seinem Rang angesichts der rauhen
Wirklichkeit geraten können. Es handelt sich um die Frage, wieso schon

Kinder in der ersten Lebenszeit derart leiden müßten : « Sed cum ad

poenas ventum est parvulorum, magnis, mihi crede, coartor angustiis

nec, quid respondeam, prorsus invenio, non solum eas poenas dico,

quas habet post hanc vitam illa damnatio, quo necesse est trahantur,
si de corpore exierint sine Christianae gratiae sacramento, sed eas

1 Enarr. in ps. 61, 21 f. (Sperrung von mir.)



286 Die Lehre des hl. Augustinus über die sog. Zulassungen Gottes

ipsas, quae in hac vita dolentibus nobis versantur ante oculos, quas
enumerare si velim, prius tempus quam exempla deficiunt. Languescunt
aegritudinibus, torquentur doloribus, fame et siti cruciantur, debili-
tantur membris, privantur sensibus, vexantur ab inmundis spiritibus.
Demonstrandum est utique, quo modo ista sine ulla sua mala causa
iuste patiantur. Non enim dici fas est aut ista ignorante Deo fieri
aut eum non posse resistere facientibus aut iniuste ista vel facere vel

permittere. Num quidnam, sicut animalia inrationabilia recte dicimus
in usus dari naturis excellentioribus etsi vitiosis, sicut apertissime in
evangelio videmus porcos ad usum desideratum concessos esse daemo-

nibus, hoc et de homine recte possumus dicere animal est enim sed

rationale etsi mortale. Anima est rationalis in illis membris, quae
tantis afflictionibus poenas luit. Deus bonus est, Deus iustus est, Deus

omnipotens est ; hoc dubitare omnino dementis est. Tantorum ergo
malorum, quae hunt in parvulis, causa iusta dicatur. Nempe cum
maiores ista patiuntur, solemus dicere aut sicut in lob mérita examinari
aut sicut in Herode peccata puniri et de quibusdam exemplis, quae
Deus manifesta esse voluit, alia quae obscura sunt, hominum coniec-

turae conceditur. Sed hoc in maioribus. De parvulis autem quid
respondeamus, edissere, si poenis tantis nulla in eis sunt punienda

peccata ; nam utique nulla est in illis aetatibus examinanda iustitia »x. —
Was rechnet Augustinus hier zum « facere » und was zum « permittere »

Gottes Will er es vielleicht dahingestellt lassen, ob alles Aufgezählte
eher Gottes Zulassung als etwas davon seine eigene Wirksamkeit sei

Mindestens die Plagerei durch die bösen Geister ist ihm, nach allen
seinen sonstigen Texten zu schließen, Gegenstand des « permittere ».

Die gleichen Schwierigkeiten findet er in der Tatsache, daß die geistigen
Gaben den Einzelnen so verschieden, vielen so karg zugemessen sind,
und daß es schier tierische Schwachsinnige gibt. Die Rückführung
dessen auf körperliche Bedingungen erleichtere die gestellte Frage nicht,
da die Seele sich den Leib nicht selber wählt. All das hindert Augustinus,
sich entschieden für die Erschaffung jeder Einzelseele durch Gott
auszusprechen, wie Hieronymus es tat : « Doce igitur, quid sentire, quid
dicere debeamus, ut constet nobis ratio novarum animarum singulis
corporibus singillatimque factarum » 2.

Nicht allein im brieflichen Verkehr mit dem älteren Fachgelehrten,

1 Ep. 166, 6, 16 (zitiert nach der Ausgabe von AI. Goldbacher im Corpus
Vindobonense, außer für Einzelheiten der Schreibweise).

2 Ebd. 17.



Die Lehre des hl. Augustinus über die sog. Zulassungen Gottes 287

sondern selbst in einer Predigt treffen wir das schlichte Geständnis der

Unzulänglichkeit menschlichen Sinnens über Gottes Walten, wenn es

den Gutwilligen übel ergeht, während die Bösen irdisches Glück genießen :

« Intra ergo in sanctuarium Dei, anima fidelis ; intra in sanctuarium
Dei anima pia, cui non displicet Deus in malis tuis, et in bonis malorum
cui non displicet Deus. Et si nescis qua ratione fiat, crede non inuste
fieri quod sinit aut facit Deus. Humana ratione ducebaris, divina
auctoritate revocare, et crede aliquid ibi esse quod te latet. Nam
Deum perversum et iniquum esse non posse, fide certissima credendum
est. Sic intrans fide in sanctuarium Dei, intrans credendo, discis intelli-
gendo Venient novissima, quando nulli bono erit male, nulli malo
erit bene Quare ergo modo non sic Forte et modo sie : sed quod
nunc est in occulto, post erit in manifesto imo disce mecum ab eo

qui docet me, etiam nunc malis non esse bene, et melius esse bonis

quam malis ; quamvis nondum venerit bonorum plena félicitas, nondum-

que venerit malorum poena novissima »1.

Im Enchiridion begegnet uns eine andre axiomatische Erklärung
von großer Tragweite, im Stil der obengenannten späteren aus De dono

persev. 6, 12 2. Hier heißt es : « Non ergo fit aliquid nisi omnipotens

fieri velit, vel sinendo ut fiat, vel ipse faciendo »3. Nimmt man diese

Worte genau, so ergibt sich, daß der Gegenstand göttlicher Zulassung
doch auch wenigstens in etwa zum gottgewollten Geschehen gehört und

man sagen kann : quod fieri sinit, fieri vult. Die unmittelbar anschliessenden

Ausführungen zeigen, daß « sinere » hier wirklich die Bedeutung
von 'zulassen' haben soll, nicht die von 'erlauben' : « Nec dubitandum
est Deum facere bene, etiam sinendo fieri quaecumque fiunt male.

Non enim hoc nisi iusto iudicio sinit ; et profecto bonum est omne

quod iustum est. Quamvis ergo ea quae mala sunt, in quantum mala

sunt, non sint bona ; tarnen ut non solum bona, sed etiam sint et mala,

bonum est. Nam nisi esset hoc bonum, ut essent et mala, nullo modo

esse sinerentur ab omnipotente bono : cui proeul dubio quam facile

est quod vult facere, tarn facile est quod non vult esse non sinere. Hoc

nisi credamus, periclitatur ipsum nostrae Confessionis initium, qua
nos in Deum Patrem omnipotentem credere confitemur. Neque enim

ob aliud veraciter vocatur omnipotens, nisi quoniam quidquid vult
potest, nec voluntate cuiuspiam creaturae voluntatis omnipotentis

1 Sermo 48, 5, 1.

3 Ench. de fide, spe et char. 95.

2 S. 11.



288 Die Lehre des hl. Augustinus über die sog. Zulassungen Gottes

impeditur effectus » k Bald hernach folgen Worte, die ausdrücklich
feststellen, die Sünde, die Gott « nicht will », falle in gewisser Beziehung
dennoch unter sein « Wollen », insofern er sie im Dienst seiner rechten
Absichten 'zuläßt' : « Haec sunt 'magna opera Domini, exquisita in
omnes voluntates eius' (ps. 110, 2) : et tarn sapienter exquisita, ut cum
angelica et humana creatura peccasset, id est, non quod ille, sed quod
voluit ipsa fecisset, etiam per eamdem creaturae voluntatem, qua
factum est quod creator noluit, impleret ipse quod voluit ; bene utens
et malis, tanquam summe bonus, ad eorum damnationem quos iuste

praedestinavit ad poenam, et ad eorum salutem quos benigne prae-
destinavit ad gratiam. Quantum enim ad ipsos attinet, quod Deus

noluit fecerunt : quantum vero ad omnipotentiam Dei, nullo modo id
efficere valuerunt. Hoc quippe ipso quod contra voluntatem fecerunt
eius, de ipsis facta est voluntas eius. Propterea namque 'magna opera
Domini, exquisita in omnes voluntates eius' : ut miro et ineffabili modo

non fiat praeter eius voluntatem, quod etiam contra eius fit voluntatem.

Quia non fieret, si non sineret : nec utique nolens sinit, sed volens ; nec
sineret bonus fieri male, nisi omnipotens et de malo facere posset bene » 2.

Augustinus will mit dem « non praeter eius voluntatem » gewiß nicht
bloß eine gleichsam nachträgliche, widerwillige Inkaufnahme und
Einordnung des unvermeidlichen Bösen in die göttlichen Pläne behaupten,
ein so scharfer Denker verliert nicht aus dem Auge, daß bei Gott alles

gleichewige Vorherschau und Vorherwollung ist. Deshalb darf das

« nec utique nolens sinit, sed volens » nicht abgeschwächt werden, darin
besteht gerade das « mirum et ineffabile ».

Demgemäß kann es nicht wundernehmen, wenn Augustinus
zunächst für physische Übel von einem « Wollen » Gottes spricht, dabei

im Zusammenhang auch schon andeutend, daß er sogar moralische

Verblendung auf ein solches « Wollen » zurückführen würde : « 'Quis
fecit mutum et audientem, videntem et caecum : nonne ego Dominus
Deus ?' Sunt qui Deo calumnientur, vel Scripturae potius Veteris
Testamenti, quia dixerit Deus quod ipse fecerit caecum et mutum.
Quid ergo dicunt de Domino Christo aperte in Evangelio dicente :

'Ego veni ut qui non vident, videant ; et qui vident, caeci fiant'
(loa. 9, 38) Quis autem nisi insipiens credidcrit aliquid homini
secundum vitia corporalia posse accidere, quod Deus nolit Sed eum
iuste totum velle nemo ambigit »3. Spätere Werke des Bischofs von

1 Ib. 96. 2 Ib. 100. (Sperrung von mir.) 3 Qq. in Heptat. 2, 8.



Die Lei ire des hl. Augustinus über die sog. Zulassungen Gottes 289

Hippo vertreten die Ansicht, es gebe einen sündigen Wandel, der als

Strafe früherer Verschuldung von Gott über den Sünder wie verhängt
sei, unbeschadet der göttlichen Gerechtigkeit ; Augustinus beruft sich
dafür auf Worte der Heiligen Schrift. So heißt es in De gratia et
libero arbitrio : « His et talibus testimoniis divinorum eloquiorum, quae
omnia commemorare nimis longum est, satis, quantum existimo, mani-

festatur, operari Deum in cordibus hominum ad inclinandas eorum
voluntates quocumque voluerit, sive ad bona pro sua misericordia,
sive ad mala pro meritis eorum, iudicio utique suo aliquando aperto,
aliquando occulto, semper tarnen iusto. Fixum enim debet esse et
immobile in corde vestro, quia non est iniquitas apud Deum (Rom. 9,14).
Ac per hoc quando legitis in litteris veritatis, a Deo seduci homines,
aut obtundi vel obdurari corda eorum, nolite dubitare praecessisse mala
mérita eorum, ut iuste ista paterentur : ne incurratis in illud proverbium
Salomonis : 'Insipientia viri violât vias eius, Deum autem causatur
in corde suo' (Prov. 19, 3) Si autem potens est, sive per Angelos,
vel bonos vel malos, sive quocumque alio modo operari etiam in cordibus

malorum, pro meritis eorum, quorum malitiam non ipse fecit, sed aut
originaliter tracta est ab Adam, aut crevit per propriam voluntatem :

quid mirum est, si per Spiritum sanctum operatur in cordibus electorum

suorum bona, qui operatus est ut ipsa corda essent ex malis bona »1.

Im Opus imperfectum gegen Julian von Eklanum kann der

Bekämpfer des Pelagianismus sich nicht genug tun, eine allzu flache,
nach Menschenmaß gebildete Vorstellung von Gottes Vollkommenheiten
durch Hinweis auf die nackten Tatsachen, auf die Härte der Wirklichkeit

zu widerlegen. « Dicis te colere omnipotentissimum, aequissimum,
misericordissimum Deum : sed ipse est omnipotentissimus, qui iugum

grave, quo prementur filii Adam ex die nativitatis suae, procul dubio
ab eis posset auferre, imo ne ullo tali iugo prorsus gravarentur efficere ;

sed ipse est aequissimus, qui nullo modo illud imponeret imponive
permitteret, nisi peccata in eis, cum quibus nati sunt, inveniret, quorum
reatum renatis idem ipse misericordissimus solveret » 2. Gottes Gerechtigkeit

läßt sich nicht einfach in die Gußformen menschlicher Gerechtigkeit

pressen : « Quanto excelsior, tanto inscrutabilior divina quam humana

iustitia, tantoque ab hac ilia distantior. Quis enim homo iustus sinit
perpetrari scelus, quod habet in potestate non sinere Et tarnen sinit

1 De gratia et lib. arb. 21, 43. (Sperrung von mir.)
2 Op. Imp. c. Jul. 1, 50.

Divus Thomas. 19



290 Die Lehre des hl. Augustinus über die sog. Zulassungen Gottes

haec Deus, incomparabiliter iustis omnibus iustior, et cuius potestas est

incomparabiliter omnibus potestatibus maior. Haec cogita, et noli iudicem
Deum iudicibus hominibus comparare, quem non dubitandum est esse

iustum, etiam quando facit quod videtur hominibus iniustum, et quod

homo, si faceret, esset iniustus »L Gerade weil Gott nicht freventlich
handeln kann, widerstrebt die Annahme, daß schon kleine Kinder
so vieles erleiden müßten, was Gott selber auferlegt oder zuläßt, wenn
nicht eine Sünde sie belastete : « Quoniam nulla crimina capit Deus,
ideo nec hoc quod ei vos impingitis capit, ut sine ullius originalis
peccati merito, mala parvuli tot et tanta ipso vel faciente vel permit-
tente patiantur »2. Die Lehre von der Erbsünde führt jedoch nicht
zur Folgerung, Gott erschaffe die Sünde oder den Sünder, ebensowenig
wie man behaupten kann, Gott erschaffe den Schwachsinn oder den

Schwachsinnigen, trotzdem es solche Unglückliche von Geburt gibt :

denn Sünde wie Schwachsinn sind keine eigenen Wesen oder Substanzen,
sondern Mängel, die Gott nach gerechtem Urteil zuläßt, aber nicht
zu erschaffen braucht. « Sicut ergo nobiscum non dicitis Deum fatuitatis
auctorem, cum tarnen nasci homines fatuos Deo créante fateamini :

sic nos auctorem malitiae non dieimus Deum, et tarnen originalis
obligatione peccati malos homines nasci, non nisi créante ipso, quia
non creat homines nisi ipse, recte possumus dicere Natus est enim

fatuus, accidente vitio ; homo autem creatus est, opérante Deo. Deinde

quod addit, fatuae autem rei auctorem non esse sapientem, ut res

ipsa homo intelligatur ; non esse consequens dicimus. Eius quippe
hominis qui fatuus natus est, Deum dicimus, quamvis non dicamus

ipsius fatuitatis, auctorem. Quae fatuitas non est natura atque
substantia, quae non nascitur nisi créante Deo ; sed eiusdem naturae
Vitium, quod accidit sinente Deo : iusto autem iudicio Deum ita sinere,

non utique dubitamus »3. Das gilt von allen physischen wie sittlichen
Mängeln des Menschen ; ihr Urheber ist der böse Geist : « Absit ergo,
ut cum Creatoris dicatur iniuria, naturaliter esse homines irae filios :

sicut sine ulla eius iniuria quisque dicitur naturaliter surdus, aut
naturaliter caecus, aut naturaliter morbidus ; itemque alius naturaliter
fatuus, alius naturaliter obliviosus, alius naturaliter iracundus ; et
caetera innumerabilia vitia, sive corporum sive, quod est gravius,
animorum, Dei opificio creatorum, eiusdemque Dei occulto, sed iusto
iudicio vitiatorum. Idem quippe ipse totius hominis creator : et tarnen

1 Ib. 3, 24. 2 Ib. 3, 135. 3 Ib. 3, 155. 160.



Die Lehre des hl. Augustinus über die sog. Zulassungen Gottes 291

quamvis cum eius laude natura sit homo, nullo modo tarnen cum eius

vituperatione natura vitiosus est homo. Seimus itaque non vitia, sed

naturas esse tribuendas conditori Deo De homine agitur, de

rationali animante, de imagine Dei agitur, cuius natura nullo modo
diaboli ludibrium fieret, quem rede credimus audorem esse vitiorum,
nisi per iustum Dei indicium propter originale peccatum » h Gott kann
solche Übel zulassen, weil er in seiner überragenden Güte und Macht
auch sie im Dienst des Guten zu bewältigen versteht : « Deus vero tarn
bonus est, ut malis quoque utatur bene, quae Omnipotens esse non
sineret, si eis bene uti summa sua bonitate non posset : et hinc potius
impotens appareret et minus bonus, non valendo bene uti etiam malo » 2.

Der Gedanke, den Augustinus schon in seinen frühesten Schriften
vorlegt, kehrt also selbst in dem unvollendeten letzten Werk wieder :

Gott kann das Übel, auch die Sünde, geschehen lassen, denn er vermag
sie in seinen Plan einzuordnen, die Gesamtgüte des Universums wird
dadurch nicht angetastet, das Übel ist gleichsam ein dunkler Hintergrund,

von dem das Gute des Ganzen als solchen sich wirkungsvoll
abhebt. Augustinus denkt dabei nicht hauptsächlich an den Eindruck,
den wir Menschen hier im irdischen Dasein bei Betrachtung der
Wirklichkeit gewinnen, erst recht nicht an den Eindruck eines Augenblickes :

er versucht, den Tatbestand in der Perspektive der Ewigkeit, des

Jenseits zu sehen und zu erleben, wie manche von den erwähnten
Texten zeigen durch ihren Hinweis auf die letzten Dinge.

** *
Einige Ausführungen sind uns bereits begegnet, in denen Augustinus

die 'Zulassungen' dem eigenen 'Wirken' Gottes gegenüberstellt. Geht

man nun in seinen Schriften einer Erklärung nach, was alles zum
'Wirken' Gottes selbst gehören soll, dann findet man die Lehre, daß

Gott « creator », « auetor », « causa », « artifex » schlechthin alles
Wirklichen sei, indem das alles ausnahmslos als gut zu gelten habe 3, und

stets wieder die Leugnung, das Übel, die Sünde hätten Gott zum
« Urheber », wäre es auch nur irgendwie. An gewissen Stellen wird

1 Ib. 4, 123. (Sperrung von mir.) 2 Ib. 5, 50.
3 De lib. arb. 2, 20, 54 : » Tu tantum pietatem inconcussam tene, ut nullum

tibi bonum vel sentienti, vel intelligenti, vel quoquo modo cogitanti occurrat,
quod non sit ex Deo. Ita enim nulla natura occurrit quae non sit ex Deo. Omnem
quippe rem ubi mensuram et numerum et ordinem videris, Deo artifici tribuere
ne cuncteris. Unde autem ista penitus detraxeris, nihil omnino remanebit
Ita, detracto penitus omni bono, non quidem nonnohil, sed omnino nihil
remanebit. Omne autem bonum ex Deo : nulla ergo natura est, quae non sit ex Deo ».



292 Die Lehre des hl. Augustinus über die sog. Zulassungen Gottes

auch ganz allgemein erklärt, das Übel könne eine eigentliche « Ursache »

gar nicht haben, weil es als solches keine Eigenwirklichkeit besitze,

es sei nichts andres als « corruptio boni », aber keine besondre « natura »

Anderwärts nennt er den Teufel Ursache aller Übel2, wobei das Wort
aus De vera religione 12, 23 den Schlüssel bildet : « Hoc est totum
quod dicitur malum, id est, peccatum et poena peccati » 3. Das steht
im Einklang mit seinen grundlegenden Ausführungen aus De libero
arbitrio 3, 5, 12 ff., wo er zu zeigen versucht, daß geringerer Wertgehalt
des geschöpflichen Seins im Vergleich zu größerem nicht schon an sich
ein Übel sei, weder für das Einzelwesen noch für das Universum als

Ganzes, daß die Abstufung der Werte vielmehr dem Ganzen besondre

Schönheit verleihe. Diese Auffassung vom Übel, aus der sich ergibt,
daß die Sünde das Grundübel sei und daß es ohne sie kein eigentliches
Übel gäbe, hat Augustinus stets beibehalten. Seit er die Tatsache
der Erbsünde nachdrücklich in seine Gesamtlehre einbaut, hat er an
ihr die nächste Antwort auf die Frage, wieso Gott all das Übel
einschließlich so vieler persönlicher Sünden 'zulasse' 4. Wenn er auf die

Ursünde gedanklich zurückgeht, die Anlaß zu all dem Elend ward,
und die Frage aufgeworfen wird, wie Gott diese erste habe 'zulassen'

können, weiß er keine andre Antwort als die Versicherung über Gottes

Macht, selbst die mit der Kette ihrer Folgen in seinen Gesamtplan
zum Guten einzufügen, ja sogar alle Untaten des bösen Geistes darin
aufzunehmen 5. Dabei fehlt die Bemerkung an entsprechender Stelle

Gleiches s. De Gen. c. Man. 2, 29, 43 ; De div. qq. 83, 21 und 1 Retract. 26 dazu •

De div. qq. ad Simpl. 1, 18 ; sermo 21, 3 ; Conf. 12, 11, 11 ; De civ. Dei 14, 11.
1 Außer De lib. arb. 2, 20, 54 cf. De mor. eccl. cath. et de mor. Man. 2, 6, 8 ff. ;

De div. qq. 83, 21 ; De Gen. ad litt. 8, 14, 31 ; De civ. Dei 12, 3 f. 7. An
letzterer Stelle heißt es : « Nemo igitur quaerat efficientem causam malae voluntatis

: non enim est efficiens, sed deficiens ; quia nec illa effectio est, sed defectio.
Deficere namque ab eo quod summe est, ad id quod minus est, hoc est incipere
habere voluntatem malam. Causas porro defectionum istarum, cum efficientes
non sint, ut dixi, sed déficientes, velle invenire, tale est ac si quisquam velit
videre tenebras, vel audire silentium ».

2 Oder das freie Wollen des Bösen beim Geschöpf, z. B. De lib. arb. 3, 17, 48 :

« Ergo improba voluntas malorum omnium causa est » ; De div. qq. ad Simpl. 1, 18 ;

sermo 13, 7, 8 ; sermo 22, 7, 7 ; sermo 32, 10 ; sermo 176, 6 ; ep. 194, 30 ; Qq. in
Hept. 2, 18 ; Op. imp. c. Jul. 4, 123.

3 Dazu vgl. ib. 23, 44 ; De civ. Dei 12, 3 f. ; De nat. et gr. 3 ; Op. imp. c.

Iul. 4, 134.
4 Z. B. De natura et gratia 3 ; Op. imp. c. lui. 1, 47. 105 ; 2, 38 ; 4, 134 ;

5, 28, 38.
5 Nicht die Sünde selbst ist zur Abstufung der Werte und damit zur

Vollkommenheit des Weltganzen erforderlich, sondern die Kreatur, die sündigen



Die Lehre des hl. Augustinus über die sog. Zulassungen Gottes 293

nicht, daß Gott um der bleibenden positiven Werte willen auch sündige
und leidende, strafverfallene Wesen schaffen könne h

Daß Gott der Urheber alles Wirklichen ohne Ausnahme ist, soll

für Augustinus nicht eine AlleinWirksamkeit besagen, aber jedenfalls
eine ausschlaggebende, unersetzliche Wirksamkeit des Schöpfers zu

jedem Sein und Geschehen. Für das Übel und die Sünde vertritt er
eine Art Alleinwirksamkeit des Geschöpfes 2. Daraus ergibt sich, daß

er dort den Begriff « permittere » im Sinn von 'zulassen' verwendet,
wo ein Wirken Gottes nicht in Betracht kommt, und daß dieses « permittere »

bei ihm eine rein negative Tragweite hat, indem es besagt, daß Gott
das Geschehene nicht selber verursacht, obschon er es eintreten läßt.
Da Gott nach der Lehre des Bischofs von Hippo durch sein bloßes

Wollen wirkt, ist es für ihn freilich in etwa dasselbe zu sagen, Gott
wirke alles Wirkliche, also alles Gute, aber keine Übel, oder zu sagen :

Gott « will » das Gute, das Übel « will » er nicht 3. Soll aber den Worten
des Enchiridion : « Non ergo fit aliquid nisi omnipotens fieri velit, vel
sinendo ut fiat, vel ipse faciendo » ihre Geltung eingeräumt werden,
so müssen wir beim Wollen Gottes in der Schau des Kirchenlehrers
von Hippo unterscheiden zwischen einem 'wirkenden' und einem bloß
'zulassenden' Wollen, eine Unterscheidung, die sich mit der bekannten
theologischen zwischen wirksamem und unwirksamem göttlichen
Wollen nicht deckt. Die Ausdrucksweise des Enchiridion ist hier nicht

kann, wenn sie will und die daraufhin Elend erntet. De lib. arb. 3, 9, 26 :

« Quomodo ergo peccata iuste punit, quae si defuissent, creatura eius plena et
perfecta non esset Hic respondetur, non ipsa peccata vel ipsam miseriam
perfectioni universitatis esse necessaria, sed animas inquantum animae sunt quae,
si velint, peccant, si peccaverint, miserae fiunt ». Freilich erklärt Augustinus,
auch die tatsächliche Sünde erniedrige den Menschen nicht unter die
unvernünftigen Wesen : ib. 3, 5, 12. 15 ; sermo 255, 3 ; ep. 140, 23, 56, usw.

1 De lib. arb. 3, 5, 12 ff. ; ep. 140, 23, 56 ; De nat. et gr. 3 ; 34, 39 ;

C. Iul. 3, 24, 56.
2 Sermo 32, 10, 10 : « Quaere quid sit hominis proprium, peccatum invenies.

Quaere quid sit hominis proprium, mendacium invenies. Tolle peccatum, et
quidquid consideraveris in homine, Dei est quaere quid sit tuum, invenies
peccatum»; sermo 55, 3, 3: «Malum est enim nobis de nobis»; sermo 176:
« Illi ergo debemus quod sumus, quod vivimus, quod intelligimus ; quod homines
sumus, quod bene viximus, quod recte intelleximus, illi debemus. Nostrum nihil,
nisi peccatum quod habemus » ; sermo 254, 5, 7 : « Qui enim voluerit dicere, quia
retribuet aliquid Deo, mendax est (omnia ab illo speranda sunt ; a nobis ipsis
praeter illum nihil nisi forte peccatum) » ; Enarr. in ps. 25, sermo ad plebem 11 :

« quidquid in te mali est de peccatis, tuum est ; quidquid boni in iustifica-
tionibus, Dei est»; De doetr. christ., prol. 8; In loa. ev. tract. 49, 11, 8.

* De div. qq. 83, 3 : « Illo autem auctore cum dicitur, illo volente dicitur».



294 Die Lehre des hl. Augustinus über die sog. Zulassungen Gottes

lediglich ein Versehen, kein unüberlegtes obiter dictum, denn im
weiteren Kontext erklärt er sie gleichsam, wie wir gesehen haben :

« ut miro et ineffabili modo non fiat praeter eius voluntatem, quod
etiam contra eius fit voluntatem. Quia non fieret, si non sineret : nec

utique nolens sinit, sed volens » h Wenn « sinere, permittere fieri »

bei Augustinus durchwegs so dem « facere ipse », dem « auctor, creator,

causa, artifex esse » gegenübergestellt wird, ist es aus dem Zusammenhang

mit seiner Lehre vom Übel als einem « Nichts », einem Seinsausfall

zu erklären, den Gott, der Urheber allen Seins, ebendeshalb nicht
« wirken » kann, weil es kein Sein ist. Aber es « geschieht » auch dieses

« Nichts » nicht schlechthin ohne Gottes Willen, « miro et ineffabili modo ».

Gegenstand göttlicher « Zulassung » wird für augustinisches Denken

folgerichtig alles Übel, weil es ihm keine Wirklichkeit bedeutet, alle

Sünde, weil sie ihm keine positive Leistung, sondern negatives
Versagen bedeutet. Der scharfsinnige Kirchenlehrer hat das Bewußtsein,
daß der Begriff 'Zulassung' an sich keinerlei Erklärung des dahinter
verborgenen göttlichen Geheimnisses zu bringen vermag, besonders für
die Sünde nicht, darum verwendet er ihn ohne ihm je eingehendere
Aufmerksamkeit zu widmen, ohne ihn je als Mittel etwa zur Erleichterung

des Problems des Bösen einzuschätzen und reichen zu wollen.

Demgemäß finden wir bei ihm neben Sätzen, die eigenes Wirken
Gottes und « Zulassung » auseinanderhalten, wieder solche, die dort,
wo es sich gerade nach seiner Lehre zweifellos um ein eigentliches
göttliches Wirken handelt, von « Zulassung » sprechen, z. B. für das

Dasein der Bösen als Dasein2. Subtile Unterscheidungen, die an
Worten kleben bleiben und sachlich doch nicht weiterführen, wenn
man dabei erwägt, daß es hier um den absolut unvergleichlichen Fall
des ewig allwissenden und ewig allmächtigen Gottes geht, werden von
ihm nicht vorgebracht. Alle im Grunde anthropomorphistischen
Erläuterungen und Veranschaulichungsversuche für das, was Zulassung
sein soll, sind ihm fremd, es sei denn, wir müßten in der sattsamen,
bisweilen gezwungen anmutenden Unterstreichung des Ordnungsmotivs
in diesen Fragen die Folge einer Plotin zugehörigen, von Anthropo-
morphismus nicht freien Ideologie erblicken.

1 Ench. de fide, spe et char. 95. 100.
2 Vgl. In loa. ev. tract. 27, 6, 10 (s. S. 6) ; sermo 214, 3 : « nullo modo eos

vel nasci vel vivere sineret » (S. 6) ; ep. 264, 2 : « poterat eos aut nasci non
permittere sed tantum eos permittit esse ...» (S. 8). Daß des Sünders Dasein
an sich kein Übel ist, sagt Augustinus ja selber z. B. De lib. arb. 3, 5, 12 fi.


	Die Lehre des hl. Augustinus über die sog. Zulassungen Gottes

