Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 19 (1941)

Artikel: Die Lehre des hl. Augustinus Uber die sog. Zulassungen Gottes
Autor: Zimara, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762754

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762754
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Lehre des hl. Augustinus
iiber die sog. Zulassungen Gottes.

Von Dr. C. Zimara S. M, B.

Der hl. Augustinus verwendet oft die Ausdriicke ‘permittere’,
‘sinere’, gelegentlich ‘pati’ fiir das Verhalten Gottes zum Ubel im
allgemeinen, dann nidherhin zur Versuchung und zur Siinde. Er bietet
aber nirgends eine eigentliche Sinndeutung dieser Worte in den ent-
sprechenden Zusammenhidngen, weshalb wir auf eine Analyse des
Kontextes angewiesen sind, um zu einer mdglichst genauen Bestimmung
des gemeinten Sinnes zu gelangen. Wie denkt sich der Kirchenvater
die Einstellung Gottes, die er mit jenen Worten kennzeichnen will ? 1 —
Ein Vergleich der lateinischen mit der deutschen Redeweise ergibt
vorerst, daB hier die lateinische minder differenziert ist. Der Ausdruck
‘Zulassung Gottes’ hat wenigstens durch den Sprachgebrauch eine
andre Bedeutung erlangt als wenn von ‘Erlaubnis’ die Rede wire,
‘Gott 1iBt das zu’ besagt nicht dasselbe wie ‘Gott gestattet das’.
‘Permittere’, ‘sinere’ bedeuten aber entweder das eine oder das andre
je nach der augenblicklichen Gedankenrichtung; von ihr abgesehen
kann ‘Deus peccatum permittit’, ‘Deus sinit peccatum fieri’, weil mehr-
deutig, sowohl bejaht wie verneint werden: er ‘erlaubt’ die Siinde
nicht, sondern verbietet sie, aber er verunmdglicht sie nicht. Das
‘erlaubt’ Gott, was er nicht untersagt, das ‘li8t er zu’, was er wohl
vielleicht untersagt, aber jedenfalls nicht verunmoglicht. ‘Permittere’,
‘sinere’ konnen auch, je nach dem Zusammenhang, die Ubersetzung
durch ‘zustimmen’, ‘billigen’, ‘einwilligen’ fordern.

Den gewdhnlichen Sinn von: erlauben, gestatten hat ‘sinere’,
‘permittere’ hiufig bei Augustinus. So wenn er erklirt: « Est ergo
in nobis peccati concupiscentia, quae non est permittenda regnare » 2.

1 Hier wird keine Untersuchung iiber Augustins Lehre vom Ubel oder von
der Siinde im allgemeinen beabsichtigt, da solche schon bestehen. Vgl. dazu:
Jolivet, Le probléeme du mal chez saint Augustin (Archives de philosophie VII,
1929, Paris) und die dort angegebene weitere Literatur.

2 De continentia 3, 8.



270 Die Lehre des hl. Augustinus iiber die sog. Zulassungen Gottes

Desgleichen wenn er feststellt, Christus habe seinen Aposteln erlaubt,
aber nicht befohlen, die Sorge fiir ihren zeitlichen Unterhalt den
Gldubigen aufzubiirden: « Non autem ista iussa, sed permissa esse
Apostolis, ex hoc intelligitur, quod apostolus Paulus manibus suis
operatus victum quaerebat, non abusus ea potestate, sicut ipse loquitur,
quam Dominus Evangelistis dedit. Quod enim permittitur a Domino,
etiam non facere licet : quod autem iubetur, nisi fiat peccatum est » 1.
Ahnlich in einer Predigt: «Et ne forte quod permittebat iubere
videretur (aliud est enim iubere virtuti, aliud permittere infirmitati),
statim subiunxit : ‘Hoc autem dico secundum veniam, non secundum
imperium’ ... » 2, Fiir ‘sinere’ haben wir diese gewohnliche Verwendung
z. B. in der Bemerkung : « Nullus enim est qui faciat alteri iniuriam,
nisi qui fieri nolit sibi: in hoc transgreditur naturae legem, quam non
sinitur ignorare, dum id quod facit non vult pati»3®. Oder in jener
andern : « Ubi autem infelix mori non sinitur, ut ita dicam, mors ipsa
non moritur ... Nec prima tamen qua suum corpus anima relinquere
cogitur, nec secunda qua poenale corpus anima relinquere non permit-
titur, homini accidisset, si nemo peccasset » 4. Fiir eine ausdriickliche
gottliche Erlaubnis steht ‘permittere’ auch, wenn Augustinus in De
div. qq. 83 erklirt, Gott habe den Juden gestattet, die Agypter
zu betriigen. Es gebe nimlich Fille, wo jemand nach Gottes Urteil
verdient, Opfer eines Betruges zu sein. Gott tdusche solche Menschen
dann nicht selber, da er die Wahrheit ist; aber er fiige es, daB sie
entweder durch unvollkommene Mitmenschen oder durch die bésen
Geister in Irrtum gefiihrt werden. Der Richter erachte es auch unter
seiner Wiirde, selber Hand an den Verurteilten zu legen, beauftrage
aber den Henker dazu, und der Hausherr beiBe nicht héchstpersonlich
den Dieb, sondern lasse den Hund das besorgen, was der Dieb verdient :
« Cum igitur quosdam pati aliquid deceat, quod alios facere non deceat,
ministeria quaedam sunt media, quibus digna iniunguntur officia ; ut
eis utens ipsa iustitia, non solum talia pati quemque imperet, qualia
pati eum decet, sed etiam iis facientibus, quos talia facere non minus
decet. Quapropter cum et Aegyptii deceptione digni essent, et populus
Israel pro illa aetate generis humani in tali adhuc gradu morum
constitutus esset, ut non indigne hostem deciperet: factum est ut

1 Contra Adimantum 20, 1.

2 Sermo 51, 13, 22.

3 Enparr. in ps. 118, 25, 4.

4 Enchir. de fide, spe et charitate 92 f.



Die Lehre des hl. Augustinus iiber die sog. Zulassungen Gottes 271

iuberet Deus, vel potius pro illorum cupiditate permitteret, ut vasa
aurea et argentea ... et peterent ab Aegyptiis non reddituri, et acci-
perent quasi reddituri ... Non itaque Deus deceptor est, quod credere
nefarium et impium esse quis non intelligat ? sed meritorum et perso-
narum iustissimus distributor, faciens quaedam per se ipsum, quae
illo solo digna sunt, eique soli conveniunt ... alia per servientem sibi
creaturam ... quaedam eorum iubens, quaedam permittens ... Non
ergo mirum si hostem decipi dignum decipere iussi sunt, qui erant
adhuc digni hostem decipere »!. Es kann kein Zweifel bestehen, daB
hier nicht bloB von Zulassung, sondern von ausdriicklicher Befugnis
die Rede sein soll, da selbst ‘Auftrag’ (iussi sunt) dafiir eingesetzt wird.
Insofern erkliart sich, daB der Kirchenlehrer solche Dinge als Werke
Gottes durch seine Geschopfe bezeichnet : « Faciens ... alia per ser-
vientem sibi creaturam ... quaedam permitiens ».

* * *

Bei jenen Texten, fiir die der Zusammenhang die Wiedergabe
durch den Ausdruck ‘Zulassung’ nahelegt, soll ein nach Mdglichkeit
chronologisches Vorangehen erlauben, eine etwa vorhandene Entwick-
lung im Denken Augustins zugleich verfolgen zu koénnen.

Die alsbald nach der Bekehrung entstandene Schrift De ordine
wirft unter anderm die Frage auf, ob denn die Taten des Toren auch
innerhalb der gottgewollten Ordnung verbleiben und sie nicht zu stéren
vermoOchten. Die Antwort lautet, Gott lasse es nicht zu, daB Torheit
sich dort auswirke, wo sie nicht sein soll, wo sie die Ordnung des
Universums als solche tatsichlich beeintrichtigen wiirde : « omnis
vita stultorum, quamvis per eos ipsos minime constans minimeque
ordinata sit, per divinam tamen providentiam necessario rerum ordine
includitur, et quasi quibusdam locis illa ineffabili et sempiterna lege
dispositis, nullo modo esse sinitur, ubi esse non debet. Ita fit ut angusto
animo ipsam solam quisque considerans, veluti magna repercussus
foeditate aversetur. Si autem mentis oculos erigens atque diffundens,
simul universa collustret, nihil non ordinatum, suisque semper veluti
sedibus distinctum dispositumque reperiet »2, Es gebe Unschones,
das doch zu bestimmten Zwecken unentbehrlich sei; die Ordnung in
der Natur lasse nicht zu, daB derartiges an auffilliger Stelle steht :

1 De div. qq. 83, 53, 2. 4.
® De ordine lib. 2, 4, 11.



272 Die Lehre des hl. Augustinus iiber die sog. Zulassungen Gottes

« Nonne in corporibus animantium quaedam membra, si sola attendas,
non possis attendere ? Tamen ea naturae ordo, nec quia necessaria
sunt, deesse voluit, nec quia indecora, eminere permisit. Quae tamen
deformia suos locos tenendo, meliorem locum concessere melioribus » 1.
Es ist nicht immer leicht, in der Wirklichkeit iiberall rechte Ordnung
zu entdecken : viele werden ihr Dasein nur im christlichen Glaubens-
geist zu bejahen vermdogen, auf Gottes Autoritit hin, der nicht zuliBt,
daB der willig Gliubige verloren gehe : « qui neminem sibi per
mysteria bene credentem perire permittit » 2. Der plotinische Einflul
ist fiir die Hauptgedanken hier nicht zu verkennen 3. Die bald folgenden
Soliloquia bieten Ahnliches nach Inhalt und Form. Gott hat fiir die
Bewegung in der sichtbaren Welt feste Gesetze aufgestellt und 1408t
nicht zu, daB Stérung hineinkommt : « Deus cuius legibus in aevo
stantibus, motus instabilis rerum mutabilium perturbatus esse non
sinitur » 4. Seinen Getreuen lit er nur Giinstiges widerfahren : « Cons-
tanter Deo crede eique te totum committe ... nihilque tibi evenire
permittet, nisi quod tibi prosit, etiam si nescias » 5.

In der Schrift De moribus Manichaeorum begegnen wir dem
gleichen Lieblingsthema von der Ordnung, die das Dasein des Welt-
ganzen und der Einzelwesen erhilt, wihrend Unordnung auf Ver-
nichtung der Existenz hin treibe, damit auf das Ubel schlechthin.
Gottes Giite und Vorsehung liBt jedoch eigentliche Daseinsvernichtung
fiir kein Wesen zu. Das Mangelhafte, in seinem Seinswert Geschidigte
erfihrt durch Gott seine passende Einordnung in das Weltganze je
an passender Stelle ; dabei ist festzuhalten, daB alles Sein als solches
von Gott stammt, Seinsverlust bzw. Seinsmangel aber nicht durch ihn
verursacht ist und die gottgewollte Ordnung des Universums nicht zu
storen vermag, der gottlichen Herrschaft nicht entraten kann : « ordi-
natio esse cogit, inordinatio vero non esse; quae perversio etiam
nominatur atque corruptio. Quidquid igitur corrumpitur, eo tendit
ut non sit ... Sed Dei bonitas eo rem perduci non sinit, et omnia
deficientia sic ordinat, ut ibi sint ubi congruentissime possint esse,
donec ordinatis motibus ad id recurrant unde defecerunt ... Nihil
per divinam providentiam ad id ut non sit pervenire permittitur ...
Satis est, inquam, ut videatis nullum esse de bono et malo religiosae
disputationis exitum, nisi quidquid est, inquantum est, ex Deo sit :

1 Ib. 12. * Ib. 15.
3 Vgl. 3. Enneade, Buch 2.
4 Soliloquia 1, 1, 4. 5 Ib. 15, 30.



Die Lehre des hl. Augustinus iiber die sog. Zulassungen Gottes 273

inquantum autem ab essentia deficit, non sit ex Deo, sed tamen divina
providentia semper, sicut universitati congruit, ordinetur»!. Der
Ursprung des Ubels iiberhaupt, das Augustinus wie Plotin als Seins-
schidigung, Fehlleistung auffafft, wird von ihm angemerkt in dem
kurzen Wort aus De vera religione : « hoc est totum quod dicitur malum,
id est, peccatum, et poena peccati» 2. Denn jedes Ungliick einer Seele
ist letztlich durch die Siinde verschuldet : in der vernunftlosen Welt
an sich ist keinerlei eigentliches Ubel von vorneherein, abgesehen von
der Siindenschuld der Vernunftwesen, gegeben, es herrscht da tadellose
Ordnung, im Einklang mit den Wertstufen; der Leib ist seinerseits
der Seele zu Diensten « quantum pro eius meritis et pro rerum ordine
sinitur » ; daBB die Seele Mingel aufweist, ist nicht in ihrer Natur schon
gelegen, sondern gegen ihre Natur, sie bestehen in nichts andrem als
in der Siinde oder Strafen fiir die Stinde ®. Die Biicher De libero
arbitrio halten die Idee der durch Gott auf alle Fille gewihrleisteten
Ordnung fest und zeigen, wie es fiir die Siinde geschieht, indem Gott
nicht zuliBt, daB sie ungesiihnt oder ungestraft bleibt : « Quia enim
nemo superat leges omnipotentis Creatoris, non sinitur anima non
reddere debitum ... Si enim tu laudaris videndo quid facere debeas,
cum id non videas, nisi in illo qui est incommutabilis Veritas ; quanto
magis ille qui et velle praecepit, et posse praebuit, et non impune nolle
permisit ? » 4.

In De continentia kommt Augustinus auf den Vorwand gewisser
Leute zu sprechen, die Siinde konne Gott nicht so miBfallen wie
behauptet wird, denn sonst wiirde er sie in seiner Allmacht nicht
geschehen lassen. Der Kirchenvater entgegnet, das MiBfallen Gottes
an der Siinde sei erwiesen dadurch, daB er sie nicht ungestraft 14Bt.
Auch die scheinbar ungeahndete Siinde ziehe eine entsprechende

1 De moribus ecclesiae catholicae et de moribus Manichaeorum, lib. 2, 6, 8 ff.

2 De vera religione 12, 23.

3 Ib. 23, 44: «Quocirca, cum omnis anima rationalis aut peccatis suis
misera sit, aut recte factis beata ; omnis autem irrationalis aut cedat potentiori,
aut pareat meliori, aut comparetur aequali, aut certantem exerceat, aut damnato
noceat ; et omne corpus suae animae serviat, quantum pro eius meritis, et pro
rerum ordine sinitur : nullum malum est naturae universae, sed sua cuique culpa
fit malum ». Gleiches De Gen. ad litt. imp. lib. 1, 3. Zum Wesen des Ubels
vgl. ferner Contra ep. Manich. fund. 35, 39 ; 37, 43 ; De natura boni 4 ; De Gen.
ad litt. 8, 14, 31 ; Enchir. 14.

4 De lib. arb. 3, 15, 44. 46. Gerade hier wird die Zweideutigkeit von
‘permisit’ bewuBt. Paradox koénnte man iibersetzen : « ... der nicht erlaubte,
daB man es ungestraft nicht wolle ».

Diyus Thomas. 18



274 Die Lehre des hl. Augustinus iiber die sog. Zulassungen Gottes

Strafe nach sich, kein Siinder gehe straflos aus, denn entweder muB
er den Reueschmerz und die BuB3e erdulden oder aber der Verblendung
anheimfallen. Auf die Frage, warum Gott Siinde zulasse, wenn er sie
verabscheue, passe die Gegenfrage, warum er sie strafe, wenn er sie
billige. So sei einerseits einzuriumen, daB keinerlei Siinde begangen
wiirde, wenn der Allmichtige sie nicht zulieBe, anderseits ebenso, man
diirfe das nicht begehen, was der Gerechte strafe: von Gott selbst
werde man der Erkenntnis dann gewiirdigt, warum er zulasse, was er
bestrafe. In solcher Erleuchtung Fortgeschrittene sehen ein, heilit es,
daB es gerade der Allmacht Gottes entspricht, die Ubel zuzulassen,
die aus der geschopflichen Wahlfreiheit stammen. Gottes allmichtige
Giite sei nimlich so iiberlegen, daB er auch das Ubel zum Giinstigen
zu wenden vermége, ob durch Vergebung, ob durch Besserung, oder
durch Verwendung zum Vorteil fiir die Treugesinnten oder auch durch
gerechte Vergeltung. Das sei ja alles recht, des Allguten und Allmichtigen
durchaus wiirdig, bedingt aber durch das Vorhandensein des Bosen.
Gott fehlte die Macht nicht, den Menschen so zu schaffen, daB3 Siinde
bei ihm ausgeschlossen wiire ; er zog es vor, ihm die Moglichkeit der-
selben offen zu lassen, falls sein Wille sich dafiir entscheide, Siinde-
losigkeit, wenn er das wolle ; zugleich gab er diesbeziiglich Gebot und
Verbot und richtete das Ganze so ein, da3 Meidung der Siinde zuniichst
Verdienst bedeute, um einst im Bewidhrungsfall Unsiindlichkeit als
gerechten Lohn ihm zu verleihen!. Auf die Frage, warum von den

1 De continentia 6, 15 f. : « Sunt et qui eo modo in excusatione peccatorum
suorum accusant Deum, ut dicant ei placere peccata. Nam si displicerent,
inquiunt, nullo modo ea fieri omnipotentissima utique potestate permitteret.
Quasi vero peccata Deus impunita esse permiserit, etiam in eis quos a supplicio
sempiterno remissione liberat peccatorum ... ita impartitur largitas misericordiae,
ut non relinquatur etiam iustitia disciplinae. Nam et peccatum quod inultum
videtur, habet pedissequam poenam suam, ut nemo de admisso nisi aut amari-
tudine doleat, aut caecitate non doleat. Sicut ergo tu dicis: 'Cur permittit ista,
si displicent ?” ita ego dico: 'Cur punit ista, si placent ?* Ac per hoc, sicut ego
confiteor quod omnino ista non fierent, nisi ab Omnipotente permitterentur ;
ita tu confitere facienda non esse quae a iusto puniantur : ut non faciendo quae
punit, mereamur ab eo discere cur permittit esse quae puniat ... in quo hi qui
bene profecerunt, iam intelligunt ad omnipotentiam Dei potius id pertinuisse,
ut ex libero arbitrio voluntatis venientia mala esse permitteret. Tanta quippe
est omnipotens eius bonitas, ut etiam de malis possit facere bona, sive ignoscendo,
sive sanando, sive ad utilitates piorum coaptando atque vertendo, sive etiam
iustissime vindicando. Omnia namque ista bona sunt, et Deo bono atque omni-
potente dignissima : nec tamen fiunt nisi de malis. Quid igitur melius, quid
omnipotentius eo qui cum mali nihil faciat, bene etiam de malis facit ? ... Non
autem potestas Deo defuit, talem facere hominem qui peccare non posset : sed



Die Lehre des hl. Augustinus iiber die sog. Zulassungen Gottes 275

geschopflichen Werten sovieles zugrundegehe, antwortet Augustinus,
es gehe nichts zugrunde, wenn Gott es nicht zulasse ; diese Zulassung
griinde auf Gottes Urteil iiber die Angemessenheit und Gerechtigkeit
solchen Geschehens wegen der Stufenunterschiede in den Dingen und
wegen der Verdienste der Vernunftwesen !. Es ist doch stets so, daBB im
Verhiltnis von Gutem und Ublem in der geschaffenen Wirklichkeit
das Gute entschiedenes Ubergewicht behilt ; Ubles wird zugelassen,
um kundzutun, wie sehr Gottes weitausschauende Gerechtigkeit auch
dafiir geziemende Auswertung weil 2. Selbst die Untaten des Teufels
bilden keine Ausnahme davon, sonst wiirde Gott nicht einmal seine
Existenz zulassen : « Si ergo ipsius diaboli malis operibus bene utitur
Deus : quod facit malus, male utendo, sibi nocet; non bonitati Dei
contradicit. Artifex illo utitur; et magnus artifex, si illo uti non
nosset, nec eum esse permitteret»3. So urteilt Augustinus noch im
Jahr 421 : « Ab hac summe et aequaliter et immutabiliter bona Trini-
tate creata sunt omnia, et nec summe, nec aequaliter, nec immutabi-
liter bona, sed tamen bona etiam singula : simul vero universa valde
bona (Gen. 1, 31) ; quia ex omnibus consistit universitatis admirabilis
pulchritudo. In qua etiam illud quod malum dicitur, bene ordinatum
et loco suo positum, eminentius commendat bona, ut magis placeant
et laudabiliora sint dum comparantur malis. Neque enim Deus omni-
potens ... cum summe bonus sit, ullo modo sineret aliquid mali esse
in operibus suis, nisi usque adeo esset omnipotens et bonus, ut bene
faceret et de malo»* Demgemil trigt der Kirchenlehrer keine Be-
denken, im gleichen Werk von Gott schlankweg zu erkliren : « Melius
enim iudicavit de malis bene facere, quam mala nulla esse permittere » 5.

Diese Gedanken wiederholt Augustinus unermiidlich in verschie-
densten seiner Schriften ; er legt sie auch in seinen Predigten vor. Ein

maluit eum talem facere, cui adiaceret peccare, si vellet ; non peccare, si nollet :
hoc prohibens, illud praecipiens : ut prius illi esset bonum meritum non peccare,
et postea iustum praemium non posse peccare ».

1 Contra ep. Manich. fund. 41, 47 : « Cur ergo, inquis, quod naturae Deus
dedit, tollit corruptio ? Non tollit, nisi ubi permittit Deus : ibi autem permittit,
ubi ordinatissimum esse iudicat, pro rerum gradibus et pro meritis animarum ».

2 De civ. Dei 14, 11, 1.

3 In Joa. ev. tract. 27, 6, 10. In Contra Iulian. 3, 9, 19 redet Augustinus
allerdings nicht von bloBer ‘Zulassung’, daB der Teufel im Dasein bleibe, sondern
schreibt : « Deus facit homines ... ea bonitate, qua naturis omnibus praestat ut
sint, qua etiam ipsum facit subsistere diabolum. Quam bonitatem si rebus sub-
traheret, continuo nihil essent». (Von mir gesperrt.)

¢ Enchir. 10 f. 5 Ib. 27.



276 Die Lehre des hl. Augustinus iiber die sog. Zulassungen Gottes

Beispiel moge geniigen : « Nec ideo credant iniqui Deum non esse omni-
potentem, quia multa contra eius faciunt voluntatem. Quia et cum
faciunt quod non wvult, hoc de eis facit quod ipse vult. Nullo modo
igitur omnipotentis vel mutant vel superant voluntatem : sive homo
iuste damnetur, sive misericorditer liberetur, voluntas omnipotentis
impletur. Quod ergo non vult omnipotens, hoc solum non potest.
Utitur ergo malis, non secundum eorum pravam, sed secundum suam
rectam voluntatem. Nam sicut mali natura sua bona, hoc est, bono eius
opere male utuntur ; sic ipse bonus etiam eorum malis operibus bene
utitur, ne omnipotentis voluntas aliqua ex parte vincatur. Si enim
non haberet quod bonus de malis iuste ac bene faceret, nullo modo
eos vel nasci vel vivere sineret ; quos malos ipse non fecit, quia homines
fecit : quia non peccata, quae sunt contra naturam, sed naturas ipsas
creavit. Malos tamen eos futuros praescius ignorare non potuit : sed
sicut noverat quae ipsi essent mala facturi; sic etiam noverat quae
bona de illis esset ipse facturus. Quis verbis explicet, quis aequiparet
laudibus, quantum nobis bonum contulerit passio Salvatoris, cuius in
remissione peccatorum sanguis effusus est 7 et tamen tantum hoc
bonum per malitiam zabuli, per malitiam Iudaeorum, per malitiam
Tudae traditoris impletum est. Nec eis iuste tribuitur bonum, quod
per illos Deus, non ipsi hominibus contulerint : sed eis iuste retribuitur
supplicium, quoniam nocere voluerunt. Sicut autem aliquid invenire
potuimus, quo manifestum esset nobis, quemadmodum Deus etiam
malis operibus et Iudaeorum et Iudae traditoris bene usus est ad
nostram redemptionem ac salutem : sic in universa creatura occultis
atque abditis sinibus, quos nec oculorum nec mentis acie penetramus,
novit quemadmodum malis Deus bene utatur, ut in omnibus quae
nascuntur et administrantur in mundo, voluntas omnipotentis im-

pleatur » .
*

* *

Mit der geschilderten Auffassung stimmt iiberein, was Augustinus
des ofteren iiber den Sinn der Versuchungen und ihrer ‘Zulassung’ von
seiten Gottes lehrt. So z. B. in De Gen. c. Manich. : « Sic dicitur etiam
illud: ‘Tentat vos Dominus Deus vester, ut sciat si diligitis eum’
(Deut. 13, 3). Non enim ut sciat ipse quem nihil latet, sed ut scire nos
faciat quantum in eius dilectione profecerimus, tentari nos permittit » 2,

1 Sermo 214, 3.
2 De Gen. c. Man. 1, 22, 34 ; cf. enarr. in ps. 69, 5; Qq. in Hept. 5, 19.



Die Lehre des hl. Augustinus {iber die sog. Zulassungen Gottes 277

Anderwirts erklirt er, die Versuchung werde in manchen Fillen auBer-
dem zur Strafe fiir bereits begangene Siinden zugelassen : « Multi autem
precando ita dicunt: ‘Ne nos patiaris induci in tentationem’, expo-
nentes videlicet quomodo dictum sit ‘inducas’. Non enim per seipsum
inducit Deus, sed induci patitur eum quem suo auxilio deseruerit,
ordine occultissimo ac meritis. Causis etiam saepe manifestis dignum
iudicat ille quem deserat et in tentationem induci sinat. Aliud est
autem induci in tentationem, aliud tentari. Nam sine tentatione pro-
batus esse nullus potest, sive sibi ipsi ... sive alii ... Nam Deo noti
sumus et ante omnes tentationes, qui scit omnia antequam fiant ...
Fiunt igitur tentationes per satanam non potestate eius, sed permissu
Domini, ad homines aut pro suis peccatis puniendos, aut pro Domini
misericordia probandos et exercendos»!. Jobs Priifungen sind fiir
Augustinus regelmidBig AnlaB zur Bemerkung, der bése Feind konne
nichts gegen die Menschen unternehmen, es sei denn mit Zulassung
des Allmichtigen, innerhalb der Grenzen derselben 2. Gott liBt bel
Gutwilligen keine Versuchung zu, die iiber ihre Krifte ginge: « Nulla
ergo tentatio, nisi acceperit mensuram a Domino ... Vide utrum
ipsae tentationes non prosint ... Si enim recusares tentationem, recu-
sares refectionem. Ergo reficeris ; et si reficeris, in manibus artificis
es. Aliquid tibi tollit, aliquid corrigit, aliquid complanat, aliquid
mundat : agit quibusdam ferramentis suis; ipsa sunt scandala huius
saeculi: tu tantum de manu artificis noli cadere. Nihil tentationis
accedet ultra vires tuas. Hoc permittit Deus ad utilitatem tuam,
unde tu possis proficere ... A gentibus times scandala ? Et ipsas
gentes ipse fecit; non permittet illas ultra eam saevire quam novit
ille mensuram, ex qua proficias»? — « Multi enim dicunt: Quare
tantam potestatem diabolus accepit, ut dominaretur in isto saeculo,
et tantum valeat, tantum possit ? Quantum valet, aut quantum potest ?
Nisi permissus, nihil potest. Tu sic age, ne permittatur in te ; aut si
permissus fuerit ad tentandum, victus abscedat, et non possideat » %.
In einem seiner Briefe sucht der Heilige zu trésten durch den Hinweis
auf die allfillige Absicht Gottes bei Zulassung der Werbe- und Wiihl-
arbeit der Hiresie : « Quantum nos tuum studium sanctum laetificat,

1 De serm. Dom. in monte 2, 9, 30. 31. 34. Ahnlich enarr. in ps. 100, 12.

2 Enarr. in ps. 90, 2; serm. Denis XXI (Morin I, 129 f.); cf. auch enarr.
in ps. 386, 11; De nat. boni 11.

3 Enarr. in ps. 94, 9.

4 Enarr. in ps. 103, 7.



278 Die Lehre des hl. Augustinus iiber die sog. Zulassungen Gottes

tantum rursus contristat quod per errores noxios et perniciosissimos
provinciam vestram nimium periclitari significas. Sed quia ista futura
praedicta sunt, mirandum non est quod exsurgant, sed vigilandum
ne noceant. Haec autem Deus liberator noster exsurgere non per-
mitteret, nisi sanctis eius etiam per huiusmodi tentationes erudiri
expediret ... sicut ergo ipsi benignitate et patientia, id est bonis Dei
male utuntur, dum non corriguntur, sic contra, Deus etiam malis
eorum bene utitur, non solum ad iustitiam suam, qua eis digna in fine
retribuet, sed etiam ad exercitationem et provectum sanctorum suorum,
ut ex ipsa etiam malorum perversitate boni proficiant et probentur
et manifestentur ... Nam si nullus etiam malorum bonus usus esset
Deo ad utilitatem electorum suorum, qui etiam de malo Iudae tantum
bonum nobis praestitit, ut Christi sanguine redimeremur, poterat eos
aut nasci non permittere, quos malos futuros esse praesciebat, aut
in ipso eorum initio malignitatis exstinguere : sed tantum eos permittit
esse, quantum novit expedire atque sufficere admonendae atque exer-
cendae sanctae domui suae»l.

Von besondrer Wichtigkeit muf3 fiir unsre Untersuchung das sein,
was der angesehenste lateinische Kirchenvater von den Griinden denkt,
die Gott wohl hatte, als er den Siindenfall der Stammeltern bezw.
dessen Voraussetzungen, darunter die Versuchung, zulieB. In De Gen.
ad litt. beschiftigt er sich mit diesem Problem. Schon die Wahl der
Schlange zur Versuchung hing nicht vom bloBen Belieben des Teufels
ab, dieser konnte sich vielmehr einzig des Tieres bedienen, das durch
Gottes Zulassung ihm zur Verfiigung gestellt wurde. Den Willen,
Schaden zuzufiigen, kann nimlich jemand aus dem eigenen verkehrten
Ich haben, aber die Durchfithrungsmoglichkeit hat er nicht iiber Gott
hinweg, der dabei aus geheimnisvoller, erhabener Gerechtigkeit handelt 2.
Warum hat aber Gott zugelassen, daB der Mensch versucht werde,
obgleich er doch wullite, daB der Versuchung nachgegeben wiirde ?

1 Ep. 264, 1 f. Bemerkenswert das « non solum ad iustitiam suam » : also doch
auch schon « ad iustitiam suam», d. h. zur Betitigung und Offenbarung seiner
Gerechtigkeit. — Zu den Bibelstellen, die Gott als « Versucher » bezeichnen, gibt
Augustinus eine Erklirung z. B. ep. 205, 16.

2 De Gen. ad litt. 11, 3, 5: « Nec sane debemus opinari quod serpentem
sibi, per quem tentaret persuaderetque peccatum, diabolus elegerit; sed cum
esset in illo propter perversam et invidam voluntatem decipiendi cupiditas,
nonnisi per illud animal potuit, per quod posse permissus est. Nocendi enim
voluntas potest esse a suo quoque animo prava; non est autem potestas nisi
a Deo, et hoc abdita altaque iustitia, quoniam non est iniquitas apud Deum ».



Die Lehre des hl. Augustinus iiber die sog. Zulassungen Gottes 279

« Altitudinem quidem consilii eius penetrare non possum, et longe
supra vires meas hoc esse confiteor. Est ergo aliqua causa fortassis
occultior, quae melioribus sanctioribusque reservatur, illius gratia
potius quam meritis eorum : sed tamen quantum vel donat sapere vel
sinit dicere : non mihi videtur magnae laudis futurum fuisse hominem,
si propterea posset bene vivere, quia nemo male vivere suaderet ; cum
et in natura posse, et in potestate haberet velle non consentire suadenti,
adiuvante tamen illo qui superbis resistit, humilibus autem dat
gratiam (Iac. 4, 6). Cur itaque tentari non sineret, quem consensurum
esse praesciebat, cum id facturus esset propria voluntate per culpam,
et ordinandus esset illius aequitate per poenam : ut etiam sic ostenderet
animae superbae ad eruditionem futurorum sanctorum, quam recte
ipse uteretur animarum voluntatibus etiam malis, cum illae perverse
uterentur naturis bonis ? »! Warum wundert man sich denn, daB3
Gott die Versuchung des Stammvaters zulieB, da man doch sieht, wie
ohne Unterbruch das ganze Menschengeschlecht vom Teufel versucht
wird : warum 1aBt Gott das zu ? Weil die Tugend erprobt und bewihrt
wird und weil es ruhmvoller ist, in der Versuchung gestanden und nicht
gefallen, als der Versuchung schlechthin unzuginglich zu sein. Wenn
durch die Bosen die Guten Fortschritte erzielen, ist die Klage ungerecht-
fertigt, Gott méchte jene nicht erschaffen, deren kiinftige Verderbtheit
er vorherweill. Warum sollte er sie nicht erschaffen, da er doch vorher-
welll, daB sie den Guten zum Gewinn gereichen, deren Willen umso-
mehr zum Guten angespornt und ermahnt wird beim Anblick des
Bosen, und daB anderseits die Strafe nicht fehlen wird ? Man sagt :
Hitte doch Gott den Menschen so geschaffen, daBl er in die Siinde
iiberhaupt nicht einwilligte. Wir geben zu, die bessere Natur hat, wer
von vorneherein des Willens zur Siinde unfihig ist ; aber man moge
dann auch einriumen, daB jene Natur nicht an sich schon als bdse
geschaffen ist, der Gott die Fihigkeit gab, die Siinde zu meiden, wenn
sie wollte, und daB Gottes Strafurteil {iber sie gerecht ist, da sie nicht
aus Zwang, sondern aus eigenem Wollen siindigte. « Sicut ergo ratio
vera docet meliorem esse naturam quam prorsus nihil delectat illicitum ;
ita ratio vera nihilominus docet etiam illam bonam esse quae habet
in potestate illicitam delectationem, si exstiterit, ita cohibere, ut non
solum de caeteris licitis recteque factis, verum etiam de ipsius pravae
delectationis cohibitione laetetur. Cum ergo haec natura bona sit, illa

1 Ebd. 4, 6.



280 Die Lehre des hl. Augustinus iiber die sog. Zulassungen Gottes

melior, cur illam solam, et non utramque potius faceret Deus ? Ac
per hoc qui parati erant de illa sola Deum laudare, uberius eum debent
laudare de utraque». Jene gab Gott den heiligen Engeln, diese den
heiligen Menschen. Gott wuBte von jeher, wer die ihm verlichene, an
sich gute Natur durch freie Schuld schinden wiirde, und doch hat ihn
das nicht abgehalten, auch diese kiinftigen Siinder zu schaffen : denn
sie haben ihre Rolle zur Forderung fiir die Heiligen. Man kann doch
bei niherer Uberlegung nicht behaupten, es sei besser, jenen nicht zu
schaffen, dessen Bekehrung bei AnlaBl fremder Bosheit vorhergesehen
wird, als mit ihm auch jenen andern, dessen Verharren bei der Bosheit
und nachfolgende Verwerfung Gegenstand des Vorherwissens ist. « Hoc
est enim dicere, melius non esse qui alterius malo bene utendo miseri-
corditer coronaretur, quam esse etiam malum qui pro suo merito iuste
puniretur. Cum enim ratio certa demonstrat duo quaedam non aequalia
bona, sed unum superius, alterum inferius : non intelligunt tardi corde,
cum dicunt : ‘Utrumque tale esset’, nihil se aliud dicere quam : ‘Solum
illud esset’. Ac sic cum aequare volunt genera bonorum, numerum
minuunt, et immoderate augendo unum genus, alterum tollunt. Quis
autem hos audiret, si dicerent : ‘Quoniam excellentior sensus est videndi
quam audiendi, quatuor oculi essent, et aures non essent’ ? »! Der Ein-
wurf, nach seinen Darlegungen miiBte man auf eine Notwendigkeit
des Ubels schlieBen, damit einzelne der Werke Gottes die ihnen zu-
gedachte Vollendung erreichen, scheint Augustinus zu bedringen :
« Ergo, inquiunt, est aliquid in operibus Dei, quod alterius malo
indigeat, quo proficiat ad bonum ? Itane obsurduerunt et excaecati
sunt homines, nescio quo studio contentionis, ut non audiant vel
videant, quibusdam punitis, quam plurimi corrigantur ? Quis enim
paganus, quis Tudaeus, quis haereticus non hoc in domo sua quotidie
probet ? ... cum eos vitiis propriis malos futuros esse praesciret, non
eos tamen creare destitit ; utilitati deputans eorum, quos in hoc genere
creavit, ut ad bonum proficere, nisi malorum comparatione, non
possent. Si enim non essent, nulli rei utique prodessent. Parumque
boni est actum ut sint, qui certe illi generi utiles sunt ? »? Es wird
also zugegeben, daB eine Gattung Menschen bloB durch die Erfahrung
fremder Schlechtigkeit zu eigener Vervollkommnung gelangen, aber
angenommen, dal3 die in ihrer Schlechtigkeit Verstockten und deshalb

1 Ebd. 6, 8-10. Augustinus nimmt hier die Ideen wieder auf, die er schon
in De lib. arb. 3, 5, 15-25 vorgelegt hatte.
2 Ebd 1a4.



Die Lehre des hl. Augustinus iiber die sog. Zulassungen Gottes 281

Verworfenen unverhiltnismiBig wenige seien, fiir die es doch besser
sei, der Bekehrung der andern zu dienen als nicht zu existieren.
Der Kirchenlehrer von Hippo sucht im groBen Werk De civitate
Dei wieder mit den fritheren Gedanken zu zeigen, daB die vorher-
gesehenen Siinden fiir Gott keinen ausschlaggebenden Grund bilden
mubBten, den Siinder nicht zu erschaffen. « Cur ergo non crearet Deus,
quos peccaturos esse praescivit, quandoquidem in eis et ex eis, et quid
eorum culpa mereretur, et quid sua gratia donaretur, posset ostendere,
nec sub illo creatore ac dispositore perversa inordinatio delinquentium
rectum perverteret ordinem rerum ? » Der vorausschauende und all-
michtige Gott weil auch Boses zum Guten auszumiinzen. Deshalb
konnte er zulassen, dal der durch eine erste freie Verkehrung seines
Willens verhirtete bose Geist den ersten Menschen, der mit gutem
Willen geschaffen war, versuchte. Adam war imstande, den bdsen
Engel in Schach zu halten, wenn er auf Gottes Hilfe baute, war aber
der Niederlage ausgesetzt, wenn er seinen Schiopfer und Beistand in
stolzer Selbstgefilligkeit verschmihte. Gott wulte klar voraus, dalB
der Mensch fallen wiirde, nicht minder klar, daB dessen Same mit
Hilfe seiner Gnade den Teufel zu umso groBerem Ruhme der Heiligen
iberwinden wiirde. « Quis enim audeat credere, aut dicere, ut neque
angelus, neque homo caderet, in Dei potestate non fuisse 7 Sed hoc
eorum potestati maluit non auferre ; atque ita et quantum mali eorum
superbia, et quantum boni sua gratia valeret, ostendere »!. Immerhin
liBt Gott dem bosen Feind nicht volle, unbeschrinkte Gewalt, sich
gegen die Versuchten auszutoben, der Herr nimmt dabei Riicksicht
auf die menschliche Schwiche : «alligatio diaboli, est non permitti
exercere totam tentationem, quam potest vel vi vel dolo ad seducendos
homines, in partem suam cogendo violenter, fraudulenterve fallendo.
Quod si permitteretur in tam longo tempore et tanta infirmitate mul-
torum, plurimos tales, quales Deus id perpeti non wvult, et fideles
deiiceret, et ne crederent impediret : quod ne faceret, alligatus est » 2. —
Warum hat Gott eine Anzahl Engel durch Stolz siindigen lassen ? Die
Antwort ist hier noch dieselbe wie Augustinus sie frither gab : « liberum
arbitrium eidem intellectuali naturae tribuit tale, ut si vellet, desereret
Deum, beatitudinem scilicet suam, continuo miseria secutura. Qui cum
praesciret angelos quosdam per elationem, qua ipsi sibi ad beatam

1 De civ. Dei 14, 26 f.
2 Ebd. 20, 8, 1; vgl. enarr. in ps. 61, 20.



282 Die Lehre des hl. Augustinus iiber die sog. Zulassungen Gottes

vitam sufficere vellent, tanti boni desertores futuros, non eis ademit
hanc potestatem, potentius et melius esse iudicans etiam de malis
bene facere, quam mala esse non sinere » !. Ebenso verhielt sich Gott
zur vorhergesehenen Siinde des Menschen : « Qui fecit hominem ipsum
etiam rectum cum eodem libero arbitrio ... Quem similiter cum
praevaricatione legis Dei per Dei desertionem peccaturum esse prae-
sciret, nec illi ademit liberi arbitrii potestatem, simul praevidens,
quid boni de malo eius esset ipse facturus, qui de mortali progenie
merito iusteque damnata tantum populum gratia sua colligit, ut inde
suppleat et instauret partem quae lapsa est angelorum; ac sic illa
dilecta et superna civitas non fraudetur suorum numero civium, quin
etiam fortassis et uberiore laetetur. Multa enim fiunt quidem a malis
contra voluntatem Dei: sed tantae est ille sapientiae tantaeque vir-
tutis, ut in eos exitus sive fines, quos bonos et iustos ipse praescivit,
tendant omnia, quae voluntati eius videntur adversa » 2.

Wie axiomartig klingt das, was der hl. Kirchenlehrer in De dono
perseverantiae bei Gelegenheit der Vaterunserbitte um Abwendung
von Versuchungen erklirt : « si exaudimur, utique non fit ; quia Deus
non permittit ut fiat. Nihil enim fit, nisi quod aut ipse facit, aut fiers
1pse permz't‘tit » 3,

* 5 ox

Nach dem bisher Gesehenen mdochte es scheinen, als ob Augustinus
in wahrer Verstandesbefriedigung oder aber in problemvertuschender
Angstlichkeit und Enge eigentliche Antworten, « Lsungen» bieten
wolle auf die Frage, wieso Gott dies und jenes zulassen kénne, ja tat-
sichlich zulasse, als halte er sich doch fiir befihigt, in Gottes konkrete
Gedanken, Absichten, Pline hineinzulesen. Eine Reihe von Texten
zeigt aber noch deutlicher als einzelne schon angetroffene Bemerkungen,
daB solche AnmaBung ihm fernliegt, daB er im Grunde eher bei bloBer
Verteidigungsstellung, bloBer Abwehr bleibt, indem er nahezubringen
unternimmt, die ‘Zulassungen’ brauchten nicht gegen die christlichen
Uberzeugungen von Gottes Wesen und Eigenschaften zu sprechen.

Schon in der Schrift gegen den Manichier Faustus im Jahre 400
gesteht der hl. Kirchenlehrer, da Gottes Fiigungen von uns nicht zu
ergriinden sind, indem Strafe verhingt wird nach geheimem Plane und
unerforschlichen Ratschliissen, die Verteilung von Gerechtigkeit und

1 De civ. Dei 22, 1, 2. 2 Ebd. 3; 2, 1. 3 De dono pers. 6, 12.



Die Lehre des hl. Augustinus iiber die sog. Zulassungen Gottes 283

Barmherzigkeit unserm Urteil nicht {ibersehbar wird : «Ignorantia
vero et infirmitas, ut vel nesciat homo quid velle debeat, vel non omne
quod voluerit possit, ex occulto poenarum ordine venit, et illis inscruta-
bilibus iudiciis Dei, apud quem non est iniquitas (Rom. 9, 14) ... Sed
quae sit distributio iudicantis et miserentis Dei, cur alius sic, alius
autem sic : occultis fit causis, iustis tamen. Non tamen ideo nescimus
omnia ista iudicio aut misericordia Dei fieri, licet in abdito positis
mensuris et numeris et ponderibus, quibus omnia disponuntur a Deo
creatore omnium quae naturaliter sunt (Sap. 11, 21); nec auctore,
sed tamen ordinatore etiam peccatorum; ut ea quae peccata non
essent, nisi contra naturam essent, sic iudicentur et ordinentur, ne
universitatis naturam turbare vel turpare permittantur, meritorum
suorum locis et conditionibus deputata »!. Hier wird ‘creator’ und
‘auctore’ offensichtlich in gleicher Bedeutung gefaBt: Gott ist der
Schopfer, Urheber des Ganzen der Naturwirklichkeit und liBt die
Ordnung dieses Ganzen durch die Siinde nicht stéren noch entstellen.
Die Siinde gehort nicht zu den Dingen, « quae naturaliter sunt » 2.
Das gleiche Bekenntnis menschlicher Unzustindigkeit klingt aus
folgender Auskunft zur Erlaubtheit der Wahrsagerei: « Et cum mihi
referretur : ‘Non ergo sunt malae divinationes huiusmodi, nec Deo
displicent ; alioquin omnipotens et iustus ista fieri non permitteret,
si mala et iniusta essent’ : respondi, non ideo haec videri iusta debere,
quod ea fieri permittit omnipotentissimus et iustissimus Deus: nam
et alia multa, manifestissime iniusta fieri, sicut homicidia, adulteria,
furta, rapinas, et caetera huiusmodi, quae quamvis iusto Deo, eo quod
iniusta sunt, sine dubitatione displiceant ; idem tamen omnipotens ea
fieri certa iudicii sui ratione permittit; non utique impune, sed ad
eorum damnationem, a quibus fiunt quae displicent iusto ... Unde
colligitur quod Deus aliquid et improbet iustus et tamen permittat
omnipotens. Haec cum dicta essent, concessum est non ideo putandum
aliquid iuste ac bene fieri, quia hoc omnipotens, quamvis ei displiceat,
fieri tamen sinit, fatendumque esse etiam illa mala, quae contra

1 Contra Faust. Man. 22, 78.

2 Zur Ordnungsidee vgl. in dhnlichem Sinne z. B.: De musica 6, 11, 30 ;
De Gen. c. Man. 2, 28 f.,, 42 f.; De Gen. ad litt. imp. 1lib. 1, 3; Contra Faust.
Man. 16, 21 ; Conf. 1, 10, 16 ; 12, 11, 11 ; De nat. boni 37 ; enarr. in ps. 7, 19;
De civ. Dei 11, 17; 11, 23, 1. Wenn auch keine Stérung der Ordnung des Welt-
ganzen, so ist das Ubel doch Stérung der Ordnung des Einzelwesens, vgl. De mor.
eccl. cath. et de mor. Man. 2, 5, 7: «quod autem pervertitur, ordine privatur ;
ordo autem bonum est». .



284 Die Lehre des hl. Augustinus iiber die sog. Zulassungen Gottes

religionem qua colitur Deus fiunt, et displicere Deo iusto, et ratione
iudicii eius ab omnipotente permitti» 1.

Gelegentlich findet Augustinus keine Worte fiir die Zulassung
gewisser Schlechtigkeiten, auBer der Versicherung, daB sie nicht un-
gestraft geschehen: « Non itaque vobis, o fideles Christi, sit taedio
vita vestra, si ludibrio fuit hostibus castitas vestra. Habetis magnam
veramque consolationem, si fidam conscientiam retinetis, non vos
consensisse peccatis eorum, qui in vos peccare permissi sunt. Quod
si forte, cur permissi sint quaeritis, alta quidem est providentia Crea-
toris mundi atque Rectoris, et inscrutabilia sunt iudicia eius et investi-
gabiles viae eius (Rom. 11, 33) ... nec ideo credant Deum ista negligere,
quia permittit quod nemo impune committit»2. Gottes Geheimnis
bleibt in solchen Dingen undurchdringlich, aber der Heilige wird nicht
miide zu wiederholen, dal der Herr in keinem Fall ungerecht handelt
und jede Beschuldigung Gottes unsrerseits ungerecht wire: « Quia
et si aliquid in his rebus daemones possunt, tantum possunt, quantum
secreto Omnipotentis arbitrio permittuntur ... Quia sicut ipsi mali
homines in terra, sic etiam illi non omnia quae volunt facere possunt,
nisi quantum illius ordinatione sinuntur, cuius plene iudicia nemo
comprehendit, iuste nemo reprehendit »®. «Et homines plerumque
aperte, semper occulte, luunt pro suis factis divinitus poenas, sive in
hac vita, sive post mortem : quamvis nullus hominum agat recte, nisi
divino adiuvetur auxilio : nullus daemonum aut hominum agat inique,
nisi divino eodemque iustissimo iudicio permittatur » 4. Mit psycholo-
gischer Feinheit bringt Augustinus jenen zu tieferer Besinnung, der
in unbewuBter Selbsttiuschung, gespielter Empérung vielleicht, aus
dem, was in erster Linie nicht er, sondern andre ungerecht erleiden
oder Schweres erdulden, Anla nehmen mochte an Gott irre zu werden,
wiithrend die, denen das Leiden vom Lenker der Geschicke zugemutet
wird, von oben auch die Kraft erhalten, es wiirdig und verdienstlich
zu tragen ; das Leiden des Erlosers, dessen Bedeutung, ist ihm dabei
willkommenes Beispiel, wie im frither erwihnten sermo: « Tu inique
murmurare potes, ille aequitatem perdere non potest. ‘Numquid ini-
quitas apud Deum ? Absit’ (1 Cor. 9, 14). Hoc fige in corde ; hoc de
cogitatione tua non excutiat inimicus. Facere potest aliquid Deus,
ut tu nescias quare faciat : inique tamen facere non potest, apud quem

1 De div. daem. 2-6. 2 De civ. Dei 1, 28, 1.
3 De civ. Dei 2, 23, 2. 4 Ib: 20, 1, 2.



Die Lehre des hl. Augustinus iiber die sog. Zulassungen Gottes 285

non est iniquitas ... Noli ibi quaerere iniquitatem, ubi lux sine umbra
est. Sed plane latere te potest causa. Si latet te causa, respice
ignorantiam tuam, vide qui sis ... Putabamus iniustum esse nescio
quid : ex hoc quia fecit Deus, crede iustum esse. Ergo, inquis, si quis
hominem occidat innocentem, iuste facit, an inique ? Inique sane.
Quare hoc permittit Deus ? ... Disputare vis, antequam facias unde
dignus sis disputare, quare hoc permisit Deus. Consilium Dei tibi
dicere, o homo, non possum : illud tamen dico, quia et inique fecit homo
qui occidit innocentem, et non fieret nisi permitteret Deus ; et quamvis
ille inique fecerit, non tamen hoc inique permisit Deus ... Et quid
dicam de Christo? ... Ibi enim consilium Dei novimus, quod non
nisi ipso revelante nossemus: ut cum tu inveneris consilium Dei quo
permisit innocentem Filium occidi ab iniustis, et tale consilium quale
tibi placeat, et quale tibi, si iustus es, displicere non possit, credas quia
et 1n alirs consilio id agat Deus, sed latet te ... Et tamen passio huius
iusti non esset, nisi Dominum iniqui occidissent ... Illi voluerunt,
Deus permisit. Illi nocentes essent, etiamsi tantummodo voluissent ;
Deus autem non permisisset, nisi iustum esset ... Discutit Deus quid
quisque voluerit, non quid potuerit ... Voluit ergo facere impius ut
damnaretur ; permissus est ut tibi praestaretur : quod voluit, imputatur
iniquitati impii; quod permissus est, imputatur potestati Dei. Ille
ergo inique voluit ; Deus iuste permisit ... vide quid ibi fecerit iniquus,
quid iustus. Ille voluit, iste permisit: ille iniuste voluit, iste iuste
permisit. Voluntas iniusta damnetur ; permissio iusta glorificetur ...
Hoc est magnum Dei, quia et bonum quod facis ipse tibi dedit, et de
malo tuo ipse bene facit. Noli ergo mirari: permittit Deus, et iudicio
permittit : permittit, et mensura, numero, pondere permittit. Apud
illum non est iniquitas»®.

In einem Brief an Hieronymus aus dem Jahr 415 bringt der Bischof
von Hippo unumwunden die schwere Bedringnis zum Ausdruck, in
die auch Gottesgelehrte von seinem Rang angesichts der rauhen Wirk-
lichkeit geraten konnen. Es handelt sich um die Frage, wieso schon
Kinder in der ersten Lebenszeit derart leiden miiBten : « Sed cum ad
poenas ventum est parvulorum, magnis, mihi crede, coartor angustiis
nec, quid respondeam, prorsus invenio, non solum eas poenas dico,
quas habet post hanc vitam illa damnatio, quo necesse est trahantur,
si de corpore exierint sine Christianae gratiae sacramento, sed eas

1 Enarr. in ps. 61, 21 f. (Sperrung von mir.)



286  Die Lehre des hl. Augustinus iiber die sog. Zulassungen Gottes

ipsas, quae in hac vita dolentibus nobis versantur ante oculos, quas
enumerare si velim, prius tempus quam exempla deficiunt. Languescunt
aegritudinibus, torquentur doloribus, fame et siti cruciantur, debili-
tantur membris, privantur sensibus, vexantur ab inmundis spiritibus.
Demonstrandum est utique, quo modo ista sine ulla sua mala causa
iuste patiantur. Non enim dici fas est aut ista ignorante Deo fieri
aut eum non posse resistere facientibus aut iniuste ista vel facere vel
permittere. Num quidnam, sicut animalia inrationabilia recte dicimus
in usus dari naturis excellentioribus etsi vitiosis, sicut apertissime in
evangelio videmus porcos ad usum desideratum concessos esse daemo-
nibus, hoc et de homine recte possumus dicere ? animal est enim sed
rationale etsi mortale. Anima est rationalis in illis membris, quae
tantis afflictionibus poenas luit. Deus bonus est, Deus iustus est, Deus
omnipotens est ; hoc dubitare omnino dementis est. Tantorum ergo
malorum, quae fiunt in parvulis, causa iusta dicatur. Nempe cum
maiores ista patiuntur, solemus dicere aut sicut in Iob merita examinari
aut sicut in Herode peccata puniri et de quibusdam exemplis, quae
Deus manifesta esse voluit, alia quae obscura sunt, hominum coniec-
turae conceditur. Sed hoc in maioribus. De parvulis autem quid
respondeamus, edissere, si poenis tantis nulla in eis sunt punienda
peccata ; nam utique nulla est in illis aetatibus examinanda iustitia » 1. —
Was rechnet Augustinus hier zum « facere » und was zum « permittere »
Gottes ? Will er es vielleicht dahingestellt lassen, ob alles Aufgezihlte
eher Gottes Zulassung als etwas davon seine eigene Wirksamkeit sei ?
Mindestens die Plagerei durch die bosen Geister ist ihm, nach allen
seinen sonstigen Texten zu schlieBen, Gegenstand des « permittere ».
Die gleichen Schwierigkeiten findet er in der Tatsache, daB die geistigen
Gaben den Einzelnen so verschieden, vielen so karg zugemessen sind,
und daB es schier tierische Schwachsinnige gibt. Die Riickfiihrung
dessen auf korperliche Bedingungen erleichtere die gestellte Frage nicht,
da die Seele sich den Leib nicht selber wihlt. All das hindert Augustinus,
sich entschieden fiir die Erschaffung jeder Einzelseele durch Gott aus-
zusprechen, wie Hieronymus es tat: « Doce igitur, quid sentire, quid
dicere debeamus, ut constet nobis ratio novarum animarum singulis
corporibus singillatimque factarum » 2.

Nicht allein im brieflichen Verkehr mit dem ilteren Fachgelehrten,

1 Ep. 166, 6, 16 (zitiert nach der Ausgabe von Al. Goldbacher im Corpus
Vindobonense, auBler fiir Einzelheiten der Schreibweise).
2 Ebd. 17.



Die Lehre des hl. Augustinus iiber die sog. Zulassungen Gottes 287

sondern selbst in einer Predigt treffen wir das schlichte Gestidndnis der
Unzulidnglichkeit menschlichen Sinnens iiber Gottes Walten, wenn es
den Gutwilligen tibel ergeht, wihrend die Bésen irdisches Gliick genieBen :
« Intra ergo in sanctuarium Dei, anima fidelis ; intra in sanctuarium
Dei anima pia, cui non displicet Deus in malis tuis, et in bonis malorum
cui non displicet Deus. Et si nescis qua ratione fiat, crede non inuste
fieri quod sinit aut facit Deus. Humana ratione ducebaris, divina
auctoritate revocare, et crede aliquid ibi esse quod te latet. Nam
Deum perversum et iniquum esse non posse, fide certissima credendum
est. Sic intrans fide in sanctuarium Dei, intrans credendo, discis intelli-

gendo ... Venient novissima, quando nulli bono erit male, nulli malo
erit bene ... Quare ergo modo non sic ? Forte et modo sic : sed quod
nunc est in occulto, post erit in manifesto ... imo disce mecum ab eo

qui docet me, etiam nunc malis non esse bene, et melius esse bonis
quam malis ; quamvis nondum venerit bonorum plena felicitas, nondum-
que venerit malorum poena novissima » .

Im Enchiridion begegnet uns eine andre axiomatische Erklirung
von groBer Tragweite, im Stil der obengenannten spiteren aus De dono
persev. 6, 122, Hier heiBt es: « Non ergo fit aliquid nisi ommnipotens
fieri velit, vel sinendo ut fiat, vel ipse faciendo»®. Nimmt man diese
Worte genau, so ergibt sich, daB der Gegenstand gottlicher Zulassung
doch auch wenigstens in etwa zum gotigewollten Geschehen gehdrt und
man sagen kann : quod fieri sinit, fieri vult. Die unmittelbar anschlies-
senden Ausfithrungen zeigen, dalB «sinere » hier wirklich die Bedeutung
von ‘zulassen’ haben soll, nicht die von ‘erlauben’ : « Nec dubitandum
est Deum facere bene, etiam sinendo fieri quaecumque fiunt male.
Non enim hoc nisi iusto iudicio sinit; et profecto bonum est omne
quod iustum est. Quamvis ergo ea quae mala sunt, in quantum mala
sunt, non sint bona ; tamen ut non solum bona, sed etiam sint et mala,
bonum est. Nam nisi esset hoc bonum, ut essent et mala, nullo modo
esse sinerentur ab omnipotente bono: cui procul dubio quam facile
est quod vult facere, tam facile est quod non vult esse non sinere. Hoc
nisi credamus, periclitatur ipsum nostrae Confessionis initium, qua
nos in Deum Patrem omnipotentem credere confitemur. Neque enim
ob aliud veraciter vocatur omnipotens, nisi quoniam quidquid vult
potest, nec voluntate cuiuspiam creaturae voluntatis omnipotentis

1 Sermo 48, 5, 7. 2 S 11,
3 Ench. de fide, spe et char. 95.



288 Die Lehre des hl. Augustinus iiber die sog. Zulassungen Gottes

impeditur effectus»!. Bald hernach folgen Worte, die ausdriicklich
feststellen, die Siinde, die Gott « nicht will », falle in gewisser Beziehung
dennoch unter sein « Wollen », insofern er sie im Dienst seiner rechten
Absichten ‘zuliBt’: « Haec sunt ‘magna opera Domini, exquisita in
omnes voluntates eius’ (ps. 110, 2) : et tam sapienter exquisita, ut cum
angelica et humana creatura peccasset, i1d est, non quod ille, sed quod
voluit ipsa fecisset, etiam per eamdem creaturae voluntatem, qua fac-
tum est quod creator moluit, impleret ipse quod voluit; bene utens
et malis, tanquam summe bonus, ad eorum damnationem quos iuste
praedestinavit ad poenam, et ad eorum salutem quos benigne prae-
destinavit ad gratiam. Quantum enim ad ipsos attinet, quod Deus
noluit fecerunt : quantum vero ad omnipotentiam Dei, nullo modo id
efficere valuerunt. Hoc quippe ipso quod contra voluntatem fecerunt
eius, de ipsis facta est voluntas eius. Propterea namque ‘magna opera
Domini, exquisita in omnes voluntates eius’ : ut miro et ineffabili modo
non fiat praeter eius voluniatem, quod etiam contra eius fit voluntatem.
Quia non fieret, si non sineret : nec utique nolens sinit, sed volens, nec
sineret bonus fieri male, nisi omnipotens et de malo facere posset bene » 2.
Augustinus will mit dem «non praeter eius voluntatem » gewi3 nicht
bloB eine gleichsam nachtrigliche, widerwillige Inkaufnahme und Ein-
ordnung des unvermeidlichen Bésen in die gottlichen Pline behaupten,
ein so scharfer Denker verliert nicht aus dem Auge, dal3 bei Gott alles
gleichewige Vorherschau und Vorherwollung ist. Deshalb darf das
« nec utique nolens sinit, sed volens » nicht abgeschwiicht werden, darin
besteht gerade das « mirum et ineffabile ».

Demgemill kann es nicht wundernehmen, wenn Augustinus zu-
nichst fiir physische Ubel von einem « Wollen » Gottes spricht, dabei
im Zusammenhang auch schon andeutend, daB er sogar moralische
Verblendung auf ein solches « Wollen » zuriickfithren wiirde : « ‘Quis
fecit mutum et audientem, videntem et caecum : nonne ego Dominus
Deus ?’ Sunt qui Deo calumnientur, vel Scripturae potius Veteris
Testamenti, quia dixerit Deus quod ipse fecerit caecum et mutum.
Quid ergo dicunt de Domino Christo aperte in Evangelio dicente :
‘Ego veni ut qui non vident, videant; et qui vident, caeci fiant’
(Ioa. 9, 38) ? Quis autem nisi insipiens crediderit aliquid homini
secundum vitia corporalia posse accidere, quod Deus nolit ? Sed eum
iuste totum velle nemo ambigit »3. Spitere Werke des Bischofs von

1 Ib. 96. 2 Ib. 100. (Sperrung von mir.) 3 (Qq. in Heptat. 2, 8.



Die Lehre des hl. Augustinus iiber die sog. Zulassungen Gottes 289

Hippo vertreten die Ansicht, es gebe einen siindigen Wandel, der als
Strafe fritherer Verschuldung von Gott {iber den Siinder wie verhidngt
sei, unbeschadet der gottlichen Gerechtigkeit ; Augustinus beruft sich
dafiir auf Worte der Heiligen Schrift. So heiit es in De gratia et
libero arbitrio : « His et talibus testimoniis divinorum eloquiorum, quae
omnia commemorare nimis longum est, satis, quantum existimo, mani-
festatur, operari Deum in cordibus hominum ad inclinandas eorum
voluntates quocumque voluerit, sive ad bona pro sua misericordia,
sive ad mala pro meritis eorum, iudicio utique suo aliquando aperto,
aliquando occulto, semper tamen iusto. Fixum enim debet esse et
immobile in corde vestro, quia non est iniquitas apud Deum (Rom. 9, 14).
Ac per hoc quando legitis in litteris veritatis, a Deo seduci homines,
aut obtundi vel obdurari corda eorum, nolite dubitare praecessisse mala
merita eorum, ut iuste ista paterentur : ne incurratis in illud proverbium
Salomonis : ‘Insipientia viri violat vias eius, Deum autem causatur
in corde suo’ (Prov. 19, 3) ... Si autem potens est, sive per Angelos,
vel bonos vel malos, sive quocumque alio modo operari etiam in cordibus
malorum, pro meritis eorum, quorum malitiam non ipse fecit, sed aut
originaliter tracta est ab Adam, aut crevit per propriam voluntatem :
quid mirum est, si per Spiritum sanctum operatur in cordibus electorum
suorum bona, qui operatus est ut ipsa corda essent ex malis bona ?»1.

Im Opus imperfectum gegen Julian von Eklanum kann der
Bekdmpfer des Pelagianismus sich nicht genug tun, eine allzu flache,
nach MenschenmaB gebildete Vorstellung von Gottes Vollkommenheiten
durch Hinweis auf die nackten Tatsachen, auf die Hirte der Wirklich-
keit zu widerlegen. «Dicis te colere omnipotentissimum, aequissimum,
misericordissimum Deum : sed ipse est omnipotentissimus, qui iugum
grave, quo prementur filii Adam ex die nativitatis suae, procul dubio
ab eis posset auferre, imo ne ullo tali iugo prorsus gravarentur efficere ;
sed ipse est aequissimus, qui nullo modo illud imponeret imponive
permitteret, nisi peccata in eis, cum quibus nati sunt, inveniret, quorum
reatum renatis idem ipse misericordissimus solveret » 2. Gottes Gerech-
tigkeit liBt sich nicht einfach in die GuBformen menschlicher Gerechtig-
keit pressen : « Quanto excelsior, tanto inscrutabilior divina quam humana
tustitia, tantoque ab hac illa distantior. Quis enim homo iustus sinit
perpetrari scelus, quod habet in potestate non sinere ? Et tamen sinit

1 De gratia et lib. arb. 21, 43. (Sperrung von mir.)
2 Op. Imp. c¢. Jul. 1, 50.

Divus Thomas. 19



290  Die Lehre des hl. Augustinus iiber die sog. Zulassungen Gottes

haec Deus, incomparabiliter tustis omnibus tustior, et cuius potestas est
incomparabiliter ommibus potestatibus maior. Haec cogita, et noli tudicem
Deum tudicibus hominibus comparare, quem non dubilandum est esse
wustum, etiam quando facit quod videtur hominibus iniustum, et quod
homo, si faceret, esset tniustus » 1. Gerade weil Gott nicht freventlich
handeln kann, widerstrebt die Annahme, dafl schon kleine Kinder
so vieles erleiden miiten, was Gott selber auferlegt oder zuliB3t, wenn
nicht eine Siinde sie belastete : « Quoniam nulla crimina capit Deus,
ideo nec hoc quod ei vos impingitis capit, ut sine ullius originalis
peccati merito, mala parvuli tot et tanta ipso vel faciente vel permit-
tente patiantur»2. Die Lehre von der Erbsiinde fithrt jedoch nicht
zur Folgerung, Gott erschaffe die Siinde oder den Siinder, ebensowenig
wie man behaupten kann, Gott erschaffe den Schwachsinn oder den
Schwachsinnigen, trotzdem es solche Ungliickliche von Geburt gibt :
denn Siinde wie Schwachsinn sind keine eigenen Wesen oder Substanzen,
sondern Mingel, die Gott nach gerechtem Urteil zuliBt, aber nicht
zu erschaffen braucht. « Sicut ergo nobiscum non dicitis Deum fatuitatis
auctorem, cum tamen nasci homines fatuos Deo creante fateamini :
sic nos auctorem malitiae non dicimus Deum, et tamen originalis
obligatione peccati malos homines nasci, non nisi creante ipso, quia
non creat homines nisi ipse, recte possumus dicere ... Natus est enim
fatuus, accidente vitio ; homo autem creatus est, operante Deo. Deinde
quod addit, fatuae autem rei auctorem non esse sapientem, ut res
ipsa homo intelligatur ; non esse consequens dicimus. Eius quippe
hominis qui fatuus natus est, Deum dicimus, quamvis non dicamus
ipsius fatuitatis, auctorem. Quae fatuitas non est natura atque sub-
stantia, quae non nascitur nisi creante Deo; sed eiusdem naturae
vitium, quod accidit sinente Deo : iusto autem iudicio Deum ita sinere,
non utique dubitamus »®. Das gilt von allen physischen wie sittlichen
Mingeln des Menschen ; ihr Urheber ist der bose Geist : « Absit ergo,
ut cum Creatoris dicatur iniuria, naturaliter esse homines irae filios :
sicut sine ulla eius iniuria quisque dicitur naturaliter surdus, aut
naturaliter caecus, aut naturaliter morbidus ; itemque alius naturaliter
fatuus, alius naturaliter obliviosus, alius naturaliter iracundus; et
caetera innumerabilia vitia, sive corporum sive, quod est gravius,
animorum, Dei opificio creatorum, eiusdemque Dei occulto, sed iusto
iudicio vitiatorum. Idem quippe ipse totius hominis creator : et tamen

"

1 Ib. 3, 24. 2 Ib. 3, 135. 3 Ib. 3, 155. 160.



Die Lehre des hl. Augustinus iiber die sog. Zulassungen Gottes 291

quamvis cum eius laude natura sit homo, nullo modo tamen cum eius
vituperatione natura vitiosus est homo. Scimus itaque non vitia, sed
naturas esse tribuendas conditori Deo ... De homine agitur, de
rationali animante, de imagine Dei agitur, cuius natura nullo modo
diaboli ludibrium fieret, quem recte credimus auctorem esse vitiorum,
nisi per tustum Dei iudicium propter originale peccatum » . Gott kann
solche Ubel zulassen, weil er in seiner iiberragenden Giite und Macht
auch sie im Dienst des Guten zu bewiiltigen versteht : « Deus vero tam
bonus est, ut malis quoque utatur bene, quae Omnipotens esse non
sineret, si eis bene uti summa sua bonitate non posset : et hinc potius
impotens appareret et minus bonus, non valendo bene uti etiam malo » 2.
Der Gedanke, den Augustinus schon in seinen frithesten Schriften vor-
legt, kehrt also selbst in dem unvollendeten letzten Werk wieder :
Gott kann das Ubel, auch die Siinde, geschehen lassen, denn er vermag
sie in seinen Plan einzuordnen, die Gesamtgiite des Universums wird
dadurch nicht angetastet, das Ubel ist gleichsam ein dunkler Hinter-
grund, von dem das Gute des Ganzen als solchen sich wirkungsvoll
abhebt. Augustinus denkt dabei nicht hauptsichlich an den Eindruck,
den wir Menschen hier im irdischen Dasein bei Betrachtung der Wirk-
lichkeit gewinnen, erst recht nicht an den Eindruck eines Augenblickes :
er versucht, den Tatbestand in der Perspektive der Ewigkeit, des
Jenseits zu sehen und zu erleben, wie manche von den erwihnten
Texten zeigen durch ihren Hinweis auf die letzten Dinge.

*
* *

Einige Ausfiihrungen sind uns bereits begegnet, in denen Augustinus
die ‘Zulassungen’ dem eigenen ‘Wirken’ Gottes gegeniiberstellt. Geht
man nun in seinen Schriften einer Erklirung nach, was alles zum
‘Wirken’ Gottes selbst gehéren soll, dann findet man die Lehre, daB
Gott « creator », « auctor », « causa », « artifex » schlechthin alles Wirk-
lichen sei, indem das alles ausnahmslos als gut zu gelten habe 3, und
stets wieder die Leugnung, das Ubel, die Siinde hitten Gott zum
« Urheber », wire es auch nur irgendwie. An gewissen Stellen wird

1 Ib. 4, 123. (Sperrung von mir.) 2 Ib. 5, 50.

3 De lib. arb. 2, 20, 54 : « Tu tantum pietatem inconcussam tene, ut nullum
tibi bonum vel sentienti, vel intelligenti, vel quoquo modo cogitanti occurrat,
quod non sit ex Deo. Ita enim nulla natura occurrit quae non sit ex Deo. Omnem
quippe rem ubi mensuram et numerum et ordinem videris, Deo artifici tribuere
ne cuncteris. Unde autem ista penitus detraxeris, nihil omnino remanebit ...
Ita, detracto penitus omni bono, non quidem nonnohil, sed omnino nihil rema-
nebit. Omne autem bonum ex Deo : nulla ergo natura est, quae non sit ex Deo ».



292 Die Lehre des hl. Augustinus iiber die sog. Zulassungen Gottes

auch ganz allgemein erklirt, das Ubel konne eine eigentliche « Ursache »
gar nicht haben, weil es als solches keine Eigenwirklichkeit besitze,
es sei nichts andres als « corruptio boni », aber keine besondre « natura » *.
Anderwirts nennt er den Teufel Ursache aller Ubel 2, wobei das Wort
aus De vera religione 12, 23 den Schliissel bildet : « Hoc est totum
quod dicitur malum, id est, peccatum et poena peccati»3. Das steht
im Einklang mit seinen grundlegenden Ausfithrungen aus De libero
arbitrio 3, 5, 12 ff., wo er zu zeigen versucht, daB geringerer Wertgehalt
des geschopflichen Seins im Vergleich zu groBerem nicht schon an sich
ein Ubel sei, weder fiir das Einzelwesen noch fiir das Universum als
Ganzes, daB8 die Abstufung der Werte vielmehr dem Ganzen besondre
Schénheit verleihe., Diese Auffassung vom Ubel, aus der sich ergibt,
daB die Siinde das Grundiibel sei und daB3 es ohne sie kein eigentliches
Ubel gibe, hat Augustinus stets beibehalten. Seit er die Tatsache
der Erbsiinde nachdriicklich in seine Gesamtlehre einbaut, hat er an
ihr die nichste Antwort auf die Frage, wieso Gott all das Ubel ein-
schlieBlich so vieler personlicher Siinden ‘zulasse’ . Wenn er auf die
Ursiinde gedanklich zuriickgeht, die AnlaB zu all dem Elend ward,
und die Frage aufgeworfen wird, wie Gott diese erste habe ‘zulassen’
kénnen, weil er keine andre Antwort als die Versicherung iiber Gottes
Macht, selbst die mit der Kette ihrer Folgen in seinen Gesamtplan
zum Guten einzufiigen, ja sogar alle Untaten des bosen Geistes darin
aufzunehmen 5. Dabei fehlt die Bemerkung an entsprechender Stelle

Gleiches s. De Gen. ¢c. Man. 2, 29, 43 ; De div. qq. 83, 21 und 1 Retract. 26 dazu ;
De div. qq. ad Simpl. 1, 18 ; sermo 21, 3; Conf. 12, 11, 11 ; De civ. Dei 14, 11.

1 AuBer De lib. arb. 2, 20, 54 cf. De mor. eccl. cath. et de mor. Man. 2, 6, 8 ff. ;
De div. qq. 83, 21; De Gen. ad litt. 8, 14, 31 ; De civ. Dei 12, 3 f. 7. An
letzterer Stelle heiBt es: « Nemo igitur quaerat efficientem causam malae volun-
tatis : non enim est efficiens, sed deficiens ; quia nec illa effectio est, sed defectio.
Deficere namque ab eo quod summe est, ad id quod minus est, hoc est incipere
habere voluntatem malam. Causas porro defectionum istarum, cum efficientes
non sint, ut dixi, sed deficientes, velle invenire, tale est ac si quisquam velit
videre tenebras, vel audire silentium ... ».

2 Oder das freie Wollen des Bisen beim Geschopf, z. B. De lib. arb. 3, 17, 48 :
« Ergo improba voluntas malorum omnium causa est » ; De div. qq. ad Simpl. 1, 18 ;
sermo 13, 7, 8 ; sermo 22, 7, 7 ; sermo 32, 10 ; sermo 176, 6 ; ep. 194, 30 ; Qq. in
Hept. 2, 18; Op. imp. c. Jul. 4, 123.

3 Dazu vgl. ib. 23, 44; De civ. Dei 12, 3 f.; De nat. et gr. 3; Op. imp. c.
Tul. 4, 134.

4 Z. B. De natura et gratia 3; Op. imp. c. Tul. 1, 47. 105; 2, 38; 4, 134;
5, 28, 38.

5 Nicht die Siinde selbst ist zur Abstufung der Werte und damit zur Voll-
kommenheit des Weltganzen erforderlich, sondern die Kreatur, die siindigen



Die Lehre des hl. Augustinus iiber die sog. Zulassungen Gottes 293

nicht, daB Gott um der bleibenden positiven Werte willen auch siindige
und leidende, strafverfallene Wesen schaffen koénne 1.

DaB8 Gott der Urheber alles Wirklichen ohne Ausnahme ist, soll
fiir Augustinus nicht eine Alleinwirksamkeit besagen, aber jedenfalls
eine ausschlaggebende, unersetzliche Wirksamkeit des Schopfers zu
jedem Sein und Geschehen. Fiir das Ubel und die Siinde vertritt er
eine Art Alleinwirksamkeit des Geschépfes 2. Daraus ergibt sich, dal
er dort den Begriff « permittere » im Sinn von ‘zulassen’ verwendet,
wo ein Wirken Golles nicht in Betracht kommt, und daB dieses « permittere »
bei ihm eine rein negative Tragweite hat, indem es besagt, daB Gott
das Geschehene nicht selber verursacht, obschon er es eintreten lift.
Da Gott nach der Lehre des Bischofs von Hippo durch sein bloBes
Wollen wirkt, ist es fiir ihn freilich in etwa dasselbe zu sagen, Gott
wirke alles Wirkliche, also alles Gute, aber keine Ubel, oder zu sagen :
Gott « will » das Gute, das Ubel « will » er nicht 3. Soll aber den Worten
des Enchiridion : « Non ergo fit aliquid nisi omnipotens fieri velit, vel
sinendo ut fiat, vel ipse faciendo» ihre Geltung eingeriumt werden,
so miissen wir beim Wollen Gottes in der Schau des Kirchenlehrers
von Hippo unterscheiden zwischen einem ‘wirkenden’ und einem blo8
‘zulassenden’ Wollen, eine Unterscheidung, die sich mit der bekannten
theologischen zwischen wirksamem und unwirksamem gottlichen
Wollen nicht deckt. Die Ausdrucksweise des Enchiridion ist hier nicht

kann, wenn sie will und die daraufhin Elend erntet. De lib. arb. 3, 9, 26:
« Quomodo ergo peccata iuste punit, quae si defuissent, creatura eius plena et
perfecta non esset 7 Hic respondetur, non ipsa peccata vel ipsam miseriam
perfectioni universitatis esse necessaria, sed animas inquantum animae sunt quae,
si velint, peccant, si peccaverint, miserae fiunt». Freilich erklart Augustinus,
auch die tatsiichliche Siinde erniedrige den Menschen nicht unter die unver-
niinftigen Wesen : ib. 3, 5, 12. 15; sermo 255, 3; ep. 140, 23, 56, usw.

1 De lib. arb. 3, 5, 12 ff.; ep. 140, 23, 56 ; De nat. et gr. 3; 34, 39;
C. Tul. 3, 24, 56.

2 Sermo 32, 10, 10 : « Quaere quid sit hominis proprium, peccatum invenies.
Quaere quid sit hominis proprium, mendacium invenies. Tolle peccatum, et
quidquid consideraveris in homine, Dei est ... quaere quid sit tuum, invenies
peccatum » ; sermo 55, 3, 3: « Malum est enim nobis de nobis»; sermo 176 :
« Illi ergo debemus quod sumus, quod vivimus, quod intelligimus ; quod homines
sumus, quod bene viximus, quod recte intelleximus, illi debemus. Nostrum nihil,
nisi peccatum quod habemus » ; sermo 254, 5, 7 : « Qui enim voluerit dicere, quia
retribuet aliquid Deo, mendax est (omnia ab illo speranda sunt; a nobis ipsis
praeter illum nihil nisi forte peccatum) » ; Enarr. in ps. 25, sermo ad plebem 11 :
« ... quidquid in te mali est de peccatis, tuum est; quidquid boni in iustifica-
tionibus, Dei est»; De doetr. christ., prol. 8 ; In Ioa. ev. tract. 49, 11, 8.

3 De div. qq. 83, 3: «Illo autem auctore cum dicitur, illo volente dicitur ».



294 Die Lehre des hl. Augustinus iiber die sog. Zulassungen Gottes

lediglich ein Versehen, kein uniiberlegtes obiter dictum, denn im
weiteren Kontext erklirt er sie gleichsam, wie wir gesehen haben :
«ut miro et ineffabili modo non fiat praeter eius voluntatem, quod
etiam contra eius fit voluntatem. Quia non fieret, si non sineret : nec
utique nolens sinit, sed volens»!. Wenn «sinere, permittere fieri»
bei Augustinus durchwegs so dem « facere ipse », dem « auctor, creator,
causa, artifex esse » gegeniibergestellt wird, ist es aus dem Zusammen-
hang mit seiner Lehre vom Ubel als einem « Nichts », einem Seinsausfall
zu erkliren, den Gott, der Urheber allen Seins, ebendeshalb nicht
« wirken » kann, weil es kein Sein ist. Aber es « geschieht » auch dieses
« Nichts » nicht schlechthin ohne Gottes Willen, « miro et ineffabili modo ».
Gegenstand gottlicher « Zulassung » wird fiir augustinisches Denken
folgerichtig alles Ubel, weil es ihm keine Wirklichkeit bedeutet, alle
Siinde, weil sie ihm keine positive Leistung, sondern negatives Ver-
sagen bedeutet. Der scharfsinnige Kirchenlehrer hat das BewubBtsein,
daB der Begriff ‘Zulassung’ an sich keinerlei Erklirung des dahinter
verborgenen gottlichen Geheimnisses zu bringen vermag, besonders fiir
die Siinde nicht, darum verwendet er ihn ohne ihm je eingehendere
Aufmerksamkeit zu widmen, ohne ihn je als Mittel etwa zur Erleich-
terung des Problems des Bosen einzuschitzen und reichen zu wollen.
DemgemiB finden wir bei ihm neben Sitzen, die eigenes Wirken
Gottes und « Zulassung » auseinanderhalten, wieder solche, die dort,
wo es sich gerade nach seiner Lehre zweifellos um ein eigentliches
gottliches Wirken handelt, von « Zulassung » sprechen, z. B. fiir das
Dasein der Bdsen als Dasein 2. Subtile Unterscheidungen, die an
Worten kleben bleiben und sachlich doch nicht weiterfithren, wenn
man dabei erwigt, daB es hier um den absolut unvergleichlichen Fall
des ewig allwissenden und ewig allmichtigen Gottes geht, werden von
ihm nicht vorgebracht. Alle im Grunde anthropomorphistischen Er-
liuterungen und Veranschaulichungsversuche fiir das, was Zulassung
sein soll, sind ihm fremd, es sei denn, wir miiBten in der sattsamen,
bisweilen gezwungen anmutenden Unterstreichung des Ordnungsmotivs
in diesen Fragen die Folge einer Plotin zugehérigen, von Anthropo-
morphismus nicht freien Ideologie erblicken.

1 Ench. de fide, spe et char. 95. 100.

? Vgl. In Ioa. ev. tract. 27, 6, 10 (s. S. 6) ; sermo 214, 3 : « nullo modo eos
vel nasci vel vivere sineret» (S. 6) ; ep. 264, 2: « poterat eos aut nasci non per-
mittere ... sed tantum eos permittit esse ... » (S. 8). DaB des Siinders Dasein
an sich kein Ubel ist, sagt Augustinus ja selber z. B. De lib. arb. 3, 5, 12 ff.



	Die Lehre des hl. Augustinus über die sog. Zulassungen Gottes

