Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 19 (1941)

Artikel: Siunde und Unsiindlichkeit [Fortsetzung]
Autor: Horvéath, Alexander M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762753

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762753
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Siinde und Unsiindlichkeit.

Von Dr. Alexander M. HORVATH 0. P.

(Fortsetzung.)

Die Siinde.

1. Verhiiltnis des Seins und Nichtseins zum allgemeinen Sein 1.
Wesentlicher Unterschied zwischen dem physischen
und moralischen Ubel.

Die mangel- und fehlerhaften Vorkommnisse in der Natur werden
unter dem Namen « Ubel » (Malum, Unheil) zusammengefaBt. Dieses
bedeutet eine Seinsverneinung und besitzt deshalb den gleichen Aus-
sagekreis wie das Seiende selbst. Sein und Nichtsein koénnen logisch
im gleichen Umfange ausgesagt werden (praedicabile); ihr Seinswert
und ihre Seinsmoglichkeit ist indessen sehr verschieden. Zum richtigen
Verstdndnisse unserer Ausfithrungen moéchten wir zunidchst darauf
hinweisen, welchem Seinsbegriffe eigentlich das Ubel zu unterstellen
sei. Denn es ist hinreichend bekannt, daB manche philosophische
Systeme das Ubel nicht kennen oder nicht anerkennen wollen. Dies
hat seinen Grund teils in ihren Erkenntnisprinzipien (principium cog-
noscendi), deren allgemeines Symbol der Seinsbegriff darstellt, teils
aber im Seinsprinzip (principium essendi), das in seiner Verwirklichung
notwendigen Gesetzen unterworfen ist, so daB Gut und Bése nicht
dem Seinswerte nach, sondern bloB in der Auffassung des Verstandes
und nach der Einstellung des Gemiites verschieden sind.

Uber die einzelnen Seinsbegriffe, die dem menschlichen Verstande
zuginglich sind, haben wir anderswo einiges angedeutet 2. Das Sein
als ersterfaBter Gegenstand hat fiir uns augenblicklich kein unmittel-
bares Interesse. Das Sein als esse participatum ist ein aus dem esse
commune abgeleiteter Bestand, eine Teilsicht desselben, zur Fithrung
des menschlichen Verstandes auf dem Gebiete der ihm zuginglichen
Realitit. Dieses wird sich als der eigentliche Triger des Ubels

1 Dieser Teil unserer Untersuchung entspricht der Fragestellung des heiligen
Thomas : Utrum malum sit natura quaedam. I 48, 1. Vgl. bes. 2 ad 2.
2 Divus Thomas, Jahrg. 1940, S. 177 ff. und 184 ff.

Divus Thomas. 16



242 Siinde und Unsiindlichkeit

erweisen, sofern wir darunter einen Seinsmangel (privatio) verstehen.
So bleibt also nur das allgemeine Sein (esse commune) iibrig, das als
allumfassendes Erkenntnisprinzip, unrichtig aufgefaBt, entweder zur
Leugnung des Ubels, oder zur gleichwertigen Einschitzung des Seins
und Nichtseins fiihrt.

Eine rein logisch gleichwertige Aussagemoglichkeit des Seins und
Nichtseins 1st vorhanden. Das fiir dieselbe bestimmende und aus-
schlaggebende Moment ist die Verstandestitigkeit ; das Ergebnis aber,
wie auch der Ausgangspunkt das ens rationis, das bloB in der Ver-
nunft einen objektiven Bestand besitzt. Der inhaltsleere logische
Begriff kann sowohl in sich, als auch in seinen Einzelbestimmungen
bejahend (positiv) oder verneinend (negativ) gefaBt werden, und erscheint
in beiden Fillen als logisch gleichwertiger, objektiver Bestand fiir alle
weiteren Verbindungen nach den logischen Formeln (schemata logica).
Sein und Nichtsein sind demnach im angegebenen Sinne fiir den
Verstand gleich faBbare objektive Bestinde. Der Ubergang vom
Sein zum Nichtsein ist nicht bloB moglich, sondern birgt in sich auch
eine objektive Befruchtung!. Dies alles bewahrheitet sich aber nur
im Rahmen der rein logischen Werte, innerhalb welcher nicht das Sein
als solches, also ein nach den reinen Seinsgesetzen entwickelter Bestand,
sondern die Vergegenstindlichung der Verstandesfihigkeit (esse obiec-
tivum in mente et a mente tantum) erscheint. Uber Sein und Nicht-
sein steht in dieser Entwicklungsreihe ein neutraler Seinsbegriff (die
vollig leere, logische Allgemeinheit), der sich in Sein und Nichtsein spal-
ten, als solches auffallen 14Bt. Auf diesen Seinsbegriff kann die boshafte
Benennung Prantls : « Symbol der Denkfaulheit » im vollen Sinne an-
gewandt werden. Er ist ein reines Verstandesgebilde (ens rationis),
das kraft des eigenen objektiven Bestandes sogar jeden AufschluB
iiber seinen Ursprung verweigert. Diesem Seinsbegriff kann man den
logisch objektiven Wert nicht absprechen ; nur ist es ganz verfehlt,
ihn zum Ausgangspunkt einer Seinsphilosophie zu machen. Der fiir
den menschlichen Verstand zugingliche Seinsbegriff ist auch auf der
hochsten Stufe der Abstraktion kein « Symbol der Denkfaulheit »,
sondern der Inbegriff der Befruchtungs- und Leistungsmaglichkeit des
Verstandes 2. Selbst von seinem rein objektiven Bestande ist der Hin-

1 Fiir die Moglichkeit oder Nichtmdglichkeit einer solchen Befruchtung
kann die Hegelsche Spekulation angefiihrt werden.

? Eine nihere Ausfithrung iiber die Beziehungen zwischen der Vernunft
und dem ihr entsprechenden allgemeinen Sein sieche im Anhang.



Siinde und Unsiindlichkeit 243

weis auf seinen Ursprung, auf die quidditas sensibilis untrennbar ;
denn fiir den menschlichen Verstand kommt ihm eine Vorstellungs-
kraft nur unter dieser Voraussetzung zu. Eine unmittelbare Befruch-
tung des Verstandes durch diesen Seinsbegriff ist ganz unmoglich .
Er ist das Ergebnis einer Abstraktion und infolgedessen ist der Hinweis
auf den Stoff der Abstraktion mit ihm unzertrennlich verbunden. Auch
dem rein objektiven Werte nach darf die erste Spaltung des Seins-
begriffes nicht in der Richtung von Sein und Nichtsein gesucht werden,
da die abstraktive Gestaltung desselben lediglich auf positiven Seins-
bestinden beruht. Daher ist sie nach einem potenziellen (ens ut res)
und aktuellen (ens ut participium) Elemente zu bestimmen. Das erste
liBt eine Teilung in ens reale und ens rationis zu, je nachdem das
Verwirklichungsprinzip (esse exsistentiae) in den Gesetzen des reinen
Seins oder in denen des menschlichen Verstandes zu suchen ist. Das
real Seiende 1iBt sich weiters nur nach den Kategorien der Substanz
und des Akzidens scheiden und liBt das Nichtsein bloB als eine Priva-
tion zu. Das ens rationis hingegen 1it keine Spaltung in Sein und
Nichtsein zu. Das Verwirklichungsprinzip dieses bloB gedachten Seins
ist die Verstandestitigkeit, die nur auf ihre eigenen, rein logischen
Forderungen Riicksicht nehmen muB, in ihrer Richtigkeit also von
diesen, und keineswegs von den Gesetzen des realen Seins abhingig
ist. Behaupten und Verneinen sind demnach fiir den rein logischen
Bereich gleichwertige Erzeugnisse; aus ihnen folgt fiir die Realitit
(Ding an sich) nichts und nach ihnen kann deren Sein und Nichtsein
als vollkommenes oder mangelhaftes Sein gar nicht bestimmt werden.
Kein Wunder also, daB die Weltanschauung, welche auf eine Philo-
sophie aufgebaut ist, die in unseren Erkenntnissen entweder reine
Verstandesgebilde erblickt, oder dieselben groBtenteils, besonders in
bezug auf den allgemeinen, notwendigen Wert, zu solchen abschwicht,
den Unterschied zwischen Gut und Bése nicht kennt.

Ist die erste Scheidung des menschlich erreichbaren allgemeinen
Seins in ens reale und ens rationis vorzunehmen und miissen wir in
bezug auf die sachliche Unterscheidung von Sein und Nichtsein, Gut
und Bose, das ens rationis unbeachtet lassen, so bleibt nur das Gebiet
des real Seienden, wo wir die genannten Wesensziige als Bestinde
auffinden konnen. DaB das Ansichseiende (esse per se subsistens)
weder ein sich entgegengesetztes Nichtsein, noch irgendeinen Mangel

171 85 2ad 1.



244 Siinde und Unsiindlichkeit

in sich selbst zuliBt, ist selbstverstindlich *. Deshalb verbleibt nur
mehr das teilhabende Sein (esse participatum) 2, das in seinem Bestande
als Vollbesitz des entsprechenden Seinsgehaltes das Gute, den Mangel
desselben aber als Ubel zuliBt.

Die weitere Gestaltung dieses Seins vollzieht sich in der Richtung
der Natur und des Geistes. In diesem Zusammenhange verstehen wir
darunter die Geltungs- und Entwicklungsfihigkeit der einzelnen Seins-
bestinde. Wo dies im Rahmen von notwendigen Gesetzen bestimmt
wird, reden wir von Natur ; dort aber, wo der Selbstbestimmung Platz
eingeriumt wird, beginnt die Herrschaft des Geistes. Diese Geistes-
herrschaft ist indessen auf dem Gebiete des esse participatum keine
unbeschrinkte, ja nicht einmal eine autonome. Die Seinsabhingigkeit
des geschaffenen Geistes bringt auch eine dynamische Gebundenheit
mit sich. Die geschopfliche Selbstbestimmung schlieft die Notigung
durch &duBeren Zwang aus und vertrigt sich nicht mit einseitig
bestimmten inneren Prinzipien ; wohl aber 1ift sie duBere Richtlinien
zu, nach welchen die einzelnen Akte des freien Entschlusses durch
eigene Erkenntnis- und WillensiuBerung, also durch ein eigenes inneres
Erleben verwirklicht werden sollen. Das gottliche Sein unter dem
Gesichtspunkt der nach auBen wirkenden Titigkeit ist der Seinsgrund
des Geschopfes (als creatio et conservatio activa)?®; dasselbe aber als
Norm der dynamischen AuBerung des Geschépfes wird ewiges Gesetz
genannt 4.

Die Gebundenheit des Geschdpfes ist in beiden Fillen metaphysisch
notwendig. Ohne den EinfluB der gottlichen Titigkeit verfillt das
Geschopf dem Nichts; ohne die bewegende Kraft Gottes vermag es
sich dynamisch nicht zu betitigen oder ein Sein hervorzubringen.
Entzieht es sich der Regelung durch das ewige Gesetz, so bedeutet
dies Vernichtung der Titigkeit. Ein wvélliger Bruch mit dem ewigen
Gesetze ist nicht moglich, da die oberste Norm desselben gerade die
véllige Seinsgebundenheit des Geschopfes an Gott besagt. Es kann
keine TitigkeitsiuBerung geben, die nicht zugleich eine Seinsverwirk-
lichung wire. Mdogen auch die allergroBten Mingel eine Titigkeit ver-
unstalten, das Sein, und somit auch irgendein Wesenszug als Seins-
triger, kann ihr nie vollig abgehen 5. Diese oberste Norm des ewigen
Gesetzes kann nie vereitelt werden. Unbewuft, aber mit der innigsten

11 49, 3.
2 Uber den Begriff des Teilhabens vgl. I 108, 5.
3145 3 ad 1; I 104, 1. 4 I-II 91, 1. 8 I-1I 79, 2.



Siinde und Unsiindlichkeit 245

Neigung sowohl der Substanz als auch der gesamten Wirkkrifte strebt
jeder Naturbestand nach der Verwirklichung der Seinsunterwerfung unter
Gott. Im vernunftbegabten Geschopfe mufl sich diese Neigung zu
einem bewuBten Akt gestalten. Sein Dienen, eben weil es aus Selbst-
bestimmung hervorgeht, muB eine von voller Erkenntnis begleitete
Einfiigung in die unabinderliche Seinsordnung und eine dement-
sprechende Willensneigung darstellen. Die freie Annahme der eisernen
Seinsnotwendigkeit ist nur bei dem vernunftbegabten Geschdpfe mog-
lich; sie ist aber als Grundlage jeder weiteren Unterordnung unter
Gott, unter das ewige Gesetz und unter alle Normen, die von ihm
abgeleitet werden, unbedingt notwendig !. Die weiteren Vorschriften
und Richtlinien des ewigen Gesetzes stellen Normen von verschiedenster
Allgemeinheit und Notwendigkeit dar. Ihre Uberleitung zum Geschépf
geschieht durch das Naturgesetz, wie auch durch die positiven Vor-
schriften, welche die durch das ewige Gesetz geforderte Auktoritit
erliBt 2. Indem diese zur Kenntnis des vernunftbegabten Wesens
gelangen 3, werden sie zur Norm der Titigkeit desselben und stellen
an die handelnde Person die Forderung der Unterwerfung. Dies
geschieht zunichst in bezug auf den partikuliren Gegenstand der
Handlung, in letzter Linie aber unter dem ewigen Gesetz, in dessen
Kraft jede bindende Vorschrift im Bewubtsein erscheint.

Erreicht nach einem allgemein anerkannten Grundsatze jedes Wesen

1 In dieser bewuB3ten Anerkennung der Hoheit Gottes und in der willent-
lichen Unterordnung unter dieselbe besteht das, was wir Demut nennen. Sie ist das
BewuBtsein der eigenen Stellung im Universum und der eigenen Leistungsfihigkeit.
Letztere beinhaltet die eigene Tiichtigkeit, die ganze Seins- und Kraftfiille des
Suppositums als materielle Grundlage der Leistungsfiahigkeit. Das formale Prinzip
der richtigen Selbstschiatzung bildet die affektive, willentliche Erkenntnis von
der Herkunft und von der ordnungsgemiBen Betitigung der genannten Krifte,
also die Anerkennung der Oberhoheit Gottes. Daher beschreibt Thomas die
Demut als appetitus ordinatus propriae excellentiae (II-II 161). Die sittliche
Vollkommenheit des vernunftbegabten Geschopfes besteht nicht in der Demut.
Diese ist nur die Grundlage, weil ohne die beschriebene demiitige Gesinnung,
die in der Anerkennung der Seinsabhingigkeit von Gott besteht, eine Achtung
der iibrigen Vorschriften des ewigen Gesetzes nicht moglich ist. Daher ist in
jedem sittlich wertvollen Akte die demiitige Anerkennung der Majestit Gottes
enthalten, wie auch mit jeder Siinde der Abfall von Gott, die MiBachtung seiner
Oberhoheit unzertrennlich verbunden ist. Daher bildet die Hoffart (superbia)
den Ausgangspunkt der sittlichen Wertlosigkeit und des moralischen Verfalles
des Geschopfes.

2 I-IT 93, 3.

3 Zum Begriffe des Gesetzes reicht nach Thomas nicht jedwede Regelung aus,
sondern er verlangt eine lebendige Verwirklichung desselben, so daB die handelnde
Person fiir sich selbst die Regel darstellt. Vgl. I-II 90, 1 ad 1; I-II 93, 5-6.



246 Siinde und Unsiindlichkeit

seine Vollendung durch eine wirkliche Betitigung, die aber einerseits
an die Seins-, andererseits aber an die Normfestigkeit gebunden ist, so
ist auch das vernunftbegabte Geschépf nach MaBgabe seiner Titig-
keitsprinzipien vervollkommnungsfihig. Da es aber sein unterschei-
dendes Merkmal nicht nach dem von physischen Gesetzen geregelten
Seinsgehalt erhilt, sondern in der Vernunftbegabung besitzt, so ist
auch seine Vollendung oder deren Gegenteil nicht nach der physischen,
sondern nach der Kultur-Ordnung zu bemessen, deren wichtigsten
Teil die Sittlichkeit bildet. Die physische und nach den Naturgesetzen
bemessene Vollendung des vernunftbegabten Geschopfes kann dem-
nach nur die Grundlage seiner arteigenen Vollkommenheit bilden. Dem-
entsprechend miissen wir auch das physische Ubel in ihm beurteilen 1.
Im vernunftbegabten Wesen gestaltet sich alles zu dessen formellen
Besitz durch das BewuBtsein, in dem die Stellungnahme sowohl des
Verstandes als auch des Willens zum Ausdrucke gelangt. Weil aber
der Gegenstand des Willens das Gute als solches ist, stellt alles, was
dieser Willensneigung widerspricht, nicht bloB ein Ubel, sondern auch
eine Verletzung des Willens in seinem universalen Streben nach dem
Guten dar. Jedes Ubel, das mit den persénlichen Interessen zusammen-
hingt, ist ein Hindernis fiir den Willen, seinem Drange nachzukommen,
ihn zu befriedigen. Aus diesem Grunde sagt Thomas, daB3 das physische
Ubel fiir ein vernunftbegabtes Wesen immer einen pénalen Charakter
besitzt, eine Strafe ist 2, und daB daher auf diesem Gebiete die Ein-
teilung des Ubels in Schuld und Strafe eine adiquate ist. Das Ubel
kann fiir das vernunftbegabte Wesen nur entweder einen Mangel in
seiner iiberlegten Titigkeit oder eine Verkiirzung seines persénlichen

1 Ein solches kann in ihm nicht bloB8 nach seinem absoluten Sein vorhanden
sein, sondern auch in allem, was mit ihm in Beziehung steht, worauf also seine
Subsistenz sich ausdehnt.

2 1 48, 5. DaB hier « Strafe » nicht in einem spezifisch gestalteten, sondern
in einem nach jeder Richtung bestimmbaren (generischen) Sinne zu nehmen ist,
leuchtet ohne weiteres ein. In dieser Hinsicht ist Strafe gleichbedeutend mit
willenswidrig. Von diesem Standpunkte aus erhilt die Frage eine auBerordentlich
groBe weltanschauliche Bedeutung : Wie beurteilt der menschliche Verstand das
physische Ubel, das mit der Menschheit und mit den einzelnen Personen im Zu-
sammenhang steht ? Zu dieser Frage muB der denkende Mensch Stellung nehmen,
da das Ubel die schwerste Verleztung seiner Souverinitit, das groBte Hindernis
fiir seinen Drang, in den Besitz des bonum universale zu gelangen, bildet. Je
nachdem die Losung erfolgt, wird auch die Gestalt des allerersten Weltprinzips
im BewulBtsein der Menschen lebendig. Die weitere Untersuchung und Klar-
legung, wie die Differenzierung der menschlichen Uberlegung vor sich ging, gehort
der Religionsgeschichte an. Hier interessiert uns nur die Feststellung des



Siinde und Unsiindlichkeit - 247

Besitzes bedeuten. Im ersten Falle haben wir die Schuld, die Siinde ;
zur zweiten Form gehort alles, was unter dem Namen « Strafe » sub-
sumiert werden kann!. Das Ubel als Strafe gehort demnach der
moralischen Ordnung an, nicht als ein wesentlicher Bestandteil, wohl
aber als eine Begleiterscheinung derselben. Sie tritt nur als Folge
der Schuld oder als ein Mittel auf, von derselben abzuwenden 2.
Mag man die Frage vom allgemeinen Standpunkte des Ubels
betrachten oder sie bloB von seiten des vernunftbegabten Geschépfes
darstellen, so kann gewiB das Dasein von zwei Ordnungen, der physischen
und moralischen, und der wesentliche Unterschied zwischen dem physischen
und moralischen Ubel nicht geleugnet werden. In der physischen Ordnung
spielt sich alles passiv ab. Die einseitige Bestimmung und die einseitig
bestimmten Naturbestinde spielen hier eine solche Rolle, daB fiir eine
Entwicklung nur im Rahmen der Naturgesetze Platz {ibrig bleibt, und
daB innerhalb derselben neben einem beabsichtigten (per se intentum)
ein zufilliges Geschehen (per accidens) sich vollzieht, das den Unter-
gang des Schwicheren und die Entstehung einer relativ neuen, voll-
kommeneren Natur mit sich bringt®. In der moralischen Ordnung

hl. Thomas IV C. Gent. 57, daB das Ubel im Menschengeschlechte nur dann ver-
standlich wird, wenn es als Strafe fiir eine Schuld aufgefat wird. Diese Ahnung,
die im Menschengeiste aufsteigt, wird durch die Offenbarung zur vollen GewiG-
heit. Auf diese Weise erhilt das allgemein « Willenswidrige » im Christentum
eine ganz bestimmte Gestaltung innerhalb des Begriffes der Strafe, der alle
iibrigen Hypothesen weichen miissen.

1 Dije Strafe kann nicht bloB8 als Ahndung (vindicatio) und Rache, sondern
auch als Heilmittel (medicina) gefaBt werden. Daher wiren die Mangel der
menschlichen Natur selbst in dem Falle unter dem Begriffe der Strafe, des Willens-
widrigen zu subsumieren, wenn sie dem «reinen Naturmenschen» anhaften
wiirden. In dem Falle miiBte man sie als Reinigungsmittel betrachten, deren
sich die Natur bedient, um die Menschheit zu erziehen und sie fiir eine héhere
Zucht geeignet zu machen. — Diese Gedanken werden durch I 48, 6 bestitigt,
wo Thomas begriindet, daB die Schuld ein groBeres Ubel ist als die Strafe. Gott
ist nie Urheber des malum culpae, wohl aber des malum poenae. Das Willens-
widrige, sofern hiermit der geschépfliche Wille bezeichnet ist, kann vom Stand-
punkte Gottes aus als etwas Gutes, Begehrenswertes erscheinen, sei es als Folge
seiner Gerechtigkeit, sei es als Erziehungsmittel zur Erreichung hoherer Giiter.
Daher sind die Uberlegungen iiber die poena medicinalis nicht blo8 fromme
Betrachtungsweisen, sondern wissenschaftlich festbegriindete Wahrheiten. Niheres
II-1T 108, 4.

1 48, 6 ad 1.

3 Ungemein schon beschreibt der hl. Thomas die Konstanz der Natur-
bestinde I-II 115, 2. Dieser hochwichtige Artikel ist zugleich die beste Unter-
lage zum Verstindnis seiner Universalienlehre. Die allgemeine, notwendige Natur,
die als Innerbesitz in jedem Einzelwesen vorhanden ist, wird nicht blo8 durch
die Ubereinstimmung mit den Ideen Gottes sichergestellt, sondern auch durch



248 Siinde und Unsiindlichkeit

spielt die Selbstbestimmung die Hauptrolle. Hierbei sind sowohl das
innere Prinzip der Titigkeit, als auch die Richtlinien derselben nur
nach den allgemeinsten Umrissen bestimmt, sodaB die Gestaltung der
einzelnen Handlungen, wie auch deren Einfiigung unter zusammen-
fassende Gesichtspunkte (Zwecke) der Selbstbestimmung iiberlassen
bleibt. Man kann infolgedessen sagen, daB die Verwirklichung der
moralischen Ordnung dem vernunftbegabten Wesen iiberlassen ist,
das sich hierin aktiv, selbstbestimmend verhilt. Das ewige Gesetz,
wie auch die von thm abgeleiteten Normen ziehen nur die Schranken,
innerhalb welcher sich das Geschopf bewegen darf, beschrinken aber
keineswegs seine Bewegungsfreiheit. Wie der Einzelne und die Gemein-
schaft sich nach eigenen Zwecken aufbauen und wie sie sich auf diese
Weise in die allgemeine moralische Ordnung einfiigen, davon hingt ihr
Wert und ihre Bedeutung in jenem Teile des Universums ab, der durch
Selbstbestimmung, durch die AusgieBung der eigenen Tichtigkeit auf
Sein und Tiétigkeit verwirklicht wird. Den eigenen Wert verleiht der
Tatigkeit oder durch letztere der moralischen Welt die handelnde
Person, die alle Prinzipien der Titigkeit selbst erwerben oder dieselben
aus eigenem Antrieb beniitzen mufB. All das fehlt der physischen
Ordnung. Darum sind die beiden wesentlich verschieden, und auch
ihre Begleiterscheinungen sind nicht aufeinander zuriickfiihrbar. Das
physisch Gute ist von dem moralischen wesentlich verschieden, da
die beiderseitigen Entstehungsprinzipien wesentlich verschieden sind.
DemgemilB sind auch die Mingel beider Ordnungen wesentlich ver-
schieden, weil sie aus ganz verschiedenen Ursachen entstehen. Die
Mingel der moralischen Ordnung treten als bewuBte Gegensitze zum
ewigen Gesetze auf. Es soll aus ihnen eine Welt entstehen, die aufBer-
halb der Wirkkraft des ewigen Gesetzes steht, ja direkt als dessen
Gegenpol gelten will. In der physischen Ordnung ist ein solcher Gegen-
satz nicht moglich, da ein Versuch, sich dem Seinsgesetze, der Unter-

die einseitig gebundenen Naturkrifte, die unter gleichen Bedingungen immer
die gleichen Wirkungen hervorbringen. Diese immer gleichwirkenden Natur-
krifte bilden die rationes seminales, welche die konstante Entwicklung der Natur
ermoglichen und sicherstellen. Bedenkt man, daB die Wirkungen der nichsten
Ursachen in der allgemeinen Wirkkraft der hoheren eingeschlossen ist, so sieht
man, wie die ganze Natur Trigerin des Gott untergeordneten Universale in
causando ist, und wie die Verwirklichung der Konstanz ihr von dem hdchsten
Lenker der Natur anvertraut worden ist. Die Wirkung ist den nichsten Ursachen
spezifisch gleichgestellt ; ihre Ahnlichkeit mit den entfernten allgemeinen Ur-
sachen ist aber nur nach analogen Verhiltnissen zu bestimmen.



Siinde und Unsiindlichkeit 249

ordnung unter die natura naturans zu entziehen, entweder eine vollige
oder eine individuelle Seinsvernichtung mit sich brichte. In der mora-
lischen Ordnung geht indessen nicht eine Seinsentziehung vor sich, sondern
es erfolgt blof ein affektiver Bruch mit dem hochsten Seimsprinzip unter
dem Gesichispunkte der Oberhoheit und Auktoritit. Aus diesem Grunde
ist ein Verbleiben im Sein wmit einem vollstindigen Abfall von der
hichsten Majestit dem Affekte nach vereinbar. Das so entstandene
Ubel erhilt deshalb einen eigenen Namen und vertritt als « Siinde »
einen Mangel, der im physischen Ubel nicht vorhanden sein kann!.
Leugnet man die Moglichkeit einer Selbstbestimmung oder das Dasein
des ewigen Gesetzes, so ist der wesentliche Unterschied zwischen dem
physischen Ubel und der Siinde nicht mehr ersichtlich. Werden aber
die genannten Momente anerkannt, so ist auch die endgiiltige, wesent-
liche Scheidung beider Gebiete anzuerkennen. Darum finden wir, daB
dort, wo die Freiheit aufgegeben wurde, die Bedeutung der Siinde
ganz anders aufgefalt wurde und das Erlésungswerk Christi eine ganz
eigentiimliche Einschitzung fand. Wird das ewige Gesetz geleugnet,
so verschwindet das SiindenbewufBtsein und von einem Erlosungs-
bediirfnis kann nicht mehr die Rede sein.

In der Folge handeln wir von der Siinde nur im theologischen
Sinne und obwohl unsere Ausfithrungen von der Siinde im allgemeinen
(auch z. B. bei den Engeln) gelten, wollen wir dieselbe hauptsichlich
als einen Mangel der menschlichen Titigkeit darstellen. Fiir die nihere
Untersuchung ist prinzipiell maBgebend, was wir iiber die Heiligkeit

1 Fiir unsere Ausfithrungen ist der Versuch einer Unterscheidung der Siinde
in philosophische und theologische Siinde ganz belanglos. Siinde, die der
moralischen Ordnung angehort, ist ohne einen ausdriicklich oder inbegriffen
bewuBten Gegensatz zum ewigen Gesetze nicht moéglich. Daher ist eine Siinde,
welche keine Beleidigung Gottes wire, undenkbar. Mingel, die keinen objektiven
Gegensatz zum ewigen Gesetze in sich schlieBen, sind keine Siinden. Ist daher
ein objektiver Gegensatz vorhanden, fehlt aber der bewuBte Abfall von dem-
selben, so muB die vom gleichen ewigen Gesetze festgestellte Entschuldbarkeit
herangezogen werden, um eine Handlung als Siinde qualifizieren zu konnen,
oder davon loszusprechen. Wir kénnen daher von diesem Standpunkte aus nur
von einer theologischen Siinde (offensa Dei) sprechen, sodaB Gott gegenstindlich
als Prinzip der Natur und Ubernatur die Siinden zwar wesentlich in zwei
Gattungen scheidet, aber deren Unterscheidung in peccatum philosophicum et
theologicum durchaus nicht begriindet. — Die Siinde als straf- und ahndungswiirdige
Tat erscheint in ordine generationis zuerst als Ubertretung der positiven Vor-
schriften, insbesondere auf dem Rechtsgebiete. In ordine perfectionis aber tritt
sie im BewuBtsein der Gottentfremdung auf, sodaB auch von diesem Gesichts-
punkte aus die Siinde als eine Verletzung Gottes, also als peccatum theologicum
erscheint.



250 Siinde und Unsiindlichkeit

dargetan haben!. Den Ausgangspunkt unserer Studie bildet der Satz,
daB die Siinde eine Titigkeit bezeichnet, der die objektive und formale
Heiligkeit abgeht. Wir wollen demnach die Gesichtspunkte feststellen,
nach welchen die genannten Mingel zu beurteilen sind, und auf die
Quellen hinweisen, aus welchen sie flieBen, richtiger : wir wollen die
Hindernisse aufsuchen, die den Kontakt der menschlichen Tdtigkeit mit
den Lebensquellen der moralischen Ordnung hemmen.

2. Die den Wirkkriiften (principium quod et quo) entnommenen
Merkmale der Siinde. Der Siindenmakel.

Wie das allgemeine Sein in seiner Anwendung auf die menschliche
Tatigkeit als moralisches Sein bestimmt wird und eine von den {ibrigen
Formen verschiedene Art des Seienden vertritt, beschreibt Thomas in
den ersten Fragen der I-IT (qq. 1-21). Daselbst sind die inneren und
duBeren Prinzipien dargelegt, von denen die Entstehung einer solchen
eigenartigen Seinsweise abhidngt. Die allgemeinste Charakteristik des
moralischen Seins kann durch das «esse secundum rationem» aus-
gedriickt werden. Diese Formel ist an sich keine Wertbestimmung
nach der Richtung des Guten, Schlechten usw., sondern legt nur die
Forderung nahe, daB die duBeren und inneren Seinsprinzipien auf
dem Gebiete der moralischen Dinglichkeit und Wirklichkeit nicht den
Naturkriften, sondern den Geisteskriften der menschlichen Seele zu
entnehmen sind. Die Wirkkraft ist der Verstand und der Wille ; als
Materialursache tritt die menschliche Handlung auf, die nach einer
vom Verstande bestimmten Form zu gestalten ist ; durch den Zweck
aber soll sie zu einem einheitlichen personlichen Besitz zusammen-
gefaBt und schlieBlich in die Einheit des vom menschlichen und gott-
lichen allgemeinen Standpunkt bestimmten Wohles eingefiigt werden.
Als Wert und Unwert erscheint demnach das moralische Sein auf Grund
seiner Form: esse secundum rationem. Den Ausgangspunkt jeder
Sittenlehre muB die Erfahrungstatsache bilden, daB in der moralischen
Ordnung in den menschlichen Handlungen und durch dieselben die
eigenen Gedanken und Pline einzelner Personen und der gesamten
Menschheit verwirklicht werden. Mensch und Menschheit erscheinen
hierbei als Teile des Weltalls. Wie aus der Analyse der physischen
Gegebenheiten alle Beziehungen des Menschen aufhellen und seine
Abhingigkeit vom Universum festzustellen ist, so fithrt die Betrach-

1 Divus Thomas, Jahrg. 1939, Heft 3-4; 1940, Heft 1.



Siinde und Unsiindlichkeit 251

tung seiner geistigen Krifte zur Erkenntnis, daB er auch als selbst-
bestimmend titiges Wesen seine Vollendung nur als ein Teil des
Universums erreicht. Wie die physische Analyse zu einem iiberwelt-
lichen Ansichseienden fiihrt, durch welches die Einheit der Welt und
der Bestand derselben bedingt ist, so wird man durch die Erkenntnis,
daB der Mensch in moralischer Beziehung der Erginzung bediirftig ist,
bei iiberweltlichen Richtlinien anlangen, welche die Gedanken und
Pline des Schopfers darstellen und von deren Verwirklichung die Ein-
heit, das ungehinderte Beharren der moralischen Ordnung und deren
liickenlose Entwicklung bedingt sind.

MufB jede Sittenlehre restlos annehmen, daB auf ihrem Gebiete
das esse secundum rationem verwirklicht wird, so ist die Kritik in der
genauen Feststellung dessen, was dieses esse secundum rationem ist,
woher es zu entnehmen ist, ebenso schrankenlos. Nur theistische Uber-
legungen zwingen, diesen Charakterzug nach iiberweltlichen Gesichts-
punkten, nach dem ewigen Gesetze zu bemessen. VerliBt man diesen
Standpunkt, so findet der individuelle und der auf die Angaben der
reinen Menschlichkeit angewiesene Verstand in den verschiedensten
Formeln eine Unterstellung unter dem Begriffe des esse secundum
rationem. Fir Thomas ist der theistische Standpunkt maBgebend.
Deshalb ist die Moral fiir ihn « motus creaturae rationalis ad Deum »,
womit der Gott unterstellte Verstand als Verwirklichungsprinzip der
moralischen Ordnung bestimmt wird. Gott tritt in der Sittenlehre des
Aquinaten als oberstes Prinzip des gesamten Geschehens auf. Er
bewegt den Willen als Wirkursache nach den allgemeinen Forderungen
der geschopflichen Ohnmacht !, wie auch als Urheber des menschlichen
Willens 2. Als hochstes Gut ist er Gegenstand, der in allen Teilakten
des Willens eingeschlossen ist, nach dessen Besitz der Wille strebt und
in dem er seine Ruhe findet. Somit bewegt Gott den Willen gegen-

1 Die allgemeinen Prinzipien der Notwendigkeit und der Ausdehnung dieser
Bewegung beschreibt er III Pot. 7 und I 105, 5.

2 I-I1 9, 6. Die erste Bewegung oder die erste LebensiuBerung eines Wesens
ist auf den Urheber seines Seins zuriickzufithren, der mit dem Sein und mit den
Seinsprinzipien zugleich auch die erste bewegende Kraft gegeben hat. Nach
MaBgabe der mechanischen, chemischen usw. Krifte, die in den konstitutiven
Elementen eines Korpers enthalten sind, ist dessen Bewegungsmoglichkeit gegeben.
Die erste Bewegung, welche die Grundlage jeder weiteren Verinderung bildet,
ist deshalb auf jenes Prinzip zuriickzufiithren, von dem die materielle Zusammen-
setzung des Korpers abhingt. Die naturhafte Neigung des Willens zum bonum
universale ist die Folge seiner inneren Konstitution, deren Urheber Gott, und
er allein ist. Darum ist die allererste Bewegung des Willens, die Grundlage jedes
weiteren Begehrens, auf Gott als Wirkursache zuriickzufiihren, wihrend bei den



252 Siinde und Unsiindlichkeit

standsmiBig, per modum obiecti, als wertbestimmender MaBstab der
menschlichen Handlungen und als letzter Zweck, durch den die Einzel-
tatigkeiten in eine héhere Einheit zusammengefal3t werden. Wie also
die physische Welt voller notwendiger Gottesbeziehungen ist, ohne
welche ihr Bestand, ihre Einheit und ihre vollwertige Erfassung nicht
moglich ist, so ist auch die moralische Ordnung ohne Gott nicht denk-
bar und die einzelnen Werte kénnen ohne die Gottesbeziehungen keine
Festigkeit und keinen Bestand haben.

Alle Prinzipien des moralischen Seins miissen daher gotterfiilll sein,
um einen Wert in der Richtung des Guten darstellen zu kinnen. Fehlt
diese Goltesfiille, so muf die Bestimmung der menschlichen Titigkeit
nach den Gesichispunkten des Bisen, des Schlechten vor sich gehen. Die
handelnde Person (principium quod) ist gotterfiillt, wenn ihre person-
liche Wiirde seinshaft in Gott verankert ist, psychisch aber auf der
Anerkennung der gottlichen Oberhoheit aufgebaut ist. Dies bringt
jene bewufite Unterordnung mit sich, nach der die personliche Selbst-
bestimmung im Rahmen der transzendenten und der von ihr bedingten
tiberpersonlichen Normschranken sich vollzieht. Dies schlieBt den festen
EntschluB in sich, daB die Beniitzung aller persénlichen, sei es natur-
haften oder erworbenen Kriifte (principium quo), wie auch des gesamten
personlichen Besitzes nur in Unterordnung unter Gott, also nach den
von ihm bestimmten Normen geschieht. Durch eine solche Gottes-
beziehung der handelnden Person ist deren objektive Heiligkeit sicher-
gestellt, wie auch die ihrer gesamten Titigkeit. Nichts wird Gott
entzogen, alles ihm unterstellt und auf diese Weise objektiv geheiligt.
Fehlt diese Goltesbezichung, so fehit die objektive Heiligkeit, und je mehr
dieser Mangel auf bewufite Apostasie von Gott abzielt, desto leichter tritt
der Zustand der Entheiligung selbst der einzelnen Werke einl.

nachfolgenden Akten der Wille schon aus eigenem Antrieb titig ist. I-1I 9, 6 ad 3.
Man sieht, daB dieser Vergleich des Aquinaten nur die psychische Ordnung
beriihrt und die weitere Beeinflussung nach den Forderungen der metaphysischen
Prinzipien nicht bloB nicht ausschlieBt, sondern voraussetzt.

1 Die Gottesleugnung allein reicht zu einer solchen moralischen Entfremdung
des Menschen nicht aus, da im Streben nach dem bonum universale, von dem man
sich nicht befreien kann, die Anerkennung der Oberhoheit Gottes keimhaft-
potenziell noch immer eingeschlossen sein kann. Deshalb brauchen die Werke
der Ungliubigen oder Gottesleugner durchaus keine Siinden zu sein, da sie ihre
Giite von seiten des nichsten Gegenstandes und ihre erwihnte natiirliche
Gottesbeziechung beibehalten kénnen. Nur wenn der affektive Bruch mit Gott
auf die Zerstorung dieser Gottesbeziehung selbst gerichtet ist, kann die aus-
nahmslose Entheiligung aller einzelnen Handlungen eintreten.



Siinde und Unsiindlichkeit 253

Hieraus ersieht man, da die Vollendung der persénlichen Wiirde
und des PersonbewuBtseins innerhalb der Grenzen der Natur nicht
erreicht werden kann. Mag der Mensch iiber die leblose Natur noch
so hoch emporragen, so ist seine Abhingigkeit von derselben doch eine
derartige, daB sein HoheitsbewuBtsein durch die stindige Hemmung
sehr stark herabgedriickt wird. Nicht bloB die Nebenmenschen machen
ihm diese Wiirde streitig, sondern auch die leblose Natur, die oit gerade
das versagt, was zur Wahrung und Erhaltung seines personlichen
Wohles notwendig ist. Solange also der Mensch blofi ein Teil des
Universums 1ist und sein Selbstbewuftsein nur auf diesem Bestande
aufgebaut ist, kann seine Personlichkeit nur als eine unvollkommene
betrachtet werden. Wo und solange der Mensch dem Schicksale (fatum)
unterworfen ist, ist er nicht Herr, sondern Sklave, kein wohlgesteuertes,
sondern ein von den Fluten der aufgepeitschten Wellen herumgetriebenes
Schiff. Nur wenn er iiber die Macht des Schicksals erhoben wird,
wenn in ihm irgendein Seins- und Lebensprinzip vorhanden ist, das
den Gesetzen des Schicksals trotzt, vermag das PersonbewuBtsein in
ihm in jener Form zu erstehen, daB er sowohl dem Sein als auch der
Gesinnung nach wirklich als Herr der Natur gelten kann. Dem
Schicksal sind aber jene Werke Gottes nicht unterstellt, zu denen die
Natur keine positive, sei es titige, sei es leidende, aufnehmende Unter-
lage bietet. Thomas zihlt als solche die Schopfung und die Verherr-
lichung der Heiligen auf?!; die iibrigen aber konnen nach dem all-
gemeinen Begriffe der potentia obedientialis leicht erraten werden.
Die gratia consummata erhebt demnach den Menschen zweifelsohne
iiber die Natur und iiber den Schicksalswechsel und bewirkt eine der-
artige personliche Heiligung, daB das Sein und die Titigkeit der Ober-
hoheit Gottes gar nicht entzogen werden kann. Das Gleiche bewirkt
in unvollendeter Weise die Gnade, welche dem Menschen in seiner
irdischen Pilgerschaft erteilt wird. Sie ist vor allem keine Seinsform,
die in den dem Schicksal unterworfenen Naturursachen enthalten wire.
Die Seele ist ein Werk der Schopfertitigkeit Gottes. Aber in ihrem
Entstehen ist sie dem Schicksale unterworfen, weil sie nur dann ins
Dasein tritt, wenn die Naturursachen den Leib, als ihren Triger,
hervorgebracht haben. Die gesamte Natur vermag aber keine Disposi-
tion, keine Anlage, keine Veranlagung hervorzubringen oder auch nur
annihernd zu erreichen, aus welcher die Gnade so folgen miiBte, wie

11 116, 4.



254 . Siinde und Unsiindlichkeit

die Seele aus den leiblichen Bedingungen folgt. Durch die Gnade erhilt
also der Mensch einen Seinszuwachs, der ihn iiber die Natur wesentlich
erhebt und ithm eine Oberhoheit verletht, die nur mit der Majestit Goltes
vergleichbar, in thr gefestigt ist und aus thr thren vollen Glanz schipft.
Die Verleihung einer solchen Oberhoheit und {ibernatiirlichen Person-
wiirde ist die eigentliche Aufgabe der Gnade. Als Persongabe (donum
personae) bezeichnet sie nur dies, was auf dem geschaffenen Seins-
gebiete allerdings die Hochstleistung bedeutet. Diese Teilnahme an
der Personwiirde Gottes kann nur durch die Mitteilung der un-
geschaffenen Personlichkeit Gottes iibertroffen werden, wie sie in der
Tat durch die hypostatische Vereinigung in der Person Jesu Christi
erfolgt ist.

Zu dieser seinshaften Erhebung und personlichen Besiegelung
durch die Gnade gesellt sich jene, welche der psychischen Ordnung
angehort und dem BewuBtsein des begnadeten Menschen einen ganz
besonderen {iberirdischen, ja iibernatiirlichen Glanz verleiht. Das
nichste Wirkprinzip (principium quo) dieses BewuBtseins ist die Gnade
als formale Heiligkeit. Sie bewirkt im Verstande und im Willen eine
derartige Erhohung iiber ihre natiirliche Leistungsfihigkeit, daB im
begnadeten Menschen das innerste Leben Gottes nach den Person-
ausgingen abgebildet wird'. Das BewubBtsein dieses Vorganges, das
Erfahrungswissen (scientia experimentalis) um die Gottverbundenheit
bildet jene psychische Personlichkeit, die den begnadeten Menschen
auf einer Hohe von Gotterfiilltsein zeigt, auf welche kein natiirliches
Wissen und Streben erheben kann. Was er durch die Gnade seinshaft
ist, ein Kind Gottes, ein von dem Schicksal befreiter und iiber die Natur
hoch emporragender Herr derselben, das wird er nunmehr dem BewuBt-
sein nach, also als lebendiges und lebenspendendes Wesen. Die Gnade
des Pilgerzustandes bringt nicht eine volle Befreiung vom Schicksal
mit sich. Die natiirliche Entwicklung des Leibes und der Seele bleibt
ihm weiter unterworfen. Aber der begnadete Mensch ist auch iiber
dieses erhaben, nicht zwar dem Sein, sondern der Gesinnung nach. Er
ist Herr und nicht Sklave des Schicksals, seines dem Schicksale unter-
worfenen Bestandes. Vermag auch die natiirliche Uberlegung das
Problem des Ubels nicht zu lésen, so wird der begnadete Mensch durch
dasselbe nicht gequilt. Fiir seine Lebensfiihrung ist es durch das
Apostelwort endgiiltig gelést : Non sunt condignae passiones huius

11 43, 5 ad 2.



Siinde und Unsiindlichkeit 255

temporis ad futuram gloriam quae revelabitur in nobis!. Dies ist
sein Wahlspruch und das BewuBtsein seiner Oberhoheit hilt ihn der-
artig iiber den Leiden und iiber dem Schicksal erhaben, daB diese
Umgebung (ea quae extrinsecus apparent) ihn keineswegs irrefiihren,
noch wankend machen kann.

Sowohl die ontologische als auch die psychische Personwiirde um-
geben den begnadeten Menschen mit einem eigenen iibernatiirlichen Glanz.
Thomas nennt ihn mitor gratiae. Uber diesen Begriff haben wir in
unserm Buche « Der thomistische Gottesbegriff » geschrieben 2. Hier
interessiert uns dieser Gegenstand unter einem neuen Gesichtspunkte
zum Zwecke der Bestimmung des Siindenmakels. DaB derselbe eine
Folge der Siinde ist, behauptet Thomas I-II 86, wo er ihn auch als
einen bleibenden Zustand beschreibt. Durch die Siinde erleidet der
Mensch einen Schaden, er verliert an Wert. Wie der Wert einer korper-
lichen Substanz in dem MaBe abnimmt, in dem sie mit fremden, ihrer
Natur entgegengesetzten Bestandteilen vermischt wird, so bringt auch
bei den geistigen Substanzen der Kontakt mit minderwertigen Bestinden
eine Entwertung mit sich. Diese Entwertung heiflen wir Makel.

Den Siindenmakel betrachten wir jetzt von seiten des Suppositum
(principium quod). Der personliche Wert besteht in einer hervor-
tretenden Wiirde, indem die Person durch ihre Selbstbestimmung iiber
andere Bestinde emporragt. Diese Selbstherrlichkeit ist ihrem Wesen
nach ein Seinsglanz (nitor), in dem die Person einen reicheren Seins-
gehalt aufweist als die iibrigen Dinge. Dieser substanzielle Vorrang
ist unverlierbar ; er kann auch in sich nicht vermindert, wohl aber
in seinen AuBerungen derart herabgesetzt und verunstaltet werden,
daB von einer Herrlichkeit nichts mehr, oder bloB eine Namensihnlich-
keit iibrig bleibt 3. Der Mensch miiBte die niedrigeren Dinge als Herr
verwalten. Die Siinde kehrt dieses Verhiltnis um : er wird von den-
selben beherrscht, er ist ihr Sklave. Die Ehre (gloria), die er als Herr
genieBen miiBte, verwandelt sich in Schimpf (ignominia) und es tritt
hiermit eine Seinsentwertung in dem Sinne ein, daB eine Substanz
die ihr naturhaft gebiihrende Stellung aufgibt und einer andern den

1 Rom. 8, 18.

2 Freiburg 1941, Anhang II: Die Herrlichkeit und Verherrlichung Gottes.

3 In diesem Sinne nennen wir z. B. die Geschicklichkeit, Umsicht usw. des
Riubers Klugheit, die Herrschaft des Tyrannen Regierungstiichtigkeit. Man
merkt aber sofort, daB diese Dinge keinen Personglanz, sondern dessen Fehlen

und Abgang bedeuten.



256 Siinde und Unsiindlichkeit

Platz einriumt, der den ihr untergeordneten Dingen nicht entspricht.
In diesem Umtausch der sonst unvertauschbaren Relationen besteht
die personliche Entwertung; das Verschwinden jenes Glanzes, der infolge
des selbstherrlichen Vorranges die Person umgibt, wird als Sitindenmakel
bezeichnet. Noch mehr tritt dies dort ein, wo der personliche Vorrang
nicht durch eine substanzielle Wirklichkeit begriindet wird, sondern
in einer akzidentellen Dinglichkeit gegeben ist. Dies ist der Fall bei
der durch die Gnade begriindeten personlichen Wiirde : durch die
Siinde geht dieselbe vollends verloren, sie wird in der Weise zerstért,
daB nicht einmal eine positive Veranlagung zu derselben iibrig bleibt.
Eine schreckenerregende Besudelung infolge des Verlustes des fritheren
Glanzes und eine beispiellose Erniedrigung infolge des Falles von der
Hohe der Gotteskindschaft in die Tiefe der vogelfreien Verbannung
und vollstindigen Verlassenheit mahnen daran, daB hier eine groBe
Katastrophe vor sich ging und daf dieser Zustand eine nur durch
Gotteskraft allein gutzumachende personliche Entwertung bedeutet.
Der Verlust der Gnade bringt eine derartige Seinsentwertung mit sich,
daB alle durch die Gnade begriindeten Gottesbeziehungen nicht blo3
aufhoéren, sondern den Umtausch, von dem die Rede war, noch hil-
licher und schimpflicher gestalten, als es bei dem Verluste der natiir-
lichen Personwiirde der Fall ist!. Diese personliche Entwertung,
welche den Siindenmakel in dieser Beziehung ausmacht, ist demnach
mit der volligen Entrechtung, mit dem AusschluB aus dem Besitze
jenes Vorranges gleichbedeutend, den wir oben skizziert haben. Der
Seinsverlust der Gottesbeziehungen und deren Vertausch mit minder-
wertigen, der personlichen Wiirde des Menschen mnicht entsprechenden
Beziehungen ist der Siindenmakel als persinliche Besudelung und Ent-
wertung.

Nicht minder groB ist die Entwertung der psychischen Persén-
lichkeit, die im BewuBtsein der eigenen Wiirde besonders zum Vor-
schein kommt. Was seinshaft verloren ging, muB auch fiir das ehrliche
BewuBtsein verloren gegangen sein. Der Mangel an Selbstschitzung,
das BewuBtsein der eigenen Wertlosigkeit sind Zeichen eines schuldbar

1 In diesem Zusammenhange sprechen wir von Gnade im allgemeinen, da
die sakramentale Gnade eine unverlierbare, personliche Besiegelung voraussetzt.
Uber den Charakter werden wir in anderem Zusammenhange handeln. Hier
geniigt es darauf hinzuweisen, daB das Fehlen seiner Gefolgschaft, des Gnaden-
glanzes, die durch ihn objektiv geheiligte Person noch mehr verunstaltet, als
die Verdunkelung des Verstandeslichtes das vernunftbegabte Geschopf zu ver-
unstalten vermag.



Siinde und Unsiindlichkeit 257

verlorenen Glanzes, mit dem jede ehrwiirdige Person sich umgeben
muB und dessen Licht fiir die handelnde Person unbedingt erfordert
ist, um ihren Lebensweg sicher zu gestalten und dessen Verlust auch
die Mitwelt empfinden muB '. Erstirbt aber auch das ehrliche BewuBt-
sein, das den Verlust der eigentlichen Personwiirde wahrnehmen
wiirde, so ist die psychische Entwertung noch groBer. Die Stelle der
Wahrheit nimmt die Falschheit ein und die Hellsicht raumt der Ver-
blendung ihren Platz ein. Ist der Siindenmakel eine privatio nitoris
gratiae, so ist diese Beraubung in beiden Fillen eine furchtbare
Finsternis, die das ganze personliche Sein umgibt und dessen Vorrang
und Wiirde unkenntlich macht. Im ersten Falle kinnten wir den
psychischen Zustand, der als personlicher Siindenmakel auftritt, mit dem
Minderwertigkeitsgefiihl vergleichen. Wie tatunfihig eine von demselben
beherrschte Person ist, und wie wenig sie ihren Nebenmenschen zu
bieten vermag, ist bekannt. Dasselbe mul auch von dem Siinder
gesagt werden, der seiner personlichen Wirde und seines eigenen
Wertes nicht mehr bewufBt ist, oder wenigstens zur Bildung einer
solchen Uberzeugung keine Seins- und Wertunterlage besitzt. Im
zweiten Falle aber haben wir den Typus der aufgeblasenen Hoffart vor
uns, dem weder das Menschliche noch das Gottliche mehr heilig ist.
Ist der erste eine Last fiir sich und fiir die Gesellschaft, so ist der zweite
eine eigentliche Gottesplage, ein Fluch: unertrigliche Uberhebung
iiber andere und eine auf viele Menschenbeziehungen sich erstreckende
Gewalttitigkeit zeigen die innere Zerriittung und Verfinsterung an.
Dem Siindenmakel als bleibendem Zustand, der eine Folge der
Stinde ist, muB eine persénliche Zerriittung als Ursache der Siinde und
ihres Makels vorausgehen. Die Siinde, wie jedes Ubel im allgemeinen,
kann nur auf eine causa deficiens zuriickgefithrt werden. Dieser Mangel
liegt allerdings in den nichsten Prinzipien der Titigkeit ; dort aber,
wo das principium quod selbstbestimmend vorgeht, muB auch die
Person selbst in ihrem Personsein Schaden gelitten haben, bevor sie
die nichsten Prinzipien mangelhaft bestimmt. Der Verlust der person-
lichen Wiirde muB3 ontologisch und psychisch der Siinde vorausgehen.
Nur die Gottverlassenheit kann gottwidrige Werke hervorbringen.
Psychisch kommen die verschiedenen Hemmungen in Betracht, welche
die richtige Einschitzung der eigenen persénlichen Wiirde hindern

1 So tritt der Zustand ein, den Job 9, 32 beschreibt : Tamen sordibus intinges
me et abominabuntur me vestimenta mea. Der Siinder erscheint so besudelt,
daB er selbst von seiner nichsten Umgebung verabscheut wird.

Divus Thomas. 17



258 Siinde und Unsiindlichkeit

oder unmdglich machen. Das aktuelle BewuBtsein der Gotteskind-
schaft oder der Gottesbeziehungen im allgemeinen ist mit der siind-
haften Selbstbestimmung ginzlich unvereinbar. Dasselbe mull ganz
verschwinden oder so verdunkelt werden, daB sein Glanz und seine
fiilhrende Leuchtkraft auf die Selbstbestimmung keinen EinfluB {ibt,
oder darin so gehemmt wird, daB sein Licht die Finsternis nicht durch-
dringen kann. Wir gelangen hiermit zu einer Verfinsterung, die die
handelnde Person in das Dunkel entweder der Pflichtvergessenheit
oder der Schwiche und Ohnmacht hiillt. Es geht demnach dem Siinden-
makel als bleibendem Zustand eine Beraubung des Personglanzes voraus.
Siindigen kann nur eine Person, die die Herrschaft iiber ihre Tdtigkeits-
prinzipien, iiber deren Gegenstinde und iiber die ihr wuniterstellte Um-
gebung verloren hat. Siindigen kann weiters nur eine Person, die sich
iber thr Seimsprinzip ungebiihrlich erhebt und ithm die schuldige Ehr-
furcht und Unterwerfung verweigert. Aus diesen dunklen Quellen flieBt
die Siinde und erhdlt ihre Merkmale, die an ein pflichtvergessenes
und ohnmichtiges Suppositum als principium quod der Titigkeit
erinnern. Als Pflichtvergessenheit wird die Siinde mit dem Aus-
drucke ap.élerx bezeichnet, die eine allgemeine Nachlissigkeit bedeutet.
xséBera driickt bereits die frevelhafte Verachtung der Gottheit aus.
avosiétrs schlieBt beides in sich unter dem Begriffe einer wirklichen
Gottlosigkeit. Sehr scharf ist die Umschreibung in dieser Beziehung
im Worte &feroxaxmaig, wo schon die Etymologie des Wortes an die
vorsitzliche (9éhw) Schlechtigkeit mahnt, also einen Abfall des Siinders
von seinen Verbindlichkeiten bedeutet.

Die Kraftlosigkeit der Person des Siinders driickt a3vvamix aus,
wie auch agpderqpe, das bei den Stoikern die Fehlerhaftigkeit des noch
nicht gelduterten Menschen bedeutet. Moy0%six bezeichnet die Un-
brauchbarkeit, den sittlichen Verfall, die Verwundung, und ist mit
aclévera gleichbedeutend, worin die Kraftlosigkeit und Schwiiche sehr
prignant ausgedriickt wird.

Die Siinde setzt demnach eine persénliche Entwertung voraus,
die als voriibergehende Beschaffenheit ebenso beschrieben werden kann,
wie der bleibende, zustindliche Siindenmakel. Von dem Siindenmakel
vermag sich keine geschaffene Person zu befreien. Sie ist daran
gebunden, sie ist von Todesschatten und Finsternis umgeben, solange
der helle Gnadenglanz nicht wieder aufleuchtet !. Diese Notwendigkeit,

! Den Eintritt des unverwischbaren Siindenmakels kann man mit voller
GewiBheit nur fiir das Gnadengebiet behaupten. Von hier aus schlieBen wir



Siinde und Unsiindlichkeit 259

dem Siindenmakel wunterliegen zu wmiissen, mnemmen wir Sitindenschuld
(reatus culpae). Auch diese muB in der handelnden Person gegriindet
sein, von ihr auf die Seele in Form eines bleibenden Zustandes iiber-
gehen. Hier tritt uns der Siinder als ein von einem bewuBten Fehler
oder Mangel behaftetes Suppositum entgegen, das fiir seine Tat ver-
antwortlich ist und in dieselbe alle Mingel und jede Schuld selber
hineintrigt. Selbstverschuldete Pflichtvergessenheit und Schwiche
sind die Siindenquellen, und deshalb ist eine von Fehler und Schuld
behaftete Person Ursache der Siinde. Die Fehlerhaftigkeit driickt
Aefmw aus, worin ein Nachlassen, oder auch Auslassen, die Unter-
brechung einer kontinuierlichen Tiatigkeit nahegelegt wird. Diesem
Ausdruck entspricht das lateinische « deficio » und seine Ableitungen,
z. B. defectus. Die Siinde wird unter diesem Gesichtspunkt EXieufis
genannt, das ein allgemeiner Ausdruck fiir jedes Defektvolle, Mangel-
hafte, unter dem MaB Bleibende ist. ‘Amsptnua, apaptic und mAqppéinpa
sind weitere Bezeichnungen fiir die Fehlerhaftigkeit des Siinders, die
dann, von der Ursache auf die Wirkung tibertragen, auch deren Wesens-
merkmale ausmachen. Airia bezeichnet die Schuld als Beschuldigung,
welche die siindige Person als Ursache sich zuzieht.

Ist die Siinde eine fehlerhafte menschliche Handlung, so ist der
Grund dieser Mangelhaftigkeit hauptsichlich in den nichsten Prinzipien
(principium quo), die sie hervorbringen, zu suchen. Die einzelnen
Akte, durch welche Verstand und Wille gestaltet und einer festen
Bestimmung (imperium) zugefiihrt werden, sind wohlbekannt. Weder
der Verstand noch der Wille sind in sich wirkliche Werte. Nur der
Potenz nach sind sie auf ihre Gegenstinde hingeordnet. Der tat-
sichliche Besitz oder das Wirklichwerden nach denselben ist einem
miihsamen Vorgange iiberlassen. Von dem Ablauf dieses Vorganges
hingt der Seinswert des Verstandes und des Willens als Ursachen der
menschlichen Handlung ab, wie auch der moralische Seinswert dieser
selbst. Der Verstand geht zunichst zielsetzend vor, worauf die Annahme
oder die Zuriickweisung (intentio) von seiten des Willens erfolgt.
Keimhaft ist damit das Schicksal der menschlichen Handlung ent-

auch auf die gleiche Forderung fiir die reine Natur. Etwas Ahnliches liegt hier
vor wie bei der Reue. Mit dem natiirlichen Lichte des Verstandes sehen wir nicht
ein, daB zur Vollkommenheit der Reue der Abscheu vor der begangenen Siinde
erforderlich ist. Die Offenbarung belehrt uns dariiber mit aller Klarheit. Riick-
schlieBend behaupten wir, daB dies auch eine Naturrechtsforderung ist; ein
Beweis, daB die Offenbarung die natiirliche Erkenntnis erginzen oder bekriftigen
kann.



260 Siinde und Unsiindlichkeit

schieden, da eine unabinderliche Zielsetzung eigentlich schon alles
in sich schlieBt, was zur Verwirklichung derselben erfordert ist. Die
Hinfilligkeit der menschlichen Entschliisse, wie auch die schrittweise
Anndherung zum Ziele erfordern indes eine Reihe weiterer Akte, um
die menschliche Titigkeit ihrer Vollendung entgegenzubringen. Die
Beratung, die Auswahl der geeigneten Mittel bezeichnen nur schema-
tisch die Grenzpunkte, die auf diesem Wege beriihrt werden miissen.
Alles muB genau abgewogen, nach dem wesenhaften Gegenstand
bemessen und den Umstinden angepal8t werden. Ist der Verstand mit
allen diesen Prinzipien ausgeriistet und der Wille geneigt, nach den-
selben zu handeln, so haben wir alles, was zur Verwirklichung eines
esse secundum rationem notwendig ist. Je nach der Differenzierung
dieser Prinzipien fillt auch die menschliche Handlung gut oder bose,
recht oder unrecht, gerecht oder ungerecht usw. aus!. Wie der Ver-
stand in seinen spekulativen Urteilen irren kann, so ist dies noch mehr
auf dem Gebiete des praktisch Wahren moglich. Und wie der Wille
in seinen Entschliissen fest und unbeweglich sein kann, so ist auch das
Gegenteil moglich ; ja, seine Wandelbarkeit bringt es mit sich, daB er
das wirklich Gute mit dem scheinbaren verwechselt und so seine Ent-
scheidungen verunstaltet. Hieraus entsteht die Bestimmung des Ver-
standes und des Willens nach Qualititen verschiedenster Arten und
Werte, nach welchen die Moralitit der genannten Prinzipien und ihrer
Tiatigkeit beurteilt wird.

Die férdernden und hemmenden Elemente des Willensentschlusses
bespricht Thomas genau. Zu diesen gehéren vor allem die Gemiitsbe-
wegungen (passio), die das Verstandesurteil leicht beeinflussen und zu
dessen Erleuchtung oder Verdunkelung wesentlich beitragen. Auch die

1 Die hauptsachlichen Merkmale der menschlichen Handlung stellt Thomas
I-II 18-21 zusammen. Sie konnen nach folgendem Schema veranschaulicht werden :

(essmtialiter s
conformitas |c¢um norma transcendente, cum lege aeterna
m norma s . cum lege naturali
“H b cum normis 1mmanent1bus{cum 1 ge ositiva
Esse secun-|28€0d1 oge P

mitate vel difformitate cum malum iniquum, inius-

dum ratio- ut consequuntur ex confor- | bonum, rectum, iustum
”’
nem = esse)

morale in suis [Pure normis
prieta- bilitatem subiecti agentis | vituperabile
tibus meritorium

| relative ad retributionem

ut sequuntur ad responsa.—{laudablle
{ demeritorium.



Siinde und Unsiindlichkeit 261

Einstellung zum Wissen selbst spielt eine groBe Rolle bei der mora-
lischen Wertung, wie auch die habituelle Ausriistung sowohl des Ver-
standes als auch des Willens!. Das Licht des Verstandes ist die
Wahrheit. Sie ist seine Stirke, wie auch die Leuchtkraft fiir das
eigentliche Menschsein. Die Stirke des Willens besteht in seiner Festig-
keit in der Verfolgung des Guten und in der beharrlichen Ausfiihrung
der zielbewuBten Pline. Die natiirliche Bestimmung zu diesen Gegen-
stinden ist in der Form einer transzendentalen Relation beiden Fahig-
keiten eigen. Sie sind nur dann in ihrer naturgemifBen Lage, ihr Wirk-
lichwerden ist nur dann ein der Natur entsprechendes, wenn sie im
Besitze des Wahren und des Guten sind. Hieraus entsteht ihr Seins-
glanz, hierdurch entsprechen sie ihrer natiirlichen Bestimmung, und
nur in dieser Ausriistung koénnen sie jene Stellung behaupten, die ihnen
sowohl im Personsein, als auch im Universum selbst, dessen entwick-
lungsfihiges und -verpflichtetes Glied der Mensch ist, zukommt. Die
natiirliche und naturgemiBe Gestaltung und Ausriistung eines Dinges
stellt dessen Wohlsein, Schonheit und Seinsglanz dar, die Verminderung
derselben aber erscheint als Ubel, Verunstaltung, Seinsverstiimmelung
und Besudelung. Glanz bedeutet auf dem Seinsgebiete Vollstindigkeit,
ein entsprechendes Wirklichsein, den Sieg des Seins (actus) iiber das
Nichtsein (potentia). Fiir den Verstand bedeutet das den Besitz der
Wahrheit, fiir den Willen den Besitz des Guten. Finsternis, Verdunke-
lung bezeichnen auf dem Seinsgebiete Unvollkommenheit, Unvollstin-
digkeit, das Fehlen des Wirklichseins, das Uberhandnehmen, den Sieg
des Nichtseins (potentia) iiber das Sein (actus). Deshalb wandelt der
Verstand ohne die Wahrheit in der Finsternis und der Wille ohne
den affektiven Vollbesitz des Guten im Schatten des Todes. Beiden
fehlt die Bewegungsfreiheit und die natiirliche Nahrung, sodaB ihr
Weg ein Zwang, ihr Leben nur ein schattenhaftes, auBer dem eigent-
lichen Lebensraume sich abspielendes Dasein bedeutet.

Aus diesen Evirterungen erhellt, warum vor allem die Siinde wider-
natiirlich ist ®. Sie ist sowohl in sich, als in ithrem Ursachen eine Seins-
verminderung. Die Natur ist, statisch genommen, immer eine propor-
tionierte Seinsvollendung ; dynamisch betrachtet ist sie aber eine Er-

1 In bezug auf die Siinde legt dies alles Thomas I-II 75-84 meisterhaft
dar, so daB man iiber die Ursachen der Siinde prinzipiell eine vollstindige Uber-
sicht erhilt. Man findet hier eine Anleitung, wie die Moralitit der einzelnen
Handlungen individuell zu beurteilen ist.

2 I-1T 71, 1-2.



262 Siinde und Unsiindlichkeit

ginzung durch solche Prinzipien, die eine der Natur entsprechende,
fehlerlose Titigkeit ermdoglichen. Die substanzielle Natur ist in sich
einer Vermehrung oder Verminderung nicht zuginglich!. Nur ihre
Lage (dispositio) kann dem Stande oder dem Falle nach (gemil einer
Zustindlichkeit, status) eine Verinderung erfahren 2. Von einer solchen
Verinderung redet Thomas I-II 81 ff. Sie wurde durch die Siinde
Adams herbeigefithrt und bedingt die Fortpflanzung der menschlichen
Natur in einer dem Urzustande gegeniiber minderwertigen Form.
Thomas behilt recht, wenn er IV C. Gent. 52 hinter den zahlreichen
Unvollkommenheiten der menschlichen Natur und hinter dem Siege
der Materie iiber den Geist eine Besudelung und Entkriftung der Natur
vermutet. Was er schon fiir den Verstand als eine annehmbare (proba-
biliter potest aestimare), wenn auch nicht beweisbare Wahrheit ansieht,
wird durch die Offenbarung zur vollen Gewilheit erhoben und als
Glaubenswahrheit vorgelegt. - Die menschliche Natur befindet sich
nicht in einer Lage, in der ihr voller Seinsglanz, insbesondere aber
die Herrschaft des Geistes iiber die Materie hervortreten wiirde. In
ihrem jetzigen Zustande ist eine Seinsverkiimmerung festzustellen,
die zwar nicht die substanziellen Bestandteile der Natur, aber doch
deren Wohlordnung betrifft. Die Erbsiinde zihlt Thomas unter den
Ursachen der personlichen Siinden auf. Als personliche Siinde Adams
hat sie die Verunstaltung der menschlichen Natur herbeigefiihrt ; als
Erbstiick der Menschheit {ibt sie ihren traurigen EinfluB auf alle
Menschen aus, die von Adam abstammen. Widernatiirlich ist die Lage
der menschlichen Natur, weil sie jener Seinsvollkommenheit entbehrt, die
thr als eine naturgemdfe Vollendung von threm Schopfer gnadenvoll zu-
gestanden wurde; und infolge dieser Seinsverkiimmerung geht ihr ein
Glanz, emm Vorrang ab, der sie sichtbar iiber die Korperwell erheben
und von deren verderblichem Einfluf vielfach befreien wiirde.

Der Seinsmakel der Natur macht das Wesen der Erbsiinde und ihrer
eigentlichen Besudelung nicht aus, wohl aber ist sie deren Folge und
verbleibt auch noch als Schwiche und Krankheit der Natur, wenn
die Person von dem Makel der Erbsiinde befreit ist 3. Die Entwertung

1 I-IT 85, 1.

2 Den Begriff des status naturae und personae kann man am ersprieBlichsten
nach II-II 183 bilden.

3 Sehr schén bespricht den Vorgang der Besudelung der hl. Thomas
III 8, 5 ad 1. Durch die Zeugung wird eine Natur fortgepflanzt, der der status
integritatis nicht bloB nicht gehort, sondern die dessen direkt unwiirdig ist. Der
status integritatis war zwar eine Gabe innerhalb der Naturgrenzen, besaB aber



Stinde und Unsiindlichkeit 263

des substanziellen Prinzips bringt auch eine solche der nichsten
Prinzipien mit sich!. Die Gottverlassenheit der Natur ist eine voll-
stindige. Die Vorziige des status integritatis wurden ihr im Interesse
der ginzlichen, hemmnungslosen Unterwerfung unter Gott durch die
Gnade zugestanden. Der Verlust der Gnade hat auch den der Natur-
vorziige zur Folge gehabt, sodaB die menschliche Natur in ihrer jetzigen
Lage in einem minderwertigen und seinshaft abgeschwichten Zustande
sich befindet. Und weil diese krankhafte Disposition auch den nichsten
Prinzipien der Titigkeit (Verstand, Wille, sinnliches Begehrungs-
vermdgen usw.) anhaftet, kann Thomas im Prolog zur Erbsiinde
behaupten : « habet quendam specialem modum causandi peccatum in
alterum per originem ». Betrachten wir demnach die Prinzipien der
Siinde in der Richtung der Wirkursichlichkeit, so finden wir als eine
allgemeine Ursache derselben die abgeschwichte, in ihrem Sein ver-

in der uns bekannten Ordnung der Vorsehung seinen Daseinsgrund in der heilig
machenden Gnade. Die Natur wurde deshalb geschmiickt und in einen Stand
versetzt, in dem die Forderungen des Geistes die Oberhand gewannen, damit
das Personsein den Glanz der Gottesbeziehungen umso heller aufzuweisen ver-
moge und so durch die heiligmachende Gnade die Natur auch eine iibernatiir-
liche Ahnlichkeit und Adelung erfahren kénnte. Die Ursache — Prioritit (in ordine
perfectionis) gehoért demnach unstreitig der Gnade zu, aber in der Entstehungs-
ordnung (in ordine generationis) ist die Natur mit ihrer standesmiBigen Aus-
riisstung frither, und als solche Seinsgrund der Gnade, ihnlich wie die kérperlichen
Dispositionen Seinsgrund der Seele sind. Auf eine Natur in statu integritatis
wiirde die Gnade naturgemafBl folgen, wie auf die korperlichen Dispositionen
naturgemifl die Seele folgt. Wird also nicht die natura integra, sondern die
natura corrupta fortgepflanzt, so ist auch das Personsein ein solches und kann
die heiligmachende Gnade keineswegs beanspruchen : die verdorbene, minder-
wertige Natur ist Ursache der personlichen Besudelung infolge des Fehlens der
heiligmachenden Gnade. Die durch Christus hergestellte Gnadenordnung wird
nicht durch die Fortpflanzung der Natur, sondern durch die personliche Tatigkeit
vermittelt. Die Natur, welche seinem heilenden Einflusse unterstellt wird, ist
nur ein Schuldschein, ein Gegenstand des MiBfallens Gottes, so daB sie nicht
direkt Unterlage der Titigkeit Christi ist. Sie bezieht sich zunichst auf das
Personsein, das durch das Heilswerk Christi und durch dessen Mitteilung in den
Sakramenten die Gottesbeziehung nach der Adoptivkindschaft wieder erlangt.
Die Natur nimmt an dieser Wiederherstellung in ihrer Eigenschaft als Natur
nicht teil, d. h. sie wird des status integritatis nicht teilhaft. Nur als Besitz einer
begnadeten Person erhilt sie die iibernatiirliche Adelung, nach welcher sie der
Gotteskindschaft entsprechend sein und titig sein kann. Hier ist also die um-
gekehrte Ordnung : Die Person-Heiligkeit, als sanctitas obiectiva, ist der Seins-
grund der Heiligung der Natur nach der Richtung der sanctitas formalis, die
aber keineswegs eine Heilung der Natur in ihren natiirlichen Proportionen
bedeutet, sondern bloB ein Zugestindnis an sie und eine Erginzung nach iiber-
natiirlichen Moglichkeiten bedeutet.
1 Die Ausdehnung dieser Entwertung bespricht Thomas I-II 85.



264 Siinde und Unsiindlichkeit

minderte Natur. Sie ist ihres Seinsglanzes beraubt, in ihren Wirk-
kriften geschwicht, also als Natur besudelt, bemakelt und mangelhaft.

Die ganz natiirliche Lage! der menschlichen Natur wire der
status integritatis. Der bloBe Nichtbesitz desselben wiirde fiir den
Menschen keine Unvollkommenheit bedeuten. Allein sein Verlust ist
eine Seinsverminderung und fiihrt deshalb auch einen widernatiirlichen
Zustand fiir deren Besitzer herbei. Da in der jetzigen Lage der Mensch-
heit eine solche im Sein verminderte Natur fortgepflanzt wird, die
auf die menschlichen Handlungen, besonders wegen jener Mangel-
haftigkeit, welche man Begierlichkeit (concupiscentia) nennt, einen
groBen EinfluB ausiibt, so konnen wir sagen, daB die Siinde, die auf
ste, als auf thren Urgrund zuriickzufiihven ist, immer ein widernatiirliches
Geschehen, eine widernatiirliche Tat bedeutet.

Infolge der Erbsiinde befindet sich die menschliche Natur auBer-
halb ihres eigentlichen Lebensraumes. Sowohl die Seinsverbindung
mit Gott, als auch das unstillbare Verlangen nach ihm, beweisen, dal3
der Lebensraum der Seele, wo sie ihre Nahrung suchen und sich
erziechen muB, Gott ist. Durch die Urgnade wurde der Mensch nicht
bloB zur Umgebung dieses Lebensraumes, sondern auch zu dessen
innersten Schiitzen zugelassen ; durch den Verlust der Urgerechtigkeit
ist sie von denselben ausgeschlossen. Die Seele mul} die Nihrwerte
dieses Lebensraumes nicht bloB entbehren und sich mit einer minder-
wertigen Nahrung begniigen, sondern infolge ihrer Entkriftigung ver-
mag sie selbst die natiirlichen Gegenstinde nur unvollkommen zu
bearbeiten, wie dies die zahlreichen Irrtiimer des Verstandes und die
mangelhaften Entscheidungen des Willens beweisen. Auf diese Weise
kommt der Mensch auf seiner Pilgerfahrlt mit mannigfachen, fiir seine
durch die Gnade geadelte Natur fremden Elementen in Verbindung, die
thre Entwertung herbeifiihren. Aus einer so besudelten Natur und aus
der mangel- und makelhaften Gestaltung der nichsten Titigkeits-
prinzipien konnen nur besudelte Taten folgen, die man Siinden nennt.
So hat die Siinde auller der personlichen Makel auch eine andere zur
Folge, die man formale Besudelung nennen kann und die die eigent-
liche Grundlage der objektiven, personlichen Entwertung ist.

Der eigentliche Sitindenmakel ist eine Beraubung des Gnaden-
glanzes. In welchem Sinne dies eine Verfinsterung, eine Versetzung

1 Sofern unter « natiirlich» die letzte Grenze verstanden wird, die im
Rahmen der Natur, wenn auch nicht ohne einen Eingriff ihres Urhebers erreicht
werden kann.



Siinde und Unsiindlichkeit 265

ins Reich des Todes und eine vollstindige Seinsentwertung bedeutet, wer-
den wir spiter besprechen. Der Siindenmakel ist also eine allgemeine
Entkriaftung, Verdunkelung und Seinsverminderung der menschlichen
Natur und ihrer Titigkeitsprinzipien. Wie aber jede tugendhafte
Handlung die Schonheit und den Seinswert einer begnadeten Person
erhoht und sie in einem neuen Glanze erscheinen liBt, so vermindert
auch jede Siinde den personlichen Wert und fiihrt eine neue Besudelung
herbei. Dies ist die formale Entheiligung der Seele. Sie weist ebenso-
viele Arten auf als es Arten der Siinde gibt, und ebensoviele Schat-
tierungen als die zahlenmiBige Vervielfiltigung der Siinde sie zur
Folge hat!. Mit dieser Lehre steht der hl. Thomas auf einem festen
Boden. Die Psychologie lehrt ziemlich einmiitig, daB kein BewuBt-
seinsinhalt vollig spurlos verschwindet. Eine angemessene Anderung,
die einen Zuwachs oder eine Verminderung der psychischen Person-
lichkeit mit sich fiihrt, ist eine bestindige Begleiterscheinung des
Seelenlebens. Umsomehr muB3 dies der Fall sein bei Handlungen von
solcher Tragweite, wie die actus humani es sind. Nach Analogie der
psychischen Verminderung miissen wir auch den Siindenmakel als
eine formale Entweihung und Besudelung auffassen. Die dynamische
Seinsgrundlage desselben ist in den mangelhaft und fehlerhaft gestal-
teten Titigkeitsprinzipien zu suchen; statisch aber ist er eine Ver-
dunkelung der Seele durch minderwertige Produkte, ein Schatten, der
dadurch auf sie fillt, daB die Gnadensonne sie nicht belichtet und
ihre Wirkung durch Hindernisse verschiedenster Art (die einzelnen
Siinden) gehemmt wird. Der Siindenmakel ist demnach eine Seins-
verminderung der Seele infolge der Beraubung der richtigen Geistes-
werke und eine Besudelung durch Taten, die entweder eine Beimischung
mit Elementen, die unter der Seele stehen (Fleichessiinden) oder einen
Mangel an Berithrung und Zusammenhang mit den Gottesbeziehungen
bedeuten. Der Siindenmakel ist endlich die Versetzung der Seele in
eine widernatiirliche Lage, in der sie sich nicht ihrer Natur entsprechend
bewegen, und aus welcher sie sich selber nicht befreien kann (reatus
culpae).
* * *

Die Lehre vom Siindenmakel kénnen wir also zusammenfassen :

1. Der Siindenmakel ist eine Folge der Siinde, setzt aber die Ent-
wertung und die Besudelung der Titigkeitsprinzipien voraus.

1 I-IT 86, 1 ad 3.



266 Siinde und Unsiindlichkeit

2. Als objektiver Mangel (Gegensatz zur sanctitas obiectiva) ist
er eine Entwertung des Personseins, eine Beraubung jenes Glanzes,
der ihm auf Grund der Oberhoheit und des Seinsvorranges naturgemil
gebiithrt. Dies gilt auch, und in erster Linie, fiir die Gnadenordnung,
da der Gnadenglanz ein personlicher Besitz ist und so vermittels der
Person die Natur erhellt (mediante persona competit naturae) und in
eine hohere Stellung versetzt. Sofern das Personsein seinshaft keine
Entwertung erfihrt, wie dies bei der substanziellen Personlichkeit und
bei dem sakramentalen Charakter der Fall ist, kann der Siindenmakel
als eine Versetzung in eine widernatiirliche Lage gefaf3t werden, indem
die Person den Gnadenstand, den sie haben miillte, entbehrt oder
dessen unwiirdig ist.

3. Als formale Besudelung (Gegensatz zur sanctitas formalis) ist
er eine allgemeine Entkriftung der Natur, die sich auBerhalb ihres
Lebensraumes befindet, lebensunfihig, tot, und in eine widernatiirliche
Lage versetzt ist. So ist er die privatio nitoris gratiae. Innerhalb
dieser allgemeinen Seinsverminderung unterscheiden wir die den ein-
zelnen Siinden eigentiimliche Verunstaltung der Seele, die den Seins-
glanz, die AusgieBung des esse secundum rationem auf die psychische
Personlichkeit und auf alle ihre Elemente und dynamischen AuBerungen
dhnlich vermindert und verfinstert, wie umgekehrt die tugendhaften
Taten ihn steigern und erhellen.

4. Der Siindenmakel, als bleibende Folge der Siinde, ist der Inbe-
griff alles HiBlichen, Mangelhaften, Verschuldeten, das in dieser ent-
halten ist. Von ihm entgehend, kénnen wir auf die Zerriittung
der handelnden Person und auf die Entkriftung ihrer Fihigkeiten
schlieBen und so die Siinde nach allen Merkmalen und Wesensziigen
erkennen. Im Folgenden werden wir die Mingel untersuchen, die von
seiten des Gegenstandes und dessen Objektsbeziehungen der Siinde

anhaften. (Fortsetzung folgt.)

Anhang zu FuBnote 2, S. 142.
EinfluB des ersterkannten Seins auf die gesamte Verstandesfiihigkeit.

Das « Sein » bedeutet sowohl als Seinsprinzip (principium essendi) wie
auch als Erkenntnisprinzip (principium cognoscendi) einen Vorrang (auc-
toritas) iiber alle Einzelerscheinungen der Wirklichkeit und der Erkenntnis.
Der Bestand des Teilhabenden ist an das Ansichseiende gebunden, kann
nur aus diesem abgeleitet werden : Omne quod est per participationem,
reducitur in id, quod est per essentiam. Der Vorrang des Seinsprinzips



Siinde und Unsiindlichkeit 267

ist absolut und in allen Fillen eindeutig bestimmbar, wihrend der Primat
des Erkenntnisprinzips relativ ist, sodaB diesem sowohl in sich (dem
Inhalte nach) als auch in seiner fithrenden Stellung, je nach der spezifischen
Verschiedenheit des Verstandes, dessen Gegenstand es bildet, eine ganz
eigene Bedeutung zukommt. Meisterhaft schildert dies der hl. Thomas
I 79, 2. Das Gemeinsame ist, daB3 das allgemeine Sein ersterkannter Gegen-
stand (primum cognitum, obiectum primarium) und Erkenntnisgrund
(ratio cognoscendi) fiir jeden Verstand ist. Nur ist die Allgemeinheit
wesentlich verschieden, je mach der Fassungskvaft der Vernunft. Letztere
kann sich dem Gegenstand gegeniiber tatig, schopferisch, oder auf-
nehmend, passiv verhalten. Das erste bedeutet durchaus nicht die Hervor-
bringung des Gegenstandes, dessen Prioritit naturhaft vorausgesetzt werden
muB. Das Sein ist der Triger des Wahren und des Guten, sodaB diese
naturhafte Ordnung als unvertauschbare Beziehung dieselben begleitet.
Wir kénnen demnach von einer schopferischen Vernunft nur in dem Sinne
reden, daB das Sein reine Wirklichkeit ist, in der Vernunft und Wille
sowohl seinsmaBig als auch in gegenstindlicher Beziehung identisch sind.
Auf Grund dieser Gleichheit beherrscht die Vernunft ihren Gegenstand
ebenso, wie derselbe als Sein das Gesamtgebiet des Seienden beherrscht,
in sich faBt. Seins- und Erkenntnisgrund, und deshalb auch Seins- und
Erkenntnisordnung, sind in diesem Falle identisch. Das allumfassende
Sein (actus omnium intelligibilium) ist der ersterkannte Gegenstand und
Erkenntnisgrund der goéttlichen Vernunft.

Verhilt sich aber die Vernunft zu ihrem Gegenstand aufnehmend,
so kommt demselben eine Seins- und Bewirkungsprioritit in der Richtung
der gegenstindlichen Verwirklichung zu. Fiir das rein geistige Wesen
bezeichnet die eigene Substanz den ureigenen Gegenstand und auch den
Erkenntnisgrund. Auch die mitgeschaffenen Begriffe sind nach den Forde-
rungen derselben gemessen und eingegossen. Aus diesem Grunde kann
man sagen, daB der Gesichtskreis eines solchen Wesens sowohl dem Um-
fange als auch dem Inhalte nach durch den Seinsgehalt, durch den Voll-
kommenheitsgrad der eigenen Substanz gezogen ist. Da nun die eigene
Substanz zugleich mit den von ihrem Seinsgehalt erforderten Species
erfaBt wird, kann man sagen, daB das allgemeine Sein hier eine der
eigenen Wesenheit angemessene Fiille von Wirklichkeit bedeutet (ens in
quidditate substantiae immaterialis), die aber mit einer Moglichkeit von
noch weit groBerem Umfange verbunden ist. Gerade diese Vervollkomm-
nungsfihigkeit solcher Wesen ist der Ausgangspunkt von Fehlern und
Siinden. Ihr Gesichtskreis ist nach dem MaBstabe des geschaffenen Seins
(esse participatum) bestimmt. Dies ist aber auch fiir die vollkommenste
geschaffene Substanz sehr beschrinkt, sodaB ein Auflehnen (superbia)
entweder gegen diesen Tatbestand oder ein selbstherrliches Streben nach
Verwirklichung des potenziellen Teiles das Schicksal solcher Wesen in der
Richtung des unabinderlichen Ubels entscheiden kann.

Die eigentiimliche Seinsbeschaffenheit der Seele bringt es mit sich,
daB die menschliche Vernunft ihrem Gegenstande gegeniiber sich nicht
bloB aufnehmend verhilt, sondern daB derselbe eine noch grdBere Be-



268 Siinde und Unsiindlichkeit

schrinktheit aufweist, als jener der rein geistigen Substanzen. Wie die
Seele kraft ihres Wesens actus corporis ist, entspricht auch dem mensch-
lichen Verstande das materiell Seiende (ens in quidditate sensibili) als
ureigenster Gegenstand. Der ganze Gesichtskreis des Menschen ist durch
ein solches Sein gezogen, sodal fiir seine Vernunft ein anderer natiirlicher
Erkenntnisgrund nicht moglich ist. Als ersterkannter Gegenstand ist
dieses Seiende ganz unbestimmt, verworren, weist aber kraft seines Ur-
sprunges auf die Sinnenwelt hin, welcher seine niahere Bestimmung ent-
nommen werden kann. Dieser ersterkannte Seinsbegriff ist der Gegen-
stand jeder weiteren Verstandestitigkeit, indem er gleichsam als Stoff
der Gestaltung und der Begriffsbildung beniitzt wird. Aus ihm entsteht
durch die analytische Abstraktion der logisch allgemeine Seinsbegriff, der
vollig inhaltsleer ist, aber eben deshalb eine unendliche Beziehbarkeit auf-
weist und als solcher eine gemeinsame Aussageweise ist. Durch die synthe-
tische Abstraktion entsteht der Inhaltsreichtum des menschlich faBbaren
Seinsbegriffes. Er ist der Begriff des esse participatum, in dem alle inneren
und &duBeren notwendigen Beziehungen der Sinnenwirklichkeit keimhaft
(aber nicht mehr in potentia wie im logisch allgemeinen Sein, sondern
actu) enthalten sind. Daher ist dieser Seinsbegriff der tatsichliche Er-
kenntnisgrund jeder real begriindeten Verstandestitigkeit, wihrend das
andere allgemeine Sein nur zu logischen Moglichkeiten, zu reinen Denk-
objekten fiihrt, die an sich, ohne die Begriindung durch das esse partici-
patum, blo8 entia rationis sind. Man kann daher sagen, daB dieser
Seinsbegriff das allumfassende medium in quo jeglicher natiirlichen mensch-
lichen Erkenntnis ist. Diese Fiihrung ist indes ganz allgemein und ver-
mittelt iiber die Einzelgegenstinde blo eine verschwommene Erkenntnis,
welche nur die allen gemeinsamen Merkmale (rationes communes) dar-
stellt. Die menschliche Erkenntnis bringt nicht bloB eine Schematisierung
dem logischen Umfange nach, sondern auch eine inhaltliche Verall-
gemeinerung mit sich. Aus diesem Grunde stellt auch das hochste Produkt
menschlicher Abstraktion, der reale Seinsbegriff, eine solche Allgemeinheit
dar, welche zwar alle notwendigen Seinsbeziehungen umfaBt, dieselben
aber in eigener Kraft, nach den eigentlichen Seinsgriinden (secundum
proprias rationes) nicht enthilt. Hieraus stammt die Notwendigkeit der
miithsamen Bildung von entsprechenden Species fiir jeden einzelnen Gegen-
stand. Es besteht demnach fiir den menschlichen Verstand kein natiir-
licher Erkenntnisgrund, der ihn vollstindig rechtfertigen, irrtumslos
gestalten wiirde. Fehler in der Erkenntnis, Siinden im Wollen sind deshalb
als Moglichkeiten in der seelischen Anlage des Menschen begriindet, insofern
sie ihn an das sinnlich gegebene Sein bindet. Dies ist die unvollkommenste
Seinsgegebenheit. Nicht bloB aus Akt und Potenz dem Sein nach, sondern
auch aus Materie und Form in der Wesenheit zusammengesetzt, ist dieses
Seiende der geeignete Triager des Ubels. Kein Wunder, daB es auch fiir
die reprisentative Erkenntnisordnung nur zu einer schwachen Fiihrung
geeignet ist.



	Sünde und Unsündlichkeit [Fortsetzung]

