
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 19 (1941)

Artikel: Sünde und Unsündlichkeit [Fortsetzung]

Autor: Horváth, Alexander M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762753

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762753
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sünde und Unsündlichkeit.
Von Dr. Alexander M. HORVATH 0. P.

(Fortsetzung.)

Die Sünde.

1. Verhältnis des Seins und Nichtseins zum allgemeinen Sein
Wesentlicher Unterschied zwischen dem physischen

und moralischen Übel.

Die mangel- und fehlerhaften Vorkommnisse in der Natur werden

unter dem Namen « Übel » (Malum, Unheil) zusammengefaßt. Dieses

bedeutet eine Seinsverneinung und besitzt deshalb den gleichen
Aussagekreis wie das Seiende selbst. Sein und Nichtsein können logisch
im gleichen Umfange ausgesagt werden (praedicabile) ; ihr Seinswert
und ihre Seinsmöglichkeit ist indessen sehr verschieden. Zum richtigen
Verständnisse unserer Ausführungen möchten wir zunächst darauf
hinweisen, welchem Seinsbegriffe eigentlich das Übel zu unterstellen
sei. Denn es ist hinreichend bekannt, daß manche philosophische
Systeme das Übel nicht kennen oder nicht anerkennen wollen. Dies
hat seinen Grund teils in ihren Erkenntnisprinzipien (principium cog-
noscendi), deren allgemeines Symbol der Seinsbegriff darstellt, teils
aber im Seinsprinzip (principium essendi), das in seiner Verwirklichung
notwendigen Gesetzen unterworfen ist, so daß Gut und Böse nicht
dem Seinswerte nach, sondern bloß in der Auffassung des Verstandes
und nach der Einstellung des Gemütes verschieden sind.

Über die einzelnen Seinsbegriffe, die dem menschlichen Verstände

zugänglich sind, haben wir anderswo einiges angedeutet 2. Das Sein

als ersterfaßter Gegenstand hat für uns augenblicklich kein unmittelbares

Interesse. Das Sein als esse participatum ist ein aus dem esse

commune abgeleiteter Bestand, eine Teilsicht desselben, zur Führung
des menschlichen Verstandes auf dem Gebiete der ihm zugänglichen
Realität. Dieses wird sich als der eigentliche Träger des Übels

1 Dieser Teil unserer Untersuchung entspricht der Fragestellung des heiligen
Thomas : Utrum malum sit natura quaedam. I 48, 1. Vgl. bes. 2 ad 2.

2 Divus Thomas, Jahrg. 1940, S. 177 ff. und 184 ff.

Divus Thomas. 16



242 Sünde und Unsündlichkeit

erweisen, sofern wir darunter einen Seinsmangel (privatio) verstehen.
So bleibt also nur das allgemeine Sein (esse commune) übrig, das als

allumfassendes Erkenntnisprinzip, unrichtig aufgefaßt, entweder zur
Leugnung des Übels, oder zur gleichwertigen Einschätzung des Seins

und Nichtseins führt.
Eine rein logisch gleichwertige Aussagemöglichkeit des Seins und

Nichtseins ist vorhanden. Das für dieselbe bestimmende und
ausschlaggebende Moment ist die Verstandestätigkeit ; das Ergebnis aber,
wie auch der Ausgangspunkt das ens rationis, das bloß in der
Vernunft einen objektiven Bestand besitzt. Der inhaltsleere logische
Begriff kann sowohl in sich, als auch in seinen Einzelbestimmungen
bejahend (positiv) oder verneinend (negativ) gefaßt werden, und erscheint
in beiden Fällen als logisch gleichwertiger, objektiver Bestand für alle
weiteren Verbindungen nach den logischen Formeln (schemata logica).
Sein und Nichtsein sind demnach im angegebenen Sinne für den
Verstand gleich faßbare objektive Bestände. Der Übergang vom
Sein zum Nichtsein ist nicht bloß möglich, sondern birgt in sich auch
eine objektive Befruchtung1. Dies alles bewahrheitet sich aber nur
im Rahmen der rein logischen Werte, innerhalb welcher nicht das Sein

als solches, also ein nach den reinen Seinsgesetzen entwickelter Bestand,
sondern die Vergegenständlichung der Verstandesfähigkeit (esse obiec-

tivum in mente et a mente tantum) erscheint. Über Sein und Nichtsein

steht in dieser Entwicklungsreihe ein neutraler Seinsbegriff (die
völlig leere, logische Allgemeinheit), der sich in Sein und Nichtsein spalten,

als solches auffallen läßt. Auf diesen Seinsbegriff kann die boshafte
Benennung Prantls : « Symbol der Denkfaulheit » im vollen Sinne
angewandt werden. Er ist ein reines Verstandesgebilde (ens rationis),
das kraft des eigenen objektiven Bestandes sogar jeden Aufschluß
über seinen Ursprung verweigert. Diesem Seinsbegriff kann man den

logisch objektiven Wert nicht absprechen ; nur ist es ganz verfehlt,
ihn zum Ausgangspunkt einer Seinsphilosophie zu machen. Der für
den menschlichen Verstand zugängliche Seinsbegriff ist auch auf der
höchsten Stufe der Abstraktion kein « Symbol der Denkfaulheit »,

sondern der Inbegriff der Befruchtungs- und Leistungsmöglichkeit des

Verstandes 2. Selbst von seinem rein objektiven Bestände ist der Hin-

1 Für die Möglichkeit oder Nichtmöglichkeit einer solchen Befruchtung
kann die Hegeische Spekulation angeführt werden.

2 Eine nähere Ausführung über die Beziehungen zwischen der Vernunft
und dem ihr entsprechenden allgemeinen Sein siehe im Anhang.



Sünde und Unsündlichkeit 243

weis auf seinen Ursprung, auf die quidditas sensibilis untrennbar ;

denn für den menschlichen Verstand kommt ihm eine Vorstellungskraft

nur unter dieser Voraussetzung zu. Eine unmittelbare Befruchtung

des Verstandes durch diesen Seinsbegriff ist ganz unmöglich1.
Er ist das Ergebnis einer Abstraktion und infolgedessen ist der Hinweis
auf den Stoff der Abstraktion mit ihm unzertrennlich verbunden. Auch
dem rein objektiven Werte nach darf die erste Spaltung des

Seinsbegriffes nicht in der Richtung von Sein und Nichtsein gesucht werden,
da die abstraktive Gestaltung desselben lediglich auf positiven
Seinsbeständen beruht. Daher ist sie nach einem potenziellen (ens ut res)

und aktuellen (ens ut participium) Elemente zu bestimmen. Das erste

läßt eine Teilung in ens reale und ens rationis zu, je nachdem das

Verwirklichungsprinzip (esse exsistentiae) in den Gesetzen des reinen
Seins oder in denen des menschlichen Verstandes zu suchen ist. Das
real Seiende läßt sich weiters nur nach den Kategorien der Substanz
und des Akzidens scheiden und läßt das Nichtsein bloß als eine Privation

zu. Das ens rationis hingegen läßt keine Spaltung in Sein und
Nichtsein zu. Das Verwirklichungsprinzip dieses bloß gedachten Seins

ist die Verstandestätigkeit, die nur auf ihre eigenen, rein logischen
Forderungen Rücksicht nehmen muß, in ihrer Richtigkeit also von
diesen, und keineswegs von den Gesetzen des realen Seins abhängig
ist. Behaupten und Verneinen sind demnach für den rein logischen
Bereich gleichwertige Erzeugnisse ; aus ihnen folgt für die Realität
(Ding an sich) nichts und nach ihnen kann deren Sein und Nichtsein
als vollkommenes oder mangelhaftes Sein gar nicht bestimmt werden.
Kein Wunder also, daß die Weltanschauung, welche auf eine
Philosophie aufgebaut ist, die in unseren Erkenntnissen entweder reine

Verstandesgebilde erblickt, oder dieselben größtenteils, besonders in
bezug auf den allgemeinen, notwendigen Wert, zu solchen abschwächt,
den Unterschied zwischen Gut und Böse nicht kennt.

Ist die erste Scheidung des menschlich erreichbaren allgemeinen
Seins in ens reale und ens rationis vorzunehmen und müssen wir in
bezug auf die sachliche Unterscheidung von Sein und Nichtsein, Gut
und Böse, das ens rationis unbeachtet lassen, so bleibt nur das Gebiet
des real Seienden, wo wir die genannten Wesenszüge als Bestände
auffinden können. Daß das Ansichseiende (esse per se subsistens)
weder ein sich entgegengesetztes Nichtsein, noch irgendeinen Mangel

1 I 85, r ad l.



244 Sünde und Unsündlichkeit

in sich selbst zuläßt, ist selbstverständlich 1. Deshalb verbleibt nur
mehr das teilhabende Sein (esse participatum)2, das in seinem Bestände
als Vollbesitz des entsprechenden Seinsgehaltes das Gute, den Mangel
desselben aber als Übel zuläßt.

Die weitere Gestaltung dieses Seins vollzieht sich in der Richtung
der Natur und des Geistes. In diesem Zusammenhange verstehen wir
darunter die Geltungs- und Entwicklungsfähigkeit der einzelnen
Seinsbestände. Wo dies im Rahmen von notwendigen Gesetzen bestimmt
wird, reden wir von Natur ; dort aber, wo der Selbstbestimmung Platz
eingeräumt wird, beginnt die Herrschaft des Geistes. Diese
Geistesherrschaft ist indessen auf dem Gebiete des esse participatum keine

unbeschränkte, ja nicht einmal eine autonome. Die Seinsabhängigkeit
des geschaffenen Geistes bringt auch eine dynamische Gebundenheit
mit sich. Die geschöpfliche Selbstbestimmung schließt die Nötigung
durch äußeren Zwang aus und verträgt sich nicht mit einseitig
bestimmten inneren Prinzipien ; wohl aber läßt sie äußere Richtlinien
zu, nach welchen die einzelnen Akte des freien Entschlusses durch
eigene Erkenntnis- und Willensäußerung, also durch ein eigenes inneres

Erleben verwirklicht werden sollen. Das göttliche Sein unter dem

Gesichtspunkt der nach außen wirkenden Tätigkeit ist der Seinsgrund
des Geschöpfes (als creatio et conservatio activa)3 ; dasselbe aber als

Norm der dynamischen Äußerung des Geschöpfes wird ewiges Gesetz

genannt 4.

Die Gebundenheit des Geschöpfes ist in beiden Fällen metaphysisch
notwendig. Ohne den Einfluß der göttlichen Tätigkeit verfällt das

Geschöpf dem Nichts ; ohne die bewegende Kraft Gottes vermag es

sich dynamisch nicht zu betätigen oder ein Sein hervorzubringen.
Entzieht es sich der Regelung durch das ewige Gesetz, so bedeutet
dies Vernichtung der Tätigkeit. Ein völliger Bruch mit dem ewigen
Gesetze ist nicht möglich, da die oberste Norm desselben gerade die

völlige Seinsgebundenheit des Geschöpfes an Gott besagt. Es kann
keine Tätigkeitsäußerung geben, die nicht zugleich eine Seinsverwirk-

lichung wäre. Mögen auch die allergrößten Mängel eine Tätigkeit
verunstalten, das Sein, und somit auch irgendein Wesenszug als

Seinsträger, kann ihr nie völlig abgehen B. Diese oberste Norm des ewigen
Gesetzes kann nie vereitelt werden. Unbewußt, aber mit der innigsten

1 I 49, 3.
2 Über den Begriff des Teilhabens vgl. I 108, 5.
2 I 45, 3 ad 1 ; I 104, 1. * I-II 91, 1. 6 I-II 79, 2.



Sünde und Unsündlichkeit 245

Neigung sowohl der Substanz als auch der gesamten Wirkkräfte strebt

jeder Naturbestand nach der Verwirklichung der Seinsunterwerfung unter
Gott. Im vernunftbegabten Geschöpfe muß sich diese Neigung zu
einem bewußten Akt gestalten. Sein Dienen, eben weil es aus
Selbstbestimmung hervorgeht, muß eine von voller Erkenntnis begleitete
Einfügung in die unabänderliche Seinsordnung und eine dement-

sprechende Willensneigung darstellen. Die freie Annahme der eisernen

Seinsnotwendigkeit ist nur bei dem vernunftbegabten Geschöpfe möglich

; sie ist aber als Grundlage jeder weiteren Unterordnung unter
Gott, unter das ewige Gesetz und unter alle Normen, die von ihm
abgeleitet werden, unbedingt notwendig 1. Die weiteren Vorschriften
und Richtlinien des ewigen Gesetzes stellen Normen von verschiedenster

Allgemeinheit und Notwendigkeit dar. Ihre Überleitung zum Geschöpf
geschieht durch das Naturgesetz, wie auch durch die positiven
Vorschriften, welche die durch das ewige Gesetz geforderte Auktorität
erläßt2. Indem diese zur Kenntnis des vernunftbegabten Wesens

gelangen 3, werden sie zur Norm der Tätigkeit desselben und stellen

an die handelnde Person die Forderung der Unterwerfung. Dies

geschieht zunächst in bezug auf den partikulären Gegenstand der

Handlung, in letzter Linie aber unter dem ewigen Gesetz, in dessen

Kraft jede bindende Vorschrift im Bewußtsein erscheint.

Erreicht nach einem allgemein anerkannten Grundsatze jedes Wesen

1 In dieser bewußten Anerkennung der Hoheit Gottes und in der willentlichen

Unterordnung unter dieselbe besteht das, was wir Demut nennen. Sie ist das
Bewußtsein der eigenen Stellung im Universum und der eigenen Leistungsfähigkeit.
Letztere beinhaltet die eigene Tüchtigkeit, die ganze Seins- und Kraftfülle des

Suppositums als materielle Grundlage der Leistungsfähigkeit. Das formale Prinzip
der richtigen Selbstschätzung bildet die affektive, willentliche Erkenntnis von
der Herkunft und von der ordnungsgemäßen Betätigung der genannten Kräfte,
also die Anerkennung der Oberhoheit Gottes. Daher beschreibt Thomas die
Demut als appetitus ordinatus propriae excellentiae (II-II 161). Die sittliche
Vollkommenheit des vernunftbegabten Geschöpfes besteht nicht in der Demut.
Diese ist nur die Grundlage, weil ohne die beschriebene demütige Gesinnung,
die in der Anerkennung der Seinsabhängigkeit von Gott besteht, eine Achtung
der übrigen Vorschriften des ewigen Gesetzes nicht möglich ist. Daher ist in
jedem sittlich wertvollen Akte die demütige Anerkennung der Majestät Gottes
enthalten, wie auch mit jeder Sünde der Abfall von Gott, die Mißachtung seiner
Oberhoheit unzertrennlich verbunden ist. Daher bildet die Hoffart (superbia)
den Ausgangspunkt der sittlichen Wertlosigkeit und des moralischen Verfalles
des Geschöpfes.

2 I-II 93, 3.
3 Zum Begriffe des Gesetzes reicht nach Thomas nicht jedwede Regelung aus,

sondern er verlangt eine lebendige Verwirklichung desselben, so daß die handelnde
Person für sich selbst die Regel darstellt. Vgl. I-II 90, 1 ad 1 ; I-II 93, 5-6.



246 Sünde und Unsündlichkeit

seine Vollendung durch eine wirkliche Betätigung, die aber einerseits

an die Seins-, andererseits aber an die Normfestigkeit gebunden ist, so

ist auch das vernunftbegabte Geschöpf nach Maßgabe seiner
Tätigkeitsprinzipien vervollkommnungsfähig. Da es aber sein unterscheidendes

Merkmal nicht nach dem von physischen Gesetzen geregelten
Seinsgehalt erhält, sondern in der Vernunftbegabung besitzt, so ist
auch seine Vollendung oder deren Gegenteil nicht nach der physischen,
sondern nach der Kultur-Ordnung zu bemessen, deren wichtigsten
Teil die Sittlichkeit bildet. Die physische und nach den Naturgesetzen
bemessene Vollendung des vernunftbegabten Geschöpfes kann demnach

nur die Grundlage seiner arteigenen Vollkommenheit bilden.
Dementsprechend müssen wir auch das physische Übel in ihm beurteilen l.
Im vernunftbegabten Wesen gestaltet sich alles zu dessen formellen
Besitz durch das Bewußtsein, in dem die Stellungnahme sowohl des

Verstandes als auch des Willens zum Ausdrucke gelangt. Weil aber
der Gegenstand des Willens das Gute als solches ist, stellt alles, was
dieser Willensneigung widerspricht, nicht bloß ein Übel, sondern auch
eine Verletzung des Willens in seinem universalen Streben nach dem
Guten dar. Jedes Übel, das mit den persönlichen Interessen zusammenhängt,

ist ein Hindernis für den Willen, seinem Drange nachzukommen,
ihn zu befriedigen. Aus diesem Grunde sagt Thomas, daß das physische
Übel für ein vernunftbegabtes Wesen immer einen pönalen Charakter
besitzt, eine Strafe ist2, und daß daher auf diesem Gebiete die
Einteilung des Übels in Schuld und Strafe eine adäquate ist. Das Übel
kann für das vernunftbegabte Wesen nur entweder einen Mangel in
seiner überlegten Tätigkeit oder eine Verkürzung seines persönlichen

1 Hin solches kann in ihm nicht bloß nach seinem absoluten Sein vorhanden
sein, sondern auch in allem, was mit ihm in Beziehung steht, worauf also seine
Subsistenz sich ausdehnt.

2 I 48, 5. Daß hier o Strafe » nicht in einem spezifisch gestalteten, sondern
in einem nach jeder Richtung bestimmbaren (generischen) Sinne zu nehmen ist,
leuchtet ohne weiteres ein. In dieser Hinsicht ist Strafe gleichbedeutend mit
willenswidrig. Von diesem Standpunkte aus erhält die Frage eine außerordentlich
große weltanschauliche Bedeutung : Wie beurteilt der menschliche Verstand das

physische Übel, das mit der Menschheit und mit den einzelnen Personen im
Zusammenhang steht Zu dieser Frage muß der denkende Mensch Stellung nehmen,
da das Übel die schwerste Verleztung seiner Souveränität, das größte Hindernis
für seinen Drang, in den Besitz des bonurn universale zu gelangen, bildet. Je
nachdem die Lösung erfolgt, wird auch die Gestalt des allerersten Weltprinzips
im Bewußtsein der Menschen lebendig. Die weitere Untersuchung und
Klarlegung, wie die Differenzierung der menschlichen Überlegung vor sich ging, gehört
der Religionsgeschichte an. Hier interessiert uns nur die Feststellung des



Sünde und Unsündlichkeit 247

Besitzes bedeuten. Im ersten Falle haben wir die Schuld, die Sünde ;

zur zweiten Form gehört alles, was unter dem Namen « Strafe »

subsumiert werden kann1. Das Übel als Strafe gehört demnach der
moralischen Ordnung an, nicht als ein wesentlicher Bestandteil, wohl
aber als eine Begleiterscheinung derselben. Sie tritt nur als Folge
der Schuld oder als ein Mittel auf, von derselben abzuwenden 2.

Mag man die Frage vom allgemeinen Standpunkte des Übels

betrachten oder sie bloß von Seiten des vernunftbegabten Geschöpfes

darstellen, so kann gewiß das Dasein von zwei Ordnungen, der physischen
und moralischen, und der wesentliche Unterschied zwischen dem physischen
und moralischen Übel nicht geleugnet werden. In der physischen Ordnung
spielt sich alles passiv ab. Die einseitige Bestimmung und die einseitig
bestimmten Naturbestände spielen hier eine solche Rolle, daß für eine

Entwicklung nur im Rahmen der Naturgesetze Platz übrig bleibt, und
daß innerhalb derselben neben einem beabsichtigten (per se intentum)
ein zufälliges Geschehen (per accidens) sich vollzieht, das den Untergang

des Schwächeren und die Entstehung einer relativ neuen,
vollkommeneren Natur mit sich bringt3. In der moralischen Ordnung

hl. Thomas IV C. Gent. 57, daß das Übel im Menschengeschlechte nur dann
verständlich wird, wenn es als Strafe für eine Schuld aufgefaßt wird. Diese Ahnung,
die im Menschengeiste aufsteigt, wird durch die Offenbarung zur vollen Gewißheit.

Auf diese Weise erhält das allgemein « Willenswidrige « im Christentum
eine ganz bestimmte Gestaltung innerhalb des Begriffes der Strafe, der alle
übrigen Hypothesen weichen müssen.

1 Die Strafe kann nicht bloß als Ahndung (vindicatio) und Rache, sondern
auch als Heilmittel (medicina) gefaßt werden. Daher wären die Mängel der
menschlichen Natur selbst in dem Falle unter dem Begriffe der Strafe, des
Willenswidrigen zu subsumieren, wenn sie dem « reinen Naturmenschen » anhaften
würden. In dem Falle müßte man sie als Reinigungsmittel betrachten, deren
sich die Natur bedient, um die Menschheit zu erziehen und sie für eine höhere
Zucht geeignet zu machen. — Diese Gedanken werden durch I 48, 6 bestätigt,
wo Thomas begründet, daß die Schuld ein größeres übel ist als die Strafe. Gott
ist nie Urheber des malum culpae, wohl aber des malum poenae. Das Willenswidrige,

sofern hiermit der geschöpfliche Wille bezeichnet ist, kann vom
Standpunkte Gottes aus als etwas Gutes, Begehrenswertes erscheinen, sei es als Folge
seiner Gerechtigkeit, sei es als Erziehungsmittel zur Erreichung höherer Güter.
Daher sind die Überlegungen über die poena medicinalis nicht bloß fromme
Betrachtungsweisen, sondern wissenschaftlich festbegründete Wahrheiten. Näheres

II-II 108, 4.
2 I 48, 6 ad 1.
3 Ungemein schön beschreibt der hl. Thomas die Konstanz der

Naturbestände I-II 115, 2. Dieser hochwichtige Artikel ist zugleich die beste Unterlage

zum Verständnis seiner Universalienlehre. Die allgemeine, notwendige Natur,
die als Innerbesitz in jedem Einzelwesen vorhanden ist, wird nicht bloß durch
die Übereinstimmung mit den Ideen Gottes sichergestellt, sondern auch durch



248 Sünde und Unsiindlichkeit

spielt die Selbstbestimmung die Hauptrolle. Hierbei sind sowohl das

innere Prinzip der Tätigkeit, als auch die Richtlinien derselben nur
nach den allgemeinsten Umrissen bestimmt, sodaß die Gestaltung der
einzelnen Handlungen, wie auch deren Einfügung unter zusammenfassende

Gesichtspunkte (Zwecke) der Selbstbestimmung überlassen
bleibt. Man kann infolgedessen sagen, daß die Verwirklichung der
moralischen Ordnung dem vernunftbegabten Wesen überlassen ist,
das sich hierin aktiv, selbstbestimmend verhält. Das ewige Gesetz,
wie auch die von ihm abgeleiteten Normen ziehen nur die Schranken,
innerhalb welcher sich das Geschöpf bewegen darf, beschränken aber

keineswegs seine Bewegungsfreiheit. Wie der Einzelne und die Gemeinschaft

sich nach eigenen Zwecken aufbauen und wie sie sich auf diese

Weise in die allgemeine moralische Ordnung einfügen, davon hängt ihr
Wert und ihre Bedeutung in jenem Teile des Universums ab, der durch

Selbstbestimmung, durch die Ausgießung der eigenen Tüchtigkeit auf
Sein und Tätigkeit verwirklicht wird. Den eigenen Wert verleiht der

Tätigkeit oder durch letztere der moralischen Welt die handelnde
Person, die alle Prinzipien der Tätigkeit selbst erwerben oder dieselben

aus eigenem Antrieb benützen muß. All das fehlt der physischen
Ordnung. Darum sind die beiden wesentlich verschieden, und auch

ihre Begleiterscheinungen sind nicht aufeinander zurückführbar. Das

physisch Gute ist von dem moralischen wesentlich verschieden, da

die beiderseitigen Entstehungsprinzipien wesentlich verschieden sind.

Demgemäß sind auch die Mängel beider Ordnungen wesentlich
verschieden, weil sie aus ganz verschiedenen Ursachen entstehen. Die
Mängel der moralischen Ordnung treten als bewußte Gegensätze zum
ewigen Gesetze auf. Es soll aus ihnen eine Welt entstehen, die außerhalb

der Wirkkraft des ewigen Gesetzes steht, ja direkt als dessen

Gegenpol gelten will. In der physischen Ordnung ist ein solcher Gegensatz

nicht möglich, da ein Versuch, sich dem Seinsgesetze, der Unter-

die einseitig gebundenen Naturkräfte, die unter gleichen Bedingungen immer
die gleichen Wirkungen hervorbringen. Diese immer gleichwirkenden Naturkräfte

bilden die rationes seminales, welche die konstante Entwicklung der Natur
ermöglichen und sicherstellen. Bedenkt man, daß die Wirkungen der nächsten
Ursachen in der allgemeinen Wirkkraft der höheren eingeschlossen ist, so sieht
man, wie die ganze Natur Trägerin des Gott untergeordneten Universale in
causando ist, und wie die Verwirklichung der Konstanz ihr von dem höchsten
Lenker der Natur anvertraut worden ist. Die Wirkung ist den nächsten Ursachen
spezifisch gleichgestellt ; ihre Ähnlichkeit mit den entfernten allgemeinen
Ursachen ist aber nur nach analogen Verhältnissen zu bestimmen.



Sünde und Unsündlichkeit 249

Ordnung unter die natura naturans zu entziehen, entweder eine völlige
oder eine individuelle Seinsvernichtung mit sich brächte. In der
moralischen Ordnung geht indessen nicht eine Seinsentziehung vor sich, sondern

es erfolgt bloß ein affektiver Bruch mit dem höchsten Seinsprinzip unter
dem Gesichtspunkte der Oberhoheit und Auktorität. Aus diesem Grunde

ist ein Verbleiben im Sein mit einem vollständigen Abfall von der

höchsten Majestät dem Affekte nach vereinbar. Das so entstandene
Übel erhält deshalb einen eigenen Namen und vertritt als « Sünde »

einen Mangel, der im physischen Übel nicht vorhanden sein kann 1.

Leugnet man die Möglichkeit einer Selbstbestimmung oder das Dasein
des ewigen Gesetzes, so ist der wesentliche Unterschied zwischen dem

physischen Übel und der Sünde nicht mehr ersichtlich. Werden aber
die genannten Momente anerkannt, so ist auch die endgültige, wesentliche

Scheidung beider Gebiete anzuerkennen. Darum finden wir, daß

dort, wo die Freiheit aufgegeben wurde, die Bedeutung der Sünde

ganz anders aufgefaßt wurde und das Erlösungswerk Christi eine ganz
eigentümliche Einschätzung fand. Wird das ewige Gesetz geleugnet,
so verschwindet das Sündenbewußtsein und von einem Erlösungsbedürfnis

kann nicht mehr die Rede sein.

In der Folge handeln wir von der Sünde nur im theologischen
Sinne und obwohl unsere Ausführungen von der Sünde im allgemeinen

(auch z. B. bei den Engeln) gelten, wollen wir dieselbe hauptsächlich
als einen Mangel der menschlichen Tätigkeit darstellen. Für die nähere

Untersuchung ist prinzipiell maßgebend, was wir über die Heiligkeit

1 Für unsere Ausführungen ist der Versuch einer Unterscheidung der Sünde
in philosophische und theologische Sünde ganz belanglos. Sünde, die der
moralischen Ordnung angehört, ist ohne einen ausdrücklich oder inbegriffen
bewußten Gegensatz zum ewigen Gesetze nicht möglich. Daher ist eine Sünde,
welche keine Beleidigung Gottes wäre, undenkbar. Mängel, die keinen objektiven
Gegensatz zum ewigen Gesetze in sich schließen, sind keine Sünden. Ist daher
ein objektiver Gegensatz vorhanden, fehlt aber der bewußte Abfall von
demselben, so muß die vom gleichen ewigen Gesetze festgestellte Entschuldbarkeit
herangezogen werden, um eine Handlung als Sünde qualifizieren zu können,
oder davon loszusprechen. Wir können daher von diesem Standpunkte aus nur
von einer theologischen Sünde (offensa Dei) sprechen, sodaß Gott gegenständlich
als Prinzip der Natur und Übernatur die Sünden zwar wesentlich in zwei
Gattungen scheidet, aber deren Unterscheidung in peccatum philosophicum et
theologicum durchaus nicht begründet. —- Die Sünde als straf- und ahndungswürdige
Tat erscheint in ordine generationis zuerst als Übertretung der positiven
Vorschriften, insbesondere auf dem Rechtsgebiete. In ordine perfectionis aber tritt
sie im Bewußtsein der Gottentfremdung auf, sodaß auch von diesem Gesichtspunkte

aus die Sünde als eine Verletzung Gottes, also als peccatum theologicum
erscheint.



250 Sünde und Unsündlichkeit

dargetan haben h Den Ausgangspunkt unserer Studie bildet der Satz,
daß die Sünde eine Tätigkeit bezeichnet, der die objektive und formale

Heiligkeit abgeht. Wir wollen demnach die Gesichtspunkte feststellen,
nach welchen die genannten Mängel zu beurteilen sind, und auf die

Quellen hinweisen, aus welchen sie fließen, richtiger : wir wollen die

Hindernisse aufsuchen, die den Kontakt der menschlichen Tätigkeit mit
den Lehensquellen der moralischen Ordnung hemmen.

2. Die den Wirkkräften (principium quod et quo) entnommenen
Merkmale der Sünde. Der Sündenmakel.

Wie das allgemeine Sein in seiner Anwendung auf die menschliche

Tätigkeit als moralisches Sein bestimmt wird und eine von den übrigen
Formen verschiedene Art des Seienden vertritt, beschreibt Thomas in
den ersten Fragen der I-II (qq. 1-21). Daselbst sind die inneren und
äußeren Prinzipien dargelegt, von denen die Entstehung einer solchen

eigenartigen Seinsweise abhängt. Die allgemeinste Charakteristik des

moralischen Seins kann durch das « esse secundum rationem »

ausgedrückt werden. Diese Formel ist an sich keine Wertbestimmung
nach der Richtung des Guten, Schlechten usw., sondern legt nur die

Forderung nahe, daß die äußeren und inneren Seinsprinzipien auf
dem Gebiete der moralischen Dinglichkeit und Wirklichkeit nicht den

Naturkräften, sondern den Geisteskräften der menschlichen Seele zu
entnehmen sind. Die Wirkkraft ist der Verstand und der Wille ; als

Materialursache tritt die menschliche Handlung auf, die nach einer

vom Verstände bestimmten Form zu gestalten ist ; durch den Zweck
aber soll sie zu einem einheitlichen persönlichen Besitz zusammengefaßt

und schließlich in die Einheit des vom menschlichen und
göttlichen allgemeinen Standpunkt bestimmten Wohles eingefügt werden.
Als Wert und Unwert erscheint demnach das moralische Sein auf Grund
seiner Form : esse secundum rationem. Den Ausgangspunkt jeder
Sittenlehre muß die Erfahrungstatsache bilden, daß in der moralischen

Ordnung in den menschlichen Handlungen und durch dieselben die

eigenen Gedanken und Pläne einzelner Personen und der gesamten
Menschheit verwirklicht werden. Mensch und Menschheit erscheinen

hierbei als Teile des Weltalls. Wie aus der Analyse der physischen
Gegebenheiten alle Beziehungen des Menschen aufhellen und seine

Abhängigkeit vom Universum festzustellen ist, so führt die Betrach-

1 Divus Thomas, Jahrg. 1939, Heft 3-4 ; 1940, Heft 1.



Sünde und Unsündlichkeit 251

tung seiner geistigen Kräfte zur Erkenntnis, daß er auch als
selbstbestimmend tätiges Wesen seine Vollendung nur als ein Teil des

Universums erreicht. Wie die physische Analyse zu einem überweltlichen

Ansichseienden führt, durch welches die Einheit der Welt und
der Bestand derselben bedingt ist, so wird man durch die Erkenntnis,
daß der Mensch in moralischer Beziehung der Ergänzung bedürftig ist,
bei überweltlichen Richtlinien anlangen, welche die Gedanken und
Pläne des Schöpfers darstellen und von deren Verwirklichung die
Einheit, das ungehinderte Beharren der moralischen Ordnung und deren
lückenlose Entwicklung bedingt sind.

Muß jede Sittenlehre restlos annehmen, daß auf ihrem Gebiete
das esse secundum rationem verwirklicht wird, so ist die Kritik in der

genauen Feststellung dessen, was dieses esse secundum rationem ist,
woher es zu entnehmen ist, ebenso schrankenlos. Nur theistische
Überlegungen zwingen, diesen Charakterzug nach überweltlichen Gesichtspunkten,

nach dem ewigen Gesetze zu bemessen. Verläßt man diesen

Standpunkt, so findet der individuelle und der auf die Angaben der
reinen Menschlichkeit angewiesene Verstand in den verschiedensten
Formeln eine Unterstellung unter dem Begriffe des esse secundum
rationem. Für Thomas ist der theistische Standpunkt maßgebend.
Deshalb ist die Moral für ihn « motus creaturae rationalis ad Deum »,

womit der Gott unterstellte Verstand als Verwirklichungsprinzip der
moralischen Ordnung bestimmt wird. Gott tritt in der Sittenlehre des

Aquinaten als oberstes Prinzip des gesamten Geschehens auf. Er
bewegt den Willen als Wirkursache nach den allgemeinen Forderungen
der geschöpflichen Ohnmachtl, wie auch als Urheber des menschlichen
Willens 2. Als höchstes Gut ist er Gegenstand, der in allen Teilakten
des Willens eingeschlossen ist, nach dessen Besitz der Wille strebt und
in dem er seine Ruhe findet. Somit bewegt Gott den Willen gegen-

1 Die allgemeinen Prinzipien der Notwendigkeit und der Ausdehnung dieser

Bewegung beschreibt er III Pot. 7 und I 105, 5.
2 I-II 9, 6. Die erste Bewegung oder die erste Lebensäußerung eines Wesens

ist aul den Urheber seines Seins zurückzuführen, der mit dem Sein und mit den

Seinsprinzipien zugleich auch die erste bewegende Kraft gegeben hat. Nach
Maßgabe der mechanischen, chemischen usw. Kräfte, die in den konstitutiven
Elementen eines Körpers enthalten sind, ist dessen Bewegungsmöglichkeit gegeben.
Die erste Bewegung, welche die Grundlage jeder weiteren Veränderung bildet,
ist deshalb auf jenes Prinzip zurückzuführen, von dem die materielle Zusammensetzung

des Körpers abhängt. Die naturhafte Neigung des Willens zum bonum
universale ist die Folge seiner inneren Konstitution, deren Urheber Gott, und
er allein ist. Darum ist die allererste Bewegung des Willens, die Grundlage jedes
weiteren Begehrens, auf Gott als Wirkursache zurückzuführen, während bei den



252 Sünde und Unsündlichkeit

standsmäßig, per modum obiecti, als wertbestimmender Maßstab der
menschlichen Handlungen und als letzter Zweck, durch den die
Einzeltätigkeiten in eine höhere Einheit zusammengefaßt werden. Wie also

die physische Welt voller notwendiger Gottesbeziehungen ist, ohne

welche ihr Bestand, ihre Einheit und ihre vollwertige Erfassung nicht
möglich ist, so ist auch die moralische Ordnung ohne Gott nicht denkbar

und die einzelnen Werte können ohne die Gottesbeziehungen keine

Festigkeit und keinen Bestand haben.
Alle Prinzipien des moralischen Seins müssen daher gotterfüllt sein,

um einen Wert in der Richtung des Guten darstellen zu können. Fehlt
diese Gottesfülle, so muß die Bestimmung der menschlichen Tätigkeit
nach den Gesichtspunkten des Bösen, des Schlechten vor sich gehen. Die
handelnde Person (principium quod) ist gotterfüllt, wenn ihre persönliche

Würde seinshaft in Gott verankert ist, psychisch aber auf der

Anerkennung der göttlichen Oberhoheit aufgebaut ist. Dies bringt
jene bewußte Unterordnung mit sich, nach der die persönliche
Selbstbestimmung im Rahmen der transzendenten und der von ihr bedingten
überpersönlichen Normschranken sich vollzieht. Dies schließt den festen

Entschluß in sich, daß die Benützung aller persönlichen, sei es

naturhaften oder erworbenen Kräfte (principium quo), wie auch des gesamten

persönlichen Besitzes nur in Unterordnung unter Gott, also nach den

von ihm bestimmten Normen geschieht. Durch eine solche

Gottesbeziehung der handelnden Person ist deren objektive Heiligkeit
sichergestellt, wie auch die ihrer gesamten Tätigkeit. Nichts wird Gott
entzogen, alles ihm unterstellt und auf diese Weise objektiv geheiligt.
Fehlt diese Gottesbeziehung, so fehlt die objektive Heiligkeit, und je mehr

dieser Mangel auf bewußte Apostasie von Gott abzielt, desto leichter tritt
der Zustand der Entheiligung selbst der einzelnen Werke einx.

nachfolgenden Akten der Wille schon aus eigenem Antrieb tätig ist. I-II 9, 6 ad 3.

Man sieht, daß dieser Vergleich des Aquinaten nur die psychische Ordnung
berührt und die weitere Beeinflussung nach den Forderungen der metaphysischen
Prinzipien nicht bloß nicht ausschließt, sondern voraussetzt.

1 Die Gottesleugnung allein reicht zu einer solchen moralischen Entfremdung
des Menschen nicht aus, da im Streben nach dem bonum universale, von dem man
sich nicht befreien kann, die Anerkennung der Oberhoheit Gottes keimhaft-
potenziell noch immer eingeschlossen sein kann. Deshalb brauchen die Werke
der Ungläubigen oder Gottesleugner durchaus keine Sünden zu sein, da sie ihre
Güte von Seiten des nächsten Gegenstandes und ihre erwähnte natürliche
Gottesbeziehung beibehalten können. Nur wenn der affektive Bruch mit Gott
auf die Zerstörung dieser Gottesbeziehung selbst gerichtet ist, kann die
ausnahmslose Entheiligung aller einzelnen Handlungen eintreten.



Sünde und Unsündlichkeit 253

Hieraus ersieht man, daß die Vollendung der persönlichen Würde
und des Personbewußtseins innerhalb der Grenzen der Natur nicht
erreicht werden kann. Mag der Mensch über die leblose Natur noch

so hoch emporragen, so ist seine Abhängigkeit von derselben doch eine

derartige, daß sein Hoheitsbewußtsein durch die ständige Hemmung
sehr stark herabgedrückt wird. Nicht bloß die Nebenmenschen machen
ihm diese Würde streitig, sondern auch die leblose Natur, die oft gerade
das versagt, was zur Wahrung und Erhaltung seines persönlichen
Wohles notwendig ist. Solange also der Mensch bloß ein Teil des

Universums ist und sein Selbstbewußtsein nur auf diesem Bestände

aufgebaut ist, kann seine Persönlichkeit nur als eine unvollkommene
betrachtet werden. Wo und solange der Mensch dem Schicksale (fatum)
unterworfen ist, ist er nicht Herr, sondern Sklave, kein wohlgesteuertes,
sondern ein von den Fluten der aufgepeitschten Wellen herumgetriebenes
Schiff. Nur wenn er über die Macht des Schicksals erhoben wird,
wenn in ihm irgendein Seins- und Lebensprinzip vorhanden ist, das

den Gesetzen des Schicksals trotzt, vermag das Personbewußtsein in
ihm in jener Form zu erstehen, daß er sowohl dem Sein als auch der

Gesinnung nach wirklich als Herr der Natur gelten kann. Dem
Schicksal sind aber jene Werke Gottes nicht unterstellt, zu denen die

Natur keine positive, sei es tätige, sei es leidende, aufnehmende Unterlage

bietet. Thomas zählt als solche die Schöpfung und die Verherrlichung

der Heiligen auf1 ; die übrigen aber können nach dem
allgemeinen Begriffe der potentia obedientialis leicht erraten werden.
Die gratia consummata erhebt demnach den Menschen zweifelsohne
über die Natur und über den Schicksalswechsel und bewirkt eine

derartige persönliche Heiligung, daß das Sein und die Tätigkeit der
Oberhoheit Gottes gar nicht entzogen werden kann. Das Gleiche bewirkt
in unvollendeter Weise die Gnade, welche dem Menschen in seiner

irdischen Pilgerschaft erteilt wird. Sie ist vor allem keine Seinsform,
die in den dem Schicksal unterworfenen Naturursachen enthalten wäre.

Die Seele ist ein Werk der Schöpfertätigkeit Gottes. Aber in ihrem
Entstehen ist sie dem Schicksale unterworfen, weil sie nur dann ins

Dasein tritt, wenn die Naturursachen den Leib, als ihren Träger,
hervorgebracht haben. Die gesamte Natur vermag aber keine Disposition,

keine Anlage, keine Veranlagung hervorzubringen oder auch nur
annähernd zu erreichen, aus welcher die Gnade so folgen müßte, wie

1 I 116, 4.



254 Sünde und Unsündlichkeit

die Seele aus den leiblichen Bedingungen folgt. Durch die Gnade erhält
also der Mensch einen Seinszuwachs, der ihn über die Natur wesentlich
erhebt und ihm eine Oberhoheit verleiht, die nur mit der Majestät Gottes

vergleichbar, in ihr gefestigt ist und aus ihr ihren vollen Glanz schöpft.
Die Verleihung einer solchen Oberhoheit und übernatürlichen Personwürde

ist die eigentliche Aufgabe der Gnade. Als Persongabe (donum
personae) bezeichnet sie nur dies, was auf dem geschaffenen
Seinsgebiete allerdings die Höchstleistung bedeutet. Diese Teilnahme an
der Personwürde Gottes kann nur durch die Mitteilung der

ungeschaffenen Persönlichkeit Gottes übertroffen werden, wie sie in der
Tat durch die hypostatische Vereinigung in der Person Jesu Christi
erfolgt ist.

Zu dieser seinshaften Erhebung und persönlichen Besiegelung
durch die Gnade gesellt sich jene, welche der psychischen Ordnung
angehört und dem Bewußtsein des begnadeten Menschen einen ganz
besonderen überirdischen, ja übernatürlichen Glanz verleiht. Das
nächste Wirkprinzip (principium quo) dieses Bewußtseins ist die Gnade
als formale Heiligkeit. Sie bewirkt im Verstände und im Willen eine

derartige Erhöhung über ihre natürliche Leistungsfähigkeit, daß im
begnadeten Menschen das innerste Leben Gottes nach den

Personausgängen abgebildet wird 1. Das Bewußtsein dieses Vorganges, das

Erfahrungswissen (scientia experimentalis) um die Gottverbundenheit
bildet jene psychische Persönlichkeit, die den begnadeten Menschen
auf einer Höhe von Gotterfülltsein zeigt, auf welche kein natürliches
Wissen und Streben erheben kann. Was er durch die Gnade seinshaft
ist, ein Kind Gottes, ein von dem Schicksal befreiter und über die Natur
hoch emporragender Herr derselben, das wird er nunmehr dem Bewußtsein

nach, also als lebendiges und lebenspendendes Wesen. Die Gnade
des Pilgerzustandes bringt nicht eine volle Befreiung vom Schicksal
mit sich. Die natürliche Entwicklung des Leibes und der Seele bleibt
ihm weiter unterworfen. Aber der begnadete Mensch ist auch über
dieses erhaben, nicht zwar dem Sein, sondern der Gesinnung nach. Er
ist Herr und nicht Sklave des Schicksals, seines dem Schicksale
unterworfenen Bestandes. Vermag auch die natürliche Überlegung das

Problem des Übels nicht zu lösen, so wird der begnadete Mensch durch
dasselbe nicht gequält. Für seine Lebensführung ist es durch das

Apostelwort endgültig gelöst : Non sunt condignae passiones huius

1 I 43, 5 ad 2.



Sünde und Unsündlichkeit 255

temporis ad futuram gloriam quae revelabitur in nobis1. Dies ist
sein Wahlspruch und das Bewußtsein seiner Oberhoheit hält ihn
derartig über den Leiden und über dem Schicksal erhaben, daß diese

Umgebung (ea quae extrinsecus apparent) ihn keineswegs irreführen,
noch wankend machen kann.

Sowohl die ontologische als auch die psychische Personwürde
umgehen den begnadeten Menschen mit einem eigenen übernatürlichen Glanz.

Thomas nennt ihn nitor gratiae. Über diesen Begriff haben wir in
unserm Buche « Der thomistische Gottesbegriff » geschrieben 2. Hier
interessiert uns dieser Gegenstand unter einem neuen Gesichtspunkte
zum Zwecke der Bestimmung des Sündenmakels. Daß derselbe eine

Folge der Sünde ist, behauptet Thomas I-II 86, wo er ihn auch als

einen bleibenden Zustand beschreibt. Durch die Sünde erleidet der
Mensch einen Schaden, er verliert an Wert. Wie der Wert einer körperlichen

Substanz in dem Maße abnimmt, in dem sie mit fremden, ihrer
Natur entgegengesetzten Bestandteilen vermischt wird, so bringt auch
bei den geistigen Substanzen der Kontakt mit minderwertigen Beständen
eine Entwertung mit sich. Diese Entwertung heißen wir Makel.

Den Sündenmakel betrachten wir jetzt von seiten des Suppositum
(principium quod). Der persönliche Wert besteht in einer
hervortretenden Würde, indem die Person durch ihre Selbstbestimmung über
andere Bestände emporragt. Diese Selbstherrlichkeit ist ihrem Wesen

nach ein Seinsglanz (nitor), in dem die Person einen reicheren
Seinsgehalt aufweist als die übrigen Dinge. Dieser substanzielle Vorrang
ist unverlierbar ; er kann auch in sich nicht vermindert, wohl aber

in seinen Äußerungen derart herabgesetzt und verunstaltet werden,
daß von einer Herrlichkeit nichts mehr, oder bloß eine Namensähnlichkeit

übrig bleibt3. Der Mensch müßte die niedrigeren Dinge als Herr
verwalten. Die Sünde kehrt dieses Verhältnis um : er wird von
denselben beherrscht, er ist ihr Sklave. Die Ehre (gloria), die er als Herr

genießen müßte, verwandelt sich in Schimpf (ignominia) und es tritt
hiermit eine Seinsentwertung in dem Sinne ein, daß eine Substanz

die ihr naturhaft gebührende Stellung aufgibt und einer andern den

1 Rom. 8, 18.
2 Freiburg 1941, Anhang II : Die Herrlichkeit und Verherrlichung Gottes.
3 In diesem Sinne nennen wir z. B. die Geschicklichkeit, Umsicht usw. des

Räubers Klugheit, die Herrschaft des Tyrannen Regierungstüchtigkeit. Man
merkt aber sofort, daß diese Dinge keinen Personglanz, sondern dessen Fehlen
und Abgang bedeuten.



256 Sünde und Unsiindlichkeit

Platz einräumt, der den ihr untergeordneten Dingen nicht entspricht.
In diesem Umtausch der sonst unvertauschbaren Relationen besteht

die persönliche Entwertung ; das Verschwinden jenes Glanzes, der infolge
des selbstherrlichen Vorranges die Person umgibt, wird als Sündenmakel
bezeichnet. Noch mehr tritt dies dort ein, wo der persönliche Vorrang
nicht durch eine substanzielle Wirklichkeit begründet wird, sondern
in einer akzidentellen Dinglichkeit gegeben ist. Dies ist der Fall bei
der durch die Gnade begründeten persönlichen Würde : durch die
Sünde geht dieselbe vollends verloren, sie wird in der Weise zerstört,
daß nicht einmal eine positive Veranlagung zu derselben übrig bleibt.
Eine schreckenerregende Besudelung infolge des Verlustes des früheren
Glanzes und eine beispiellose Erniedrigung infolge des Falles von der

Höhe der Gotteskindschaft in die Tiefe der vogelfreien Verbannung
und vollständigen Verlassenheit mahnen daran, daß hier eine große

Katastrophe vor sich ging und daß dieser Zustand eine nur durch
Gotteskraft allein gutzumachende persönliche Entwertung bedeutet.
Der Verlust der Gnade bringt eine derartige Seinsentwertung mit sich,
daß alle durch die Gnade begründeten Gottesbeziehungen nicht bloß

aufhören, sondern den Umtausch, von dem die Rede war, noch
häßlicher und schimpflicher gestalten, als es bei dem Verluste der natürlichen

Personwürde der Fall ist1. Diese persönliche Entwertung,
welche den Sündenmakel in dieser Beziehung ausmacht, ist demnach

mit der völligen Entrechtung, mit dem Ausschluß aus dem Besitze

jenes Vorranges gleichbedeutend, den wir oben skizziert haben. Der
Seinsverlust der Gottesbeziehungen und deren Vertausch mit
minderwertigen, der persönlichen Würde des Menschen nicht entsprechenden
Beziehungen ist der Sündenmakel als persönliche Besudelung und
Entwertung.

Nicht minder groß ist die Entwertung der psychischen
Persönlichkeit, die im Bewußtsein der eigenen Würde besonders zum
Vorschein kommt. Was seinshaft verloren ging, muß auch für das ehrliche
Bewußtsein verloren gegangen sein. Der Mangel an Selbstschätzung,
das Bewußtsein der eigenen Wertlosigkeit sind Zeichen eines schuldbar

1 In diesem Zusammenhange sprechen wir von Gnade im allgemeinen, da
die sakramentale Gnade eine unverlierbare, persönliche Besiegelung voraussetzt.
Über den Charakter werden wir in anderem Zusammenhange handeln. Hier
genügt es darauf hinzuweisen, daß das Fehlen seiner Gefolgschaft, des Gnadenglanzes,

die durch ihn objektiv geheiligte Person noch mehr verunstaltet, als
die Verdunkelung des Verstandeslichtes das vernunftbegabte Geschöpf zu
verunstalten vermag.



Sünde und Unsündlichkeit 257

verlorenen Glanzes, mit dem jede ehrwürdige Person sich umgeben
muß und dessen Licht für die handelnde Person unbedingt erfordert
ist, um ihren Lebensweg sicher zu gestalten und dessen Verlust auch
die Mitwelt empfinden muß 1. Erstirbt aber auch das ehrliche Bewußtsein,

das den Verlust der eigentlichen Personwürde wahrnehmen

würde, so ist die psychische Entwertung noch größer. Die Stelle der

Wahrheit nimmt die Falschheit ein und die Hellsicht räumt der

Verblendung ihren Platz ein. Ist der Sündenmakel eine privatio nitoris
gratiae, so ist diese Beraubung in beiden Fällen eine furchtbare
Finsternis, die das ganze persönliche Sein umgibt und dessen Vorrang
und Würde unkenntlich macht. Im ersten Falle könnten wir den

psychischen Zustand, der als persönlicher Sündenmakel auftritt, mit dem

Minderwertigkeitsgefühl vergleichen. Wie tatunfähig eine von demselben
beherrschte Person ist, und wie wenig sie ihren Nebenmenschen zu
bieten vermag, ist bekannt. Dasselbe muß auch von dem Sünder

gesagt werden, der seiner persönlichen Würde und seines eigenen
Wertes nicht mehr bewußt ist, oder wenigstens zur Bildung einer
solchen Überzeugung keine Seins- und Wertunterlage besitzt. Im
zweiten Falle aber haben wir den Typus der aufgeblasenen Hoffart vor
uns, dem weder das Menschliche noch das Göttliche mehr heilig ist.
Ist der erste eine Last für sich und für die Gesellschaft, so ist der zweite
eine eigentliche Gottesplage, ein Fluch : unerträgliche Überhebung
über andere und eine auf viele Menschenbeziehungen sich erstreckende

Gewalttätigkeit zeigen die innere Zerrüttung und Verfinsterung an.
Dem Sündenmakel als bleibendem Zustand, der eine Folge der

Sünde ist, muß eine persönliche Zerrüttung als Ursache der Sünde und
ihres Makels vorausgehen. Die Sünde, wie jedes Übel im allgemeinen,
kann nur auf eine causa deficiens zurückgeführt werden. Dieser Mangel

liegt allerdings in den nächsten Prinzipien der Tätigkeit ; dort aber,

wo das principium quod selbstbestimmend vorgeht, muß auch die

Person selbst in ihrem Personsein Schaden gelitten haben, bevor sie

die nächsten Prinzipien mangelhaft bestimmt. Der Verlust der persönlichen

Würde muß ontologisch und psychisch der Sünde vorausgehen.

Nur die Gottverlassenheit kann gottwidrige Werke hervorbringen.
Psychisch kommen die verschiedenen Hemmungen in Betracht, welche

die richtige Einschätzung der eigenen persönlichen Würde hindern

1 So tritt der Zustand ein, den Job 9, 32 beschreibt : Tarnen sordibus intinges
me et abominabuntur me vestimenta mea. Der Sünder erscheint so besudelt,
daß er selbst von seiner nächsten Umgebung verabscheut wird.

Divus Thomas. 17



258 Sünde und Unsündlichkeit

oder unmöglich machen. Das aktuelle Bewußtsein der Gotteskind-
schaft oder der Gottesbeziehungen im allgemeinen ist mit der
sündhaften Selbstbestimmung gänzlich unvereinbar. Dasselbe muß ganz
verschwinden oder so verdunkelt werden, daß sein Glanz und seine

führende Leuchtkraft auf die Selbstbestimmung keinen Einfluß übt,
oder darin so gehemmt wird, daß sein Licht die Finsternis nicht
durchdringen kann. Wir gelangen hiermit zu einer Verfinsterung, die die

handelnde Person in das Dunkel entweder der Pflichtvergessenheit
oder der Schwäche und Ohnmacht hüllt. Es geht demnach dem Sündenmakel

als bleibendem Zustand eine Beraubung des Personglanzes voraus.
Sündigen kann nur eine Person, die die Herrschaft über ihre
Tätigkeitsprinzipien, über deren Gegenstände und über die ihr unterstellte

Umgebung verloren hat. Sündigen kann weiters nur eine Person, die sich

über ihr Seinsprinzip ungebührlich erhebt und ihm die schuldige
Ehrfurcht und Unterwerfung verweigert. Aus diesen dunklen Quellen fließt
die Sünde und erhält ihre Merkmale, die an ein pflichtvergessenes
und ohnmächtiges Suppositum als principium quod der Tätigkeit
erinnern. Als Pflichtvergessenheit wird die Sünde mit dem
Ausdrucke àjjLÉXeia bezeichnet, die eine allgemeine Nachlässigkeit bedeutet,

aaeßeta drückt bereits die frevelhafte Verachtung der Gottheit aus.

àvoariTTiç schließt beides in sich unter dem Begriffe einer wirklichen
Gottlosigkeit. Sehr scharf ist die Umschreibung in dieser Beziehung
im Worte È0eXoxâx-i]5iç, wo schon die Etymologie des Wortes an die
vorsätzliche (OéXcu) Schlechtigkeit mahnt, also einen Abfall des Sünders

von seinen Verbindlichkeiten bedeutet.
Die Kraftlosigkeit der Person des Sünders drückt iSuvajju'a aus,

wie auch ippiöar^ixa, das bei den Stoikern die Fehlerhaftigkeit des noch
nicht geläuterten Menschen bedeutet. Mo/O^pta bezeichnet die Un-
brauchbarkeit, den sittlichen Verfall, die Verwundung, und ist mit
àsûÉveta gleichbedeutend, worin die Kraftlosigkeit und Schwäche sehr

prägnant ausgedrückt wird.
Die Sünde setzt demnach eine persönliche Entwertung voraus,

die als vorübergehende Beschaffenheit ebenso beschrieben werden kann,
wie der bleibende, zuständliche Sündenmakel. Von dem Sündenmakel

vermag sich keine geschaffene Person zu befreien. Sie ist daran

gebunden, sie ist von Todesschatten und Finsternis umgeben, solange
der helle Gnadenglanz nicht wieder aufleuchtet1. Diese Notwendigkeit,

1 Den Eintritt des unverwischbaren Sündenmakels kann man mit voller
Gewißheit nur für das Gnadengebiet behaupten. Von hier aus schließen wir



Sünde und Unsündlichkeit 259

dem Sündenmakel unterliegen zu müssen, nennen wir Sündenschuld

(reatus culpae). Auch diese muß in der handelnden Person gegründet
sein, von ihr auf die Seele in Form eines bleibenden Zustandes
übergehen. Hier tritt uns der Sünder als ein von einem bewußten Fehler
oder Mangel behaftetes Suppositum entgegen, das für seine Tat
verantwortlich ist und in dieselbe alle Mängel und jede Schuld selber

hineinträgt. Selbstverschuldete Pflichtvergessenheit und Schwäche

sind die Sündenquellen, und deshalb ist eine von Fehler und Schuld
behaftete Person Ursache der Sünde. Die Fehlerhaftigkeit drückt
Xet7ru aus, worin ein Nachlassen, oder auch Auslassen, die
Unterbrechung einer kontinuierlichen Tätigkeit nahegelegt wird. Diesem
Ausdruck entspricht das lateinische « deficio » und seine Ableitungen,
z. B. defectus. Die Sünde wird unter diesem Gesichtspunkt IXXeuj/tç

genannt, das ein allgemeiner Ausdruck für jedes Defektvolle, Mangelhafte,

unter dem Maß Bleibende ist. 'AaipT^aa, iuapria und 7rXY1u.u.U,TjU.a

sind weitere Bezeichnungen für die Fehlerhaftigkeit des Sünders, die

dann, von der Ursache auf die Wirkung übertragen, auch deren
Wesensmerkmale ausmachen. AWa bezeichnet die Schuld als Beschuldigung,
welche die sündige Person als Ursache sich zuzieht.

Ist die Sünde eine fehlerhafte menschliche Handlung, so ist der
Grund dieser Mangelhaftigkeit hauptsächlich in den nächsten Prinzipien
(principium quo), die sie hervorbringen, zu suchen. Die einzelnen

Akte, durch welche Verstand und Wille gestaltet und einer festen

Bestimmung (imperium) zugeführt werden, sind wohlbekannt. Weder
der Verstand noch der Wille sind in sich wirkliche Werte. Nur der
Potenz nach sind sie auf ihre Gegenstände hingeordnet. Der
tatsächliche Besitz oder das Wirklichwerden nach denselben ist einem
mühsamen Vorgange überlassen. Von dem Ablauf dieses Vorganges

hängt der Seinswert des Verstandes und des Willens als Ursachen der

menschlichen Handlung ab, wie auch der moralische Seinswert dieser

selbst. Der Verstand geht zunächst zielsetzend vor, worauf die Annahme

oder die Zurückweisung (intentio) von seiten des Willens erfolgt.
Keimhaft ist damit das Schicksal der menschlichen Handlung ent-

auch auf die gleiche Forderung für die reine Natur. Etwas Ähnliches liegt hier
vor wie bei der Reue. Mit dem natürlichen Lichte des Verstandes sehen wir nicht
ein, daß zur Vollkommenheit der Reue der Abscheu vor der begangenen Sünde
erforderlich ist. Die Offenbarung belehrt uns darüber mit aller Klarheit.
Rückschließend behaupten wir, daß dies auch eine Naturrechtsforderung ist ; ein
Beweis, daß die Offenbarung die natürliche Erkenntnis ergänzen oder bekräftigen
kann.



260 Sünde und Unsündlichkeit

schieden, da eine unabänderliche Zielsetzung eigentlich schon alles
in sich schließt, was zur Verwirklichung derselben erfordert ist. Die
Hinfälligkeit der menschlichen Entschlüsse, wie auch die schrittweise
Annäherung zum Ziele erfordern indes eine Reihe weiterer Akte, um
die menschliche Tätigkeit ihrer Vollendung entgegenzubringen. Die
Beratung, die Auswahl der geeigneten Mittel bezeichnen nur schematisch

die Grenzpunkte, die auf diesem Wege berührt werden müssen.

Alles muß genau abgewogen, nach dem wesenhaften Gegenstand
bemessen und den Umständen angepaßt werden. Ist der Verstand mit
allen diesen Prinzipien ausgerüstet und der Wille geneigt, nach
denselben zu handeln, so haben wir alles, was zur Verwirklichung eines

esse secundum rationem notwendig ist. Je nach der Differenzierung
dieser Prinzipien fällt auch die menschliche Handlung gut oder böse,

recht oder unrecht, gerecht oder ungerecht usw. aus T Wie der
Verstand in seinen spekulativen Urteilen irren kann, so ist dies noch mehr
auf dem Gebiete des praktisch Wahren möglich. Und wie der Wille
in seinen Entschlüssen fest und unbeweglich sein kann, so ist auch das

Gegenteil möglich ; ja, seine Wandelbarkeit bringt es mit sich, daß er
das wirklich Gute mit dem scheinbaren verwechselt und so seine

Entscheidungen verunstaltet. Hieraus entsteht die Bestimmung des

Verstandes und des Willens nach Qualitäten verschiedenster Arten und
Werte, nach welchen die Moralität der genannten Prinzipien und ihrer
Tätigkeit beurteilt wird.

Die fördernden und hemmenden Elemente des Willensentschlusses

bespricht Thomas genau. Zu diesen gehören vor allem die Gemütsbewegungen

(passio), die das Verstandesurteil leicht beeinflussen und zu
dessen Erleuchtung oder Verdunkelung wesentlich beitragen. Auch die

1 Die hauptsächlichen Merkmale der menschlichen Handlung stellt Thomas
I-II 18-21 zusammen. Sie können nach folgendem Schema veranschaulicht werden :

Esse secundum

rationem

esse
morale

essentialiter :

conformitas
cum norma
agendi

in suis
proprie

ta-
tibus

pure

{cum
norma transcendente,

cum normis immanentibus

ut consequuntur ex confor-
mitate vel difformitate cum
normis

ut sequuntur ad responsa-
bilitatem subiecti agentis

relative ad retributionem

cum lege aeterna

{cum lege naturali
cum lege positiva

Ibonum,
rectum, iustum

malum, iniquum, inius-
tum

{laudabilevituperabile

{meritoriumdemeritorium.



Sünde und Unsündlichkeit 261

Einstellung zum Wissen selbst spielt eine große Rolle bei der
moralischen Wertung, wie auch die habituelle Ausrüstung sowohl des

Verstandes als auch des Willens1. Das Licht des Verstandes ist die

Wahrheit. Sie ist seine Stärke, wie auch die Leuchtkraft für das

eigentliche Menschsein. Die Stärke des Willens besteht in seiner Festigkeit

in der Verfolgung des Guten und in der beharrlichen Ausführung
der zielbewußten Pläne. Die natürliche Bestimmung zu diesen
Gegenständen ist in der Form einer transzendentalen Relation beiden Fähigkeiten

eigen. Sie sind nur dann in ihrer naturgemäßen Lage, ihr
Wirklichwerden ist nur dann ein der Natur entsprechendes, wenn sie im
Besitze des Wahren und des Guten sind. Hieraus entsteht ihr
Seinsglanz, hierdurch entsprechen sie ihrer natürlichen Bestimmung, und

nur in dieser Ausrüstung können sie jene Stellung behaupten, die ihnen
sowohl im Personsein, als auch im Universum selbst, dessen

entwicklungsfähiges und -verpflichtetes Glied der Mensch ist, zukommt. Die
natürliche und naturgemäße Gestaltung und Ausrüstung eines Dinges
stellt dessen Wohlsein, Schönheit und Seinsglanz dar, die Verminderung
derselben aber erscheint als Übel, Verunstaltung, Seinsverstümmelung
und Besudelung. Glanz bedeutet auf dem Seinsgebiete Vollständigkeit,
ein entsprechendes Wirklichsein, den Sieg des Seins (actus) über das

Nichtsein (potentia). Für den Verstand bedeutet das den Besitz der
Wahrheit, für den Willen den Besitz des Guten. Finsternis, Verdunkelung

bezeichnen auf dem Seinsgebiete Unvollkommenheit, Unvollstän-
digkeit, das Fehlen des Wirklichseins, das Überhandnehmen, den Sieg
des Nichtseins (potentia) über das Sein (actus). Deshalb wandelt der
Verstand ohne die Wahrheit in der Finsternis und der Wille ohne
den affektiven Vollbesitz des Guten im Schatten des Todes. Beiden
fehlt die Bewegungsfreiheit und die natürliche Nahrung, sodaß ihr
Weg ein Zwang, ihr Leben nur ein schattenhaftes, außer dem eigentlichen

Lebensraume sich abspielendes Dasein bedeutet.
Aus diesen Erörterungen erhellt, warum vor allem die Sünde

widernatürlich ist 2. Sie ist sowohl in sich, als in ihren Ursachen eine

Seinsverminderung. Die Natur ist, statisch genommen, immer eine
proportionierte Seinsvollendung ; dynamisch betrachtet ist sie aber eine Er-

1 In bezug auf die Sünde legt dies alles Thomas I-II 75-84 meisterhaft
dar, so daß man über die Ursachen der Sünde prinzipiell eine vollständige Übersicht

erhält. Man findet hier eine Anleitung, wie die Moralität der einzelnen
Handlungen individuell zu beurteilen ist.

2 I-II 71, 1-2.



262 Sünde und Unsündlichkeit

gänzung durch solche Prinzipien, die eine der Natur entsprechende,
fehlerlose Tätigkeit ermöglichen. Die substanzielle Natur ist in sich
einer Vermehrung oder Verminderung nicht zugänglich1. Nur ihre
Lage (dispositio) kann dem Stande oder dem Falle nach (gemäß einer

Zuständlichkeit, status) eine Veränderung erfahren 2. Von einer solchen

Veränderung redet Thomas I-II 81 ff. Sie wurde durch die Sünde

Adams herbeigeführt und bedingt die Fortpflanzung der menschlichen

Natur in einer dem Urzustände gegenüber minderwertigen Form.
Thomas behält recht, wenn er IV C. Gent. 52 hinter den zahlreichen
Unvollkommenheiten der menschlichen Natur und hinter dem Siege

der Materie über den Geist eine Besudelung und Entkräftung der Natur
vermutet. Was er schon für den Verstand als eine annehmbare (proba-
biliter potest aestimare), wenn auch nicht beweisbare Wahrheit ansieht,
wird durch die Offenbarung zur vollen Gewißheit erhoben und als

Glaubenswahrheit vorgelegt. Die menschliche Natur befindet sich

nicht in einer Lage, in der ihr voller Seinsglanz, insbesondere aber

die Herrschaft des Geistes über die Materie hervortreten würde. In
ihrem jetzigen Zustande ist eine Seinsverkümmerung festzustellen,
die zwar nicht die substanziellen Bestandteile der Natur, aber doch

deren Wohlordnung betrifft. Die Erbsünde zählt Thomas unter den

Ursachen der persönlichen Sünden auf. Als persönliche Sünde Adams

hat sie die Verunstaltung der menschlichen Natur herbeigeführt ; als

Erbstück der Menschheit übt sie ihren traurigen Einfluß auf alle
Menschen aus, die von Adam abstammen. Widernatürlich ist die Lage
der menschlichen Natur, weil sie jener Seinsvollkommenheit entbehrt, die

ihr als eine naturgemäße Vollendung von ihrem Schöpfer gnadenvoll
zugestanden wurde; und infolge dieser Seinsverkümmerung geht ihr ein

Glanz, ein Vorrang ab, der sie sichtbar über die Körperwelt erheben

und von deren verderblichem Einfluß vielfach befreien würde.

Der Seinsmakel der Natur macht das Wesen der Erbsünde und ihrer
eigentlichen Besudelung nicht aus, wohl aber ist sie deren Folge und
verbleibt auch noch als Schwäche und Krankheit der Natur, wenn
die Person von dem Makel der Erbsünde befreit ist 3. Die Entwertung

1 I-II 85, l.
2 Den Begriff des status naturae und personae kann man am ersprießlichsten

nach II-II 183 bilden.
3 Sehr schön bespricht den Vorgang der Besudelung der hl. Thomas

III 8, 5 ad 1. Durch die Zeugung wird eine Natur fortgepflanzt, der der status
integritatis nicht bloß nicht gehört, sondern die dessen direkt unwürdig ist. Der
status integritatis war zwar eine Gabe innerhalb der Naturgrenzen, besaß aber



Sünde und Unsündlichkeit 263

des substanziellen Prinzips bringt auch eine solche der nächsten

Prinzipien mit sichL Die Gottverlassenheit der Natur ist eine

vollständige. Die Vorzüge des status integritatis wurden ihr im Interesse
der gänzlichen, hemmnungslosen Unterwerfung unter Gott durch die
Gnade zugestanden. Der Verlust der Gnade hat auch den der
Naturvorzüge zur Folge gehabt, sodaß die menschliche Natur in ihrer jetzigen
Lage in einem minderwertigen und seinshaft abgeschwächten Zustande
sich befindet. Und weil diese krankhafte Disposition auch den nächsten

Prinzipien der Tätigkeit (Verstand, Wille, sinnliches Begehrungsvermögen

usw.) anhaftet, kann Thomas im Prolog zur Erbsünde

behaupten : « habet quendam specialem modum causandi peccatum in
alterum per originem ». Betrachten wir demnach die Prinzipien der
Sünde in der Richtung der Wirkursächlichkeit, so finden wir als eine

allgemeine Ursache derselben die abgeschwächte, in ihrem Sein vér¬

in der uns bekannten Ordnung der Vorsehung seinen Daseinsgrund in der heilig
machenden Gnade. Die Natur wurde deshalb geschmückt und in einen Stand
versetzt, in dem die Forderungen des Geistes die Oberhand gewannen, damit
das Personsein den Glanz der Gottesbeziehungen umso heller aufzuweisen
vermöge und so durch die heiligmachende Gnade die Natur auch eine übernatürliche

Ähnlichkeit und Adelung erfahren könnte. Die Ursache-Priorität (in ordine
perfectionis) gehört demnach unstreitig der Gnade zu, aber in der Entstehungsordnung

(in ordine generationis) ist die Natur mit ihrer standesmäßigen
Ausrüstung früher, und als solche Seinsgrund der Gnade, ähnlich wie die körperlichen
Dispositionen Seinsgrund der Seele sind. Auf eine Natur in statu integritatis
würde die Gnade naturgemäß folgen, wie auf die körperlichen Dispositionen
naturgemäß die Seele folgt. Wird also nicht die natura intégra, sondern die
natura corrupta fortgepflanzt, so ist auch das Personsein ein solches und kann
die heiligmachende Gnade keineswegs beanspruchen : die verdorbene, minderwertige

Natur ist Ursache der persönlichen Besudelung infolge des Fehlens der
heiligmachenden Gnade. Die durch Christus hergestellte Gnadenordnung wird
nicht durch die Fortpflanzung der Natur, sondern durch die persönliche Tätigkeit
vermittelt. Die Natur, welche seinem heilenden Einflüsse unterstellt wird, ist
nur ein Schuldschein, ein Gegenstand des Mißfallens Gottes, so daß sie nicht
direkt Unterlage der Tätigkeit Christi ist. Sie bezieht sich zunächst auf das
Personsein, das durch das Heilswerk Christi und durch dessen Mitteilung in den
Sakramenten die Gottesbeziehung nach der Adoptivkindschaft wieder erlangt.
Die Natur nimmt an dieser Wiederherstellung in ihrer Eigenschaft als Natur
nicht teil, d. h. sie wird des status integritatis nicht teilhaft. Nur als Besitz einer
begnadeten Person erhält sie die übernatürliche Adelung, nach welcher sie der
Gotteskindschaft entsprechend sein und tätig sein kann. Hier ist also die
umgekehrte Ordnung : Die Person-Heiligkeit, als sanctitas obiectiva, ist der
Seinsgrund der Heiligung der Natur nach der Richtung der sanctitas formalis, die
aber keineswegs eine Heilung der Natur in ihren natürlichen Proportionen
bedeutet, sondern bloß ein Zugeständnis an sie und eine Ergänzung nach
übernatürlichen Möglichkeiten bedeutet.

1 Die Ausdehnung dieser Entwertung bespricht Thomas I-II 85.



264 Sünde und Unsiindlichkeit

minderte Natur. Sie ist ihres Seinsglanzes beraubt, in ihren
Wirkkräften geschwächt, also als Natur besudelt, bemakelt und mangelhaft.

Die ganz natürliche Lage1 der menschlichen Natur wäre der
status integritatis. Der bloße Nichtbesitz desselben würde für den
Menschen keine Unvollkommenheit bedeuten. Allein sein Verlust ist
eine Seinsverminderung und führt deshalb auch einen widernatürlichen
Zustand für deren Besitzer herbei. Da in der jetzigen Lage der Menschheit

eine solche im Sein verminderte Natur fortgepflanzt wird, die
auf die menschlichen Handlungen, besonders wegen jener
Mangelhaftigkeit, welche man Begierlichkeit (concupiscentia) nennt, einen

großen Einfluß ausübt, so können wir sagen, daß die Sünde, die auf
sie, als auf ihren Urgrund zurückzuführen ist, immer ein widernatürliches
Geschehen, eine widernatürliche Tat bedeutet.

Infolge der Erbsünde befindet sich die menschliche Natur außerhalb

ihres eigentlichen Lebensraumes. Sowohl die Seinsverbindung
mit Gott, als auch das unstillbare Verlangen nach ihm, beweisen, daß

der Lebensraum der Seele, wo sie ihre Nahrung suchen und sich
erziehen muß, Gott ist. Durch die Urgnade wurde der Mensch nicht
bloß zur Umgebung dieses Lebensraumes, sondern auch zu dessen

innersten Schätzen zugelassen ; durch den Verlust der Urgerechtigkeit
ist sie von denselben ausgeschlossen. Die Seele muß die Nährwerte
dieses Lebensraumes nicht bloß entbehren und sich mit einer
minderwertigen Nahrung begnügen, sondern infolge ihrer Entkräftigung
vermag sie selbst die natürlichen Gegenstände nur unvollkommen zu

bearbeiten, wie dies die zahlreichen Irrtümer des Verstandes und die

mangelhaften Entscheidungen des Willens beweisen. Auf diese Weise

kommt der Mensch auf seiner Pilgerfahrt mit mannigfachen, für seine

durch die Gnade geadelte Natur fremden Elementen in Verbindung, die
ihre Entwertung herbeiführen. Aus einer so besudelten Natur und aus
der mangel- und makelhaften Gestaltung der nächsten Tätigkeitsprinzipien

können nur besudelte Taten folgen, die man Sünden nennt.
So hat die Sünde außer der persönlichen Makel auch eine andere zur
Folge, die man formale Besudelung nennen kann und die die eigentliche

Grundlage der objektiven, persönlichen Entwertung ist.
Der eigentliche Sündenmakel ist eine Beraubung des Gnadenglanzes.

In welchem Sinne dies eine Verfinsterung, eine Versetzung

1 Sofern unter « natürlich » die letzte Grenze verstanden wird, die im
Rahmen der Natur, wenn auch nicht ohne einen Eingriff ihres Urhebers erreicht
werden kann.



Sünde und Unsiindlichkeit 265

ins Reich des Todes und eine vollständige Seinsentwertung bedeutet, werden

wir später besprechen. Der Sündenmakel ist also eine allgemeine

Entkräftung, Verdunkelung und Seinsverminderung der menschlichen
Natur und ihrer Tätigkeitsprinzipien. Wie aber jede tugendhafte
Handlung die Schönheit und den Seinswert einer begnadeten Person

erhöht und sie in einem neuen Glänze erscheinen läßt, so vermindert
auch jede Sünde den persönlichen Wert und führt eine neue Besudelung
herbei. Dies ist die formale Entheiligung der Seele. Sie weist ebenso-

viele Arten auf als es Arten der Sünde gibt, und ebensoviele

Schattierungen als die zahlenmäßige Vervielfältigung der Sünde sie zur
Folge hat1. Mit dieser Lehre steht der hl. Thomas auf einem festen
Boden. Die Psychologie lehrt ziemlich einmütig, daß kein
Bewußtseinsinhalt völlig spurlos verschwindet. Eine angemessene Änderung,
die einen Zuwachs oder eine Verminderung der psychischen Persönlichkeit

mit sich führt, ist eine beständige Begleiterscheinung des

Seelenlebens. Umsomehr muß dies der Fall sein bei Handlungen von
solcher Tragweite, wie die actus humani es sind. Nach Analogie der

psychischen Verminderung müssen wir auch den Sündenmakel als

eine formale Entweihung und Besudelung auffassen. Die dynamische
Seinsgrundlage desselben ist in den mangelhaft und fehlerhaft gestalteten

Tätigkeitsprinzipien zu suchen ; statisch aber ist er eine

Verdunkelung der Seele durch minderwertige Produkte, ein Schatten, der

dadurch auf sie fällt, daß die Gnadensonne sie nicht belichtet und
ihre Wirkung durch Hindernisse verschiedenster Art (die einzelnen

Sünden) gehemmt wird. Der Sündenmakel ist demnach eine

Seinsverminderung der Seele infolge der Beraubung der richtigen Geisteswerke

und eine Besudelung durch Taten, die entweder eine Beimischung
mit Elementen, die unter der Seele stehen (Fleichessünden) oder einen

Mangel an Berührung und Zusammenhang mit den Gottesbeziehungen
bedeuten. Der Sündenmakel ist endlich die Versetzung der Seele in
eine widernatürliche Lage, in der sie sich nicht ihrer Natur entsprechend

bewegen, und aus welcher sie sich selber nicht befreien kann (reatus

culpae).
** *

Die Lehre vom Sündenmakel können wir also zusammenfassen :

1. Der Sündenmakel ist eine Folge der Sünde, setzt aber die

Entwertung und die Besudelung der Tätigkeitsprinzipien voraus.

1 I-II 86, 1 ad 3.



266 Sünde und Unsündlichkeit

2. Als objektiver Mangel (Gegensatz zur sanctitas obiectiva) ist
er eine Entwertung des Personseins, eine Beraubung jenes Glanzes,
der ihm auf Grund der Oberhoheit und des Seinsvorranges naturgemäß
gebührt. Dies gilt auch, und in erster Linie, für die Gnadenordnung,
da der Gnadenglanz ein persönlicher Besitz ist und so vermittels der
Person die Natur erhellt (mediante persona competit naturae) und in
eine höhere Stellung versetzt. Sofern das Personsein seinshaft keine

Entwertung erfährt, wie dies bei der substanziellen Persönlichkeit und
bei dem sakramentalen Charakter der Fall ist, kann der Sündenmakel
als eine Versetzung in eine widernatürliche Lage gefaßt werden, indem
die Person den Gnadenstand, den sie haben müßte, entbehrt oder
dessen unwürdig ist.

3. Als formale Besudelung (Gegensatz zur sanctitas formalis) ist
er eine allgemeine Entkräftung der Natur, die sich außerhalb ihres
Lebensraumes befindet, lebensunfähig, tot, und in eine widernatürliche
Lage versetzt ist. So ist er die privatio nitoris gratiae. Innerhalb
dieser allgemeinen Seinsverminderung unterscheiden wir die den
einzelnen Sünden eigentümliche Verunstaltung der Seele, die den
Seinsglanz, die Ausgießung des esse secundum rationem auf die psychische
Persönlichkeit und auf alle ihre Elemente und dynamischen Äußerungen
ähnlich vermindert und verfinstert, wie umgekehrt die tugendhaften
Taten ihn steigern und erhellen.

4. Der Sündenmakel, als bleibende Folge der Sünde, ist der Inbegriff

alles Häßlichen, Mangelhaften, Verschuldeten, das in dieser
enthalten ist. Von ihm entgehend, können wir auf die Zerrüttung
der handelnden Person und auf die Entkräftung ihrer Fähigkeiten
schließen und so die Sünde nach allen Merkmalen und Wesenszügen
erkennen. Im Folgenden werden wir die Mängel untersuchen, die von
Seiten des Gegenstandes und dessen Objektsbeziehungen der Sünde

anhaften.
(Fortsetzung folgt.)

Anhang zu Fußnote 2, S. 142.

Einfluß des ersterkannten Seins auf die gesamte Verstandesfähigkeit.
Das « Sein » bedeutet sowohl als Seinsprinzip (principium essendi) wie

auch als Erkenntnisprinzip (principium cognoscendi) einen Vorrang (auc-
toritas) über alle Einzelerscheinungen der Wirklichkeit und der Erkenntnis.
Der Bestand des Teilhabenden ist an das Ansichseiende gebunden, kann
nur aus diesem abgeleitet werden : Omne quod est per participationem,
reducitur in id, quod est per essentiam. Der Vorrang des Seinsprinzips



Sünde und Unsündlichkeit 267

ist absolut und in allen Fällen eindeutig bestimmbar, während der Primat
des Erkenntnisprinzips relativ ist, sodaß diesem sowohl in sich (dem
Inhalte nach) als auch in seiner führenden Stellung, je nach der spezifischen
Verschiedenheit des Verstandes, dessen Gegenstand es bildet, eine ganz
eigene Bedeutung zukommt. Meisterhaft schildert dies der hl. Thomas
I 79, 2. Das Gemeinsame ist, daß das allgemeine Sein ersterkannter Gegenstand

(primum cognitum, obiectum primarium) und Erkenntnisgrund
(ratio cognoscendi) für jeden Verstand ist. Nur ist die Allgemeinheit
wesentlich verschieden, je nach der Fassungskraft der Vernunft. Letztere
kann sich dem Gegenstand gegenüber tätig, schöpferisch, oder
aufnehmend, passiv verhalten. Das erste bedeutet durchaus nicht die
Hervorbringung des Gegenstandes, dessen Priorität naturhaft vorausgesetzt werden
muß. Das Sein ist der Träger des Wahren und des Guten, sodaß diese
naturhafte Ordnung als unvertauschbare Beziehung dieselben begleitet.
Wir können demnach von einer schöpferischen Vernunft nur in dem Sinne
reden, daß das Sein reine Wirklichkeit ist, in der Vernunft und Wille
sowohl seinsmäßig als auch in gegenständlicher Beziehung identisch sind.
Auf Grund dieser Gleichheit beherrscht die Vernunft ihren Gegenstand
ebenso, wie derselbe als Sein das Gesamtgebiet des Seienden beherrscht,
in sich faßt. Seins- und Erkenntnisgrund, und deshalb auch Seins- und
Erkenntnisordnung, sind in diesem Falle identisch. Das allumfassende
Sein (actus omnium intelligibilium) ist der ersterkannte Gegenstand und
Erkenntnisgrund der göttlichen Vernunft.

Verhält sich aber die Vernunft zu ihrem Gegenstand aufnehmend,
so kommt demselben eine Seins- und Bewirkungspriorität in der Richtung
der gegenständlichen Verwirklichung zu. Für das rein geistige Wesen
bezeichnet die eigene Substanz den ureigenen Gegenstand und auch den
Erkenntnisgrund. Auch die mitgeschaffenen Begriffe sind nach den
Forderungen derselben gemessen und eingegossen. Aus diesem Grunde kann
man sagen, daß der Gesichtskreis eines solchen Wesens sowohl dem
Umfange als auch dem Inhalte nach durch den Seinsgehalt, durch den
Vollkommenheitsgrad der eigenen Substanz gezogen ist. Da nun die eigene
Substanz zugleich mit den von ihrem Seinsgehalt erforderten Species
erfaßt wird, kann man sagen, daß das allgemeine Sein hier eine der
eigenen Wesenheit angemessene Fülle von Wirklichkeit bedeutet (ens in
quidditate substantiae immaterialis), die aber mit einer Möglichkeit von
noch weit größerem Umfange verbunden ist. Gerade diese
Vervollkommnungsfähigkeit solcher Wesen ist der Ausgangspunkt von Fehlern und
Sünden. Ihr Gesichtskreis ist nach dem Maßstabe des geschaffenen Seins

(esse participatum) bestimmt. Dies ist aber auch für die vollkommenste
geschaffene Substanz sehr beschränkt, sodaß ein Auflehnen (superbia)
entweder gegen diesen Tatbestand oder ein selbstherrliches Streben nach

Verwirklichung des potenziellen Teiles das Schicksal solcher Wesen in der

Richtung des unabänderlichen Übels entscheiden kann.
Die eigentümliche Seinsbeschaffenheit der Seele bringt es mit sich,

daß die menschliche Vernunft ihrem Gegenstande gegenüber sich nicht
bloß aufnehmend verhält, sondern daß derselbe eine noch größere Be-



268 Sünde und Unsündlichkeit

schränktheit aufweist, als jener der rein geistigen Substanzen. Wie die
Seele kraft ihres Wesens actus corporis ist, entspricht auch dem menschlichen

Verstände das materiell Seiende (ens in quidditate sensibili) als
ureigenster Gegenstand. Der ganze Gesichtskreis des Menschen ist durch
ein solches Sein gezogen, sodaß für seine Vernunft ein anderer natürlicher
Erkenntnisgrund nicht möglich ist. Als ersterkannter Gegenstand ist
dieses Seiende ganz unbestimmt, verworren, weist aber kraft seines

Ursprunges auf die Sinnenwelt hin, welcher seine nähere Bestimmung
entnommen werden kann. Dieser ersterkannte Seinsbegriff ist der Gegenstand

jeder weiteren Verstandestätigkeit, indem er gleichsam als Stoff
der Gestaltung und der Begriffsbildung benützt wird. Aus ihm entsteht
durch die analytische Abstraktion der logisch allgemeine Seinsbegriff, der
völlig inhaltsleer ist, aber eben deshalb eine unendliche Beziehbarkeit
aufweist und als solcher eine gemeinsame Aussageweise ist. Durch die synthetische

Abstraktion entsteht der Inhaltsreichtum des menschlich faßbaren
Seinsbegriffes. Er ist der Begriff des esse participatum, in dem alle inneren
und äußeren notwendigen Beziehungen der Sinnenwirklichkeit keimhaft
(aber nicht mehr in potentia wie im logisch allgemeinen Sein, sondern
actu) enthalten sind. Daher ist dieser Seinsbegriff der tatsächliche
Erkenntnisgrund jeder real begründeten Verstandestätigkeit, während das
andere allgemeine Sein nur zu logischen Möglichkeiten, zu reinen
Denkobjekten führt, die an sich, ohne die Begründung durch das esse participatum,

bloß entia rationis sind. Man kann daher sagen, daß dieser

Seinsbegriff das allumfassende medium in quo jeglicher natürlichen menschlichen

Erkenntnis ist. Diese Führung ist indes ganz allgemein und
vermittelt über die Einzelgegenstände bloß eine verschwommene Erkenntnis,
welche nur die allen gemeinsamen Merkmale (rationes communes)
darstellt. Die menschliche Erkenntnis bringt nicht bloß eine Schematisierung
dem logischen Umfange nach, sondern auch eine inhaltliche
Verallgemeinerung mit sich. Aus diesem Grunde stellt auch das höchste Produkt
menschlicher Abstraktion, der reale Seinsbegriff, eine solche Allgemeinheit
dar, welche zwar alle notwendigen Seinsbeziehungen umfaßt, dieselben
aber in eigener Kraft, nach den eigentlichen Seinsgründen (secundum
proprias rationes) nicht enthält. Hieraus stammt die Notwendigkeit der
mühsamen Bildung von entsprechenden Species für jeden einzelnen Gegenstand.

Es besteht demnach für den menschlichen Verstand kein natürlicher

Erkenntnisgrund, der ihn vollständig rechtfertigen, irrtumslos
gestalten würde. Fehler in der Erkenntnis, Sünden im Wollen sind deshalb
als Möglichkeiten in der seelischen Anlage des Menschen begründet, insofern
sie ihn an das sinnlich gegebene Sein bindet. Dies ist die unvollkommenste
Seinsgegebenheit. Nicht bloß aus Akt und Potenz dem Sein nach, sondern
auch aus Materie und Form in der Wesenheit zusammengesetzt, ist dieses
Seiende der geeignete Träger des Übels. Kein Wunder, daß es auch für
die repräsentative Erkenntnisordnung nur zu einer schwachen Führung
geeignet ist.


	Sünde und Unsündlichkeit [Fortsetzung]

