Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 19 (1941)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen.

Philosophie.

E. Gilson : Christianisme et Philosophie. — Paris, J. Vrin. 1936.

L’illustre historien de la pensée médiévale fait ici ceuvre de chrétien,
et de chrétien singuliérement compétent en matiére théologique. Il ne
s'en cache pas; il dit trés nettement qu’il prend une vue théologique de
la philosophie. — Le dernier chapitre reproduit une conférence, trés
édifiante et trés forte, faite pour un auditoire catholique, ou il réclame
les droits du Christ-Roi sur nos activités intellectuelles. Le premier
chapitre est aussi un discours, fait devant des théologiens calvinistes,
ou M. Gilson s’efforce de préciser ce qu’est la philosophie chrétienne pour
le catholique, et ce qu’elle peut étre — s’ill y en a une — pour le
calviniste. Entre ces deux conférences, 'auteur a placé trois études sur :
1° Calvinisme et philosophie,; 2° Catholicisme et philosophie: 3° Théologie
et philosophie.

Nous voudrions voir cet excellent petit livre entre les mains de tous
les philosophes « chrétiens ». Pour rendre compte de sa forte doctrine, il
faudrait tout reproduire. M. Gilson nous fait comprendre la position de
Calvin, qui refuse a l’intelligence, corrompue par le péché, la capacité
de connaitre quoi que ce soit des choses célestes et divines. — La suite
de l'ouvrage s’en prend a l'erreur de certains philosophes chrétiens qui,
oublieux des enseignements pontificaux, prétendent que I’expression
« philosophie chrétienne » n'a aucun sens précis. La position de l'auteur
n’est nullement un compromis entre ces deux positions extrémes ; il
s’éléeve au-dessus de ces erreurs et expose nettement ce qui pour le
catholique est la vérité certaine. Pour le chrétien, il y a une philosophie
pure, qui — méme en morale — n’a rien a voir avec la théologie, ni par
son objet ni par sa méthode. Dans son dernier chapitre, M. Gilson nous
engage instamment a l'acquérir et a la pratiquer, si nous voulons en
faire un instrument efficace de la théologie. Il y a une théologie naturelle,
qui n’emprunte nullement a la Révélation ses dogmes surnaturels, et
ne se sert jamais des procédés caractéristiques de la théologie. Les vues
géniales de Platon et d’Aristote et les fortes paroles de saint Paul dans
I'épitre aux Romains nous en sont les irrécusables garants.

Mais il suffit de prendre contact avec I'histoire pour comprendre
ce que la philosophie — la pure philosophie — doit a la Révélation chré-
tienne. Et il suffit d’étre chrétien pour saisir que la foi chrétienne n’est
pas un simple garde-fou, qui nous empéche de choir a 1'abime ol tant
de philosophes sont tombés, mais un enseignement positif, qui enrichit
nos connaissances philosophiques et raffermit nos certitudes, méme les



212 Literarische Besprechungen

plus fondamentales. Le philosophe chrétien ne parlera pas du péché
originel ou de la Rédemption par la croix de Jésus-Christ, lorsqu’il
spéculera en philosophe. Mais en philosophant, il se heurtera a des
mysteéres — surtout en philosophie morale — qui lui resteront a jamais
impénétrables s’il ne se souvient pas, en chrétien, de la « natura corrupta » ;
et plus d'une fois il constatera que ses conclusions philosophiques seraient
lamentablement flottantes, si son intelligence n’était en voie de restau-
ration par la foi en Jésus-Christ. Le philosophe chrétien ne se tourne pas
vers la théologie pour emprunter ses services, mais pour recevoir ses
commandements ou pour entendre ses avertissements. On aboutit ainsi
a la notion de la « philosophie chrétienne », qui est celle de saint Thomas,
celle des pontifes romains, celle de I'Eglise.

On a beaucoup discuté la notion de « philosophie chrétienne » en ces
derniers temps. Des idées évidemment inadmissibles ont été énoncées de
part et d’autre. La philosophie doit rester la philosophie, une science
purement rationnelle dans toutes ses parties et toute sa méthode. Mais
il y a une «philosophie chrétienne ». Pour le chrétien, la philosophie doit
étre chrétienne ; elle n’en sera que plus fortement philosophique. Personne
ne le fait mieux comprendre que M. Etienne Gilson.

Fribourg. M. de Munnynck O. P.

J. Iwanicki : Leibniz et les démonstrations mathémathiques de I'existence
de Dieu. — Paris, Vrin. 1933. 320 SS.

Es war ein gliicklicher Griff, den [. machte, als er aus Leibnizens
Philosophie die mathematische Methode in ihrer Anwendung auf die
Gottesbeweise auswihlte. Denn gerade dieses Problem, das bis jetzt noch
nicht Gegenstand einer besonderen Darstellung war, gewidhrt uns einen
tiefen Einblick in die Eigenart des groBen deutschen Philosophen des
17. Jahrhunderts. Jedermann weil3, wie er iiberall das Verbindende mehr
suchte als das Trennende, wie sein ganzes Bestreben dahin ging, die philo-
sophischen Strémungen alle in einer groBziigigen Synthese zu vereinigen.
Diese Synthese sollte nicht areligids sein, sondern in dem Bekenntnis zu
Gott ihre letzte Vollendung finden. Um aber auch die Gottlosen und
Gottesleugner fiir dieses Bekenntnis zu gewinnen, wollte ILeibniz seine
Gottesbeweise nach mathematisch zwingender Methode aufstellen.

Die AduBere Veranlassung zu seinen « mathematischen Gottesbeweisen »
fand Leibniz also in der freigeistigen Denkart der Philosophen des 17. Jahr-
hunderts. Im 1. Kapitel seiner Darstellung gibt uns I. eine lange Beschrei-
bung dieses «atheistischen » Zeitgeistes. Wenn diese Beschreibung uns
nicht viel Neues lehrt, so war sie doch notwendig, um die apologetischen
Bestrebungen Leibnizens hervorzustreichen, der dieser gottlosen Richtung
seine tief religiosen Grundsitze entgegenhilt. Das zweite Kapitel widmet
I. der mathematischen Methode. Leibniz ist nicht der einzige, nicht ein-
mal der erste, der diese Methode auf die Gottesbeweise anwenden will ;
Descartes, Spinoza u. a. sind ihm vorausgegangen. Wenn er das Gedanken-
gut dieser Philosophen hinsichtlich der Methode iibernimmt, so riihmt



Literarische Besprechungen 213

er sich doch, die Hauptelemente der mathematischen Methode, grund-
siatzliche Durchfilhrung der Analyse, Ausarbeitung einer allgemeinen
Philosophensprache (characteristica universalis), in der die letzten Ele-
mente unserer Gedanken, die die Analyse ergab, mit Hilfe von Zeichen
zahlenmiBig zusammengestellt werden konnen, selbst erfunden zu haben.
Mit diesen Mitteln will Leibniz den nutzlosen Diskussionen und Kontro-
versen ein Ende bereiten und die Irrtiimer, vor allem den allergroBten,
die Leugnung der Existenz Gottes, widerlegen. In der Folge zeigt I.s
Studie, daB Leibnizens Vorhaben in der Idee schéner war als in der Aus-
fihrung. Nachdem 1. im 3. Kapitel die mathematischen Gottesbeweise
von Descartes, Spinoza, Tschirnhaus, Weigel, Klinger, Derkennis, Marin,
Ward mit der Kritik, die Leibniz dazu machte, vorgefiihrt hat, antwortet
er im letzten Kapitel auf die Frage, zu welchem Resultat Leibniz mit
seiner Methode kam. Von den verschiedenen Gottesbeweisen arbeitete er
nur einen nach mathematischer Methode auch in der duBeren Form aus
(De arte combinatoria : Demonstratio existentiae Dei ad mathematicam
certitudinem exacta), in dem er a posteriori aus der Bewegung auf einen
ersten Beweger schlieBt. Die iibrigen Beweise nennt er mathematisch
nur, weil er sich alle Miihe gibt, sie absolut stichhaltig zu gestalten durch
Anwendung des Prinzips des zureichenden Grundes. Den ontologischen
Beweis, in dem aus der Idee auf das Dasein Gottes geschlossen wird, den
Leibniz zuerst verteidigte, veridnderte er spiter dahin, daB er die Még-
lichkeit Gottes, eines allvollkommenen Wesens, a posteriori aus dem Dasein
des kontingenten Seins nachwies und dann die Existenz Gottes daraus schloB.

GewiB3 hat Leibniz das groBe Verdienst, sich bestrebt zu haben, mit
Hilfe der traditionellen Elemente ganz stringente Gottesbeweise auszu-
arbeiten. Aber seine Reform muB als miBlungen angesehen werden. In
seiner Konklusion sagt I. ein Zweifaches : Im Sinne der Philosophie Leib-
nizens bleibt das Bedenken, welchen Wert die aposteriorischen Beweise
haben koénnen, da sie ihren Ausgangspunkt in der erfahrungsmiBigen
Kenntnis der Wirklichkeit haben, die es bei den tiir- und fensterlosen
Monaden gar nicht gibt. Im allgemeinen aber mufte Leibnizens Vorhaben,
das Dasein Gottes nach mathematischer Methode zu beweisen, scheitern,
weil die Anwendung der mathematischen Methode im Bereiche der Meta-
physik unzulissig ist.

Trotz einiger Mingel in der Darstellungsform muB die Studie L.s als
eine gute Arbeit bezeichnet werden. Die zahlreichen Leibniz-Zitate auf
jeder Seite seines Buches und die chronologisch geordnete Bibliographie
zeugen fiir eine genaue Kenntnis seines Philosophen.

Rom (St. Anselmo). P. Johannes Miiller O.S. B.

S. Behn : Das Ethos der Gegenwart. Abtlg. XII. die Sammlung « Die
Philosophie, ihre Geschichte und ihre Systematik ». — Bonn, Hanstein.
1934. 1v-77 SS.

Bekanntlich hat Max Scheler den Rang der Werte von unten nach
oben so abgestuft : I. Wert des Angenehmen und Unangenehmen ; II. Wert



214 Literarische Besprechungen

des Edeln und Unedeln ; III. Geistige Werte ; IV. Wert des Heiligen und
Unheiligen, denen der Leib, die Seele (Leben) und die Person (Geist) als
Trager zugrunde liegen. Je nachdem dieser oder jener Wert vom Menschen
bevorzugt wird, konnen vier verschiedene Arten des Ethos unterschieden
werden. Jeder Mensch und jede Zeit wird nach Scheler von einem bestimmten
Ethos beherrscht.

Welches ist das herrschende Ethos der Gegenwart ? Das ist die Frage,
die sich Behn in der vorliegenden Schrift stellt. Die Giiter des Lebens —
antwortet er — werden von der Gegenwart bevorzugt. Mithin ist der
Edelwert der Vorzugswert in gegenwirtigen Ethos. Zwar ist das Leben
an sich noch nicht edel. Die Natur erzeugt gemeines und edles, krankes
und gesundes Leben. Bei der Auslese der Lebensgiiter aber hat es unsere
Zeit, besonders unsere Jugend, auf Edelwerte abgesehen. Das Leben wird
jedoch nicht edel, wenn es nicht in die Héhe geziichtet wird. Diese an
sich evidente Wahrheit bietet' dem Verfasser einen willkommenen Anlaf3,
unserer Zeit und ihrer Jugend sehr ernst ins Gewissen zu reden. Sowohl
das Individual- wie auch das Sozialleben hat sich unwandelbaren Normen
zu unterwerfen, wenn es nicht der Gemeinheit verfallen soll. Das Einzel-
und das Gemeinschaftsleben hat sich Zielen unterzuordnen, die jenseits
des vitalen Wertkreises liegen. Sonst kann das Leben sich nicht erhalten,
sonst kann das Leben sich nicht entfalten, sonst kann das Leben nicht
zum Vollen kommen. Wie von selbst wird dadurch die thomistische
Zweckethik und die kantische Normethik mit der Lebenswertethik verwoben.

Der Verfasser verzichtet in seiner Darstellung auf den wissenschaft-
lichen Apparat, so daB seine Ausfiihrungen dem schlichten Verstande
ebenso zuginglich und verstindlich sind, wie dem Gelehrten. Eine Aus-
nahme macht nur das Kapitel iiber die « Werteinsicht ». Die beiden
Abschnitte « Schopferische Lebenserneuerung» und « Lebensgefiihl und
Wertwitterung » (S. 44-50), enthalten zwar kostbare Einblicke in die
Sache, doch sollte der Verfasser auf diese Partie noch einmal zuriickkommen,
um das Wahre aus dem dichten Nebel, von dem es umgeben ist, klarer
herauszuarbeiten.

Sonst diirfte an der Schrift kaum etwas auszusetzen sein, da Behn
geflissentlich jeder wissenschaftlichen Erérterung iiber den Zusammen-
hang zwischen Wert, Zweck und Norm in der Ethik aus dem Wege geht.
Und weil die Schrift offensichtlich mehr einem praktischen als rein wissen-
schaftlichen Zwecke dient, darf der Umstand, daB in einem philosophischen
Buche so viel vom Glauben die Rede ist, nicht zum AnstoBe werden.

Siegfried Behn hat uns mit seinem « Ethos der Gegenwart » ein wirk-
lich schénes, sprachlich anziehendes, inhaltlich gediegenes, in seinem Aufbau
wohldurchdachtes, fiir unsere Jugend héchstaktuelles Buch geschenkt.

Freiburg (Schweiz). A. Rohner O. P

E. Rolland : La loi de réalisation humaine dans saint Thomas. Sur un
point de vue moral de continuité. — Paris, Vrin. 1935. 111 pp.

L’intention de M. E. Rolland est de faire valoir dans la doctrine de
saint Thomas, sous la fragmentation de l'exposé scolastique, sous le mor-



Literarische Besprechungen 215

cellement de l’analyse conceptuelle, tout cela qui traduit la continuité,
I'intériorité, I'unité de la vie morale. La spéculation et I'action sont deux
ordres distincts : mais entre elles il y a de commun que, par I'une et
l'autre, I'étre tend a s’enrichir. De méme, entre nos actions successives, il
y a un écoulement continu qui les rend pour ainsi dire indiscernables
I'une de l'autre : d’ou, nous dit-on, une seule prémotion divine sur nos
actions, celle qui donne le branle a 1’origine. L’appétit universel de la fin
derniére unifie de son cO6té la multitude de nos actes. L’acte extérieur
n’importe que faiblement a la moralité, « qui se trouve dans la volonté et
nulle part ailleurs » (p. 27). La loi morale est inscrite en notre nature et se
confond avec le faisceau complet et harmonieux de nos instincts. On voit
le sens de cette réflexion, qui aboutit a signaler un caractére authentique
et souvent méconnu de la morale thomiste : avec elle, il s’agit en effet de
I’heureuse réalisation humaine, toute procédant du dedans de la nature
et s’accomplissant en une fin souveraine. La maniére décidée de I'A. et
ses analyses un peu rapides n’iraient pas néanmoins ici ou la sans causer
quelque détriment a la doctrine si équilibrée de saint Thomas.

C’est jusque entre les deux mondes du naturel et du surnaturel que
M. R. entend marquer une continuité. I1 a pour lui, certes, en ce sens, le
traité de la béatitude au commencement de la I* II*¢. L’interprétation
qu’il en adopte est, en gros, la seule aussi que tolérent les textes de saint
Thomas. Nous observerions seulement que, parlant du « désir naturel »,
il n’exprime pas que le désir est cette fois de telle sorte que, de la au don
de la grace qui le doit accomplir, il y a une discontinuité. En ce sens,
I’A. forcerait la thése de saint Thomas. Par ailleurs, il I'affaiblit quand il
invoque, lui aussi, I'idée de « puissance obédientielle » pour rendre compte
de ce cas singulier de la vocation de l’intelligence a la vision divine.
Touchant a la béatitude, M. R. ne se retient pas de regretter l'intellec-
tualisme, a son avis intempérant, ol verse ici saint Thomas sous 'influence
mal corrigée d’Aristote ; et il pense que l'art. 8 de la quest. 2 contenait
en faveur de 'amour une promesse que la suite n’a point vérifiée. Nous
croyons que l'on a rarement raison lorsqu’on accuse saint Thomas
d’inconséquence. La vision de Dieu, acte de l’intelligence, contente la
volonté et met I’homme en possession de l'objet de son amour : telle est
sans doute ’exacte position de saint Thomas. Vouloir Dieu ne nous le donne
pas encore : l'intellectualisme de saint Thomas s’insére 1a ; mais voir Dieu
accomplit le veeu de la volonté et cause le plaisir supréme : et donc cet
intellectualisme n’emporte aucun amoindrissement de 'amour. Par rapport
4 la valeur comparée de la contemplation et de la charité en cette vie, la
définition thomiste de la béatitude ne représente non plus aucun renverse-
ment, si I'on veut bien en juger toutefois d’aprés la nature et la fonction
propre de I'une et de l'autre, non selon qu’on se bornerait a dire 1'une
premiére et l'autre secondaire, mots trop vagues et qui prétent a
malentendus.

Une comparaison des positions morales d’Aristote avec celles de saint
Thomas doit maintenant permettre a I’A. de mieux manifester, estime-t-il,
ces caractéres de la morale thomiste qu’il a entrepris de mettre en valeur.



216 Literarische Besprechungen

Cette fois, disons-le nettement, I'’exposé de M. R. nous apparait superficiel
et partial. Il serait possible de montrer que plusieurs des traits dont il fait
grief a Aristote se retrouvent chez saint Thomas, qui admet a son tour
une seconde sorte de béatitude en ce monde, qui fait leur part aux biens
extérieurs en la pratique de la vie vertueuse, qui attache du prix a la vie
présente, qui ne verse dans aucun égalitarisme moral, mais a enseigné, a
I'entrée de son traité de la grice, ces redoutables impuissances de
I’homme par rapport a sa destinée derniére ol l’autonomie de la personne
humaine se trouve singuliérement mise a sa place, en des conditions dont
Aristote n’avait pas méme l'idée. Certes, la morale thomiste imprime a
celle d’Aristote des corrections chrétiennes, et il est loisible de dénoncer
de ce point de wvue les insuffisances et les préjugés du Grec. Mais
I’'assomption de la morale grecque en théologie chrétienne nous parait en
cette affaire le phénoméne de beaucoup le plus remarquable ; et ce n’est
qu’en l'acceptant selon son entiére signification que 1'on entre dans ce qui
fut l'effort propre et le succeés étonnant de saint Thomas. Le risque est
grand de déformer sa doctrine si on la considére comme s’opposant a celle
qu’il a bien plutét génialement assimilée.

La position prise par I’A. a I'endroit d’Aristote ne lui a point permis,
croyons-nous, de traiter avec tous les discernements souhaitables le sujet
auquel il s’attaque ensuite, ol il se montre du reste tributaire d’'études
antérieures a son livre : des rapports d'une philosophie de la création avec
la doctrine morale. L’exposé cette fois encore est conduit dans le sens
d’une dépréciation d’Aristote qui n’est sirement pas, répétons-le, la bonne
maniére d’exalter saint Thomas.

Un dernier chapitre, des conditions subjectives de la moralité, insiste
sur le caractére individuel en chacun de la réalisation morale. A quoi se
rattache un apergu de la théorie de la conscience, puis de la prudence, puis
de l'erreur dans le péché. On voit au passage que I'A. ferait bon accueil
au principe réflexe de la loi douteuse non obligeante, ce qui n’est point
finir sur une note thomiste. Il reste que le livre est suggestif : il appelle
I'attention sur certains mérites de la morale de saint Thomas, il pose de
beaux problémes, il témoigne d’'un esprit vivant et méme intrépide. Mais
seule une pensée a la fois plus miire et plus docile pouvait nous donner en
ces matiéres le livre irréprochable. Th. Deman O. P.

I. Belke : Ignaz Paul Vital Troxler, sein Leben und sein Denken. —
Berlin, Junker und Diinnhaupt. 1935.

Die vorliegende Schrift ist in der Sammlung « Neue deutsche Forsch-
ungen », Abteilung Philosophie, erschienen. « Diese Sammlung verdffent-
licht wertvolle Arbeiten jiingerer Autoren». Wenn aber die iibrigen
Arbeiten nicht wertvoller sind, als die vorliegende, ist die Wertfiille der
Sammlung nicht bedeutend.

Troxler hat nicht mit dem Kopf, sondern mit seinem leidenschaft-
lichen Herzen « philosophiert ». Deshalb wurde er von den Besten seiner
Zeitgenossen nicht als Philosoph angesehen. Auch Iduna Belke, die den
Versuch unternimmt, « den ganzen Troxler zu erfassen, sowohl den Medi-



Literarische Besprechungen 217

ziner als den Pidagogen, den Politiker wie den Philosophen », hat ihn
nicht mit dem Kopf, sondern mit dem Herzen erfat. Sie hat ihn mit
zartlicher Liebe dargestellt, hat mit sduberlicher Sorgfalt Zitat an Zitat
gereiht, hat sich mit kindlicher Bewunderung in seine « Gedankenwelt »
eingefiihlt und, wenn man diese Einfiihlung Verstindnis nennen will, sich
verstindnisvoll in ihn hineingelebt. Aber es fehlt der Verfasserin das
selbstindige Urteil. Erst im Urteil liegt das richtige Verstindnis. Es
hat doch keinen Sinn, Troxlers Sammelsurium von Torheiten und feiner
Gedanken immer wieder in neuer Form aufzutischen. Einen wissenschaft-
lichen Wert kann ein Werk iiber Troxler nur dann haben, wenn man
versucht, ein begriindetes Urteil iiber ihn zu bilden, wenn man das Wissen-
schaftliche und Unwissenschaftliche, das Verniinftige und Unverniinftige
bei ihm zu unterscheiden versteht. Dieser Aufgabe steht Iduna Belke
verstindnislos gegeniiber. Wer also den Grundsatz hat, in seine Bibliothek
nur wissenschaftliche Biicher zu stellen, mufB3 die vorliegende Schrift aus
seiner Bibliothek fernhalten.

Freiburg (Schweiz). A. Rohner O. P.

Fundamentaltheologie.

E. Brunner : Natur und Gnade. Zum Gesprich mit Karl Barth.
Zweite, stark erweiterte Auflage. Tiibingen, Mohr. 1935. 60 SS.

Der Herausgeber der protestantischen Monatschrift « Evangelisches
Missionsmagazin », Pfarrer Erich Schick in Basel, schreibt in der April-
nummer 1935 derselben : « Wenn wir nun die Werke evangelischer Theologen
im Hinblick auf die Anthropologie lesen, wenn wir in die gegenwairtige
Auseinandersetzung innerhalb des Protestantismus iiber diese Dinge hin-
einhéren, dann muB ein tiefes Weh unsre Seele durchziehen. Auch hier
bricht die ganze Not des Protestantismus auf. Ansicht steht wider Ansicht,
Meinung wider Meinung, Urteil wider Urteil, ja auch Verurteilung wider
Verurteilung und Nein gegen Nein. In dieser bitteren Erkenntnis kann
nur der getrost auf seinem Posten ausharren, der davon durchdrungen
ist, daB gerade in diesem Widerstreit menschlicher Worte das Wort Gottes
neu seine Kraft, seine schépferische, offenbarmachende, erneuernde Kraft
beweisen will »,

Die uns vorliegende Schrift von Emil Brunner ist eines der Bekennt-
nisse innerhalb der genannten Auseinandersetzungen, eines der wichtigsten,
gehalt- und eindrucksvollsten. Es handelt sich darin nicht blo8 um die
Anthropologie, wenn auch, tiefer gesehen, vorziiglich um sie. Karl Barth,
der sich berufen fiihlt, die protestantische Lehre und damit das prote-
stantische Leben von Grund auf zu erneuern, schont in der Polemik seine
Kollegen auf den Kathedern lutherischer und reformierter Fakultiten
nicht. So hat er auch den Ziircher Dogmatiker Brunner nicht geschont,
der ebenfalls Vertreter der « dialektischen » Richtung ist. Dessen Ansichten
iiber die Niitzlichkeit, ja Notwendigkeit einer gesonderten sog. « Eristik »
als Wissenschaft der Auseinandersetzung zwischen Gliubigen und Nicht-
gliubigen hatte Barth schroff abgelehnt. Die Frage spitzte sich theologisch



218 Literarische Besprechungen

schlieBlich darauf zu, ob es im Menschen einen durch die Siinde nicht
zerstorten natiirlichen Ankniipfungspunkt fiir die géttliche Botschaft geben
konne, ob m. a. W. eine sog. theologia naturalis méglich sei. Die Bejahung
Brunners zog ihm von Barth die Verurteilung als Sekundanten der
katholischen Thomisten und aufklirerischen Neuprotestanten zu. Karl
Barth tritt dafiir ein, daB erst die Offenbarung selbst und von sich aus
im einzelnen Menschen jeweils den einzigen, unerliBlichen Ankniipfungs-
punkt schaffe. Was vorher da sei, die « Natur » auBerhalb wie innerhalb
des Menschen koénne in keiner Weise als Ankniipfungspunkt gewertet
werden ; denn die Schriftoffenbarung sei alleinige Norm unsrer Gottes-
erkenntnis und alleinige Quelle unsres Heils, es gebe keine sog. allgemeine
Offenbarung Gottes in Natur, Gewissen, Geschichte. Insbesondere sei
die dem Menschen von Gott anerschaffene Gottebenbildlichkeit zufolge
der Siinde restlos, spurlos ausgetilgt. Nur einerlei Offenbarung gebe es,
die eine vollkommene Christusoffenbarung, nur einerlei Gnade, die Christus-
gnade, keine Schépfungs- noch Erhaltungsgnade, keine ethische lex naturae.
Die neue Schépfung, die mit Christusoffenbarung und Christusgnade im
Einzelmenschen statt hat, sei in keiner Weise Vollendung, sondern ganz
und gar « Neusetzung, Ersetzung des alten durch den neuen Menschen » ;
« gratia non tollit, sed perficit naturam » sei «in keinem Sinne richtig,
sondern durchaus eine Erzketzerei ».

Das sind Barths Thesen, denen der Verf. im Namen sowohl der echten
Lehre der Reformatoren, zumal Calvins, als auch im Namen der Vernunft
glaubt widersprechen zu miissen. Er tut es in sachlicher, vornehmer Art,
doch mit aller Wirme der Uberzeugung aus der Erkenntnis drohender
Gefahr. Er macht sich zum Anwalt und Interpreten einer «christlichen
Lehre von der allgemeinen oder Naturoffenbarung ». Zunidchst erklirt er,
eine natiirliche Gottebenbildlichkeit bestehe auch beim Siinder fort; er
nennt sie eine « formale » ; sie liege darin, daB der Mensch auch als Siinder
Person und verantwortliches Wesen bleibt. Die « materiale » Gotteben-
bildlichkeit dagegen lige darin, daB der Mensch in der Liebesgemeinschaft
mit Gott verbliebe ; sie ist « véllig verloren », denn « der Mensch ist durch
und durch Siinder, und an ihm ist nichts, was nicht von der Siinde
befleckt wire ».

Darauf stellt Brunner fest, die Welt biete selbst fiir den Siinder eine
Offenbarung Gottes. Das sei klares Zeugnis der Schrift. Es sei «eine selt-
same Bibeltreue, zu verlangen, daB eine solche Offenbarung nicht anerkannt
werde, damit nicht die Bedeutung der Bibeloffenbarung gemindert werde ».
Die Frage sei bloB, welches Verhidltnis zwischen beiden Offenbarungen
herrsche. Die Antwort miisse lauten, daB man einzig durch die Offen-
barung Christi zur wakhren Erkenntnis jener aus der Schépfung gelange,
welche dann gleichwohl als eine besondere und erste erkannt werde und
nach ihrem eigenen Wert zur Geltung komme. AbschlieBend kénne man
daher sagen : « Die rechte natiirliche Gotteserkenntnis hat nur der Christ,
d. h. der Mensch, der zugleich in der Christusoffenbarung drinsteht ».

Wie Brunner von einer «allgemeinen Offenbarung» redet, eben der
Natur- oder Schopfungsoffenbarung, so spricht er auch von einer «all-



Literarische Besprechungen 219

gemeinen Gnade », der Erhaltungsgnade, die Gott Guten und Bosen an-
gedeihen liBt. Auch diese vermdge erst der gliubige Christ recht zu erkennen
und zu wiirdigen : « Im Glauben an den Christus erkennen wir, daB wir,
schon bevor wir diese, die erlésende Gnade kennenlernten, von der Gnade
Gottes gelebt haben, ohne sie recht zu erkennen, nimlich eben von der
erhaltenden Gnade ». Deren Bejahung sei echt biblisch. In den Rahmen
der Erhaltungsgnade gehérten vorzugsweise die gottgewollten ethischen
« Ordnungen, Naturordnungen des geschichtlich-sozialen Lebens, so Ehe und
Staat ». Auch sie kénnten « nur vom Glauben aus nach ihrem Sinn voll-
kommen verstanden und darum auch dem Willen des Stifters gemaB ver-
wirklicht werden ». Der natiirliche Ankniipfungspunkt der gottlichen Gnade
sei nicht zu leugnen und werde durch diese nicht aufgehoben : Wort-
michtigkeit (Wortempfinglichkeit) und Verantwortlichkeit des Menschen.
« Nur der Mensch (oder andere uns nicht bekannte dhnliche Wesen), als
eine Kreatur, mit der man im Unterschied zum Tier verniinftig reden
kann, wird vom Wort der Heiligen Schrift oder der Predigt erreicht. ...
Damit ist nichts gesagt iiber ein Glaubenkénnen, sondern nur iiber ein
fiir Glauben oder Nichtglauben in Betrachtkommen ».

In einem eigenen Abschnitt geht Brunner hernach an den Nach-
weis, daB sein Standpunkt in der hiesigen Auseinandersetzung dem der
Reformatoren wesentlich identisch sei, daB er nicht « thomistischer » denke
als sie. Den Grund fiir die Ablehnung einer so offensichtlich biblischen
wie reformatorischen Lehre durch Barth will der Verf. in einem ein-
seitigen Offenbarungsbegriff des letzteren erblicken ; dessen Konsequenz
wire aber die Leugnung auch jeder « Offenbartheit » Gottes in der Schrift.

Zum Schlusse weist der Verf. hin auf die Bedeutsamkeit der Theologia
naturalis fiir Theologie und Kirche. Er zeigt das fiir die Ethik wie fiir
die Dogmatik. Zum Besten der ganzen Schrift gehért zweifellos das hier
lichtvoll Ausgefiihrte zum Analogieprinzip. In seiner « Kirchlichen Dog-
matik » hat K. Barth die analogia entis leidenschaftlich abgelehnt, darin
er sogar den tiefsten Gegensatz katholischen und protestantischen Denkens
sehen will. Dem Protestanten konne es bloB eine «analogia fidei» geben.
Brunner zeigt, wie Barth in diesem Punkt nicht bloB8 irrt, sondern zu sich
selbst in Widerspruch tritt, denn auch seine « Kirchliche Dogmatik »
verwende und bejahe die analogia entis. Es wird sodann die Bedeutung
der theologia naturalis fiir die kirchliche Praxis aufgewiesen, die Ver-
kiindigung des Wortes Gottes an die Gliubigen, das Gesprach mit Nicht-
glaubigen. Verf. schlieBt mit der fiir protestantische Glaubenswissenschaft
programmatischen Feststellung : es sei Aufgabe « unserer theologischen
Generation, sich zur rechten theologia naturalis zuriickzufinden ».

Weitgehend kénnen wir auch vom katholischen Standpunkt in dieser
Frage der Naturoffenbarung dem Verf. zustimmen, seine Ausfithrungen
diirfte ein katholischer Theologe groBenteils unterschreiben, mit doppelter
Freude, da es inhaltlich so richtig, zugleich auch so treffend, so gut und
so schén gesagt ist. An einzelnen Stellen indes betont der Verf. selber
den Gegensatz protestantischer zur katholischen Auffassung. Die Ver-
schiedenheit in der Lehre von den Wirkungen der Erbsiinde spielt hier



220 Literarische Besprechungen

herein. Nach Calvin ist die Gottebenbildlichkeit des Menschen durch
die Siinde beinahe ganz zerstort, es ist nur mehr ein Rest der imago da,
der jetzt beziiglich Gotteserkenntnis noch eben dazu hinreicht « das Dag
Gottes zu erkennen, aber nicht sein Wie, ihn (den Menschen) zur Religion
zu noétigen, ohne ihm doch eine wahre Religion zu ermdéglichen ». Brunner
erklart: «Faktisch verhilt es sich so, daB die Menschen, die nicht scriptura
duce in die Schépfung blicken, dort nicht Gott, sondern Goétzen, erkennen » ;
«nur diejenigen, denen Gott in Jesus Christus sein wahres Wesen zeigt,
kénnen nunmehr auch in den Werken der Schépfung den wahren Schépfer
erkennen, wiahrend der « Schopfer », der in der heidnischen Religion und
Philosophie eine Rolle spielt, nur ein goétzenhafter Schatten des wahren
Gottes ist. Zur wahren Erkenntnis der ersten Offenbarung kommt man also
nur durch die zweite. ... Die Aussagen Luthers iiber diesen Sachverhalt
sind — wie iibrigens auch die in den Kommentaren Calvins — nicht ein-
deutig ... bald lehrt er, daB in der Erkenntnis des Schopfers das ganze
Geheimnis der Trinitit enthalten sei ». Zudem gesteht Brunner, daB
er in der Minderbewertung natiirlicher Erkenntnisméglichkeit hier iiber
Calvin hinausgehen will. «Ich lehre mit den Reformatoren eine Offen-
barung Gottes in der Natur (sowohl in der auBermenschlichen als auch,
obiective, der menschlichen) und lehre mit ihnen, daB diese infolge der
Siinde vom Nichtglaubenden nicht richtig, sondern nur mit gleichzeitiger
Verkehrung (Verwechslung von Schépfer und Schépfung) « erkannt »
werde. Aber ich selbst wiirde allerdings sogar von dieser dem Christen
erkennbaren Naturoffenbarung Gottes meinen, weniger zuversichtlich lehren
zu miissen, als Calvin es getan hat. Wir sehen deutlicher als Calvin die
Zweideutigkeit aller Schépfungsoffenbarung. Wir sind vor allem hinsicht-
lich eines moglichen Gottesbeweises viel « agnostischer » als er. Aber ich
gehe von dieser Zuriickhaltung nicht mit Karl Barth zur Leugnung
iiber » (S. 56). Das Personsein Gottes sei nicht erkennbar auf dem Weg
des Analogieschlusses, per viam eminentiae, sondern eine «legitime »
Gotteserkenntnis gebe es bloB als « eine von Jesus Christus aus gewonnene »
(S. 57). « Eine rationale theologia naturalis, wie sie die katholische Kirche
lehrt ... ist also hier konsequent abgelehnt » (S. 50).

Im allgemeinen sicht der Verf. die katholischen Positionen richtig,
immerhin scheint er zuweilen unsern Vernunftoptimismus zu iibertreiben.
Auch die augustinische Deutung der « imago Dei » auf die iustitia originalis
ist der katholischen Theologie nie verloren gegangen, freilich ist sie nie ex-
klusiv und nicht einmal vorzugsweise zur Geltung gekommen. Ferner
lehrt die katholische Kirche, daB selbst die Natur des Menschen aus der
Erbsiinde Schaden genommen hat, als Natur, sowohl die leibliche wie
die geistige, in der geistigen sowohl Verstand als Wille, wenn auch von
alters her im AnschluB an Augustinus eher die Schidigung des Willens
als die des Verstandes hervorgehoben wurde. Die des Verstandes wurde
zu keiner Zeit verschwiegen, was an den maBgeblichen Verlautbarungen
des kirchlichen Lehramtes wie an den Schriften der Theologen nachgepriift
werden kann. Man mag irgend ein Lehrbuch katholischer Dogmatik zur
Hand nehmen und dort iiber die Folgen der Erbsiinde nachlesen. Es wird



Literarische Besprechungen 221

zugleich aber festgehalten, die Schwichung im Natiirlichen greife nicht so
tief, daB der Mensch in einen gewissermafBen unternatiirlichen Zustand
gesunken wire.! Die angegebenen Dokumente zeigen zur Geniige, daB
der katholische Standpunkt auf diesem Gebiet niiancierter ist, als Verf.
ihn darzustellen beliebt. Darum versteht man die Worte, die das
Vatikanische Konzil nach Festlegung der Moglichkeit, Gottes Dasein mit
der bloBen menschlichen Vernunftkraft aus den Schopfungswerken zu
erkennen, iiber die Offenbarung unmittelbar anschlieBt: « Huic divinae
revelationi tribuendum quidem est, ut ea, quae in rebus divinis humanae
rationi per se impervia non sunt, in praesenti quoque generis humani
conditione ab omnibus expedite, firma certitudine et nullo admixto errore
cognosci possint » 2. Im Konzilskanon dazu ist keineswegs ausgesprochen,
die Vernunft allein vermochte etwa zu irrtumsfreier und sicherer Erkenntnis
aller sog. Eigenschaften Gottes zu gelangen. Wird fiir die Schoépfungs-
tatsache die Konkretheit gleichsam so betont, daB eine wvollstindige
Erkenntnis die Erkenntnis der Trinitit einschlieBe, wie Luther will,
so stimmt dem auch der Katholik zu, desgleichen wird er zustimmen,
daB der durch die bloBe Vernunft erreichbare Begriff vom Dasein des
wahren Gottes und von seinem Personsein Stiickwerk ist, da der wahre
Gott nicht anders ist noch sein kann denn als Vater, Sohn und Heiliger
Geist. Und so konnte man weiter typisieren. Wird aber jede wahre
natiirliche Erkenntnismoéglichkeit und Vergewisserung beziiglich des Gott-
lichen ohne Zufluchtnahme zur Bibel als Wort Gottes dem Menschen
abgesprochen, bleibe eine solche Erkenntnis noch so sehr Stiickwerk, Einzel-
erkenntnis, Teilwahrheit, so wird uns Pauli Anklage gegen die Heiden
(R6m. 1 und 2) gegenstandslos, die Annahme einer géttlichen, christlichen
Offenbarung willkiirlicher, unglaubwiirdiger Apriorismus, eine Eristik zum
Gesprich mit denkenden Menschen aussichtslos.

Schoéneck. C. Zimara S. M. B.

P. Johanns : Vers le Christ par le Védanta. Tome I: Cankara et Rima-
nuja,; traduit de l'anglais par M. Ledrus, S. ]J.; tome II : Vallabha
traduit de l'anglais par L.-M. Gauthier. — Louvain, Museum Lessianum.
1932. vii-252 ; 1x-242 pp.

L’ouvrage du R. P. Johanns présente un triple intérét. 1 Aux india-
nistes, il offre un exposé critique des trois principaux systémes de théologie

1 Man vgl. etwa die Worte der 2. Synode von Orange (Denziger, Enchiridion
symbolorum ... ed. 18-20, n. 199), deren Bestitigungsbrief durch Papst
Bonifaz II. (ib. n. 200 b), das Konzil von Trient (ib. 793), die Enzyklika « Mirari
vos» Gregors XVI. (ib. 1616), zusammenzuhalten mit den Bautain zur Unter-
schrift vorgelegten Sitzen (ib. 1627 und FuBnote), die Worte Pius’ IX. in der
Enzyklika «Qui pluribus» (ib. 1635-1639), der Allokution « Quam singulari »
(ib. 1642-1644) und im Brief gegen Frohschammer (ib. 1670). Den Standpunkt
des hl. Thomas von Aquin kann man ausgesprochen finden z. B. De veritate,
q. 14 a. 10 ; In Boéth., De Trinit. 3, 1ad 3; S.c.G. I c. 4; S. Th.II-II q. 2a. 4;
Comp. Theol. 36.

* Denzinger, n. 1786,



222 Literarische Besprechungen

hindoue. Des spécialistes, aux Indes et en Europe, ont dit publiquement
leur satisfaction, et & moi-méme un indianiste distingué s’est plu a faire
I’éloge de ce travail. 20 Ceux qui s’occupent d’apostolat intellectuel, aux
Indes et ailleurs, pourront contempler ici un exemplaire parfait. Les
études réunies en volume ont paru d’abord dans The Light of the East,
revue publiée par les missionnaires jésuites, a l'usage des intellectuels
hindous, ce qui explique le but de I'ouvrage, exprimé par son titre. Montrer
aux brahmanes cultivés que leur venue au catholicisme serait moins
une rupture qu’un acheéevement. En effet, déja les védantistes avaient
découvert de nombreuses vérités sur Dieu et I'homme : loin d’avoir a
renoncer a aucune d’entre elles, ils les retrouveraient plus pures, plus
lumineuses, dans le catholicisme. D’autre part, méme au sein de certaines
erreurs — V. g. dans le culte de Krichna — on retrouve un grand désir
de la présence de Dieu parmi les hommes, et dans la mystique hindoue,
I’auteur voit « la plus sincére et la plus profonde aspiration au Christ qui
se soit jamais manifestée dans les A&mes humaines »; or, il n'y a que le
catholicisme, avec sa doctrine de l’Incarnation et de 1'Eucharistie, avec
sa spiritualité, qui « puisse offrir aux Indiens les réalités dont ils ne
possédent que 'ombre ». Tout cela, le P. Johanns le montre d'une maniére
véritablement magistrale. Parfaite loyauté d’abord : déja le titre n’est-il
pas la loyauté méme ? On sait oi I'on va ; on ne navigue pas sous un faux
pavillon. Fermeté doctrinale ensuite : 'auteur ne dissimule pas les erreurs
qui vicient la pensée hindoue ; il insiste en particulier sur la doctrine de
la création ex mihilo, dont le manque chez les Hindous les précipite en des
erreurs métaphysiques et religieuses profondes. Sympathie trés sincére
enfin : avec un soin pieux, on dégage toutes les vérités qui ont été vues
ou entrevues par les védantistes ; on les compléte et les corrige les uns
par les autres en sorte qu’on obtient, avec des matériaux exclusivement
hindous, une construction qui ressemble fort a la philosophia perennis.
Ces pages, qui auraient facilement pu étre fastidieuses, nous touchent au
contraire profondément. Car on sent qu’elles furent écrites par un apotre,
dévoré par la charité du Christ.

3° Au point de vue strictement scolastique, ces volumes intéresseront
surtout par les rapprochements qu’ils permettront de faire entre Cankara
(VIIIme siécle), Ramanuja (XIIme si¢cle), Vallabha (XVme siécle) et tel
ou tel docteur médiéval. Pour notre part, nous avons été particuliérement
frappé par les ressemblances entre ces théologies hindoues et la scolas-
tique judéo-arabe. Ayant eu jadis l'occasion de prendre contact avec
cette derniére, il nous a semblé, en lisant le P. Johanns, revenir chez de
vieilles connaissances. 11 y a certes des différences : soit en faveur des sémites,
soit en faveur des Hindous. L’avantage des sémites est la doctrine de la
création ex mihilo; pour l'avoir ignorée, Cankara verse dans l’acosmisme,
Raménuja congoit les rapports de Dieu et du monde sur le type de la
relation psycho-physique et Vallabha sombre nettement dans le panthéisme :
I’émanation de l'univers devient l'autoanalyse de Brahma. En revanche,
I’aspiration & 1'Incarnation est beaucoup moins confuse chez les Hindous
que chez les sémites ; elle existe chez ceux-ci a tel point que nous avons



Literarische Besprechungen 223

pu qualifier I'anthropomorphisme judéo-arabe d’ « incarnation désespérée » ;
il reste cependant que Dieu fait chair est le supréme scandale pour les
sémites, ce qui n'est pas le cas des Hindous, habitués a la doctrine des
avatars. Mais, au dela de ces oppositions, que de ressemblances profondes !
D’abord, ici et la, nous avons affaire a des théologiens. Quoique le P. Johanns
parle presque partout de « philosophes », il est bien clair que les trois sages
hindous sont des « théologiens », puisque les Livres sacrés sont et leur point
de départ et leur point constant de référence. La réside, pour eux, la vérité.
Leur travail est de commenter le texte sacré et de résoudre ses contra-
dictions, exactement comme les théologiens juifs et musulmans le firent
pour la Bible et le Koran. Ensuite, ici et 1a, ce sont les mémes problémes
qui se posent; la vieille énigme de I'un et du multiple, sous une forme
théologique : l'unité de Dieu et la multiplicité de ses attributs; l'unité
de I’Etre et la multiplicité des étres. Cankara, par exemple, nous fait
perpétuellement penser a Maimonide : méme sens aigu de la Transcendance
et de la Simplicité divines, méme négation des attributs positifs, méme
« dépersonnalisation » du divin. C’est le Dieu lointain qu’on nous présente.
Avec les deux autres théologiens hindous, c’est au contraire le Dieu proche
que nous obtenons; intensément personnel, mais tout chargé d’anthro-
pomorphismes ; analogue au Dieu des théologiens « orthodoxes » juifs
et arabes. Il n’est jusqu’aux spéculations de Ridmanuja sur le corps divin
et sa luminosité qui ne nous fassent songer a Daond Djawari ou a Al Mon-
ghira. Enfin, comment tout ce que le P. Johanns nous rapporte sur la
« bhakti » n’éveillerait-il pas en nous le souvenir de la mystique soufie ?
Le gouffre entre Orientaux et Occidentaux ne serait-il donc pas si profond
que certains voudraient le croire ? Evidemment, les sémites sont des
Orientaux, mais quand on se rappelle & quel point la scolastique judéo-
arabe influenga la scolastique latine, on se dit qu’au moyen age des idées
auraient pu fort bien s’échanger entre les bords de la Seine et ceux du
Gange, en passant par 'Espagne et I'Egypte. Et c’est bien pourquoi le
P. Johanns peut orienter vers le Christ les docteurs du Védanta.

Puisse le peu que j'ai dit de sa tentative en faire pressentir les mérites

exceptionnels !
M. T.-L. Penido.

Thomas de Vio Cardinalis Cajetanus: De comparatione auctoritatis
Papae et Concilii cum Apologia eiusdem Tractatus. Ed. Vincentius M. Pollet.
— Romae, Angelicum. 1936. 351 pp.

Kardinal Cajetanus hatte bei seinen bekannten Verhandlungen mit
Luther auf dem Reichstag zu Augsburg 1518 klar erkannt, daB der Kampf
dieses Mannes nicht bloB dem AblaB gelte, sondern auf den Untergang
der katholischen Kirche selbst hinziele. So hatte er im Jahre 1521 zur
Verteidigung des wichtigsten Fundamentes der katholischen Lehre von
der Kirche das auch heute noch klassische Werk herausgegeben : De divina
institutione Pontificatus romani Pontificis (Romae 1521). Dieses Werk
ist 1925 von Prof. Dr. Fr. Lauchert als 10. Heft der verdienten Sammlung



224 Literarische Besprechungen

Corpus Catholicorum neu herausgegeben worden. Aber schon fast 10 Jahre
friither, i. J. 1511, es war das Jahr, in dem Luther in Rom war, hatte der
gelehrte Kardinal eine Schrift verwandten Inhaltes herausgegeben, die
kaum weniger als die obgenannte klassisch genannt zu werden verdient.
Dieselbe richtete sich gegen die gallikanischen Ideen des schismatischen
Conciliabulums, das 5 rebellische Kardindle i. J. 1511, unter dem EinfluB
Frankreichs, zu Pisa veranstaltet hatten. Sie fiihrt den Titel : « Tractatus
de comparatione auctoritatis Papae et Concilii seu Ecclesiae universalis ».
Diesen Traktat gibt nun P. Pollet O. P. als n. 1 einer Neuausgabe der
Scripta theologica Cajetans neu heraus. Ein junger Doktor der Pariser
Universitit, Jaques Almain, hatte i. J. 1512 gegen Cajetans Schrift eine
Verteidigung der Superioritit des Konzils iiber den Papst erscheinen lassen.
Noch im gleichen Jahr antwortete Cajetan in iiberlegener Weise in der
Schrift : « Apologia de comparata auctoritate Papae et Concilii ». P. Pollet
hat in dankenswerter Weise die Apologie dem ersten Traktat beigefiigt.
Die Neuausgabe der beiden wichtigen Werke zeigt zwar nicht den iiber-
reichen wissenschaftlichen Apparat der Lauchertschen Ausgabe des Werkes
Cajetans gegen Luther, sie will nicht einen « textum critice elaboratum,
tamen authenticum » bieten, der eine solide Grundlage fiir wissenschaftliche
Arbeiten bilden kann. Dieser Zweck ist voll erreicht. AuBer einer Tabelle
der in beiden Traktaten auf einander beziiglichen Kapitel sind fiinf fleiBig
gearbeitete Indices beigegeben : J. biblicus, litterarius, onomasticus, ana-
lyticus et generalis. Cajetanus hat sein Werk mit leidenschaftsloser Ruhe,
griindlichem Scharfsinn und groBer Klarheit geschrieben und durch die
Lehrentwicklung der Folgezeit und besonders das vatikanische Konzil die
héchste Bestitigung erhalten, die ein Theologe der von ihm vertretenen
Lehre wiinschen kann. In der Tat ist die Substanz derselben auf dem
Vaticanum als Dogma definiert worden und durch seine Antworten auf
die Einwiirfe seiner Gegner sieht man immer wieder die Einwiirfe des
Altkatholizismus im Janus, Quirinus usw. zum voraus widerlegt. Das
macht das Studium dieser Werke besonders interessant und trotz ihrer
400 Altersjahre zeitgemal.

Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

0. Iserland : Die Kirche Christi. Grundfragen der Menschenbildung
und Weltgestaltung. — Einsiedeln, Benziger. 1940. 295 pp.

M. Iserland a réuni dans ce volume des études de différents savants,
qui exposent d'une maniére remarquable des points fondamentaux de la
doctrine catholique. M. Iserland se préoccupe surtout de nos « fréres séparés ».
I1 les connait admirablement ; il sait que les préventions contre 1'Eglise
catholique résultent souvent de regrettables mais trés sinceres illusions
au sujet de sa doctrine et de son attitude vis-a-vis des valeurs naturelles.
Son but est nettement indiqué dans l'introduction, ot M. Iserland nous fait
connaitre ses intentions. Il ne s’agit nullement de controverse, mais d'un
exposé autorisé de certains points, que les chrétiens acatholiques ont quelque
peine a concevoir.



Literarische Besprechungen 225

Nous avons d’abord une étude fortement documentée du Révérend
P. J. Congar O. P. sur le concept méme de I’Eglise et sur son unité. Le
savant auteur insiste particuliérement sur la vie du Christ dans 1’Eglise
et de I’Eglise dans le Christ. Cette vue, aussi réaliste que mystique, n’exclut
en aucune maniére les manifestations et les activités sensibles de 1'Eglise
dans les sacrements, les rites, la hiérarchie, les institutions, etc. Etude
solide, dont la lecture sera hautement profitable, non seulement aux
chrétiens séparés de I’Eglise, mais aussi aux prétres et aux laiques cultivés,
qui veulent vivre de leur foi.

Le Rme abbé Ansgar Vonier O.S. B. s’efforce de nous faire saisir le
role et la position de 'homme dans la communauté cultuelle (Kultgemein-
schaft) de I'Eglise. L’homme est normalement religieux, et il vit sa
religion, méme interne, dans un culte. L’auteur démontre donc que le
catholicisme assure a I’homme une merveilleuse existence spirituelle en
donnant a sa vie religieuse un caractére cultuel. L’homme devient
« ’homme dans le Christ » par le culte, qui « dans sa substance est une
partie de I'Incarnation » (der seiner Substanz nach Teil der Inkarnation ist).
Nous croyons que quelques expressions de cette étude seraient a « expliquer » ;
mais le travail est certainement de nature 4 nous associer plus intimement
aux cérémonies liturgiques, qui 4 ce moment fixent intensément 1'attention
de nombreux fidéles.

Dom Amnselme Robeyns O. S. B. met en valeur I'importance et la force
organisatrice du culte dans la vie sociale (Bedeutung und Gestaltungskraft
fiir das soziale Leben). L’idée de 1’Eglise, qui a inspiré les deux travaux
précédents, sert de fil conducteur dans cette étude. L’auteur montre que
les actes du culte, qui « verticalement » s’adressent a Dieu, doivent
« horizontalement » établir des liens intimes entre tous les fideles. Si les
actes cultuels, surtout dans le baptéme et l'eucharistie, exercent leur
pleine influence, il en résultera, sous la poussée de l'agapé, une organisation
sociale ou s’évanouiront tous les redoutables problémes qui menacent sans
cesse la paix et la marche progressive de la société. Ici encore on se
heurte a des expressions surprenantes. Les théologiens ne seront pas tres
contents de voir que, selon Dom Anselme Robeyns, 1’Eglise est 'incarnation
du Christ (Ecclesia... die die Inkarnation Christi ist, p. 116), assertion qui
récemment encore a provoqué des protestations. Mais ce sont la des détails
qui pourraient aisément « s'expliquer » Ce travail, comme celui du
Rme abbé Ansgar Vonier, met en valeur un merveilleux aspect de la vie
chrétienne : la vie commune des fidéles dans le Christ et par le Christ, au
moyen du culte commun. On ne saurait suffisamment y insister, et l'on ne
peut qu’applaudir au « mouvement liturgique » qui a trouvé un appui si
puissant dans le grand ordre de saint Benoit.

Il parait regrettable que cette premiére partie du livre n’ait pas été
complétée par un travail sur la religion « personnelle », qui aprés tout est
le but de tout culte sensible. Si je comprends bien Dom Anselme Robeyns,
celui-ci considére la « persoénliche Andacht » comme quelque chose de
surajouté (hinzugegeben, p. 102). Pour montrer toute la richesse de la vie
catholique, on pourrait renverser l'ordre des deux termes, et mettre en

Divus Thomas 15



226 Literarische Besprechungen

lumiére la sanctification personnelle s’élargissant dans le culte sensible et
collectif. Jésus, se retirant la nuit pour prier, est aussi le modele du
chrétien. Quoi qu'’il en soit, nous avons ici des travaux remarquables, qui
réjouiront tous les fervents du mouvement liturgique, et que tous — surtout
les autres — liront avec intérét et profit.

La seconde partie du livre met en lumiére la place que prennent dans
le catholicisme les intéréts naturels et terrestres. Les principes sont trés
bien posés par le R. P. Gerald Vann O. P. dans un travail intitulé : « Natur
und Gnade ». Aprés avoir rappelé deux tendances antagonistes — dont
I'une semble mettre la religion en marge de la vie et suit toutes les
aberrations économiques et sociales — dont l'autre ne voit dans la nature
que péché et tentation —, le R. P. Vann, a la suite de saint Thomas, établit
fortement qu’en raison méme de notre retour a Dieu, nous devons conduire
la nature vers sa fin par une assimilation progressive a la pensée de Dieu.
C'est la umre vérité nettement acquise depuis longtemps; mais certaines
manifestations récentes, d’un désolant pessimisme, rendent le beau travail
du R. P. Vann éminemment opportun.

Enfin, Dom Cassian Weier O. S. B. traite le probléme du droit naturel
et des « Ordnungen » (institutions, associations), qui sont conservées, élevées,
sanctifiées dans I’Eglise du Christ. Contre les tendances radicales de nom-
breux théologiens protestants de tradition calviniste, le savant auteur
établit qu’il y a un droit naturel, et que ses défenseurs peuvent parfaitement
s’appuyer sur la Sainte Ecriture. Par le péché originel, la nature humaine
a été blessée sans doute ; elle n’a pas été radicalement corrompue. I1 n’en
faut pas davantage pour que le chrétien découvre en lui-méme un droit
naturel qui est la loi de Dieu. La deuxiéme partie du méme travail est
particuliérement intéressante. Dom Cassian Weier examine les unités collec-
tives, exigées par la nature, comme le mariage, I'Etat, etc., et il montre
lumineusement que toutes sont basées sur l'association de la personne
humaine avec Dieu, qui dans le christianisme trouve une haute sanction et
un caractére divin. L’incommunicabilité de la « personne » reste un peu
dans 'ombre, a cause des limites imposées au travail ; mais l'essentiel y
est : il n'y a pas de « communauté » (Gemeinschaft) proprement dite,
si le principe d’unité n’a pas un caractére divin. Enfin, Dom Cassian
Weier esquisse brievement les institutions, telles qu’elles sont et telles
qu’elles devraient étre, si I'ceuvre de la Rédemption pouvait exercer sa
pleine influence.

Si l'on avait voulu exposer dans ce livre la place de 'ordre naturel
dans la conception catholique de la vie, il aurait fallu encore examiner la
valeur religieuse de toutes les activités culturelles. Il a fallu se limiter évi-
demment. Tel qu’il est, ce livre nous parait éminemment utile pour de trés
nombreux chrétiens. Il faut féliciter M. Iserland d’avoir pu s’assurer des
collaborateurs si distingués. Nous souhaitons le meilleur succés a sa méritoire
entreprise.

Fribourg. P. M. de Munnynck O.P.



Literarische Besprechungen 227

Dogmatik,

M. Gétaz O.P. : Les variations de la doctrine christologique chez les
théologiens protestants de la Suisse romande au XIXMe siécle. (Studia
Friburgensia.) — Fribourg, Librairie de 1'Université. 1940. viii-289 pp.

Der RiB, den das 16. Jahrhundert in das religiose Leben des Schweizer-
volkes hineingetragen hat, wird von vielen edlen Seelen in beiden Lagern
schmerzlich empfunden. Alles, was die Getrennten einander wieder ndher
bringen kann, verdient dankbare Anerkennung. Darum macht sich gewil
verdient, wer etwas zum gegenseitigen Verstindnis beitragt, zur Kenntnis
dessen, was die Gegenseite wirklich glaubt. Bei der Glaubenseinheit der
katholischen Kirche ist diese Kenntnis an sich sehr leicht in bezug auf
die Katholiken. Sie glauben eben, was die Kirche zu glauben lehrt; geben
sie das auf, so horen sie auf Katholiken zu sein. Was aber die katholische
Kirche lehrt, ist in der Ubersicht in jeder Dogmatik zu sehen. Viel schwie-
riger ist es, zu sagen, was die schweizerischen Protestanten glauben. Wie
jingste Tatsachen gezeigt haben, gilt bei ihnen ein allgemein verpflich-
tendes Bekenntnis nicht einmal in bezug auf die Gottheit Christi. Als
einziger Weg zu einer einigermaBlen annihernden Kenntnis diirfte noch
bleiben, zu untersuchen, was die hervorragenderen Professoren der protestan-
tischen Fakultiten der Theologie lehren. Denn es ist doch zu vermuten,
daB auch ihre Horer im allgemeinen ihre Richtung einschlagen und dem-
entsprechend das Volk unterweisen werden.

Es ist aber zuzugeben, daB auf katholischer Seite, speziell was die
Schweiz betrifft, dieser Weg nicht hdufig beschritten worden ist. Die
Miihe mochte im Verhiltnis zur Frucht zu groB erscheinen. Um so lobens-
werter sind die wenigen Arbeiter, die sich an die Aufgabe gewagt haben.
So ist da zu erinnern an das Werk von Dr. J. Fehr : « Das Offenbarungs-
problem in dialektischer und thomistischer Theologie », Freiburg (Schweiz)
1939, das in ausgezeichneter Weise das Grundproblem der dialektischen
Theologie Karl Barths in das Licht der Lehre des hl. Thomas stellt. Thm
tritt nun wiirdig an die Seite das vorliegende Werk von M. Gétaz O. P.

Dasselbe behandelt ebenfalls ein Zentralproblem der Theologie, nim-
lich die Lehre von Christus und ihre Wandlungen bei den protestantischen
Theologen der Westschweiz im 19. Jahrhundert : trotz der Beschrinktheit
des Gebietes ein sehr interessantes Thema, weil wir bei der geistigen Reg-
samkeit dieser Theologen, die sich fleiBig bei den Stréomungen des Geistes-
Jebens in Deutschland und Frankreich umsahen, gewissermaBen ein Echo
der verschiedensten Richtungen des gesamten Protestantismus vernehmen.

Nach einer interessanten Einfiihrung in die geistigen Bewegungen, die
zu Anfang des 19. Jahrhunderts in der Westschweiz EinfluB ausiibten
(Erweckungstheologie ; Alexandre Vinet, Edmond Scherer), wird die Ge-
schichte der protestantischen Theologie der Westschweiz im verflossenen
Jahrhundert in drei Abschnitten vorgefiihrt: 1. Die Formulierungen der
Vergangenheit ; 2. die Christologie des Ubergangs oder der Kenose ; 3. die
Christologie der inneren Erfahrung.



228 Literarische Besprechungen

1. Die im Ganzen altkirchliche Christologie der sogenannten Reforma-
toren des XVI. Jahrhunderts hatte sich bis ins XVIII. Jahrhundert
erhalten, um dann weitgehend vom Rationalismus verdringt zu werden.
Eine kriftige Reaktion gegen diesen ging von Genf aus durch die mit dem
Pietismus verwandte Erweckungstheologie (Théologie du Réveil, etwa
1810-1850 ; Monod, Gaussen), die an der traditionellen Zweinaturenlehre
zwar festhilt, aber, aller Spekulation abhold, die Einheit der Person in
den Hintergrund treten laBt.

2. Die beiden andern Richtungen, die der Kenose und der Erfahrungs-
oder BewuBtseinstheologie, kommen darin iiberein, daB sie, vor dem Wider-
spruch der rationalistischen Kritik zuriickschreckend, die Zweinaturenlehre
in Christus aufgeben. Die Kenosetheologie hilt dabei an der Trinititslehre
und der wahren Gottheit des Sohnes fest, lehrt aber, daB derselbe, von
seiner Allmacht Gebrauch machend, seine gottliche Natur fiir die Zeit
seines Erdenwallens, in eine Menschennatur umgewandelt habe. Vertreter
dieser Lehre sind Frédéric Godet (1812-1900), Professor in Neuenburg und
A. Grétillat (1837-1894), Theologieprofessor ebendaselbst.

3. Die Theologie des religiosen BewuBtseins oder der (inneren) Er-
fahrung zieht sich vor der philosophischen und biblischen Kritik ganz auf
die religiose innere Erfahrung als die entscheidende Norm der religiosen
Wahrheit zuriick. Die innere Erfahrung bestimmt auch das Urteil iiber
Echtheit und Sinn der Heiligen Schrift. Im religiosen Gefiihl ist die Offen-
barung gegeben, die Dogmen sind wandelbare Formeln, in die der reflektie-
rende Verstand die BewuBtseinserfahrungen gefaBt hat. In der Anwendung
solcher Grundsitze auf die Christologie vermeidet diese Theologie, ambu-
lando via media, schroffe Formulierungen ; sie spricht von einer Gottheit
Christi in irgend einem Sinne, der verschieden ist bei verschiedenen Ver-
tretern ; die wahre Gottheit und persénliche Priexistenz Christi wird von
allen abgelehnt, die Zweinaturenlehre der alten Konzilien als griechische
Spekulation verworfen. All das mit verschiedenen Abténungen bei den
verschiedenen Theologen. Als Vertreter dieser Richtung werden nach-
gewiesen :

1. Charles Secrétan (1815-1895), Professor in Lausanne. Fiir ihn
besteht die Gottheit Christi in seiner menschlichen Heiligkeit. « La divinité
du Sauveur se confond avec sa sainteté ». Ein gewisser pantheistischer
Zug gesellt sich bei.

2. Paul Chappuis (1851-1904), Professor der Theologie in Lausanne.
Jesus Christus ist nach ihm Gott, insofern er vollkommener Mensch und
durch seine von Gott gewirkte Heiligkeit Offenbarer Gottes ist. Sein
Selbstzeugnis von seiner Priexistenz wird erklirt aus seinem BewuBtsein,
von Ewigkeit in Gottes RatschluB vorherbestimmt zu sein. Sein Fort-
wirken nach seinem Tode besteht zur Hauptsache im Andenken und in
der Nachahmung seiner Jiinger.

3. Jules Bovon (1852-1904), Theologieprofessor in Lausanne (a la
Faculté de théologie de I'Eglise libre). Er ist von allen behandelten
Erfahrungstheologen derjenige, der in Stil und Lehre der iiberlieferten
Christologie noch am nachsten steht; aber auch er gibt die Wesensgleichheit



Literarische Besprechungen 229

des Sohnes mit dem Vater und seine im eigentlichen Sinne verstandene
Priexistenz preis, weist ihm aber eine Stelle iiber allen Geschépfen an,
insofern er die Fiille der gottlichen Gnaden empfingt und sie an alle
Anderen vermittelt, auch in seiner Tatigkeit nach dem irdischen Leben.

4. Gaston Frommel (1862-1906), Theologieprofessor in Genf, strebte
eine streng erfahrungsmiaBige Dogmatik an. Unsere innere Erfahrung
zeigt uns in Christus eine absolute, sittliche und religiose Autoritit, die
er iibrigens auch in den Evangelien fiir sich in Anspruch nimmt und zwar
mit solcher Bestimmtheit, daB man nur die Wahl hat, seinen Anspruch
als wahr anzuerkennen oder ihn als Gotteslisterung zu bezeichnen. Ist
also Christus nach Frommel wesensgleicher Sohn Gottes ? Nein, er ist
ein Mensch, in dem Gott das SohnesbewuBtsein erweckt und den er so
zur Person erzeugt hat. « Dieu ne fait pas les personnes, il les suscite,
il les engendre ». « Christus ist nicht Gott im metaphysischen Sinn (der
wesentlichen Aseitit), sondern er ist von Gott im genetischen Sinn. Sein
Leben hat seine Quelle im Willen des Vaters ». Mit Recht bemerkt Gétaz
dazu : « On ne saurait exprimer plus nettement l’abandon de la divinité
essentielle du Christ ».

5. A. Bouvier (1826-1893), Professor der systematischen Theologie in
Genf. Er will eine Christologie im Sinne einer religiosen Entwicklungs-
theorie bieten. Ausgangspunkt soll sein das in der Welt immanente un-
personliche gottliche Leben, das vom religiosen BewuBtsein intuitiv erfaBt
werde. Dieses unpersonliche géttliche Leben hat seinen adiquaten person-
gewordenen Ausdruck gefunden in Christus. Seine Praexistenz besteht
im ewigen Vorherbestehen der unperstnlichen Idee einer vollkommenen
Menschheit, die in Christus in Zeit und Raum verwirklicht ist. Sein
Fortleben nach dem Tod ist eine Forderung unseres BewuBtseins, sein
Konigtum besteht im Andenken in den Herzen seiner Jiinger, die seinem
Beispiel folgen. :

Die etwas lange Inhaltsangabe diirfte berechtigt sein, da der interes-
sante Gegenstand unserer Erkenntnis nirgends so zuverlissig und leicht
zuganglich ist wie im vorliegenden Werk. Dessen Lesung und Studium
ist auch sehr angenehm durch die Klarheit und Lebendigkeit des Stils
und die edle, vornehme Sprache, die trotz der Verschiedenheit des Stand-
punktes und ohne Neigung zu schwichlichen Konzessionen die gute Treue
der Irrenden und ihr ernstes Suchen in Ehren hilt. Ganz besonders ein-
drucksvoll aber ist, daB Gétaz nicht bloB die vielgestaltigen Irrwege dar-
gestellt, sondern auch die herrliche Einheit und lichtvolle Klarheit der
katholischen Theologie, namentlich des Aquinaten, ohne erregte Polemik
und ohne ein hartes Wort den Irrtiimern gegeniiber gestellt hat. Fast
nach jedem Abschnitt fiigt er kritische Bemerkungen an vom Standpunkt
der katholischen, speziell der soliden thomistischen Prinzipien. So gegen-
iiber der Christologie des Réveil (p. 40-51 : iiber Spekulation und Intellek-
tualismus in der Theologie) ; gegen die Kenose (p. 80-100 : die Unverinder-
lichkeit Gottes) ; gegen die Erfahrungstheologie (p. 137-149 : die Anbetung
Christi und der Glaube an ihn) ; gegen Bovon (p. 178-186) ; gegen Frommel
(218-230) ; gegen Bouvier (p. 242-247).



230 Literarische Besprechungen

Im SchluBabschnitt wird gegeniiber den unklaren Ideen der Erfahrungs-
theologie Aufklirung gegeben iiber die theologische Erkenntnislehre, iiber
Natur, Ubernatur und hypostatische Union, die Notwendigkeit einer
sicheren geschichtlichen Erkenntnis als Voraussetzung fiir Glauben und
Theologie, — besonders beherzigenswert fiir katholische Theologen, die in
bezug auf geschichtliche Fragen an der Zuverldssigkeit der inspirierten
Biicher Abstriche zu machen geneigt sind. Gerade diese Abschnitte, die
katholisches Gedankengut dem unstiten Suchen der akatholischen Theo-
logen gegeniiberstellen, sind besonders eifrigem Studium zu empfehlen.
Wenigstens eine Stelle sei speciminis gratia anzufiihren gestattet. Gegen-
iiber der Scheu vor Spekulation sagt der Autor S. 45 sehr gut : « Beaucoup
d’intellectuels catholiques, et la quasi-totalité des théologiens protestants,
s’arrétent A l'aspect extérieur de la théologie catholique, a la forme
scholastique, sans se rendre compte des avantages que la méthode dont
elle use, et surtout sans saisir tout ce qu’il y a de vie, de profondeur, de
richesses spirituelles sous une armature au premier abord un peu rigide ».

Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

A. Spindeler : Cur Verbum caro factum ? — Paderborn, Schéningh.
1938. 162 SS.

Eine moderne Geistesrichtung, die den emotionellen Werten im Betrieb
der theologischen Wissenschaft groBes Gewicht beilegt, ist wohl ein Er-
klirungsgrund dafiir, daB in neuerer Zeit die skotistische Lehre vom Motiv
der Menschwerdung des Sohnes Gottes wieder manche Anhidnger gewann.
Auch die Einfiihrung des Christkénigsfestes gab dieser Lehre neuen Auftrieb.
Es ist darum eine zeitgemaBe und dankenswerte Aufgabe, die alte, auch
an sich so bedeutungsvolle Frage einer neuen Priifung zu unterziehen.

Der Verfasser tut dies, indem er in der Einleitung einen Uberblick
iiber die Geschichte der Frage und eine klare Bestimmung des Frage-
punktes gibt, um darauf die Antwort der zustindigen Quellen, der Heiligen
Schrift und der Uberlieferung darzulegen. Wire nach dem gegenwirtigen
RatschluB Gottes der Sohn Gottes auch ohne Siindenfall Mensch geworden,
aber in Leidensunfihigkeit, oder ist die Erlésung von der Siinde so der
Zweck der Menschwerdung, daB sie ohne den Siindenfall iiberhaupt nicht
stattgefunden haben wiirde ? Das ist kurz die Frage.

Beziiglich der Heiligen Schrift beschrinkt sich der Verfasser mit Recht
auf die Priiffung der wenigen Stellen, die von den Skotisten und den ihnen
nahestehenden Lehrern fiir ihre Ansicht vorgebracht werden, z. B. Spr. 8, 22 ;
Kolosserbr. 1, 15 ff. Im Lichte des Kontextes aber, wie im Lichte der ein-
miitigen Viterlehre kann ihnen kaum Beweiskraft dafiir zuerkannt werden.

In der Darstellung der Viterlehre schligt der Verfasser mit grolem
Nutzen einen neuen Weg ein. Schon ein Petavius, ein Thomassinus u. A.
hatten ja viele Viterstellen geboten, die einzig die Erlosung als Zweck
der Menschwerdung aussprechen. Aber es waren eben nur einzelne aus
dem Zusammenhang gerissene Sitze, deren volle Kraft und Bedeutung
ohne den Zusammenhang nicht erfaBt werden konnte. Darum stellte er



Literarische Besprechungen 231

sich die Aufgabe, der tieferen Verbindung nachzuforschen, in der fiir die
Viter die Frage nach dem Zweck der Menschwerdung mit den Fundamental-
dogmen des Christentums iiberhaupt steht.

So untersucht denn ein erster Teil die Lehre der Viter iiber das Motiv
der Menschwerdung im Streit gegen Arianismus und Apollinarismus ; ein
zweiter Teil die gleiche Lehre im Streite gegen den Nestorianismus ; ein
dritter Teil, im Streite gegen den Pelagianismus. Ein eigener, der vierte
Teil behandelt die Lehre Leos d. Gr. gegen Nestorianismus und Euty-
chianismus und iiber das Verhiltnis der Menschwerdung zum Opfertod,
zur Auferstehung und zum Konigtum Christi.

Das Ergebnis der sorgfiltigen, mit echt wissenschaftlicher Ruhe
gefiihrten Untersuchung ist iiberall dasselbe : mochten die Viter unter
Fiithrung des hl. Athanasius das Motiv der Menschwerdung betrachten in
seinem Gegensatz zu den -christologischen Irrtiimern eines Arius und
Apollinaris, mochten sie mit einem hl. Cyrill von Alexandrien vom gleichen
Motive aus die Haresie des Nestorius bekdmpfen, mochten sie mit dem
hl. Augustin die Tatsache der Erbsiinde aus dem Zweck der Mensch-
werdung beweisen, iiberall lautet die einstimmige Lehre der Viter: die
Erlosung der gefallenen Menschheit ist so ausschlieBlich der Zweck der
Menschwerdung des Sohnes Gottes, daB ohne die Siinde diese nicht statt-
gefunden hitte ; von einer Menschwerdung in carne impassibili findet sich
bei ihnen keine Andeutung, so wenig als davon, daB die Erlésung nur
sekundarer Zweck der Menschwerdung sei. « Si homo non perisset, Filius
hominis non venisset. Ergo perierat homo, venit Deus homo, et inventus
est homo». S. Aug., Serm. 174, 2. — Auch dem hl. Leo d. Gr. gilt in
seinem Kampf gegen den Eutychianismus die Erlésung der Menschheit
durch Tod und Opfer als der unmittelbare Zweck der Menschwerdung.
Leiden und Kreuzestod ist nach Leo auch der menschliche Konigstitel Christi
tiber die erldosten Volker, wahrend sein gottlicher Konigstitel schon in seiner
gottlichen Natur gegeben ist.

Nehmen wir zum bisher Gesagten noch hinzu, daB, wie der Verfasser
S. 70-86 iiberzeugend nachweist, die Viterexegese die skotistische Er-
klirung der Schrifttexte Sprichw. 8, 22 ff. und Kol. 1, 15 ff. usw. einmiitig
abweist, so ergibt sich die Tatsache, daB, um Skotus zustimmen zu koénnen,
angenommen werden miilte, daB die Offenbarungsquellen beziiglich des
erhabensten Werkes Gottes nie von dessen primidrem Motiv gesprochen
hatten, unziahlige Male aber von dem sekundiren als dem einzigen. Vor
diese Alternative stellt die vorliegende Untersuchung den Theologen.
Weil damit weitgehende Klarheit in einer wichtigen und interessanten
Frage geschaffen ist, verdient das Werk Dank und beste Empfehlung.

Stift Einsiedeln. ' P. Meinrad Benz O.S. B.

F. Scholz : Die Lehre von der Einsetzung der Sakramente nach
Alexander von Hales. — Breslau, Borgmeyer. 1940. vii-145 SS.

Vorliegende fleiBige Untersuchung will gegen die nach des Verfassers
Ansicht falsche, aber weitverbreitete Ansicht, Alexander von Hales habe



232 Literarische Besprechungen

nur eine mittelbare Einsetzung der Firmung und der letzten Olung durch
Christus gelehrt, den Beweis liefern, daB der doctor irrefragabilis im Wesent-
lichen die unmittelbare Einsetzung vertreten habe. Nach einer geschicht-
lichen und literarkritischen Einleitung wird in einem ersten Teil die Dar-
stellung der Lehre Alexanders geboten, im zweiten Teil diese naher charak-
terisiert und mit deren Darstellung durch den hl. Thomas verglichen ; im
dritten Teil geschieht ein Gleiches mit der Lehre des Tridentinum und
wird zu erkliaren versucht, warum die Franziskanertheologen im allgemeinen
eine vom Verfasser abweichende Auffassung von der Lehre Alexanders
hatten.

Der Verfasser weil3, daBl der IV. Teil der Summe Alexanders nur zum
Teil von ihm selber stammt, zum vielleicht gréBern Teil von seinen
Schiilern und Nachfolgern im Lehramt. Aber weil eine kritisch aus-
scheidende Ausgabe noch nicht vorhanden ist, nimmt er bei seiner Unter-
suchung auf diesen Umstand keine Riicksicht, er laBt Alexander seine
Schule vertreten. Bei dieser Auffassung ist es nun nicht leicht, das, was
iiber die Einsetzung der Sakramente im allgemeinen gesagt wird, in Ein-
klang zu bringen mit dem, was iiber die Einsetzung der Firmung (und
der letzten Olung) gelehrt wird.

In der allgemeinen Sakramentenlehre (IV gq. 1 membr. 3 a. 4) wird
ohne weitere Unterscheidung die Einsetzung der Sakramente des N. B.
Christus zugeschrieben : « ipse enim instituit auctoritate inquantum Deus,
ministerio inquantum homo». Wo aber dann von der Einsetzung der
Firmung gesprochen wird (q. 9 membr. 1 nach der Ausgabe Venedig 1575 ;
der Auktor zitiert q. 24 m. 1), wird die Einsetzung durch Christus (Mt. 19)
und die durch die Apostel abgelehnt und gesagt: « Postquam apostoli,
qui erant bases ecclesiae, qui a Domino erant praelati, et Spiritu Sancto
confirmati, defecerunt : institutum fuit hoc sacramentum Spiritus Sancti
instinctu, in concilio Meldensi, quantum ad formam verborum et materiam
elementarem, cui etiam Spiritus Sanctus contulit virtutem sanctificandi ».

Woher nun dieser Widerspruch ? Stehen wir etwa vor den entgegen-
gesetzten Ansichten zweier Verfasser, was ja bei der Entstehungsart des
IV. Teiles der Summe Alexanders nicht undenkbar wire ? Der Verfasser
erwihnt diese Moglichkeit mit keinem Wort, Er schligt einen andern Weg
zur Losung der Schwierigkeit ein. Er pret zunichst die Worte a. a. O.,
Christus und die Apostel hitten dieses Sakrament als Sakrament nicht
eingesetzt, Materie und Form seien auf dem Konzil von Meaux eingesetzt
worden. Diese Unterscheidung von sacramentum ut sacramentum deute
auf ein anderes Element hin, dessen Einsetzung Christus nicht abgesprochen
werde. Dieses Element sei eben die Gnadenwirkung der Firmung, deren
Urheber Christus sei. Er habe sie angeordnet, indem er das Vorbild, die
Handauflegung der Apostel zur Mitteilung des Heiligen Geistes angeordnet
habe. Eine gewisse Stiitze scheint diese Darstellung zu finden in der bei
Alexander noch unbestimmten Fassung des Begriffes der Einsetzung. Beim
hl. Thomas (III 64, 2 und 3) bedeutet die institutio die Verbindung der
Gnadenwirkung mit bestimmten symbolischen Zeichen. Bei Alexander
erstreckt sich aber die Einsetzung bei den einzelnen Sakramenten auf eine



Literarische Besprechungen 233

ganze Reihe von Handlungen und bietet so das Bild einer lingeren Ent-
wicklung. So setzte Christus z. B. das Sakrament der BuBle ein: 1. in
bezug auf das Materielle, die Akte des Ponitenten : insinuando eius utili-
tatem (Mt. 4, 17) ; insinuando eius necessitatem (Lc. 13, 5) ; das Siinden-
bekenntnis setzte er nur potestative ein, d. h. er verlieh den Aposteln eine
Nachlaf3gewalt, deren Ausiibung das Bekenntnis des Siinders voraussetzte.
In klaren Worten wollte er die Beicht nicht einsetzen, « ne aliquibus ex
verbo Domini daretur recidivandi occasio». 2. Das Formelle des Sakra-
mentes, die Lossprechungsgewalt, setzte Christus ein durch Ankiindigung
(Mt. 16, 18) und durch ausdriickliche Ubergabe (Jo. 20, 22). « Et sic
poenitentia secundum sui integritatem habuit diversis institui temporibus,
oportunitatibus et locis, secundum quod ecclesiae progressui congruebat »
(IV q. 14 membr. 1 a. 3; der Auktor zitiert q. 59 membr. 3).

Die hiemit freilich nur angedeutete Beweisfiihrung hat auch in ihrer
weiteren Ausfiilhrung des Verf. den Rez. nicht zu iiberzeugen vermocht.
Dafiir, daB Alexander in der Handauflegung der Apostel eine Anordnung
oder Insinuation der Gnadenwirkung des spiater von der Kirche einzu-
setzenden Zeichens der Firmung gesehen und gelehrt habe, findet sich in
den Worten des Textes kein Anhaltspunkt. Bei den andern Sakramenten
weist Alexander wiederholt auf Einsetzung durch Andeutungen oder Ver-
sprechungen usw. hin, in q. 9, wo von der Einsetzung der Firmung gehandelt
wird, wird beziiglich Mt. 19, 13 ss. die Einsetzung durch Christus aus-
geschlossen, von einer Andeutung der Firmung ist keine Rede; ebenso
bei der Handauflegung der Apostel. Bei Beantwortung der Einwiirfe wire
sodann wiederholt so gute Gelegenheit gewesen, auf die vom Verfasser
bei Alexander vermutete insinuatio hinzuweisen, daB8 deren Unterlassung
unbegreiflich ware, wenn sie Alexander wirklich vorgeschwebt hitte ; aber
nirgends ist bei ihm ein Hinweis auf eine Insinuation. Die Verbindung
der Kraft der Gnadenwirkung mit dem vom Konzil eingesetzten Zeichen
wird dem Heiligen Geist zugeschrieben : « istud sacramentum debuit institui
non immediate a legislatore, sed mediante Spiritu Sancto cooperante.
Christus kann sie zwar auch zugeeignet werden, aber nicht etwa auf Grund
einer Anordnung wahrend seines Erdenwallens, sondern auf Grund dessen,
daB die Werke Gottes nach auBen den drei géttlichen Personen gemeinsam
sind : « Licet verbis, quibus ministratur hoc sacramentum, data sit virtus
a Spiritu Sancto : nihilominus data est a verbo increato: cum indivisa
sint opera Trinitatis ». Diese Griinde scheinen den Erkliarungsversuch des
Verfassers ziemlich unwahrscheinlich zu machen. Zum mindesten diirften
sie dartun, daB, wenn Alexander bei der Nachwelt als Vertreter der bloB
mittelbaren Einsetzung der Firmung (und letzten Olung) galt, die Schuld
daran beim Text seines Werkes liegt, nicht beim hl. Thomas, dem der
Verfasser sie zuschreibt.

Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B,



234 Literarische Besprechungen

Dogmengeschichte.

B. Poschmann : Paenitentia secunda. Die kirchliche BuBe im éltesten
Christentum bis Cyprian und Origenes. (Theophaneia. Beitrige zur Reli-
gions- und Kirchengeschichte des Altertums, herausgegeben von F. J. Dolger
und Th. Klauser, 1.) — Bonn, P. Hanstein. 1940. x-496 SS.

K. Adam hat vor Jahren mit seiner Untersuchung Die kirchliche
Siindenvergebung nach dem hl. Augustinus (Paderborn 1917) bei Bernhard
Poschmann Widerspruch hervorgerufen. B. P. behandelte darauf eingehend
die BuBfrage fiir die Zeit des ausgehenden Altertums und des frithen Mittel-
alters in den zwei Bianden Die abendlindische Kirchenbufe im Ausgang des
christlichen Altertums (Miinchen 1928), Die abendlindische Kirchenbufe im
friithen Mittelalter (Breslau 1930). Hier dehnt er abschlieBend seine Unter-
suchungen auf die Anfinge aus: Neues Testament (1. Kap.). Nach-
apostolisches Zeitalter (2. Kap.). Hermas (3. Kap.). 2. Hilfte des 2. Jahr-
hunderts : Apologeten, Irenaeus, Clemens von Alexandrien (4. Kap.). Die
Zeit Tertullians (5. Kap.). Cyprian (6. Kap.). Origenes und zeitgendssische
Zeugnisse aus der orientalischen Kirche (7. Kap.).

Die wichtigsten Ergebnisse dieser Untersuchung sind auBer der all-
gemeinen Feststellung der Kontinuitit in der Geschichte der BuBe :

I. In bezug auf die Existenz der kirchlichen BuBe. Seit den Anfingen
kennt das Christentum eine BuBle, von der grundsatzlich keine Siinde aus-
genommen wird. Der Grund, weshalb Siinden unvergebbar genannt werden,
liegt allein auf Seiten des widerstrebenden Siinders. Erst mit Hermas,
der eine einmalige BuBe lehrt, beginnt unter dem EinfluB rigoristischer
Stromungen eine Einengung der wurspriinglichen Weitherzigkeit. Die
Siindentrias in Tertullians Traktat De pudicitia ist eine Aufmachung des
erregten Polemikers. Sie steht im Widerspruch zur fritheren katholischen
Auffassung (De paenitentia). Die montanistische Streitschrift befaBt sich
zudem mit einem afrikanischen Sonderfall. Wir wiirden ihn zu Unrecht
auf die Gesamtkirche iibertragen. Nicht Papst Kallist ist der Urheber
des « peremptorischen Ediktes ». Kallist ist iiberhaupt aus der Geschichte
der BuBe zu streichen. Hippolyts bekannte Verzerrung der Erlasse seines
Gegners enthilt nichts iiber die Haltung Kallists zur eigentlichen Kirchen-
buBe. Wahrscheinlich denkt auch Origenes in De orat. 28, 10 nicht an den
romischen Bischof, sondern an vereinzelte MiBbriuche gewisser Priester,
die ihm zu Ohren gekommen sind. Origenes selbst ist kein Rigorist. Er
nahm stets an, daB Todsiinden vergeben werden kénnen. Auch Cyprian
hat von Anfang an grundsatzlich die Aufnahme der Gefallenen nach ent-
sprechender BuBe in Aussicht gestellt. Erlaubtheit und Schicklichkeit einer
sofortigen Aufnahme waren umstritten. Sie allein hat Cyprian, iibrigens
wie Papst Kornelius, abgelehnt. « Der Begriff der ‘unvergebbaren Siinde’
in dem Sinne, daB gewisse Siinden wegen ihrer objektiven Schwere .
von der Vergebung ausgeschlossen wiren, ist (also) erst eine Erfindung
des montanistischen Tertullian, wie wahrscheinlich auch der zum Beweis
der Unvergebbarkeit dienende Begriff der ‘Siinde gegen Gott’ und die
sogenannte Siindentrias» (S. 482).



Literarische Besprechungen 235

II. Die Wesensstruktur der BuBe. Nach der Auffassung der alten
Kirche ist die personliche BuBbemiihung « nichste Wirkursache des Siinden-
nachlasses » (S. 483). Gerade darin besteht der Unterschied der BuBe zur
Taufe, bei welcher Gott Schuld und Strafe schenkt. Die wiederholte und
iibermaBige Betonung, Gott allein kénne die nach der Taufe begangenen
Siinden «verzeihen», erklirt sich daher, weil Gott allein das Urteil zusteht,
ob der Siinder eine zum NachlaB der Schuld und der Strafe hinreichende
Sithne geleistet habe (S. 483). Diesen altchristlichen Begriff des « Ver-
gebens », der die Tilgung der Schuld und der Strafe umfaBt, erschlieBen
besonders Stellen aus Cyprian (S. 405 f.). In der Siihneleistung wird der
Siinder durch die Fiirbitte der « Heiligen », der Martyrer, der zum Gottes-
dienst versammelten Kirche, in der Christus betet (Tertullian), unterstiitzt.
Aber dieses Gebet, auch wenn es von Priestern verrichtet wird, « kann
(nur) in einem gewissen weiteren Sinne als sakramental angesprochen
werden » (S. 484). Sakramental im eigentlichen Sinne wirkt erst die kirch-
liche Rekonziliation. Diese ist nicht « die Wirkursache der gottlichen Ver-
gebung ». Sie ist eine « Voraussetzung oder Bedingung fiir sie » (S. 485).
Die « formale Wirkung der Rekonziliation » ist der « Friede mit der Kirche ».
Der Friede mit der Kirche « versetzt den Siinder von neuem in die Sphare
der Gnade und ermoglicht ihm damit den Frieden auch mit Gott ». « Und
eben darin, daB der Akt der Wiederaufnahme in die Kirche zusammen-
fallt mit der Aufnahme in die innere Gnadengemeinschaft des Heiligen
Geistes, liegt der Sakramentscharakter der kirchlichen Bufle » (S. 486). Die
Beweise fiir diese Wertung der Rekonziliation finden sich wohl am deut-
lichsten bei Cyprian. Bei Hermas, mehr noch bei den Alexandrinern, tritt
die Heilsbedeutung der Rekonziliation in den Hintergrund.

Neben dieser Art der (6ffentlichen) BuBe, die mehr Gewicht auf die
kirchlich-sakramentale Seite legt, hebt sich schon in der Mitte des 3. Jahrh.
(Origenes) eine verschiedene BuBart ab, die mehr die moralisch-therapeu-
tische Seite betont. Aus ihr hat sich zuerst im Orient, dann unter dem
EinfluB des Ménchtums auch im Abendland die spatere Beichtpraxis ent-
wickelt. Im Zusammenhang der beiden BuBarten liegt das eigentliche
BuBproblem. Im Orient iiberwiegt die der zweiten Art zugrunde liegende
Auffassung, im Abendland die der ersten. Hier ist man sich der ausschlag-
gebenden Bedeutung des kirchlich sakramentalen Charakters, dank vor
allem der Autoritit Augustins mehr bewufBt geblieben (S. 488). —

Die Erforschung der altchristlichen BuBdisziplin gehért bekanntlich
zu den schwierigsten Aufgaben der Dogmengeschichte. Eine Einigung
selbst in grundlegenden Fragen konnte nicht einmal unter katholischen
Gelehrten erzielt werden. Die nichtkatholische Gelehrtenwelt ist heute
von der Auffassung beherrscht, daB die Wiederaufnahme schwerer Siinder
mit dem urchristlichen Heiligkeitsideal unvereinbar gewesen sei, daBl Papst
Kallist fiir den Bruch mit der Vergangenheit weithin verantwortlich zu
machen wire, daB der BuBleistung des Siinders und nicht einem kirch-
lichen Akt siindentilgende Bedeutung zugeschrieben worden sei. Papst
Kallist wurde fast allgemein und mit solcher Sicherheit auch von katho-
lischer Seite als Urheber des BuBerlasses, welcher den Zorn Tertullians



236 Literarische Besprechungen

erregte, angesehen, daB A. d’Alés seine Arbeit iiber die BuBdisziplin nach
dem Erlasse Kallists betitelte und P. Batiffol einen Beweis fiir diese An-
nahme fiir unnotig erachtete. Das Verdienst der PrivatbuBle im Abend-
lande die Wege geebnet zu haben schrieb K. Adam Augustinus zu,
wahrend B. Poschmann dieselbe erst im friihen Mittelalter, Goller etwas
frither, Galtier bereits in der dltesten Kirche bezeugt findet. Galtier hat
auch, gegen B. Poschmann, der kirchlichen, im Namen Gottes voll-
zogenen Rekonziliation unmittelbare, siindentilgende Kraft zuerkannt
(P. Galtier, L'Eglise et la rémission des péchés aux premiers siécles,
Paris 1932, S. 29-140).

Dogmatische Bedenken gegen die Losung Poschmann'’s, welche zwischen
Extremen vermittelt, wurden bereits vor einem Jahrzehnt unter anderen
von K. Adam erhoben. Adam sprach von einer Belastung der katholischen
Dogmatik mit einer Problematik, die kaum tragbar sei; von einem StoB
in die Mitte, in das Herz der vom Tridentinum formulierten Glaubens-
satze (Theol. Quartalschr. Tiib. 110 [1921] 1-66). B. Bartmann stellte
B. Poschmann eine Reihe ungeloster Fragen (Theol. u. Glaube 22 [1930]
79-85), wahrend ]J. B. Umberg schon vorher (in der Innsbrucker Zeitschr.
1929, S. 284) zur Besonnenheit gemahnt hatte. Man moge sich den
geschichtlichen Blick durch dogmatisch unzuverlissige Anschauungen nicht
triiben lassen. M. Knar duBerte sich an dieser Stelle (DT 7 [1929] 234-237)
zur Loésung Poschmann im zustimmenden Sinne.

Wird die vorliegende Arbeit, welche die wesentlichen Ergebnisse der
friiheren Binde nicht abschwicht, die Gemiiter beruhigen ?

Poschmann weist jedenfalls mit Recht die unbewiesene Voraussetzung
zuriick, nach welcher die Urkirche Kapitalsiinden nicht vergeben hitte.
Er schreibt mit guter Begriindung die spiter eintretende Verschirfung
der BuBdisziplin dem EinfluB rigoristischer Strémungen zu. Er nimmt
vor allem mit Recht eine nach Gegenden und Gemeinden verschiedene
Behandlung der Siinden an. Er raumt gliicklicherweise wie Adam und
Galtier mit dem Edikt des Kallistus auf und macht den montanistischen
Tertullian fiir die Einteilung der Siinden in « peccata remissibilia » und
« irremissibilia » verantwortlich. Gibt nicht Tertullian selbst dies zu ver-
stehen : Causas paenitentiae delicta condicimus (Katholiken und Tertullian),
Haec dividimus (T.) in duos exitus : alia erunt remissibilia, alia inremissi-
bilia. Secundum quod nemini dubium est (Kath. u. T.) alia castigationem
mereri, alia damnationem. Tertullian legt diese kirchliche BufBpraxis,
welche fiir schwere Siinden eine andere als fiir leichtere Siinden ist, in
seinem Sinne aus: Omne delictum aut venia dispungit aut poena : venia
ex castigatione, poena ex damnatione. Die darauf folgende Begriindung
zeigt, daB es sich um die von den Katholiken beanstandeten Grundlagen
(c. 3) der Tertullianischen Argumentation handelt. Wenn Tertullian seinen
Gegner so siegesbewuBt aus dem Zusammenhang der Siinde des Ehebruches
mit den zwei anderen Kapitalsiinden widerlegen zu koénnen glaubt, so
erklirt sich das m. E. wohl am besten, wenn in der Kirche von Karthago
seit der Abfassung des Traktates De paenitentia unter dem EinfluB des
Montanismus eine strengere Disziplin eingefiihrt worden war, die zwei



Literarische Besprechungen 237

Jahrzehnte spiter zum Argernis Tertullians wieder gelockert wurde. Wirft
diese Annahme nicht Licht auf Tertullians eigene Entwicklung ?

Mancher Dogmatiker wird Miihe haben sich mit den Ausfiihrungen
Poschmanns iiber die Wesensstruktur der Bule abzufinden. Bedeuten sie
nicht eine Riickkehr zur Auffassung der alteren Scholastik, nach welcher
das Sakrament nicht Wirkursache, sondern nur Bedingung zum go6ttlichen
Gnadenerlasse ist ? Wenn die kirchliche Rekonziliation allein einen sakra-
mentalen NachlaB (im genannten Sinne) bewirkt, so ist ein solcher selbst-
verstindlich nur fiir jene Siinden moglich, die einer Rekonziliation (im
altchristlichen Sinne) bediirfen, also sicher nicht fiir liBliche Siinden, ganz
abgesehen davon, daB uns in vielen Fillen entgeht, welche Siinden den
Ausschlu8 nach sich zogen. LaBt sich dann die spitere Devotionsbeicht,
welche das Konzil von Trient als erlaubt und niitzlich lehrt, auch dogmatisch
noch rechtfertigen ? Die Rekonziliation wurde nicht bloB von Bischéfen und
Priestern, sondern auch von Diakonen und selbst von Laien, freilich im
Auftrag des Priesters (der von Dionysius aus Alexandrien erwdhnte Fall
des Serapion !), gewahrt. Wie verhilt sich dann die bei der sakramentalen
BuBe geforderte Weihegewalt zur Jurisdiktionsgewalt ? Wie wirkt sie ?
Solche und dhnliche Fragen erheben sich unwillkiirlich beim Vergleich der
vorliegenden Ergebnisse mit der Sakramentenlehre des Aquinaten und den
Ausfithrungen des Konzils von Trient. Freilich kommt nicht allen jene
Bedeutung zu, die man ihnen auf der einen Seite in boshafter Schaden-
freude, auf der anderen Seite in der Hitze des Kampfes beigemessen hat.
Die geschichtlichen Untersuchungen Poschmann’s gehoren jedenfalls zu den
bedeutendsten dogmengeschichtlichen Leistungen der letzten Jahrzehnte.
Die Feder eines Meisters ist hier an der Arbeit. Ob sie die Zweifel, dal
nun die dornenvolle Frage allseitig geklirt und restlos gelost sei, zu bannen
vermag ?

Freiburg (Schweiz). ' O. Perler.

A. Kemmer O. S. B. : Charisma maximum. Untersuchung zu Cassians
Vollkommenheitslehre und seiner Stellung zum Messalianismus. — Léwen,
Fr. Ceuterick. 1938. x-126 SS.

P. Alfons Kemmer behandelt in einem ersten Abschnitt (S. 1-27)
Cassians Lehre von den Charismen. In einem zweiten (S. 28-51) weist er
nach, daB bei Cassian die « wahre » Vollkommenheit selbst ein Charisma
und zwar das « charisma maximum » sei. In einem dritten (S. 52-119)
kommt er durch Vergleich seiner Ergebnisse mit dem Liber Graduum und
den sogenannten Makariushomilien, die von messalianischen Einfliissen
nicht freizusprechen sind, zum Schlusse, daB auch Cassian in bezug auf
die Lehre iiber Charismen und Vollkommenheit den gleichen Einfliissen
ausgesetzt gewesen und ihnen erlegen sei. Cassian sucht allerdings gewisse
Ziige dieser monastischen Hiresie mit rechtgliubiger Auffassung zu ver-
binden. Er vermag aber bei seiner synkretistischen Einstellung nicht alle
Widerspriiche zu beheben. Wahrscheinlich lernte er wiahrend seines Auf-
enthaltes in Palastina messalianische Auffassungen kennen.



238 Literarische Besprechungen

Das wichtige Ergebnis wird in hinreichender, methodisch sauberer,
aber trockener Weise begriindet. Ob der Abhidngigkeitsbeweis aus den
wortlichen Ubereinstimmungen zwischen Cassian und dem Liber Graduum
(S. 53 ff.) immer schliissig ist, wage ich nicht zu behaupten. Am meisten
Eindruck macht die auffallende inhaltliche Ubereinstimmung von Sonder-
anschauungen. Dem Verfasser wartet die dankbare, ihm naheliegende
Aufgabe, die Frage in den von Cassian abhingigen Schriften insbesondere
in der Regel des hl. Benedikt weiter zu verfolgen.

Freiburg (Schweiz). 0. Perler.

B. Welte : Die postbaptismale Salbung. lhr symbolischer Gehalt und
ihre sakramentale Zugehorigkeit nach den Zeugnissen der alten Kirche
(Freiburger theologische Studien, 51. Heft). — Freiburg i. Br., Herder.
1939. xvir-112 SS.

P. Galtier deutete 1911/12 die Salbung, welche nach den iltesten
Zeugnissen der Taufe folgt, als eine Erginzung des Taufsakramentes.
Dom de Puniet brachte dieselbe 1912/14 mit der Firmung in Beziehung.
Bernhard Welte greift die Streitfrage auf und entscheidet sich sehr bestimmt
fiir die Losung Dom de Puniet’s. Er findet den Salbungsgedanken in den
altesten judenchristlichen Kreisen bezeugt. Christus ist sichtbar bei der
Taufe mit dem Heiligen Geiste zum messianischen Priesterkonig gesalbt
worden. In dhnlicher Art werden die Jiinger des Herrn im Heiligen Geiste
zu « Christen » gesalbt und nehmen auf diese Weise an der priesterlich-
koniglichen Wiirde teil. Diese Vorstellung hat ihren liturgischen Ausdruck
in der dem Taufbad folgenden Chrisamsalbung gefunden, spiatestens, wie
wir vermuten kénnen, in der ersten Halfte des 2. Jahrhunderts und zwar
zuerst in der Ostkirche. Aus dem Vergleich der Rituale, aus dem Studium
der Viterzeugnisse und aus weiteren Beobachtungen liBt sich mit Sicherheit
beweisen, daB diese Salbung wesentlich auf die Firmung zu beziehen ist.
Sie bildet (auch heute noch) « einen gewissen Anfang der Firmung und ist
ein uraltes Symbol von deren iibernatiirlichen Wirkung ».

Manche gute Beobachtungen und Analysen finden sich in dieser Erst-
lingsarbeit. Waren sie mit etwas mehr « Ehrfurcht vor dem deutschen
Wort » dargeboten ! Entstehungszeit und Entstehungsort dieses Salbungs-
ritus sind m. E. vollig ungeniigend begriindet. Religionsgeschichtliche
Vergleiche (hiretische Literatur!) wiren sehr willkommen gewesen. War
Prosper von Aquitanien wirklich mit diesem Hilarius (S. 35) befreundet ?

Freiburg (Schweiz). 0. Perler.

Fr. Erdin : Das Wort Hypostasis. Seine bedeutungsgeschichtliche Ent-
wicklung in der altchristlichen Literatur bis zum AbschluB der trinitarischen
Auseinandersetzungen (Freiburger theologische Studien, 52. Heft). — Frei-
burg i. Br., Herder. 1939. xx-100 SS.

I. Teil (S. 1-23). Die vorwissenschaftliche Bedeutung des. Wortes
umdetasts ist durch die Etymologie bestimmt. ‘Y'x. geht auf das transitive



Literarische Besprechungen 239

veleTue oder das intransitive beigtapat zuriick und bedeutet demnach das
Daruntergestellte, den Grund, die Grundlage, in einem davon bereits ab-
geleiteten Sinne das der duBeren Erscheinung des Dinges zugrundeliegende,
eigentliche, wahre Sein, seine Wirklichkeit.

1I. Teil (S. 24-28). Der wissenschaftliche Gebrauch geht auf die von
den Vitern viel gelesenen Neuplatoniker zuriick. Diese verstanden unter
u=. die einander iiber- und untergeordneten Daseinsformen, von denen sich
die eine aus der andren entwickelt. ‘Y'x. steht daher oft parallel zu ojsla.
Beide Ausdriicke wurden einander gleichgestellt, in Abhingigkeit von den
Neuplatonikern auch durch die Kirchenvater, selbst dann, als ouGia einen
ganz bestimmten, durch die Philosophie festgelegten Sinn erhalten hatte.

I11. Teil (S. 29-84). ‘Y'n. und seine Beziechung zu ovsila. Ovsia ist bei
Aristoteles, dessen Begriffe in der Theologie verwertet wurden, das eine
Mal die ovcia wmpwtn, das konkrete, fiir sich bestehende Einzelding, das
andere Mal die olcix 8eutésa, das, « was kein von allem anderen unter-
schiedenes und fiir sich bestehendes reales Dasein hat, das Allgemeine »
(S. 29-35). ‘Yn. wurde wiahrend den trinitarischen Auseinandersetzungen
mit beiden Begriffen verbunden : Mit der ougia 8ecutépa (= Substanz) am
hiufigsten wiahrend den ersten Jahrhunderten (Irendus, Dionysius Gr.,
Pierius, Gregor der Wundertiter, Athanasius, Cyrill von Jerusalem, Gregor
von Nazianz und von Nyssa, Marius Victorinus, Epiphanius, das Konzil
von Nizda usw.). Mit der ovsia momty (= Hypostase) von Origenes, Dionysius
Gr., Papst Dionysius, Alexander von Alexandrien, Eusebius von Caesarea,
Meletius von Antiochien, Athanasius (S. 46-52). Bald wurde der Ausdruck
Um. noch naher auf das verniinftige, subsistierende Einzelding, auf das
npdéownov oder die persona eingeengt. Diese Klirung ist dem EinfluB der
abendlindischen Terminologie zu verdanken. Diese kennt seit Tertullian
die Formel eine essentia, drei personae. Eine Verstindigung selbst unter
Griechen, viel mehr noch zwischen Griechen und Lateinern war schwer :
‘Y'm. bezeichnete das subsistierende, persona das verniinftige Einzelding.
Das im griechischen mit mpéswmov wiedergegebene persona konnte noch
in der Bedeutung von Maske, von duBlerer Erscheinung, also im sabellia-
nischen Sinne verstanden werden. ‘Y'x. wurde im lateinischen wortlich mit
substantia iibersetzt. Da die Griechen selbst O=. bald im Sinne der w277,
bald in der Bedeutung der 8eutépa olsia verstanden, schien den Lateinern
die griechische Trinititslehre widerspruchsvoll. Die lateinische Termino-
logie (persona) fand zuerst bei Hippolyt Eingang. Ihr Widerspruch mit
der griechischen wurde am offenbarsten im antiochenischen Schisma. Ihr
Sieg wurde durch die Vermittlung des Athanasius auf der Synode von
Alexandrien (362), durch den EinfluB der Kappadozier, schlieBlich durch
die amtliche Entscheidung des Papstes Damasus herbeigefiihrt, der die
Gleichsetzung von persona und O=. anfinglich ablehnte, spater zulieB.

IV. Teil (S. 85-90). Die Lateiner iibersetzten das griechische U=. bald
mit substantia (= ovafa Seutépa : Augustinus, Boetius), bald mit subsis-
tentia (= ovefa wpwtn : Rufinus, Paschasius, Faustus von Reij usw.).
Letztere Ubersetzung hat sich durchgesetzt, da substantia bereits einen



240 Literarische Besprechungen

eingebiirgerten, verschiedenen Sinn hatte. Am Schlusse wird — zu kurz —
die Verwendung des Wortes um. nach dem AbschluB der trinitarischen Aus-
einandersetzungen (christologische Kiampfe) beriihrt.

Der Dogmatiker wird gerne zu dieser kurzen Geschichte einer fiir ihn
wichtigen Terminologie greifen. Ich vermisse in ihr ein abschlieBendes
Verzeichnis der Fachausdriicke. Der Hinweis auf die Zusammenhange mit
der griechischen Philosophie ist gliicklich. Auf die eigentlichen dogmen-
geschichtlichen Schwierigkeiten geht der Verfasser nicht ein. Ich erwihne
nur das Verhiltnis von ¢js{a und Oméstasis bei den Kappadoziern und die
daraus von manchen (zu Unrecht) geschlossene neue Auffassung der niza-
nischen Glaubensformel. Ich weiB3 nicht, wie weit die Behauptung berechtigt
ist, Hippolyt hatte zuerst die lateinische Terminologie iibernommen. Ter-
tullian scheint der Schépfer derselben gewesen zu sein. Hippolyts C. haer.
Noeti ist bereits 205, Tertullians klassische Formulierung in Adv. Praxean
nach 213 geschrieben worden. Das Griechische war lange die Amtssprache
des christlichen Rom.

Freiburg (Schweiz). O. Perler.

A. Heitmann O. S. B. : Imitatio Dei. Die ethische Nachahmung Gottes
nach der Viterlehre der zwei ersten Jahrhunderte (Studia Anselmiana X). —
Roma S. A. L. E. R. Herder. 1940. xvi-120 SS.

Die meisten Arbeiten iiber die Verwandtschaft der Erlésten mit Gott
gehen von der dogmatischen Betrachtungsweise aus und belehren uns iiber
die naturhafte Angleichung. P. Adalhard Heitmann wihlt die ethische
Nachahmung in der Schrift des A. und N. T., nach den griechischen Philo-
sophen, bei den christlichen Schriftstellern der ersten 2 Jahrhunderte zum
Gegenstand seiner Forschung. Die Anlehnung der Viter (Justin, Brief an
Diognet) an philosophische Vorlagen bestitigt auch hier bei aller Eigen-
wertigkeit der auf die Offenbarung zuriickgehenden christlichen Anschau-
ungen das bereits bekannte Ergebnis von der Abhingigkeit und Ver-
schmelzung griechischen und christlichen Gedankengutes. Kluges MaB-
halten in der Auswahl der Texte und ausgeglichenes Urteil sind Vorteile
dieser Untersuchung, die auf weitere Gebiete der altchristlichen Literatur
ausgedehnt werden soll. Ihre theologische Vollwertigkeit hat sie natiirlich
nur dann, wenn bei den christlichen Verfassern die innere Wurzel dieser
sittlichen Nachahmung Gottes, d. h. die naturhafte Gottebenbildlichkeit
mitaufgedeckt wird. Man vergleiche bereits Barnabasbrief Kap. 6 und 16.

Freiburg (Schweiz). O. Perler.



	Literarische Besprechungen

