
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 19 (1941)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen

Philosophie.

E. Gilson : Christianisme et Philosophie. — Paris, J. Vrin. 1936.

L'illustre historien de la pensée médiévale fait ici œuvre de chrétien,
et de chrétien singulièrement compétent en matière théologique. Il ne
s'en cache pas ; il dit très nettement qu'il prend une vue théologique de
la philosophie. — Le dernier chapitre reproduit une conférence, très
édifiante et très forte, faite pour un auditoire catholique, où il réclame
les droits du Christ-Roi sur nos activités intellectuelles. Le premier
chapitre est aussi un discours, fait devant des théologiens calvinistes,
où M. Gilson s'efforce de préciser ce qu'est la philosophie chrétienne pour
le catholique, et ce qu'elle peut être — s'il y en a une — pour le
calviniste. Entre ces deux conférences, l'auteur a placé trois études sur :

1° Calvinisme et philosophie; 2° Catholicisme et philosophie: 3° Théologie
et philosophie.

Nous voudrions voir cet excellent petit livre entre les mains de tous
les philosophes « chrétiens ». Pour rendre compte de sa forte doctrine, il
faudrait tout reproduire. M. Gilson nous fait comprendre la position de

Calvin, qui refuse à l'intelligence, corrompue par le péché, la capacité
de connaître quoi que ce soit des choses célestes et divines. — La suite
de l'ouvrage s'en prend à l'erreur de certains philosophes chrétiens qui,
oublieux des enseignements pontificaux, prétendent que l'expression
« philosophie chrétienne » n'a aucun sens précis. La position de l'auteur
n'est nullement un compromis entre ces deux positions extrêmes ; il
s'élève au-dessus de ces erreurs et expose nettement ce qui pour le

catholique est la vérité certaine. Pour le chrétien, il y a une philosophie
pure, qui — même en morale — n'a rien à voir avec la théologie, ni par
son objet ni par sa méthode. Dans son dernier chapitre, M. Gilson nous
engage instamment à l'acquérir et à la pratiquer, si nous voulons en
faire un instrument efficace de la théologie. Il y a une théologie naturelle,
qui n'emprunte nullement à la Révélation ses dogmes surnaturels, et
ne se sert jamais des procédés caractéristiques de la théologie. Les vues
géniales de Platon et d'Aristote et les fortes paroles de saint Paul dans

l'épître aux Romains nous en sont les irrécusables garants.
Mais il suffit de prendre contact avec l'histoire pour comprendre

ce que la philosophie — la pure philosophie — doit à la Révélation
chrétienne. Et il suffit d'être chrétien pour saisir que la foi chrétienne n'est
pas un simple garde-fou, qui nous empêche de choir à l'abîme où tant
de philosophes sont tombés, mais un enseignement positif, qui enrichit
nos connaissances philosophiques et raffermit nos certitudes, même les



212 Literarische Besprechungen

plus fondamentales. Le philosophe chrétien ne parlera pas du péché
originel ou de la Rédemption par la croix de Jésus-Christ, lorsqu'il
spéculera en philosophe. Mais en philosophant, il se heurtera à des
mystères — surtout en philosophie morale — qui lui resteront à jamais
impénétrables s'il ne se souvient pas, en chrétien, de la « natura corrupta » ;

et plus d'une fois il constatera que ses conclusions philosophiques seraient
lamentablement flottantes, si son intelligence n'était en voie de restauration

par la foi en Jésus-Christ. Le philosophe chrétien ne se tourne pas
vers la théologie pour emprunter ses services, mais pour recevoir ses
commandements ou pour entendre ses avertissements. On aboutit ainsi
à la notion de la « philosophie chrétienne », qui est celle de saint Thomas,
celle des pontifes romains, celle de l'Eglise.

On a beaucoup discuté la notion de « philosophie chrétienne » en ces
derniers temps. Des idées évidemment inadmissibles ont été énoncées de

part et d'autre. La philosophie doit rester la philosophie, une science

purement rationnelle dans toutes ses parties et toute sa méthode. Mais
il y a une « philosophie chrétienne ». Pour le chrétien, la philosophie doit
être chrétienne ; elle n'en sera que plus fortement philosophique. Personne
ne le fait mieux comprendre que M. Etienne Gilson.

Fribourg. M. de Munnynck O. P.

J. Iwanicki : Leibniz et les démonstrations mathémathiques de l'existence
de Dieu. — Paris, Vrin. 1933. 320 SS.

Es war ein glücklicher Griff, den I. machte, als er aus Leibnizens
Philosophie die mathematische Methode in ihrer Anwendung auf die
Gottesbeweise auswählte. Denn gerade dieses Problem, das bis jetzt noch
nicht Gegenstand einer besonderen Darstellung war, gewährt uns einen
tiefen Einblick in die Eigenart des großen deutschen Philosophen des
17. Jahrhunderts. Jedermann weiß, wie er überall das Verbindende mehr
suchte als das Trennende, wie sein ganzes Bestreben dahin ging, die
philosophischen Strömungen alle in einer großzügigen Synthese zu vereinigen.
Diese Synthese sollte nicht areligiös sein, sondern in dem Bekenntnis zu
Gott ihre letzte Vollendung finden. Um aber auch die Gottlosen und
Gottesleugner für dieses Bekenntnis zu gewinnen, wollte Leibniz seine
Gottesbeweise nach mathematisch zwingender Methode aufstellen.

Die äußere Veranlassung zu seinen « mathematischen Gottesbeweisen »

fand Leibniz also in der freigeistigen Denkart der Philosophen des 17.
Jahrhunderts. Im 1. Kapitel seiner Darstellung gibt uns I. eine lange Beschreibung

dieses « atheistischen » Zeitgeistes. Wenn diese Beschreibung uns
nicht viel Neues lehrt, so war sie doch notwendig, um die apologetischen
Bestrebungen Leibnizens hervorzustreichen, der dieser gottlosen Richtung
seine tief religiösen Grundsätze entgegenhält. Das zweite Kapitel widmet
I. der mathematischen Methode. Leibniz ist nicht der einzige, nicht einmal

der erste, der diese Methode auf die Gottesbeweise anwenden will :

Descartes, Spinoza u. a. sind ihm vorausgegangen. Wenn er das Gedankengut

dieser Philosophen hinsichtlich der Methode übernimmt, so rühmt



Literarische Besprechungen 213

er sich doch, die Hauptelemente der mathematischen Methode,
grundsätzliche Durchführung der Analyse, Ausarbeitung einer allgemeinen
Philosophensprache (characteristica universalis), in der die letzten
Elemente unserer Gedanken, die die Analyse ergab, mit Hilfe von Zeichen
zahlenmäßig zusammengestellt werden können, selbst erfunden zu haben.
Mit diesen Mitteln will Leibniz den nutzlosen Diskussionen und Kontroversen

ein Ende bereiten und die Irrtümer, vor allem den allergrößten,
die Leugnung der Existenz Gottes, widerlegen. In der Folge zeigt I.s
Studie, daß Leibnizens Vorhaben in der Idee schöner war als in der
Ausführung. Nachdem I. im 3. Kapitel die mathematischen Gottesbeweise
von Descartes, Spinoza, Tschirnhaus, Weigel, Klinger, Derkennis, Marin,
Ward mit der Kritik, die Leibniz dazu machte, vorgeführt hat, antwortet
er im letzten Kapitel auf die Frage, zu welchem Resultat Leibniz mit
seiner Methode kam. Von den verschiedenen Gottesbeweisen arbeitete er
nur einen nach mathematischer Methode auch in der äußeren Form aus
(De arte combinatoria : Demonstratio existentiae Dei ad mathematicam
certitudinem exacta), in dem er a posteriori aus der Bewegung auf einen
ersten Beweger schließt. Die übrigen Beweise nennt er mathematisch
nur, weil er sich alle Mühe gibt, sie absolut stichhaltig zu gestalten durch
Anwendung des Prinzips des zureichenden Grundes. Den ontologischen
Beweis, in dem aus der Idee auf das Dasein Gottes geschlossen wird, den
Leibniz zuerst verteidigte, veränderte er später dahin, daß er die
Möglichkeit Gottes, eines allvollkommenen Wesens, a posteriori aus dem Dasein
des kontingenten Seins nachwies und dann die Existenz Gottes daraus schloß.

Gewiß hat Leibniz das große Verdienst, sich bestrebt zu haben, mit
Hilfe der traditionellen Elemente ganz stringente Gottesbeweise
auszuarbeiten. Aber seine Reform muß als mißlungen angesehen werden. In
seiner Konklusion sagt I. ein Zweifaches : Im Sinne der Philosophie
Leibnizens bleibt das Bedenken, welchen Wert die aposteriorischen Beweise
haben können, da sie ihren Ausgangspunkt in der erfahrungsmäßigen
Kenntnis der Wirklichkeit haben, die es bei den tür- und fensterlosen
Monaden gar nicht gibt. Im allgemeinen aber mußte Leibnizens Vorhaben,
das Dasein Gottes nach mathematischer Methode zu beweisen, scheitern,
weil die Anwendung der mathematischen Methode im Bereiche der
Metaphysik unzulässig ist.

Trotz einiger Mängel in der Darstellungsform muß die Studie I.s als
eine gute Arbeit bezeichnet werden. Die zahlreichen Leibniz-Zitate auf
jeder Seite seines Buches und die chronologisch geordnete Bibliographie
zeugen für eine genaue Kenntnis seines Philosophen.

Rom (St. Anselmo). P. Johannes Müller O. S. B.

S. Behn : Das Ethos der Gegenwart. Abtlg. XII. die Sammlung « Die
Philosophie, ihre Geschichte und ihre Systematik ». — Bonn, Hanstein.
1034. iv-77 SS.

Bekanntlich hat Max Scheler den Rang der Werte von unten nach
oben so abgestuft : I. Wert des Angenehmen und Unangenehmen ; II. Wert



214 Literarische Besprechungen

des Edeln und Unedeln ; III. Geistige Werte ; IV. Wert des Heiligen und
Unheiligen, denen der Leib, die Seele (Leben) und die Person (Geist) als

Träger zugrunde liegen. Je nachdem dieser oder jener Wert vom Menschen
bevorzugt wird, können vier verschiedene Arten des Ethos unterschieden
werden. Jeder Mensch und jede Zeit wird nach Scheler von einem bestimmten
Ethos beherrscht.

Welches ist das herrschende Ethos der Gegenwart Das ist die Frage,
die sich Behn in der vorliegenden Schrift stellt. Die Güter des Lebens —
antwortet er — werden von der Gegenwart bevorzugt. Mithin ist der
Edelwert der Vorzugswert in gegenwärtigen Ethos. Zwar ist das Leben
an sich noch nicht edel. Die Natur erzeugt gemeines und edles, krankes
und gesundes Leben. Bei der Auslese der Lebensgüter aber hat es unsere
Zeit, besonders unsere Jugend, auf Edelwerte abgesehen. Das Leben wird
jedoch nicht edel, wenn es nicht in die Höhe gezüchtet wird. Diese an
sich evidente Wahrheit bietet dem Verfasser einen willkommenen Anlaß,
unserer Zeit und ihrer Jugend sehr ernst ins Gewissen zu reden. Sowohl
das Individual- wie auch das Sozialleben hat sich unwandelbaren Normen
zu unterwerfen, wenn es nicht der Gemeinheit verfallen soll. Das Einzel-
und das Gemeinschaftsleben hat sich Zielen unterzuordnen, die jenseits
des vitalen Wertkreises liegen. Sonst kann das Leben sich nicht erhalten,
sonst kann das Leben sich nicht entfalten, sonst kann das Leben nicht
zum Vollen kommen. Wie von selbst wird dadurch die thomistische
Zweckethik und die kantische Normethik mit der Lebenswertethik verwoben.

Der Verfasser verzichtet in seiner Darstellung auf den wissenschaftlichen

Apparat, so daß seine Ausführungen dem schlichten Verstände
ebenso zugänglich und verständlich sind, wie dem Gelehrten. Eine
Ausnahme macht nur das Kapitel über die « Werteinsicht ». Die beiden
Abschnitte « Schöpferische Lebenserneuerung » und « Lebensgefühl und
Wertwitterung » (S. 44-50), enthalten zwar kostbare Einblicke in die
Sache, doch sollte der Verfasser auf diese Partie noch einmal zurückkommen,
um das Wahre aus dem dichten Nebel, von dem es umgeben ist, klarer
herauszuarbeiten.

Sonst dürfte an der Schrift kaum etwas auszusetzen sein, da Behn
geflissentlich jeder wissenschaftlichen Erörterung über den Zusammenhang

zwischen Wert, Zweck und Norm in der Ethik aus dem Wege geht.
Und weil die Schrift offensichtlich mehr einem praktischen als rein
wissenschaftlichen Zwecke dient, darf der Umstand, daß in einem philosophischen
Buche so viel vom Glanben die Rede ist, nicht zum Anstoße werden.

Siegfried Behn hat uns mit seinem n Ethos der Gegenwart » ein wirklich

schönes, sprachlich anziehendes, inhaltlich gediegenes, in seinem Aufbau
wohldurchdachtes, für unsere Jugend höchstaktuelles Buch geschenkt.

Freiburg (Schweiz). A. Kohnev O. P

E. Rolland : La loi de réalisation humaine dans saint Thomas. Sur un
point de vue moral de continuité. — Paris, Vrin. 1935. 111 pp.

L'intention de M. E. Rolland est de faire valoir dans la doctrine de
saint Thomas, sous la fragmentation de l'exposé scolastique, sous le mor-



Literarische Besprechungen 215

cellement de l'analyse conceptuelle, tout cela qui traduit la continuité,
l'intériorité, l'unité de la vie morale. La spéculation et l'action sont deux
ordres distincts : mais entre elles il y a de commun que, par l'une et
l'autre, l'être tend à s'enrichir. De même, entre nos actions successives, il
y a un écoulement continu qui les rend pour ainsi dire indiscernables
l'une de l'autre : d'où, nous dit-on, une seule prémotion divine sur nos
actions, celle qui donne le branle à l'origine. L'appétit universel de la fin
dernière unifie de son côté la multitude de nos actes. L'acte extérieur
n'importe que faiblement à la moralité, « qui se trouve dans la volonté et
nulle part ailleurs » (p. 27). La loi morale est inscrite en notre nature et se

confond avec le faisceau complet et harmonieux de nos instincts. On voit
le sens de cette réflexion, qui aboutit à signaler un caractère authentique
et souvent méconnu de la morale thomiste : avec elle, il s'agit en effet de
l'heureuse réalisation humaine, toute procédant du dedans de la nature
et s'accomplissant en une fin souveraine. La manière décidée de l'A. et
ses analyses un peu rapides n'iraient pas néanmoins ici ou là sans causer
quelque détriment à la doctrine si équilibrée de saint Thomas.

C'est jusque entre les deux mondes du naturel et du surnaturel que
M. R. entend marquer une continuité. Il a pour lui, certes, en ce sens, le
traité de la béatitude au commencement de la Ia IIae. L'interprétation
qu'il en adopte est, en gros, la seule aussi que tolèrent les textes de saint
Thomas. Nous observerions seulement que, pariant du « désir naturel »,

il n'exprime pas que le désir est cette fois de telle sorte que, de là au don
de la grâce qui le doit accomplir, il y a une discontinuité. En ce sens,
l'A. forcerait la thèse de saint Thomas. Par ailleurs, il l'affaiblit quand il
invoque, lui aussi, l'idée de « puissance obédientielle » pour rendre compte
de ce cas singulier de la vocation de l'intelligence à la vision divine.
Touchant à la béatitude, M. R. ne se retient pas de regretter l'intellectualisme,

à son avis intempérant, où verse ici saint Thomas sous l'influence
mal corrigée d'Aristote ; et il pense que l'art. 8 de la quest. 2 contenait
en faveur de l'amour une promesse que la suite n'a point vérifiée. Nous

croyons que l'on a rarement raison lorsqu'on accuse saint Thomas
d'inconséquence. La vision de Dieu, acte de l'intelligence, contente la
volonté et met l'homme en possession de l'objet de son amour : telle est

sans doute l'exacte position de saint Thomas. Vouloir Dieu ne nous le donne

pas encore : l'intellectualisme de saint Thomas s'insère là ; mais voir Dieu
accomplit le vœu de la volonté et cause le plaisir suprême : et donc cet
intellectualisme n'emporte aucun amoindrissement de l'amour. Par rapport
à la valeur comparée de la contemplation et de la charité en cette vie, la
définition thomiste de la béatitude ne représente non plus aucun renversement,

si l'on veut bien en juger toutefois d'après la nature et la fonction

propre de l'une et de l'autre, non selon qu'on se bornerait à dire l'une
première et l'autre secondaire, mots trop vagues et qui prêtent à

malentendus.
Une comparaison des positions morales d'Aristote avec celles de saint

Thomas doit maintenant permettre à l'A. de mieux manifester, estime-t-il,
ces caractères de la morale thomiste qu'il a entrepris de mettre en valeur.



216 Literarische Besprechungen

Cette fois, disons-le nettement, l'exposé de M. R. nous apparaît superficiel
et partial. Il serait possible de montrer que plusieurs des traits dont il fait
grief à Aristote se retrouvent chez saint Thomas, qui admet à son tour
une seconde sorte de béatitude en ce monde, qui fait leur part aux biens
extérieurs en la pratique de la vie vertueuse, qui attache du prix à la vie
présente, qui ne verse dans aucun égalitarisme moral, mais a enseigné, à

l'entrée de son traité de la grâce, ces redoutables impuissances de
l'homme par rapport à sa destinée dernière où l'autonomie de la personne
humaine se trouve singulièrement mise à sa place, en des conditions dont
Aristote n'avait pas même l'idée. Certes, la morale thomiste imprime à
celle d'Aristote des corrections chrétiennes, et il est loisible de dénoncer
de ce point de vue les insuffisances et les préjugés du Grec. Mais
l'assomption de la morale grecque en théologie chrétienne nous paraît en
cette affaire le phénomène de beaucoup le plus remarquable ; et ce n'est
qu'en l'acceptant selon son entière signification que l'on entre dans ce qui
fut l'eSort propre et le succès étonnant de saint Thomas. Le risque est
grand de déformer sa doctrine si on la considère comme s'opposant à celle

qu'il a bien plutôt génialement assimilée.
La position prise par l'A. à l'endroit d'Aristote ne lui a point permis,

croyons-nous, de traiter avec tous les discernements souhaitables le sujet
auquel il s'attaque ensuite, où il se montre du reste tributaire d'études
antérieures à son livre : des rapports d'une philosophie de la création avec
la doctrine morale. L'exposé cette fois encore est conduit dans le sens
d'une dépréciation d'Aristote qui n'est sûrement pas, répétons-le, la bonne
manière d'exalter saint Thomas.

Un dernier chapitre, des conditions subjectives de la moralité, insiste
sur le caractère individuel en chacun de la réalisation morale. A quoi se

rattache un aperçu de la théorie de la conscience, puis de la prudence, puis
de l'erreur dans le péché. On voit au passage que l'A. ferait bon accueil
au principe réflexe de la loi douteuse non obligeante, ce qui n'est point
finir sur une note thomiste. Il reste que le livre est suggestif : il appelle
l'attention sur certains mérites de la morale de saint Thomas, il pose de
beaux problèmes, il témoigne d'un esprit vivant et même intrépide. Mais
seule une pensée à la fois plus mûre et plus docile pouvait nous donner en
ces matières le livre irréprochable. Th. Deman O. P.

I. Belke : Ignaz Paul Vital Troxler, sein Leben und sein Denken. —
Berlin, Junker und Dünnhaupt. 1935.

Die vorliegende Schrift ist in der Sammlung « Neue deutsche Forschungen

», Abteilung Philosophie, erschienen. « Diese Sammlung veröffentlicht

wertvolle Arbeiten jüngerer Autoren ». Wenn aber die übrigen
Arbeiten nicht wertvoller sind, als die vorliegende, ist die Wertfülle der
Sammlung nicht bedeutend.

Troxler hat nicht mit dem Kopf, sondern mit seinem leidenschaftlichen

Herzen « philosophiert ». Deshalb wurde er von den Besten seiner

Zeitgenossen nicht als Philosoph angesehen. Auch Iduna Belke, die den
Versuch unternimmt, « den ganzen Troxler zu erfassen, sowohl den Medi-



Literarische Besprechungen 217

ziner als den Pädagogen, den Politiker wie den Philosophen », hat ihn
nicht mit dem Kopf, sondern mit dem Herzen erfaßt. Sie hat ihn mit
zärtlicher Liebe dargestellt, hat mit säuberlicher Sorgfalt Zitat an Zitat
gereiht, hat sich mit kindlicher Bewunderung in seine « Gedankenwelt »

eingefühlt und, wenn man diese Einfühlung Verständnis nennen will, sich
verständnisvoll in ihn hineingelebt. Aber es fehlt der Verfasserin das
selbständige Urteil. Erst im Urteil liegt das richtige Verständnis. Es
hat doch keinen Sinn, Troxlers Sammelsurium von Torheiten und feiner
Gedanken immer wieder in neuer Form aufzutischen. Einen wissenschaftlichen

Wert kann ein Werk über Troxler nur dann haben, wenn man
versucht, ein begründetes Urteil über ihn zu bilden, wenn man das
Wissenschaftliche und Unwissenschaftliche, das Vernünftige und Unvernünftige
bei ihm zu unterscheiden versteht. Dieser Aufgabe steht Iduna Belke
verständnislos gegenüber. Wer also den Grundsatz hat, in seine Bibliothek
nur wissenschaftliche Bücher zu stellen, muß die vorliegende Schrift aus
seiner Bibliothek fernhalten.

Freiburg (Schweiz). A. Rohner O. P.

Fundamentaltheologie.
E. Brunner : Natur und Gnade. Zum Gespräch mit Karl Barth.

Zweite, stark erweiterte Auflage. Tübingen, Mohr. 1935. 60 SS.

Der Herausgeber der protestantischen Monatschrift « Evangelisches
Missionsmagazin », Pfarrer Erich Schick in Basel, schreibt in der
Aprilnummer 1935 derselben : « Wenn wir nun die Werke evangelischer Theologen
im Hinblick auf die Anthropologie lesen, wenn wir in die gegenwärtige
Auseinandersetzung innerhalb des Protestantismus über diese Dinge
hineinhören, dann muß ein tiefes Weh unsre Seele durchziehen. Auch hier
bricht die ganze Not des Protestantismus auf. Ansicht steht wider Ansicht,
Meinung wider Meinung, Urteil wider Urteil, ja auch Verurteilung wider
Verurteilung und Nein gegen Nein. In dieser bitteren Erkenntnis kann
nur der getrost auf seinem Posten ausharren, der davon durchdrungen
ist, daß gerade in diesem Widerstreit menschlicher Worte das Wort Gottes
neu seine Kraft, seine schöpferische, offenbarmachende, erneuernde Kraft
beweisen will ».

Die uns vorliegende Schrift von Emil Brunner ist eines der Bekenntnisse

innerhalb der genannten Auseinandersetzungen, eines der wichtigsten,
gehalt- und eindrucksvollsten. Es handelt sich darin nicht bloß um die
Anthropologie, wenn auch, tiefer gesehen, vorzüglich um sie. Karl Barth,
der sich berufen fühlt, die protestantische Lehre und damit das
protestantische Leben von Grund auf zu erneuern, schont in der Polemik seine

Kollegen auf den Kathedern lutherischer und reformierter Fakultäten
nicht. So hat er auch den Zürcher Dogmatiker Brunner nicht geschont,
der ebenfalls Vertreter der « dialektischen » Richtung ist. Dessen Ansichten
über die Nützlichkeit, ja Notwendigkeit einer gesonderten sog. « Eristik »

als Wissenschaft der Auseinandersetzung zwischen Gläubigen und
Nichtgläubigen hatte Barth schroff abgelehnt. Die Frage spitzte sich theologisch



218 Literarische Besprechungen

schließlich darauf zu, ob es im Menschen einen durch die Sünde nicht
zerstörten natürlichen Anknüpfungspunkt für die göttliche Botschaft geben
könne, ob m. a. W. eine sog. theologia naturalis möglich sei. Die Bejahung
Brunners zog ihm von Barth die Verurteilung als Sekundanten der
katholischen Thomisten und aufklärerischen Neuprotestanten zu. Karl
Barth tritt dafür ein, daß erst die Offenbarung selbst und von sich aus
im einzelnen Menschen jeweils den einzigen, unerläßlichen Anknüpfungspunkt

schaffe. Was vorher da sei, die « Natur » außerhalb wie innerhalb
des Menschen könne in keiner Weise als Anknüpfungspunkt gewertet
werden ; denn die Schriftoffenbarung sei alleinige Norm unsrer
Gotteserkenntnis und alleinige Quelle unsres Heils, es gebe keine sog. allgemeine
Offenbarung Gottes in Natur, Gewissen, Geschichte. Insbesondere sei
die dem Menschen von Gott anerschaffene Gottebenbildlichkeit zufolge
der Sünde restlos, spurlos ausgetilgt. Nur einerlei Offenbarung gebe es,
die eine vollkommene Christusoffenbarung, nur einerlei Gnade, die Christusgnade,

keine Schöpfungs- noch Erhaltungsgnade, keine ethische lex naturae.
Die neue Schöpfung, die mit Christusoffenbarung und Christusgnade im
Einzelmenschen statt hat, sei in keiner Weise Vollendung, sondern ganz
und gar « Neusetzung, Ersetzung des alten durch den neuen Menschen » ;

« gratia non tollit, sed perficit naturam » sei « in keinem Sinne richtig,
sondern durchaus eine Erzketzerei ».

Das sind Barths Thesen, denen der Verf. im Namen sowohl der echten
Lehre der Reformatoren, zumal Calvins, als auch im Namen der Vernunft
glaubt widersprechen zu müssen. Er tut es in sachlicher, vornehmer Art,
doch mit aller Wärme der Überzeugung aus der Erkenntnis drohender
Gefahr. Er macht sich zum Anwalt und Interpreten einer « christlichen
Lehre von der allgemeinen oder Naturoffenbarung ». Zunächst erklärt er,
eine natürliche Gottebenbildlichkeit bestehe auch beim Sünder fort ; er
nennt sie eine « formale » ; sie liege darin, daß der Mensch auch als Sünder
Person und verantwortliches Wesen bleibt. Die « materiale »

Gottebenbildlichkeit dagegen läge darin, daß der Mensch in der Liebesgemeinschaft
mit Gott verbliebe ; sie ist « völlig verloren », denn « der Mensch ist durch
und durch Sünder, und an ihm ist nichts, was nicht von der Sünde
befleckt wäre ».

Darauf stellt Brunner fest, die Welt biete selbst für den Sünder eine
Offenbarung Gottes. Das sei klares Zeugnis der Schrift. Es sei « eine
seltsame Bibeltreue, zu verlangen, daß eine solche Offenbarung nicht anerkannt
werde, damit nicht die Bedeutung der Bibeloffenbarung gemindert werde ».

Die Frage sei bloß, welches Verhältnis zwischen beiden Offenbarungen
herrsche. Die Antwort müsse lauten, daß man einzig durch die
Offenbarung Christi zur wahren Erkenntnis jener aus der Schöpfung gelange,
welche dann gleichwohl als eine besondere und erste erkannt werde und
nach ihrem eigenen Wert zur Geltung komme. Abschließend könne man
daher sagen : « Die rechte natürliche Gotteserkenntnis hat nur der Christ,
d. h. der Mensch, der zugleich in der Christusoffenbarung drinsteht ».

Wie Brunner von einer « allgemeinen Offenbarung » redet, eben der
Natur- oder Schöpfungsoffenbarung, so spricht er auch von einer « all-



Literarische Besprechungen 219

gemeinen Gnade », der Erhaltungsgnade, die Gott Guten und Bösen an-
gedeihen läßt. Auch diese vermöge erst der gläubige Christ recht zu erkennen
und zu würdigen : « Im Glauben an den Christus erkennen wir, daß wir,
schon bevor wir diese, die erlösende Gnade kennenlernten, von der Gnade
Gottes gelebt haben, ohne sie recht zu erkennen, nämlich eben von der
erhaltenden Gnade ». Deren Bejahung sei echt biblisch. In den Rahmen
der Erhaltungsgnade gehörten vorzugsweise die gottgewollten ethischen
« Ordnungen, Naturordnungen des geschichtlich-sozialen Lebens, so Ehe und
Staat ». Auch sie könnten « nur vom Glauben aus nach ihrem Sinn
vollkommen verstanden und darum auch dem Willen des Stifters gemäß
verwirklicht werden ». Der natürliche Anknüpfungspunkt der göttlichen Gnade
sei nicht zu leugnen und werde durch diese nicht aufgehoben :

Wortmächtigkeit (Wortempfänglichkeit) und Verantwortlichkeit des Menschen.
« Nur der Mensch (oder andere uns nicht bekannte ähnliche Wesen), als
eine Kreatur, mit der man im Unterschied zum Tier vernünftig reden
kann, wird vom Wort der Heiligen Schrift oder der Predigt erreicht.
Damit ist nichts gesagt über ein Glaubenkönnen, sondern nur über ein
für Glauben oder Nichtglauben in Betrachtkommen ».

In einem eigenen Abschnitt geht Brunner hernach an den Nachweis,

daß sein Standpunkt in der hiesigen Auseinandersetzung dem der
Reformatoren wesentlich identisch sei, daß er nicht « thomistischer » denke
als sie. Den Grund für die Ablehnung einer so offensichtlich biblischen
wie reformatorischen Lehre durch Barth will der Verf. in einem
einseitigen Offenbarungsbegriff des letzteren erblicken ; dessen Konsequenz
wäre aber die Leugnung auch jeder « Offenbartheit » Gottes in der Schrift.

Zum Schlüsse weist der Verf. hin auf die Bedeutsamkeit der Theologia
naturalis für Theologie und Kirche. Er zeigt das für die Ethik wie für
die Dogmatik. Zum Besten der ganzen Schrift gehört zweifellos das hier
lichtvoll Ausgeführte zum Analogieprinzip. In seiner « Kirchlichen
Dogmatik » hat K. Barth die analogia entis leidenschaftlich abgelehnt, darin
er sogar den tiefsten Gegensatz katholischen und protestantischen Denkens
sehen will. Dem Protestanten könne es bloß eine « analogia fidei » geben.
Brunner zeigt, wie Barth in diesem Punkt nicht bloß irrt, sondern zu sich
selbst in Widerspruch tritt, denn auch seine « Kirchliche Dogmatik »

verwende und bejahe die analogia entis. Es wird sodann die Bedeutung
der theologia naturalis für die kirchliche Praxis aufgewiesen, die
Verkündigung des Wortes Gottes an die Gläubigen, das Gespräch mit
Nichtgläubigen. Verf. schließt mit der für protestantische Glaubenswissenschaft
programmatischen Feststellung : es sei Aufgabe « unserer theologischen
Generation, sich zur rechten theologia naturalis zurückzufinden ».

Weitgehend können wir auch vom katholischen Standpunkt in dieser
Frage der Naturoffenbarung dem Verf. zustimmen, seine Ausführungen
dürfte ein katholischer Theologe großenteils unterschreiben, mit doppelter
Freude, da es inhaltlich so richtig, zugleich auch so treffend, so gut und
so schön gesagt ist. An einzelnen Stellen indes betont der Verf. selber
den Gegensatz protestantischer zur katholischen Auffassung. Die
Verschiedenheit in der Lehre von den Wirkungen der Erbsünde spielt hier



220 Literarische Besprechungen

herein. Nach Calvin ist die Gottebenbildlichkeit des Menschen durch
die Sünde beinahe ganz zerstört, es ist nur mehr ein Rest der imago da,
der jetzt bezüglich Gotteserkenntnis noch eben dazu hinreicht « das Daß
Gottes zu erkennen, aber nicht sein Wie, ihn (den Menschen) zur Religion
zu nötigen, ohne ihm doch eine wahre Religion zu ermöglichen ». Brunner
erklärt: «Faktisch verhält es sich so, daß die Menschen, die nicht scriptura
duce in die Schöpfung blicken, dort nicht Gott, sondern Götzen, erkennen » ;

« nur diejenigen, denen Gott in Jesus Christus sein wahres Wesen zeigt,
können nunmehr auch in den Werken der Schöpfung den wahren Schöpfer
erkennen, während der « Schöpfer », der in der heidnischen Religion und
Philosophie eine Rolle spielt, nur ein götzenhafter Schatten des wahren
Gottes ist. Zur wahren Erkenntnis der ersten Offenbarung kommt man also
nur durch die zweite. Die Aussagen Luthers über diesen Sachverhalt
sind — wie übrigens auch die in den Kommentaren Calvins — nicht
eindeutig bald lehrt er, daß in der Erkenntnis des Schöpfers das ganze
Geheimnis der Trinität enthalten sei ». Zudem gesteht Brunner, daß
er in der Minderbewertung natürlicher Erkenntnismöglichkeit hier über
Calvin hinausgehen will. « Ich lehre mit den Reformatoren eine
Offenbarung Gottes in der Natur (sowohl in der außermenschlichen als auch,
obiective, der menschlichen) und lehre mit ihnen, daß diese infolge der
Sünde vom Nichtglaubenden nicht richtig, sondern nur mit gleichzeitiger
Verkehrung (Verwechslung von Schöpfer und Schöpfung) « erkannt »

werde. Aber ich selbst würde allerdings sogar von dieser dem Christen
erkennbaren Naturoffenbarung Gottes meinen, weniger zuversichtlich lehren
zu müssen, als Calvin es getan hat. Wir sehen deutlicher als Calvin die
Zweideutigkeit aller Schöpfungsoffenbarung. Wir sind vor allem hinsichtlich

eines möglichen Gottesbeweises viel « agnostischer » als er. Aber ich
gehe von dieser Zurückhaltung nicht mit Karl Barth zur Leugnung
über» (S. 56). Das Personsein Gottes sei nicht erkennbar auf dem Weg
des Analogieschlusses, per viam eminentiae, sondern eine « legitime »

Gotteserkenntnis gebe es bloß als « eine von Jesus Christus aus gewonnene »

(S. 57). « Eine rationale theologia naturalis, wie sie die katholische Kirche
lehrt ist also hier konsequent abgelehnt » (S. 50).

Im allgemeinen sieht der Verf. die katholischen Positionen richtig,
immerhin scheint er zuweilen unsern Vernunftoptimismus zu übertreiben.
Auch die augustinische Deutung der « imago Dei » auf die iustitia originalis
ist der katholischen Theologie nie verloren gegangen, freilich ist sie nie
exklusiv und nicht einmal vorzugsweise zur Geltung gekommen. Ferner
lehrt die katholische Kirche, daß selbst die Natur des Menschen aus der
Erbsünde Schaden genommen hat, als Natur, sowohl die leibliche wie
die geistige, in der geistigen sowohl Verstand als Wille, wenn auch von
alters her im Anschluß an Augustinus eher die Schädigung des Willens
als die des Verstandes hervorgehoben wurde. Die des Verstandes wurde
zu keiner Zeit verschwiegen, was an den maßgeblichen Verlautbarungen
des kirchlichen Lehramtes wie an den Schriften der Theologen nachgeprüft
werden kann. Man mag irgend ein Lehrbuch katholischer Dogmatik zur
Hand nehmen und dort über die Folgen der Erbsünde nachlesen. Es wird



Literarische Besprechungen 221

zugleich aber festgehalten, die Schwächung im Natürlichen greife nicht so
tief, daß der Mensch in einen gewissermaßen unternatürlichen Zustand
gesunken wäre. 1 Die angegebenen Dokumente zeigen zur Genüge, daß
der katholische Standpunkt auf diesem Gebiet nüancierter ist, als Verf.
ihn darzustellen beliebt. Darum versteht man die Worte, die das
Vatikanische Konzil nach Festlegung der Möglichkeit, Gottes Dasein mit
der bloßen menschlichen Vernunftkraft aus den Schöpfungswerken zu
erkennen, über die Offenbarung unmittelbar anschließt : « Huic divinae
revelationi tribuendum quidem est, ut ea, quae in rebus divinis humanae
rationi per se impervia non sunt, in praesenti quoque generis humani
conditione ab omnibus expedite, firma certitudine et nullo admixto errore
cognosci possint » 2. Im Konzilskanon dazu ist keineswegs ausgesprochen,
die Vernunft allein vermöchte etwa zu irrtumsfreier und sicherer Erkenntnis
aller sog. Eigenschaften Gottes zu gelangen. Wird für die Schöpfungstatsache

die Konkretheit gleichsam so betont, daß eine vollständige
Erkenntnis die Erkenntnis der Trinität einschließe, wie Luther will,
so stimmt dem auch der Katholik zu, desgleichen wird er zustimmen,
daß der durch die bloße Vernunft erreichbare Begriff vom Dasein des
wahren Gottes und von seinem Personsein Stückwerk ist, da der wahre
Gott nicht anders ist noch sein kann denn als Vater, Sohn und Heiliger
Geist. Und so könnte man weiter typisieren. Wird aber jede wahre
natürliche Erkenntnismöglichkeit und Vergewisserung bezüglich des
Göttlichen ohne Zufluchtnahme zur Bibel als Wort Gottes dem Menschen
abgesprochen, bleibe eine solche Erkenntnis noch so sehr Stückwerk,
Einzelerkenntnis, Teilwahrheit, so wird uns Pauli Anklage gegen die Heiden
(Rom. 1 und 2) gegenstandslos, die Annahme einer göttlichen, christlichen
Offenbarung willkürlicher, unglaubwürdiger Apriorismus, eine Eristik zum
Gespräch mit denkenden Menschen aussichtslos.

Schöneck. C. Zimara S. M. B.

P. Johanns : Vers le Christ par le Védanta. Tome I : Çankara et Râmâ-
nuja ; traduit de l'anglais par M. Ledrus, S. J. ; tome II : Vallabha ;
traduit de l'anglais par L.-M. Gauthier. — Louvain, Museum Lessianum.
1932. viii-252 ; IX-242 pp.

L'ouvrage du R. P. Johanns présente un triple intérêt. i° Aux
indianistes, il offre un exposé critique des trois principaux systèmes de théologie

1 Man vgl. etwa die Worte der 2. Synode von Orange (Denziger, Enchiridion
symbolorum ed. 18-20, n. 199), deren Bestätigungsbrief durch Papst
Bonifaz II. (ib. n. 200 b), das Konzil von Trient (ib. 793), die Enzyklika « Mirari
vos» Gregors XVI. (ib. 1616), zusammenzuhalten mit den Bautain zur Unterschrift

vorgelegten Sätzen (ib. 1627 und Fußnote), die Worte Pius' IX. in der

Enzyklika «Qui pluribus » (ib. 1635-1639), der Allokution «Quam singulari »

(ib. 1642-1644) und im Brief gegen Frohschammer (ib. 1670). Den Standpunkt
des hl. Thomas von Aquin kann man ausgesprochen finden z. B. De veritate,
q. 14 a. 10 ; In Boëth., De Trinit. 3, 1 ad 3 ; S. c. G. I c. 4 ; S. Th. II-II q. 2 a. 4 ;

Comp. Theol. 36.
2 Denzinger, n. 1786.



222 Literarische Besprechungen

hindoue. Des spécialistes, aux Indes et en Europe, ont dit publiquement
leur satisfaction, et à moi-même un indianiste distingué s'est plu à faire
l'éloge de ce travail. 2° Ceux qui s'occupent d'apostolat intellectuel, aux
Indes et ailleurs, pourront contempler ici un exemplaire parfait. Les
études réunies en volume ont paru d'abord dans The Light of the East,
revue publiée par les missionnaires jésuites, à l'usage des intellectuels
hindous, ce qui explique le but de l'ouvrage, exprimé par son titre. Montrer
aux brahmanes cultivés que leur venue au catholicisme serait moins
une rupture qu'un achèvement. En effet, déjà les védantistes avaient
découvert de nombreuses vérités sur Dieu et l'homme : loin d'avoir à

renoncer à aucune d'entre elles, ils les retrouveraient plus pures, plus
lumineuses, dans le catholicisme. D'autre part, même au sein de certaines
erreurs — v. g. dans le culte de Krichna — on retrouve un grand désir
de la présence de Dieu parmi les hommes, et dans la mystique hindoue,
l'auteur voit « la plus sincère et la plus profonde aspiration au Christ qui
se soit jamais manifestée dans les âmes humaines » ; or, il n'y a que le

catholicisme, avec sa doctrine de l'Incarnation et de l'Eucharistie, avec
sa spiritualité, qui « puisse offrir aux Indiens les réalités dont ils ne
possèdent que l'ombre ». Tout cela, le P. Johanns le montre d'une manière
véritablement magistrale. Parfaite loyauté d'abord : déjà le titre n'est-il
pas la loyauté même On sait où l'on va ; on ne navigue pas sous un faux
pavillon. Fermeté doctrinale ensuite : l'auteur ne dissimule pas les erreurs
qui vicient la pensée hindoue ; il insiste en particulier sur la doctrine de
la création ex nihilo, dont le manque chez les Hindous les précipite en des

erreurs métaphysiques et religieuses profondes. Sympathie très sincère
enfin : avec un soin pieux, on dégage toutes les vérités qui ont été vues
ou entrevues par les védantistes ; on les complète et les corrige les uns
par les autres en sorte qu'on obtient, avec des matériaux exclusivement
hindous, une construction qui ressemble fort à la philosophia perennis.
Ces pages, qui auraient facilement pu être fastidieuses, nous touchent au
contraire profondément. Car on sent qu'elles furent écrites par un apôtre,
dévoré par la charité du Christ.

3° Au point de vue strictement scolastique, ces volumes intéresseront
surtout par les rapprochements qu'ils permettront de faire entre Çankara
(VIIIme siècle), Râmânuja (XIIme siècle), Vallabha (XVme siècle) et tel
ou tel docteur médiéval. Pour notre part, nous avons été particulièrement
frappé par les ressemblances entre ces théologies hindoues et la scolastique

judéo-arabe. Ayant eu jadis l'occasion de prendre contact avec
cette dernière, il nous a semblé, en lisant le P. Johanns, revenir chez de
vieilles connaissances. Il y a certes des différences : soit en faveur des sémites,
soit en faveur des Hindous. L'avantage des sémites est la doctrine de la
création ex nihilo; pour l'avoir ignorée, Çankara verse dans l'acosmisme,
Râmânuja conçoit les rapports de Dieu et du monde sur le type de la
relation psycho-physique et Vallabha sombre nettement dans le panthéisme :

l'émanation de l'univers devient l'autoanalyse de Brahma. En revanche,
l'aspiration à l'Incarnation est beaucoup moins confuse chez les Hindous
que chez les sémites ; elle existe chez ceux-ci à tel point que nous avons



Literarische Besprechungen 223

pu qualifier l'anthropomorphisme judéo-arabe d'« incarnation désespérée » ;

il reste cependant que Dieu fait chair est le suprême scandale pour les

sémites, ce qui n'est pas le cas des Hindous, habitués à la doctrine des

avatars. Mais, au delà de ces oppositions, que de ressemblances profondes
D'abord, ici et là, nous avons affaire à des théologiens. Quoique le P. Johanns
parle presque partout de « philosophes », il est bien clair que les trois sages
hindous sont des « théologiens », puisque les Livres sacrés sont et leur point
de départ et leur point constant de référence. Là réside, pour eux, la vérité.
Leur travail est de commenter le texte sacré et de résoudre ses
contradictions, exactement comme les théologiens juifs et musulmans le firent
pour la Bible et le Koran. Ensuite, ici et là, ce sont les mêmes problèmes
qui se posent ; la vieille énigme de l'un et du multiple, sous une forme
théologique : l'unité de Dieu et la multiplicité de ses attributs ; l'unité
de l'Etre et la multiplicité des êtres. Çankara, par exemple, nous fait
perpétuellement penser à Maïmonide : même sens aigu de la Transcendance
et de la Simplicité divines, même négation des attributs positifs, même
« dépersonnalisation » du divin. C'est le Dieu lointain qu'on nous présente.
Avec les deux autres théologiens hindous, c'est au contraire le Dieu proche
que nous obtenons ; intensément personnel, mais tout chargé d'anthro-
pomorphismes ; analogue au Dieu des théologiens « orthodoxes » juifs
et arabes. Il n'est jusqu'aux spéculations de Râmânuja sur le corps divin
et sa luminosité qui ne nous fassent songer à Daond Djawari ou à Al Mon-
ghira. Enfin, comment tout ce que le P. Johanns nous rapporte sur la
« bhakti » n'éveillerait-il pas en nous le souvenir de la mystique soufie
Le gouffre entre Orientaux et Occidentaux ne serait-il donc pas si profond
que certains voudraient le croire Evidemment, les sémites sont des

Orientaux, mais quand on se rappelle à quel point la scolastique judéo-
arabe influença la scolastique latine, on se dit qu'au moyen âge des idées
auraient pu fort bien s'échanger entre les bords de la Seine et ceux du
Gange, en passant par l'Espagne et l'Egypte. Et c'est bien pourquoi le
P. Johanns peut orienter vers le Christ les docteurs du Védanta.

Puisse le peu que j'ai dit de sa tentative en faire pressentir les mérites
exceptionnels

M. T.-L. Penido.

Thomas de Vio Cardinalis Cajetanus: De comparatione auctoritatis
Papae et Concilii cum Apologia eiusdem Tractatus. Ed. Vincentius M. Pollet.

—- Romae, Angelicum. 1936. 351 pp.

Kardinal Cajetanus hatte bei seinen bekannten Verhandlungen mit
Luther auf dem Reichstag zu Augsburg 1518 klar erkannt, daß der Kampf
dieses Mannes nicht bloß dem Ablaß gelte, sondern auf den Untergang
der katholischen Kirche selbst hinziele. So hatte er im Jahre 1521 zur
Verteidigung des wichtigsten Fundamentes der katholischen Lehre von
der Kirche das auch heute noch klassische Werk herausgegeben : De divina
institutione Pontificatus romani Pontificis (Romae 1521). Dieses Werk
ist 1925 von Prof. Dr. Fr. Lauchert als 10. Heft der verdienten Sammlung



224 Literarische Besprechungen

Corpus Catholicorum neu herausgegeben worden. Aber schon fast 10 Jahre
früher, i. J. 1511, es war das Jahr, in dem Luther in Rom war, hatte der
gelehrte Kardinal eine Schrift verwandten Inhaltes herausgegeben, die
kaum weniger als die obgenannte klassisch genannt zu werden verdient.
Dieselbe richtete sich gegen die gallikanischen Ideen des schismatischen
Conciliabulums, das 5 rebellische Kardinäle i. J. 1511, unter dem Einfluß
Frankreichs, zu Pisa veranstaltet hatten. Sie führt den Titel : « Tractatus
de comparatione auctoritatis Papae et Concilii seu Ecclesiae universalis ».

Diesen Traktat gibt nun P. Pollet O. P. als n. 1 einer Neuausgabe der
Scripta theologica Cajetans neu heraus. Ein junger Doktor der Pariser
Universität, Jaques Almain, hatte i. J. 1512 gegen Cajetans Schrift eine

Verteidigung der Superiorität des Konzils über den Papst erscheinen lassen.
Noch im gleichen Jahr antwortete Cajetan in überlegener Weise in der
Schrift : « Apologia de comparata auctoritate Papae et Concilii ». P. Pollet
hat in dankenswerter Weise die Apologie dem ersten Traktat beigefügt.
Die Neuausgabe der beiden wichtigen Werke zeigt zwar nicht den
überreichen wissenschaftlichen Apparat der Lauchertschen Ausgabe des Werkes
Cajetans gegen Luther, sie will nicht einen « textum critice elaboratum,
tarnen authenticum » bieten, der eine solide Grundlage für wissenschaftliche
Arbeiten bilden kann. Dieser Zweck ist voll erreicht. Außer einer Tabelle
der in beiden Traktaten auf einander bezüglichen Kapitel sind fünf fleißig
gearbeitete Indices beigegeben : J. biblicus, litterarius, onomasticus, ana-
lyticus et generalis. Cajetanus hat sein Werk mit leidenschaftsloser Ruhe,
gründlichem Scharfsinn und großer Klarheit geschrieben und durch die

Lehrentwicklung der Folgezeit und besonders das vatikanische Konzil die
höchste Bestätigung erhalten, die ein Theologe der von ihm vertretenen
Lehre wünschen kann. In der Tat ist die Substanz derselben auf dem
Vaticanum als Dogma definiert worden und durch seine Antworten auf
die Einwürfe seiner Gegner sieht man immer wieder die Einwürfe des
Altkatholizismus im Janus, Quirinus usw. zum voraus widerlegt. Das
macht das Studium dieser Werke besonders interessant und trotz ihrer
400 Altersjahre zeitgemäß.

Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

O. Iserland : Die Kirche Christi. Grundfragen der Menschenbildung
und Weltgestaltung. — Einsiedeln, Benziger. 1940. 295 pp.

M. Iserland a réuni dans ce volume des études de différents savants,
qui exposent d'une manière remarquable des points fondamentaux de la
doctrine catholique. M. Iserland se préoccupe surtout de nos « frères séparés ».

Il les connaît admirablement ; il sait que les préventions contre l'Eglise
catholique résultent souvent de regrettables mais très sincères illusions
au sujet de sa doctrine et de son attitude vis-à-vis des valeurs naturelles.
Son but est nettement indiqué dans l'introduction, où M. Iserland nous fait
connaître ses intentions. Il ne s'agit nullement de controverse, mais d'un
exposé autorisé de certains points, que les chrétiens acatholiques ont quelque
peine à concevoir.



Literarische Besprechungen 225

Nous avons d'abord une étude fortement documentée du Révérend
P. J. Congar O. P. sur le concept même de l'Eglise et sur son unité. Le
savant auteur insiste particulièrement sur la vie du Christ dans l'Eglise
et de l'Eglise dans le Christ. Cette vue, aussi réaliste que mystique, n'exclut
en aucune manière les manifestations et les activités sensibles de l'Eglise
dans les sacrements, les rites, la hiérarchie, les institutions, etc. Etude
solide, dont la lecture sera hautement profitable, non seulement aux
chrétiens séparés de l'Eglise, mais aussi aux prêtres et aux laïques cultivés,
qui veulent vivre de leur foi.

Le Rme abbé Ansgar Vonier O. S. B. s'efforce de nous faire saisir le
rôle et la position de l'homme dans la communauté cultuelle (Kultgemeinschaft)

de l'Eglise. L'homme est normalement religieux, et il vit sa

religion, même interne, dans un culte. L'auteur démontre donc que le
catholicisme assure à l'homme une merveilleuse existence spirituelle en
donnant à sa vie religieuse un caractère cultuel. L'homme devient
« l'homme dans le Christ » par le culte, qui « dans sa substance est une
partie de l'Incarnation » (der seiner Substanz nach Teil der Inkarnation ist).
Nous croyons que quelques expressions de cette étude seraient à « expliquer » ;

mais le travail est certainement de nature à nous associer plus intimement
aux cérémonies liturgiques, qui à ce moment fixent intensément l'attention
de nombreux fidèles.

Dom Anselme Robeyns O. S. B. met en valeur l'importance et la force
organisatrice du culte dans la vie sociale (Bedeutung und Gestaltungskraft
für das soziale Leben). L'idée de l'Eglise, qui a inspiré les deux travaux
précédents, sert de fil conducteur dans cette étude. L'auteur montre que
les actes du culte, qui « verticalement » s'adressent à Dieu, doivent
« horizontalement » établir des liens intimes entre tous les fidèles. Si les
actes cultuels, surtout dans le baptême et l'eucharistie, exercent leur
pleine influence, il en résultera, sous la poussée de l'agapê, une organisation
sociale où s'évanouiront tous les redoutables problèmes qui menacent sans
cesse la paix et la marche progressive de la société. Ici encore on se

heurte à des expressions surprenantes. Les théologiens ne seront pas très
contents de voir que, selon Dom Anselme Robeyns, l'Eglise est l'incarnation
du Christ (Ecclesia... die die Inkarnation Christi ist, p. 116), assertion qui
récemment encore a provoqué des protestations. Mais ce sont là des détails
qui pourraient aisément « s'expliquer ». Ce travail, comme celui du
Rme abbé Ansgar Vonier, met en valeur un merveilleux aspect de la vie
chrétienne : la vie commune des fidèles dans le Christ et par le Christ, au

moyen du culte commun. On ne saurait suffisamment y insister, et l'on ne

peut qu'applaudir au « mouvement liturgique », qui a trouvé un appui si

puissant dans le grand ordre de saint Benoît.
Il paraît regrettable que cette première partie du livre n'ait pas été

complétée par un travail sur la religion « personnelle », qui après tout est
le but de tout culte sensible. Si je comprends bien Dom Anselme Robeyns,
celui-ci considère la « persönliche Andacht » comme quelque chose de

surajouté (hinzugegeben, p. 102). Pour montrer toute la richesse de la vie
catholique, on pourrait renverser l'ordre des deux termes, et mettre en

Divus Thomas 15



226 Literarische Besprechungen

lumière la sanctification personnelle s'élargissant dans le culte sensible et
collectif. Jésus, se retirant la nuit pour prier, est aussi le modèle du
chrétien. Quoi qu'il en soit, nous avons ici des travaux remarquables, qui
réjouiront tous les fervents du mouvement liturgique, et que tous —. surtout
les autres — liront avec intérêt et profit.

La seconde partie du livre met en lumière la place que prennent dans
le catholicisme les intérêts naturels et terrestres. Les principes sont très
bien posés par le R. P. Gerald Vann O. P. dans un travail intitulé : « Natur
und Gnade ». Après avoir rappelé deux tendances antagonistes — dont
l'une semble mettre la religion en marge de la vie et suit toutes les

aberrations économiques et sociales — dont l'autre ne voit dans la nature
que péché et tentation —, le R. P. Vann, à la suite de saint Thomas, établit
fortement qu'en raison même de notre retour à Dieu, nous devons conduire
la nature vers sa fin par une assimilation progressive à la pensée de Dieu.
C'est là une vérité nettement acquise depuis longtemps ; mais certaines
manifestations récentes, d'un désolant pessimisme, rendent le beau travail
du R. P. Vann éminemment opportun.

Enfin, Dom Cassian Weier O. S. B. traite le problème du droit naturel
et des « Ordnungen » (institutions, associations), qui sont conservées, élevées,
sanctifiées dans l'Eglise du Christ. Contre les tendances radicales de
nombreux théologiens protestants de tradition calviniste, le savant auteur
établit qu'il y a un droit naturel, et que ses défenseurs peuvent parfaitement
s'appuyer sur la Sainte Ecriture. Par le péché originel, la nature humaine
a été blessée sans doute ; elle n'a pas été radicalement corrompue. Il n'en
faut pas davantage pour que le chrétien découvre en lui-même un droit
naturel qui est la loi de Dieu. La deuxième partie du même travail est
particulièrement intéressante. Dom Cassian Weier examine les unités collectives,

exigées par la nature, comme le mariage, l'Etat, etc., et il montre
lumineusement que toutes sont basées sur l'association de la personne
humaine avec Dieu, qui dans le christianisme trouve une haute sanction et
un caractère divin. L'incommunicabilité de la « personne » reste un peu
dans l'ombre, à cause des limites imposées au travail ; mais l'essentiel y
est : il n'y a pas de « communauté » (Gemeinschaft) proprement dite,
si le principe d'unité n'a pas un caractère divin. Enfin, Dom Cassian
Weier esquisse brièvement les institutions, telles qu'elles sont et telles
qu'elles devraient être, si l'œuvre de la Rédemption pouvait exercer sa

pleine influence.
Si l'on avait voulu exposer dans ce livre la place de l'ordre naturel

dans la conception catholique de la vie, il aurait fallu encore examiner la
valeur religieuse de toutes les activités culturelles. Il a fallu se limiter
évidemment. Tel qu'il est, ce livre nous paraît éminemment utile pour de très
nombreux chrétiens. Il faut féliciter M. Iserland d'avoir pu s'assurer des

collaborateurs si distingués. Nous souhaitons le meilleur succès à sa méritoire
entreprise.

Fribourg. P. M. de Munnynck O. P.



Literarische Besprechungen 227

Dogmatik.

M. Gétaz O. P. : Les variations de la doctrine christologique chez les

théologiens protestants de la Suisse romande au XIXme siècle. (Studia
Friburgensia.) — Fribourg, Librairie de l'Université. 1940. vm-289 pp.

Der Riß, den das 16. Jahrhundert in das religiöse Leben des Schweizervolkes

hineingetragen hat, wird von vielen edlen Seelen in beiden Lagern
schmerzlich empfunden. Alles, was die Getrennten einander wieder näher
bringen kann, verdient dankbare Anerkennung. Darum macht sich gewiß
verdient, wer etwas zum gegenseitigen Verständnis beiträgt, zur Kenntnis
dessen, was die Gegenseite wirklich glaubt. Bei der Glaubenseinheit der
katholischen Kirche ist diese Kenntnis an sich sehr leicht in bezug auf
die Katholiken. Sie glauben eben, was die Kirche zu glauben lehrt; geben
sie das auf, so hören sie auf Katholiken zu sein. Was aber die katholische
Kirche lehrt, ist in der Übersicht in jeder Dogmatik zu sehen. Viel schwieriger

ist es, zu sagen, was die schweizerischen Protestanten glauben. Wie
jüngste Tatsachen gezeigt haben, gilt bei ihnen ein allgemein verpflichtendes

Bekenntnis nicht einmal in bezug auf die Gottheit Christi. Als
einziger Weg zu einer einigermaßen annähernden Kenntnis dürfte noch
bleiben, zu untersuchen, was die hervorragenderen Professoren der protestantischen

Fakultäten der Theologie lehren. Denn es ist doch zu vermuten,
daß auch ihre Hörer im allgemeinen ihre Richtung einschlagen und
dementsprechend das Volk unterweisen werden.

Es ist aber zuzugeben, daß auf katholischer Seite, speziell was die
Schweiz betrifft, dieser Weg nicht häufig beschritten worden ist. Die
Mühe mochte im Verhältnis zur Frucht zu groß erscheinen. Um so lobenswerter

sind die wenigen Arbeiter, die sich an die Aufgabe gewagt haben.
So ist da zu erinnern an das Werk von Dr. J. Fehr : « Das Offenbarungsproblem

in dialektischer und thomistischer Theologie », Freiburg (Schweiz)
1939, das in ausgezeichneter Weise das Grundproblem der dialektischen
Theologie Karl Barths in das Licht der Lehre des hl. Thomas stellt. Ihm
tritt nun würdig an die Seite das vorliegende Werk von M. Gétaz O. P.

Dasselbe behandelt ebenfalls ein Zentralproblem der Theologie, nämlich

die Lehre von Christus und ihre Wandlungen bei den protestantischen
Theologen der Westschweiz im 19. Jahrhundert : trotz der Beschränktheit
des Gebietes ein sehr interessantes Thema, weil wir bei der geistigen
Regsamkeit dieser Theologen, die sich fleißig bei den Strömungen des Geisteslebens

in Deutschland und Frankreich umsahen, gewissermaßen ein Echo
der verschiedensten Richtungen des gesamten Protestantismus vernehmen.

Nach einer interessanten Einführung in die geistigen Bewegungen, die
zu Anfang des 19. Jahrhunderts in der Westschweiz Einfluß ausübten
(Erweckungstheologie ; Alexandre Vinet, Edmond Scherer), wird die
Geschichte der protestantischen Theologie der Westschweiz im verflossenen

Jahrhundert in drei Abschnitten vorgeführt : 1. Die Formulierungen der
Vergangenheit ; 2. die Christologie des Übergangs oder der Kenose ; 3. die
Christologie der inneren Erfahrung.



228 Literarische Besprechungen

1. Die im Ganzen altkirchliche Christologie der sogenannten Reformatoren

des XVI. Jahrhunderts hatte sich bis ins XVIII. Jahrhundert
erhalten, um dann weitgehend vom Rationalismus verdrängt zu werden.
Eine kräftige Reaktion gegen diesen ging von Genf aus durch die mit dem
Pietismus verwandte Erweckungstheologie (Théologie du Réveil, etwa
1810-1850; Monod, Gaussen), die an der traditionellen Zweinaturenlehre
zwar festhält, aber, aller Spekulation abhold, die Einheit der Person in
den Hintergrund treten läßt.

2. Die beiden andern Richtungen, die der Kenose und der Erfahrungsoder

Bewußtseinstheologie, kommen darin überein, daß sie, vor dem Widerspruch

der rationalistischen Kritik zurückschreckend, die Zweinaturenlehre
in Christus aufgeben. Die Kenosetheologie hält dabei an der Trinitätslehre
und der wahren Gottheit des Sohnes fest, lehrt aber, daß derselbe, von
seiner Allmacht Gebrauch machend, seine göttliche Natur für die Zeit
seines Erdenwallens, in eine Menschennatur umgewandelt habe. Vertreter
dieser Lehre sind Frédéric Godet (1812-1900), Professor in Neuenburg und
A. Grétillat (1837-1894), Theologieprofessor ebendaselbst.

3. Die Theologie des religiösen Bewußtseins oder der (inneren)
Erfahrung zieht sich vor der philosophischen und biblischen Kritik ganz auf
die religiöse innere Erfahrung als die entscheidende Norm der religiösen
Wahrheit zurück. Die innere Erfahrung bestimmt auch das Urteil über
Echtheit und Sinn der Heiligen Schrift. Im religiösen Gefühl ist die
Offenbarung gegeben, die Dogmen sind wandelbare Formeln, in die der reflektierende

Verstand die Bewußtseinserfahrungen gefaßt hat. In der Anwendung
solcher Grundsätze auf die Christologie vermeidet diese Theologie, ambu-
lando via media, schroffe Formulierungen ; sie spricht von einer Gottheit
Christi in irgend einem Sinne, der verschieden ist bei verschiedenen
Vertretern ; die wahre Gottheit und persönliche Präexistenz Christi wird von
allen abgelehnt, die Zweinaturenlehre der alten Konzilien als griechische
Spekulation verworfen. All das mit verschiedenen Abtönungen bei den
verschiedenen Theologen. Als Vertreter dieser Richtung werden
nachgewiesen :

1. Charles Secrétan (1815-1895), Professor in Lausanne. Für ihn
besteht die Gottheit Christi in seiner menschlichen Heiligkeit. « La divinité
du Sauveur se confond avec sa sainteté ». Ein gewisser pantheistischer
Zug gesellt sich bei.

2. Paul Chappuis (1851-1904), Professor der Theologie in Lausanne.
Jesus Christus ist nach ihm Gott, insofern er vollkommener Mensch und
durch seine von Gott gewirkte Heiligkeit Offenbarer Gottes ist. Sein

Selbstzeugnis von seiner Präexistenz wird erklärt aus seinem Bewußtsein,
von Ewigkeit in Gottes Ratschluß vorherbestimmt zu sein. Sein
Fortwirken nach seinem Tode besteht zur Hauptsache im Andenken und in
der Nachahmung seiner Jünger.

3. Jules Bovon (1852-1904), Theologieprofessor in Lausanne (à la
Faculté de théologie de l'Eglise libre). Er ist von allen behandelten
Erfahrungstheologen derjenige, der in Stil und Lehre der überlieferten
Christologie noch am nächsten steht ; aber auch er gibt die Wesensgleichheit



Literarische Besprechungen 229

des Sohnes mit dem Vater und seine im eigentlichen Sinne verstandene
Präexistenz preis, weist ihm aber eine Stelle über allen Geschöpfen an,
insofern er die Fülle der göttlichen Gnaden empfängt und sie an alle
Anderen vermittelt, auch in seiner Tätigkeit nach dem irdischen Leben.

4. Gaston Frommel (1862-1906), Theologieprofessor in Genf, strebte
eine streng erfahrungsmäßige Dogmatik an. Unsere innere Erfahrung
zeigt uns in Christus eine absolute, sittliche und religiöse Autorität, die
er übrigens auch in den Evangelien für sich in Anspruch nimmt und zwar
mit solcher Bestimmtheit, daß man nur die Wahl hat, seinen Anspruch
als wahr anzuerkennen oder ihn als Gotteslästerung zu bezeichnen. Ist
also Christus nach Frommel wesensgleicher Sohn Gottes Nein, er ist
ein Mensch, in dem Gott das Sohnesbewußtsein erweckt und den er so

zur Person erzeugt hat. « Dieu ne fait pas les personnes, il les suscite,
il les engendre ». « Christus ist nicht Gott im metaphysischen Sinn (der
wesentlichen Aseität), sondern er ist von Gott im genetischen Sinn. Sein
Leben hat seine Quelle im Willen des Vaters ». Mit Recht bemerkt Gétaz
dazu : « On ne saurait exprimer plus nettement l'abandon de la divinité
essentielle du Christ ».

5. A. Bouvier (1826-1893), Professor der systematischen Theologie in
Genf. Er will eine Christologie im Sinne einer religiösen Entwicklungstheorie

bieten. Ausgangspunkt soll sein das in der Welt immanente
unpersönliche göttliche Leben, das vom religiösen Bewußtsein intuitiv erfaßt
werde. Dieses unpersönliche göttliche Leben hat seinen adäquaten
persongewordenen Ausdruck gefunden in Christus. Seine Präexistenz besteht
im ewigen Vorherbestehen der unpersönlichen Idee einer vollkommenen
Menschheit, die in Christus in Zeit und Raum verwirklicht ist. Sein
Fortleben nach dem Tod ist eine Forderung unseres Bewußtseins, sein

Königtum besteht im Andenken in den Herzen seiner Jünger, die seinem
Beispiel folgen.

Die etwas lange Inhaltsangabe dürfte berechtigt sein, da der interessante

Gegenstand unserer Erkenntnis nirgends so zuverlässig und leicht
zugänglich ist wie im vorliegenden Werk. Dessen Lesung und Studium
ist auch sehr angenehm durch die Klarheit und Lebendigkeit des Stils
und die edle, vornehme Sprache, die trotz der Verschiedenheit des
Standpunktes und ohne Neigung zu schwächlichen Konzessionen die gute Treue
der Irrenden und ihr ernstes Suchen in Ehren hält. Ganz besonders
eindrucksvoll aber ist, daß Gétaz nicht bloß die vielgestaltigen Irrwege
dargestellt, sondern auch die herrliche Einheit und lichtvolle Klarheit der
katholischen Theologie, namentlich des Aquinaten, ohne erregte Polemik
und ohne ein hartes Wort den Irrtümern gegenüber gestellt hat. Fast
nach jedem Abschnitt fügt er kritische Bemerkungen an vom Standpunkt
der katholischen, speziell der soliden thomistischen Prinzipien. So gegenüber

der Christologie des Réveil (p. 40-51 : über Spekulation und
Intellektualismus in der Theologie) ; gegen die Kenose (p. 80-100 : die Unveränder-
lichkeit Gottes) ; gegen die Erfahrungstheologie (p. 137-149 : die Anbetung
Christi und der Glaube an ihn) ; gegen Bovon (p. 178-186) ; gegen Frommel
(218-230) ; gegen Bouvier (p. 242-247).



230 Literarische Besprechungen

Im Schlußabschnitt wird gegenüber den unklaren Ideen der Erfahrungstheologie

Aufklärung gegeben über die theologische Erkenntnislehre, über
Natur, Übernatur und hypostatische Union, die Notwendigkeit einer
sicheren geschichtlichen Erkenntnis als Voraussetzung für Glauben und
Theologie, — besonders beherzigenswert für katholische Theologen, die in
bezug auf geschichtliche Fragen an der Zuverlässigkeit der inspirierten
Bücher Abstriche zu machen geneigt sind. Gerade diese Abschnitte, die
katholisches Gedankengut dem unstäten Suchen der akatholischen Theologen

gegenüberstellen, sind besonders eifrigem Studium zu empfehlen.
Wenigstens eine Stelle sei speciminis gratia anzuführen gestattet. Gegenüber

der Scheu vor Spekulation sagt der Autor S. 45 sehr gut : « Beaucoup
d'intellectuels catholiques, et la quasi-totalité des théologiens protestants,
s'arrêtent à l'aspect extérieur de la théologie catholique, à la forme
scholastique, sans se rendre compte des avantages que la méthode dont
elle use, et surtout sans saisir tout ce qu'il y a de vie, de profondeur, de

richesses spirituelles sous une armature au premier abord un peu rigide ».

Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

A. Spindeler : Cur Verbum caro factum — Paderborn, Schöningh.
1938. 162 SS.

Eine moderne Geistesrichtung, die den emotionellen Werten im Betrieb
der theologischen Wissenschaft großes Gewicht beilegt, ist wohl ein

Erklärungsgrund dafür, daß in neuerer Zeit die skotistische Lehre vom Motiv
der Menschwerdung des Sohnes Gottes wieder manche Anhänger gewann.
Auch die Einführung des Christkönigsfestes gab dieser Lehre neuen Auftrieb.
Es ist darum eine zeitgemäße und dankenswerte Aufgabe, die alte, auch
an sich so bedeutungsvolle Frage einer neuen Prüfung zu unterziehen.

Der Verfasser tut dies, indem er in der Einleitung einen Überblick
über die Geschichte der Frage und eine klare Bestimmung des
Fragepunktes gibt, um darauf die Antwort der zuständigen Quellen, der Heiligen
Schrift und der Überlieferung darzulegen. Wäre nach dem gegenwärtigen
Ratschluß Gottes der Sohn Gottes auch ohne Sündenfall Mensch geworden,
aber in Leidensunfähigkeit, oder ist die Erlösung von der Sünde so der
Zweck der Menschwerdung, daß sie ohne den Sündenfall überhaupt nicht
stattgefunden haben würde Das ist kurz die Frage.

Bezüglich der Heiligen Schrift beschränkt sich der Verfasser mit Recht
auf die Prüfung der wenigen Stellen, die von den Skotisten und den ihnen
nahestehenden Lehrern für ihre Ansicht vorgebracht werden, z. B. Spr. 8, 22 ;

Kolosserbr. 1, 15 ff. Im Lichte des Kontextes aber, wie im Lichte der
einmütigen Väterlehre kann ihnen kaum Beweiskraft dafür zuerkannt werden.

In der Darstellung der Väterlehre schlägt der Verfasser mit großem
Nutzen einen neuen Weg ein. Schon ein Petavius, ein Thomassinus u. A.
hatten ja viele Väterstellen geboten, die einzig die Erlösung als Zweck
der Menschwerdung aussprechen. Aber es waren eben nur einzelne aus
dem Zusammenhang gerissene Sätze, deren volle Kraft und Bedeutung
ohne den Zusammenhang nicht erfaßt werden konnte. Darum stellte er



Literarische Besprechungen 231

sich die Aufgabe, der tieferen Verbindung nachzuforschen, in der für die
Väter die Frage nach dem Zweck der Menschwerdung mit den Fundamentaldogmen

des Christentums überhaupt steht.
So untersucht denn ein erster Teil die Lehre der Väter über das Motiv

der Menschwerdung im Streit gegen Arianismus und Apollinarismus ; ein
zweiter Teil die gleiche Lehre im Streite gegen den Nestorianismus ; ein
dritter Teil, im Streite gegen den Pelagianismus. Ein eigener, der vierte
Teil behandelt die Lehre Leos d. Gr. gegen Nestorianismus und Euty-
chianismus und über das Verhältnis der Menschwerdung zum Opfertod,
zur Auferstehung und zum Königtum Christi.

Das Ergebnis der sorgfältigen, mit echt wissenschaftlicher Ruhe
geführten Untersuchung ist überall dasselbe : mochten die Väter unter
Führung des hl. Athanasius das Motiv der Menschwerdung betrachten in
seinem Gegensatz zu den christologischen Irrtümern eines Arius und
Apollinaris, mochten sie mit einem hl. Cyrill von Alexandrien vom gleichen
Motive aus die Häresie des Nestorius bekämpfen, mochten sie mit dem
hl. Augustin die Tatsache der Erbsünde aus dem Zweck der
Menschwerdung beweisen, überall lautet die einstimmige Lehre der Väter : die
Erlösung der gefallenen Menschheit ist so ausschließlich der Zweck der
Menschwerdung des Sohnes Gottes, daß ohne die Sünde diese nicht
stattgefunden hätte ; von einer Menschwerdung in carne impassibili findet sich
bei ihnen keine Andeutung, so wenig als davon, daß die Erlösung nur
sekundärer Zweck der Menschwerdung sei. « Si homo non perisset, Filius
hominis non venisset. Ergo perierat homo, venit Deus homo, et inventus
est homo ». S. Aug., Serm. 174, 2. — Auch dem hl. Leo d. Gr. gilt in
seinem Kampf gegen den Eutychianismus die Erlösung der Menschheit
durch Tod und Opfer als der unmittelbare Zweck der Menschwerdung.
Leiden und Kreuzestod ist nach Leo auch der menschliche Königstitel Christi
über die erlösten Völker, während sein göttlicher Königstitel schon in seiner
göttlichen Natur gegeben ist.

Nehmen wir zum bisher Gesagten noch hinzu, daß, wie der Verfasser
S. 70-86 überzeugend nachweist, die Väterexegese die skotistische
Erklärung der Schrifttexte Sprichw. 8, 22 ff. und Kol. 1, 15 ff. usw. einmütig
abweist, so ergibt sich die Tatsache, daß, um Skotus zustimmen zu können,
angenommen werden müßte, daß die Offenbarungsquellen bezüglich des
erhabensten Werkes Gottes nie von dessen primärem Motiv gesprochen
hätten, unzählige Male aber von dem sekundären als dem einzigen. Vor
diese Alternative stellt die vorliegende Untersuchung den Theologen.
Weil damit weitgehende Klarheit in einer wichtigen und interessanten
Frage geschaffen ist, verdient das Werk Dank und beste Empfehlung.

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

F. Scholz : Die Lehre von der Einsetzung der Sakramente nach
Alexander von Haies. — Breslau, Borgmeyer. 1940. vn-145 SS.

Vorliegende fleißige Untersuchung will gegen die nach des Verfassers
Ansicht falsche, aber weitverbreitete Ansicht, Alexander von Haies habe



232 Literarische Besprechungen

nur eine mittelbare Einsetzung der Firmung und der letzten Ölung durch
Christus gelehrt, den Beweis liefern, daß der doctor irrefragabilis im Wesentlichen

die unmittelbare Einsetzung vertreten habe. Nach einer geschichtlichen

und literarkritischen Einleitung wird in einem ersten Teil die
Darstellung der Lehre Alexanders geboten, im zweiten Teil diese näher
charakterisiert und mit deren Darstellung durch den hl. Thomas verglichen ; im
dritten Teil geschieht ein Gleiches mit der Lehre des Tridentinum und
wird zu erklären versucht, warum die Franziskanertheologen im allgemeinen
eine vom Verfasser abweichende Auffassung von der Lehre Alexanders
hatten.

Der Verfasser weiß, daß der IV. Teil der Summe Alexanders nur zum
Teil von ihm selber stammt, zum vielleicht größern Teil von seinen
Schülern und Nachfolgern im Lehramt. Aber weil eine kritisch
ausscheidende Ausgabe noch nicht vorhanden ist, nimmt er bei seiner
Untersuchung auf diesen Umstand keine Rücksicht, er läßt Alexander seine
Schule vertreten. Bei dieser Auffassung ist es nun nicht leicht, das, was
über die Einsetzung der Sakramente im allgemeinen gesagt wird, in
Einklang zu bringen mit dem, was über die Einsetzung der Firmung (und
der letzten Ölung) gelehrt wird.

In der allgemeinen Sakramentenlehre (IV q. 1 membr. 3 a. 4) wird
ohne weitere Unterscheidung die Einsetzung der Sakramente des N. B.
Christus zugeschrieben : « ipse enim instituit auctoritate inquantum Deus,
ministerio inquantum homo ». Wo aber dann von der Einsetzung der
Firmung gesprochen wird (q. 9 membr. 1 nach der Ausgabe Venedig 1575 ;

der Auktor zitiert q. 24 m. 1), wird die Einsetzung durch Christus (Mt. 19)

und die durch die Apostel abgelehnt und gesagt : « Postquam apostoli,
qui erant bases ecclesiae, qui a Domino erant praelati, et Spiritu Sancto
confirmati, defecerunt : institutum fuit hoc sacramentum Spiritus Sancti
instinctu, in concilio Meldensi, quantum ad formam verborum et materiam
elementarem, cui etiam Spiritus Sanctus contulit virtutem sanctificandi ».

Woher nun dieser Widerspruch Stehen wir etwa vor den entgegengesetzten

Ansichten zweier Verfasser, was ja bei der Entstehungsart des
IV. Teiles der Summe Alexanders nicht undenkbar wäre Der Verfasser
erwähnt diese Möglichkeit mit keinem Wort. Er schlägt einen andern Weg
zur Lösung der Schwierigkeit ein. Er preßt zunächst die Worte a. a. O.,
Christus und die Apostel hätten dieses Sakrament als Sakrament nicht
eingesetzt, Materie und Form seien auf dem Konzil von Meaux eingesetzt
worden. Diese Unterscheidung von sacramentum ut sacramentum deute
auf ein anderes Element hin, dessen Einsetzung Christus nicht abgesprochen
werde. Dieses Element sei eben die Gnadenwirkung der Firmung, deren
Urheber Christus sei. Er habe sie angeordnet, indem er das Vorbild, die
Handauflegung der Apostel zur Mitteilung des Heiligen Geistes angeordnet
habe. Eine gewisse Stütze scheint diese Darstellung zu finden in der bei
Alexander noch unbestimmten Fassung des Begriffes der Einsetzung. Beim
hl. Thomas (III 64, 2 und 3) bedeutet die institutio die Verbindung der
Gnadenwirkung mit bestimmten symbolischen Zeichen. Bei Alexander
erstreckt sich aber die Einsetzung bei den einzelnen Sakramenten auf eine



Literarische Besprechungen 233

ganze Reihe von Handlungen und bietet so das Bild einer längeren
Entwicklung. So setzte Christus z. B. das Sakrament der Buße ein : 1. in
bezug auf das Materielle, die Akte des Pönitenten : insinuando eius utili-
tatem (Mt. 4, 17) ; insinuando eius necessitatem (Lc. 13, 5) ; das
Sündenbekenntnis setzte er nur potestative ein, d. h. er verlieh den Aposteln eine
Nachlaßgewalt, deren Ausübung das Bekenntnis des Sünders voraussetzte.
In klaren Worten wollte er die Beicht nicht einsetzen, « ne aliquibus ex
verbo Domini daretur recidivandi occasio ». 2. Das Formelle des
Sakramentes, die Lossprechungsgewalt, setzte Christus ein durch Ankündigung
(Mt. 16, 18) und durch ausdrückliche Übergabe (Jo. 20, 22). « Et sie

poenitentia secundum sui integritatem habuit diversis institui temporibus,
oportunitatibus et locis, secundum quod ecclesiae progressui congruebat »

(IV q. 14 membr. 1 a. 3 ; der Auktor zitiert q. 59 membr. 3).
Die hiemit freilich nur angedeutete Beweisführung hat auch in ihrer

weiteren Ausführung des Verf. den Rez. nicht zu überzeugen vermocht.
Dafür, daß Alexander in der Handauflegung der Apostel eine Anordnung
oder Insinuation der Gnadenwirkung des später von der Kirche
einzusetzenden Zeichens der Firmung gesehen und gelehrt habe, findet sich in
den Worten des Textes kein Anhaltspunkt. Bei den andern Sakramenten
weist Alexander wiederholt auf Einsetzung durch Andeutungen oder
Versprechungen usw. hin, in q. 9, wo von der Einsetzung der Firmung gehandelt
wird, wird bezüglich Mt. 19, 13 ss. die Einsetzung durch Christus
ausgeschlossen, von einer Andeutung der Firmung ist keine Rede ; ebenso
bei der Handauflegung der Apostel. Bei Beantwortung der Einwürfe wäre
sodann wiederholt so gute Gelegenheit gewesen, auf die vom Verfasser
bei Alexander vermutete insinuatio hinzuweisen, daß deren Unterlassung
unbegreiflich wäre, wenn sie Alexander wirklich vorgeschwebt hätte ; aber
nirgends ist bei ihm ein Hinweis auf eine Insinuation. Die Verbindung
der Kraft der Gnadenwirkung mit dem vom Konzil eingesetzten Zeichen
wird dem Heiligen Geist zugeschrieben : « istud sacramentum debuit institui
non immediate a legislatore, sed mediante Spiritu Sancto coopérante.
Christus kann sie zwar auch zugeeignet werden, aber nicht etwa auf Grund
einer Anordnung während seines Erdenwallens, sondern auf Grund dessen,
daß die Werke Gottes nach außen den drei göttlichen Personen gemeinsam
sind : « Licet verbis, quibus ministratur hoc sacramentum, data sit virtus
a Spiritu Sancto : nihilominus data est a verbo increato : cum indivisa
sint opera Trinitatis ». Diese Gründe scheinen den Erklärungsversuch des

Verfassers ziemlich unwahrscheinlich zu machen. Zum mindesten dürften
sie dartun, daß, wenn Alexander bei der Nachwelt als Vertreter der bloß
mittelbaren Einsetzung der Firmung (und letzten Ölung) galt, die Schuld
daran beim Text seines Werkes liegt, nicht beim hl. Thomas, dem der
Verfasser sie zuschreibt.

Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.



234 Literarische Besprechungen

Dogmengeschichte.

B. Poschmann : Paenitentia secunda. Die kirchliche Buße im ältesten
Christentum bis Cyprian und Origenes. (Theophaneia. Beiträge zur
Religions- und Kirchengeschichte des Altertums, herausgegeben von F. J. Dölger
und Th. Klauser, 1.) — Bonn, P. Hanstein. 1940. x-496 SS.

K. Adam hat vor Jahren mit seiner Untersuchung Die kirchliche
Sündenvergebung nach dem hl. Augustinus (Paderborn 1917) bei Bernhard
Poschmann Widerspruch hervorgerufen. B. P. behandelte darauf eingehend
die Bußfrage für die Zeit des ausgehenden Altertums und des frühen Mittelalters

in den zwei Bänden Die abendländische Kirchenbuße im Ausgang des

christlichen Altertums (München 1928), Die abendländische Kirchenbuße im
frühen Mittelalter (Breslau 1930). Hier dehnt er abschließend seine
Untersuchungen auf die Anfänge aus: Neues Testament (1. Kap.).
Nachapostolisches Zeitalter (2. Kap.). Hermas (3. Kap.). 2. Hälfte des 2.

Jahrhunderts : Apologeten, Irenaeus, Clemens von Alexandrien (4. Kap.). Die
Zeit Tertullians (5. Kap.). Cyprian (6. Kap.). Origenes und zeitgenössische
Zeugnisse aus der orientalischen Kirche (7. Kap.).

Die wichtigsten Ergebnisse dieser Untersuchung sind außer der
allgemeinen Feststellung der Kontinuität in der Geschichte der Buße :

I. In bezug auf die Existenz der kirchlichen Buße. Seit den Anfängen
kennt das Christentum eine Buße, von der grundsätzlich keine Sünde

ausgenommen wird. Der Grund, weshalb Sünden unvergebbar genannt werden,
liegt allein auf Seiten des widerstrebenden Sünders. Erst mit Hermas,
der eine einmalige Buße lehrt, beginnt unter dem Einfluß rigoristischer
Strömungen eine Einengung der ursprünglichen Weitherzigkeit. Die
Sündentrias in Tertullians Traktat De pudicitia ist eine Aufmachung des

erregten Polemikers. Sie steht im Widerspruch zur früheren katholischen
Auffassung (De paenitentia). Die montanistische Streitschrift befaßt sich
zudem mit einem afrikanischen Sonderfall. Wir würden ihn zu Unrecht
auf die Gesamtkirche übertragen. Nicht Papst Kallist ist der Urheber
des « peremptorischen Ediktes ». Kallist ist überhaupt aus der Geschichte
der Buße zu streichen. Hippolyts bekannte Verzerrung der Erlasse seines

Gegners enthält nichts über die Haltung Kallists zur eigentlichen Kirchenbuße.

Wahrscheinlich denkt auch Origenes in De orat. 28, 10 nicht an den
römischen Bischof, sondern an vereinzelte Mißbräuche gewisser Priester,
die ihm zu Ohren gekommen sind. Origenes selbst ist kein Rigorist. Er
nahm stets an, daß Todsünden vergeben werden können. Auch Cyprian
hat von Anfang an grundsätzlich die Aufnahme der Gefallenen nach
entsprechender Buße in Aussicht gestellt. Erlaubtheit und Schicklichkeit einer
sofortigen Aufnahme waren umstritten. Sie allein hat Cyprian, übrigens
wie Papst Kornelius, abgelehnt. « Der Begriff der 'unvergebbaren Sünde'
in dem Sinne, daß gewisse Sünden wegen ihrer objektiven Schwere

von der Vergebung ausgeschlossen wären, ist (also) erst eine Erfindung
des montanistischen Tertullian, wie wahrscheinlich auch der zum Beweis
der Unvergebbarkeit dienende Begriff der 'Sünde gegen Gott' und die

sogenannte Sündentrias» (S. 482).



Literarische Besprechungen 235

II. Die Wesensstruktur der Buße. Nach der Auflassung der alten
Kirche ist die persönliche Bußbemühung « nächste Wirkursache des
Sündennachlasses » (S. 483). Gerade darin besteht der Unterschied der Buße zur
Taufe, bei welcher Gott Schuld und Strafe schenkt. Die wiederholte und
übermäßige Betonung, Gott allein könne die nach der Taufe begangenen
Sünden «verzeihen», erklärt sich daher, weil Gott allein das Urteil zusteht,
ob der Sünder eine zum Nachlaß der Schuld und der Strafe hinreichende
Sühne geleistet habe (S. 483). Diesen altchristlichen Begriff des
«Vergebens », der die Tilgung der Schuld und der Strafe umfaßt, erschließen
besonders Stellen aus Cyprian (S. 405 f.). In der Sühneleistung wird der
Sünder durch die Fürbitte der « Heiligen », der Märtyrer, der zum Gottesdienst

versammelten Kirche, in der Christus betet (Tertullian), unterstützt.
Aber dieses Gebet, auch wenn es von Priestern verrichtet wird, « kann
(nur) in einem gewissen weiteren Sinne als sakramental angesprochen
werden » (S. 484). Sakramental im eigentlichen Sinne wirkt erst die kirchliche

Rekonziliation. Diese ist nicht « die Wirkursache der göttlichen
Vergebung ». Sie ist eine «Voraussetzung oder Bedingung für sie» (S. 485).
Die « formale Wirkung der Rekonziliation » ist der « Friede mit der Kirche ».

Der Friede mit der Kirche « versetzt den Sünder von neuem in die Sphäre
der Gnade und ermöglicht ihm damit den Frieden auch mit Gott ». « Und
eben darin, daß der Akt der Wiederaufnahme in die Kirche zusammenfällt

mit der Aufnahme in die innere Gnadengemeinschaft des Heiligen
Geistes, liegt der Sakramentscharakter der kirchlichen Buße » (S. 486). Die
Beweise für diese Wertung der Rekonziliation finden sich wohl am
deutlichsten bei Cyprian. Bei Hermas, mehr noch bei den Alexandrinern, tritt
die Heilsbedeutung der Rekonziliation in den Hintergrund.

Neben dieser Art der (öffentlichen) Buße, die mehr Gewicht auf die
kirchlich-sakramentale Seite legt, hebt sich schon in der Mitte des 3. Jahrh.
(Origenes) eine verschiedene Bußart ab, die mehr die moralisch-therapeutische

Seite betont. Aus ihr hat sich zuerst im Orient, dann unter dem
Einfluß des Mönchtums auch im Abendland die spätere Beichtpraxis
entwickelt. Im Zusammenhang der beiden Bußarten liegt das eigentliche
Bußproblem. Im Orient überwiegt die der zweiten Art zugrunde liegende
Auffassung, im Abendland die der ersten. Hier ist man sich der ausschlaggebenden

Bedeutung des kirchlich sakramentalen Charakters, dank vor
allem der Autorität Augustins mehr bewußt geblieben (S. 488). —

Die Erforschung der altchristlichen Bußdisziplin gehört bekanntlich
zu den schwierigsten Aufgaben der Dogmengeschichte. Eine Einigung
selbst in grundlegenden Fragen konnte nicht einmal unter katholischen
Gelehrten erzielt werden. Die nichtkatholische Gelehrtenwelt ist heute
von der Auffassung beherrscht, daß die Wiederaufnahme schwerer Sünder
mit dem urchristlichen Heiligkeitsideal unvereinbar gewesen sei, daß Papst
Kallist für den Bruch mit der Vergangenheit weithin verantwortlich zu
machen wäre, daß der Bußleistung des Sünders und nicht einem kirchlichen

Akt sündentilgende Bedeutung zugeschrieben worden sei. Papst
Kallist wurde fast allgemein und mit solcher Sicherheit auch von
katholischer Seite als Urheber des Bußerlasses, welcher den Zorn Tertullians



236 Literarische Besprechungen

erregte, angesehen, daß A. d'Alès seine Arbeit über die Bußdisziplin nach
dem Erlasse Kallists betitelte und P. Batiffol einen Beweis für diese
Annahme für unnötig erachtete. Das Verdienst der Privatbuße im Abendlande

die Wege geebnet zu haben schrieb K. Adam Augustinus zu,
während B. Poschmann dieselbe erst im frühen Mittelalter, Göller etwas
früher, Galtier bereits in der ältesten Kirche bezeugt findet. Galtier hat
auch, gegen B. Poschmann, der kirchlichen, im Namen Gottes
vollzogenen Rekonziliation unmittelbare, sündentilgende Kraft zuerkannt
(P. Galtier, L'Eglise et la rémission des péchés aux premiers siècles,
Paris 1932, S. 29-140).

Dogmatische Bedenken gegen die Lösung Poschmann's, welche zwischen
Extremen vermittelt, wurden bereits vor einem Jahrzehnt unter anderen
von K. Adam erhoben. Adam sprach von einer Belastung der katholischen
Dogmatik mit einer Problematik, die kaum tragbar sei ; von einem Stoß
in die Mitte, in das Herz der vom Tridentinum formulierten Glaubenssätze

(Theol. Quartalschr. Tüb. 110 [1921] 1-66). B. Bartmann stellte
B. Poschmann eine Reihe ungelöster Fragen (Theol. u. Glaube 22 [1930]
79-85), während J. B. Umberg schon vorher (in der Innsbrucker Zeitschr.
1929, S. 284) zur Besonnenheit gemahnt hatte. Man möge sich den
geschichtlichen Blick durch dogmatisch unzuverlässige Anschauungen nicht
trüben lassen. M. Knar äußerte sich an dieser Stelle (DT 7 [1929] 234-237)
zur Lösung Poschmann im zustimmenden Sinne.

Wird die vorliegende Arbeit, welche die wesentlichen Ergebnisse der
früheren Bände nicht abschwächt, die Gemüter beruhigen

Poschmann weist jedenfalls mit Recht die unbewiesene Voraussetzung
zurück, nach welcher die Urkirche Kapitalsünden nicht vergeben hätte.
Er schreibt mit guter Begründung die später eintretende Verschärfung
der Bußdisziplin dem Einfluß rigoristischer Strömungen zu. Er nimmt
vor allem mit Recht eine nach Gegenden und Gemeinden verschiedene
Behandlung der Sünden an. Er räumt glücklicherweise wie Adam und
Galtier mit dem Edikt des Kallistus auf und macht den montanistischen
Tertullian für die Einteilung der Sünden in « peccata remissibilia » und
« irremissibilia » verantwortlich. Gibt nicht Tertullian selbst dies zu
verstehen : Causas paenitentiae delicta cowdicimus (Katholiken und Tertullian).
Haec dividimus (T.) in duos exitus : alia erunt remissibilia, alia inremissi-
bilia. Secundum quod nemini dubium est (Kath. u. T.) alia castigationem
mereri, alia damnationem. Tertullian legt diese kirchliche Bußpraxis,
welche für schwere Sünden eine andere als für leichtere Sünden ist, in
seinem Sinne aus : Omne delictum aut venia dispungit aut poena : venia
ex castigatione, poena ex damnatione. Die darauf folgende Begründung
zeigt, daß es sich um die von den Katholiken beanstandeten Grundlagen
(c. 3) der Tertullianischen Argumentation handelt. Wenn Tertullian seinen

Gegner so siegesbewußt aus dem Zusammenhang der Sünde des Ehebruches
mit den zwei anderen Kapitalsünden widerlegen zu können glaubt, so

erklärt sich das m. E. wohl am besten, wenn in der Kirche von Karthago
seit der Abfassung des Traktates De paenitentia unter dem Einfluß des
Montanismus eine strengere Disziplin eingeführt worden war, die zwei



Literarische Besprechungen 237

Jahrzehnte später zum Ärgernis Tertullians wieder gelockert wurde. Wirft
diese Annahme nicht Licht auf Tertullians eigene Entwicklung

Mancher Dogmatiker wird Mühe haben sich mit den Ausführungen
Poschmanns über die Wesensstruktur der Buße abzufinden. Bedeuten sie
nicht eine Rückkehr zur Auffassung der älteren Scholastik, nach welcher
das Sakrament nicht Wirkursache, sondern nur Bedingung zum göttlichen
Gnadenerlasse ist Wenn die kirchliche Rekonziliation allein einen
sakramentalen Nachlaß (im genannten Sinne) bewirkt, so ist ein solcher
selbstverständlich nur für jene Sünden möglich, die einer Rekonziliation (im
altchristlichen Sinne) bedürfen, also sicher nicht für läßliche Sünden, ganz
abgesehen davon, daß uns in vielen Fällen entgeht, welche Sünden den
Ausschluß nach sich zogen. Läßt sich dann die spätere Devotionsbeicht,
welche das Konzil von Trient als erlaubt und nützlich lehrt, auch dogmatisch
noch rechtfertigen Die Rekonziliation wurde nicht bloß von Bischöfen und
Priestern, sondern auch von Diakonen und selbst von Laien, freilich im
Auftrag des Priesters (der von Dionysius aus Alexandrien erwähnte Fall
des Serapion gewährt. Wie verhält sich dann die bei der sakramentalen
Buße geforderte Weihegewalt zur Jurisdiktionsgewalt Wie wirkt sie
Solche und ähnliche Fragen erheben sich unwillkürlich beim Vergleich der
vorliegenden Ergebnisse mit der Sakramentenlehre des Aquinaten und den
Ausführungen des Konzils von Trient. Freilich kommt nicht allen jene
Bedeutung zu, die man ihnen auf der einen Seite in boshafter Schadenfreude,

auf der anderen Seite in der Hitze des Kampfes beigemessen hat.
Die geschichtlichen Untersuchungen Poschmann's gehören jedenfalls zu den
bedeutendsten dogmengeschichtlichen Leistungen der letzten Jahrzehnte.
Die Feder eines Meisters ist hier an der Arbeit. Ob sie die Zweifel, daß
nun die dornenvolle Frage allseitig geklärt und restlos gelöst sei, zu bannen

vermag
Freiburg (Schweiz). O. Perler.

A. Kemmer O. S. B. : Charisma maximum. Untersuchung zu Cassians
Vollkommenheitslehre und seiner Stellung zum Messalianismus. — Löwen,
Fr. Ceuterick. 1938. x-126 SS.

P. Alfons Kemmer behandelt in einem ersten Abschnitt (S. 1-27)
Cassians Lehre von den Charismen. In einem zweiten (S. 28-51) weist er
nach, daß bei Cassian die « wahre » Vollkommenheit selbst ein Charisma
und zwar das «charisma maximum» sei. In einem dritten (S. 52-119)
kommt er durch Vergleich seiner Ergebnisse mit dem Liber Graduum und
den sogenannten Makariushomilien, die von messalianischen Einflüssen
nicht freizusprechen sind, zum Schlüsse, daß auch Cassian in bezug auf
die Lehre über Charismen und Vollkommenheit den gleichen Einflüssen
ausgesetzt gewesen und ihnen erlegen sei. Cassian sucht allerdings gewisse
Züge dieser monastischen Häresie mit rechtgläubiger Auffassung zu
verbinden. Er vermag aber bei seiner synkretistischen Einstellung nicht alle
Widersprüche zu beheben. Wahrscheinlich lernte er während seines
Aufenthaltes in Palästina messalianische Auffassungen kennen.



238 Literarische Besprechungen

Das wichtige Ergebnis wird in hinreichender, methodisch sauberer,
aber trockener Weise begründet. Ob der Abhängigkeitsbeweis aus den
wörtlichen Übereinstimmungen zwischen Cassian und dem Liber Graduum
(S. 53 ff.) immer schlüssig ist, wage ich nicht zu behaupten. Am meisten
Eindruck macht die auffallende inhaltliche Übereinstimmung von
Sonderanschauungen. Dem Verfasser wartet die dankbare, ihm naheliegende
Aufgabe, die Frage in den von Cassian abhängigen Schriften insbesondere
in der Regel des hl. Benedikt weiter zu verfolgen.

Freiburg (Schweiz). O. Perler.

B. Welte : Die postbaptismale Salbung. Ihr symbolischer Gehalt und
ihre sakramentale Zugehörigkeit nach den Zeugnissen der alten Kirche
(Freiburger theologische Studien, 51. Heft). — Freiburg i. Br., Herder.
1939. xviii-112 SS.

P. Galtier deutete 1911/12 die Salbung, welche nach den ältesten
Zeugnissen der Taufe folgt, als eine Ergänzung des Taufsakramentes.
Dom de Puniet brachte dieselbe 1912/14 mit der Firmung in Beziehung.
Bernhard Welte greift die Streitfrage auf und entscheidet sich sehr bestimmt
für die Lösung Dom de Puniet's. Er findet den Salbungsgedanken in den
ältesten judenchristlichen Kreisen bezeugt. Christus ist sichtbar bei der
Taufe mit dem Heiligen Geiste zum messianischen Priesterkönig gesalbt
worden. In ähnlicher Art werden die Jünger des Herrn im Heiligen Geiste
zu « Christen » gesalbt und nehmen auf diese Weise an der priesterlich-
königlichen Würde teil. Diese Vorstellung hat ihren liturgischen Ausdruck
in der dem Taufbad folgenden Chrisamsalbung gefunden, spätestens, wie
wir vermuten können, in der ersten Hälfte des 2: Jahrhunderts und zwar
zuerst in der Ostkirche. Aus dem Vergleich der Rituale, aus dem Studium
der Väterzeugnisse und aus weiteren Beobachtungen läßt sich mit Sicherheit
beweisen, daß diese Salbung wesentlich auf die Firmung zu beziehen ist.
Sie bildet (auch heute noch) « einen gewissen Anfang der Firmung und ist
ein uraltes Symbol von deren übernatürlichen Wirkung ».

Manche gute Beobachtungen und Analysen finden sich in dieser
Erstlingsarbeit. Wären sie mit etwas mehr « Ehrfurcht vor dem deutschen
Wort » dargeboten Entstehungszeit und Entstehungsort dieses Salbungsritus

sind m. E. völlig ungenügend begründet. Religionsgeschichtliche
Vergleiche (häretische Literatur wären sehr willkommen gewesen. War
Prosper von Aquitanien wirklich mit diesem Hilarius (S. 35) befreundet

Freiburg (Schweiz). Perler.

Fr. Erdin : Das Wort Hypostasis. Seine bedeutungsgeschichtliche
Entwicklung in der altchristlichen Literatur bis zum Abschluß der trinitarischen
Auseinandersetzungen (Freiburger theologische Studien, 52. Heft). — Freiburg

i. Br., Herder. 1939. xx-100 SS.

I. Teil (S. 1-23). Die verwissenschaftliche Bedeutung des Wortes
Ü7to5Taai; ist durch die Etymologie bestimmt. 'Tit. geht auf das transitive



Literarische Besprechungen 239

ü(p;<iT7||j.t oder das intransitive ucpicTaux'. zurück und bedeutet demnach das

Daruntergestellte, den Grund, die Grundlage, in einem davon bereits
abgeleiteten Sinne das der äußeren Erscheinung des Dinges zugrundeliegende,
eigentliche, wahre Sein, seine Wirklichkeit.

II. Teil (S. 24-28). Der wissenschaftliche Gebrauch geht auf die von
den Vätern viel gelesenen Neuplatoniker zurück. Diese verstanden unter
Û7t. die einander über- und untergeordneten Daseinsformen, von denen sich
die eine aus der andren entwickelt. Y'rc. steht daher oft parallel zu o'jtsia.

Beide Ausdrücke wurden einander gleichgestellt, in Abhängigkeit von den

Neuplatonikern auch durch die Kirchenväter, selbst dann, als oùfft'a einen

ganz bestimmten, durch die Philosophie festgelegten Sinn erhalten hatte.

III. Teil (S. 29-84). 'Tit. und seine Beziehung zu oùtr'a. Oùai'a ist bei
Aristoteles, dessen Begriffe in der Theologie verwertet wurden, das eine
Mal die oùuta npai-ri}, das konkrete, für sich bestehende Einzelding, das
andere Mal die oùsta Bsutépa, das, « was kein von allem anderen
unterschiedenes und für sich bestehendes reales Dasein hat, das Allgemeine »

(S. 29-35). 'Tit. wurde während den trinitarischen Auseinandersetzungen
mit beiden Begriffen verbunden : Mit der otWa Seurepa Substanz) am
häufigsten während den ersten Jahrhunderten (Irenäus, Dionysius Gr.,
Pierius, Gregor der Wundertäter, Athanasius, Cyrill von Jerusalem, Gregor
von Nazianz und von Nyssa, Marius Victorinus, Epiphanius, das Konzil
von Nizäa usw.). Mit der oùuia 7cpcÔTV) Hypostase) von Origenes, Dionysius
Gr., Papst Dionysius, Alexander von Alexandrien, Eusebius von Caesarea,
Meletius von Antiochien, Athanasius (S. 46-52). Bald wurde der Ausdruck
i)7t. noch näher auf das vernünftige, subsistierende Einzelding, auf das
7rpd(T(oTtov oder die persona eingeengt. Diese Klärung ist dem Einfluß der
abendländischen Terminologie zu verdanken. Diese kennt seit Tertullian
die Formel eine essentia, drei personae. Eine Verständigung selbst unter
Griechen, viel mehr noch zwischen Griechen und Lateinern war schwer :

' T7c. bezeichnete das subsistierende, persona das vernünftige Einzelding.
Das im griechischen mit upBaioitov wiedergegebene persona konnte noch
in der Bedeutung von Maske, von äußerer Erscheinung, also im sabellia-
nischen Sinne verstanden werden. Vu. wurde im lateinischen wörtlich mit
substantia übersetzt. Da die Griechen selbst Bit. bald im Sinne der irpioT7|,
bald in der Bedeutung der BeurÉpa oùai'a verstanden, schien den Lateinern
die griechische Trimtätslehre widerspruchsvoll. Die lateinische Terminologie

(persona) fand zuerst bei Hippolyt Eingang. Ihr Widerspruch mit
der griechischen wurde am offenbarsten im antiochenischen Schisma. Ihr
Sieg wurde durch die Vermittlung des Athanasius auf der Synode von
Alexandrien (362), durch den Einfluß der Kappadozier, schließlich durch
die amtliche Entscheidung des Papstes Damasus herbeigeführt, der die

Gleichsetzung von persona und uit. anfänglich ablehnte, später zuließ.

IV. Teil (S. 85-90). Die Lateiner übersetzten das griechische £nr. bald
mit substantia oùm'a oeu-répa : Augustinus, Boetius), bald mit subsis-
tentia oùxia irpiofr) : Rufinus, Paschasius, Faustus von Reij usw.).
Letztere Übersetzung hat sich durchgesetzt, da substantia bereits einen



240 Literarische Besprechungen

eingebürgerten, verschiedenen Sinn hatte. Am Schlüsse wird — zu kurz —
die Verwendung des Wortes Oir. nach dem Abschluß der trinitarischen
Auseinandersetzungen (christologische Kämpfe) berührt.

Der Dogmatiker wird gerne zu dieser kurzen Geschichte einer für ihn
wichtigen Terminologie greifen. Ich vermisse in ihr ein abschließendes
Verzeichnis der Fachausdrücke. Der Hinweis auf die Zusammenhänge mit
der griechischen Philosophie ist glücklich. Auf die eigentlichen
dogmengeschichtlichen Schwierigkeiten geht der Verfasser nicht ein. Ich erwähne
nur das Verhältnis von oûst'a und iirörrracî; bei den Kappadoziern und die
daraus von manchen (zu Unrecht) geschlossene neue Auffassung der nizä-
nischen Glaubensformel. Ich weiß nicht, wie weit die Behauptung berechtigt
ist, Hippolyt hätte zuerst die lateinische Terminologie übernommen. Ter-
tullian scheint der Schöpfer derselben gewesen zu sein. Hippolyts C. haer.
Noeti ist bereits 205, Tertullians klassische Formulierung in Adv. Praxean
nach 213 geschrieben worden. Das Griechische war lange die Amtssprache
des christlichen Rom.

Freiburg (Schweiz). O. Perler.

A. Heitmann O. S. B. : Imitatio Dei. Die ethische Nachahmung Gottes
nach der Väterlehre der zwei ersten Jahrhunderte (Studia Anselmiana X). —
Roma S. A. L. E. R. Herder. 1940. xvi-120 SS.

Die meisten Arbeiten über die Verwandtschaft der Erlösten mit Gott
gehen von der dogmatischen Betrachtungsweise aus und belehren uns über
die naturhafte Angleichung. P. Adalhard Heitmann wählt die ethische
Nachahmung in der Schrift des A. und N. T., nach den griechischen
Philosophen, bei den christlichen Schriftstellern der ersten 2 Jahrhunderte zum
Gegenstand seiner Forschung. Die Anlehnung der Väter (Justin, Brief an
Diognet) an philosophische Vorlagen bestätigt auch hier bei aller
Eigenwertigkeit der auf die Offenbarung zurückgehenden christlichen Anschauungen

das bereits bekannte Ergebnis von der Abhängigkeit und
Verschmelzung griechischen und christlichen Gedankengutes. Kluges
Maßhalten in der Auswahl der Texte und ausgeglichenes Urteil sind Vorteile
dieser Untersuchung, die auf weitere Gebiete der altchristlichen Literatur
ausgedehnt werden soll. Ihre theologische Vollwertigkeit hat sie natürlich
nur dann, wenn bei den christlichen Verfassern die innere Wurzel dieser
sittlichen Nachahmung Gottes, d. h. die naturhafte Gottebenbildlichkeit
mitaufgedeckt wird. Man vergleiche bereits Barnabasbrief Kap. 6 und 16.

Freiburg (Schweiz). O. Perler.


	Literarische Besprechungen

