
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 19 (1941)

Artikel: Der "Tractatus de Formis" des Johannes Quidort von Paris

Autor: Müller, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762752

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762752
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der « Tractatus de Formis »

des Johannes Quidort von Paris.

Von P. Johannes MÜLLER O.S.B., S. Anselmo, Rom.

Die Frage, ob Johannes Quidort ein Werk über das vielumstrittene
Problem der Einheit und Vielheit der substantiellen Form geschrieben

hat, hat bis jetzt noch keine endgültige Lösung gefunden. Quétif-
Echard 1 teilen ihm eine Schrift De unitate formae auf Grund des

Schriftstellerkatalogs Ludwigs von Valladolid (1413-1414) 2 zu, ohne

jedoch eine Handschrift oder Ausgabe derselben angeben zu können.
In dem Artikel, welchen die Histoire Littéraire de la France Johannes
Quidort widmet3, sagt F. Lajard, der anderswo Quétif-Echard
ausgiebig benutzt, eine Schrift De unitate formae oder formarum sei

Quidort allein von Antonius Senensis (1396-1487) 4 zugeteilt. Dieser

Dominikanerbibliograph zitiert zwei Autoren mit dem Namen Johannes
von Paris. Dem ersten, der seiner Ansicht nach um 1294 gelebt haben

soll, teilt er die Liste der Werke zu, unter andern einen Liber de unitate
formae, die Ludwig von Valladolid Quidort zuschreibt 5. Der zweite,
der um 1300 gelebt haben soll, hat eine Liste von Werken, die sich

mehr oder weniger deckt mit der Liste, die der Stamser Katalog für
Quidort aufführt6. Lajard konnte ebensowenig wie seine Gewährsmänner

Klarheit in unserer Frage schaffen.

Die umfassendste und genaueste Studie über Leben und Werke
des Johannes Quidort, die wir besitzen, verdanken wir Prälat Martin
Grabmann '. Seinen Untersuchungen zur literarischen Tätigkeit Qui-

1 Scriptores O.P. I, 501. Lutetiae Parisiorum 1719.
2 H. C. Scheeben, Die Tabulae Ludwigs von Valladolid im Chor der Predigerbrüder

von St. Jakob in Paris. Archiv. Fr. Praed., 1 (1930), 257.
3 Tome 25, 244-270. Paris 1898. Siehe besonders S. 251.
4 Chronicon Fratrum Ordinis Praedicatorum Bibliotheca Fratrum Prae-

dicatorum Parisiis 1585. Die zwei Werke sind in einem Band vereinigt.
5 1. c. Bibliotheca, 134.
G 1. c. Bibliotheca, 136. Catalogus Stamsensis, n. 32. Cf. G. Meersseman,

Laurentii Pignon Catalogi et Chronica accedunt Catalogi Stamsensis et Upsa-
lensis Scriptorum O. P. Monumenta Ord. Fr. Praed. Historica, 18. Romae 1936, 62.

7 Studien zu Johannes Quidort von Paris O. Pr. Sitzungsberichte der Bayer.
Akademie der Wissenschaften. Phil. u. hist. Klasse (1922), 3. München 1922.



196 Der « Tractatus de Formis » des Johannes Quidort von Paris

dorts legte er den Stamser Katalog zugrunde und ergänzte dessen

fragmentarische Angaben durch Forschungen der handschriftlichen
Tradition. Einen Traktat über die Einheit und Vielheit der
substantiellen Form erwähnt er nicht.

Professor P. Glorieux \ der die Ergebnisse eigener und fremder

Untersuchungen in seinem äußerst wertvollen Répertoire zusammenfaßt,

zählt unter den zweifelhaften Werken des Johannes Quidort
einen Tractatus de unitate formarum auf mit dem Anfang : « Omnes

homines natura scire desiderant Secundum quod patet ». Derselbe

Traktat findet sich auch unter den zweifelhaften Werken des Herveus

Natalis2. An Handschriften werden angeführt: Avignon 251,

Cambridge, Gonville and Caius College 302/516 und Vat. lat. 806 ; an

Ausgaben: die von Venedig 1513 sowie die beiden unvollständigen von
Paris 1639 und 1894. Die Echtheitsfrage dieser Schrift ist also auch

bei Glorieux ungelöst, und es bleibt noch zu untersuchen, welchem der
zwei Dominikaner dieser Traktat zukommt.

Die Ausgabe des Correctorium corruptorii « Circa » des Johannes

Quidort von Paris, die ich hergestellt habe und die demnächst
erscheinen wird 3, gibt uns die Entscheidung dieses Problems. Zweimal

zitiert nämlich Johannes ausdrücklich einen Tractatus de formis, den

er vor dem Correctorium verfaßt hat. Die erste Zitation findet sich

im Artikel 30, in dem die Frage der Einheit der substantiellen Form

gegenüber den Angriffen des Wilhelm de la Mare ganz eingehend

erörtert wird. Es heißt dort : « Aliter dicunt alii, quod secundum

substantiam alibi diffusius est dictum Tractatu de formis (cap. 18 et 19) ».

Die zweite Zitation gibt Johannes im Artikel 48, dem zweiten zur I-II
der Summa Theologica des hl. Thomas : « Utrum animae remaneat

esse compositi post separationem ». Johannes sagt dort Folgendes :

« Ad intellectum istius articuli est advertendum, quod adversarius

videtur asserere, esse substantiale hominis vel non esse complete ab

anima rationali vel nullo modo esse ab ipsa, sed ab aliqua praecedenti

forma, quae dat esse, et anima rationalis consequitur illud esse dans

esse vivum vita rationali. Sed qualitercumque intelligatur, superius

est sufficienter improbatum et sufficienter in Tractatu de formis, in

quo diffusius ista materia protractatur ».

1 Répertoire des Maîtres en Théologie de Paris au XIIImi! siècle. Etudes
de Philosophie Médiévale, 17. Paris 1933. I, n. 60, t.

2 1. c. n. 64, aw.
3 Studia Anselmiana, Fase. 12-13. Verlag S. A. L. E. R. Herder, Rom.



Der « Tractatus de Formis » des Johannes Quidort von Paris 197

Außerdem verweist Quidort im Artikel 30, « Utrum in homine sit
tantum una forma substantialis », mehrere Male auf seinen Traktat,
ohne den Titel anzugeben. Am Anfang seiner Antwort sagt er : « Quod
vero male ponant plures formas substantiales in eodem esse, alibi est
discutiendum diffusius ». Er beweist, daß die These der Einzigkeit der
substantiellen Form mit der Philosophie übereinstimmt « ut alibi diffusius

habet ostendi ». Weiter sagt er noch : « De ista tarnen materia,
et quae sunt inconvenientia, quae sequuntur ad opinionem eorum, qui
dicunt, quod elementa sunt in mixto secundum substantiam, dictum
est alibi diffusius ».

Aus diesen Zitationen ergibt sich mit aller Klarheit, daß Johannes

Quidort vor seinem Correctorium eine Schrift verfaßt hat, deren Titel
Tractatus de formis ist und daß dies ein ganz ausführliches Werk ist
— das Wort diffusius wird nicht ohne Grund fünf Mal wiederholt
sein •—, in dem er zu allen Argumenten der Gegner Stellung nimmt.

Welches ist nun dieser Traktat Es liegt nahe, daß unter den

zahlreichen ähnlichen Schriften, welche in den letzten Dezennien des

13. Jahrhunderts entstanden sind, jene als erste in Frage kommt, die

Glorieux unter den zweifelhaften Werken unseres Autors anführt, die
also gewissermaßen eine Präsumptio besitzt, Eigentum des Johannes

Quidort zu sein, wenn auch ihre Echtheit bis jetzt unentschieden blieb.

In der Tat ergibt sich aus der folgenden Untersuchung, daß diese

Schrift ein echtes Werk des Quidort ist. Der Anfang dieser Schrift
heißt : « Omnes homines natura scire desiderant Secundum quod

patet », sie schließt mit den Worten : « et divina visione beatus cum
Deo Patre luminum gloriatur et gaudet in saecula saeculorum. Amen ».

Marc-Antonio Zimara, der den Traktat 1513 in Venedig mit den Quod-
libeta und andern Werken des Herveus Natalis veröffentlichte \ teilt
ihn diesem Dominikanertheologen und späteren General seines Ordens

zu. Er unterrichtet uns in keiner Weise weder über die handschriftliche

Tradition, aus der er ihn schöpfte, noch über die Gründe, weshalb

er ihn dem Herveus zuteilte. Ein Teil des Traktats, d. h. die 17 ersten

Quästionen, oder etwas mehr als ein Drittel — die 18. und letzte

1 Subtilissima Hervei Natalis Britonis theologi acutissimi Quodlibeta undecim
cum octo ipsius profundissimis tractatibus. Mandato et impensis heredum
nobilis viri Dni Octaviani Scoti civis Modoetiensis et sociorum. Impressum
Venetiis per Georgium Arrivabenum, Anno 1513, fol. 4 -)- 186 (Quodlibeta)

+ 144 (Tractatus). Unser Traktat, der hier De pluralitate formarum
heißt, befindet sich ff. 7lr-l00r.



198 Der « Tractatus de Formis » des Johannes Quidort von Paris

Quästion bildet allein fast zwei Drittel der Schrift — wurde 1639

wieder gedruckt anschließend an die Edition der Summa Philosophica
des Cosmus Alamannus S. J. 1 und aus inneren Gründen dem hl. Thomas

von Aquin zugeschrieben. Die regulierten Chorherren, die diese Edition
veröffentlichten, teilen uns nichts mit über die Herkunft des Werkes.

In der neuen Ausgabe dieser Summa Philosophica2 reproduziert F. Ehrle
denselben Teil der Schrift. In der Einleitung weist er jedoch nach,
daß sie nicht von Thomas ist ; er hält an der Zuteilung an Herveus fest.

Innere und äußere Gründe weisen jedoch darauf hin, daß das

Werk eine echte Schrift des Johannes Quidort ist.
Dieser Schluß ergibt sich zunächst aus einem Vergleich mit dem

Text des Correctorium corruptorii « Circa ». Am klarsten kommt das

zum Vorschein in dem Argument bezüglich der Eucharistie. Im Correctorium

beginnt Quidort folgendermaßen seine Widerlegung der
Formenmehrheit (Artikel 30) : « Quod vero male ponant plures formas
substantiates in eodem esse, alibi est discutiendum diffusius. Hoc enim
totaliter répugnât philosophiae et rationi et etiam fidei derogare videtur
quantum ad sacramentum altaris, quia iam non diceretur in forma
verborum : Hoc est corpus meum, sed : Hoc est corpus quod ego sum,
sicut loco suo habet deduci ».

Der Beweis, der hier nur kurz angedeutet ist, findet sich

ausführlich im Traktat (Ausgabe von Venedig 1513, f. 95va) :

« Centesimo, hec positio ostenditur impossibilis, quia répugnât
Sacramento Eucharistie. Nam secundum Philosophum genus impossibile est
predicari denominative. Non enim dicimus, quod animal est substantiale,
sed substantia. Sed secundum istos, quando panis convertitur in corpus
Christi, illud corpus in quod virtute sacramenti fit talis conversio, est
materia cum forma generis. Inconveniens est ergo forma verborum, qua
dicitur : Hoc est corpus meum. Debuit enim dicere : Hoc est corpus quod
sum ego. Sicut enim ista est falsa et impropria : Hoc est animal meum,
quia genus non predicatur denominative, ita et ista erit impropria et falsa :

Hoc est corpus meum, quod est erroneum dicere ».

Während das Correctorium nur den Schluß des Beweisganges
angibt, und für die Ausführung auf ein anderes Werk verweist — sicut

1 Cosinus Alamannus, Summa Philosophica. Parisiis 1638-39.
2 Summa Philosophiae accommodata a Cosmo Alamanno S. J. ador-

nata ab Augustino Bringmann S. J. 3 Tomes. Bibliotheca Theologiae et Philosophiae

scholasticae selecta atque composita a F. Ehrle S. J. Paris 1885-1894.
Der Traktat De formis steht Tome III, 523-581. Die Präfation zu dieser Ausgabe
ist von Ehrle geschrieben.



Der « Tractatus de Formis» des Johannes Quidort von Paris 199

loco suo habet deduci —, finden wir in diesem Traktat die vollständige
Beweisführung. Dieses Argument ist übrigens nicht eine eigene

Schöpfung des Johannes Quidort. Es ist lang und breit auseinandergesetzt

von Aegidius von Rom in seiner berühmten Schrift Contra

gradus et pluralitatem formarum 1, welche Johannes Quidort an einer
andern Stelle in demselben Artikel seines Correctoriums zitiert. Aus
dieser Schrift wird Quidort es wohl übernommen haben.

Das Correctorium fährt fort (Artikel 30) : « Etiam est contra
veritatem resurrectionis, quia non resurgeret idem numéro, nisi in
homine esset una anima tantum, ut similiter ibi deduci habet ».

Im Traktat (f. 95va) finden sich vier Argumente, wo « huius posi-
tionis falsitas ex corporum resurrectione » nachgewiesen wird. Der
Schluß des dritten Arguments ist : « Ergo homo non resurgeret idem

numéro », jener des vierten : « Sic ergo ponendo plures formas oportet
negare unitatem et identitatem corporum resurgentium ».

Das Correctorium sagt weiter : « Unde hae rationes pro unitate
formarum, quae quasi infinitae sunt, dimittantur propter prolixitatem ».

Schaut man den Traktat näher an, so kommt man zur Einsicht,
daß dieses « quasi infinitae » buchstäblich zu nehmen ist. Denn im
Corpus der letzten Quästio, De formis per comparationem ad suppo-
situm, utrum sint plures, setzt der Verfasser nicht weniger als hundert

Argumente für die Einzigkeit der substantiellen Form auseinander, und

er fügt sodann noch ganz gelassen hinzu (f. 95va) : « Sunt autem et
alie multe rationes hanc positionem efficaciter improbantes et
confirmantes oppositum, quas ad praesens causa brevitatis non ponimus,
maxime cum satis sufficiant preinducte ». Fügt man hinzu, daß dem

Corpus der Quästio hundert Obiectiones in contrarium vorausgehen,
die am Schluß der Responsio gelöst werden, so kann man sich schwerlich

dem Eindruck entziehen, einen guten Teil der Rationes quasi
infinitae, von denen Quidort in seinem Correctorium spricht, vor sich

zu haben.

Ein anderer Berührungspunkt zwischen dem Correctorium und
dem Traktat findet sich in der Art und Weise die Gegner zu behandeln.
Schon Ehrle 2 wies im Traktat eine gewisse Zahl etwas klotziger
Ausdrücke nach, die der Verfasser in der Hitze des Streites seinen Gegnern

an den Kopf wirft, um dadurch mit Recht zu beweisen, daß der Traktat

1 Pars III, cap. 1. Cf. J. S. Makaay, Der Traktat des Aegidius Romanus
über die Einzigkeit der substantiellen Form. Würzburg 1924, 116.

2 1. c. Praefatio, VIII, Note 4.



200 Der « Tractatus de Formis » des Johannes Quidort von Paris

nicht von Thomas von Aquin sein kann, der viel bescheidener und
höflicher in der Controverse ist. So liest man z. B. (f. 87vb) : « In ista
autem ratione nulla propositio est dubia nec probatione egens. Sed

tarnen quia intellectus quorundam se habet ad propositiones verissimas

et certas sicut oculus noctuae ad lucem solis, ideo ipsas ruditer expla-
nando confirmabimus, ut sic rudibus ingeniis probationis locum ob-

tineat explanatio veritatis ». Ähnliche wenig schmeichelhafte Komplimente

vermehren sich bei dem Autor des Traktats : « Ex quo patet
ruditas et imbecillitas intellectus illorum qui dicunt ...» (f. 87va),
«hoc inerudite et pueriliter dictum est» (f. 95vb).

Ganz dieselbe Ausdrucksweise, die den modernen Herausgeber in
große Verlegenheit bringt, häufen sich im Correctorium « Circa » an.

Einige Beispiele, um nicht zu sehr diese wenig interessante Seite des

Johannes Quidort zu betonen, mögen genügen es nachzuweisen : « Omnia
ista tarn puerilia sunt, quod nec sunt repetitione digna » (Artikel 22).
« Valde stultum est, tarn infirmis rationibus impingere de fide »

(Artikel 27). « Mirandum est, quomodo talibus trufis impingere volunt
errorem » (Artikel 29).

All diese inneren Gründe genügen an und für sich dazu, das von
der Edition von Venedig dem Herveus Natalis zugeschriebene Werk
als den Tractatus de formis zu bezeichnen, den Johannes Quidort in
seinem Correctorium mehrmals zitiert.

Dazu kommt noch ein äußeres Argument aus der handschriftlichen

Überlieferung. Die einzige Handschrift1, die, so weit mir
bekannt ist, diesen Traktat ganz2 erhalten hat, ist Cod. 251 (ancien
fonds 198) der Bibliothèque Municipale von Avignon3. Es ist eine

Pergamenthandschrift aus dem 13. Jahrhundert von 87 fol. 189 X129 mm,
die der Bibliothek des Dominikanerklosters von Avignon entstammt.
Am Anfang des Traktats (f. 31r) heißt es : « Incipit tractatus de formis
editus a fratre Johanne ordinis Predicatorum. Omnes homines natura

1 Über die zweite Handschrift, Cambridge, Gonville and Caius College,
Cod. 302-516, die Glorieux, Répertoire I, n. 60, t und n. 64, aw zitiert, wird weiter
unten die Rede sein.

2 Es gibt Handschriften, die blofl einen Teil des Traktats enthalten. Florenz,
Biblioteca Nazionale, cod. III. 7. 63 (früher J. III. 7), 1445 geschrieben ; enthält
an dritter Stelle die 17 ersten Quästionen des Werkes unter dem Titel : « Clarissimi
philosophi S. Thome questiones de formis feliciter ineipiunt ». — Vat. lat. 806,
ff. 62r-63v enthält bloß drei Quästionen.

3 Catalogue Général des Manuscrits des Bibliothèques Publiques de France.
Départements, Tome 27. Avignon, par L.-H. Lalande. I, 168-169.



Der « Tractatus de Formis » des Johannes Quidort von Paris 201

scire desiderant ». Explicit (f. 85v) : « Et divina visione beatus cum
Deo Patre luminis gloriatur et gaudet in secula seculorum. Amen ».

Wir finden also hier mit dem richtigen Titel der Schrift, Tractatus
de formis, so wie ihn Quidort in seinem Correctorium zitiert, ein
gleichaltriges Zeugnis des Namens des Verfassers.

Es müssen nun noch die Argumente in Betracht gezogen werden,
die Ehrle darlegte, um das Werk dem Herveus zuzuschreiben h Es
sei jedoch sofort bemerkt, daß nach Ehrles eigenem Urteil diese Beweise

die Verfasserfrage nicht endgültig lösen. Sie wollten bloß beweisen,
daß der Autor nicht Thomas von Aquin ist, aber sie zeigen nicht auf,
daß Herveus die Schrift verfaßt hat. Diese Zuteilung wurde von Ehrle
vorläufig festgehalten als eine Hypothese, die noch weitere
Untersuchungen zuläßt2.

Das erste Argument stützt sich auf zwei Stellen, an denen der
hl. Thomas zitiert und mit Lobsprüchen überhäuft wird : « Et primo
ponatur ratio nostri doctoris in theologia, fratris Thome de Aquino,
qui huius positionis et conclusionis fuit auctor precipuus et defensor »

(f. 87vb). Dann, am Schluß des Werkes: «Ad honorem auctoris
et defensoris precipui veritatis iam dicte, videlicet gloriosi doctoris
in theologia fratris Thome de Aquino, ordinis fratrum Predicatorum,
qui iam in celi palatio eterne veritatis lumine splendidus et divina
visione beatus cum Deo Patre luminum gloriatur et gaudet »

(f. lOOrb). Es ist durchaus nicht unmöglich, daß Johannes Quidort,
der Thomas so eifrig in seinem Correctorium verteidigt hat, diese

Lobsprüche auf seinen Meister geschrieben hat.
Das zweite Argument Ehrles, das auf den heftigen Worten gründet,

mit denen der Verfasser des Traktats seine Gegner bedenkt, weist
eher, wie oben dargelegt wurde, auf Quidort hin, der wohl
gewohnheitsmäßig so scharf gegen seine Gegner vorging.

Verfänglicher als diese beiden ersten Argumente scheint das

folgende zu sein. Eine Handschrift aus Cambridge, Gonville and Caius

College L 27, soll nach dem Zeugnis von Quétif-Echard3, das Ehrle

zitiert, an zweiter Stelle eine Quästio de pluralitate formarum enthalten,
deren Anfang, « Videtur quod in uno et eodem supposito necessario

1 1. c. Praefatio, IX ff.
2 « Atque haec quidem de quaestionibus de formis ; quae etsi non sufficiant

ad controversiam definiendam, tarnen haud inutilia iis erunt, qui inquisitionem
incoeptam prosequi et absolvere voluerint ». 1. c. Praefatio, XII.

3 Scriptores O. P. I, 535 a. Cf. Ehrle, 1. c. Praefatio, IX.



202 Der « Tractatus de Formis » des Johannes Quidort von Paris

sint plures formae substantiales », identisch ist mit dem Anfang der
18. Quästio unseres Traktates. Da diese Handschrift nur echte Schriften
des Herveus enthält, kann man schließen, daß auch diese Quästio von
ihm stammt.

Jedoch auch dieses Argument ist ebensowenig wie die
vorhergehenden zu Gunsten des Herveus, aus dem einfachen Grund, weil die

angegebene Handschrift nichts von diesem Traktat enthält. Es handelt
sich nämlich um die Handschrift, welche heute die Nummer 302/516

trägt. Sie enthält nach der Beschreibung M. R. James'1 die zwei

ersten Teile, De formis und De esse et essentia der Schrift des Herveus
De quattuor materiis (f. l-122v) In der Folge finden sich andere

Schriften des Herveus, aber M. R. James erwähnt nicht unsern Tractatus

de formis.
Ehrle3 zeigt auch auf eine Schwierigkeit hin, die sich der

Zuteilung des Traktats an Herveus entgegensetzt. Der Autor zitiert
nämlich an drei verschiedenen Stellen eine Summa Philosophiae Naturalis,

die er vorher verfaßt hat. Nun aber ist unter den Werken des

Herveus keine solche Summa bekannt. Ich dachte zunächst, aus diesen

Stellen einen weiteren Beweis für Johannes Quidort ziehen zu können,
da sich unter den Schriften dieses Dominikaners angeblicherweise eine

Abbreviatio der Physik des Aristoteles befindet 4. Ich sah zwei
Handschriften dieser Abbreviatio, Vat. lat. 901 und Ottobon. 1415 ein und

prüfte genau die beiden ersten Bücher derselben, aus denen die Zitate
stammen sollen und fand nichts dergleichen. Wenn nun einerseits

feststeht, daß Johannes Quidort eine Summa Philosophiae Naturalis
geschrieben hat, wie aus dem Tractatus de formis hervorgeht, so ist
es andererseits unwahrscheinlich, daß die von Grabmann angegebene
Abbreviatio ein Werk des Quidort ist, da sie ihm bloß in einer
Handschrift des 15. Jahrhunderts (Clm 26885) zugeteilt wird. Ich halte

1 M. R. James, A Descriptive Catalogue of the Manuscripts in the Library
of Gonville and Caius College. I, 348-49. Cambridge 1907.

2 Cf. R. M. Martin, La table des matières de l'ouvrage De quattuor materiis
d'Hervé de Nédellec O. P. Revue des Sciences Phil, et Théol. 18 (1929), 291-95.

3 1. c. Praefatio, X.
4 M. Grabmann, Studien zu Johannes Quidort von Paris O. Pr. Sitzungsberichte

München 1922, 25-29. Id. Methoden und Hilfsmittel des Aristotelesstudiums

im Mittelalter. Sitzungsberichte München 1939, 71-77. P. Glorieux,
Répertoire, I, n. 60 v. Einige weitere Handschriften dieser Abbreviatio finden
sich bei L. Thorndike-P. Kibre, A Catalogue of Incipits of Mediaeval Scientific
Writings in Latin. The Mediaeval Academy of America, 29. Cambridge (Mass.)
1937, 425.



Der « Tractatus de Formis » des Johannes Quidort von Paris 203

diese Zuteilung für ausgeschlossen, denn in dieser Abbreviatio ist die
Mehrheit der substantiellen Formen vertreten. Zu der ersten der

Propositiones communes oder notabiles am Schluß des ersten Buches
heißt es im Cod. Vat. lat. 901, f. 22va : « Tunc unumquodque arbitramur
scire, cum causas et principia et usque elementa eius cognoscimus.
Per causas intelliguntur causae extrinsecae, scilicet efficiens et finis,

per principia intelliguntur materia et forma prima, per elementa
ultima forma ». Es ist doch wohl unmöglich anzunehmen, daß Johannes

Quidort, der die Einheit der substantiellen Form so energisch in seinem

Correctorium und in seinem Tractatus de formis verteidigt hat, im
Vorhergehenden für die Mehrheit derselben eingetreten ist. Zudem

gibt Johannes Quidort in seinem Correctorium eine ganz andere

Auslegung der Begriffe causa, principium, elementum (Artikel 30) : « Haec
enim tria nomina, scilicet causa, principium et elementum secundum
Commentatorem sunt propinqua synonimis. Différant tarnen, quia
principium communius est quam causa et elementum, eo quod dicitur
de causis extrinsecis, sed causa et elementum de causis intrinsecis,
elementum magis proprie de materia et causa de forma ».

Da die Zitate der Summa Philosophiae für die Auffindung dieses

Werkes nützlich sein können, will ich sie hier wiedergeben, so wie sie

von Ehrle zusammengestellt wurden.
o Omnia quae lucent, in tantum sunt luminosa, in quantum participant

naturam et esse prime, que est in sole, ut probavimus in secundo
libro Naturalis Philosophie » (Ed. Venedig 1513, f. 71 vb, Paris 1894, 526b).

« Per formam non solum datur esse composito, sed etiam confertur
ulterius composito quedam virtus, qua mediante ipsum potest sibi simile
producere in natura, ut alibi ostensum est, scilicet in Summa libro primo »

(f. 72ra, 528a).
« Sicut probatum est in secundo libro Summe Naturalis Philosophie,

materia prima, cum sit omnino simplex, non est in potentia ad formam
per aliquam potentiam, que sit aliud a substantia sua » (f. 81ra, 571b).

Allerdings stößt die Zuteilung an Johannes Quidort dieses Tractatus
de formis auf gewisse Schwierigkeiten. In der ersten Zitation, wo auf
den Traktat im Correctorium verwiesen wird, heißt es : « quod secundum

substantiam alibi diffusius est dictum, Tractatu de formis,

cap. 18 et 19 ». In diesen paar Worten finden sich wenigstens drei

Schwierigkeiten. Zunächst enthält das Wort « cap. » eine solche, denn

der Traktat « Omnes homines natura scire desiderant » ist nicht in

Kapitel eingeteilt, sondern in Quästionen und Artikel. Man müßte

folglich annehmen, daß cap. hier ganz allgemein zu nehmen ist zur



204 Der « Tractatus de Formis » des Johannes Quidort von Paris

Bezeichnung der Einteilung, wie sie sich im Traktat findet. Sodann
stimmen die Nummern nicht genau. Das Zitat bezieht sich auf die

theologischen Argumente, welche im Traktat in der letzten Frage,
Quästio 18, vereinigt sind. Die zwei besseren Handschriften des Correc-

toriums 1, Pisa und Prag, lesen « 18 et 19 », jedoch ist die 8 wie eine 3

gebildet, aus Irrtum oder Nachlässigkeit des Schreibers. Von den

sieben übrigen Handschriften, die uns noch erhalten sind, unterlassen
die von Padua und Neapel die Partikel « cap. 18 et 19 » ; die von Erfurt,
Münster, Admont, Basel und Vat. lat. dagegen lesen « 13 et 14 ». Wenn
18 als 13 gelesen wurde, kann man sich erklären, daß 19 zu 14 wurde,
vielleicht sogar daß 19 als Irrtum empfunden und absichtlich korrigiert

wurde. Die Hauptschwierigkeit aber besteht darin, daß der

Traktat bloß 18 Quästionen hat. Am Anfang dieser letzten Quästio
sagt der Autor ganz deutlich, daß er das Problem der Mehrheit der
Formen in einem Suppositum in einer einzigen Frage behandeln will :

« Et circa hoc queratur unum solum, videlicet utrum sint plures
(formae). Et diversorum generum difficultates includit eo quod quasdam
pertinentes ad logicam, quasdam pertinentes ad naturalem philosophiam,
quasdam autem pertinentes ad fidem catholicam invenimus. Tarnen quia
omnes videntur ab invicem dependere, melius esse iudicavimus, totum
sub una questione tradere, ut sie et brevitas ex vitata multiplicatione
questionum fastidium tollat mentis et continuatio sermonis sit connexe
sibi invicem elucidatio veritatis » (f. 83rb).

In Wirklichkeit ist diese lange Abhandlung nach dem Schema
einer scholastischen Quästio ausgearbeitet : Videtur quod non, Sed

contra, Respondeo, Ad argumenta. Im Corpus der Quästio kann man
jedoch zwei Teile unterscheiden. Die 82 ersten Argumente für die
Einheit der Form sind philosophischer Natur. Als Übergang zu den

theologischen Argumenten findet sich folgender Text :

« Ex his ergo omnibus evidenter concluditur necessaria et incompara-
bilis Veritas et positio de unitate formarum, per que etiam eius contraria
opinio falsa esse convincitur et opposita veritati tarn philosophice quam
divine. Licet enim veritates demonstrate naturali lumine rationis ad fidem
indirecte pertineant, tarnen veritatem philosophie iuvat et presupponit
Veritas fidei Christiane, sicut et gratia confortât et presupponit naturam.
Ideo si has positiones velimus ad fidem reducere, cum veritati Veritas
opponi non possit, invenietur sine dubio nostra positio consonare fidei

1 Die Handschriften des Correctorium corruptorii « Circa » sind zusammengestellt

bei P. Glorieux, Répertoire, I, n. 60, d und F. Stegtnüller, Repertorium
Initiorum. Rom. Quartalschrift 45 (1937) n. 356.



Der « Tractatus de Formis » des Johannes Quidort von Paris 205

documentis, contraria vero, que scilicet formarum pluralitatem affirmât,
non solum non obsequi, verum etiam fidei catholice invenietur in pluribus
obviare, ut immediate sequens disputatio declarabit. Nam primo dicta
opinio tollit traductionem originalis peccati et per consequens sacramentum
baptismi. Quod quidem primo seu 83° potest ostendi ...» (f. 93vb).

Es ist immerhin möglich, daß die Worte « sequens disputatio » den

Rest der Frage als caput 19 erscheinen ließen. Dieser Umstand würde
auch erklären, weshalb Quidort im Correctorium bei seinem Verweis
nicht den technischen Terminus Quästio verwandte, sondern den

allgemeineren caput. Eine gewisse Schwierigkeit bleibt jedoch bestehen.

Denn Johannes Quidort ist gewöhnlich genau in seinen Zitaten. Umso
eher darf man Genauigkeit voraussetzen, wo es sich um Zitate aus
seinen eigenen Werken handelt.

Trotz dieser Schwierigkeiten scheint mir, daß die Gründe für die

Zuteilung des Traktats « Omnes homines natura scire desiderant » an
Johannes Quidort schwerwiegend genug sind, so daß wir ihn als dessen

Verfasser betrachten können.

* *

Suchen wir nun einen Schritt weiter zu gehen und annähernd
wenigstens die Abfassungszeit festzustellen. Wir wissen einerseits, daß

der Traktat über die Formen dem Correctorium vorausgeht, welches

spätestens 1283-84 verfaßt wurde 1. Andererseits erreichte die Controverse

über die Einheit und Mehrheit der Formen ihren Höhepunkt
durch die Verurteilung der Einheit, die Robert Kilwardby am
18. März 1277 in Oxford aussprach. Der Tractatus de formis muß
also zwischen diese zwei extremen Daten gestellt werden. Doch kann
die Abfassungszeit noch näher bestimmt werden.

Der Tractatus de formis des Johannes Quidort scheint nämlich
eine Stellungnahme zu sein zu dem Brief des Robert Kilwardby an

Peter von Conflans (Ende 1277) 2, wie eine Textvergleichung der beiden

Schriften aufzeigt. Ebenso wie Aegidius von Lessines in seinem Trac-

1 Zu dieser Datierung verweise ich auf die Edition des Correctoriums.
2 F. Ehrle, Ein Schreiben des Erzbischofs von Canterbury Robert Kilwardby

zur Rechtfertigung seiner Lehrverurteilung vom 18. März 1277. Archiv für
Literatur- und Kirchengeschichte des Mittelalters, 5 (1889) 607-635. A. Birken-
majer, Der Brief Robert Kilwardbys an Peter von Conflans und die Streitschrift
des Aegidius von Lessines. Vermischte Untersuchungen. Beiträge zur Geschichte
der Philosophie des Mittelalters 20, 5. Münster 1922, 36-69.



206 Der « Tractatus de Formis » des Johannes Quidort von Paris

tatus de unitate formae (Juli 1278) 1 nimmt Johannes Quidort vor
allem Stellung zu dem von A. Birkenmajer2 edierten siebten Teil des

Briefes Roberts, welcher den Satz der Einheit der substantiellen Form
erörtert. Quidort lehnt sich nicht so nahe an den Text Kilwardbys
an, wie Aegidius es tut. Aber er entnimmt ihm mehrere Gedankengänge

und wortwörtlich mehrere Texte, so daß wir eine Erwiderung
an Kilwardby bei Quidort annehmen müssen, wie es die folgenden
Darlegungen klarmachen werden.

1. In seinem ersten Argument sagt Kilwardby (B 60, 19 ff.) :

« Istud intollerabile est et impossibile et primo quoad sensum videmus.

Videmus enim sensibiliter in homine camem, os, nervum, sanguinem,
oculum, pedem et talia quorum nullum est sine vera et propria sua
forma ; unde aut omnia talia phantastice nobis apparent, aut eorum
vere forme sunt ibi ».

Johannes Quidort reproduziert diesen Text nicht wortwörtlich,
aber er nimmt zu den einzelnen Ideen desselben Stellung mit den

Worten Kilwardbys. Die erste Obiectio der 18. Quästio stützt sich auf
das Vorhandensein des Fleisches, der Knochen usw. (f. 83rb) : « Cum

enim omne esse sit a forma, ubi inveniuntur plura esse, inveniuntur
plures forme. Sed in qualibet re naturali inveniuntur plura esse, sicut

esse corporeitatis et esse proprie nature, et in quibusdam esse carnis
et ossis et huiusmodi. Ergo ». Die Antwort auf diesen Einwand
nimmt Stellung zu der Art und Weise Kilwardbys, aus der sinnlichen
Erkenntnis seinen Beweis zu schöpfen (f. 95vb) : « Quando autem
ulterius dicit, quod videmus ibi diversa esse et diversas formas, dicendum
quod si intelligatur de formis accidentalibus, verum est quod ibi sunt
diverse, sed hoc non impedit unitatem forme substantialis, immo
potius eius perfectionem demonstrat, dum scilicet ab una forma sub-
stantiali diverse fluunt perfectiones essendi, ad quas consequuntur
diverse forme accidentales. Si autem intelligatur de formis substantia-
libus et esse substantiali, dicendum quod hoc inerudite et pueriliter
dictum est. Cum enim esse substantiale et forma substantialis non
subiciant sensibus, stultum est dicere, quod aliquis in composito videat

plura esse vel plures formas, quia nec plures nec una videri potest.
Unde patet quod argumentum istud procedit ex hoc quod aliqui

1 M. De Wulf, Le traité « De unitate Formae » de Gilles de Lessines. Les
Philosophes Belges, I. Louvain 1901.

2 1. c. 60-64. Diese Schrift wird im Folgenden bezeichnet durch B mit
Seiten- und Linienzahl.



Der « Tractatus de Formis » des Johannes Quidort von Paris 207

relicta ratione de intelligibilibus volunt iudicare per sensum », Da der
Einwand bei Quidort die Sinneserkenntnis nicht erwähnt, sondern nur
die Gegenwart von Fleisch, Knochen usw., so kann man doch aus
der Antwort schließen, daß er das Argument Kilwardbys im Sinn hatte.
Wenn wir einen kritisch einwandfreien Text des Traktats hätten, so

könnte man auch die persönliche Wendung unterstreichen, die die

Antwort mit dem « quando ulterius dicit » annimmt.
Im Corpus der Quästio hebt Quidort den Gedanken Kilwardbys

hervor, daß ohne Formenmehrheit die Verschiedenheit zwischen den

heterogenen Teilen des Körpers nur « phantastica » ist (f. 87va) :

« Ex quo patet manifeste ruditas et imbecillitas intellectus illorum qui
dicunt, quod si sit tantum una forma in composito, sequeretur quod
fantastica nobis appareret diversitas inter carnem et nervum. Patet
etiam quod secundum hoc nec sensus decipitur, cum sint ibi diverse
forme accidentales, quas scilicet proprie pertinet ad sensum percipere,
nec etiam intellectus, cum sint ibi diverse perfectiones nature ».

2. Andere Argumente zeigen eine größere Wortübereinstimmung.
So z. B. B 61, 11 ff. : « Item tunc intellectiva potentia nude materie
uniretur Item tunc intellectiva potentia sentiret sensu proprie
dicto ».

Quidort macht einen einzigen Einwand aus diesen beiden
Argumenten (f. 85va) : « Preterea, si non est nisi una forma in homine,

sequeretur quod intellectus sit unitus prime materie et quod
intellectus sentiat sensu proprie dicto ».

3. Ein weiteres Argument Kilwardbys (B 62, 1-8) findet sich wieder
in der 80. Objektion Quidorts (f. 85va) : « Et preterea, si intellectiva
anima omnium formarum habet virtutes, quare non ponitur intellectus
forma omnium corporalium, forma etiam omnium vegetabilium et
omnium brutorum Si enim ponitur quod in homine omnium formarum
perfectiones dat, pari facilitate et natura omnibus debuit dare intel-
lectum, ut sie, cum quod potest fieri per unum, non fiat per plura
secundum naturam, videtur quod omnibus rebus naturalibus natura
debuerit conferre intellectum ».

4. Die Argumente « contra fidem » Kilwardbys (B 62, 9-63, 1)

finden sich nicht bloß im Wortlaut bei Quidort, sondern auch in
derselben Reihenfolge wie bei seinem Gegner, ausgenommen B 62, 22-25,

das bei Quidort fehlt (f. 85va) :

• (82) Preterea, contra articulum fidei. De ratione humane nature est
caro. Sed in homine non est forma carneitatis, si est in eo sola anima cum



208 Der « Tractatus de Formis » des Johannes Quidort von Paris

materia prima. Ergo non assumpsit Christus humanam naturam, si esset

una sola forma in homine, cum tarnen sit verum, quod assumpsit humanam
naturam.

(83) Preterea, constat quod caro non est anima, nec materia prima.
Sed verbum caro factum est. Ergo in homine non est solum anima et
materia prima.

(84) Preterea, falsum esset quod dicit Apostolus, quod Filius Dei per
carnem damnavit peccatum in carne, et alie scripture multe istis consi-
miles, in quibus fides nostra consistit. Ubi enim non est forma carnis,
nec caro. Intellectus autem nec caro nec forma carnis esse potest.

(85) Preterea, caro et actus eius universaliter opere nature producitur.
Sed secundum fidem anima est a Deo. Ergo alia est forma carnis ab anima.

(86) Preterea, caro corrumpitur secundum fidem. Sed anima secundum
fidem non corrumpitur. Ergo non est eadem forma.

(87) Preterea, constat quod in incarnatione subito et sine tempore
formatum et figuratum est corpus Christi et in eodem instanti creata est
anima et infusa et eis unita divinitas. Si ergo adveniente corpori anima
rationali pereunt omnes forme precedentes, sequitur quod in eodem
instanti essent et non essent simul, quod est impossibile. Quare cum
necessarium sit confiteri incarnationem Filii Dei, videtur necessarium

negare positionem unitatis formarum.

Aus dieser Textvergleichung ergibt sich nun folgendes : Die
Übereinstimmung des Tractatus de formis des Johannes Quidort mit dem

Brief Kilwardbys ist so auffallend, daß sie nicht dem bloßen Zufall
zugeschrieben werden kann. Wir müssen vielmehr in dem Traktat
Quidorts eine Replik oder wenigstens eine eingehende Stellungnahme
Quidorts zur Schrift Kilwardbys sehen. Wir sind also berechtigt
anzunehmen, daß der Traktat dem Brief zeitlich bald gefolgt ist. Da

Johannes Quidort auch der Schrift des Aegidius von Rom Contra
gradus et pluralitatem formarum, die zwischen Weihnachten 1277 und
Ostern 1278 entstanden ist1, wenigstens ein Argument entnommen hat,
so wird er wohl seinen Tractatus de formis 1278-79 geschrieben haben.

**

Kehren wir nun zum Schluß wieder zu den Bibliographen zurück,
die uns von den Werken des Johannes Quidort berichten. Die ältesten

Schriftstellerkataloge des Dominikanerordens, der von Stams (um

1305-1330) und der von Laurent Pignon (um 1394) 2, zählen unter den

1 E. Hoccdez, Richard de Middleton. Spicilegium Sacrum Lovaniense 7.

Louvain 1925, 465 ff.
2 G. Mctrsscman, Laurentii Pignon Catalogi et Chronica accedunt Catalogi

Stamsensis Monumenta O. Fr. Pr. Historica, 18. Romae 1936.



Der « Tractatus de Formis » des Johannes Quidort von Paris 209

Werken des Johannes Quidort einen Tractatus de formis nicht auf.
Nur der Katalog Ludwigs von Valladolid 1, wie eingangs schon bemerkt
wurde, kennt ihn. Auf diesen stützte sich Quétif-Echard2, von
welchem die Mitteilung von J. A. Fabricius 3 übernommen wurde. Nun
geht aus dem Correctorium Quidorts eindeutig hervor, daß er einen
solchen Traktat geschrieben hat. Aus dem Correctorium erkennen wir
auch, daß Johannes Quidort ebenfalls eine Schrift über das Individua-
tionsprinzip verfaßt hat. Im Artikel 28, Utrum in substantiis incor-
poreis possit esse diversitas secundum numerum, legt Quidort kurz
seine Ansicht über diese Lehre dar und verweist für weitere Gedankengänge

auf eine andere Schrift : « Expresse ponit (Thomas) quod causa

multiplicationis individuorum sub una specie est quantitativa dimensio,

quidquid sit de causa individuationis, quia forte, ut alias habet videri,
non est idem prineipium seu causa individuationis et multiplicationis
individuorum sub una specie, quia forte materia est prineipium
individuationis, sed quantitas per se divisibilis est causa multiplicationis
individuorum sub una specie De ista vero causa individuationis
et multiplicationis fiet sermo alibi amplior ex intentione ». Aus diesen

letzten Worten dürfen wir mit Recht schließen, daß Quidort dieses

Problem in einer eigenen Schrift eingehend behandelt hat.
Nun finden sich bei mehreren Dominikanerbibliographen beide

Schriften über die Formen und über das Individuationsprinzip unter
dem Namen des andern Johannes von Paris, der den Beinamen

Pungensasinum führte, erwähnt. So bei Ludwig von Valladolid4 :

« Item librum de unitate formae, item librum de prineipio individuationis

», bei Antonius Senensis 5, der als Quelle Albertus (Castellanus)
Venetus zitiert, welcher sich auf Jakob von Soest (de Susato) stützt :

« Librum de unitate formarum » bei G. Carnificis und J. Bunderius 6 :

« De prineipio individuationis ». Die Zuteilung an Pungensasinum
dieser beiden Schriften wird von Quétif-Echard 7 und von der Histoire

1 H. C. Scheeben, Die Tabulae Ludwigs von Valladolid Archiv. Fr. Praed.
1 (1930), 257.

2 Scriptores O. P. I, 501.
3 Bibliotheca Latina mediae et infimae Latinitatis. Hamburg 1734-36.
4 1. c. 257.
5 Bibliotheca Fratrum Praedicatorum. Parisiis 1585, 134.
6 Diesen Katalog besitzen wir nicht mehr. Ein Rekonstruktionsversuch

wurde gemacht von P. Lehmann, Quellen zur Feststellung und Geschichte
mittelalterlicher Bibliotheken, Handschriften und Schriftsteller. Hist. Jahrbuch 40

(1920), 86.
7 Scriptores O. P. I, 119.

Divus Thomas 14



210 Der « Tractatus de Formis » des Johannes Quidort von Paris

Littéraire de la France 1 festgehalten. Heute nimmt man aber
allgemein an2, daß diese beiden Werke keine echten Schriften des Pungens-
asinum sind, daß die Zuteilung an diesen Autor also zu unrecht
geschah. Es liegt nun sehr nahe anzunehmen, daß die Bibliographen,
die davon berichten, die beiden Johannes von Paris verwechselt haben.

Die Handschriften, von denen sie Kenntnis haben konnten, trugen
wahrscheinlich bloß den Namen Johannes Parisiensis, wie es ja faktisch
bei dem Cod. 251 von Avignon der Fall ist. Sie schrieben diese Werke
dem Pungensasinum zu gute auf Kosten des Quidort. Die Verwechslung
der beiden Johannes von Paris, die neuerdings wieder von Du Boulay
und andern gemacht wurde, wäre demnach bedeutend älter.

1 Tome 19, 422-23.
2 F. Pelster, Scholastik 5 (1930), "6. P. Glorieux, Répertoire I, n. 10.


	Der "Tractatus de Formis" des Johannes Quidort von Paris

