
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 19 (1941)

Artikel: Romanus de Roma O.P. († 1273) und der Prolog seines
Sentenzenkommentares

Autor: Grabmann, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762751

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762751
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Romanus de Roma O.P. (+ 1273) und

der Prolog seines Sentenzenkommentares.

Ein Beitrag zur Geschichte

der scholastischen prologi und principia.

Von Prälat Dr. Martin Grabmann.

Über die Persönlichkeit des Romanus de Roma besitzen wir zwei

Berichte aus der Feder von zwei Dominikanerhistorikern, die mit
dem hl. Thomas von Aquin während seiner letzten Lebensjahre noch

in Neapel zusammenlebten und deshalb auch über seinen Nachfolger
an der Pariser Universität unterrichtet waren. Der erste, Tolomeo

von Lucca, berichtet in seiner Historia ecclesiastica Folgendes1 :

Huius autem pontificis (Gregorii X 1272-1276) tempore floruit frater
Romanus ordinis Praedicatorum, germanus domini Matthaei Rubei

ac nepos Nicolai III. Hic vir magnae fuit excellentiae in vita et doctrina,
magister in theologia, cui frater Thomas Parisius in cathedra cessit,

et sequenti anno frater Romanus migravit ad Dominum, de quo
dictus Thomas habuit visionem. Apparuit enim ei frater Romanus
in somno, et tunc querebat ab eo, qualiter esset eidem. Ille vero
respondit, quod bene. Et tunc frater Thomas quaerebat ab eo de

visione Dei per essentiam, si sic se habebat, ut scribitur. Ille vero
quasi subridens respondit, quod nobiliori modo et quod ipse in brevi
sciturus erat hoc idem, et sie disparuit ; quod et rei postea probavit
eventus, quia sequenti anno gloriosus doctor migravit ad Dominum.
Hanc autem visionem ego audivi Neapoli ab ipso referri et cum quadam
laetitia. Tolomeo von Lucca hat also aus dem Munde des Heiligen
selbst den Bericht über diese Vision vernommen.

Der zweite Bericht findet sich in der Thomasvita des Wilhelm

von Tocco und hat folgenden Wortlaut 2
: Apparuit ei (S. Thomae)

1 Ptolemaei Lucensis Historia ecclesiastica lib. 23 cap. 16 Muratori, SS. rer-
ital. XI, 1174.

2 Vita S. Thomae Aquinatis auetore Guilielmo de Thoco O. P. c. 46 De
visione Fratris Romani. Acta Sanctorum Martii I, 674.



Romanus de Roma O. P. (f 1273) und 167

F. Romanus magister in theologia existenti in conventu Neapolitano
in ecclesia ad orandum, quem Parisiis legentem dimiserat : cui cum
adesset F. Thomas et diceret : Bene veneritis, quando venistis Ille
respondit : Ego ex hac vita transivi, et concessum est mihi pro tuo
merito apparere. Tunc praedictus doctor colligens spiritum, qui fuerat
ex subita illa apparitione commotus, respondit : « Ex quo Deo placet,
ex parte ipsius te adjuro, ut ad quaesita respondeas. Quaero de me

quid est et si placent Deo opera mea Et respondit : Tu es in bono

statu et placent opera tua Deo. Tum doctor intulit : Quid est de te

Et respondit : Ego sum in vita aeterna et fui in purgatorio sedecim

diebus propter negligentiam, quam commisi in quodam testamento,
quod expediendum cito episcopus Parisienus commisit, et ego expedire
ex mea culpa tardavi. Tunc addidit : Quaero, quid est de illa quaes-
tione, quam frequenter disputavimus, utrum habitus in hac vita
acquisiti maneant in patria At ille respondit : Frater Thoma ego
video Deum et nihil aliud de hac quaestione petatis. Et iterum petivit
ab eo : Ex quo vides Deum, die mihi, si videas Deum sine media specie,
vel mediante aliqua similitudine Tunc respondit : Sicut audivimus
sic vidimus in civitate Domini virtutum. Et statim disparuit. Qui
doctor remansit ex tarn mirabili et insolita apparitione attonitus et
de placita responsione jocundus.

Quétif-Echard1, die beide Texte bringen, ziehen den Bericht
des Tolomeo von Lucca vor, der auch der Bedeutung dieser beiden

Männer viel würdiger sei. Die Erzählung des Wilhelm von Tocco

gemahnt, wie bei Quétif-Echard bemerkt ist, an eine Erzählung in
den Vitae fratrum des Gerardus de Fracheto 0. P. Hier berichtet
der Ordensgeneral, der selige Jordan von Sachsen, von zwei jugendlichen

Predigerbrüdern, die überaus eifrig und einander sehr zugetan
waren. Der eine der beiden starb und erschien dann dem anderen

glänzender als die Sonne und sagte zu ihm : Bruder, wie wir gehört
haben und wie wir oft davon gesprochen haben, so habe ich es in der

Stadt unseres Gottes geschaut. Nach diesen Worten entschwand er.

Quétif-Echard meinen, Wilhelm von Tocco habe seine Mitteilung
dieser älteren Erzählung angepaßt. Der Text bei Tolomeo von Lucca

hat schon deswegen einen höheren geschichtlichen Wert, weil er uns

mit der Herkunft und Familie des Romanus de Roma bekannt macht.

Derselbe war ein Bruder des Kardinals Matthaeus Rubeus, des Matteo

1 Quétif-Echard, Scriptores Ordinis Praedicatorum I, 263-264.



168 Romanus de Roma O. P. (f 1273) und

Rosso Orsini, der 1262 von Papst Urban IV. zum Kardinaldiakon mit
der Titelkirche S. Maria in Porticu erhoben wurde und 1305 gestorben
ist1, und ein Neffe des Papstes Nikolaus III. (1277-1280), der vorher
Ciangaetano Orsini hieß und von Innozenz IV. 1244 zum Kardinal
ernannt worden war. Romanus de Roma, ein gebürtiger Römer, gehörte
also dem adeligen römischen Geschlecht der Orsini an. Aus dem Bericht
des Tolomeo von Lucca geht auch unmittelbar hervor, daß Romanus
de Roma dem hl. Thomas, als dieser im Herbst 1272 Paris verließ und
einen Lehrstuhl an der Universität Neapel erhielt, auf seiner Pariser
Lehrkanzel nachgefolgt ist. Dasselbe ergibt sich ja auch aus dem

Bericht bei Wilhelm von Tocco. Aus den Mitteilungen beider über
die Vision gewinnen wir den Eindruck, daß Thomas von Aquin und
Romanus de Roma sich persönlich sehr nahestanden und daß dieser

auch zu dem vertrauten Freundeskreis des Aquinaten zählte. Für
das wissenschaftliche Charakterbild des Heiligen ist es bezeichnend,
daß er nach beiden Berichten sofort an seinen verstorbenen Freund
und Schüler theologische Fragen stellte, über die sie zu Lebzeiten
miteinander disputiert hatten. Wir sind berechtigt anzunehmen, daß

beide in Paris längere Zeit miteinander und neben einander gelebt und

gearbeitet haben. P. Glorieux 2 läßt, ohne einen näheren Grund
anzugeben, Fr. Romanus seit 1266, zuletzt 1270-1272 als baccalaureus

unter Thomas von Aquin in Paris weilen. Romanus, der in dem alten
Verzeichnis der Magistri der Theologie aus dem Predigerorden von
Stephan de Salanhac und Bernard Guidonis aufgeführt ist und auch in
den alten Schriftstellerverzeichnissen des Predigerordens wie auch von
von Lucca ausdrücklich als Magister in theologia bezeichnet wird, wäre
Tolomeo demnach 1272 bei Übernahme des Lehrstuhles des hl. Thomas
in Paris Magister der Theologie geworden. Nach P. Glorieux ist
Fr. Romanus 1273 und zwar vor dem 28. Mai gestorben.

Tolomeo von Lucca spricht mit großer Hochachtung von Romanus
de Roma : Hic vir magnae fuit excellentiae in vita et doctrina. Was

seine schriftstellerische Tätigkeit betrifft, so teilen ihm die alten
Schriftstellerverzeichnisse des Dominikanerordens, der Stamser Katalog, die

Kataloge von Uppsala und Prag und des Laurentius Pignon, mit fast

gleichem Wortlaut einen Kommentar zu den Sentenzen des Petrus

Lombardus zu : Fr. Romanus, magister in theologia, scripsit super

1 Vgl. über ihn H. Finhe, Aus den Tagen Bonifaz' VIII, Münster 1902, 96 ff.
2 P. Glorieux, Répertoire des maîtres en théologie de Paris au XIII""' siècle I,

Paris 1933, 129.



der Prolog seines Sentenzenkommentares 169

quattuor (omnes) sententias1. Der Prager Katalog hebt durch den
Zusatz : specialis sancti Thomae das innige Verhältnis zwischen Thomas
und Romanus eigens hervor2. In einem späteren, verlorengegangenen
Katalog des Dominikaners Bunderus, um dessen Rekonstruktion
sich P. Lehmann große Verdienste erworben hat3, werden dem Romanus
de Roma der Kommentar super 4 libros sententiarum et Sermones
de tempore et de Sanctis zugeschrieben mit dem Initium : Quasi dilu-
culum praeparatus.

Quétif-Echard führen auch mit Berufung auf den Katalog des

Bunderus bzw. auf den streitbaren spanischen Franziskaner Alva y
Astorga, der die meisten Exzerpte aus diesem Katalog bringt, diese

Sermones und den Sentenzenkommentar an. Sie haben zwar kein

Exemplar dieses Sentenzenkommentars eingesehen, wissen aber aus
dem Werk des Jacobus Philippus Tomasinus über die Handschriftensammlungen

der Bibliotheken in Padua von einer Handschrift dieses

Werkes aus der Bibliothek von S. Francesco daselbst. Tomasinus,
der seine Bibliothecae Patavinae manuscriptae im Jahre 1639 schrieb,
hat diese Handschrift selbst gesehen und darüber Folgendes
mitgeteilt 4 : Romanus Ordinis Praedicatorum et concurrens S. Thomae

super lib. 1. Sent. fol. 111. Hic erat Italus floruitque secundum Alber.
Venetiis 1295. Conscripsit Sermones de Tempore et de Sanctis. Die

Datierung 1295 ist von Quétif-Echard als unrichtig korrigiert worden.

Ein Novum, das sich in der monumentalen Gelehrtengeschichte des

Predigerordens gegenüber früheren Bibliographen findet, ist der Hinweis
auf Texte über Romanus de Roma in der Pantheologia des Dominikaners

Raynerius a Pisis (f 1351). Quétif-Echard bringen zwei Stellen

aus dem Artikel Eleemosyna dieses alphabetisch angelegten Werkes.

Ich habe bei einer näheren Durchsicht noch eine Reihe von solchen

Hinweisen gefunden, die teilweise auch das Verhältnis des Fr. Romanus

zu Thomas von Aquin beleuchten und auch für die Bestimmung des

Umfanges des Sentenzenkommentars des ersteren bedeutsam sind.

1 G. Meerssentan O. P., Laurentii Pignon catalogi et chronica accedunt
catalogi Stamsensis et Upsalensis scriptorum. O. P. Eomae 1936, 25, 60, 72.

2 A. Auer O. S. B., Ein neuaufgefundener Katalog der Dominikaner Schriftsteller,

Lutetiae Parisiorum 1933, 87.
3 P. Lehmann, Quellen zur Feststellung und Geschichte mittelalterlicher

Bibliotheken, Handschriften und Schriftsteller, Historisches Jahrbuch 40 (1920)
44-105, speziell S. 92.

4 ]. Ph. Thomasinus Bibliothecae Patavinae manuscriptae publicae et pri-
vatae, Utini 1639, 86.



170 Romanus de Roma O. P. (f 1273) und

Ohne vollständig zu sein, bringe ich solche Texte 1
: Artikel Caritas

cap. 13, § 2 : Magister Romanus exponit D. Thomam (I. Sent. dist. 17

q. 2 a. 1). Artikel Circumcisio cap. 1 : B. Thomas IV. Sent. dist. 1

q. 2 et magister Romanus de ordine Praedicatorum exponens eum
ibidem. Ibid. cap. 6 : Et Magister Romanus idem quod B. Thomas
ibidem (IV. Sent. dist. 19 q. 2 a. 3). Artikel De coitu conjugali cap. 1 :

Haec B. Thomas IV. Sent. dist. 31 q. 2. Et Petrus de Tarantasia et
Dominus Annibaldus et Magister Romanus. Ibid. cap. 2 : Haec Magister
Romanus dicit ex dictis Thomae IV. Sent. dist. ut supra. Aus diesen

Stellen ist zweierlei ersichtlich. Fürs erste hatte Raynerius a Pisis
ein Exemplar des Sentenzenkommentars vor sich, das alle vier Bücher
umfaßt. Wie wir sogleich sehen werden, besitzen wir von dem
ausführlichen, die eigene Stellungnahme des Autors bietenden
Sentenzenkommentar des Romanus nur eine einzige Handschrift, welche nur
die beiden ersten Bücher in sich befaßt. Der andere auch nur in einem

einzigen Codex uns bekannte, kurze, kursorische Kommentar, der alle
vier Bücher in sich begreift, kann von Raynerius de Pisis, wenn er auf
das 4. Sentenzenbuch hinweist, nicht gemeint sein. Fürs zweite tritt
uns in diesen Texten die innige Beziehung der Sentenzenerklärung
des Fr. Romanus zur Lehre des hl. Thomas entgegen. Dieser innige
Anschluß wird durch die Wendung : exponit, exponens B. Thomam,
ex dictis S. Thomae gekennzeichnet. Romanus erscheint hier gewissermaßen

als expositor doctrinae S. Thomae.
Handschriftlich sind zwei Sentenzenkommentare des Fr. Romanus

de Roma uns überliefert. Cod. Vat. Ottobon. lat. 1430 (s. XIV) enthält
von fol. 95r-119v den kurzen, kursorischen Sentenzenkommentar, der
in der mit roter Tinte geschriebenen Überschrift auf fol. 95r ausdrücklich

dem Fr. Romanus zugeschrieben ist : Incipit summa sententiarum

per fratrem Romanum ordinis Praedicatorum. Das Initium lautet : Cupi-
entes de penuria. Liber iste primo dividitur in prologum et tractatum.
Prohemium hic incipit, quod huic operi merito solito multipliciter
premittit ; tractatus iste veteris et nove legis. Am Schluß (fol. 119r)

ist noch einmal der Verfasser genannt : Expliciunt expositiones et
summa Sententiarum per Fr. Romanum Ordinis fratrum Predicatorum.
Von gleicher Hand ist mit roter Schrift dazu bemerkt : Datum Bononie

a. D. M°CCC°. Dieser Teil der Handschrift, die vorher großenteils

1 Raynerii de Piris O. P. Pantheologia per Fr. Johannem Nicolai O. P.
I Lugduni 1470, 524, 532, 538, 570, 572.



der Prolog seines Sentenzenkommentares 171

astronomische Traktate, dann den Kommentar Alberts d. Gr. zur
pseudo-aristotelischen Schrift De proprietatibus elementorum und die
Schrift De intellectu des Alexander von Aphrodisias enthält, ist demnach
im Jahre 1300 zu Bologna geschrieben. Dieser Sentenzenkommentar
ist, wie schon sein geringer Umfang bezeugt, eine kurze kursorische

Auslegung des Gedankenganges der vier Sentenzenbücher, ohne daß

durch eigene selbständige Quaestionen dazu Stellung genommen wird.
Der zweite ausführliche Kommentar des Fr. Romanus de Roma

zu dem Sentenzenwerk des Petrus Lombardus ist im Cod. Vat. Palat.
lat. 331 erhalten. Der erste und bisher einzige Band des lateinischen

Handschriftenkataloges der Codices Palatini der Biblioteca Vaticana

von H. Stevenson und J. B. Rossi gibt davon folgende kurze Beschreibung

: 331. Membr. in 4, saex. XIV fol. 96 1 « Fratris Romani (de Roma)
de ordine praedicatorum opus super libr. Sententiarum » (P. Lombardi).
Man wird dem Schriftcharakter nach die Handschrift in das ausgehende
13. und spätestens beginnende 14. Jahrhundert setzen dürfen. Der
Codex umfaßt 96 Blätter, die in ihrer Reihenfolge in Unordnung geraten
sind. Die Blätter lr-20r und 62r-96r enthalten den Kommentar zum
ersten Sentenzenbuch, die Blätter fol. 21r-61v den Kommentar zum
zweiten Sentenzenbuch. Auf fol. 20v ist von alter Hand bemerkt :

Hie defectus suppletur infra tali signo Dieses Zeichen ist dann

am inneren Rand von fol. 62r angebracht. Einige Blätter fehlen im
Codex. Im Kolophon fol. 96v ist der Verfasser genannt : Explicit opus
fratris Romani ordinis predicatorum super (hier ist eine Lücke)
sententiarum. In dieser Handschrift findet sich also der Kommentar
zu den beiden ersten Sentenzenbüchern. Fr. Romanus hat aber, wie

uns der ihm zeitlich noch ziemlich nahestehende, mit der Tradition der

ältesten italienischen Dominikaner- und Thomistenschule wohlvertraute

Raynerius de Pisis durch die soeben aufgeführten Zitate bezeugt,
einen ausführlichen Kommentar zu sämtlichen vier Büchern der

Sentenzen geschrieben. Möge es dem Istituto Storico Domenicano,
dessen Présidente P. Thomas Käppeli unlängst den fehlenden Teil
der Summa des Rolandus de Cremona entdeckt hat, glücken, für die

Neubearbeitung des Quétif-Echard den Kommentar des Romanus

zum 3. und 4. Sentenzenbuch aufzufinden und auch neue Dokumente

zu seiner Biographie beizubringen

1 Codices Palatini latini Bibliothecae Vaticanae descripti praeside J. B. Cardinali

Pitra recensuit et digessit Henricus Stevenson junior recognovit /. B. Rossi
Tomus I, Romae 1886, 331.



172 Romanus de Roma O. P. (f 1273) und

Außer diesen beiden Sentenzenkommentaren hat unser Scholastiker,

wie Quetif-Echard schon durch Alva y Astorga aus dem verloren

gegangenen Katalog des Bunderius wissen, Sermones de tempore et
de sanctis mit dem Initium : Quasi diluculum preparatus hinterlassen.
Eine Handschrift dieser Sermones ist nicht bekannt. P. Glorieux
führt noch Cod. 951 (s. XIV) der Bibliothek von Troyes an, der von
fol. 22r-24v einen Sermo des Romanus enthält. In dem bekannten

Catalogus des manuscrits de la Bibliothèque de Troyes (Paris 1855,

391-392) ist nur von Sermones (varii) Parisius predicati die Rede und
dazu bemerkt, daß drei dieser Sermones dem hl. Bonaventura und
zwei dem frater Guilelmus de Vici zugeteilt sind. A. Lecoy de la Marche

führt ihn in seinem Werk : La chaire française au moyen âge unter
den Verfassern von Sermones nicht auf. In den Prolegomena zum
9. Band der Bonaventuraausgabe von Quaracchi, der die Predigten
des seraphischen Lehrers enthält, sind bei der Beschreibung der
Handschrift von Troyes die übrigen Bestandteile derselben nicht
berücksichtigt.

Um wieder zum Sentenzenkommentar des Cod. Vat. Palat. lat. 331

zurückzukehren, so hat der Prologus, dessen ganzen Wortlaut ich am
Schluß dieser Abhandlung bringe, folgendes Initium : Ostendit mihi
flumen aque vive splendidum tamquam cristallum procedens de sede

Dei in medio platearum eius. Apoc. ult. Revelata fuerat Evangeliste
Johanni eminentia civitatis superne ecclesie scilicet triumphantis
(fol. lr). Der Kommentar beginnt (fol. lv) also : Cupientes etc. Operi
suo magister premitti prohemium, in quo tria principaliter facit. Primo
captat auditorum benevolentiam secundo préparât credulitatem ibi.
Horum igitur etc. Tertio excitât attentionem ibi. Non igitur debet.

Ich habe mich mit dem Inhalt dieses Sentenzenkommentars in
meiner Abhandlung befaßt : La Scuola Tomistica Italiana nel secolo XIII
e principio del XIV secolo. Rivista di Filosofia neoscolastica 15 (1923)

97-135, die teilweise erweitert und neubearbeitet auch im ersten Band
meines Mittelalterlichen Geisteslebens erschienen ist. Ich bin hier

hauptsächlich auf seine theologische Einleitungslehre eingegangen,
habe aus dem ersten Sentenzenbuch seine Lehre der natürlichen
Gotteserkenntnis besprochen und außerdem noch aus der distinctio über die

Gottesebenbildlichkeit die Behandlung der Fragen nach dem
Verhältnis von Seelensubstanz und Seelenpotenzen und nach der Einfachheit

der menschlichen Geistseele herausgegriffen. Aus dem Kommentar
zum zweiten Sentenzenbuch habe ich die Frage von der Möglichkeit



der Prolog seines Sentenzenkommentares 173

der ewigen Weltschöpfung herangezogen. Ich habe in meinen
Darlegungen, die ich hier nicht wiederholen will, die Lehre des Fr. Romanus
mit derjenigen des hl. Thomas verglichen und bin diesbezüglich zu
folgendem Ergebnis gekommen1 : « Aus diesen ausgewählten
Darlegungen des Sentenzenkommentars des Fr. Romanus dürfte die Frage,
ob derselbe auch zur Schule des hl. Thomas zu rechnen sei, also der
ältesten italienischen Thomistenschule beizuzählen sei, nicht bejahend
beantwortet werden. Fr. Romanus, der dem hl. Thomas nahestand
und 1272 als sein Nachfolger auf den Lehrstuhl an der Pariser Universität

berufen wurde, gehört nicht der von Albertus Magnus angebahnten
und von dessen großem Schüler Thomas zur Vollendung geführten
aristotelischen Richtung der Scholastik an ; er bewegt sich vielmehr im
Geleise der augustinisch gerichteten Scholastik, die ja auch von anderen

Theologen des Dominikanerordens, ich brauche bloß Robert Kilwardby
zu nennen, bekanntlich noch festgehalten wurde. Es ist jedenfalls
sehr bemerkenswert, daß ein Vertreter der älteren Richtung dem

hl. Thomas, der in seiner zweiten Pariser Lehrtätigkeit wegen seines

Aristotelismus so viele Kämpfe hatte bestehen müssen, im Lehramt
folgte ». Ich wurde zu diesem Urteil vor allem durch die Tatsache

veranlaßt, daß in dem Sentenzenkommentar des Fr. Romanus
fortwährend Augustinusstellen auf Augustinusstellen folgen, während
solche Aristoteleszitate, die auf eine einläßliche Beschäftigung mit
dem Schrifttum des Stagiriten schließen lassen, ganz und gar zu fehlen

scheinen. Weiterhin wurde ich in meiner Auffassung dadurch bestärkt,
daß Fr. Romanus auch dort, wo er sich für die aristotelisch-thomistische

Lehrmeinung entscheidet, gegen die augustinische Lösung keine eigentlich

ablehnende Stellung einnimmt. In der Erörterung der Frage, ob

Gott allein der Lehrer (doctor) der Theologie und der anderen
Wissenschaften sei und ob auch der Mensch irgendwie als doctor bezeichnet

werden könne, glaubte ich auch Anklänge an die augustinisch-franzis-
kanische Illuminations- oder Irradiationstheorie wahrnehmen zu

dürfen. Ich stand bei meiner ganzen Beurteilung stark unter dem

Eindruck der schweren Kämpfe, die der hl. Thomas während seiner

zweiten Pariser Lehrtätigkeit gerade mit den Vertretern der augu-
stinisch-franziskanischen Richtungen zu bestehen hatte. Es legte sich

mir dabei der Gedanke nahe, daß der Dominikanerorden den hl. Thomas

durch die vom Generalkapitel zu Florenz 1272 verfügte Abberufung

1 M. Grabmann, Mittelalterliches Geistesleben I, München 1926, 345 f.



174 Romanus de Roma O. P. (f 1273) und

von Paris diesen Schwierigkeiten entheben und durch die Bestimmung
eines mehr augustinisch eingestellten Nachfolgers, eben unseres
Romanus, zur Beruhigung beitragen wollte. Diese meine Erwägungen
haben sich aber angesichts der Forschungsergebnisse von Kardinal
Ehrle, dessen wohlabgewogene, auf gründlichster Sach- und
Quellenkenntnis beruhende Urteile und Feststellungen in der scholastischen
Literatur- und Ideengeschichte gleich denjenigen von P. Heinrich
Denifle ganz selten der Korrektur bedürfen, als nicht zutreffend
herausgestellt. Kardinal Ehrle hat in seiner grundlegenden Abhandlung
über Augustinismus und Aristotelismus des 12. Jahrhunderts aus dem
Sentenzenkommentar des Romanus gerade jene Lehrpunkte
herausgehoben, welche für sein Verhältnis zum hl. Thomas in erster Linie
in Betracht kommen und hat folgendes Ergebnis gewonnen1 : È
singolare che nell' esame parziale del commento di Romano non ho
incontrato ne anche una sola chiara e distinta citazione dello Stagirita ;

benchè l'autore sia giä visibilmente informato dell' aristotelismo del
Santo Dottore, cid per le nostre indagine importa più che un numéro
di citazioni isolate non ancora assimilate e ben digerete. Egli attinse

dunque il suo Aristotelismo non dello studio proprio dei libri dello

Stagirita, ma dell' insegnamento e dagli scritti dell' Aquinate. Ich
schließe mich der Auffassung von Kardinal Ehrle, daß Romanus de

Roma zur « parentela dottrinale » des hl. Thomas zählt, jetzt voll
und ganz an, weil dieselbe auf der Durcharbeitung des ganzen
Sentenzenkommentars beruht und auch weil gerade der unvergeßliche Kardinal
und Reorganisator der Biblioteca Apostolica Vaticana als erster diese

beiden großen Strömungen des Augustinismus und Aristotelismus ins
Licht gestellt hat. Mit dieser Auffassung stimmen ja auch die
angeführten Texte aus der Pantheologia des Raynerius a Pisis überein,
welche Romanus als einen expositor der Lehre des hl. Thomas erscheinen
lassen. Es wäre zu wünschen, daß der Sentenzenkommentar des

Raynerius a Pisis lehrinhaltlich noch näher untersucht werde. Da
wir hier das Werk des unmittelbaren Schülers, der dem Heiligen besonders

nahestand und möglicherweise auf seine Empfehlung hin sein

Nachfolger an der theologischen Fakultät der Universität geworden

ist, vor uns haben, so werden wir daraus auch wertvolle Erkenntnisse

für das tiefere Verständnis der doctrina thomistica schöpfen können.

1 Fr. Cardinale Ehrle, L'Agostinismo e l'Aristotelismo nella scolastica del
secolo XIII. Ulteriori discussione e materiali. Xenia thomistica III, Romae 1925,
517-576. Uber Romanus de Roma 566-570.



der Prolog seines Sentenzenkommentares 175

Soviel ich mich aus meinen alljährlichen Arbeiten an der Vatikanischen
Bibliothek erinnere, hat wohl auf Anregung von Kardinal Ehrle ein
Doktorand der Gregorianischen Universität eine Dissertation über
Romanus de Roma angefertigt. Dieselbe scheint jedoch noch nicht
im Druck veröffentlicht zu sein.

Ich will in vorliegendem Artikel nicht auf die Doktrin des Romanus
de Roma eingehen, sondern nur den Prologus seines Sentenzenkommentars

edieren und dieser Textangabe geschichtliche Bemerkungen über

Prologi und Principia besonders zu den Sentenzenkommentaren des

13. Jahrhunderts voranstellen.
Wie ich im zweiten Band meiner Geschichte der scholastischen

Methode gezeigt habe 1, schickten die Theologen des 12. Jahrhunderts
ihren Sentenzenwerken Prologi voraus, in denen sie sich mit oft stark
persönlicher Note über Veranlassung, Zweck und Methode ihres Werkes
verbreiten. So Hugo von St. Viktor zu seinem Hauptwerk De sacra-
mentis christianae fidei, der Verfasser der Summa Sententiarum, Petrus
Lombardus, Robert von Melun (im Cod. 191 der Stadtbibliothek zu
Brügge) und Peter von Poitiers zu Beginn ihrer Sentenzen. Auch die

Summisten in der zweiten Hälfte des 12. und zu Beginn des 13.

Jahrhunderts, wie Martinus von Cremona, Petrus von Capua, Simon von
Tournai, Praepositinus von Cremona bringen mehr oder minder
ausführliche Einleitungen. Auch die Summa aurea des Wilhelm von
Auxerre und die theologischen Summen des Gaufried von Poitiers
und Philippus Cancellarius weisen solche prologi auf. Die Sentenzen

des Petrus Lombardus sind durch Aufnahme ihrer Kommentierung
in den Lehrplan der Pariser Universität, die darin für die anderen

Universitäten und für die Ordensstudien vorbildlich wurde, nach der

Heiligen Schrift das Textbuch für die lectio, für die Vorlesungen an der

theologischen Fakultät geworden. Hieraus ist die fast unübersehbar

große Literaturgattung der Sentenzenkommentare, die größtenteils
noch ungedruckt sind, erwachsen. Zur Technik dieser Sentenzenkommentare

gehört auch die Ausarbeitung eines Prologs oder Prooemiums.

Es wird hier ein Text aus der Heiligen Schrift als Motto an die Spitze

gestellt, an dessen einzelnen Wörtern in kunstvoller, mitunter auch

gekünstelter, mit einer Fülle von Schriftstellen geschmückter
Ausarbeitung die Erhabenheit der sacra doctrina gepriesen und der Inhalt
der vier Sentenzenbücher geistvoll entwickelt wird. Meist ist nicht

1 M. Grabmann, Die Geschichte der scholastischen Methode II, Freiburg 1911,
252 f., 340-358, 372 ff., 504 f., 525.



176 Romanus de Roma O. P. (f 1273) und

bloß am Anfang des Sentenzenwerkes, sondern auch zu Beginn der
anderen drei Sentenzenbücher ein solcher prologus angebracht.

Diese Literaturgattung der Prologi war in der scholastischen

Literatur allgemein verbreitet. An der Spitze von Kommentaren zu
aristotelischen Schriften wird häufig eine Stelle aus Aristoteles oder
mitunter auch aus Seneca angeführt, an deren Hand die Erhabenheit
der Philosophie gepriesen, den Hindernissen des philosophischen
Wahrheitsuchens entgegengetreten und eine philosophische
Wissenschaftslehre an der Hand des aristotelischen Schrifttums entwickelt,
in die dann das betreffende zu kommentierende Textbuch eingegliedert
wird. Nach dem Vorgang der Aristoteleskommentare des Boëthius
werden die vier Ursachen dieses Textbuches behandelt. Am Schluß

wird noch der Titel desselben aufgeführt. Solche Prologi befinden sich
auch am Anfang von Erklärungen zu den Tractatus de modis significandi
des Thomas von Erfurt und Martinus de Dacia 1, zu den Summulae

logicales des Petrus Hispanus usw. Auch die Bibelkommentare weisen

mit großer Regelmäßigkeit solche oft ausführliche Prologi auf, in denen

die Herrlichkeiten der Heiligen Schrift an der Hand eines biblischen
Mottos oft mit begeisterten Worten gepriesen werden und in einer

mitunter kunstvollen Systematik eine Charakteristik der einzelnen

Bücher des Alten und Neuen Testamentes geboten wird.
Diese Prologi zu den Sentenzenkommentaren und zu Erklärungen

biblischer Bücher hängen mit den principia als Bestandteilen
akademischer Akte der baccalaurei und der magistri der Theologie zusammen.
Wir sind über diese principia, über die schon Ch. Thurot2 wertvolle
Mitteilungen macht, vor allem durch Kardinal Ehrle3, dann auch
durch A. Birkenmajer 4, Fr. Pelster 6, J. Koch 6, durch die Neuausgabe

1 Ich habe drei solche Prologi ediert in meiner Akademieabhandlung : Gentile

da Cingoli, ein italienischer Aristoteleserklärer aus der Zeit Dantes. Sitzungsberichte

der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, Philosophisch-historische
Abteilung, Jahrgang 1941, München 1941.

2 Ch. Thurot, De l'organisation de l'enseignement dans l'Université de Paris,
Paris 1850, 143 ff.

3 Fr. Cardinale Ehrle, I piu antichi statuti délia facoltà teologica dell' Universita

di Bologna, Bologna 1932, CLXXXIV-CLXXXVII, 20-23. Vgl. auch Denifle,
Chartularium Universitatis Parisiensis II, 694, Anm. 6.

4 A. Birkenmajer, Vermischte Untersuchungen zur Geschichte der
mittelalterlichen Philosophie, Münster 1922, 93, Anm. 1.

5 A. G. Little and Fr. Pelster, Oxford theology and theologians C : A. D.
1282-1302, Oxford 1934, 42-52.

6 J. Koch, Fratris Echardi principium Collatio in libros sententiarum. Meister
Eckhart. Die deutschen und lateinischen Werke. Herausgegeben im Auftrage der



der Prolog seines Sentenzenkommentares 177

von H. Rashdalls mittelalterlicher Universitätsgeschichte durch
Povvicke und Emden 1 gut unterrichtet. Für die Abhaltung von prin-
cipia an deutschen Universitäten des ausgehenden Mittelalters sind
G. Buchwalds und Th. Herries2 Publikation von Redeakten bei

Erwerbung akademischer Grade an der Universität Leipzig im 15.

Jahrhundert und Mitteilungen in G. Ritters Geschichte der Universität
Heidelberg 3 sehr aufschlußreich. Sehr wertvoll sind auch Fr. Geschers

Darlegungen in der Einleitung zu seiner Ausgabe der Statuten der

theologischen Fakultät an der alten Universität Köln. 4 Kardinal
Ehrle hat durch seine Edition und Kommentierung der Statuten der

theologischen Fakultät von Bologna, in denen die uns nicht erhaltenen
Statuten der Pariser theologischen Fakultät sich am deutlichsten
widerspiegeln, Licht und Klarheit in die Struktur der als inceptio
bezeichneten akademischen Akte gebracht, als deren Bestandteile
das principium erscheint. Der baccalaureus sententiarius hatte nach
diesen Statuten eine brevis collatio pro recommendatione sacrae scrip-
turae vel libri sententiarum zu halten, hieran schloß sich die protestatio
fidei. Der Akt schloß mit der Erörterung einer quaestio utilis. Das

principium des baccalaureus biblicus bestand bloß in der sacrae scrip-
turae commendatio et partitio. Vom baccalaureus biblicus, der
tiefergehende Vorlesungen über die Heilige Schrift (ordinarie) zu halten

hatte, unterschied sich der baccalaureus cursorius, der nur den Inhalt
eines biblischen Textbuches zergliederte (cursorie). Auch das principium
desselben beschränkte sich auf die commendatio s. scripturae. Die
akademischen Handlungen bei der Magisterpromotion setzten sich aus
den Vesperien und der Aula zusammen. Der Promovend mußte zuvor
vier Fragen einreichen. Die beiden ersten Fragen waren Gegenstand
der Disputation in den Abendstunden, woran sich eine Lobrede eines

Deutschen Forschungsgemeinschaft., V, Stuttgart-Berlin, 1-26. Derselbe, Durandus
de S. Porciano I, Münster 1927, 160-165.

1 H. Rashdall, The Universities of Europe in the Middle Ages, a new edition
edited by F. M. Powicke and A. B. Emden, I, Oxford 1939, 474 f.

2 G. Buchwald und Th. Herrle, Redeakte bei Erwerbung der akademischen
Grade an der Universität Leipzig im 15. Jahrhundert. Aus Handschriften der
Leipziger Universitätsbibliothek. Abhandlungen der philos, historischen Klasse
der Sächsischen Akademie der Wissenschaften, Leipzig 1927.

3 G. Ritter, Die Heidelberger Universität I, Heidelberg 1936, 509-510.
4 Fr. Gescher, Die Statuten der theologischen Fakultät der alten Universität

Köln. Festschrift zur Erinnerung an die Gründung der alten Universität Köln
im Jahre 1388, Köln 1938, 43-108, speziell 61-66 (mit reicher Literaturangabe,
eine überaus klare Darstellung dieser akademischen Vorgänge).

Divus Thomas 12



178 Romanus de Roma O. P. (f 1273) und

Magisters (collatio commendativa) auf den « vesperiandus » schloß 1
;

die beiden anderen gehörten zu dem die Promotion abschließenden

Akt in der aula domini episcopi Parisiensis. Hier erhielt der Doktorand
feierlich das Magisterbarett als Symbol seiner Würde aufgesetzt. Nun
hielt er sein principium in Form der commendatio sacrae scripturae.
Dann fand eine Disputation über die dritte Frage statt, die der
neukreierte Magister determinierte, während vier Magistri über die vierte
Frage disputierten. In seiner ersten Vorlesung vollendete der Magister
sein principium und kam auch noch auf die Fragen zurück, welche

Gegenstand der Disputation gewesen waren. Im Wesentlichen blieben
diese akademischen Feierlichkeiten sich an den mittelalterlichen
Universitäten gleich. Ich führe als Beispiel das principium in primum
sententiarum des Johannes Kleine an der theologischen Fakultät der

Universität Leipzig aus der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts an.
Derselbe beginnt also : 1° Principiaturus in primum sententiarum
iuxta laudabilem theologice facultatis consuetudinem in hoc actu
sum facturus. Primo divinum auxilium de celo prestandum humiliter
impetrabo ; 2° sanctissimam divinamque scientiam, videlicet theo-

logiam, primo in generali. Et deinde in speciali quoad libros sententiarum

pro posse meo recommendabo ; 3° questionem determinaturus.

Et contra magistrorum meorum mecum in sentenciis concurrentium
dicta replicabo ; 4° et ultimo pro presentis actus complecione graciarum
actiones reserabo. Am schärfsten und klarsten tritt uns der Inhalt
und Verlauf der inceptio eines baccalaureus sententiarius in Kardinal
Ehrles Edition der vier principia des Sentenzenkommentars des

Franziskanertheologen Petrus de Candia, des späteren (Pisaner) Papstes
Alexander V., entgegen2. Ein Bestandteil all dieser akademischen
Akte ist darnach die commendatio s. scripturae, die je nachdem auf

1 Eine solche Rede ist auf den Dominikanertheologen Johannes Quidort
erhalten. Commendatio fratris Johannis de Parisius, quando habuit vesperas
suas. Cod. lat. 14889 fol. 38T der Bibliothèque nationale, ediert bei M. Grabmann,
Studien über Johannes Quidort von Paris O. P. Sitzungsberichte der Bayerischen
Akademie der Wissenschaften, Philosophisch-philologische und historische Klasse,
Jahrgang 1922, 3. Abhandlung, München 1922, 58-60.

2 Fr. Kardinal Ehrle, Der Sentenzenkommentar Peters von Candia, des

Pisanerpapstes Alexanders V., Münster 1925, 39-56. Kardinal Ehrle macht auch
auf die Principia des Augustinertheologen Bonsembiante im Clm 26711 und des

Johannes de Wasia im Cod. F. 110 der Stadtbücherei Erfurt aufmerksam. Über
die collatio an der Spitze des Sentenzenkommentars des spanischen Augustinertheologen

Alphonsus Vargas Toletanus vgl. J. Kürzinger, Alphonsus Vargas Tole-
tanus und seine theologische Einleitungslehre, Münster 1930, 24 f.



der Prolog seines Sentenzenkommentares 179

die Heilige Schrift oder auf die Sentenzen des Petrus Lombardus
sich erstreckte. Man gebrauchte hiefür vor etwa 1250 die Bezeichnung
introitus oder accessus, später auch collatio. Diesen Teil der inceptio
nannte man wenigstens im 13. Jahrhundert auch principium. Was

nun die Beziehung der prologi der Sentenzenkommentare zu den

principia des baccalaureus sententiarius betrifft, so stimmen sie in
ihrem Aufbau (Bibeltext als Leitmotiv, Heraushebung der Vorzüge
der sacra scriptura oder sacra doctrina und Anwendung auf die vier
Sentenzenbücher) vollkommen überein. Bei der Veröffentlichung der
Sentenzenkommentare wurden entweder die principia einfach als

prologi herübergenommen oder es wurden neue prologi ausgearbeitet.
Wir besitzen auch Sammlungen von principia bzw. prologi aus

dem 13. Jahrhundert. Die älteste Sammlung, die aus den Jahren
stammt, ist im Cod. lat. 16562 der Bibliothèque nationale zu Paris
erhalten. Diese Handschrift, die von M.-D. Chenu O. P. ausführlich
beschrieben und literarhistorisch ausgewertet ist1, enthält « introitus »

von Petrus archiepiscopus, Stephanus de Poligny, Johannes Pagus
und Adam de Puteorumvilla, in welchem G. Engelhard den Verfasser
der Schrift De intelligentiis oder Memoriale rerum difficilium entdeckt
hat. Im Cod. G. 4. 436 der Biblioteca nazionale in Florenz bringt
Remigio de' Girolami von Florenz O. P., der Schüler des hl. Thomas
und Lehrer Dantes, eine Sammlung von prologi oder principia zu
seinen eigenen Vorlesungen, die er am Ordensstudium von S. Maria
Novella gehalten hat, und dazu je zwei principia des hl. Thomas von
Aquin und des Dominikanerkardinals Hannibaldus de Hannibaldis.
Die beiden principia des hl. Thomas, von denen eines (Rigans montes
de superioribus suis etc.) von der Magisterpromotion (1256) herrührt,
und das andere (Hic est liber mandatorum Dei etc.) nach Mandonnet
sein principium als baccalaureus biblicus (1252) ist, sind von F. Salvatore
ediert worden 2. Die zwei sermones oder principia des Kardinals Hanni-

1 M.-D. Chenu O. P., Maîtres et bacheliers de l'Université de Paris v. 1240.

Description du manuscrit Paris, Bibl. nat. lat. 15652. Publications de l'Institut
d'Etudes médiévales d'Ottawa I. Etudes d'histoire littéraire et doctrinale du
XIIImc siècle, Paris-Ottawa 1932, 11-39.

2 Fr. Salvatore, Due Sermoni inediti di S. Tommaso d'Aquino, Rom 1912.
Das principium von 1256 ist auch ediert von /. Berthier O. P., S. Thomas Aquinas.
« Doctor communis » ecclesiae, Romae 1914, 11-16. Beide principia stehen auch
in P. Mandonnets O. P. Ausgabe der Opuscula omnia des hl. Thomas von Aquin
IV, Parisiis 1927, 481-496. Vgl. auch M. Grabmann, Die Werke des hl. Thomas
von Aquin. Eine literarhistorische Untersuchung und Einführung, Münster 1931,
342-344.



180 Romanus de Roma O. P. (f 1273) und

baldus de Hannibaldis sind die prologi zum ersten und zweiten Buch
seines unter den Werken des hl. Thomas gedruckten Sentenzenkommentars.

Auf Cod. VII F. 21 der Biblioteca nazionale in Neapel, der
viele principia in theologia enthält, hat Fr. Pelster aufmerksam

gemacht1. Ich will hier noch eine Sammlung von principia aus dem
13. Jahrhundert, die mir zur Verfügung steht, kurz beschreiben.

Clm 13501, eine aus dem Regensburger Dominikanerkloster
stammende Miszellenhandschrift von 196 Blättern, enthält nach den Angaben
des Katalogs an erster Stelle von fol. lr-12r : Pars Commentarii in
sacram scripturam. Inc. Ego sapientia effudi flumina. Auf diesen

Teil, der auf Pargamentblättem von einer Hand noch des 13.

Jahrhunderts geschrieben ist, folgt unmittelbar anonym als Papierhandschrift

(fol. 13r-77r) der Sentenzenkommentar des Dominikaners
Bernardus Lombardi. Der übrige Teil der Handschrift umfaßt eine

Lectura des Thomas Anglicus (Thomas Walleys O. P.) super XII
psalmos (fol. 78r-121v) und wieder auf Pergament geschrieben einen

anonymen Kommentar zum Ecclesiasticus und Schriften von Augustinus,

Beda Venerabiiis usw. Für uns kommt bloß das erste Stück
in Betracht. Es handelt sich aber hier nicht um einen Teil eines

Schriftkommentars, sondern um eine Sammlung von Principia. Auf einem

Inhaltsverzeichnis, das auf der Innenseite des vorderen Deckels
angebracht ist, wird dieser Teil als : Principia in sacram theologiam
bezeichnet. Fr. Stegmüller hat in seinem Initienverzeichnis der
mittelalterlichen Kommentare zu den Sentenzen des Petrus Lombardus
diese Principia aufgeführt. Ich gehe ganz kurz auf deren Inhalt ein,
der in den verschiedensten Variationen den Lobpreis der Heiligen Schrift
und Theologie verkündet.

Ego sapientia effudi flumina (Eccl. 24). Sicut dicit Gregorius in

quarto Moralium, anima humana a paradisi gaudiis expressa vitio
primorum hominum lucem invisibilium perdidit et totam se in amorem
visibilium fudit tantoque ab interna speculatione cecata quanto foris
deformiter spersa. Der Titeltext ist der gleiche, mit dem der hl. Thomas

den Prologus seines Sentenzenkommentars beginnt. Im Anschluß

an diese Stelle wird die sublimitas, profunditas, claritas und utilitas
der Theologie mit einer Fülle von Bibeltexten und Zitaten aus Augustinus,

Gregor d. Gr., Hugo von St. Viktor usw. gefeiert. Am Schluß

1 Scholastik 16 (1441) 130.



der Prolog seines Sentenzenkommentares 181

wird an der Hand der vier Worte der Ecclesiasticusstelle der Inhalt
der vier Sentenzenbücher charakterisiert.

Forts hortorum putens aquarum viventium que fiuunt impetu de

Libano (Cant. 4). Quoniam secundum beatum Dionysium c. 4 celestis

ierarchie impossibile est nobis aliter superlucere divinum radium nisi
varietate sanctorum velaminum circumvelatum, hinc est, quod divina
et spiritualia quibusdam symbolis similitudinibus rerum sensibilium

exprimuntur (fol. 2r). Am Rand ist bemerkt : principium super bibliam
et divisio totius biblie. In eingehender, von Bibel- und Vätertexten
durchwobener Darstellung wird hier die formalis fecunditas, materialis

profunditas, finalis commoditas und originalis auctoritas der sacra

scriptura erläutert und eine Systematik und Charakteristik der Bücher
des Alten und Neuen Testamentes gegeben.

Lex Spiritus vite etc. In verbis non solum tangitur ut patuit divine
legis ad omnes alias excellentia, sed et omnis legis et totius sacre scripture

continentia. Est autem triplex : nature scripture et gratie (fol. 5r).
Die Randbemerkung : divisio totius biblie sagt uns, daß wir ein biblisches

principium vor uns haben.

Ego sum. via, Veritas et vita (Joh. 14). Sicut dicit Augustinus 14 de

Trinitate, mirum est, cum capessende retinendeque beatitudinis voluntas
una sit omnium, unde tanta existât de ipsa beatitudine rursus diversitas
earum voluntatum, non quod aliquis earn nolit, sed quod non omnes
earn norunt (fol. 5T). Dieses principium zu den Sentenzen des Petrus
Lombardus behandelt an der Hand des Bibeltextes die quattuor causae
der Theologie (causa originalis, materialis, formalis, finalis).

0 altitudo divitiarum sapientie et scientie Dei quam incomprehen-
sibilia sunt judicia eins et investigabiles vie ems (Rom. XI.). Cum omnis
scientia luminis intellectualis a Deo fluat Joh. 1 : erat lux vera que
illuminât etc. omnium rerum naturas ipse Deus intellectualiter videat,
Hebr. 4 : omnia nuda et aperta sunt oculis eius (fol. 6rb). Wiederum
ein principium in sententias, erörtert an der Hand der Bibelstelle die

admiratio apostoli, die ratio admirationis apostoli, die rationis confir-
matio und die confirmationis explicatio. Am Schluß werden noch

die causae der Theologie kurz besprochen und die vier Sentenzenbücher

kurz inhaltlich charakterisiert. Mit der gleichen Schriftstelle

beginnt auch der Sentenzenkommentar des Richard Fishacre.

Induite vos armatura Dei (Ephes. 6 et legitur in epistola). Sicut

dicit Algazel in quodam libello de intellectu et intelligibili,
intellects humanus naturaliter 4 querere judicatur, querit delectari, termi-



Romanus de Roma O. P. (| 1273) und

nari et satiari (fol. 7V). In diesem principium zu den Sentenzen wird
in ziemlich komplizierter Darlegung die sacra scriptura oder theologia
als participabilis dargestellt.

Omnia per ipsum facta sunt et sine ipso factum est nihil (Joh. 1).

Quia secundum Dionysium bonum est diffusivum sui et secundum
sententiam Philosophi in Topicis si simpliciter ad simpliciter et magis etc.,
sequitur quod magis bonum sit magis diffusivum et maximum maxime
(fol. 8"). Es ist dies ein ganz kurzes principium zu den Sentenzen.

Mit der gleichen Stelle aus dem Johannesprolog beginnt auch der
Sentenzenkommentar des Richard von Mediavilla.

Fons sapientie verbum domini (Eccl. 1). Multi tarnen dubitaverunt,
quis.sit modus inquirendi acquirendi et possidendi illam scientiam

que est vera sapientia secundum quod plerisque locis sacre scripture
invenitur (fol. 8vb). Im Anschluß an die Schriftstelle wird die sacra
doctrina als die vera sapientia aufgezeigt, indem sie a materiali ampli-
tudine, a formali rectitudine, a finali gratitudine, ab originali celsi-

tudine in ihrer ganzen Größe und Würde beleuchtet wird. Es handelt
sich um ein principium in sententias.

Bonum mihi lex oris tui (Ps. 118). Multiplex apud multos de bono

hominis fuit questio et dubitatio, in quo esset, secundum illud Psalmi :

multi dicunt, quis ostendit nobis bona. Hanc autem questionem diversi

diversimode solvunt et omnes erraverunt excepta sola lege divina,

que de bono hominis veram sententiam protulit (fol. 10r). In der obigen
Schriftstelle wird das Gesetz, d. h. die Heilige Schrift und Theologie als

ab utilitate bonitate summe desiderabili, a necessitate hominis inevi-
tabili, ab auctoritate omnino infallibili, ab auctoritate penitus insupera-
bili geschildert und gefeiert. Auf das Sentenzenbuch ist in diesem

principium nicht Rücksicht genommen.
Rigans montes de superioribus eius : de fructu operum tuorum

satiabitur terra (Ps. 103). Rex coelorum et Dominus hanc legem
ab eterno instituit, ut effectus sue providentie ad infima per media

perveniret (fol. 10vb). Der Grundgedanke dieses principium ist, die

Begründung der Erhabenheit des theologischen Lehr- und Predigtamtes

aus der altitudo sacrae doctrinae abzuleiten. Diese altitudo
geht hervor ex origine, ex sublimitate und ex finis sublimitate. Für
die doctores ergibt sich hieraus die Forderung, daß sie seien : alti per
vite eminentiam, ut sint ydonei ad eflficaciter predicandum ; illuminati,
ut ydonei legendo doceant ; muniti, ut errores confutent disputando
(fol. llra). Mit der gleichen Schriftstelle beginnt das soeben erwähnte



der Prolog seines Sentenzenkommentares 183

principium des hl. Thomas von Aquin bei Gelegenheit seiner
Magisterpromotion.

Verbum abbreviatum faciet dominus super terram (Rom. 9). Sicut
dicit Boëthius 3 de consolatione, inserta est nobis boni verique cupi-
ditas. Nullius autem cupiditas quietatur nisi perfectio eius finalis ab

ipso prius attingatur (fol. llrb). In diesem Bibeltext sind für die recom-
mendatio sacrae scripturae folgende Gesichtspunkte enthalten :

excellente, quam habet a principio ; abyssus profunditatis, quam habet

ex altitudine materie ; incomprehensibilis celsitudo ; successus utilitatis,
quam habet in fructu. Es handelt sich hier um ein principium zum
1. Sentenzenbuch.

Ego feci in coelis ut oriretur lumen indeficiens (Eccl. 24). Sicut
dicit Apostolus ad Hebreos XI : fide intelligimus aptata esse saecula.

Verbo Dei, ut ex invisibilibus visibilia fièrent (fol. 12ra). Am Anfang
dieses principium findet sich die Randbemerkung : Super secundum
sententiarum. Es wird auch der Inhalt des 2. Sentenzenbuches

behandelt.
Mitte me in mare et cessabit ventus a vobis (Jon. 1). In verbis proposais

secundum litteram a Jona filii Dei incarnatio convenienter descri-

bitur quantum ad quattuor. Primo quantum ad incarnandi modum
Mittite. Secundo quantum ad incarnationis suppositum me. Tertio
quantum ad incarnandi locum in mare. Quarto quantum ad horum
omnium convenientem fructum et cessabit mare a nobis (fol. 12ab).

Auch die Randbemerkung : Super tertium sententiarum weist darauf
hin, daß es sich um ein principium zum 4. Sentenzenbuch handelt.

Domine Deus, audi clamorem populi huius et aperi eis thesaurum

fontis aque vive, ut satiati cesset murmuratio eorum (Num. 20). In hac

petitione Moysis spiritualiter exprimitur desiderium sanctorum patrum
et perfectionem gratie et per Christum vitam futuram desiderantium
(fol. 12va). Am Rand ist bemerkt: Super quartum sententiarum. Dieses

auch inhaltlich als solches erkennbare principium zum 4. Buch der

Sentenzen des Petrus Lombardus bricht auf fol. 12vb unvollendet ab.

Wenn ich wieder zu dem Prolog des Sentenzenkommentars unseres

Romanus de Roma zurückkomme, so will ich, um denselben aus seiner

zeitgeschichtlichen Umgebung zu verstehen, einige solche Prologe als

Parallelen heranziehen. Ich beschränke mich auf Sentenzenkommentare

von Dominikanertheologen. Das prooemium des Sentenzenkommentars

des Dominikanerkardinals Hugo von St. Cher, der bekanntlich für
die akademische Laufbahn des hl. Thomas von großem Einfluß war,



184 Romanus de Roma O. P. (f 1273) und

geht nicht von einem Bibeltext aus und hat noch nicht den Aufbau der

folgenden prologi. Das Initium des prologus lautet : Juxta sanctorum
traditionem quedam que unum sunt tria esse dicuntur essentia persona
et notio (Cod. Vat. lat. 1098, fol. 3r). Der Prolog zum Sentenzenkommentar

des Dominikanerkardinals Robert Kilwardby 1 hat als Motto
den Bibeltext : Sapientia aedificavit sibi domum, excidit columnas

septem (Prov. 9, 1). An der Hand dieses Textes werden im prologus
die vier Ursachen (causa efficiens, causa materialis, formalis und finalis)
der Sentenzen des Petrus Lombardus entwickelt : In his verbis attendi
possunt quattuor causae huius doctrinae et omnino totius sacrae

scripturae. Bei der causa materialis wird der Bibeltext auf den Inhalt
der vier Sentenzenbücher angewendet. Der Sentenzenkommentar
des englischen Dominikanertheologen Richard Fishacre geht von
folgendem Schrifttext in seinem mit einer gewissen temperamentvollen
Ablehnung gegen die ungeordnete Beschäftigung mit den profanen
Wissenschaften geschriebenen prologus aus : O altitudo divitiarum
sapientiae et scientiae Dei (Rom. 11, 33), der gleichfalls die Grundlage
für die Behandlung der vier Ursachen bildet. Dabei sind folgende
Gesichtspunkte maßgebend : für die causa finalis die nécessitas vel

utilitas sacrae scripturae, für die causa efficiens deren auctor, für die

causa materialis deren Gegenstand oder subiectum, für die causa
formalis deren unitas et differentia. Der hl. Albertus Magnus hat für
das Vorwort seines Sentenzenkommentars sich folgenden Text
gewählt : Ego ex ore Altissimi prodivi primogenita ante omnem crea-
turam : ego feci in caelis, ut oriretur lumen indeficiens, et sicut nebula
texi omnem terram (Eccl. 24, 5). Der Prolog selbst ist eine geistvolle
Anwendung dieser Schriftstelle auf den Inhalt der vier Bücher der
Sentenzen. Sehr eindrucksvoll ist der Prolog zur Summa theologiae
des Doctor universalis mit diesem biblischen Motto : Mirabilis facta
est scientia tua ex me : confortata est et non potero ad earn (Ps.

136, 6). Aus dieser Stelle werden fünf Vorzüge der sacra doctrina
gegenüber den profanen Wissenschaften abgeleitet : subiecti mira-
bilitas, acquisitionis auctoritas, certitudinis credulitas, ad intellectum
nostrum applicabilitas, demonstrationis ipsius fortissima Veritas. In
diesem Prologus findet sich der tiefe Satz über die Theologie : Est
enim impressio quaedam ut sigillum divinae sapientiae in nobis, ut

1 Fr. Stcgmüller, Roberti Kilwardby O. P. de natura theologiae (Opuscula
et tcxtus. Series scholastica fasc. 17, Monasterii 1935) 7-13.



der Prolog seines Sentenzenkommentares 185

mens humana Dei sapientis sit sigillum, et impressa formis et ratio-
nibus causae primae in sapientia sua creantis et preparantis et glori-
ficantis sua causata. Auch kommt hier Alberts Betonung der Theologie
als scientia affectiva zur Geltung : oratione et devotione plus acquiritur
quam studio. Der hl. Thomas von Aquin, der seiner Summa contra
Gentiles und Summa theologica ganz kurze prologi vorangestellt hat,
beginnt den Prolog seines Sentenzenkommentars mit dieser Schriftstelle

: Ego sapientia effudi flumina ; ego quasi trames aquae immensae
de fluvio, ego quasi fluvii diorix, et sicut aquaeductus exivi de paradiso.
Dixi : Rigabo hortum meum plantationum et inebriabo prati mei
fructum (Eccl. 24, 40-42). Dieser Schrifttext dient zur Illustrierung
des Inhaltes der vier Sentenzenbücher : fluxus aeterni processionum,
creaturarum productio, operum restauratio, perfectio, qua res conser-
vantur in suo fine.

Der Gesichtspunkt der vier Ursachen beherrscht den Prolog zum
Sentenzenkommentar des seligen Petrus de Tarantasia, des späteren
Papstes Innozenz V. Der zugrundegelegte Bibeltext lautet : Numquid
nosti ordinem caeli et pones rationem eius in terra Numquid elevabis

in nebula vocem tuam et impetus aquarum operiet te (Job 38). Bei
der Behandlung der causa efficiens erscheint Gott als causa prima
et principalis totius theologicae facultatis. Causa secundaria et remota
der hl. Wissenschaft sind die Propheten, Apostel und die anderen
Verfasser der kanonischen Bücher. Causa propinqua sed non imme-
diata sind die expositores catholici Hieronymus, Augustinus usw.
Causa proxima et immediata ist Magister Petrus Lombardus. Bei
der Erörterung der causa finalis werden an der Hand von 2. Tim. 3, 16 :

Omnis scriptura divinitas inspirata utilis est ad docendum, ad arguen-
dum, ad corripiendum, ad erudiendum in iustitia vier utilitates der

Theologie entwickelt.
Besonders nahe stand dem hl. Thomas der Dominikanerkardinal

Hannibaldus de Hannibaldis (Annibaldo degli Annibaldeschi, f 1272 J).

Von ihm bemerkt Tolomeo von Lucca 2 : qui fuit magister in theologia
et fuit vir magnae humilitatis et veritatis, et sanctus homo, quem
Fr. Thomas valde dilexit fecitque scripta super sententias, quae inti-
tulantur Domini Hannibaldo, quae nihil aliud sunt quam abbreviatio

1 Vgl. über ihn M. Grabmann, Mittelalterliches Geistesleben I, 34; f.
Kardinal Ehrle, L'Agostinisnio e l'Aristotelismo 84.

2 Ptolomaeus Lucensis, Historia ecclesiastica, lib. 23, cap. 8. Muratori, SS.

rer. ital. XI, H53.



186 Romanus de Roma O. P. (f 1273) und

dictorum Fratris Thomae. Thomas hat ihm auch mit einer warmen
dedicatio seine Catena aurea in Marci Evangelium gewidmet. Der
Prolog seines in den Jahren 1260-1261 entstandenen, unter den Werken
des hl. Thomas gedruckten Sentenzenkommentars hat folgendes
biblisches Motto : Transite ad me omnes, qui concupiscitis me et gene-
rationibus meis implemini (Eccl. 24, 26). Mit den einzelnen Worten
dieses Textes wird die überragende Stellung der sapientia, der Theologie,
der sapientia divina gegenüber den anderen Wissenschaften, die sie

altitudine, pretiositate, communitate et fructuositate überstrahlt, in
sehr sinniger Weise abgeleitet. Bei der Erörterung der altitudo wird
die Hierarchie der Wissenschaften dargestellt : Habitant quidem in
infimis omnes mechanicae artes, quae circa particularia, in quibus
consistit operatio, versantur. In altis vero habitat scientia naturalis,
quae de sensibilibus universalem speculationem habet. In altioribus
vero commorantur aliae philosophiae scientiae, quae sua considera-
tione sensibilia transcendunt, intuitum tarnen rationis sequentes :

sed in altissimis habitat christianae sapientiae doctrina, quae intuitum
superat rationis. Die profunditas gründet in der Reinheit der Wahrheit

(propter veritatis puritatem), die communitas zeigt sich darin,
daß die hl. Wissenschaft auf allen Gebieten uns eine Leuchte ist (circa
omnia nos illustrât), die fructuositas besteht darin, daß sie nicht bloß

den Verstand erleuchtet, sondern auch den Willen entflammt : Haec

vero doctrina et intellectum sublimiter illuminât et affectum dulciter
accendit. Kardinal Hannibaldus de Hannibaldis zieht aus den vier
Vorzügen der sacre doctrina Folgerungen : Ratione altitudinis excellen-
tissimum habet doctorem, ratione pretiosae pulchritudinis requirit
desideratissimam auditorem, ratione communitatis habet multiformem
materiam, ratione fructuositatis replet suum auctorem omnibus spiri-
tualibus bonis. Er geht hier anschließend an das Wort des biblischen
Leitmotivs : et generationibus meis implemini auf den Inhalt der vier
Sentenzenbücher ein, die unter dem Gesichtspunkt der generatio
betrachtet und unterschieden werden. Das erste Buch handelt von der

generatio divina, qua Filius a Patre ab aeterno genitus est und von der

processio divini amoris, qui est Spiritus Sanctus. Der Gegenstand
des zweiten Buches ist die generatio creaturae, qua temporaliter a Deo

procedit. Im Mittelpunkt des dritten Buches steht die generatio naturae

assumptae, qua Filius Dei temporaliter de Virgine natus est. Das

vierte Buch beschäftigt sich mit der generatio novae creaturae, per

quam in Alios Dei regeneramur ecclesiasticis sacramentis. Ratione



der Prolog seines Sentenzenkoramentares 187

tructuositatis erfüllt diese Wissenschaft den Zuhörer mit allen
geistlichen Gütern. Kunstvoll wird der Inhalt des prologus an Hand der
Bibelstelle am Schluß also zusammengefaßt : Transite ergo ad tanti
doctoris, divinae scilicet sapientiae, auditorium, concupiscite tarn
pretiosae pulchritudinis aspectum ; diligenter inspicite generationum
numerum, ut possitis acquirere plenitudinis fructum. Der
Sentenzenkommentar des Kardinals Annibaldo degli Annibaldeschi ist bisher,
obschon er seit langem gedruckt ist, für das Studium der Lehre des

hl. Thomas noch nicht genügend berücksichtigt worden. Raynerius
de Pisis führt ihn in seiner Pantheologia zur Bezeugung der Lehre
des Aquinaten überaus häufig an. Unter den Randglossen, die im
Cod. lat. 2165 der Wiener Nationalbibliothek aus alten Thomisten
dem Sentenzenkommentar des Johannes Quidort von Paris beigegeben
sind, finden sich auch einige größere Textstellen aus Hannibaldus.

Zum Kreise der italienischen Dominikanertheologen, die dem

engelgleichen Lehrer näher gestanden sind, zählt auch Bombolognus
von Bologna \ dessen Sentenzenkommentar in den Cod. lat. 733 (1506)
und 755 (1508) der Universitätsbibliothek in Bologna zusammen
überliefert ist. In einer längeren Notiz auf der Innenseite des vorderen
Einbanddeckels von Cod. 733 ist gesagt : Qui fuit contemporaneus
venerandi doctoris et venerandi patris Thomae de Aquino eiusdem

ordinis predicatorum, qui nondum fecerat Summam in Theologia.
Anima utriusque doctoris requiescat in pace. Amen. Amen. Der
verhältnismäßig kurze prologus seines Sentenzenkommentars hat
folgenden Bibeltext zum Motto : Quid est sapientia et quemadmodum
facta sit, referam : et non abscondam a vobis sacramenta Dei, sed ab

initio nativitatis investigabo et ponam in lucem scientiam illius et

non praeteribo veritatem (Sap. 6). Diese Schriftworte werden auf
den Inhalt der vier Sentenzenbücher ähnlich wie beim hl. Thomas

angewendet : ex quibus breviter et per ordinem potest colligi materia
intentionum 4 librorum sententiarum. Et possent hec verba esse

magistri Petri Lombardi, qui hoc opus sententiarum composuit, ad

auditores et discipulos (Cod. 733, fol. lr).

1 Vgl. über ihn Kardinal Ehrle, L'Agostinismo et l'Aristotelismo, 59.

M. Grabmann, Mittelalterliches Geistesleben I, 339 f. Derselbe, De theologia ut
scientia argumentativa secundum B. Albertum Magnum et S. Thomam Aqui-
natem. Angelicum XIV (1922) fasc. 1-2, Strena Garrigou-Lagrange, 39-60, speziell
44-46. Der Sentenzenkommentar des Bombolognus ist ähnlich wie derjenige des

Kardinals Hannibaldus in der Zeit zwischen dem Sentenzenkommentar und der
Summa theologia des hl. Thomas von Aquin entstanden.



188 Romanus de Roma O. P. (j 1273) und

Der Prolog des Sentenzenkommentars des Romanus de Roma
hat fast noch mehr als andere prologi und principia ein stark
rhetorisches Gepräge, ist ein rednerisches Prunkstück. In reichstem Maße

sind Allegorien benützt, ist eine getragene, begeisterte Darstellungsform
gewählt. Es gehören eben die prologi und principia zu der Literaturgattung

der sermones, der akademischen Reden. Zur akademischen

Berufsaufgabe des Magisters der Theologie gehörte neben der lectio,
der Vorlesung in Form der Erklärung eines Textbuches und der quaestio
der Abhaltung und Leitung von Disputationen (Quaestiones quod-
libetales und disputatae) auch der sermo, die religiöse Universitätsrede.
M. M. Davy hat in ihrem Werke : Les sermons universitaires parisiens
de 1230-1231 (Paris 1931) über diese scholastische Literaturgattung
wertvolle Untersuchungen angestellt und umfangreiche Texte veröffentlicht.

Desgleichen finden wir bei Lecoy de la Marche, La chaire française

au moyen âge (Paris 1886), wertvollen Aufschluß hierüber. Wir
besitzen solche sermones, die im Universitätskreise gehalten worden
sind, auch vom hl. Thomas von Aquin und besonders vom hl.
Bonaventura. In den Cod. 126, 127 und 129 der Universitätsbibliothek
zu Erlangen sind solche sermones mit Nennung der Verfasser in großer
Zahl überliefert.

Der ganze Prologus des Romanus de Roma ist mit Bibelzitaten
durchwoben. Die Theologen des 13. Jahrhunderts hatten eben die

ganze Heilige Schrift im Gedächtnis und konnten aus dieser unvergleichlichen

biblischen Ideenassoziation heraus Schrifttexte auf Schrifttexte
häufen. Außerdem finden sich in diesem prologus Zitate aus
Augustinus, aus dem Pseudo-Areopagiten, aus Anseimus und an einer Stelle

aus einer Schrift De rerum natura. Darunter ist ein ungedrucktes
handschriftlich sehr verbreitetes Werk seines Ordensgenossen Thomas

von Chantimpré zu verstehen. Dieser Prolog geht keineswegs in
rhetorischen Pathos auf, er entwickelt auch mit dem Schmuck allegori-
sierter Darstellung eine Fülle von Gedanken, die die Erhabenheit
der theologischen Wissenschaft beleuchten. Die an der Spitze stehende

Apokalypsestelle ist das Gewand, in welches diese inhaltlichen

Darlegungen wirkungsvoll gekleidet sind. Ein Gedanke, der in anderen

prologi weniger hervortritt, ist die Betonung der Bedeutung der Theologie

für die Kirche, die ein Abbild der himmlischen ecclesia triumphans
ist. Mit Benützung der Symbolik der Lage der Stadt an einem Fluße

wird gezeigt, wie der Kirche aus der Heiligen Schrift und Theologie

Anmut und Schönheit durch die Nähe der doctores, Reichtum durch



der Prolog seines Sentenzenkommentares 189

das Gold der vollkommenen Liebe und die kostbaren Edelsteine der

Tugenden, Festigkeit und Schutz in Versuchungen und Kämpfen
zuteil wird.

Mit Verwertung des biblischen Leitmotivs werden als Vorzüge
der theologischen Wissenschaft die Würde des Gegenstandes (materiae
dignitas), die Klarheit und Durchsichtigkeit der Darstellung (perspi-
cuitas evidentiae), die Erhabenheit des Ursprungs (origo) und — ein

Gesichtspunkt, der uns schon bei Annibaldus de Annibaldis begegnet
ist — die communitas, die fruchtbare Anwendbarkeit auf alle Menschen

und alle Verhältnisse in geistvollen Gedankengängen entwickelt. Die
materiae dignitas wird an dem Inhalt der vier Sentenzenbücher des

Petrus Lombardus unter dem Gesichtspunkt des lebendigen Wassers

aufgezeigt. Wesenhaft lebendiges Wasser wird geschöpft aus der
Erkenntnis des Trinitätsgeheimnisses, lebendiges Wasser durch
Teilnahme aus der Betrachtung der Geschöpfe, lebendiges Wasser durch
Vereinigung aus der Ergründung der Incarnatio, lebendiges Wasser
durch Symbolik und Kausalität aus der Sakramententheologie. Die

perspicuitas evidentiae zeigt sich darin, daß durch das Licht des Glaubens

und der Theologie die Kirche Gottes erleuchtet wird. Die Theologie
ist lucerna ecclesiae. Bei der Erörterung des Ursprunges (origo) der
hl. Wissenschaft wird eine dreifache causa efficiens unterschieden. Die

causa efficiens movens non mota ist der dreieinige Gott, die causa
efficiens movens per auctoritatem ratione divinitatis et mota per mys-
terium humanitatis ist Christus, die causa non movens mota sind die

doctores. Die causa finalis sacrae scripturae ist die Verbindung mit
Christus durch Glaube und Liebe und die Vereinigung mit Gott durch
die visio beatifica. Die communitas der hl. Wissenschaft besteht in
ihrer Heilsbedeutung für alle Menschen in allen Lebenslagen. An diesen

prologus schließen sich die tiefgründigen Untersuchungen des Romanus
über Wesen, Gegenstand, Arbeitsweise und Eigenschaften der
theologischen Wissenschaft. Diese theologische Einleitungslehre, die ich früher
kurz skizziert habe x, reiht sich würdig in das Gesamtbild der
theologischen Wissenschafts- und Methodenlehre der Hochscholastik ein,

das seine Leuchtkraft auch für die katholische Theologie der Gegenwart

keineswegs verloren hat.

1 M. Grabmann, Mittelalterliches Geistesleben I, 343 ff.



190 Romanus de Roma O. P. (f 1273) und

ANHANG

Text des prologus des Romanus de Roma 0. P. zu seinem Sentenzen¬
kommentar (Cod. Vat. Palat. lat. 331, fol. lr-lT).

Ostendit mihi flumen aque vive splendidum tamquam cristallum
procedens de sede Dei et agni in medio platearum eius. Apoc. ult. Revelata
fuerat Evangeliste Johanni eminentia civitatis superne ecclesie scilicet
triumphantis, cum viderat civitatem, cuius platee ex auro purissimo, porte
nitentes singulis margaritis Apoc. XX. Sed quia situs civitatis multum
decoratur ex adjacentia fluminis, ostensum est eidem evangeliste in verbis
propositis civitati illi fluminis affluentiam non deesse, per quod quidem
flumen aeterne jocunditatis abundantia, qua cives potantur superne
Jerusalem designantur, ut ex textu et glossis ibidem evidenter apparet. Sed

quia voluit Deus in nostro orbe similitudinem patrie celestis haberi, ut
habetur in glossa Genes. II, et nostra ecclesia etiam de celo descendit,
quidquid habet meriti soli Dei gratie imputando. Habet etiam ipsa
flumen suum sapientie scilicet salutaris. Est enim ecclesia orbis terre
super maria mundanarum procellarum fundata et super scripturarum
flumina preparata, ut habetur in principio. Posset sane, si diligenter
advertamus, sacra scriptura maris vocabulo nuncupari propter aquarum
et sapientie plenitudinem. Congregationes enim aquarum maria appel-
Iantur. Gen. I. Sed hoc ei nomen competit in ipsa plenitudine divini luminis,
qua Deus cognoscitur a seipso. Hoc enim mare vitreum simile cristallo,
quod in circuitu sedis Dei videt evangelista Johannes Apocal. III, posset
etiam dici fons propter continuam scaturitionem de cotidie devotione,
ubi studio novus sensus aperitur nova misteria revelantur. Unde vocatur
in Canticis fons ortorum. Posset etiam dici puteus propter multam profun-
ditatem. Aqua enim profunda verba sunt scripture ex ore viri Christi
vel cuiusdam doctoris Spiritu Sancto inspirati Prov. XVIII. Unde Augustinus

ad Volusianum : Tanta est christianarum profunditas literarum, ut
cotidie in eis proficerem si eas totus a pueritia usque ad decrepitam senec-
tutem, maximo animo summo studio meliori ingenio conarer addiscere.
Unde in Canticis de ea dicitur, quod est puteus aquarum viventium
Cant. IIII. Tarnen appropriate loquendo sacra scriptura mare dici potest,
prout est in ipso fonte divini luminis. Hoc est mare vitreum simile
cristallo, quod in circuitu sedis Dei vidit evangelista Johannes, ut habetur
Apoc. IIII. In circuitu quippe sedis Dei scripturam non immerito vidit
utpote ipsam plenarie intellectus divini supra seipsum reflexione sciebat
consistere. Ipsa vera sapientia, prout revelata est patribus ante legem,
puteus proprie dicebatur, de quo puteo bibit Jacob et alii patriarchae.
Sed adhuc puteus altus erat et unde hauriunt pauci habebant iuxta ea,

que leguntur Joanni IIII dicta a muliere samaritana. Eadem vero sapientia
scripturarum, prout iam per legem scaturire incepit, fontis nomen accepit.
Ipsa enim est fons sempiterni fluminis, quo potati sunt filii Israel in deserto
sapientie. Postquam fons sapientie vcrbum Dei redundavit ut torrens,
ut habetur Prov. XVIII, nubesque aeris predicatores scilicet et doctorcs



der Prolog seines Sentenzenkommentares 191

effuderunt pluviam super faciem terre, fons puteus crevit in fluvium
maximum salutaris doctrine fluentis copiosissime dilatans, quia sicut olim,
postquam virga bis percussa est petra, emanaverunt aque latissime, ita
ut populus biberet et iumenta. In Num. XX. Et deducta sunt tamquam
flumina aque, ut habetur in psalmo (LXXVII). Sicut aque sapientie
salutaris, que in plenitudine divinitatis nobis inaccessibilis et inpotabilis erat,
quodam modo facta est in sacra scriptura nostris usibus et potibus apta
et pro modica brevique legis doctrina diffusius precepta evangelica redun-
darunt. Congrue igitur scriptura modernis temporibus nomine fluminis
appellatur, cuius impetus letificat civitatem Dei, quia sicut alie civitates
a situ fluminis habent amenitatem a navigio divitias a profundo munimen,
non potest ei non esse paradysus, qui huic voluptatis fluvio iungatur.
Quod videns Balaam in spiritu exclamavit : Quam pulchra tabernacula
tua Jacob et tentoria tua Israel sicut valles nemorose quasi orti iuxta
fluvios sicut tabernacula, que fixit dominus quasi cedri prope aquas
(Num. XXIV) quasi diceret quam pulchritudinem habent civitates a pro-
pinquitate nemorum a reduntantia fluviorum, earn habent tabernacula
ecclesie a doctoribus, sub quorum umbra ad sue concupiscentie refugium
requiescunt fideles et in quorum doctrina quasi in quibusdam umbris et
opacis nemoribus (fol. lrb) delectantur et a fluviis scripturarum, a quibus
amenitatem et fructum recipiunt sicut a fluminibus orti. Et plus addit,
quod ecclesia talibus irrigata irriguis triumphantis gloriam imitatur, ubi
sunt tabernacula, que sepit domus et cedri prope aquas angeli sc. iuxta
plenitudinem cognitionis divine. Non solum et amenitatem, sed et divitias
ab hoc flumine ecclesia accipit sicut habetur in psalmo (LXIV) : Visitasti
terram et inebriasti earn multiplicasti locupletare earn. Et quare Quia
flumen Dei repletum est aquis, quod dicit ex hoc, quod plenitudo sapientie
in sacra pagina instar fluminis redundavit, divitie multiplices ecclesie
accesserunt. Juxta hoc enim flumen invenitur aurum optimum caritatis
perfecte et berillus et lapis onichinus, per quos diversa genera virtutum
designantur. Sed he divitie non accedunt nisi terra visitetur a sole iustitie
et ad lumen gratie a peccatorum tenebris renovetur et nisi mens inebrietur
in scripturarum amore ab aliis scientiis abstrahatur. Ab hoc etiam flumine
habet munimen ecclesia Ez. II Christus munivit civitatem ecclesie
et quomodo duxit in medium aquam sapientie scilicet salutaris.
Est enim scriptura fluminis torrens, qui lapidem caliginis in tenebris
inundatum et umbram mortis (Job XXVIII) eius scilicet temptationes
dividit a populo peregrinante cetu fidelium christianorum eorum dumtaxat,
qui manentem civitatem non habent in terris, sed futuram inquirunt,
dividit inquam, ut ei provalere non possint. Unde sicut habetur Ysa. XI
non nocebunt serpentes scilicet demones et non occident in monte sancto
monte scilicet ecclesie. Et quare, quia repleta est terra scientia Domini,
cuius exemplum habetur in temptatione dominica, ubi scripturarum iaculis
omnis (temptatio) dyabolica est frustrata. Matth. IUI.

Illud ergo flumen sacre scripture in verbis propositis commendatur
a IIllor, que flumen commendabile reddunt a materie scilicet dignitate,
cum dicitur aque vive, a perspicuitate, cum dicitur splendidum tamquam



192 Romanus de Roma O. P. (f 1273) und

crislallum, ab eminentia originis cum subjungitur procedens de sede Dei
et agni, a communitate, cum dicitur in medio planetarum eins.

Commendatur ergo primo a materie dignitatc, cum dicitur aque vive.
Bene autem aque vive hoc flumen esse dicitur, quia in eo hauritur aqua
vivens per essentiam in cognitione Trinitatis, aqua vivens per participa -

tionem in cognitione creature, aqua vivens per unionem in notitia incar-
nationis, aqua vivens per significationem et causam in sacramentorum
manifestatione. Primum vivens comparatur aque, de qua si aliquis bibit,
non sitiet iterum. Joan. IUI. Ita mentem Dei cognitione imbutam ulterius
sitire non convenit, quia fit in ea fons aque salientis in vitam eternam.
In cognitione (Trinitatis) vita eterna Dei quodam modo pregustatur. In
ea quippe tot fontes scaturiunt, quot ad eternorum amorem desideriis
inflammatur, quibus desideriis ignis concupiscentie extinguitur iuxta illud
Ecclesiastici III : Ignem ardentem extinguit aqua et mens Spiritus Sancti
humore saginatur et quodammodo satiatur. Secundum vivens, creatura
scilicet, comparatur aque, quia ad modum aque sua fiuxibilitate tendit
ad nichilum et a sua separata origine viventis nomen amittit. Omnes enim
morimur et quasi aque dilabimur in terram, que non revertuntur. II R. XIIII.
Tertium vivens Christi scilicet incarnatio aque comparatur, quia sicut
aqua suo pondéré ima petit, sic Dei Filius sue caritatis immenso pondéré
seipsum exinanivit formam servi accipiens tandem factus est obediens

usque ad mortem, cum ipse de se dicit in Ecclesiastico : Ego quasi fluvius
dorix. Fluvio dorix i. fluvio rapidissimo Dei Filius comparatur, quia nullo
persecutionis obstaculo a cursu humilitatis sue potuit impediri, quin aquis
gratiarum et virtutum per orbem latissime fluat. Ex utraque enim parte
huius fluminis est lignum vite afferens fructus XII quia sue divinitatis
beneficiis et humanitatis exemplis ascensiones in corde nostro disponamus
et de virtute perfecte proficiamus in virtutem, que profecto per fructus XII
significatur. Apoc. ult. Quartum vivens sacramenta scilicet aque vive
comparantur propter mortuorum vivificationem. Est enim sacramentalis
gratia torrens, qui si pervenerit ad mare quantumcumque mortuum cor
scilicet in peccatorum amaritudine demersum continuus vivificat istud,
sicut habetur Ezechiel XVII. Vere ergo (fol. lva) flumen aque vive sacra
scriptura dicitur, in qua vita glorie prelibatur, quod fit in primo huius
operis, vitam nature manifestât in secundo, vitalis operatio perficitur,
quia in torrente passionis Christi aqua viva reperitur in tertio, vita perdita
restauratur in quarto. Et sic patet materia huius operis, quia de vivente
principaliter hic agitur. Hic enim liber vite testamentum dicitur et agnitio
veritatis Eccl. XXIIII.

Secundo commendatur hoc flumen a perspicuitate evidentie splendidum
sicut cristallum. Vere splendet sacra scriptura, quia in ea sicut in ceteris
aquis resplendent vultus perspicientium Prov. XXVII., immo certius
quam in aquis. Unde auditor scripture comparatur viro consideranti
vultum nativitatis sue in speculo Jacob I. Splendet, quia splendcre facit.
Si enim splendida facta est faciès Moysi ex consortio sermonis Dei, splendere
debet mens humana, que in scriptura quodammodo facie ad faciem cum
Deo colloquitur. Splendet sicut et cetere aque, quia sua perspicuitate



der Prolog seines Sentenzenkommentares 193

manifestât occulta et nequit turbida fieri sicut alie aque. Ideo comparatur
cristallo ad notandum, quod in sua perspicuitate habet etiam veritatem.
In cristallo litera sub maioris quantitate representatur et sie magis visibilis
fit et in scriptura, que sunt occulta et subtilia, quodammodo sensibilia
et quasi magis visibilia proponuntur in scriptura sicut et cristallus cum
sua perspicuitate habet luciditatem et sie quodammodo illuminandi vir-
tutem et sic sacra scriptura comparatur merito cristallo, quia est sicut
lucerna quedam ecclesie. Propter quod dicitur in Apoc., quod lumen
ecclesie simile est lapidi jaspidi et cristallo, ut per lapidem jaspidem virtutem
fidei intelligamus, per cristallum luciditatem scripture. Cristallus, sicut
habetur ex libro de natura rerum 1, si teratur et melli admisceatur et potetur,
replet ubera lacté, sic sacra scriptura, si teritur i. diligenti discussione

per intelligentiam masticatur, melle divine gratie coopérante doctores et
predicatores lacté replet doctrine, quo parvuli nutriuntur. Unde in Ysa.
LXVI de Jerusalem dicitur : Gaudete cum ea venite, ut repleamini ab
uberibus consolationis eius et gratie. Ecce declinabo super earn quasi
flumen pacis i. sacra scriptura in Jerusalem i. (in ecclesia) redundare uberibus
i. doctoribus ecclesie doctrina replens cum gaudio poculis lac doctrine
inggerere ac mulgere. A fidei lumine enim et scripturis illuminatur ecclesia
et reeipit claritatem, de cristallo ita dicitur et ad sensum videmus, quod
si opponatur radiis solis inflammabile ex adverso splendori eius oppositum,
continue inflammatur propter radiorum solis collectionem, que fit ibidem,
ut alibi traditur. Et in hoc etiam sacra scriptura potest comparari
cristallo. Est enim scriptura firmamentum, quod sub specie cristalli horribilis
super capita animalium vidit Propheta Ezechiel. Firmamentum sole

iustitie et stellis splendentibus ornatum sacra scriptura est. In isto firma-
mento sicut in cristallo colliguntur radii solis, quia in eo tripliciter sol
iustitie radios igneos exsufflat, dum ad amorem divinum excitât in sensu
allegorico anagogico et morali et quid sequitur de medio animalium cordium
scilicet in sacra scriptura studentium ignis egreditur, dum mediante scriptura

quasi quodam cristallo ardentius inflammatur.
Tertio commendatur hoc flumen ab origine, cum dicitur : de sede Dei

et agni. Originis sacre scripture Moyses commendavit amenitatem dixit
flumen hoc egredi de loco voluptatis Gen. II. Altitudinem Salomon volens
exprimere dixit has aquas viventes de Libano, qui est mons altus, effluere
Cant. IUI. Dignitatem expressit Ezechiel, cum dixit has aquas de sanetuario
egredi. Ez. XVII. Sed evangelista Joannes uno verbo abbreviato omnes
istas conditiones nobilitates et multo plures expressit, cum dixit hoc flumen
de sede Dei et agni procedere. Deus est enim paradysus et suorum beati-
tudo sanctorum solus altissimus et in altissimis habitans sanctificatio
nostra et brevitatem omnium perfectionum in se prebens secundum Diony-
sium et quo melius exeogitare non potest secundum Anselmum. Dicere

ergo hoc flumen de sede Dei procedere nichil aliud est quam scripture
originem in omni proprietate nobili commendabilem demonstrare. Unde

1 Darunter ist das ungedruckte Werk De rerum natura des Thomas von
Chantimpré O. P. gemeint.

Divus Thomas 13



194 Romanus de Roma O. P. (f 1273) und

merito secundum Augustinum XI. de civitate Dei in principio omnium
igitur sibi gentium literas, omnium ingeniorum eloquia humanorum sacra
scriptura divina precellens auctoritate subiecit. In hiis etiam verbis causa
efficiens huius libri exprimitur. Causa scilicet movens non mota Deus
unus. Est enim altissimus omnium, qui creavit sapientiam in spiritu sancto
Eccl. I. Causa efficiens movens per auctoritatem ratione divinitatis (fol. lTb)
et mota per misterium ratione humanitatis cum dicitur agni. Sicut enim
aqua a mari quibusdam terre spongiositatibus et concavitatibus, lava
prorumpit in fontem et a fonte decurrit in flumina, sie sapientia salutaris
in Christo tamquam in monte concavo reeepta per humilitatem et a mari
divinitatis fervore sue caritatis quasi spongiositate quadam attracta doc-
trinis eius salutaribus prorumpit in fontem, quod fonte omnium scriptura-
rum sanetarum flumina emanaverunt. Ipse enim de se dicit in Eccle-
siastico (XXIV) : Ego sapientia effudi flumina quasi aqueduetus nobis
est divina sapientia propinata. Tangitur etiam causa efficiens mota non
movens doctores scilicet. Tales enim decet esse sacre scripture doctores,
in quibus Deus et agnus sedeant per Privilegium gratie singularis, ut habetur
in glossa ibidem. Unde in psalmo (LXXIX) dicitur sedebit super Cherubim
i. super doctores, quos decet pre multitudine scientie coruscare. Innuitur
etiam in eisdem verbis causa finalis. Ad locum enim, unde exeunt flumina,
revertuntur et tantum ascendit aqua quantum descendit. Unde flumen,
quod a sede Dei procedit ad sedem Dei et agni finaliter reducitur. Hic
enim est finis scripture, ut agno per fidem et caritatem nos uniat et Deo

per visionem perfectam sicut habetur Is. XX.
Hec etiam scripta sunt, ut credatis fide scilicet per dilectionem opérante,

quod Christus est Filius Dei et ut credentes vitam hebeatis in nomine
ipsius. Hec est vita eterna, ut cognoscamus verum Deum et quem misit
Jesum Christum. Hic est finis omnium scientiarum finem precellens. Cum
enim alii philosophi in conquirendis rerum causis et quinam esset vivendi
modus ingénia sua studioque concreverunt, theologi Deo cognito reperiunt,
ubi sit et lux percipiende veritatis et ratio institute universitatis et fons
bibende felicitatis.

Ultimo commendatur hoc flumen communitate cum dicitur in medio
platearum eins. Aque enim sapientie salutaris omnibus patent. Propter
quod ad has aquas Ysa. VII omnes indifferenter invitât cum dicit : Omnes
sitientes venite ad aquas. Aque iste omnibus sufficiunt. Iste enim sunt
aque, quibus universa irrigantur sicut habetur Jo. V. Universa siquidem
sacra scriptura irrigat, cum omni generi omni statui hominum pro modo
sue conditionis sufficienter consulit et medetur. Utinam illis aquis sapientie
multiplicitas in nobis, ut habetur Gen. VII archa cordium nostrorum ele-

vetur in sublime contemplationis divine in presenti per speculum, in futuro
per speciem ipso prestante, qui est benedictus in secula seculorum. Amen.


	Romanus de Roma O.P. († 1273) und der Prolog seines Sentenzenkommentares

