Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 19 (1941)

Artikel: Teilnahme an Gott : eine spekulative Skizze
Autor: Soukup, Leopold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762750

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762750
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Teilnahme an Gott.
Eine spekulative Skizze.

Von Dr. Leopold SOUKUP O.S. B.

I.

Der wesenhaft im Menschen griindende Drang, iiber sich selbst
hinauszuwachsen, weist auf eine aus seinem Innern hervorwachsende
Sehnsucht nach dem Unendlichen und — das in Wahrheit Unendliche
nennen wir ja Gott — damit auf eine Teilnahme an Gott selbst, die
der Mensch mit allen seinen Fasern zu suchen scheint. Damit aber
ersteht fiir den Geist die bedeutsame Frage, ob eine derartige Teil-
nahme an Gott fiir den Menschen iiberhaupt moglich und daher er-
reichbar ist, und, falls dies zutrifft, worin diese Teilnahme besteht.

Die Frage nach der prinzipiellen Moglichkeit scheint mit folgendem
Argument eine Antwort zu bekommen : Was immer eine Natur mit
nicht miBverstindlicher Klarheit fordert, kann nicht unmdglich, das
heiBt in sich widersprechend sein; denn sonst wiirde die Natur sich
selbst als ein innerer Widerspruch darstellen. Damit scheint auch aus
der Tatsache, daB der Mensch eine unersittliche Sehnsucht nach un-
endlichem Gliick und damit nach einer Teilnahme an Gott in sich
fiihlt, die prinzipielle Moglichkeit einer solchen nicht widersprechend
und daher ausgeschlossen zu sein. Freilich darf man nicht iibersehen,
daB die Frage nach dem Wie dieser Teilnahme derart schwierig ist,
daB ihre Losung die Méglichkeit selber wiederum in Frage zu stellen
droht. Erst an dieser Frage wird die volle GréBe und Tiefe dieser
Sache sichtbar. Im folgenden soll nur ein skizzenhafter Versuch
gemacht werden, sich in diese schwierige Problematik hineinzutasten
und schrittweise etwas Licht in das Dunkel zu leiten.

Es ist eine immer wiederkehrende Auffassung, jedes Ding gelte,
sofern es eben ein Sein hat, als eine Teilnahme am ersten Seienden, an
Gott. Man sagt : Jedes Seiende stellt dadurch, daB es isf, d. h. ein Sein
besitzt, eine Teilnahme am gottlichen Sein dar. Was eigentlich damit
gesagt ist, ist keineswegs von vorneherein klar. Schon allein die



158 Teilnahme an Gott

Tatsache, daB ihre Deutung zwei ginzlich entgegengesetzte Ergebnisse
ergab, beweist diese Behauptung. Die einen erlebten die gemeinsame
Teilnahme am Sein, in der sich alles Seiende teilt, derart stark und
unterschieden aus ihrer mehr gefiihlsméBigen Erkenntniseinstellung die
causa efficiens nicht klar von der causa formalis, wobei ihnen das vollig
andere des gottlichen Seins entging, daB sie die Dinge schlechthin in
dieses gemeinsame Ursein aufgehen lieBen und damit in einen
Pantheismus abglitten. Der transzendente Theismus dagegen hat
bisweilen eine beinahe uniiberbriickbare Kluft zwischen dem endlichen
und unendlichen, géttlichen Sein aufzurichten versucht.

Die Schwierigkeit, die mit der aufgezeigten Problematik verbunden
ist, wird dem philosophisch Gebildeten noch klarer werden, wenn er
erkennt, daB die aufgeworfene Frage mit der Urfrage aller Metaphysik
zusammenhingt : Was ist es mit dem Sein iiberhaupt ? Denn erst
wenn wir einigermaBen auf diese Frage antworten koénnen, konnen
wir an die Losung der Probleme herantreten, die sich aus dem Zu-
sammenhang des endlichen mit dem unendlichen, das ist géttlichen
Sein ergeben. Denn die Frage nach der Teilnahme alles Seienden an
Gott besteht in der Aufdeckung dieses genannten Zusammenhanges.

Soll nidmlich ein auBergottliches, geschopfliches Wesen an Gott
Anteil haben, dann muB irgendein gemeinsames Moment dieser
beiden bestehen. Denn teilnehmen besagt nach Thomas (Met. lect. 10)
soviel wie etwas von einem andern feilweise empfangen oder ergreifen
(partem capere). Also der Teilnehmende mufl irgendetwas von dem,
an dem er teilnimmt, erhalten. Wie kann aber so etwas bei Gott ver-
standen werden, wo doch Gott ein geistiges und daher unteilbares und
dazu das unendliche Wesen ist, das aus diesem Grunde jede Teilung
ausschlieBt ? Im eigentlichen Sinne scheint nidmlich der Begriff der
Teilnahme nur vom Stofflichen, Ausgedehnten zu gelten. Denn nur
bei diesem kann man ja «einen Teil ergreifen », wenn man das Wort
in seiner wortlichen Bedeutung nimmt. So kann man von teilnehmen
an einem Mahle reden, da jeder Teilnehmer einen Teil der vorgesetzten
Speisen erhilt. Wenn man also von einer Teilnahme an Gott spricht,
so muB jedenfalls der Begriff : Teilnahme in einem weiteren, analogen
Sinn angewandt werden. Man konnte ja die Frage stellen : Vielleicht
besteht die Moglichkeit, etwas von Gott zu ergreifen, zu haben, was
doch nicht Er selbst ist, und nichtsdestoweniger auch in einer anderen
als wie in einer gottlichen Seinsweise bestehen kann. Vielleicht ist
etwas in Gott, was sowohl gottlich und in unendlicher Seinsweise



Teilnahme an Gott 159

bestehen kann als auch als Geschépf und dann in der Begrenztheit
einer endlichen Seinsweise sein Dasein hat. Unter dieser Voraus-
setzung hat dann jedes Geschopf etwas von Gott — eben jenes
Gemeinsame — und ist dabei doch nicht Gott selbst und in diesem
Sinne wire es dann vollkommen angebracht, von einer Teilnahme an
Gott zu sprechen.

Die damit angeschnittene Frage wurde seit dem Bestehen einer
wahren Metaphysik behandelt und hat eine Art klassischer Losung in
der scholastischen Lehre von der analogia entis gefunden. Nach ihr
ist jenes Etwas, was sich in Gott findet und zugleich auch in einer
geschopflich-endlichen Seinsweise bestehen kann, das, was man gemeinig-
lich das Sein nennt. Gott 4st, das heiBt: er hat Sein, nimlich géttliches
Sein ; und ebenso gilt auch : ein Geschopf isf, denn auch es besitzt
Sein, endliches Sein. Es handelt sich da und dort um die Tatsache
eines Besitzverhiltnisses. Bei Gott besitzt Gott sein gottliches Sein, beim
Geschopf besitzt dieses sein geschopfliches Sein; in beiden Fillen besteht
das Verhiltnis des Besitzers zum Besitztum zurecht, jedesmal geht es
um einen Seinsbesitz. Obwohl es sich da um ein Verhiltnis — relatio —
handelt, das in Gott toto caelo anders realisiert ist als wie bei einem
Geschopf, — bedeutet doch in Gott Seinsbesitz soviel wie Selbstbesitz,
da Gott ja sein Sein selbst ist in absoluter Identitit ; bei ihm ist die
Wesenheit und das diese erfiillende Dasein einunddasselbe, wihrend
bei den Geschopfen die Wesenheit und das diese aktualisierende Dasein,
somit Besitzer und Besitztum real verschieden sind —, der Tatbestand
eines Besitzverhiltnisses ist da wie dort einwandfrei gewahrt!. Der
denkende Geist erkennt bei beiden eine teilweise Ahnlichkeit, ja Gleich-
heit ; denn das Verhiltnis des Seinsbesitzes ist da und dort konkreti-
siert 2. Die Anteilnahme der Geschiépfe an Gott besteht demnach
darin, daB sie ebenso wie Gott Besitzer 1hres Seins sind, freilich keines-
wegs in gleicher Weise wie Gott, sondern bloB als ein sehr ferner Ab-
glanz jenes Vollbesitzes, wie sich Gott allein seiner selbst erfreut.
Beides aber ist Besitztum : die mit seinem Besitztum in unzertrenn-
licher Art verbundene Seinsweise des gottlichen Selbstbesitzes und die

1 Gott als selbstbewuBtes, absolutes Sein kann in iihnlicher, analoger Weise
als ein sich selbst, das ist sein eigen Sein besitzendes Wesen verstanden werden
wie der freie, selbstbewufBte menschliche Geist auch eine Art von Selbstbesitz
an sich erlebnisgemdB erfihrt.

2 Vgl. vom Verfasser, Vom Wesen und der Entscheidung des menschlichen
Geistes, in : Studia Anselmiana 7/8, Miscellanea philosophica R. P. Josepho Gredt
oblata, S. 211 ff.



160 Teilnahme an Gott

Seinsweise des Geschopfes, das stets nur von Augenblick zu Augen-
blick sein Sein von Gott zu Besitz erhilt ; dies letzte ist freilich die
allerschwiichste Form jeglichen Besitzes. Weil aber der Seinsbesitz
etwas ist, was Gott wirklich innerlich zukommt und zugleich mit Recht
auch als etwas allen Geschopfen Innerliches ausgesagt werden kann,
kann man mit Recht bei diesen von einer Anteilnahme an Gott sprechen,
sofern sie als Seiende Seinsbesitzer darstellen.

In diesem Zusammenhang kann man auch fragen, inwieweit nicht
jede Wesenheit, sofern sie bereits eine Seinsmaiglichkeit darstellt, eine
Teilnahme an Gott ist. Jede Wesenheit ist ein seinsordnendes Prinzip.
Man konnte sie am ehesten mit einer Zahl vergleichen ; denn ebenso
wie diese Stoffliches ordnet, so ordnet eine Wesenheit das Sein. Die
Wesenheit : Baum macht eben ein Baum-Sein, wie die Wesenheit :
Mensch ein Mensch-Sein. Nun kénnte man fragen, ob dieses das Sein
ordnende Prinzip, die Wesenheit, nicht eine besondere Art von Teil-
nahme an Gott ist. Ein Abbild oder ein Abglanz Gottes in etwa teil-
nehmend an Gottes Wesenheit. Darauf scheint folgendes Antwort zu
geben : An sich ist ja die Wesenheit nichts real Bestehendes, und kann
gar nicht real bestehen. Sie stellt sich selbst als ein « Ordnungsprinzip »
vor, das heiBt als etwas, was fiir sich betrachtet gar nichts bedeutet,
sondern véllig um eines andern willen da ist. Die Wesenheit fiir sich
allein ist etwas total Abstraktes und hat nur ein Sein im denkenden
Geist ; real vermag sie nur vereint mit dem Sein zu bestehen, durch
das sie ihr reales Bestehen empfingt, wobei sie dieses zugleich zu einem
bestimmten, determinierten Sein ordnet. In dem Verhiiltnis des Seins-
besitzes — wie oben gezeigt — nimmt die Wesenheit die Rolle des
besitzenden Teiles ein. Und weil sie so notwendig zu diesem Verhiiltnis
gehort, kann man auch sagen, daB auch sie eine Teilnahme an Gott
ist, mehr in indirekter und entfernter Weise. Da es sich aber bei
geschopflichen Dingen stets nur um eine endliche Wesenheit handelt,
so spricht Wesenheit gerade das aus, was dem Geschopf seine bestimmte,
abgegrenzte (= determinierte) Gestalt gibt. Durch seine Wesenheit
ist ja gerade jedes Ding dieses und kein anderes ; die Wesenheit ist ja
gerade der Grund, die Ursache, welche die geschopflichen Dinge in ihre
Endlichkeit und damit in ihre Ungéttlichkeit hineinspannt. Die Wesen-
heit macht, daB das Ding ein solches Seiendes ist ; sie unterscheidet
die Dinge nicht bloB untereinander, sondern vor allem von Gott. Daraus
ersieht man, daB die Wesenheit keineswegs eine besondere Teilnahme
an Gott vorstellen kann, sie ist vielmehr gerade dasjenige Moment in



Teilnahme an Gott 161

den geschopflichen Dingen, das von Gott entfernt und damit sozusagen
Gott entgegengesetzt ist, wie alles Endliche dem Unendlichen ent-
gegengesetzt ist. Die geschaffenen Dinge sind eine Teilnahme an Gott,
sofern sie Seiende sind ; sofern sie solche Seiende sind — ihr Sosein ver-
danken sie ihrer geschopflich-endlichen Wesenheit — konstituieren sie
den « ganz anderen» Bereich des Geschopflichen.

11,

Eine andere Form der Teilnahme ist ohne Zweifel mit jedem wirk-
ursichlichen Zusammenhang gegeben. Etwas wirkursichlich verur-
sachen ist ja nichts anderes als jemand ein neues Sein geben. Und
niemand gibt, was er nicht schon hat. Demnach bedeutet wirkursich-
lich verursachen soviel wie etwas vom Eigenen einem andern mitteilen.
Und in dieser Hinsicht muB8 jede Wirkung einer Wirkursache eine
Teilnahme am Sein des Verursachenden darstellen. Nun wird im
Bereich des Geschopflichen eine Ursache bloB ein neues Sosein, das ist
eine neue Wesenheit, entweder substanzieller oder akzidenteller Art,
einem andern Ding iibermitteln konnen. Das Sein als solches, sofern
es Dasein bedeutet, ist ja etwas in sich Unbegrenztes, Unendliches,
was eine begrenzte endliche Ursache mitzuteilen gar nicht imstande ist.
Eine endliche Ursache vermag stets nur eine endliche Form, die sie
selbst in sich hat, einem andern Seienden mitzuteilen, wodurch dieses
gleichfalls an dieser Form Anteil gewinnt. Formen sind ja gleich Zahlen
in sich durchaus einfach (simplex) und unteilbar, und nur durch die
Mehrheit von Trigern einer bestimmten Form tritt diese selbst in mehr-
facher Zahl auf. In sich aber gesehen, ist und bleibt sie stets dieselbe.
Durch Vermittlung der Form, die, wie gezeigt, immer in sich einheitlich
und gleich bleibt, gewinnt die Wirkung auch Anteil an der Ursache.
So etwa wenn irgend etwas Rotes ein anderes rot firbt, dann sind zwar
zwei Rote da, aber das « Rotsein » an ihnen ist bei beiden vollig gleich.

An Gottes Form oder Wesenheit teilzunehmen ist aber einem
Geschopf schlechthin unmdéglich. Unendlich und endlich als Wesenheit
oder Formen schlieBen einander absolut aus. Anteil an Gott zu be-
kommen, ist nur dadurch méglich, daB etwas an seinem Dasein teil-
nimmt. Davon war aber schon die Rede. Es ist jedoch noch in einem
anderen Sinn moglich, bei der Wirkursichlichkeit von einer Teilnahme
zu sprechen. Jede Wirkursache muB, solange ihr Wirken dauert, mit
ihrer Wirkung wenigstens in einem seinsmiBigen Zusammenhang

Divus Thomas 11



162 Teilnahme an Gott

stehen ; wenigstens seinsmdbBigen deshalb, weil bei den Kdérpern noch
ein ortlicher Zusammenhang dazugefordert ist, denn «actio in distans
repugnat ». Bei unkorperlichen, das ist geistigen Dingen gilt dieser
Satz allgemeiner : Jede wirkende Wirkursache muB in einem besonderen,
seinsmdBigen Zusammenhang mit ihrer eben von ihr hervorgebrachten
Wirkung stehen. DaB dies wirklich zurechtbesteht, erhellt aus folgender
kurzer Uberlegung : Zwischen einer Wirkursache und einem Ding, auf
welche jene eben nicht einwirkt, besteht offenbar gar keine Beziehung
oder irgendeine andere, welche mit Wirkursichlichkeit an sich nichts
zu tun hat. Steht ein Ding unter dem wirkenden Einflu3 einer Wirk-
ursache, dann tritt es damit in eine neue, besondere Situation. Man
kann sagen : eine korperliche Ursache hat bei ihrer Wirkung ein Dort-
sein (ubi), eine unkoérperliche, also eine geistige Ursache bei der ihren
ein Dabeisein. Durch ihr Wirken ist sie bei ihrer Wirkung. Und es
ist klar, daB sie mit den andern Dingen, an denen sie nicht wirksam
ist, nicht in diesen spezifisch kausalen Zusammenhang kommt und
damit auch nicht zu ihnen in einer realen Beziehung steht. Diesen
seinsmidBigen Zusammenhang, in dem ein Wirkender mit dem eben
von ihm Gewirkten steht, konnte man eine seinsmiBige, ontische Be-
rithrung nennen. Und durch diese Beriihrung kommt die Wirkung zu
einer wahren Teilnahme an dem Wirkenden. Sie ist ja in einem wesen-
haften Zusammenhang mit dessen Wirken getreten, dieses wieder ist
unzertrennlich mit dem Sein des Wirkenden verbunden ; erflieBt ja
jedes Wirken notwendig aus dem Sein des Wirkenden gemiB dem
unumstoBlichen Axiom : agere sequitur esse.

Man kann also bereits schlechthin bei jeder Wirkung sagen, sie
sei eine Teilnahme an dem Wirkenden ; denn sofern sie und weil sie
Wirkung ist, beansprucht sie gewissermaBen einen Teil des Wirkenden
fiir sich !. Bei Gott, der durch sein seinserhaltendes Wirken andauernd
an allen Geschopfen seine Wirkursichlichkeit ausiibt, muB nun das

1 Zwar scheinen wir gleichsam gefiihlsmiBig die Auffassung zu haben, daB
Teilnahme etwas ausschlieBlich oder wenigstens betont Aktives darstelle. Der-
jenige, der Anteil hat, miisse Macht und Herrschaft iiber den haben, an dem er
Anteil hat. Dieses aktive Moment spielt zumindest bei dem ersten, konfusen
Begriff eine bedeutende Rolle ; eine passive, zunichst empfangende Teilnahme
dagegen erscheint fremd. Irgendwie besteht diese Betonung der aktiven Seite
bei der Teilnahme auch tatsichlich zurecht. Beispiele werden das erhellen : der
Druck eines Steines auf seine Unterlage bewirkt, daB diese eine Anteilnahme
an dem driickenden Stein gewinnt. Zugleich aber mu3 man sehr wohl beachten,
daB der Stein an diese Unterlage gebunden ist, falls er eben jene Druckwirkung
ausiiben soll. Oder, das Papier, auf dem ein Bleistift schreibt, hat einerseits an



Teilnahme an Gott 163

Gleiche gelten. Ja bei ihm ist die Teilnahme an seinem Sein sogar eine
unmittelbare, da bei Gott das Wirken schlechthin identisch mit seinem
Sein sein muB. Durch das Empfangen seines seinserhaltenden Wirkens
nehmen alle an seinem Wirken und damit an seinem Sein teil 1.

So stehen alle Geschopfe einfach dadurch, daB Gott sie alle ununter-
brochen durch seine seinserhaltende Kraft beriihren muB, in einem
dauernden Kontakt mit ihr. Er beschenkt sie mit ihrem Sein, ohne
das sie ins Nichts zerrinnen wiirden, und in diesem Beschenktwerden
besteht eine sehr innige Anteilnahme an Gott ; sie ist eine unmittel-
bare Nihe Gottes, ja ein voélliges Durchdrungensein von Gott. Die
anteilnehmende Verbundenheit mit Gott duBert sich geradezu erlebnis-
miBig in einer oft fiihlbaren Abhingigkeit von einem anderen, héheren
Wesen. Rilke hat dieses Gefiihl einmal sehr fein ausgedriickt :

Nur eine schmale Wand ist zwischen uns
durch Zufall ; denn es konnte sein :

ein Rufen deines oder meines Mundes —

und sie bricht ein ganz ohne Lirm und Laut.
Aus deinen Bildern ist sie aufgebaut.

(Aus dem Stundenbuch.)

Philosophisch ausgedriickt verbirgt sich hinter diesem Gefiihl inneren
Behaftetseins die Tatsache, daB jedes Geschépf durch und durch von
der passio, der realen Kategorie kausaler Abhingigkeit und zwar von
Gott, behaftet ist.

III.

Eine vollig neue Problematik in dieser Frage nach der Teilnahme
an Gott ergibt sich aus der Tatsache des korperlich-geistigen Wesens,
wie es der Mensch darstellt. Fiir das Folgende ist das tatsichliche
Bestehen des Menschen als korperlich-geistige Einheit Voraussetzung.
Der Geist, in sich betrachtet, ganz abgesehen, ob er mit einem Korper

diesem Anteil, anderseits bindet er ihn aber auch an einen ganz bestimmten Ort.
Und in diesem Sinn iibt auch der Anteilnehmende eine Art Macht und Herrschaft
— also eine Art Aktivitit — iiber dem aus, an dem er teil hat. Ja selbst von
Gott gilt in etwa das Gleiche, wie sich sofort zeigen wird.

1 Gott bindet sich bei seinem Wirken an den Geschipfen selber an all’ die
Dinge, an denen er wirkt. Die unendliche Weite seines Wirkungsradius wird
durch sie auf endliche GroBen eingeengt. Die geschopflichen Dinge nehmen so
einen Teil seiner unendlichen Wirkméglichkeit in Anspruch.



164 Teilnahme an Gott

wesenhaft verbunden ist oder nicht, hat eine unendliche Spannweite.
Sein Erkenntnisstreben richtet sich inhaltlich auf das Seiende schlecht-
hin, das offenbar seinem Umfang nach keinerlei Begrenzung aufweist.
Damit ist aber ausgesprochen, daB der Geist, auch der menschliche,
innerlich und wesenhaft, eine Bezogenheit auf ein unendlich Seiendes
hat und zwar auf dessen Wesenserkenntnis !.

Einige Thomisten (Gredt) sprachen daher sehr mit Recht von
einem desiderium naturale visionis beatificae und meinten damit eine
transzendentale Bezogenheit des Geistes auf eine wesenhafte Erkenntnis
Gottes. Der Geist hat die Anlage, nicht aus eigenen Kriften, wohl
aber aus einer gnadenhaften Erhéhung durch Gott, diesen unmittelbar
und so wie er in sich ist, zu erkennen 2. Ja diese Anlage des Geistes,
so unmittelbar von Gott erfaBt werden zu kénnen, kann man geradezu
als das eigentliche Wesen des Geistes bezeichnen?®. Durch eine derartige
unmittelbare Erkenntnis Gottes, im wahren Sinn des Wortes eine
Schau Gottes, kommt aber eine vollig eigenartige Form der Teilnahme
an Gott zustande. Der Geist verhilt sich dabei gewissermaBen wie
eine causa materialis, wihrend Gott gleichsam die Rolle einer causa
formalis einnimmt. Der Geist ist dabei pure Potenz, reine Empfangs-
bereitschaft, deren volle Aktualisierung Gott allein vollziehen kann.
Und zwar muB dies durch eine unmittelbare, seinsmiBige Beriihrung
durch ihn selbst zustandekommen. Wenn man dabei Gott gleichsam
eine causalitas formalis, eine Formursichlichkeit, zuschreibt, so muB
der Ton dabei wesentlich auf das gleichsam, das quasi im Lateinischen,

1 Geistige Erkenntnis, die stets auf die Erfassung des Seins ihres Gegen-
standes ausgeht, — das Sein eines Dinges ist aber offenbar das, wodurch es eben
das ist, was es ist, also das Wesen (essentia est id, quo res est id, quod est) —,
ist stets ein Erkennen, das das Wesen der Dinge auszuschépfen versucht.

2 Zu dieser Erkenntnis ist unbedingt erforderlich, daB sich Gott selbst
unmittelbar dem Geiste — das gilt von jedem endlichen Geiste, ob er menschlich
oder der eines Engels ist — hingibt, vielleicht noch besser ausgedriickt, hinein-
gibt. Das ist etwas an sich véllig Gnadenhaftes und Ubernatiirliches, woraus
nicht nur das absolut Ubernatiirliche einer derartigen Gotteserkenntnis hervor-
geht, sondern auch, dal diese in jedem Zustand des Menschen, in dem Zustand
der Vereinigung mit dem Leib ebenso wie in dem der Trennung von diesem,
moglich ist. Im Zustand der Vereinigung mit dem Leib ist freilich das normale,
natiirliche Erkennen das der Abstraktion aus dem Phantasiebild. Nichts spricht
aber dagegen, daB nicht neben dieser mittelbaren natiirlichen Erkenntnis der
endlichen Dinge auch eine unmittelbare durch gnadenhaftes, iibernatiirliches Sich-
Schenken Gottes zustandekommen kann, wie dies bei Christus der Fall gewesen
ist. Im Sinne einer solchen Mdglichkeit kann man also sagen, daB das menschliche
Erkennen nicht notwendig abstraktiv ist.

3 Vgl. Vom Wesen und der Entscheidung des menschlichen Geistes, a. a. O,



Teilnahme an Gott 165

gelegt werden. Denn im eigentlichen Sinne kann natiirlich niemals
von Gott eine causalitas formalis ausgesagt werden, da dies ja Gott
zugleich in Abhingigkeit von einer entsprechenden causa materialis
bringen wiirde, wohl aber muB in Gott, der als actus purus alle Aktua-
litit berhaupt in sich schlieBen muB, auch die Aktualisierung der
Potenz des geschaffenen Geistes eminenter, das hei8t in {iberragender
Weise, enthalten sein. Und ebenso wie Gott bei der Menschwerdung
die Stelle einer menschlichen Person einnehmen konnte, weil er auch
diese Aktualitit eminenter in sich schlieBt, ebenso vermag er auch die
Empfangsbereitschaft, durch die jeder geschaffene Geist auf eine Be-
rithrung durch Gott selbst angelegt ist, zu erfiillen. Diese unmittel-
bare Beriihrung des Geistes durch Gott muBl ferner eine bewuBte sein,
da sie ja zur Ermoéglichung einer unmittelbaren Erkenntnis Gottes
geschieht. Denn eine wesenhafte Erkenntnis Gottes kann auf keinem
andern Weg als durch eine unmittelbare seinsmiBige Beriihrung durch
Gott selbst vor sich gehen. Gottes Unendlichkeit duldet keine Abbil-
dung in Form einer species impressa, da jedes Abbild als etwas AuBer-
gottliches sich wegen seiner damit gegebenen Endlichkeit wesenhaft
von Gott selbst unterscheidet. Deshalb bedarf es, um den Geist zu
einer aktuellen Erkenntnis Gottes selbst zu bestimmen, einer unmittel-
baren Gegenwart des Gegenstandes, das ist Gottes Dasein selbst.

Die der Erkenntnis dienende Gegenwart Gottes im geschaffenen
Geiste muB aber zugleich die hochstmoglichste Anteilnahme an Gott
darstellen, die fiir ein geschopfliches Wesen iiberhaupt erreichbar ist.
Es wird ja dabei derart von Gott durchdrungen, dal er geradezu dessen
neue und letzte Form genannt werden kann !. Diese Form der Anteil-
nahme an Gott steht vor dem denkenden Geist als eine Moglichkeit,
iiber deren Verwirklichung er einzig und allein durch eine positive
Offenbarung von seiten Gottes Kunde erlangen kann. Die Tatsich-
lichkeit der visio beata — um diese dreht es sich hier — wird nur im
Glauben gewiB3; ihre Mdglichkeit und ihre Bedeutung als hdochste
Anteilnahme eines Geschopfes an Gott aber vermag bereits der denkende
Geist festzustellen.

1 Vgl. Gredt, Elementa philosophiae Aristotelico-Thomisticae I, p. 356, nota.



	Teilnahme an Gott : eine spekulative Skizze

