
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 19 (1941)

Artikel: Teilnahme an Gott : eine spekulative Skizze

Autor: Soukup, Leopold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762750

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762750
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Teilnahme an Gott.
Eine spekulative Skizze.

Von Dr. Leopold SOUKUP O. S. B.

I.

Der wesenhaft im Menschen gründende Drang, über sich selbst
hinauszuwachsen, weist auf eine aus seinem Innern hervorwachsende
Sehnsucht nach dem Unendlichen und — das in Wahrheit Unendliche
nennen wir ja Gott — damit auf eine Teilnahme an Gott selbst, die
der Mensch mit allen seinen Fasern zu suchen scheint. Damit aber
ersteht für den Geist die bedeutsame Frage, ob eine derartige
Teilnahme an Gott für den Menschen überhaupt möglich und daher
erreichbar ist, und, falls dies zutrifft, worin diese Teilnahme besteht.

Die Frage nach der prinzipiellen Möglichkeit scheint mit folgendem
Argument eine Antwort zu bekommen : Was immer eine Natur mit
nicht mißverständlicher Klarheit fordert, kann nicht unmöglich, das

heißt in sich widersprechend sein ; denn sonst würde die Natur sich

selbst als ein innerer Widerspruch darstellen. Damit scheint auch aus
der Tatsache, daß der Mensch eine unersättliche Sehnsucht nach
unendlichem Glück und damit nach einer Teilnahme an Gott in sich

fühlt, die prinzipielle Möglichkeit einer solchen nicht widersprechend
und daher ausgeschlossen zu sein. Freilich darf man nicht übersehen,
daß die Frage nach dem Wie dieser Teilnahme derart schwierig ist,
daß ihre Lösung die Möglichkeit selber wiederum in Frage zu stellen
droht. Erst an dieser Frage wird die volle Größe und Tiefe dieser

Sache sichtbar. Im folgenden soll nur ein skizzenhafter Versuch

gemacht werden, sich in diese schwierige Problematik hineinzutasten
und schrittweise etwas Licht in das Dunkel zu leiten.

Es ist eine immer wiederkehrende Auffassung, jedes Ding gelte,
sofern es eben ein Sein hat, als eine Teilnahme am ersten Seienden, an
Gott. Man sagt : Jedes Seiende stellt dadurch, daß es ist, d. h. ein Sein

besitzt, eine Teilnahme am göttlichen Sein dar. Was eigentlich damit
gesagt ist, ist keineswegs von vorneherein klar. Schon allein die



158 Teilnahme an Gott

Tatsache, daß ihre Deutung zwei gänzlich entgegengesetzte Ergebnisse

ergab, beweist diese Behauptung. Die einen erlebten die gemeinsame
Teilnahme am Sein, in der sich alles Seiende teilt, derart stark und
unterschieden aus ihrer mehr gefühlsmäßigen Erkenntniseinstellung die

causa efficiens nicht klar von der causa formalis, wobei ihnen das völlig
andere des göttlichen Seins entging, daß sie die Dinge schlechthin in
dieses gemeinsame Ursein aufgehen ließen und damit in einen

Pantheismus abglitten. Der transzendente Theismus dagegen hat
bisweilen eine beinahe unüberbrückbare Kluft zwischen dem endlichen
und unendlichen, göttlichen Sein aufzurichten versucht.

Die Schwierigkeit, die mit der aufgezeigten Problematik verbunden
ist, wird dem philosophisch Gebildeten noch klarer werden, wenn er
erkennt, daß die aufgeworfene Frage mit der Urfrage aller Metaphysik
zusammenhängt : Was ist es mit dem Sein überhaupt Denn erst
wenn wir einigermaßen auf diese Frage antworten können, können
wir an die Lösung der Probleme herantreten, die sich aus dem
Zusammenhang des endlichen mit dem unendlichen, das ist göttlichen
Sein ergeben. Denn die Frage nach der Teilnahme alles Seienden an
Gott besteht in der Aufdeckung dieses genannten Zusammenhanges.

Soll nämlich ein außergöttliches, geschöpfliches Wesen an Gott
Anteil haben, dann muß irgendein gemeinsames Moment dieser

beiden bestehen. Denn teilnehmen besagt nach Thomas (Met. lect. 10)

soviel wie etwas von einem andern teilweise empfangen oder ergreifen
(partem capere). Also der Teilnehmende muß irgendetwas von dem,
an dem er teilnimmt, erhalten. Wie kann aber so etwas bei Gott
verstanden werden, wo doch Gott ein geistiges und daher unteilbares und
dazu das unendliche Wesen ist, das aus diesem Grunde jede Teilung
ausschließt Im eigentlichen Sinne scheint nämlich der Begriff der
Teilnahme nur vom Stofflichen, Ausgedehnten zu gelten. Denn nur
bei diesem kann man ja « einen Teil ergreifen », wenn man das Wort
in seiner wörtlichen Bedeutung nimmt. So kann man von teilnehmen
an einem Mahle reden, da jeder Teilnehmer einen Teil der vorgesetzten
Speisen erhält. Wenn man also von einer Teilnahme an Gott spricht,
so muß jedenfalls der Begriff : Teilnahme in einem weiteren, analogen
Sinn angewandt werden. Man könnte ja die Frage stellen : Vielleicht
besteht die Möglichkeit, etwas von Gott zu ergreifen, zu haben, was
doch nicht Er selbst ist, und nichtsdestoweniger auch in einer anderen

als wie in einer göttlichen Seinsweise bestehen kann. Vielleicht ist
etwas in Gott, was sowohl göttlich und in unendlicher Seinsweise



Teilnahme an Gott 159

bestehen kann als auch als Geschöpf und dann in der Begrenztheit
einer endlichen Seinsweise sein Dasein hat. Unter dieser Voraussetzung

hat dann jedes Geschöpf etwas von Gott — eben jenes
Gemeinsame — und ist dabei doch nicht Gott selbst und in diesem
Sinne wäre es dann vollkommen angebracht, von einer Teilnahme an
Gott zu sprechen.

Die damit angeschnittene Frage wurde seit dem Bestehen einer
wahren Metaphysik behandelt und hat eine Art klassischer Lösung in
der scholastischen Lehre von der analogia entis gefunden. Nach ihr
ist jenes Etwas, was sich in Gott findet und zugleich auch in einer

geschöpflich-endlichen Seinsweise bestehen kann, das, was man gemeiniglich

das Sein nennt. Gott ist, das heißt : er hat Sein, nämlich göttliches
Sein ; und ebenso gilt auch : ein Geschöpf ist, denn auch es besitzt
Sein, endliches Sein. Es handelt sich da und dort um die Tatsache
eines Besitzverhältnisses. Bei Gott besitzt Gott sein göttliches Sein, beim

Geschöpf besitzt dieses sein geschöpfliches Sein ; in beiden Fällen besteht
das Verhältnis des Besitzers zum Besitztum zurecht, jedesmal geht es

um einen Seinsbesitz. Obwohl es sich da um ein Verhältnis — relatio —
handelt, das in Gott toto caelo anders realisiert ist als wie bei einem

Geschöpf, — bedeutet doch in Gott Seinsbesitz soviel wie Selbstbesitz,
da Gott ja sein Sein selbst ist in absoluter Identität ; bei ihm ist die
Wesenheit und das diese erfüllende Dasein einunddasselbe, während
bei den Geschöpfen die Wesenheit und das diese aktualisierende Dasein,
somit Besitzer und Besitztum real verschieden sind —, der Tatbestand
eines Besitzverhältnisses ist da wie dort einwandfrei gewahrtx. Der
denkende Geist erkennt bei beiden eine teilweise Ähnlichkeit, ja Gleichheit

; denn das Verhältnis des Seinsbesitzes ist da und dort konkretisiert

2. Die Anteilnahme der Geschöpfe an Gott besteht demnach

darin, daß sie ebenso wie Gott Besitzer ihres Seins sind, freilich keineswegs

in gleicher Weise wie Gott, sondern bloß als ein sehr ferner
Abglanz jenes Vollbesitzes, wie sich Gott allein seiner selbst erfreut.
Beides aber ist Besitztum : die mit seinem Besitztum in unzertrennlicher

Art verbundene Seinsweise des göttlichen Selbstbesitzes und die

1 Gott als selbstbewußtes, absolutes Sein kann in ähnlicher, analoger Weise
als ein sich selbst, das ist sein eigen Sein besitzendes Wesen verstanden werden
wie der freie, selbstbewußte menschliche Geist auch eine Art von Selbstbesitz
an sich erlebnisgemäß erfährt.

2 Vgl. vom Verfasser, Vom Wesen und der Entscheidung des menschlichen
Geistes, in : Studia Anselmiana 7/8, Miscellanea philosophica R. P. Josepho Gredt
oblata, S. 211 ff.



160 Teilnahme an Gott

Seinsweise des Geschöpfes, das stets nur von Augenblick zu Augenblick

sein Sein von Gott zu Besitz erhält ; dies letzte ist freilich die
allerschwächste Form jeglichen Besitzes. Weil aber der Seinsbesitz

etwas ist, was Gott wirklich innerlich zukommt und zugleich mit Recht
auch als etwas allen Geschöpfen Innerliches ausgesagt werden kann,
kann man mit Recht bei diesen von einer Anteilnahme an Gott sprechen,
sofern sie als Seiende Seinsbesitzer darstellen.

In diesem Zusammenhang kann man auch fragen, inwieweit nicht
jede Wesenheit, sofern sie bereits eine Seinsmöglichkeit darstellt, eine

Teilnahme an Gott ist. Jede Wesenheit ist ein seinsordnendes Prinzip.
Man könnte sie am ehesten mit einer Zahl vergleichen ; denn ebenso

wie diese Stoffliches ordnet, so ordnet eine Wesenheit das Sein. Die

Wesenheit : Baum macht eben ein Baum-Sein, wie die Wesenheit :

Mensch ein Mensch-Sein. Nun könnte man fragen, ob dieses das Sein

ordnende Prinzip, die Wesenheit, nicht eine besondere Art von
Teilnahme an Gott ist. Ein Abbild oder ein Abglanz Gottes in etwa
teilnehmend an Gottes Wesenheit. Darauf scheint folgendes Antwort zu

geben : An sich ist ja die Wesenheit nichts real Bestehendes, und kann

gar nicht real bestehen. Sie stellt sich selbst als ein « Ordnungsprinzip »

vor, das heißt als etwas, was für sich betrachtet gar nichts bedeutet,
sondern völlig um eines andern willen da ist. Die Wesenheit für sich

allein ist etwas total Abstraktes und hat nur ein Sein im denkenden

Geist ; real vermag sie nur vereint mit dem Sein zu bestehen, durch
das sie ihr reales Bestehen empfängt, wobei sie dieses zugleich zu einem

bestimmten, determinierten Sein ordnet. In dem Verhältnis des
Seinsbesitzes — wie oben gezeigt — nimmt die Wesenheit die Rolle des

besitzenden Teiles ein. Und weil sie so notwendig zu diesem Verhältnis
gehört, kann man auch sagen, daß auch sie eine Teilnahme an Gott
ist, mehr in indirekter und entfernter Weise. Da es sich aber bei

geschöpflichen Dingen stets nur um eine endliche Wesenheit handelt,
so spricht Wesenheit gerade das aus, was dem Geschöpf seine bestimmte,
abgegrenzte determinierte) Gestalt gibt. Durch seine Wesenheit
ist ja gerade jedes Ding dieses und kein anderes ; die Wesenheit ist ja
gerade der Grund, die Ursache, welche die geschöpflichen Dinge in ihre
Endlichkeit und damit in ihre Ungöttlichkeit hineinspannt. Die Wesenheit

macht, daß das Ding ein solches Seiendes ist ; sie unterscheidet
die Dinge nicht bloß untereinander, sondern vor allem von Gott. Daraus
ersieht man, daß die Wesenheit keineswegs eine besondere Teilnahme

an Gott vorstellen kann, sie ist vielmehr gerade dasjenige Moment in



Teilnahme an Gott 161

den geschöpflichen Dingen, das von Gott entfernt und damit sozusagen
Gott entgegengesetzt ist, wie alles Endliche dem Unendlichen
entgegengesetzt ist. Die geschaffenen Dinge sind eine Teilnahme an Gott,
sofern sie Seiende sind ; sofern sie solche Seiende sind — ihr Sosein

verdanken sie ihrer geschöpflich-endlichen Wesenheit — konstituieren sie

den « ganz anderen » Bereich des Geschöpflichen.

II.
Eine andere Form der Teilnahme ist ohne Zweifel mit jedem

wirkursächlichen Zusammenhang gegeben. Etwas wirkursächlich
verursachen ist ja nichts anderes als jemand ein neues Sein geben. Und
niemand gibt, was er nicht schon hat. Demnach bedeutet wirkursächlich

verursachen soviel wie etwas vom Eigenen einem andern mitteilen.
Und in dieser Hinsicht muß jede Wirkung einer Wirkursache eine

Teilnahme am Sein des Verursachenden darstellen. Nun wird im
Bereich des Geschöpflichen eine Ursache hloß ein neues Sosein, das ist
eine neue Wesenheit, entweder substanzieller oder akzidenteller Art,
einem andern Ding übermitteln können. Das Sein als solches, sofern

es Dasein bedeutet, ist ja etwas in sich Unbegrenztes, Unendliches,

was eine begrenzte endliche Ursache mitzuteilen gar nicht imstande ist.
Eine endliche Ursache vermag stets nur eine endliche Form, die sie

selbst in sich hat, einem andern Seienden mitzuteilen, wodurch dieses

gleichfalls an dieser Form Anteil gewinnt. Formen sind ja gleich Zahlen
in sich durchaus einfach (simplex) und unteilbar, und nur durch die
Mehrheit von Trägern einer bestimmten Form tritt diese selbst in
mehrfacher Zahl auf. In sich aber gesehen, ist und bleibt sie stets dieselbe.

Durch Vermittlung der Form, die, wie gezeigt, immer in sich einheitlich
und gleich bleibt, gewinnt die Wirkung auch Anteil an der Ursache.
So etwa wenn irgend etwas Rotes ein anderes rot färbt, dann sind zwar
zwei Rote da, aber das « Rotsein » an ihnen ist bei beiden völlig gleich.

An Gottes Form oder Wesenheit teilzunehmen ist aber einem

Geschöpf schlechthin unmöglich. Unendlich und endlich als Wesenheit

oder Formen schließen einander absolut aus. Anteil an Gott zu
bekommen, ist nur dadurch möglich, daß etwas an seinem Dasein

teilnimmt. Davon war aber schon die Rede. Es ist jedoch noch in einem

anderen Sinn möglich, bei der Wirkursächlichkeit von einer Teilnahme

zu sprechen. Jede Wirkursache muß, solange ihr Wirken dauert, mit
ihrer Wirkung wenigstens in einem seinsmäßigen Zusammenhang

Divus Thomas 11



162 Teilnahme an Gott

stehen ; wenigstens seinsmäßigen deshalb, weil bei den Körpern noch
ein örtlicher Zusammenhang dazugefordert ist, denn « actio in distans

répugnât ». Bei unkörperlichen, das ist geistigen Dingen gilt dieser
Satz allgemeiner : Jede wirkende Wirkursache muß in einem besonderen,

seinsmäßigen Zusammenhang mit ihrer eben von ihr hervorgebrachten
Wirkung stehen. Daß dies wirklich zurechtbesteht, erhellt aus folgender
kurzer Überlegung : Zwischen einer Wirkursache und einem Ding, auf
welche jene eben nicht einwirkt, besteht offenbar gar keine Beziehung
oder irgendeine andere, welche mit Wirkursächlichkeit an sich nichts
zu tun hat. Steht ein Ding unter dem wirkenden Einfluß einer
Wirkursache, dann tritt es damit in eine neue, besondere Situation. Man
kann sagen : eine körperliche Ursache hat bei ihrer Wirkung ein Dortsein

(ubi), eine unkörperliche, also eine geistige Ursache bei der ihren
ein Dabeisein. Durch ihr Wirken ist sie bei ihrer Wirkung. Und es

ist klar, daß sie mit den andern Dingen, an denen sie nicht wirksam
ist, nicht in diesen spezifisch kausalen Zusammenhang kommt und
damit auch nicht zu ihnen in einer realen Beziehung steht. Diesen

seinsmäßigen Zusammenhang, in dem ein Wirkender mit dem eben

von ihm Gewirkten steht, könnte man eine seinsmäßige, ontische

Berührung nennen. Und durch diese Berührung kommt die Wirkung zu
einer wahren Teilnahme an dem Wirkenden. Sie ist ja in einem wesenhaften

Zusammenhang mit dessen Wirken getreten, dieses wieder ist
unzertrennlich mit dem Sein des Wirkenden verbunden ; erfließt ja
jedes Wirken notwendig aus dem Sein des Wirkenden gemäß dem
unumstößlichen Axiom : agere sequitur esse.

Man kann also bereits schlechthin bei jeder Wirkung sagen, sie
sei eine Teilnahme an dem Wirkenden ; denn sofern sie und weil sie

Wirkung ist, beansprucht sie gewissermaßen einen Teil des Wirkenden
für sich 1. Bei Gott, der durch sein seinserhaltendes Wirken andauernd

an allen Geschöpfen seine Wirkursächlichkeit ausübt, muß nun das

1 Zwar scheinen wir gleichsam gefühlsmäßig die Auffassung zu haben, daß
Teilnahme etwas ausschließlich oder wenigstens betont Aktives darstelle.
Derjenige, der Anteil hat, müsse Macht und Herrschaft über den haben, an dem er
Anteil hat. Dieses aktive Moment spielt zumindest bei dem ersten, konfusen
Begriff eine bedeutende Rolle ; eine passive, zunächst empfangende Teilnahme
dagegen erscheint fremd. Irgendwie besteht diese Betonung der aktiven Seite
bei der Teilnahme auch tatsächlich zurecht. Beispiele werden das erhellen : der
Druck eines Steines auf seine Unterlage bewirkt, daß diese eine Anteilnahme
an dem drückenden Stein gewinnt. Zugleich aber muß man sehr wohl beachten,
daß der Stein an diese Unterlage gebunden ist, falls er eben jene Druckwirkung
ausüben soll. Oder, das Papier, auf dem ein Bleistift schreibt, hat einerseits an



Teilnahme an Gott 163

Gleiche gelten. Ja bei ihm ist die Teilnahme an seinem Sein sogar eine

unmittelbare, da bei Gott das Wirken schlechthin identisch mit seinem

Sein sein muß. Durch das Empfangen seines seinserhaltenden Wirkens
nehmen alle an seinem Wirken und damit an seinem Sein teil k

So stehen alle Geschöpfe einfach dadurch, daß Gott sie alle ununterbrochen

durch seine seinserhaltende Kraft berühren muß, in einem

dauernden Kontakt mit ihr. Er beschenkt sie mit ihrem Sein, ohne

das sie ins Nichts zerrinnen würden, und in diesem Beschenktwerden
besteht eine sehr innige Anteilnahme an Gott ; sie ist eine unmittelbare

Nähe Gottes, ja ein völliges Durchdrungensein von Gott. Die
anteilnehmende Verbundenheit mit Gott äußert sich geradezu erlebnismäßig

in einer oft fühlbaren Abhängigkeit von einem anderen, höheren
Wesen. Rilke hat dieses Gefühl einmal sehr fein ausgedrückt :

Nur eine schmale Wand ist zwischen uns
durch Zufall ; denn es könnte sein :

ein Rufen deines oder meines Mundes —
und sie bricht ein ganz ohne Lärm und Laut.
Aus deinen Bildern ist sie aufgebaut.

(Aus dem Stundenbuch.)

Philosophisch ausgedrückt verbirgt sich hinter diesem Gefühl inneren
Behaftetseins die Tatsache, daß jedes Geschöpf durch und durch von
der passio, der realen Kategorie kausaler Abhängigkeit und zwar von
Gott, behaftet ist.

III.
Eine völlig neue Problematik in dieser Frage nach der Teilnahme

an Gott ergibt sich aus der Tatsache des körperlich-geistigen Wesens,
wie es der Mensch darstellt. Für das Folgende ist das tatsächliche
Bestehen des Menschen als körperlich-gmftge Einheit Voraussetzung.
Der Geist, in sich betrachtet, ganz abgesehen, ob er mit einem Körper

diesem Anteil, anderseits bindet er ihn aber auch an einen ganz bestimmten Ort.
Und in diesem Sinn übt auch der Anteilnehmende eine Art Macht und Herrschaft
— also eine Art Aktivität •— über dem aus, an dem er teil hat. Ja selbst von
Gott gilt in etwa das Gleiche, wie sich sofort zeigen wird.

1 Gott bindet sich bei seinem Wirken an den Geschöpfen selber an all' die
Dinge, an denen er wirkt. Die unendliche Weite seines Wirkungsradius wird
durch sie auf endliche Größen eingeengt. Die geschöpflichen Dinge nehmen so
einen Teil seiner unendlichen Wirkmöglichkeit in Anspruch.



164 Teilnahme an Gott

wesenhaft verbunden ist oder nicht, hat eine unendliche Spannweite.
Sein Erkenntnisstreben richtet sich inhaltlich auf das Seiende schlechthin,

das offenbar seinem Umfang nach keinerlei Begrenzung aufweist.
Damit ist aber ausgesprochen, daß der Geist, auch der menschliche,
innerlich und wesenhaft, eine Bezogenheit auf ein unendlich Seiendes

hat und zwar auf dessen Wesenserkenntnis k
Einige Thomisten (Gredt) sprachen daher sehr mit Recht von

einem desiderium naturale visionis beatificae und meinten damit eine

transzendentale Bezogenheit des Geistes auf eine wesenhafte Erkenntnis
Gottes. Der Geist hat die Anlage, nicht aus eigenen Kräften, wohl
aber aus einer gnadenhaften Erhöhung durch Gott, diesen unmittelbar
und so wie er in sich ist, zu erkennen 2. Ja diese Anlage des Geistes,

so unmittelbar von Gott erfaßt werden zu können, kann man geradezu
als das eigentliche Wesen des Geistes bezeichnen3. Durch eine derartige
unmittelbare Erkenntnis Gottes, im wahren Sinn des Wortes eine

Schau Gottes, kommt aber eine völlig eigenartige Form der Teilnahme
an Gott zustande. Der Geist verhält sich dabei gewissermaßen wie
eine causa materialis, während Gott gleichsam die Rolle einer causa

formalis einnimmt. Der Geist ist dabei pure Potenz, reine
Empfangsbereitschaft, deren volle Aktualisierung Gott allein vollziehen kann.

Und zwar muß dies durch eine unmittelbare, seinsmäßige Berührung
durch ihn selbst Zustandekommen. Wenn man dabei Gott gleichsam
eine causalitas formalis, eine Formursächlichkeit, zuschreibt, so muß
der Ton dabei wesentlich auf das gleichsam, das quasi im Lateinischen,

1 Geistige Erkenntnis, die stets auf die Erfassung des Seins ihres
Gegenstandes ausgeht, — das Sein eines Dinges ist aber offenbar das, wodurch es eben
das ist, was es ist, also das Wesen (essentia est id, quo res est id, quod est) —,
ist stets ein Erkennen, das das Wesen der Dinge auszuschöpfen versucht.

2 Zu dieser Erkenntnis ist unbedingt erforderlich, daß sich Gott selbst
unmittelbar dem Geiste — das gilt von jedem endlichen Geiste, ob er menschlich
oder der eines Engels ist — hingibt, vielleicht noch besser ausgedrückt, hineingibt.

Das ist etwas an sich völlig Gnadenhaftes und Übernatürliches, woraus
nicht nur das absolut Übernatürliche einer derartigen Gotteserkenntnis hervorgeht,

sondern auch, daß diese in jedem Zustand des Menschen, in dem Zustand
der Vereinigung mit dem Leib ebenso wie in dem der Trennung von diesem,
möglich ist. Im Zustand der Vereinigung mit dem Leib ist freilich das normale,
natürliche Erkennen das der Abstraktion aus dem Phantasiebild. Nichts spricht
aber dagegen, daß nicht neben dieser mittelbaren natürlichen Erkenntnis der
endlichen Dinge auch eine unmittelbare durch gnadenhaftes, übernatürliches Sich-
Schenken Gottes Zustandekommen kann, wie dies bei Christus der Fall gewesen
ist. Im Sinne einer solchen Möglichkeit kann man also sagen, daß das menschliche
Erkennen nicht notwendig abstraktiv ist.

3 Vgl. Vom Wesen und der Entscheidung des menschlichen Geistes, a. a. O,



Teilnahme an Gott 165

gelegt werden. Denn im eigentlichen Sinne kann natürlich niemals

von Gott eine causalitas formalis ausgesagt werden, da dies ja Gott
zugleich in Abhängigkeit von einer entsprechenden causa materialis
bringen würde, wohl aber muß in Gott, der als actus purus alle Aktualität

überhaupt in sich schließen muß, auch die Aktualisierung der
Potenz des geschaffenen Geistes eminenter, das heißt in überragender
Weise, enthalten sein. Und ebenso wie Gott bei der Menschwerdung
die Stelle einer menschlichen Person einnehmen konnte, weil er auch
diese Aktualität eminenter in sich schließt, ebenso vermag er auch die

Empfangsbereitschaft, durch die jeder geschaffene Geist auf eine

Berührung durch Gott selbst angelegt ist, zu erfüllen. Diese unmittelbare

Berührung des Geistes durch Gott muß ferner eine bewußte sein,
da sie ja zur Ermöglichung einer unmittelbaren Erkenntnis Gottes
geschieht. Denn eine wesenhafte Erkenntnis Gottes kann auf keinem
andern Weg als durch eine unmittelbare seinsmäßige Berührung durch
Gott selbst vor sich gehen. Gottes Unendlichkeit duldet keine Abbildung

in Form einer species impressa, da jedes Abbild als etwas
Außergöttliches sich wegen seiner damit gegebenen Endlichkeit wesenhaft

von Gott selbst unterscheidet. Deshalb bedarf es, um den Geist zu
einer aktuellen Erkenntnis Gottes selbst zu bestimmen, einer unmittelbaren

Gegenwart des Gegenstandes, das ist Gottes Dasein selbst.

Die der Erkenntnis dienende Gegenwart Gottes im geschaffenen
Geiste muß aber zugleich die höchstmöglichste Anteilnahme an Gott
darstellen, die für ein geschöpfliches Wesen überhaupt erreichbar ist.
Es wird ja dabei derart von Gott durchdrungen, daß er geradezu dessen

neue und letzte Form genannt werden kann x. Diese Form der Anteilnahme

an Gott steht vor dem denkenden Geist als eine Möglichkeit,
über deren Verwirklichung er einzig und allein durch eine positive
Offenbarung von Seiten Gottes Kunde erlangen kann. Die Tatsächlichkeit

der visio beata — um diese dreht es sich hier — wird nur im
Glauben gewiß ; ihre Möglichkeit und ihre Bedeutung als höchste

Anteilnahme eines Geschöpfes an Gott aber vermag bereits der denkende

Geist festzustellen.

1 Vgl. Gredt, Elementa philosophiae Aristotelico-Thomisticae I, p. 35G, nota.


	Teilnahme an Gott : eine spekulative Skizze

