Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 19 (1941)

Artikel: Sunde und Unsindlichkeit

Autor: Horvath, Alexander M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762749

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762749
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Siinde und Unsiindlichkeit.

Von Dr. Alexander M. HORVATH 0. P.

1. Aligemeine Grundlagen der Siindefihigkeit und der Unsiindlichkeit.

In den Werken des Aquinaten wird die wissenschaftliche Wahrheit
in einer unpersonlichen und iiberzeitlichen Form vorgelegt. Trotzdem
erscheint oft vor dem Leser die Personlichkeit des Verfassers, sodal
er die anziehenden Charakterziige ‘des hl. Thomas deutlich erkennen
kann. Eine objektive Auffassung und Behandlungsweise, die beinahe
jede subjektive Note ausschlieBt, spricht den Leser an und gewinnt
ihn fiir die vorgelegte Wahrheit und fiir den Verfasser. Ein véllig
abgeklirter Geist steht vor uns, dessen Lichtstrahlen aus jenen rationes
aeternae hervorstréomen, in welchen die Wahrheit nicht in geteilten,
und oft — wenigstens scheinbar — widersprechenden Ziigen erscheint,
sondern vollig ausgeglichen, wie die Farben im Licht, enthalten ist.
Tritt die Wahrheit in dieser Form entgegen, so leuchtet und erwiarmt
sie ; beides aber bewirkt sie in einer Art und Weise, dal simtliche
Fihigkeiten des Menschen in der erreichten Wahrheit ihren Ruhepunkt
finden und zu weiterer Forschung und zu neuen Erlebnissen fort-
schreiten konnen 1.

Von einem solchen Ausgleich und einer derartigen Abgeklirtheit
scheint auch S. Theol. I 63, 1 Zeugnis abzulegen. Es gibt kaum ein
Problem, das den menschlichen Geist so tief und so nachhaltig beun-
ruhigt, wie jenes von der Herkunft der Siinde. Ist es ein boser Geist,
der das Geschopf zur Siinde treibt und es in dieser Beziehung sich

1 Den schonsten kiinstlerischen Ausdruck der angefithrten Tatsachen finden
wir in einem Fresko von Fra Angelico im Kapitelsaale von San Marco. Verschie-
dene Heilige umgeben das Kreuz. Die seelische Bewegung (in Trinen, Riithrung
usw.) kommt bei den einzelnen, je nach ihrer Seelenverfassung zum Ausdruck.
Der durchdringende Blick des hl. Thomas, die iiberirdische Ruhe seines Verhaltens
scheinen eine Vertiefung zu verraten, die jede einseitige AuBerung ausschlieBt
und ihn selbst gleichsam bei der Abfassung und bei der iiberzeugten Aussage
von III 46, 1 zeigt: necessarium fuit Christum pro liberatione generis humani
pati.

Divus Thomas 9



130 Siinde und Unsiindlichkeit

dienstbar macht, oder gibt es im Geschopfe selbst eine eigene unheim-
liche Kraft, auf welche die Siinde zuriickzufiihren ist und die es zu
seinem Schépfer in Gegensatz bringt ? Eine noch schlimmere Hypo-
these wire es, wenn man die Siinde auf Gott selber zuriickzufiihren
versuchte und ihn dafiir verantwortlich machen wollte. Ist das endliche
Wesen einer schicksalhaften Notwendigkeit zum Siindigen ausgesetzt,
der es nicht entweichen kann, oder gibt es ein Heilmittel, durch welches
ihm eine volle Gesundung erméglicht werden kann ? Dal die Lisung
des Problems in allen diesen angegebenen Formen versucht wurde,
ist bekannt, wie auch die Verwirrung, welche durch diese Losungs-
versuche in der allgemeinen Weltanschauung entstand, eine unleugbare,
wohlbekannte Tatsache ist. Die Verfassung des Gemiites richtet sich
nach der weltanschaulichen Einstellung. Fatalistische Ruhe meldet
sich, wenn die Siinde eine auBerhalb der moralischen Ordnung stehende
physische Notwendigkeit ist; Verzweiflung in den verschiedensten
Graden erhebt sich, wenn die Siinde auf den Zwang eines duBeren
Prinzips oder auf eine innere Notwendigkeit zuriickzufiihren ist ; Ver-
trauen aber erfiillt das Herz, wenn ein Ausweg erscheint und dem
Menschengeiste die Moglichkeit der Siindelosigkeit aufleuchtet.

Diese letzte Losung wihlt der Aquinate und legt in ihr die ganze
Kraft seines Wissens und seines katholischen Glaubens nieder. Die
klare Kenntnis der geschopflichen Leistungsfihigkeit bildet die Grund-
lage der geradezu feierlich formulierten These : « Respondeo : dicendum,
quod tam angelus quam quaecumque rationalis creatura, si in sua
natura consideretur, potest peccare». Die SchluBworte des Artikels
betonen den gleichen Gedanken unter einem anderen Gesichtspunkt.
Die Naturbeschaffenheit (conditio naturae) des Geschépfes ist eine
solche, daB es siindenfihig ist. Hat die Siinde einen Grund, so ist er
mit der Naturanlage des geschaffenen Wesens gegeben, aber nicht als
eine positive Hinordnung zum Siindigen !, sondern als ein mit dessen

1 DaB die Siinde nicht aus einer positiven Kraftquelle stammen kann, folgt
aus I 49, wo Thomas die Ursachen des Ubels bespricht. Jedes Ubel stammt aus
einer Ohnmacht, entweder des nichsten hervorbringenden Prinzips, oder der
iibrigen Faktoren, die einer iiberwiegenden Kraft nicht widerstehen koénnen.
Beim moralischen Ubel ist dasselbe festzustellen. Die Siinde ist ein Mangel an
Vernunftordnung. Daher ist ihr Prinzip die ratio deficiens, die etwas an sich
VernunftgemiBes vor Augen hat, jedoch so, daB aus irgendeinem Grunde eine
privatio damit verbunden ist. « Sic igitur malum, quod est differentia constitutiva
in moralibus, est quoddam bonum adiunctum privationi alterius boni. Sicut
finis intemperati est non quidem carere bono rationis sed delectabile sensus
absque ordine rationis». I 48, 1 ad 2. Ahnlich I 63, 1 ad 4.



Siinde und Unsiindlichkeit 131

Natur verbundener Mangel, aus dem unter Umstinden eine fehlerhafte
Tatigkeit folgen kann. Dieser Mangel kann indes durch einen ent-
sprechenden Kraftersatz aufgehoben werden ; nur ist die Kraftquelle
nicht innerhalb der Naturgrenzen, sondern in einer Gnadenwirkung
des Schopfers zu suchen. Die Wurzel der Fihigkeit und Moglichkeit
zum Siindigen findet sich in der Zusammensetzung des Geschopfes aus
Akt und Potenz. Die Seinsbeschaffenheit desselben hat als notwendige
Folge die Hervorbringung des Geschopfes aus dem Nichts und seine
Erhaltung im Sein, beides bewirkt durch eine einzige duBere Kraft,
durch die Hand Gottes. Betrachtet man also die Seinsbeschaffenheit
des Geschopfes, so ist mit ihr die Moglichkeit des Nichtseins (in sensu
diviso) stindig verbunden. Nur in Verbindung mit der unendlichen
Kraft (in sensu composito) wird dieser Mangel, wenn auch nicht in
sich, so doch in seiner Tendenz durch die positive Hinordnung zum
Sein aufgehoben. In der statischen Ordnung ist demmach die stindige,
liickenlose Seinsgegebenheit des Geschopfes eine derartige Gabe Gottes,
daf ohne den Einfluf der allmdichtigen Titigkeit des Schopfers ein Ver-
fall derselben unvermeidlich ist?!.

Diese Ohnmacht des Geschopfes in der statischen Ordnung besteht
auch in bezug auf seine Dynamik. Jede Titigkeit ist letzten Endes
eine SeinsiuBerung, und muB als solche auf die allgemeine Seinsquelle,
auf Gott zuriickgefiihrt werden. Daher ist die dynamische Ohnmacht
des Geschopfes ebenso tief in seiner Naturbeschaffenheit begriindet,
wie die statische. Mdgen auch ihre Titigkeitsprinzipien ihrem Sein nach
vollstindig gegeben sein, so hingt doch ihre Betitigung von dem
bewegenden EinfluB Gottes ab%. Ein Mangel in diesem Sinne (quoad
esse, quoad exercitium), als Moglichkeit der Nichtbetitigung, ist also
mit der Naturbeschaffenheit des Geschopfes notwendig verbunden, so-
daBl derselbe nur durch den allmichtigen EinfluB Gottes behoben
werden kann. Ein lickenloser, fortlaufender Bestand in der Tatigkeit
ist demnach gleichermafen eine Gabe Gottes, wie der Seinsbestand des
Geschopfes. Beide sind aber durch das ewige Gesetz geregelt. Gott
ruft das Geschopf ins Dasein, damit es darin verbleibe und durch ent-
sprechende Tatigkeit seine Stelle im Universum behaupte 3. Deshalb

11 104, 1, bes. ad 1. 2 111 Pot. 7.

3 Daher betont Thomas, daB in der Natur nichts zu finden ist, was eine
Vernichtung der Schopfung vermuten lieBe (I 104, 4) und daB es solche Dinge
gibt, die kraft ihrer Naturbeschaffenheit kein inneres Prinzip der Verginglichkeit
aufweisen, wie die geistigen Wesen und die Materie. I 50, 5.



132 Siinde und Unsiindlichkeit

ist es ein Naturgesetz des geschopflichen Seins, daB ihm die zu seiner
Statik und Dynamik erforderliche transzendente Kraft notwendig zur
Verfiigung gestellt werde. In diesem Zusammenhang betrachtet, ist
der entsprechende EinfluB Gottes kein' Gnadenakt, sondern eine aus
dem freien Schopferentschlull stammende, hypothetische Notwendig-
keit. Eine dhnliche Notwendigkeit stellt auch der Seinsbestand des
Geschépfes dar, in dem wegen der Verbindung mit dem gottlichen
EinfluB nur mehr eine Transzendenz in positiver Seinsrichtung fest-
zustellen ist. Daher koénnen wir im Geschopfe eine indefectibilitas
participata feststellen, nach welcher ihm das Sein und die zur Hervor-
bringung des Seins notwendigen Prinzipien nie mangeln koénnen .
Die Seinsreinheit Gottes als Mangel- und Fehlerlosigkeit (indefecti-
bilitas essentialis) steht nach den bisherigen Darlegungen der wesent-
lichen Mangel- und Fehlerhaftigkeit (defectibilitas) des Geschopfes
gegeniiber. Die Naturbeschaffenheit des Ansichseienden (esse per se
subsistens) schlieBt jede Zusammensetzung von Akt und Potenz aus,
die des Geschopfes hingegen erheischt eine solche notwendig. Hierin
ist also der tiefste Grund einer Moglichkeit der Siinde zu erblicken.
Damit hingt aufs innigste zusammen, daB die direkten Prinzipien der
geschopflichen Titigkeit weder mit dem substanziellen noch mit dem
akzidentellen Sein des handelnden Suppositum identisch sind. Das
bonum universi, bemerkt Thomas 2, ist in mannigfacher Beziehung
auBerhalb des Weltalls zu suchen. Der schiopferische Plan Gottes kann
nicht vereitelt werden, weder in sich, in seinem EndabschluB3, noch in
seiner direkten Durchfiihrung. Der Weltplan Gottes, sowohl als not-

1 Nach diesem Gesetze wird einerseits die potentia ordinaria Gottes beurteilt,
wie auch die Grenze gezogen, innerhalb welcher das Geschopf den Einflu Gottes
fiir seinen statischen und dynamischen Bestand beanspruchen kann. In einem
gewissen Sinne kann man sagen, daB der EinfluB Gottes, der fiir die Seins-
Mangellosigkeit des Geschopfes notwendig ist, ein Gerechtigkeitsanspruch ist,
der aber nicht aus einem debitum dem Geschépfe gegeniiber stammt, sondern
gleichsam eine Ehrenpflicht Gottes ist. I 21, 1 ad 3.

21 103, 2. Der Sinn dieses auf den ersten Blick schwierigen Artikels ist :
a) daB die Welt fiir sich nicht Selbstzweck ist, sondern ihre Bestimmung in der
Zielsetzung durch ein iiber ihr stehendes Wesen hat ; ) daB sie in diesem Rahmen
einen innerweltlichen Zweck hat, welcher in der moglichst reichen Entfaltung
der Natur- und Willenskrifte besteht ; ¢) daB aber diese Weltverwirklichung in
Unterordnung unter die Pline Gottes geschehen muf, fiir die nicht das Einzel-
wohl, sondern das bonum divinum maBgebend ist; d) daB daher die Welt ihren
Zweck in der Verwirklichung der Pline Gottes erreicht durch Abbilden der
Gedanken des Schopfers und in der Teilnahme an der Giite des hochsten Wesens,
kurz : in der Verkiindigung der Ehre Gottes.



Siinde und Unsiindlichkeit 133

wendiges ewiges Gesetz, wie auch als konkrete Bestimmung desselben,
ist mit Gott identisch. Das ewige Gesetz ist die absolute Normbheilig-
keit Gottes, also das Wesen Gottes selbst unter einem eigenen Begriff
gestaltet. Die konkreten Bestimmungen seines Willens kénnen infolge-
dessen wegen der wesentlichen Verbindung und Identitit der Norm
und des geregelten Willens nie fehlerhaft sein. Bei dem Geschopfe aber
fehlt diese Verbindung und Einheit kraft seiner Naturbeschaffenheit.
Fiir das Geschopf ist die Norm wesentlich und notwendigerweise ein
duBeres Prinzip . Damit ist ein weiterer Grund der Moglichkeit einer
Mangel- und Fehlerhaftigkeit (defectibilitas) der geschopflichen Titig-
keit angegeben. Eine indefectibilitas participata ist allerdings auch in
dieser Richtung moglich, ja gewissermaBen notwendig, falls der Welt-
plan Gottes durch wahrhaft tdtige, ursichlich wirkende Prinzipien
ausgefithrt werden soll. Die Richtlinien des ewigen Gesetzes werden
daher in der Form von inneren Beschaffenheiten dem Geschipfe mit-
geteilt, die dessen Naturgesetz darstellen und ihm je nach der Ver-
schiedenheit seiner Natur einen gewissen Grad von Fehlerlosigkeit
(indefectibilitas) verleihen.

Hiermit sind wir auf einem anderen Wege wiederum bei der Giite
Gottes angelangt, aus welcher nicht bloB eine gewisse Seinsfestigkeit
(indefectibilitas quoad esse), sondern auch eine gewisse Fehlerlosigkeit
der Titigkeit des Geschopfes abgeleitet wird, insofern man die innere
Beschaffenheit dieser Titigkeit vor Augen hat (indefectibilitas quoad
specificationem). Hierin ist indessen kein besonderer Gnadenakt Gottes
zu erblicken, sondern bloB eine AuBerung jener Gerechtigkeit, die wir
oben?schon beschrieben haben. Ist also die Mangelhaftigkeit und Fehler-
fihigkeit des Geschopfes eine Folge seiner Naturbeschaffenheit, so ist
andererseits auch eine entsprechende Fehlerlosigkeit (indefectibilitas par-
ticipata) in bezug auf die Erreichung des Zweckes Gottes eine direkte
Forderung seiner durch Gottes Weisheit geschaffenen Natur.

Wiirde man das Problem bloB vom Gesichtspunkte der Giite Gottes
aus betrachten, so kénnte man vor einem realen, sachlichen (quoad
specificationem) Optimismus kaum stehen bleiben. Die Giite Gottes
als solche miiBte sich auf die Welt so ausgieBen, daB8 jedes Glied in
die Ordnung des Universums nach seiner Hochstleistung eingestellt
wiirde und sein eigenes Wohl nach MaBgabe seiner vollen Aufnahms-
fihigkeit finde. Uberlegt man indes, daB die Giite Gottes nicht die

11 63, 1. 2 S. 132 FuBnote 2.



134 Siinde und Unsiindlichkeit

einzige Quelle des geschaffenen Seins bildet und daB die AusgieBung
derselben an die Seinsgesetze der Natur gebunden und durch seine
Erkenntnistitigkeit geordnet ist, so kommt man zu einem nicht von
der Giite Gottes allein geregelten, sondern zu einem durch seine Weis-
heit geleiteten Optimismus. Damit ist auch iiber die Annahme einer
gleichsam individuell sichergestellten Fehlerlosigkeit des Geschopfes
das Urteil gesprochen. Der nach spezifischen Werten bestimmte
Optimismus muB einem Seins-Optimismus weichen, in welchem jedes
Glied bloB ein proportioniertes, verhiltnismiBiges Wohlsein bean-
spruchen und so keine individuelle Fehlerlosigkeit fordern kann. Die
Gesamtheit, als Weltall, verwirklicht den Plan Gottes unfehlbar.
Auch das einzelne Glied kann sich dieser Notwendigkeit nicht ent-
ziehen ; aber nur im Rahmen des vollstindigen Kraftausgleichs kommt
ihm dies zu, was eine individuelle Fehlerhaftigkeit notwendig mit sich
bringt.

Wollen wir also die These von der geschopflichen Fehlerlosigkeit
genau formulieren, so konnen wir feststellen, daB eine solche nur nach
den reinen Gottesbeziehungen vorhanden ist. Zuniichst ist dies der
Fall hinsichtlich der unfehlbaren Ausfiihrung der Pline Gottes, dann
aber auch im Hinblick auf die inneren Prinzipien, welche auf die Aus-
fiilhrung des ewigen Gesetzes hingeordnet sind und die Verwirklichung
desselben sicherstellen, sofern sie von Gott stammen, d. h. in ihrer
vollen Reinheit gewahrt bleiben. Werden aber die Geschépfe und ihre
Krifte untereinander verglichen, so kann man von einer Fehlerlosig-
keit derselben nicht sprechen. Im gegenseitigen Kampfe und Ringen,
und beim unvermeidlichen Aufeinandertreffen der Krifte ist es un-
ausbleiblich, daB die schwiichere der stirkeren unterliegt, oder dal
die einzelnen Krifte nachlassen und in ihrer Titigkeit sich Mingel
zeigen. Auch die fehlerlose Hervorbringung der erwihnten inneren
Prinzipien ist nicht sichergestellt, wenn sie nicht unmitelbar von
Gott stammen. Sobald hierbei Mittelursachen titig sind, ist ein in
sich fehlerhaftes Prinzip infolge der angegebenen Begegnung der
Naturkrifte als Resultat moglich.

Neben der allgemeinen metaphysischen Grundlage (Zusammen-
setzung aus Potenz und Akt, Unterscheidung zwischen Titigkeits-
prinzip und Norm) spielt also die Ohnmacht des einzelnen Gliedes den
Naturkriften gegeniiber eine ganz bedeutende Rolle, so daB die
Fehlerlosigkeit dem Geschopfe nur in einem sehr beschrinkten MaBe
zukommt. Dies trifft selbst dann zu, wenn die Titigkeit aus einseitig



Siinde und Unsiindlichkeit 135

bestimmten, naturnotwendig wirkenden Prinzipien flieBt . Alle diese
Mingel und Fehler sind aber schlieBlich auf die Rechnung der all-
gemeinen Natur zu schreiben, welche auch fiir einen entsprechenden
Ausgleich sorgt. Dasjenige, was einen Mangel fiir ein Teilglied bedeutet,
ist fiir den Bestand des Ganzen ein Vorteil 2. Die Verantwortung der
Natur wird bei der zufillig, frei wirkenden Ursichlichkeit vermindert,
da hier ihre Krifte und deren Begegnung eine mehr untergeodnete
Rolle spielen und das Entscheidende doch bei dem freien Entschlull
zu suchen ist. Wie also die eventuelle Fehlerhaftigkeit der freien
Titigkeit nicht im Kampfe der Naturkrifte zu suchen ist, so ist auch
der Ausgleich nicht im Rahmen der Natur, sondern im Beschlusse des
Herrn der Natur zu suchen. Die Frucht der Fehlerhaftigkeit des freien
Geschopfes ist die Siinde, die keineswegs ein physisches, und infolge-
dessen mit den Gottesbeziehungen vereinbares Ubel 3, sondern eine
frei gewollte Abtriinnigkeit von Gott, eine bewuBte Apostasie, einen
direkten Bruch mit dem ewigen Gott beinhaltet.

Fiir die Fehlerfihigkeit des freien Geschopfes konnen die gleichen
Griinde namhaft gemacht werden, welche wir bisher erwihnt haben,
nur haben dieselben hier eine ganz besondere Bedeutung. Die Zu-
sammensetzung aus Akt und Potenz flieBt bei jedem Geschopfe aus
der gleichen Quelle. Indes kommt den geistigen Wesen eine groBere
Festigkeit im empfangenen Sein statisch zu, als der materiellen Welt4.
Was die Dynamik anbelangt, ist indessen die Festigkeit wegen der
gleichsam unendlichen Ausdehnung der Titigkeitsmoglichkeit weit
geringer, als dies bei den einseitig bestimmten, notwendig wirkenden
Ursachen der Fall ist. Deshalb sagt der Aquinate : « Je unvollkommener
ein geistiges Wesen ist, umso gréBer ist in ihm die Siindenfihigkeit » °.
Ja, er fiigt noch hinzu, daB beim Menschen, in dem eine geistige Sub-

! In der Mehrzahl der Fille (ut in pluribus) vermégen sich die notwendig
wirkenden Ursachen zu behaupten. Auf diese Konstanz ist die Gleichférmigkeit
des Naturgeschehens gegriindet. Ausnahmen sind indes moglich, sodaB ut in pau-
cioribus Fehler und Mingel selbst bei dieser Art des Geschehens unvermeidlich
sind.

* Deus et natura et quodcumque agens facit, quod melius est in toto, sed
non quod melius est in quacumque parte, nisi per ordinem ad totum. Ipsum
autem totum, quod est universitas creaturarum melius et perfectius est, si in eo
sint quaedam, quae a bono deficere possunt, quae interdum deficiunt, Deo hoc
non impediente. I 48, 2 ad 3.

3 Das « Wie» erortert Thomas I 54, 2.

419, 2;1 50, 4

51 63 7.



136 Siinde und Unsiindlichkeit

stanz als Form anzunehmen ist, die defectibilitas einen solchen Grad
aufweist, daB im Vergleich mit den iibrigen Naturbestinden das Ubel
ein groBeres Ausmall aufweist als das Gute !. Den Grund dafiir miissen
wir darin suchen, daB das geistige Wesen von der Identitit des Titig-
keitsprinzips mit seiner Norm viel weiter entfernt ist als die mate-
riellen Naturkrifte. Die einzige Naturbestimmung seines Strebe-
vermogens ist die determinatio ad bonum commune. Fiir das Gute,
nur fiir das Gute, aber doch nicht fiir alle einzelnen Arten desselben,
sondern fiir dessen Gesamtheit, fiir das bonum universale, ist der Wille
geschaffen und von Natur aus eingestellt ; nur in dessen Besitz gelangt
er zur Ruhe und zu jener Festigkeit, die ihm die volle Mangel- und
Fehlerlosigkeit sicherstellt. In diesem Zustande ist der Wille mit seiner
Norm, wenn schon nicht identisch, so doch unzertrennlich vereinigt.
Bevor aber dieser Zustand eintritt und dem Willen Teilgiiter vorgelegt
werden, wirkt in ihm nur der allgemeine Drang zum Guten. Erreicht
aber das Geschopf durch die Verbindung mit Gott und durch die rest-
lose Verwirklichung der Gottesbeziehungen seine Vollendung im Sein
und in der Titigkeit, so kann auch das vernunftbegabte Wesen nur
auf dem gleichen Wege ans Ziel und zu seiner Vervollkommnung
gelangen. Es muB aber die Gottbezogenheit in seine Titigkeit hinein-
tragen. Weil indessen der allgemeine Drang nach dem Guten nur den
Weg zu den Gottesbeziehungen zeigt, die konkrete Verankerung in
denselben aber durchaus nicht sicherstellt, so ist die Maglichkeit des
Fehlers, der Siinde dadurch gegeben, daB der Wille mit seiner Norm
nicht nur nicht identisch, sondern mit derselben in sich gar nicht ver-
einigt ist. Die Neigung zum bonum universale ist allerdings eine Norm,
sogar eine feste, unfehlbar wirkende Norm ; sie kommt aber nur als
eine Wegweiserin zu Gott in Betracht, in der die Gottesbeziehungen
nur der Moglichkeit nach enthalten sind 2.

! In unaquaque specie defectus naturae accidit ut in paucioribus. In solis
autem hominibus malum videtur esse ut in pluribus, quia bonum hominis
secundum sensum non est hominis inquantum homo, idest secundum rationem.
Plures autem sequuntur sensum, quam rationem. 1 49, 3 ad 5.

* Die niheren Griinde einer Abweichung von den Gottesbeziehungen gibt
Thomas I 63, 1 ad 4 an: « Uno modo ex hoc quod aliquod malum eligitur : sicut
homo peccat aliquando adulterium eligendo, quod secundum se est malum. Et
tale peccatum semper procedit ex aliqua ignorantia vel errore, alioquin id quod
est malum non eligeretur ut bonum ... Alio modo contingit peccare per liberum
arbitrium, eligendo aliquid, quod secundum se est bonum, sed non cum ordine
debitae mensurae aut regulae, ita quod defectus inducens peccatum sit solum
ex parte electionis, quae non habet debitum ordinem, non ex parte rei electae ».



Siinde und Unsiindlichkeit 137

Kommt bei dem reinen Naturgeschehen der EinfluB Gottes nicht
als ein eigener Gnadenakt in Betracht, und gilt dies auch von der
Bewegung des Willens zum bonum universale, so ist eine Begnadigung
als Festigung des vernunftbegabten Wesens, als Behebung seiner
Mangelhaftigkeit und Fehlerfihigkeit als méglich anzunehmen. Somit
sind wir bei der zuversichtlichen Feststellung des hl. Thomas an-
gelangt, daB eine Fehler- und Siindelosigkeit durch die Gnade Gottes
moglich ist. Als Naturgabe kann die Siindelosigkeit aus den an-
gegebenen Griinden nicht verliehen werden. Sie iibersteigt nicht nur
die Forderungen, sondern auch die allgemeine Leistungsfihigkeit der
Natur. Der Drang nach dem bonum universale ist eine Naturgabe.
Er umschreibt das Titigkeitsfeld des Willens und bestimmt seine
Leistungsfahigkeit. All das reicht vollstindig aus (sufficiens), um ein
menschenwiirdiges Leben zu fithren. Allein diese Ausriistung erweist
sich nicht in allen Fillen als wirksam (efficax). Je nach der Beschaffen-
heit des vernunftbegabten Geschopfes konnen Hemmungen eintreten,
die eine gottgewollte Funktion des Dranges nach dem Guten stéren,
oder gar unmdéglich machen!. Deshalb bleibt der Wille innerhalb der
Naturgrenzen immer schwach, im Guten ungefestigt, siindefihig. Dieser
Mangel kann jedoch durch einen Gnadenakt behoben werden, was
dadurch geschieht, daB der Drang zu Gott einseitig bestimmend in
den Vordergrund tritt und alle iibrigen Neigungen so beherrscht, daB3
sie in seinen Dienst gestellt werden. Mit anderen Worten : die Stelle
des allgemeinen Dranges nach dem Guten mull die bestimmte Richtung
zu und auf Gott im Willen einnehmen, d. h. Gott selbst muB} sich als
Norm mit dem Willen vereinigen. Dies iibersteigt die Leistungsfihig-
keit der Natur, da nur Gott allein sich dem Geschopfe so schenken
kann, daB es zu einer gewissen Lebensgemeinschaft mit ihm zugelassen
wird. Gott ist sich selbst Norm und Regel. Daher ist er fehler- und
makellos. Inwieweit also das Geschipf mit Gott vereinigt wird und Golt
selbst zur Norm und Regel seiner Titigkeit besitzt, nimmt es teil an
Gottes Herrlichkeit und an seiner Makellosigkeit. Hierin, in der
Begnadigung des vernunftbegabten Geschopfes, in seiner Zulassung
zur Teilnahme am Leben Gottes, haben wir das oberste Prinzip der
geschopflichen Siindelosigkeit gefunden. Aus der Bestimmung, in
welchen Formen und Graden diese Zulassung geschieht, wird die Form
und der Grad der Siindelosigkeit entnommen. Wie wir also nach Thomas

1 Vgl. FuBnote S. 136.



138 Siinde und Unsiindlichkeit

die Siindefihigkeit nach den Seinsprinzipien des Geschopfes bestimmt
haben, so werden wir die Siindelosigkeit ebenso aus inneren Prinzipien
ableiten miissen, welche die Ohnmacht des Geschipfes aufheben und
ihm eine innere Macht, Kraft und Erhabenheit iiber die Hemmungen
seiner Titigkeit verleihen, seine Schwiche in Stirke umwandeln .
Der Grundgedanke, der die Weltanschauung des Aquinaten be-
herrscht, ist in den folgenden Worten ausgesprochen : « Semper mens
creata reputatur informis, nisi ipsi primae veritati inhaereat » 2.
Das vernunftbegabte Geschopf bleibt ungestaltet und einer wei-
teren Vervollkommnung fihig, solange es nicht durch Gott geformt
wird und dadurch eine Gottihnlichkeit erhiilt. Diese Gestaltungs-
moglichkeit verwirklicht sich nach dem uns bekannten Verlauf der
Dinge in drei groBen Kreisen : imago creationis, imago recreationis,
imago similitudinis. Diese bezeichnen die Stufen der Gottebenbildlich-
keit, innerhalb welcher eine gleichsam grenzenlose Verschiedenartigkeit
moglich ist. Solange also dem vernunftbegabten Geschopfe nicht Gott
selbst als ein objektiv bestimmendes Lebensprinzip mitgeteilt wird,
kann der GestaltungsprozeB nicht als abgeschlossen angesehen werden.
Die Vergottung (deificatio) ist ihrem Wesen nach nur in einer spezi-
fischen Art moglich. Die Verbindung mit Gott und die volle Ver-
ankerung des geschopflichen Lebens in das gottliche ist ihr Ziel. Das
nichste innere Prinzip dieser Verbindung (die heiligmachende Gnade)
kann zufolge ihrer wesentlichen Bestimmung nur innerhalb einer
einzigen Art verwirklicht werden 2 ; sie vermag aber je nach dem Grade

1 Dal diese Festigung und Verankerung in Gott nicht bloB den Willen und
die iibrigen Titigkeitsprinzipien, sondern das ganze Sein des vernunftbegabten
Geschopfes umwandelt, seine Vollendung aber in ginzlicher Mangel- und Fehler-
losigkeit zum Ziele hat, lehrt Thomas I-LI 110.

Die gottihnliche Festigung als Zielsetzung vorausgesetzt, miissen auch fiir
die Naturanlagen des Geschopfes manche Erscheinungen in Betracht gezogen
werden, die ohne dieselben sinnlos wiren, oder als begriindete Realititen arg
nicht auftreten kénnten. Hieher gehort alles, was Thomas iiber die einzelnen
Zustande der menschlichen Natur sagt. Die Herrschaft des Geistes iiber die
Materie soll in denselben zum Ausdruck gelangen im Interesse der hemmungs-
losen, ungehinderten Betitigung des Gnadenlebens (status iustitiae originalis)
oder es soll das Gegenteil zu Tage treten (status naturae lapsae), als eine Strafe
fiir den Verlust der Gnade und als ein Mittel zur Festigung des Gnadenlebens
durch Kampf und Ringen und endlich als Gelegenheit, um die vollstindige Ver-
wirklichung der Gottihnlichkeit (status gloriae) zu verdienen. Die hauptsich-
lichen Stellen, wo Thomas diese Gedanken ausfiihrt, sind IV C. Gent. 52;
II-IT 164, 1, 2; I 94 sq.

21 106, 1 ad 3.

¥ I-IT 112, 4.



Siinde und Unsiindlichkeit 139

der Teilnahme ihres Trigers oder nach den verschiedenen Seinslagen
(status) desselben die Verbindung mit Gott mehr oder weniger voll-
kommen zu gestalten. Der Terminus dieser Verbindung ist immer,
selbst beim niedrigsten Grade der Gnade, Gott selbst. Die Festigkeit
der Verbindung hingt davon ab, wieweit das innere Prinzip im
Geschopfe Wurzel gefaBt hat, dessen Potenzialitit sich unterworfen
hat. Nach diesem Gesichtspunkte miissen wir den Grad der Fehler-
losigkeit des Geschopfes beurteilen und aus der Art, wie durch die
Gnade die Potenzialitit beherrscht wird, die Siindelosigkeit ihrem
Wesen und ihrer Ausdehnung nach bestimmen.

Die Siindelosigkeit ist an sich ein negativer Begriff, der aber die
allergroBten positiven Werte enthilt. Die Siinde geht aus der Kraft-
losigkeit hervor, ste setzt die nicht beherrschte, nicht geordnete Potenzialitdit
eines Prinzips voraus. Die mangel- und fehlerlose Handlung ist hin-
gegen das Resultat einer Kraft (virtus), die als Akt die Potenzialitit
des Prinzips ordnet und so dieselbe beherrscht. Diese Beherrschung
kann eine voriibergehende oder dauernde sein. Sie kann auch eine
naturhafte Gabe sein oder als eine erworbene Beschaffenheit auftreten
(bei den frei wirkenden Ursachen). In allen Fillen ist die Fehlerlosig-
keit die naturgemiBe, der Naturbeschaffenheit der Dinge entsprechende
Art der Betitigung, wihrend der Fehler, besonders nach der Beschaffen-
heit seines Prinzips betrachtet, immer widernatiirlich ist . Die natur-
gemiBe Anlage des vernunftbegabten Geschopfes oder, wenn eine
solche nicht vorhanden ist, die planmiBige Ordnung desselben in dieser
Richtung, dessen Ausriistung mit entsprechenden Prinzipien bezeichnet
entweder die Tatsache der Siindelosigkeit, oder den Weg, auf dem
dieselbe erworben oder entwickelt, und endlich ein vollendeter Zustand
werden kann. Aus diesem Grunde setzt der Begriff der Siindelosigkeit
positive Werte voraus, aus denen sie flieBt und die zu ihrer Begriffs-
bestimmung als positive Kraftquellen erfordert sind. Unter Siindelosig-
keit verstehen wir dem Vollbegriffe nach eine dauernde Beschaffenheit
der Tatigkeitsprinzipien, die Ausriistung derselben mit solchen Kriften,
welche ihre fehlerlose naturgemiBe AuBerung unfehlbar sicherstellen.
Fiir das vernunftbegabte Wesen ist aber das NaturgemiBe das esse
secundum rationem, die Gestaltung der Titigkeit nach den von der
Vernunft vorgelegten und vorgeschriebenen Formen, die als Norm der
Handlung auftreten. Die unfehlbare Verwirklichung des esse secundum

1 I-IT 711, 2.



140 Siinde und Unsiindlichkeit

rationem stellt daher einen wesentlichen Zug der Siindelosigkeit dar ;
die naturgemiBe Hervorbringung aber bestimmt die Prinzipien der
fehlerlosen Titigkeit, die als eine innerliche, der Naturordnung ent-
sprechende Ausriistung auftreten miissen. Diese Bemerkung ist in
zweifacher Hinsicht wichtig. Zunichst um zu zeigen, daB eine Er-
klirung der Siindelosigkeit aus einer anderen, bloB duleren Festigung
des Willens den Seinsprinzipien durchaus nicht entspricht. Die Natur
ist Prinzip und innere Quelle der Titigkeit. Thre Vervollkommnung
ist daher nur in dieser Richtung zu erwarten. Die Titigkeit flieBt aus
ihr naturgemidB nur dann, wenn sie auf die Natur als auf ihr inneres
Prinzip zuriickzufiihren ist. Wenn daher die Siindelosigkeit eine Folge
der Begnadigung des Geschopfes ist, so kann sie nur dann eine Ver-
vollkommnung der Natur darstellen, wenn die Gnade eine innere Um-
gestaltung und eine Festigung derselben mittels naturhaft verliehener,
wenn auch der Ubernatur angehériger Prinzipien hervorruft 1.

Die weitere Folgerung, welche aus der obigen Bemerkung ab-
geleitet werden kann, bezieht sich auf die Festigung des Willens durch
seine Norm. Das esse secundum rationem ist eine innere Gestaltung
des Willensaktes, dessen transzendentale Beziehung zu allen jenen
Prinzipien, welche die Richtigkeit der Vernunft, als der allernichsten
Norm der Willenstiitigkeit, bestimmen. Das «secundum rationem »
bedeutet in diesem Zusammenhang den objektiv bewegenden Grund
des Willens. Die physische Verwirklichung der Handlung (per modum
causae efficientis) kommt der Person (als principium quod) zu, die
durch den Willen (als nichstes principium quo) die vernunftgemiBe
Gestaltung in den Willensakt hineintrigt. Die objektiv wirkende, ver-
nunftgemiBe Form gehort zu den naturhaften Prinzipien. Selbst dann,
wenn der MaBstab der Richtigkeit auBer der handelnden Person liegt,
mul} die eigene Vernunft durch Selbsttitigkeit jeden einzelnen Zug
sich aneignen, iiber denselben urteilen und das Endergebnis als ultimum
iudicium practicum zur physischen Selbstbewegung des Willens vor-
legen?. Hieraus ergibt sich: je mehr sich die Vernunft den Richtlinien

! Thomas und seine Schiiler schlagen bei der Lésung des Problems diesen
Weg ein. Auch hier bewahrheitet sich, daB der Thomismus alle seine Thesen
auf feste Seinsbeziehungen aufbaut und selbst fiir den Aufbau der rein iiber-
natiirlichen Tatsachen die Naturbestinde als maBgebende Analogien achtet.

? Der Wille ist seiner Natur nach eine neigungshafte Fihigkeit (inclinatio).
Er ist fiir jede objektive Erscheinung des Guten zuginglich und nimmt zur selben
positiv-annehmend oder negativ-ablehnend Stellung, je nachdem es fiir die Bediirf-
nisse der handelnden Person als forderlich oder hinderlich beurteilt wird. Von



Siinde und Unsiindlichkeit 141

gegeniiber passiv (aufnehmend) verhilt, umso groBer ist die Irrtums-
moglichkeit, umso schwieriger ist die gegenstandsmiBig wirkende Kraft
des iudicium practicum zu erwerben. Auch die Entfernung und die
Entfremdung des Willens von einem solchen Gegenstande wichst
proportioniert, je nachdem die Richtlinie von auBen her ihre Bestim-
mung und Bewegkraft erhilt.

Beziiglich der Passivitit der Vernunft gibt Thomas die Maglich-
keiten in I 79, 2 an. Jedes Geschopf verhilt sich dem eigenen und
eigentlichen Gegenstande der Vernunft gegeniiber passiv. In zwei
groBen Kreisen verwirklicht sich die Verstandestitigkeit im Rahmen
der Passivitit, gleichsam in aufeinander folgender unendlicher Stufen-
reihe. Die Irrtumsfihigkeit ist beim Menschen am gréBten. Deshalb
benotigt er am meisten einen Schutz und eine Stirkung seiner Ver-
nunft. Die reinen Geister sind irrtumslos, ja des Irrtums gar nicht
fihig. Aus diesem Grunde ist zum Schutz der Richtigkeit ihrer prak-
tischen Einstellung eine neue Erleuchtung gar nicht nétig. Je hoher
und vollkommener jedoch ein reiner Geist ist, umso unertriglicher
kann ihm die Regelung von auBen her erscheinen, nicht unter dem
Gesichtspunkt des Wahren, sondern unter dem des Guten, indem
hierin eine Hinderung und Hemmung, ja Herabsetzung der eigenen
Wiirde erscheint. Um also die Siindelosigkeit des reinen Geistes sicher
zu stellen, ist bloB eine Stirkung seines Willens erfordert.

Da Gott allein dem Erkenntnisgegenstande gegeniiber sich aktiv
verhiilt, indem die gottliche Vernunft «actus totius entis » ist und in
seinem Wesen « originaliter et virtualiter totum ens praeexsistit sicut
in prima causa»!, so muB jede Irrtumslosigkeit des Geschopfes auf

einer absoluten Indifferenz kann man psychologisch kaum reden, sofern der
Wille eine facultas rationis (inclinatio consequens ad intellectum), also eine auf
das abgewogene, beurteilte Gute folgende Neigung ist. Im Bereich des Bewuliten
ist eine Gleichgiiltigkeit nicht moéglich. Die erste, naturhafte Abwigung, die
infolgedessen unbewufBt entsteht und vom BewuBtsein bloB begleitet wird, bezieht
sich auf das bonum in communi, und die Willensbewegung folgt darauf ebenfalls
als ein naturhaftes Wirklichwerden in der Form einer notwendigen Hinneigung.
Dies ist der Ausgangspunkt der iiberlegten Willensakte, wie dies Thomas I-II 9,
6 ad 3 beschreibt. Die objektive Gegenwart des ureigenen Gegenstandes — mag
sie noch so verschwommen sein — wie die Erfassung des ersterkennbaren Seins
zu sein pflegt — offnet gleichsam die SchleuBen des Willens und das erste Wollen
erfolgt naturgemal und notwendig als eine aus der Natur und infolgedessen unter
der Einwirkung des Schopfers verwirklichte Bewegung. Wie das verschwommene,
ersterfaBte Sein durch ndhere Untersuchung eine Klirung erfihrt, so werden
auch dem bonum in communi die Einzelgiiter unterstellt. Die Stellungnahme
diesen gegeniiber ist dem freien Entsclilusse anheimgestellt.

1179 2



142 Siinde und Unsiindlichkeit

ihn, als den letzten Grund zuriickgefiihrt werden. In diesem weiteren
Sinne miissen wir sagen, daB Gott durch die rationes aeternae als
termini connotati idearum divinarum das Erkenntnislicht jedes Ge-
schopfes bildet . Die Irrtumslosigkeit des Menschen erstreckt sich
auf das Titigkeitsfeld der Synderesis 2, die im praktischen Leben eine
dhnliche Stellung einnimmt, wie der habitus primorum principiorum
speculativorum im Organismus der theoretischen Wissenschaften. Die
Fiihrung ist auf beiden Gebieten eine naturhafte, doch so allgemein,
daB ein Abweichen umso leichter mdoglich ist, je mehr der zu beur-
teilende und zur Richtlinie zu gestaltende Gegenstand Elemente auf-
weist, deren Auffindung der eigenen Titigkeit und Geschicklichkeit
iiberlassen ist. Die Fithrung der Synderesis ist indes ausreichend
(sufficiens) auf dem ganzen Gebiete der Natur 3, wenn sie auch nicht
in allen Fillen geniigend wirksam (efficax) ist, wie dies insbesondere
bei der Begegnung und beim Kampfe der zahlreichen Krifte und
handelnden Personen zutrifft . Eine das ganze Gebiet des praktischen
Lebens umfassende unfehlbare Fiihrung ist demnach durch die natiir-
liche Kraft des Verstandes an sich mdglich. Nur Nebenumstinde
konnen eine solche vereiteln ; die sind aber nicht aus der Natur,
sondern aus deren verschiedenen Lagen (status) zu entnehmen. Der
gegenwiirtige Zustand der menschlichen Natur ist hierzu ungeeignet,
da sie nicht einmal die spekulativ richtige Erkenntnis sicherzustellen
vermag. Die Hemmungen seitens des sinnlichen Teiles, wie auch die
des affektiven Lebens sind sehr zahlreich, sodaB ein storungsloser
Ablauf des moralischen Lebens nur in dem Umfange méglich ist, wie
dies Thomas von der Gotteserkenntnis behauptet 8. Die Leistungs-
fahigkeit des menschlichen Geistes in der Verfolgung und Erreichung
seines natiirlichen Zieles miissen wir indes mit Thomas anerkennen.
« Quantum ad ea, quae subsunt humanae rationi, in ordine scl. ad
finem connaturalem homini, homo potest operari per iudicium ra-
tionis » ¢&. Eine Fehlerlosigkeit folgt aber hieraus keineswegs; ja fiir

11 84, 5.

2179, 12.

3 I-II 109, 1 ist nicht bloB auf jede spekulative, sondern auch auf die prak-
tische Erkenntnis anzuwenden.

4 Dies fithrt Thomas mehr konkret I 113, 1 ad 1 aus.

51 1, 1. Die nihere Bestimmung der Leistungsfihigkeit des Verstandes ist
fir uns momentan belanglos. Eine ganz abstrakte Moglichkeit muB3 den kon-
kreten Tatsachen weichen, die eine gewisse Minderwertigkeit des jetzt lebenden
Menschengeschlechtes beweisen.

¢ I-1II 68, 2.



Siinde und Unsiindlichkeit 143

das Gegenteil spricht nicht bloB das statistische Tatsachenmaterial !,
sondern auch die Zerriittung, welche unter dem héheren und niederen
Teil im Menschen herrscht. Es bleibt also selbst auf dem Gebiete der
natirlichen Zielsetzung fiir das Walten einer iiberschwinglichen Giite
Gottes Platz, durch welche dieser Mangel behoben wird. Die instinkt-
artige Einwirkung Gottes auf den menschlichen Geist vermag die
Fehlerlosigkeit der menschlichen Tiatigkeit sicher zu stellen, indem die
Richtlinien in der Form von fertigen praktischen Urteilen von Gott
eingegeben werden. Dies ist bestimmt eine ganz besondere Fiirsorge
Gottes, ein Gnadenakt 2, ohne jedoch der strengen Gnadenordnung im
iibernatiirlichen Sinne anzugehoren. Als Entschliisse von weittragender
Bedeutung treten solche Eingebungen auf, die den Ausgangspunkt einer
ganz spezifisch gefirbten Lebensfithrung bilden. Die belebende und
umgestaltende Kraft solcher mitgeteilter Entschliisse zeigt sich in den
einzelnen Handlungen der nachfolgenden Ausfithrung, bei denen wieder
die eigene Uberlegung die Fithrung {ibernimmt, immer aber in Unter-
ordnung unter die urspriingliche gottliche Eingebung. Solange die
Wirkkraft der letzteren bleibt, ist die Fehlerlosigkeit sichergestellt.
Deshalb sagt Thomas: « His qui moventur per instinctum divinum,
non expedit consiliari secundum rationem humanam, sed quod sequantur
interiorem instinctum, quia moventur a meliori principio quam sit
ratio humana »3. Wird diese EinfluBnahme Gottes auf die iibernatiir-
liche Ordnung iibertragen, so vermitteln die Gaben des Heiligen Geistes,
insbesondere die des Rates, jene unfehlbare Fiihrung, die den Erlosten
zur Erreichung ihres einfachhin letzten Zieles notwendig ist. Bei der
eigenen Fiihrung ist die Ubereinstimmung mit den rationes aeternae,
mit dem Willen Gottes, immer unsicher oder Schwankungen ausge-
setzt. Teilt aber Gott seine Beschliisse in der Form von fertigen Richt-
linien mit, so ist deren Fehlerlosigkeit infolge der vélligen Uberein-
stimmung mit den rationes aeternae auf das bestimmteste sicher-
gestellt. Die Art und den Grad der geschopflichen Siindelosigkeit miissen
wir demnach von der Ubereinstimmung der ndichsten Richtlinie mit dem
ewigen Gesetze, mit den rationes aeternae nehmen. Eine volle Siinde-
losigkeit ist daher nur dann moglich, wenn der geschaffene Geist mil

1 Dies driickt Thomas mit den Worten aus: «plures autem sequuntur
sensum, quam rationem». I 49, 3 ad 5.

2 Si tamen etiam in hoc homo adiuvetur a Deo per specialem instinctum,
hoc est superabundantis bonitatis. I-II 68, 2.

3 I-11 68, 1.



144 Siinde und Unsiindlichkeit

denselben in shrer naturhaften Wirklichkeit vereinigt ist, was in der
visio beala statthat. Die minderen Grade sind je nach der Teilhabe an
den ewigen Werten zu bestimmen. Dies geschieht aber in der iiber-
natiirlichen Ordnung nach Art der naturhaften Umgestaltung des
vernunftbegabten Geschopfes durch die Gnade, die dasselbe fiir die
beschriebene géttliche Fiithrung empfinglich macht und zur Verwirk-
lichung derselben ihm gewissermaBen das Recht einrdumt .

Mag aber die Verstandesfithrung noch so fest und unfehlbar sein,
so kann die Siindelosigkeit auf dieselbe doch nur teilweise zuriickgefiihrt
werden. Thre Richtigkeit vermag nur der objektive Teil der Siinde-
losigkeit sicher zu stellen ; die Verwirklichung der fehlerlosen Titig-
keit aber, die Umsetzung des Objektiven ins Reale, in das Physische,
ist die Aufgabe des Willens. Daher ist die Vereinigung, das Einswerden
des Willens mit seinem Gegenstande ebenso wichtig, wie jene des
Verstandes, ja es tritt die Bedeutung desselben noch mehr in den
Vordergrund, als jene der objektiv bewegenden Ursache. Um dies
richtig einschitzen zu konnen, miissen wir die Rolle des Willens im
Geistesleben uns vergegenwirtigen.

Der Wille ist ebenso ein Organ der handelnden Person, wie
die iibrigen Fihigkeiten, nur iiberragt er dieselben durch die allum-
fassende Universalitit seines Gegenstandes. Die Person erreicht ihre
Vollkommenheit oder ist im Besitze derselben durch die einzelnen
Fihigkeiten nur unter einer gewissen Teilsicht. Im Menschen wird z. B.
durch die vegetativen Krifte das korperliche Wohl sichergestellt, durch
die Sinne erreicht er die Vervollkommnung seiner Sinnestitigkeit, durch
den Verstand endlich werden ihm alle Erkenntnisgiiter zur Verfiigung
gestellt, die zu einer menschenwiirdigen Lebensfiihrung notwendig sind.
Der Wille ist demgegeniiber ein allgemeines Strebevermégen, dem das
Gesamtwohl der Person unterstellt ist, oder das ein Organ derselben
ist, durch welches die iibrigen Fihigkeiten zur zielbewuBten Erreichung
ihrer Teilgiiter bewegt werden ®. In diesem Sinne wird der Wille eine
facultas suppositi genannt, der die Verwirklichung der Gesamtvervoll-
kommnung der Person anvertraut ist. Hinsichtlich der objektiven

! Hieher gehort insbesondere die Verleihung der gratia operans, die sich
als Ausgangspunkt entweder einer ganz neuen Lebensfiilhrung, oder wenigstens
von Tatsachen entscheidender Bedeutung als gratia cooperans die geschopfliche
Hinfilligkeit kriftigt, unterstiitzt und zu groBen, gottihnlichen Werken bewegt.
I-1T 111, 2.

*I-I1 9, 1.



Siinde und Unsiindlichkeit’ 145

Artbestimmung (specificatio) sind die einzelnen Vermdégen vom Willen
unabhiingig ; hinsichtlich der Wirklichkeit ihrer Betiitigung (quoad
exercitium) aber sind sie ihm unterstellt, wenn auch nicht in gleicher
Weise. Mithin ist der Wille gleichsam eine Grundneigung zum Guten,
in der alle partikuliren Neigungen als in ihrem psychisch ersten Grunde
enthalten sind, und in welcher auch jene bewuBt auftreten, die sonst
an sich unbewuBt sein koénnen, wie z. B. der Selbsterhaltungstrieb 1.
Deshalb ist der Wille ein Vermogen zum bonum universale 2, das nur
in der Erreichung desselben seine Ruhe und vollkommene Befriedigung
findet.

Ist demnach der Wille mit dem bonum universale vereinigt, so
ist er gefestigt und seine Téatigkeit in jeder Beziehung fehlerlos. Im
Besitze desselben vermag er auch die Teilgiiter nur so anzustreben, da8
die Unterordnung derselben unter dem allumfassenden Gute den gegen-
seitigen Proportionen notwendig entspricht : das Endliche kann dem
Unendlichen nicht vorausgestellt werden und das An-Sich-Begehrungs-
werte kann dem relativ Guten nicht Platz einriumen3. Da also der
Wille der psychisch erste Beweger (als principium quo) bei der Aus-
fiilhrung der Pline und bei der Verwirklichung der Vervollkommnung
der Person ist, so hingt die physisch (quoad exercitium) richtige,
fehlerlose Betitigung der iibrigen Vermogen, wie auch die personliche
Gesamteinstellung den Teilgiitern gegeniiber von ihm ab.

Um diese Gedanken richtig einzuschitzen, miissen wir kurz iiber-
legen, wie sich der Wille zum bonum universale verhilt und wie diesés
die Willenstitigkeit regelt. Das bonum universale ist sowohl Gegen-
stand (obiectum quod) als auch Beweggrund (obiectum quo) des
Willens. Als Gegenstand 1ist es Zielpunkt des Willensstrebens, sodaf
in seinem Besitze und blof in demselben jene Ruhe und Befriedigung
sich einstellen kann, die eine weitere Bewegung des Strebevermigens aus-

! Man kann demnach sagen, daB die allumfassende Neigung des Willens
zum Guten alle partikuliren Neigungen virtuell in sich schlieBt, fiir sie eintreten
kann. Aus diesem Grunde ist der Wille der Vertreter aller natiirlichen Nei-
gungen der Person, sodaB durch die innige Verbindung des Willens mit dem
bonum universale auch die Festigung der ihm untergeordneten Fihigkeiten pro-
portionell gegeben ist.

2 Uber den Begriff des bonum universale vgl. 1 6, 2-3. Als universale
logicum bezeichnet es die unendliche Beziehbarkeit des Guten, ohne eine inhalt-
lich feste und reiche Bestimmung. Als universale metaphysicum ist es hingegen
der tatsichliche Inbegrift des Guten in einem einfachen, aber unendlich reichen
Begriff und in der entsprechenden Seinsrealitit desselben.

31 62, 8.

Divus Thomas 10



146 Siinde und Unsiindlichkeit

schlieft. Die Tatigkeit des Willens besteht in diesem Zustande der
Seligkeit im unverinderlichen Genusse, im seinshaften Beherrscht-
werden der Person durch die volle Entfaltung und Auswirkung des
Gegenstandes nach seinem Gehalte an mitteilbarer Giite. Diesem
objektiven Beherrschen entspricht von seiten der Person eine dhnliche
Herrschaft iiber den Gegenstand, der nunmehr zu einem bewuBt an-
geeigneten Lebensprinzip geworden ist, sodaB die Person den Seins-
gehalt desselben in einer neuen Form beniitzen und in weiteren Lebens-
erscheinungen auswirken kann. Mit anderen Worten : die Person wird
im Besitze des bonum universale die volle bewufte Giite, also dasjenige,
was der Gegenstand an sich seinshaft, unbewuB3t und nur der objektiv
bewegenden Kraft nach ist. Die Giite als Sein und die Giite als Leben
bezeichnen den Unterschied zwischen beiden, und die AusgieBung der
Giite nach den Gesetzen der objektiven und physischen Verwirklichung
gibt die Verschiedenheit ihrer Grundeigenschaften an. Kurz : der
Wille im Besitz des bonum universale kann in sich und in seiner
Titigkeit nur gut, fehlerlos und in allen AuBerungen unbeweglich
gefestigt sein.

Als Beweggrund bezeichnet das bonum wuniversale die allgemeine
Beherrschung simtlicher Willensakte von einem einzigen Gesichispunkte
aus: omnia appetit sub ratione boni. Sowohl das bonum universale
als auch die Teilgiiter kommen hierin iiberein, mit dem Unterschiede,
daB diese Bewegkraft dem ersten an sich (per essentiam), den letzteren
aber in Unterordnung (per participationem) durch Teilhabe zukommt.
Ein Teilgut kann demnach nur mit Beziehung zum bonum universale
angestrebt werden. Ob die Titigkeit des Willens beziiglich der Teil-
giiter fehlerlos ist, hingt von seinem Verhalten zum bonum universale
ab. Verhilt er sich zu demselben bloB nach dessen inhaltsleeren
logischen Allgemeinheit, so ist er hinsichtlich der Bestimmung der
Teilgiiter Mingeln, Fehlern und stindigen Schwankungen ausgesetzt.
Es fehlt ihm ein inhaltlich bestimmtes, direkt bewegendes Prinzip, das
seine Detailtatigkeit unterstiitzen und in das Unbewegliche verankern
wiirde. Ist hingegen der Wille im Besitze des bonum universale, so
ist er nicht mehr fihig, einen anderen Beweggrund fiir seine Titigkeit
zu wiihlen : alle Teilgiiter werden notwendig mit Bezugnahme auf das
bonum universale angestrebt oder verwirklicht. In diesem Falle sind
die gegenseitigen Beziehungen tatsichlich (actu) gegeben, da das bonum
universale seine Anziehungskraft als alle Teilgiiter beherrschende und
dieselben wirklich in sich schlieBende Realitit ausiibt. Im ersten Falle



Siinde und Unsiindlichkeit 147

aber sind die Beziehungen bloB der Mdoglichkeit nach vorhanden, sodaB
bei ihrer Verwirklichung der WillensentschluB eine ganz besondere
Rolle spielt und durch keine seinshaft feste Bestimmungen gebunden ist.

Nach dem Gesagten hingt also die Unsiindlichkeit, die Fehler-
losigkeit der personlichen Titigkeit vom Verhiltnis des Willens zum
bonum universale ab. Auch hier finden wir eine dhnliche Abstufung,
wie sie in unserer bisherigen Untersuchung schon ofter sich feststellen
lieB. Nur in Gott ist das bonum universale mit seinem Wesen identisch
und mit seinem heiligen Willen seinshaft so vereinigt, daB er als gegen-
stindliche Seinsgegebenheit und als Lebenswirklichkeit den vdllig
gleichen Bestand unter verschiedenen Teilsichten darstellt. Sein Gut-
sein und Seligsein, d. h. im bewuBten Vollbesitze der wesenhaften Giite
sein, sind identische Aussagen iiber Gott. Sie bezeichnen die gleiche
transzendente Realitit nach verschiedenen Gesichtspunkten, sodal
mit der Seinsmakellosigkeit (indefectibililitas, Seinsunverginglichkeit)
Gottes auch seine gleichmiBige dynamische Reinheit gegeben ist. Hierin
besteht die wesentlich seinshafte Unsiindlichkeit (impeccabilitas per
essentiam) Gottes.

Das vernunftbegabte Geschopf besitzt in seinem Wesen nur ein
Teilgut. Nichts ist ihm gegenstindlich so naheliegend als dieses. - Daher
ist das Wollen desselben, die Festigung des Willens und dessen Ver-
ankerung in demselben gegeniiber dem personlichen Wohl so natiirlich,
daB der zeitlichen Entwicklung nach (in ordine generationis) das Wollen
des eigenen Ichs, die Behauptung des eigenen Wohles den ersten
konkret bestimmten Willensakt bildet!. Hierin zeigt sich der Wille
als ein Vermogen der Person (facultas suppositi), das in alle Willens-
akte die Ichbeziehungen notwendig hineintrigt. Da aber das eigene
Ich bloB ein Teilgut darstellt, ist in dessen Wollen der Same einer
endlosen Unruhe, eines unbefriedigten Strebens enthalten. Der eigene
Seinsgehalt, als gewollter Gegenstand, erweist sich als ungeniigend zur
Befriedigung des Willens. Entweder ist er direkt vervollkommnungs-
bediirftig wie beim Menschen, oder vervollkommnungsfihig wie bei
den reinen Geistern, die klar und deutlich erkennen, daB der geschaf-
fene Geist ungestaltet bleibt, bis er mit der ersten Wahrheit
vereinigt wird 2. Das BewubBtsein des Unvermégens, sich im eigenen

1 Das unbestimmte Wollen des allgemeinen Guten (bonum commune) und
des allgemeinen Wohles (finis in communi) gehen dem konkret bestimmten
Willensakt ihnlich voraus, wie die Erfassung des ens commune den gegenstind-

lich bestimmten Verstandesakten vorausgeht.
Z Das natiirliche Verlangen nach der klaren Anschauung Gottes, von dem



148 Siinde und Unsiindlichkeit

Seinsgehalt vollkommen und véllig befriedigt zu wissen, ist, selbst wenn
sie nur im mindesten AusmaBe vorhanden ist, geeignet, einen unbe-
wuBlten Naturtrieb ins bewulte Leben zu rufen. Der hl. Thomas
behauptet I 60, 5, daBl Gott der erstgewollte Gegenstand jedes geschopf-
lichen Strebevermogens ist !. Diese liebevolle Hinkehr zu Gott ist an
sich unbewuf3t und beruht bloB auf der Einschiitzung der Vollkommen-
heit der Ursachenreihe. Die Einwirkung der ersten Ursache ist die
tiefste und stirkste. Dementsprechend ist auch die Hinneigung der
Wirkung zu derselben die urspriinglichste, die alle iibrigen beherrscht.
Gott ist aber die erste Ursache jedes Seins, sodaB das Sein und Wohl-
sein des Geschopfes von ihm abhingt und ohne ihn gar nicht denkbar
ist. Im Felde der Zweckursichlichkeit ist insbesondere das ganze Ver-
langen des Geschopfes darauf hingeordnet, an der Vollkommenheit
Gottes nach MalBlgabe des eigenen Seinsgehaltes teilzunehmen. Dies
ist das desiderium naturale, dessen Grenzen und Gegenstand die ganze
Aufnahmefihigkeit des Geschopfes bestimmt. Die potentia naturalis
und obedientialis treten hier, wenn auch nicht im gleichen MaBe und
nicht in der gleichen Weise, auf, um der natiirlichen Sehnsucht einen
Gegenstand zu geben. Im Bewuptsein der Unzulinglichkeit des eigenen
Seinsgehaltes beginnt also im vernunftbegabten Geschopfe das bewufte
Streben nach Gott, das seine Vollendung nur in einem Gnadenakte
Gotles, in der gnadenvollen Erhebung und Zusichnahme von seiten Goltes
erreicht.

Thomas in verschiedenen Wendungen spricht, tritt umsomehr und bewulBt
gebieterisch auf, je klarer sich die Erkenntnis des Angewiesenseins des Geschdpfes
auf Gott gestaltet. Eine bestimmte Form, die auf der Einsicht der Moglichkeit
beruhen wiirde, kann es bei keinem Geschépfe einnehmen. Aber die Klarheit
und Deutlichkeit der Einsicht des eigenen Unvermégens, sich aus eigenen Kriften
und mit dem eigenen Seinsgehalte zu vervollkommnen, wichst mit der Seins-
und Erkenntnisvollkommenheit des vernunftbegabten Geschopfes. Aus dieser
Einsicht sprieBt aber das natiirliche Verlangen nach jenem Prinzip hervor, welches
die Gestaltung des geschopflichen Seins vollenden kann. Aus diesem Grunde
konnen wir verschiedene Grade des natiirlichen Verlangens nach der Anschauung
Gottes unterscheiden. Die Bestimmung derselben ist allerdings nicht positiv,
d. h. aus der Beziehung des Willensaktes zum Objekt in sich selbst (visio Dei in se),
sondern negativ, aus der Umgebung des Objektes, aus der Einsicht des eigenen
Unvermégens zu ersehen.

1 Dies gilt nicht der zeitlichen Folge (in ordine generationis), sondern der
Ursachenreihe nach (in ordine perfectionis). In dieser Fassung ist die Liebe des
seinshaften bonum universale der Urgrund jedes partikularen Strebens, sodal
die Eigenliebe des Geschopfes ohne die Motivierung durch die Liebe Gottes nicht
moglich ist.



Siinde und Unsiindlichkeit 149

Aus diesem Verhiltnisse des' vernunftbegabten Geschopfes zum
bonum universale ergibt sich, daB sowohl die Siindefihigkeit als auch
die Siindelosigkeit dem Keime nach in ihm enthalten ist. Siindefihig
ist das vernunftbegabte Geschopf, weil es nicht das universale bonum
ist und auch nicht mit demselben vereinigt ist. Siindelos ist es kraft
eines natiirlichen Verlangens nach dem hochsten Gut, was sich doppelt
auswirkt : 1. als Wirklichkeit, sofern Gott in der angegebenen Weise
Gegenstand dieser Sehnsucht ist; 2. als Potenz, nach der Verbindungs-
moglichkeit mit dem bonum universale. Da nun der Wille im vernunft-
begabten Geschopfe der Vertreter aller natiirlichen Triebe ist, kénnen
wir sagen, daB Siindefihigkeit und Siindelosigkeit von der Schwiche
oder Stirke, von der Ohnmacht oder von der Festigkeit des Willens
abhingen. Nur die natiirliche Sehnsucht des Willens nach Gott, dem
bonum universale, muB entwickelt, bewuBt gestaltet und in ent-
sprechenden Prinzipien! gegeben, und durch dieselben unbeweglich
gestaltet sein.

Der angegebene Defekt des Willens kann an sich bloB naturhaft
sein, was aber einen krankhaften Zustand desselben nicht ausschlieBt.
Die geschopfliche Natur wird von der unendlichen Entfernung vom
bonum universale notwendigerweise begleitet, nicht aber von der
Entfremdung von demselben. Die Entfernung wird von der natiirlichen
Sehnsucht iiberbriickt, und wenn sie auch durch dieselbe nicht iiber-
wunden und ihr Zielpunkt durch sie allein nicht angeeignet werden
kann, so ist sie doch in der Hand des begnadenden Geschopfes das
beste Mittel, um den Willen in Gottes Nihe zu bringen oder daselbst
zu erhalten. Falls bei der Verbindung des Willens mit dem bonum
universale nur dieser negative Defekt vorhanden ist, miissen keine
besonderen Schwierigkeiten iiberwunden werden. Nur das Werk an
sich ist schwierig, das blof die Schopferhand Gottes zu verwirklichen
vermag. Ist aber der Wille Gott entfremdet, also in sich krank, sodaB
seine natiirliche Sehnsucht sich nicht entfalten kann, ja in ihrem
Streben sogar nur Hindernisse findet, so erheischt dessen Erhebung
zugleich auch eine Gesundung des Willens, d. h. eine Kraftverleihung,
welche die krankhafte und widernatiirliche Entfremdung von Gott
behebt.

1 Dieses Vorgehen nennen wir nach Thomas « coaptatio » des Willens, seine
seinshafte Hinordnung zu Gott ; die Prinzipien derselben vermégen wir uns aber
nach S. Augustin unter dem Bilde des « pondus», des zu Gott gravitierenden
Strebens vorzustellen.



150 Siinde und Unsiindlichkeit

In diesen zwei Kreisen spielt sich die Festigung des Willens hin-
sichtlich der Siindelosigkeit ab. Das Endziel ist in beiden Fillen das-
selbe : die Verbindung mit dem bonum universale. Auch das Mittel
zur Erreichung desselben ist nur ein einziges : die gnadenvolle Aufnahme
durch Gott. Nur die Ausfiihrung und die Grade der Verwirklichung
sind verschiedenartig und vielfach von einzelnen Subjekten abhingig.
Die gratia communiter dicta und die gratia sacramentalis bezeichnen
die einzelnen Formen der Begnadigung!, die Festigung des Willens
weist aber verschiedene Grade auf, je nachdem die Gnade die Natur
beherrscht und sich dienstbar macht.

Aus der Untersuchung iiber den Gegenstand des Willens ist er-
sichtlich, daB der eigene personliche Seinsgehalt nmicht ausreicht, um den
Willen unbeweglich zu gestalten und im Guten zu befestigen. Dasselbe
ist auch iiber die duBeren Giiter zu sagen, die ebenso beschrinkt und
endlich sind, wie das eigene Ich selbst. Die Festigkeit, Unbeweglichkeit
und die volle Unsiindlichkeit erreicht demnach das vernunftbegabte
Geschopf, wenn sein ganzer personlicher Besitz nach der Gottihnlichkeit
geformt ist und die Umgestaltung seiner hochsten Fihigkeiten und
mithin seiner eigenen Natur durch die Vereinigung mit dem hdochsten
Gute vollendet und abgeschlossen ist. Von seiten des Gegenstandes
(obiectum quod) haben wir also das Prinzip gefunden, das dem Willen
die Unbeweglichkeit im Wollen und mithin die Siindelosigkeit verleiht.
Das Wollen des hochsten Gutes in sich selbst schlieBt jeden Fehler
aus, denn es ist nichts anderes als das Erfiilltsein des Willens von dem
Seinsgehalt desselben, eine Verwirklichung der ganzen Potentialitit, der
vollen Aufnahmsfihigkeit der Person in bezug auf das Gute, das Ver-
vollkommnende. [Je nach dem Grade der Aufnahme des hiochsten Gutes
im Willen ist auch der Grad der Unsiindlichkeit, das « adhaerere Summo
Bono », zu bestimmen. Der Ausgangspunkt der Siindelosigkeit ist dem-
nach die Festigung und Verankerung des Willens im bonum universale ;
dieses selbst ist aber das formale Prinzip desselben nach Art der gegen-
stindlich bewegenden Ursichlichkeit 2. Die Unsiindlichkeit ist daher
ihrem Wesen nach a) passiv, eine Besitznahme des vernunftbegabten
Wesens durch das hochste Gut, b) aktiv aber ist sie der personliche

1IIT 62, 2.

2 Nach Art der causa formalis intrinseca muB man selbstverstindlich ent-
sprechende geschaffene Prinzipien annehmen (gratia, caritas), durch welche die
Verbindung mit dem hochsten Gute verwirklicht wird und in personlicher Tatig-
keit erscheint.



Siinde und Unsiindlichkeit 151

Besitz des bonum universale nach allen seinen geistigen Fihigkeiten,
die Entfaltung der personlichen Titigkeit im Rahmen des allum-
fassenden Guten.

Es wird dies noch klarer, wenn wir den Beweggrund der Willens-
titigkeit betrachten. Ist das eigene Ich, der eigene Seinsgehalt als
gewollter Gegenstand fiir die Befriedigung des Willens unzureichend,
so gilt dies ebenso, ja noch mehr, wenn es als Beweggrund (obiectum
quo) auftreten will. Das personliche Eigenwohl mag ein zeitlich erster
Ausgangspunkt der Willenstitigkeit sein ; aber als allumfassender
Beweggrund vermag es dieselbe nicht zu beherrschen. Das Ich, dessen
Vervollkommnung und proportionierte Geltendmachung das eigentliche
Ziel des Strebevermogens ist, kann nur als finis cui auftreten. Voluntas
est facultas suppositi, indem der Wille die Festigung und die véllige
Seinsgeltung der Person anstrebt. Man wird infolgedessen anerkennen
miissen, daB das personliche Wohl immer ein motivum materiale, wenn
wir so sagen diirfen, ein anreizender Beweggrund der Willenstitigkeit
bleibt, durch den die Ichbeziehungen desselben sichergestellt werden ;
als ein motivum formale, ein die einzelnen Handlungen gestaltender
Beweggrund kann es indes nicht auftreten. Denn wie das Sein des
Geschopfes auf ein duBeres Prinzip als MaBstab hinweist, so bedarf
es auch in bezug auf seine Dynamik einer Regelung von auBen her,
wodurch deren Richtigkeit gesichert wird. Jedes Geschopf zeigt eine
solche duBere Regelung seiner natiirlichen Neigungen nach auf. Nicht
nur in dem Sinne ist dies wahr, daB die hervorbringende Ursache
der gesamten natiirlichen Ausriistung des Geschépfes auBer ihm, im
Schopfer, zu suchen ist, sondern hauptsichlich deshalb, weil es
durch dieselben weit iiber seine individuellen Grenzen erhoben, in
den Dienst der allgemeinen Absichten der Natur und deren Schép-
fers gestellt wird.

Wollen wir dies in die Einzelheiten verfolgen, so sehen wir, daB
die Naturtriebe der materiellen Wesen zwar das individuelle Wohl der
einzelnen substanziellen Bestinde sicherstellen, daB aber alles in letzter
Instanz auf die Erhaltung der Art (species) hingeordnet ist. Das Einzel-
wesen ist verginglich, die Art aber stellt einen bleibenden Wert dar,
dessen Erhaltung und Schutz eine ganz eminente Aufgabe der Natur
ist. Das individuelle Wohl (obiectum ut quod intentum) ist demnach
einem allgemeinen Gesichtspunkt als Beweggrund (obiectum quo) unter-
geordnet. Dies ist das Ausschlaggebende, das gestaltende Element, die
Form der Natur-Absicht. Daher miissen wir sagen, daB jedes parti-



152 Siinde und Unsiindlichkeit

kulire Gut und Wohl auf dem Gebiete der Natur vom Schopfer unter
dem Gesichtspunkte des allgemeinen Wohles des Universums und in
letzter Analyse als ein Widerschein des hochsten Gutes, als ein Mittel
zur Verwirklichung der allumfassenden Pline Gottes beabsichtigt wird 1.
Die Gestaltung auch der kleinsten Bestinde und der unscheinbarsten
Ereignisse der Welt durch Gottes Zwecke und Absichten ist unleugbar
und verleiht dem Universum jene relative Einheit, in deren Verwirk-
lichung jeder Teil des Universums nach wunderbar geordneten Propor-
tionen mitwirkt, aus deren Harmonie die eigentliche Schénheit der
Welt nach ihren Gottesbeziehungen hervorleuchtet 2.

Aber als ein Teil des Universums zeigt auch das vernunftbegabte
Geschopf in seinen Naturtrieben die gleichen Gottesbeziehungen auf.
Auch das eigene Wohl wird von ihm in Unterordnung unter das hochste
Gut angestrebt, sodal der eigentliche letztgewollte Beweggrund dem
bonum universale zu entnehmen ist. Der Satz « prius et plus diligit
Deum quam seipsum ? » erhiilt unter diesem Gesichtspunkte eine ganz
besondere Wahrheit, Bedeutung und Notwendigkeit : « Semper prius
salvatur in posteriori», sagt Thomas? Deshalb muB die soeben
beschriebene Gestaltung des natiirlichen Strebens auch in der Selbst-
bestimmung des vernunftbegabten Geschopfes gewahrt bleiben und
dieselbe einem allumfassenden Beweggrunde unterstellt werden. Der
MaBstab der Willensfestigkeit ist demnach nicht das Ich, nicht das
personliche Wohl, sondern die Unterordnung unter das bonum universale.
Dies wird durch das ‘ewige Gesetz geregelt, das seinshaft im héchsten
Gute gegeben ist, das kraft seiner Natur jedes partikulire Gut enthilt
und infolgedessen auch die Richtlinien des Strebens nach demselben
bestimmt. Eine fehlerlose Richtung des Willens zu einem parti-
kuliren Gute hin ist nach dem Gesagten nur dann méglich, wenn der
Wille mit dem bonum universale vereinigt ist, und nach der Art und
nach dem Grade dieser Vereinigung ist die Siindelosigkeit, die fehler-
lose Wahl der partikuliren Giiter sichergestellt. Ist die Vereinigung
als seinshafte Einheit gegeben, so ist die Fehlerlosigkeit hinsichtlich
der Einzelgiiter aus einer naturhaften Herrschaft iiber dieselben ab-
zuleiten : die Beziehung zum héchsten Gute ist mit metaphysischer
Notwendigkeit in jedem Willensakte eingeschlossen. Fehlt diese seins-
hafte Einheit, so ist ein Abweichen und Sichentwinden aus der

1119, 2. 21 47, 3.
31 60, 5. 171 60, 1.



Siinde und Unsiindlichkeit 153

bewegenden Kraft des bonum universale méglich, da in diesem Falle
nicht das Seinsgewicht desselben den Willen treibt, sondern ein mehr
oder weniger deutlich aufleuchtender Schein des allgemeinen Guten,
dessen Wirkkraft mit jener der logisch gefaBten Verstandesprinzipien
verglichen werden kann!. Der EinfluB des finis in communi ist nicht
kriftig genug, um alle Einzelhandlungen in seinen Bannkreis zu ziehen
und darin zu erhalten. Jeder seinshaft bestimmte konkrete Zweck ist
in dieser Beziehung machtvoller und iibt auf den Seinswert der Tatig-
keit kriftiger ein, als der finis in communi, durch den blo8 die allgemeine
Orientierung des Willens nach dem Guten hin und nach einer allgemeinen
Zweckeinstellung gegeben ist. In diesem Rahmen ist die Stellung des
vernunftbegabten Geschépfes dem bonum universale (in seiner Funktion
als finis in communi) gegeniiber bestimmt. Auch der Betitigungsraum
ist fiir die Krifte der Natur sehr beschrinkt. Das bonum universale
ist fiir sie unnahbar. Nur eine Teilhabe daran ist moglich durch
Kriftigung der einzelnen Vermdégen und entsprechenden Tugenden,
die eine Gravitation, eine zentropetale Einstellung dem bonum uni-
versale gegeniiber in sehr verschiedenen Formen und Graden bewirken.
Reichen auf diese Art und Weise die Naturvermdégen hin, um eine
fehlerlose Einstellung dem bonum universale gegeniiber in sich auf-
zunehmen, so ist doch auch die gesamte Kraft der Natur dazu nicht
geeignet und imstande, dieses selbst mit dem Willen zu vereinigen.
Dies kann nur durch die Einwirkung einer gnadenvollen Herablassung
Gottes zustande kommen. Daher ist auch die Siindelosigkeit, die fehler-
lose Beziehungs-Verwirklichung des héchsten Gutes in den Einzel-
handlungen nur die Folge eines Gnadenaktes, durch den das Geschopf
auf eine iibernatiirliche, alle Forderungen seiner Natur iibersteigende
Hohe erhoben wird. Hier vollzieht sich die Besitznahme der Person
durch das hochste Gut und der bewuBte Besitz desselben durch die
begnadigte Person.

! Ein oft wiederholter Vergleich des hl. Thomas ist : Hoc modo se habet
finis in appetibilibus sicut principium in intelligibilibus. I-1T 9, 3.

Hierin wird besonders die gestaltende Kraft (ratio qua) des Zweckes (ratio
volendi) und des Erkenntnisgrundes (ratio cognoscendi) betont. Je mehr der
EinfluB auf den Seinsgehalt zuriickzufithren ist, umsomehr ist er wirksam und
die Gestaltung der einzelnen Titigkeit umso vollkommener. Beschrinkt sich also
die Einwirkung blo8 auf den logisch allgemeinen Zweck (finis in communi) und
auf die logische Ausdehnung der Verstandesprinzipien, so vermag fiir die seins-
hafte Vollkommenheit der moralischen Handlung und fiir die inhaltliche Richtig-
keit die Wirkkraft selber nicht zu biirgen. Nur die unbestimmte Beziehung zum
Guten und Wahren wird durch sie gewihrleistet.



154 Siinde und Unsiindlichkeit

Alle Mingel, die wir bisher gefunden haben, sind physischer oder
metaphysischer Natur. Als solche sind sie von der geschopflichen
Beschaffenheit nicht trennbar ; sie sind durch die Naturkrifte allein
auch nicht heilbar. Wird das vernunftbegabte Geschopf sich derselben
bewuBt, so entsteht in ihm das qualvolle Verlangen nach einem besseren
Zustand, nach der Erginzung seiner mangelhaften Krifte durch solche
Prinzipien, die es mit dem hdochsten, allumfassenden Gute verbinden.
Auf diese Weise ist der Keim eines hoheren Lebens in ihm niedergelegt,
der aber nur durch die gnadenvolle Herablassung von seiten des
Schopfers befruchtet werden kann. Wenn wir daher unter der Gnade
eine die Forderungen der Natur iibersteigende Beeinflussung ver-
stehen, so ist die Siindelosigkeit als tatsichliche, wirksame Eigenschaft
eine tibernatiirliche Gabe, die durch die Mitteilung des hichsten Gutes
zum Lebensprinzip verlichen wird. Die Fehlerlosigkeit (indefectibilitas)
ist eine mitteilbare Eigenschaft Gottes, deren das vernunftbegabte
Geschopf fahig ist, und die ihm dadurch wirklich zuteil wird, daB das
hochste Gut als objektive Richtlinie und als Triebkraft (pondus) die
ganze Titigkeit des vernunftbegabten Geschopfes beherrscht und in
seinem Bannkreise hilt.

Die Verbindung mit dem héchsten Gute in sich, auch nach ihrem
niedrigsten Grade, ist geeignet, die Gesamttitigkeit des Geschopfes
fehlerlos zu gestalten. Sie ist hierin auch wirksam und unfehlbar,
sofern und solange das Geschopf seine Titigkeit aus den Kraftquellen
des bonum universale schépft !. Um aber die Siindelosigkeit vollstindig
sicher zu stellen, ist erfordert, da entweder die Prinzipien, welche
die Verbindung mit dem hochsten Gute vermitteln, im vernunft-
begabten Geschopfe eigens tiefe Wurzeln fassen 2, oder daB das bonum
universale ohne jede Vermittlung eine bewegende Kraft ausiibe. Nur
in diesem letzten Falle hort die Hilfsbediirftigkeit des Geschéopfes auf.
DaB dies nicht den Ausschlull einer Notwendigkeit hinsichtlich der
Bewegung und Seinsaktuierung der Titigkeit bedeutet, wiederholt der
hl. Thomas unzidhligemale ®. Die Unzulinglichkeit des Geschopfes fiir
die Hervorbringung des Seins stammt aus einer metaphysischen Not-
wendigkeit, die nicht einmal durch die Allmacht Gottes behoben werden
kann. Die Hilfsbediirftigkeit in bezug auf die volle Wirksamkeit der

1 Vgl. die Definition Augustins: Virtus est ... qua nemo male utitur ..
? Die Art und Weise dieses Vorganges beschreibt Thomas I-II 52; 66 ;
II-IT 24, 5 sq.

3 So I-II 109 beinahe in jedem Artikel.



Siinde und Unsiindlichkeit 155

inneren Prinzipien aber kann aufhéren, indem alle seine potenziellen
Krifte so verwirklicht werden, daB nach innen keine potentia ad
oppositum iibrigbleibt, nach auflen hin aber, infolge der Oberhoheit
iiber die Teilgiiter, infolge der vollen Beherrschung der duBeren Krifte
und Schwierigkeiten alle Hemmungen einer fehlerlosen Titigkeit
behoben werden.

Bevor dieser Zustand der vollkommenen Festigung eintritt, sind
Schwankungen und ein eventuelles Abweichen des von den Beziehungen
des hochsten Gutes erfiillten Wollens nicht absolut ausgeschlossen.
Je nach der Beschaffenheit des vernunftbegabten Geschopfes konnen
die Hemmungen von innen, von der Unvollkommenheit.der Unterord-
nung unter den einzelnen Seelenkriften stammen, wie dies beim Menschen
der Fall ist ; in allen Fillen aber kénnen sie aus dem nicht vollendeten
Wirklichsein (nach dem bonum universale) des Willens erklirt werden.
Beim Menschen spielen bei Vorhandensein solcher Schwankungen eine
besondere Rolle die duBeren Schwierigkeiten und die Macht der duBeren
objektiven Krifte. Wir haben oben einen besonderen Grund der all-
gemeinen geschopflichen Fehlerhaftigkeit darin gefunden, daB jedes
Teilglied des Universums sich ohnmichtig zeigt, in der Begegnung mit
den iibrigen Teilkriften, im Kampfe und im Ringen mit denselben die
eigene suppositale Bedeutung restlos zur Geltung zu bringen. Nirgends
ist dies so wahr, wie beim Menschen, dessen personliche Geltung sich
im Kampfe um das Wahre und das Gute auswirkt. Dies bedeutet aber
fir den Menschen einen Kampf und ein Ringen mit dem Wahren und
Guten, deren objektiver Seinsgehalt er nicht in fertigen, aktuellen,
sondern in unvollendeten, potentiellen Gegebenheiten erhilt. In diesem
Kampfe treten gar manche feindliche Krifte auf, die den erworbenen
geistlichen Besitz des Menschen gefihrden und seine Schwankungen
verstindlich machen. Dies ist der Sinn der einzelnen Artikel I-IT 109,
in welchen Thomas die absolute Leistungsfihigkeit der menschlichen
Krifte untersucht und zu ganz bestimmten Folgerungen kommt, wo
und wie die Gnade im strengen Sinne in Titigkeit treten muB, um eine
Fehlerlosigkeit der menschlichen Wirksamkeit sicher zu stellen. Man
muB diese Ausfiihrungen des Aquinaten durch jene erginzen, die wir
teilweise schon erwihnt haben, und aus welchen die innere Zerriittung
des Menschen so klar zum Vorschein kommt. Aus allen diesen erhalten
wir ein Gesamtbild, das den anfangs angefiihrten Ausspruch des
hl. Thomas rechtfertigt : eine Fehlerlosigkeit (indefectibilitas) des ver-
nunftbegabten Geschépfes ist nur durch eine gnadenvolle Einwirkung



156 Siinde und Unsiindlichkeit

Gottes moglich. Bei der Trostlosigkeit der natiirlichen Sachlage bleibt
also fiir den christlichen Glauben und fiir das Vertrauen ein ent-
sprechender Platz, sodaB jeder Einzelne mit der abgeklirten Weisheit
des Meisters Trost und Zuversicht fassen kann.

*
* *

Die Ergebnisse unserer Untersuchung koénnen wir demnach fol-
gendermafen zusammenfassen :

1. Eine positive Einstellung zum Fehler und zur Siinde gibt es
nicht. *

2. Den Grund der Siindefihigkeit miissen wir in der allgemeinen
Potentialitit des Geschopfes und in seiner Ohnmacht, den Kriften
des Universums gegeniiber sich geltend zu machen, suchen.

3. Die einzelnen Naturkrifte und -triebe sind infolge ihrer Unter-
ordnung unter das bonum universale an sich nur hinreichend (suffi-
ciens), um fehlerlos vorzugehen; sie sind aber nicht fihig, ihrer
Einstellung in allen Fillen wirksam (efficaciter) Geltung zu ver-
schaffen. Auch fiir die letzte Einstellung fehlt ihnen nicht jede
Eignung, die aber nicht ihrerseits in einem positiven Sein, sondern
in der Wirkkraft Gottes begriindet ist.

4. Die Siindelosigkeit kann nur durch die Verbindung mit dem
héchsten Gute, durch die volle Aufnahme seiner objektiv und physisch
bewegenden Krifte verwirklicht werden.

5. Erlésungsbediirftigkeit, als Aufnahmefihigkeit der Gnade, und
Hilfsbediirftigkeit, als Schutz gegen die Macht der #duBeren Krifte
begleiten als seinshafte Mingel notwendig jedes vernunftbegabte
Geschopf. Beide werden in ihm zu einer bewuBten psychischen Wirk-
lichkeit und von ihrer demiitigen Anerkennung hingt die Hinkehr
und Hinwendung zum hochsten Gut, von deren Leugnung aber die
Entfremdung von demselben ab. Beide erhalten im gefallenen Menschen
eine eigene Firbung.

(Fortsetzung folgt.)



	Sünde und Unsündlichkeit

