
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 19 (1941)

Artikel: Sünde und Unsündlichkeit

Autor: Horváth, Alexander M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762749

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762749
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sünde und Unsündlichkeit.

Von Dr. Alexander M. HORVATH O. P.

1. Allgemeine Grundlagen der Sündefahigkeit und der Unsündlichkeit.

In den Werken des Aquinaten wird die wissenschaftliche Wahrheit
in einer unpersönlichen und überzeitlichen Form vorgelegt. Trotzdem
erscheint oft vor dem Leser die Persönlichkeit des Verfassers, sodaß

er die anziehenden Charakterzüge des hl. Thomas deutlich erkennen
kann. Eine objektive Auffassung und Behandlungsweise, die beinahe

jede subjektive Note ausschließt, spricht den Leser an und gewinnt
ihn für die vorgelegte Wahrheit und für den Verfasser. Ein völlig
abgeklärter Geist steht vor uns, dessen Lichtstrahlen aus jenen rationes
aeternae hervorströmen, in welchen die Wahrheit nicht in geteilten,
und oft — wenigstens scheinbar — widersprechenden Zügen erscheint,
sondern völlig ausgeglichen, wie die Farben im Licht, enthalten ist.

Tritt die Wahrheit in dieser Form entgegen, so leuchtet und erwärmt
sie ; beides aber bewirkt sie in einer Art und Weise, daß sämtliche

Fähigkeiten des Menschen in der erreichten Wahrheit ihren Ruhepunkt
finden und zu weiterer Forschung und zu neuen Erlebnissen
fortschreiten können 1.

Von einem solchen Ausgleich und einer derartigen Abgeklärtheit
scheint auch S. Theol. I 63, 1 Zeugnis abzulegen. Es gibt kaum ein

Problem, das den menschlichen Geist so tief und so nachhaltig
beunruhigt, wie jenes von der Herkunft der Sünde. Ist es ein böser Geist,
der das Geschöpf zur Sünde treibt und es in dieser Beziehung sich

1 Den schönsten künstlerischen Ausdruck der angeführten Tatsachen finden
wir in einem Fresko von Fra Angelico im Kapitelsaale von San Marco. Verschiedene

Heilige umgeben das Kreuz. Die seelische Bewegung (in Tränen, Rührung
usw.) kommt bei den einzelnen, je nach ihrer Seelenverfassung zum Ausdruck.
Der durchdringende Blick des hl. Thomas, die überirdische Ruhe seines Verhaltens
scheinen eine Vertiefung zu verraten, die jede einseitige Äußerung ausschließt
und ihn selbst gleichsam bei der Abfassung und bei der überzeugten Aussage

von III 46, 1 zeigt : necessarium fuit Christum pro liberatione generis humani
pati.

Dil1us Thomas



130 Sünde und Unsiindlichkeit

dienstbar macht, oder gibt es im Geschöpfe selbst eine eigene unheimliche

Kraft, auf welche die Sünde zurückzuführen ist und die es zu
seinem Schöpfer in Gegensatz bringt Eine noch schlimmere Hypothese

wäre es, wenn man die Sünde auf Gott selber zurückzuführen
versuchte und ihn dafür verantwortlich machen wollte. Ist das endliche
Wesen einer schicksalhaften Notwendigkeit zum Sündigen ausgesetzt,
der es nicht entweichen kann, oder gibt es ein Heilmittel, durch welches

ihm eine volle Gesundung ermöglicht werden kann Daß die Lösung
des Problems in allen diesen angegebenen Formen versucht wurde,
ist bekannt, wie auch die Verwirrung, welche durch diese Lösungsversuche

in der allgemeinen Weltanschauung entstand, eine unleugbare,
wohlbekannte Tatsache ist. Die Verfassung des Gemütes richtet sich
nach der weltanschaulichen Einstellung. Fatalistische Ruhe meldet
sich, wenn die Sünde eine außerhalb der moralischen Ordnung stehende

physische Notwendigkeit ist ; Verzweiflung in den verschiedensten
Graden erhebt sich, wenn die Sünde auf den Zwang eines äußeren

Prinzips oder auf eine innere Notwendigkeit zurückzuführen ist ;

Vertrauen aber erfüllt das Herz, wenn ein Ausweg erscheint und dem

Menschengeiste die Möglichkeit der Sündelosigkeit aufleuchtet.
Diese letzte Lösung wählt der Aquinate und legt in ihr die ganze

Kraft seines Wissens und seines katholischen Glaubens nieder. Die

klare Kenntnis der geschöpflichen Leistungsfähigkeit bildet die Grundlage

der geradezu feierlich formulierten These : « Respondeo : dicendum,

quod tarn angelus quam quaecumque rationalis creatura, si in sua
natura consideretur, potest peccare ». Die Schlußworte des Artikels
betonen den gleichen Gedanken unter einem anderen Gesichtspunkt.
Die Naturbeschaffenheit (conditio naturae) des Geschöpfes ist eine

solche, daß es sündenfähig ist. Hat die Sünde einen Grund, so ist er
mit der Naturanlage des geschaffenen Wesens gegeben, aber nicht als

eine positive Hinordnung zum Sündigen 1, sondern als ein mit dessen

1 Daß die Sünde nicht aus einer positiven Kraftquelle stammen kann, folgt
aus I 49, wo Thomas die Ursachen des Übels bespricht. Jedes Übel stammt aus
einer Ohnmacht, entweder des nächsten hervorbringenden Prinzips, oder der
übrigen Faktoren, die einer überwiegenden Kraft nicht widerstehen können.
Beim moralischen Übel ist dasselbe festzustellen. Die Sünde ist ein Mangel an
Vernunftordnung. Daher ist ihr Prinzip die ratio deficiens, die etwas an sich

Vernunftgemäßes vor Augen hat, jedoch so, daß aus irgendeinem Grunde eine

privatio damit verbunden ist. « Sic igitur malum, quod est differentia constitutiva
in moralibus, est quoddam bonum adiunctum privationi alterius boni. Sicut
finis intemperati est non quidem carere bono rationis sed delectabile sensus
absque ordine rationis ». I 48, 1 ad 2. Ahnlich I 63, 1 ad 4.



Sünde und Unsündlichkeit 131

Natur verbundener Mangel, aus dem unter Umständen eine fehlerhafte

Tätigkeit folgen kann. Dieser Mangel kann indes durch einen

entsprechenden Kraftersatz aufgehoben werden ; nur ist die Kraftquelle
nicht innerhalb der Naturgrenzen, sondern in einer Gnadenwirkung
des Schöpfers zu suchen. Die Wurzel der Fähigkeit und Möglichkeit
zum Sündigen findet sich in der Zusammensetzung des Geschöpfes aus

Akt und Potenz. Die Seinsbeschaffenheit desselben hat als notwendige
Folge die Hervorbringung des Geschöpfes aus dem Nichts und seine

Erhaltung im Sein, beides bewirkt durch eine einzige äußere Kraft,
durch die Hand Gottes. Betrachtet man also die Seinsbeschaffenheit
des Geschöpfes, so ist mit ihr die Möglichkeit des Nichtseins (in sensu

diviso) ständig verbunden. Nur in Verbindung mit der unendlichen
Kraft (in sensu composito) wird dieser Mangel, wenn auch nicht in
sich, so doch in seiner Tendenz durch die positive Hinordnung zum
Sein aufgehoben. In der statischen Ordnung ist demnach die ständige,
lückenlose Seinsgegebenheit des Geschöpfes eine derartige Gabe Gottes,

daß ohne den Einfluß der allmächtigen Tätigkeit des Schöpfers ein Verfall

derselben unvermeidlich istx.
Diese Ohnmacht des Geschöpfes in der statischen Ordnung besteht

auch in bezug auf seine Dynamik. Jede Tätigkeit ist letzten Endes
eine Seinsäußerung, und muß als solche auf die allgemeine Seinsquelle,
auf Gott zurückgeführt werden. Daher ist die dynamische Ohnmacht
des Geschöpfes ebenso tief in seiner Naturbeschaffenheit begründet,
wie die statische. Mögen auch ihre Tätigkeitsprinzipien ihrem Sein nach

vollständig gegeben sein, so hängt doch ihre Betätigung von dem

bewegenden Einfluß Gottes ab 2. Ein Mangel in diesem Sinne (quoad
esse, quoad exercitium), als Möglichkeit der Nichtbetätigung, ist also
mit der Naturbeschaffenheit des Geschöpfes notwendig verbunden, so-
daß derselbe nur durch den allmächtigen Einfluß Gottes behoben
werden kann. Ein lückenloser, fortlaufender Bestand in der Tätigkeit
ist demnach gleichermaßen eine Gabe Gottes, wie der Seinsbestand des

Geschöpfes. Beide sind aber durch das ewige Gesetz geregelt. Gott
ruft das Geschöpf ins Dasein, damit es darin verbleibe und durch
entsprechende Tätigkeit seine Stelle im Universum behaupte 3. Deshalb

1 I 104, 1, bes. ad 1. 2 III Pot. 7.
3 Daher betont Thomas, daß in der Natur nichts zu finden ist, was eine

Vernichtung der Schöpfung vermuten ließe (I 104, 4) und daß es solche Dinge
gibt, die kraft ihrer Naturbeschafienheit kein inneres Prinzip der Vergänglichkeit
aufweisen, wie die geistigen Wesen und die Materie. I 50, 5.



132 Sünde und Unsiindlichkeit

ist es ein Naturgesetz des geschöpflichen Seins, daß ihm die zu seiner
Statik und Dynamik erforderliche transzendente Kraft notwendig zur
Verfügung gestellt werde. In diesem Zusammenhang betrachtet, ist
der entsprechende Einfluß Gottes kein Gnadenakt, sondern eine aus
dem freien Schöpferentschluß stammende, hypothetische Notwendigkeit.

Eine ähnliche Notwendigkeit stellt auch der Seinsbestand des

Geschöpfes dar, in dem wegen der Verbindung mit dem göttlichen
Einfluß nur mehr eine Transzendenz in positiver Seinsrichtung
festzustellen ist. Daher können wir im Geschöpfe eine indefectibilitas
participata feststellen, nach welcher ihm das Sein und die zur
Hervorbringung des Seins notwendigen Prinzipien nie mangeln können l.

Die Seinsreinheit Gottes als Mangel- und Fehlerlosigkeit (indefectibilitas

essentialis) steht nach den bisherigen Darlegungen der wesentlichen

Mangel- und Fehlerhaftigkeit (defectibilitas) des Geschöpfes
gegenüber. Die Naturbeschaffenheit des Ansichseienden (esse per se

subsistens) schließt jede Zusammensetzung von Akt und Potenz aus,
die des Geschöpfes hingegen erheischt eine solche notwendig. Hierin
ist also der tiefste Grund einer Möglichkeit der Sünde zu erblicken.
Damit hängt aufs innigste zusammen, daß die direkten Prinzipien der

geschöpflichen Tätigkeit weder mit dem substanziellen noch mit dem

akzidentellen Sein des handelnden Suppositum identisch sind. Das

bonum universi, bemerkt Thomas2, ist in mannigfacher Beziehung
außerhalb des Weltalls zu suchen. Der schöpferische Plan Gottes kann
nicht vereitelt werden, weder in sich, in seinem Endabschluß, noch in
seiner direkten Durchführung. Der Weltplan Gottes, sowohl als not-

1 Nach diesem Gesetze wird einerseits die potentia ordinaria Gottes beurteilt,
wie auch die Grenze gezogen, innerhalb welcher das Geschöpf den Einfluß Gottes
für seinen statischen und dynamischen Bestand beanspruchen kann. In einem
gewissen Sinne kann man sagen, daß der Einfluß Gottes, der für die Seins-
Mangellosigkeit des Geschöpfes notwendig ist, ein Gerechtigkeitsanspruch ist,
der aber nicht aus einem debitum dem Geschöpfe gegenüber stammt, sondern
gleichsam eine Ehrenpflicht Gottes ist. I 21, 1 ad 3.

2 I 103, 2. Der Sinn dieses auf den ersten Blick schwierigen Artikels ist :

a) daß die Welt für sich nicht Selbstzweck ist, sondern ihre Bestimmung in der
Zielsetzung durch ein über ihr stehendes Wesen hat ; 6) daß sie in diesem Rahmen
einen innerweltlichen Zweck hat, welcher in der möglichst reichen Entfaltung
der Natur- und Willenskräfte besteht ; c) daß aber diese Weltverwirklichung in
Unterordnung unter die Pläne Gottes geschehen muß, für die nicht das Einzelwohl,

sondern das bonum divinum maßgebend ist ; d) daß daher die Welt ihren
Zweck in der Verwirklichung der Pläne Gottes erreicht durch Abbilden der
Gedanken des Schöpfers und in der Teilnahme an der Güte des höchsten Wesens,
kurz : in der Verkündigung der Ehre Gottes.



Sünde und Unsündlichkeit 133

wendiges ewiges Gesetz, wie auch als konkrete Bestimmung desselben,
ist mit Gott identisch. Das ewige Gesetz ist die absolute Normheiligkeit

Gottes, also das Wesen Gottes selbst unter einem eigenen Begriff
gestaltet. Die konkreten Bestimmungen seines Willens können infolgedessen

wegen der wesentlichen Verbindung und Identität der Norm
und des geregelten Willens nie fehlerhaft sein. Bei dem Geschöpfe aber
fehlt diese Verbindung und Einheit kraft seiner Naturbeschaffenheit.
Für das Geschöpf ist die Norm wesentlich und notwendigerweise ein
äußeres Prinzip h Damit ist ein weiterer Grund der Möglichkeit einer

Mangel- und Fehlerhaftigkeit (defectibilitas) der geschöpflichen Tätigkeit

angegeben. Eine indefectibilitas partieipata ist allerdings auch in
dieser Richtung möglich, ja gewissermaßen notwendig, falls der Weltplan

Gottes durch wahrhaft tätige, ursächlich wirkende Prinzipien
ausgeführt werden soll. Die Richtlinien des ewigen Gesetzes werden
daher in der Form von inneren Beschaffenheiten dem Geschöpfe
mitgeteilt, die dessen Naturgesetz darstellen und ihm je nach der
Verschiedenheit seiner Natur einen gewissen Grad von Fehlerlosigkeit
(indefectibilitas) verleihen.

Hiermit sind wir auf einem anderen Wege wiederum bei der Güte
Gottes angelangt, aus welcher nicht bloß eine gewisse Seinsfestigkeit
(indefectibilitas quoad esse), sondern auch eine gewisse Fehlerlosigkeit
der Tätigkeit des Geschöpfes abgeleitet wird, insofern man die innere
Beschaffenheit dieser Tätigkeit vor Augen hat (indefectibilitas quoad
specificationem). Hierin ist indessen kein besonderer Gnadenakt Gottes

zu erblicken, sondern bloß eine Äußerung jener Gerechtigkeit, die wir
oben2 schon beschrieben haben. Ist also die Mangelhaftigkeit und
Fehlerfähigkeit des Geschöpfes eine Folge seiner Naturbeschaffenheit, so ist
andererseits auch eine entsprechende Fehlerlosigkeit (indefectibilitas
partieipata) in bezug auf die Erreichung des Zweckes Gottes eine direkte

Forderung seiner durch Gottes Weisheit geschaffenen Natur.
Würde man das Problem bloß vom Gesichtspunkte der Güte Gottes

aus betrachten, so könnte man vor einem realen, sachlichen (quoad

specificationem) Optimismus kaum stehen bleiben. Die Güte Gottes

als solche müßte sich auf die Welt so ausgießen, daß jedes Glied in
die Ordnung des Universums nach seiner Höchstleistung eingestellt
würde und sein eigenes Wohl nach Maßgabe seiner vollen Aufnahmsfähigkeit

fände. Überlegt man indes, daß die Güte Gottes nicht die

1 I 63, 1. 2 S. 132 Fußnote 2.



134 Sünde und Unsündlichkeit

einzige Quelle des geschaffenen Seins bildet und daß die Ausgießung
derselben an die Seinsgesetze der Natur gebunden und durch seine

Erkenntnistätigkeit geordnet ist, so kommt man zu einem nicht von
der Güte Gottes allein geregelten, sondern zu einem durch seine Weisheit

geleiteten Optimismus. Damit ist auch über die Annahme einer

gleichsam individuell sichergestellten Fehlerlosigkeit des Geschöpfes
das Urteil gesprochen. Der nach spezifischen Werten bestimmte
Optimismus muß einem Seins-Optimismus weichen, in welchem jedes
Glied bloß ein proportioniertes, verhältnismäßiges Wohlsein
beanspruchen und so keine individuelle Fehlerlosigkeit fordern kann. Die
Gesamtheit, als Weltall, verwirklicht den Plan Gottes unfehlbar.
Auch das einzelne Glied kann sich dieser Notwendigkeit nicht
entziehen ; aber nur im Rahmen des vollständigen Kraftausgleichs kommt
ihm dies zu, was eine individuelle Fehlerhaftigkeit notwendig mit sich

bringt.
Wollen wir also die These von der geschöpflichen Fehlerlosigkeit

genau formulieren, so können wir feststellen, daß eine solche nur nach
den reinen Gottesbeziehungen vorhanden ist. Zunächst ist dies der
Fall hinsichtlich der unfehlbaren Ausführung der Pläne Gottes, dann
aber auch im Hinblick auf die inneren Prinzipien, welche auf die

Ausführung des ewigen Gesetzes hingeordnet sind und die Verwirklichung
desselben sicherstellen, sofern sie von Gott stammen, d. h. in ihrer
vollen Reinheit gewahrt bleiben. Werden aber die Geschöpfe und ihre
Kräfte untereinander verglichen, so kann man von einer Fehlerlosigkeit

derselben nicht sprechen. Im gegenseitigen Kampfe und Ringen,
und beim unvermeidlichen Aufeinandertreffen der Kräfte ist es

unausbleiblich, daß die schwächere der stärkeren unterliegt, oder daß
die einzelnen Kräfte nachlassen und in ihrer Tätigkeit sich Mängel
zeigen. Auch die fehlerlose Hervorbringung der erwähnten inneren

Prinzipien ist nicht sichergestellt, wenn sie nicht unmitelbar von
Gott stammen. Sobald hierbei Mittelursachen tätig sind, ist ein in
sich fehlerhaftes Prinzip infolge der angegebenen Begegnung der

Naturkräfte als Resultat möglich.
Neben der allgemeinen metaphysischen Grundlage (Zusammensetzung

aus Potenz und Akt, Unterscheidung zwischen Tätigkeitsprinzip

und Norm) spielt also die Ohnmacht des einzelnen Gliedes den

Naturkräften gegenüber eine ganz bedeutende Rolle, so daß die

Fehlerlosigkeit dem Geschöpfe nur in einem sehr beschränkten Maße

zukommt. Dies trifft selbst dann zu, wenn die Tätigkeit aus einseitig



Sünde und Unsündlichkeit 135

bestimmten, naturnotwendig wirkenden Prinzipien fließtl. Alle diese

Mängel und Fehler sind aber schließlich auf die Rechnung der
allgemeinen Natur zu schreiben, welche auch für einen entsprechenden
Ausgleich sorgt. Dasjenige, was einen Mangel für ein Teilglied bedeutet,
ist für den Bestand des Ganzen ein Vorteil2. Die Verantwortung der
Natur wird bei der zufällig, frei wirkenden Ursächlichkeit vermindert,
da hier ihre Kräfte und deren Begegnung eine mehr untergeodnete
Rolle spielen und das Entscheidende doch bei dem freien Entschluß
zu suchen ist. Wie also die eventuelle Fehlerhaftigkeit der freien

Tätigkeit nicht im Kampfe der Naturkräfte zu suchen ist, so ist auch

der Ausgleich nicht im Rahmen der Natur, sondern im Beschlüsse des

Herrn der Natur zu suchen. Die Frucht der Fehlerhaftigkeit des freien

Geschöpfes ist die Sünde, die keineswegs ein physisches, und infolgedessen

mit den Gottesbeziehungen vereinbares Übel3, sondern eine

frei gewollte Abtrünnigkeit von Gott, eine bewußte Apostasie, einen

direkten Bruch mit dem ewigen Gott beinhaltet.
Für die Fehlerfähigkeit des freien Geschöpfes können die gleichen

Gründe namhaft gemacht werden, welche wir bisher erwähnt haben,

nur haben dieselben hier eine ganz besondere Bedeutung. Die
Zusammensetzung aus Akt und Potenz fließt bei jedem Geschöpfe aus

der gleichen Quelle. Indes kommt den geistigen Wesen eine größere

Festigkeit im empfangenen Sein statisch zu, als der materiellen Welt4.
Was die Dynamik anbelangt, ist indessen die Festigkeit wegen der

gleichsam unendlichen Ausdehnung der Tätigkeitsmöglichkeit weit

geringer, als dies bei den einseitig bestimmten, notwendig wirkenden
Ursachen der Fall ist. Deshalb sagt der Aquinate : « Je unvollkommener
ein geistiges Wesen ist, umso größer ist in ihm die Sündenfähigkeit »5.

Ja, er fügt noch hinzu, daß beim Menschen, in dem eine geistige Sub-

1 In der Mehrzahl der Fälle (ut in pluribus) vermögen sich die notwendig
wirkenden Ursachen zu behaupten. Auf diese Konstanz ist die Gleichförmigkeit
des Naturgeschehens gegründet. Ausnahmen sind indes möglich, sodaß ut in pau-
cioribus Fehler und Mängel selbst bei dieser Art des Geschehens unvermeidlich
sind.

3 Deus et natura et quodcumque agens facit, quod melius est in toto, sed

non quod melius est in quacumque parte, nisi per ordinem ad totum. Ipsum
autem totum, quod est universitas creaturarum melius et perfectius est, si in eo
sint quaedam, quae a bono deficere possunt, quae interdum deficiunt, Deo hoc
non impediente. I 48, 2 ad 3.

3 Das « Wie » erörtert Thomas I 54, 2.
4 I 9, 2 ; I 50, 4.
5 I 63, 7.



136 Sünde und Unsündlichkeit

stanz als Form anzunehmen ist, die defectibilitas einen solchen Grad

aufweist, daß im Vergleich mit den übrigen Naturbeständen das Übel

ein größeres Ausmaß aufweist als das Gute 1. Den Grund dafür müssen

wir darin suchen, daß das geistige Wesen von der Identität des

Tätigkeitsprinzips mit seiner Norm viel weiter entfernt ist als die
materiellen Naturkräfte. Die einzige Naturbestimmung seines

Strebevermögens ist die determinatio ad bonum commune. Für das Gute,

nur für das Gute, aber doch nicht für alle einzelnen Arten desselben,

sondern für dessen Gesamtheit, für das bonum universale, ist der Wille
geschaffen und von Natur aus eingestellt ; nur in dessen Besitz gelangt
er zur Ruhe und zu jener Festigkeit, die ihm die volle Mangel- und

Fehlerlosigkeit sicherstellt. In diesem Zustande ist der Wille mit seiner

Norm, wenn schon nicht identisch, so doch unzertrennlich vereinigt.
Bevor aber dieser Zustand eintritt und dem Willen Teilgüter vorgelegt
werden, wirkt in ihm nur der allgemeine Drang zum Guten. Erreicht
aber das Geschöpf durch die Verbindung mit Gott und durch die restlose

Verwirklichung der Gottesbeziehungen seine Vollendung im Sein

und in der Tätigkeit, so kann auch das vernunftbegabte Wesen nur
auf dem gleichen Wege ans Ziel und zu seiner Vervollkommnung
gelangen. Es muß aber die Gottbezogenheit in seine Tätigkeit
hineintragen. Weil indessen der allgemeine Drang nach dem Guten nur den

Weg zu den Gottesbeziehungen zeigt, die konkrete Verankerung in
denselben aber durchaus nicht sicherstellt, so ist die Möglichkeit des

Fehlers, der Sünde dadurch gegeben, daß der Wille mit seiner Norm
nicht nur nicht identisch, sondern mit derselben in sich gar nicht
vereinigt ist. Die Neigung zum bonum universale ist allerdings eine Norm,
sogar eine feste, unfehlbar wirkende Norm ; sie kommt aber nur als

eine Wegweiserin zu Gott in Betracht, in der die Gottesbeziehungen
nur der Möglichkeit nach enthalten sind 2.

1 In unaquaque specie defectus naturae accidit ut in paucioribus. In solis
autem hominibus malum videtur esse ut in pluribus, quia bonum hominis
secundum sensum non est hominis inquantum homo, idest secundum rationem.
Plures autem sequuntur sensum, quam rationem. I 49, 3 ad 5.

2 Die näheren Gründe einer Abweichung von den Gottesbeziehungen gibt
Thomas I 63, 1 ad 4 an : « Uno modo ex hoc quod aliquod malum eligitur : sicut
homo peccat aliquando adulterium eligendo, quod secundum se est malum. Et
tale peccatum semper procedit ex aliqua ignorantia vel errore, alioquin id quod
est malum non eligeretur ut bonum Alio modo contingit peccare per liberum
arbitrium, eligendo aliquid, quod secundum se est bonum, sed non cum ordine
debitae mensurae aut regulae, ita quod defectus inducens peccatum sit solum
ex parte electionis, quae non habet debitum ordinem, non ex parte rei electae ».



Sünde und Unsündlichkeit 137

Kommt bei dem reinen Naturgeschehen der Einfluß Gottes nicht
als ein eigener Gnadenakt in Betracht, und gilt dies auch von der

Bewegung des Willens zum bonum universale, so ist eine Begnadigung
als Festigung des vernunftbegabten Wesens, als Behebung seiner

Mangelhaftigkeit und Fehlerfähigkeit als möglich anzunehmen. Somit
sind wir bei der zuversichtlichen Feststellung des hl. Thomas

angelangt, daß eine Fehler- und Sündelosigkeit durch die Gnade Gottes

möglich ist. Als Naturgabe kann die Sündelosigkeit aus den

angegebenen Gründen nicht verliehen werden. Sie übersteigt nicht nur
die Forderungen, sondern auch die allgemeine Leistungsfähigkeit der
Natur. Der Drang nach dem bonum universale ist eine Naturgabe.
Er umschreibt das Tätigkeitsfeld des Willens und bestimmt seine

Leistungsfähigkeit. All das reicht vollständig aus (sufficiens), um ein

menschenwürdiges Leben zu führen. Allein diese Ausrüstung erweist
sich nicht in allen Fällen als wirksam (efficax). Je nach der Beschaffenheit

des vernunftbegabten Geschöpfes können Hemmungen eintreten,
die eine gottgewollte Funktion des Dranges nach dem Guten stören,
oder gar unmöglich machen l. Deshalb bleibt der Wille innerhalb der

Naturgrenzen immer schwach, im Guten ungefestigt, sündefähig. Dieser

Mangel kann jedoch durch einen Gnadenakt behoben werden, was

dadurch geschieht, daß der Drang zu Gott einseitig bestimmend in
den Vordergrund tritt und alle übrigen Neigungen so beherrscht, daß
sie in seinen Dienst gestellt werden. Mit anderen Worten : die Stelle
des allgemeinen Dranges nach dem Guten muß die bestimmte Richtung
zu und auf Gott im Willen einnehmen, d. h. Gott selbst muß sich als

Norm mit dem Willen vereinigen. Dies übersteigt die Leistungsfähigkeit

der Natur, da nur Gott allein sich dem Geschöpfe so schenken

kann, daß es zu einer gewissen Lebensgemeinschaft mit ihm zugelassen
wird. Gott ist sich selbst Norm und Regel. Daher ist er fehler- und
makellos. Inwieweit also das Geschöpf mit Gott vereinigt wird und Gott

selbst zur Norm und Regel seiner Tätigkeit besitzt, nimmt es teil an

Gottes Herrlichkeit und an seiner Makellosigkeit. Hierin, in der

Begnadigung des vernunftbegabten Geschöpfes, in seiner Zulassung

zur Teilnahme am Leben Gottes, haben wir das oberste Prinzip der

geschöpflichen Sündelosigkeit gefunden. Aus der Bestimmung, in
welchen Formen und Graden diese Zulassung geschieht, wird die Form
und der Grad der Sündelosigkeit entnommen. Wie wir also nach Thomas

1 Vgl. Fußnote S. 136.



138 Sünde und Unsiindlichkeit

die Sündefähigkeit nach den Seinsprinzipien des Geschöpfes bestimmt
haben, so werden wir die Sündelosigkeit ebenso aus inneren Prinzipien
ableiten müssen, welche die Ohnmacht des Geschöpfes aufheben und
ihm eine innere Macht, Kraft und Erhabenheit über die Hemmungen
seiner Tätigkeit verleihen, seine Schwäche in Stärke umwandeln 1.

Der Grundgedanke, der die Weltanschauung des Aquinaten
beherrscht, ist in den folgenden Worten ausgesprochen : « Semper mens
creata reputatur informis, nisi ipsi primae veritati inhaereat » 2.

Das vernunftbegabte Geschöpf bleibt ungestaltet und einer
weiteren Vervollkommnung fähig, solange es nicht durch Gott geformt
wird und dadurch eine Gottähnlichkeit erhält. Diese Gestaltungsmöglichkeit

verwirklicht sich nach dem uns bekannten Verlauf der

Dinge in drei großen Kreisen : imago creationis, imago recreationis,
imago similitudinis. Diese bezeichnen die Stufen der Gottebenbildlichkeit,

innerhalb welcher eine gleichsam grenzenlose Verschiedenartigkeit
möglich ist. Solange also dem vernunftbegabten Geschöpfe nicht Gott
selbst als ein objektiv bestimmendes Lebensprinzip mitgeteilt wird,
kann der Gestaltungsprozeß nicht als abgeschlossen angesehen werden.
Die Vergottung (deificatio) ist ihrem Wesen nach nur in einer
spezifischen Art möglich. Die Verbindung mit Gott und die volle

Verankerung des geschöpflichen Lebens in das göttliche ist ihr Ziel. Das

nächste innere Prinzip dieser Verbindung (die heiligmachende Gnade)
kann zufolge ihrer wesentlichen Bestimmung nur innerhalb einer

einzigen Art verwirklicht werden 3 ; sie vermag aber je nach dem Grade

1 Daß diese Festigung und Verankerung in Gott nicht bloß den Willen und
die übrigen Tätigkeitsprinzipien, sondern das ganze Sein des vernunftbegabten
Geschöpfes umwandelt, seine Vollendung aber in gänzlicher Mangel- und Fehler-
losigkeit zum Ziele hat, lehrt Thomas I-U 110.

Die gottähnliche Festigung als Zielsetzung vorausgesetzt, müssen auch für
die Naturanlagen des Geschöpfes manche Erscheinungen in Betracht gezogen
werden, die ohne dieselben sinnlos wären, oder als begründete Realitäten arg
nicht auftreten könnten. Hieher gehört alles, was Thomas über die einzelnen
Zustände der menschlichen Natur sagt. Die Herrschaft des Geistes über die
Materie soll in denselben zum Ausdruck gelangen im Interesse der hemmungslosen,

ungehinderten Betätigung des Gnadenlebens (status iustitiae originalis)
oder es soll das Gegenteil zu Tage treten (status naturae lapsae), als eine Strafe
für den Verlust der Gnade und als ein Mittel zur Festigung des Gnadenlebens
durch Kampf und Ringen und endlich als Gelegenheit, um die vollständige
Verwirklichung der Gottähnlichkeit (status gloriae) zu verdienen. Die hauptsächlichen

Stellen, wo Thomas diese Gedanken ausführt, sind IV C. Gent. 52 ;

II-II 164, 1, 2; I 94 sq.
2 I 106, 1 ad 3.
3 I-II 112, 4.



Sünde und Unsündlichkeit 139

der Teilnahme ihres Trägers oder nach den verschiedenen Seinslagen

(status) desselben die Verbindung mit Gott mehr oder weniger
vollkommen zu gestalten. Der Terminus dieser Verbindung ist immer,
selbst beim niedrigsten Grade der Gnade, Gott selbst. Die Festigkeit
der Verbindung hängt davon ab, wieweit das innere Prinzip im
Geschöpfe Wurzel gefaßt hat, dessen Potenzialität sich unterworfen
hat. Nach diesem Gesichtspunkte müssen wir den Grad der Fehler-

losigkeit des Geschöpfes beurteilen und aus der Art, wie durch die
Gnade die Potenzialität beherrscht wird, die Sündelosigkeit ihrem
Wesen und ihrer Ausdehnung nach bestimmen.

Die Sündelosigkeit ist an sich ein negativer Begriff, der aber die

allergrößten positiven Werte enthält. Die Sünde geht aus der

Kraftlosigkeit hervor, sie setzt die nicht beherrschte, nicht geordnete Potenzialität
eines Prinzips voraus. Die mangel- und fehlerlose Handlung ist
hingegen das Resultat einer Kraft (virtus), die als Akt die Potenzialität
des Prinzips ordnet und so dieselbe beherrscht. Diese Beherrschung
kann eine vorübergehende oder dauernde sein. Sie kann auch eine

naturhafte Gabe sein oder als eine erworbene Beschaffenheit auftreten
(bei den frei wirkenden Ursachen). In allen Fällen ist die Fehlerlosig-
keit die naturgemäße, der Naturbeschaffenheit der Dinge entsprechende
Art der Betätigung, während der Fehler, besonders nach der Beschaffenheit

seines Prinzips betrachtet, immer widernatürlich istx. Die
naturgemäße Anlage des vernunftbegabten Geschöpfes oder, wenn eine

solche nicht vorhanden ist, die planmäßige Ordnung desselben in dieser

Richtung, dessen Ausrüstung mit entsprechenden Prinzipien bezeichnet

entweder die Tatsache der Sündelosigkeit, oder den Weg, auf dem
dieselbe erworben oder entwickelt, und endlich ein vollendeter Zustand
werden kann. Aus diesem Grunde setzt der Begriff der Sündelosigkeit
positive Werte voraus, aus denen sie fließt und die zu ihrer
Begriffsbestimmung als positive Kraftquellen erfordert sind. Unter Sündelosigkeit

verstehen wir dem Vollbegriffe nach eine dauernde Beschaffenheit
der Tätigkeitsprinzipien, die Ausrüstung derselben mit solchen Kräften,
welche ihre fehlerlose naturgemäße Äußerung unfehlbar sicherstellen.

Für das vernunftbegabte Wesen ist aber das Naturgemäße das esse

secundum rationem, die Gestaltung der Tätigkeit nach den von der

Vernunft vorgelegten und vorgeschriebenen Formen, die als Norm der

Handlung auftreten. Die unfehlbare Verwirklichung des esse secundum

1 I-II 71. 2.



140 Sünde und Unsündlichkeit

rationem stellt daher einen wesentlichen Zug der Sündelosigkeit dar ;

die naturgemäße Hervorbringung aber bestimmt die Prinzipien der
fehlerlosen Tätigkeit, die als eine innerliche, der Naturordnung
entsprechende Ausrüstung auftreten müssen. Diese Bemerkung ist in
zweifacher Hinsicht wichtig. Zunächst um zu zeigen, daß eine

Erklärung der Sündelosigkeit aus einer anderen, bloß äußeren Festigung
des Willens den Seinsprinzipien durchaus nicht entspricht. Die Natur
ist Prinzip und innere Quelle der Tätigkeit. Ihre Vervollkommnung
ist daher nur in dieser Richtung zu erwarten. Die Tätigkeit fließt aus
ihr naturgemäß nur dann, wenn sie auf die Natur als auf ihr inneres

Prinzip zurückzuführen ist. Wenn daher die Sündelosigkeit eine Folge
der Begnadigung des Geschöpfes ist, so kann sie nur dann eine

Vervollkommnung der Natur darstellen, wenn die Gnade eine innere

Umgestaltung und eine Festigung derselben mittels naturhaft verliehener,
wenn auch der Ubernatur angehöriger Prinzipien hervorruftl.

Die weitere Folgerung, welche aus der obigen Bemerkung
abgeleitet werden kann, bezieht sich auf die Festigung des Willens durch
seine Norm. Das esse secundum rationem ist eine innere Gestaltung
des Willensaktes, dessen transzendentale Beziehung zu allen jenen

Prinzipien, welche die Richtigkeit der Vernunft, als der allernächsten
Norm der Willenstätigkeit, bestimmen. Das « secundum rationem »

bedeutet in diesem Zusammenhang den objektiv bewegenden Grund
des Willens. Die physische Verwirklichung der Handlung (per modum
causae efficientis) kommt der Person (als principium quod) zu, die
durch den Willen (als nächstes principium quo) die vernunftgemäße
Gestaltung in den Willensakt hineinträgt. Die objektiv wirkende,
vernunftgemäße Form gehört zu den naturhaften Prinzipien. Selbst dann,
wenn der Maßstab der Richtigkeit außer der handelnden Person liegt,
muß die eigene Vernunft durch Selbsttätigkeit jeden einzelnen Zug
sich aneignen, über denselben urteilen und das Endergebnis als ultimum
judicium practicum zur physischen Selbstbewegung des Willens
vorlegen2. Hieraus ergibt sich: je mehr sich die Vernunft den Richtlinien

' Thomas und seine Schüler schlagen bei der Lösung des Problems diesen

Weg ein. Auch hier bewahrheitet sich, dal! der Thomismus alle seine Thesen
auf feste Seinsbeziehungen aufbaut und selbst für den Aufbau der rein
übernatürlichen Tatsachen die Naturbestände als maßgebende Analogien achtet.

2 Der Wille ist seiner Natur nach eine neigungshafte Fähigkeit (inclinatio).
Er ist für jede objektive Erscheinung des Guten zugänglich und nimmt zur selben
positiv-annehmend oder negativ-ablehnend Stellung, je nachdem es für die Bedürfnisse

der handelnden Person als förderlich oder hinderlich beurteilt wird. Von



Sünde und Unsündlichkeit 141

gegenüber passiv (aufnehmend) verhält, umso größer ist die
Irrtumsmöglichkeit, umso schwieriger ist die gegenstandsmäßig wirkende Kraft
des iudicium practicum zu erwerben. Auch die Entfernung und die

Entfremdung des Willens von einem solchen Gegenstande wächst

proportioniert, je nachdem die Richtlinie von außen her ihre Bestimmung

und Bewegkraft erhält.
Bezüglich der Passivität der Vernunft gibt Thomas die Möglichkeiten

in I 79, 2 an. Jedes Geschöpf verhält sich dem eigenen und

eigentlichen Gegenstande der Vernunft gegenüber passiv. In zwei

großen Kreisen verwirklicht sich die Verstandestätigkeit im Rahmen
der Passivität, gleichsam in aufeinander folgender unendlicher Stufenreihe.

Die Irrtumsfähigkeit ist beim Menschen am größten. Deshalb

benötigt er am meisten einen Schutz und eine Stärkung seiner
Vernunft. Die reinen Geister sind irrtumslos, ja des Irrtums gar nicht
fähig. Aus diesem Grunde ist zum Schutz der Richtigkeit ihrer
praktischen Einstellung eine neue Erleuchtung gar nicht nötig. Je höher
und vollkommener jedoch ein reiner Geist ist, umso unerträglicher
kann ihm die Regelung von außen her erscheinen, nicht unter dem

Gesichtspunkt des Wahren, sondern unter dem des Guten, indem
hierin eine Hinderung und Hemmung, ja Herabsetzung der eigenen
Würde erscheint. Um also die Siindelosigkeit des reinen Geistes sicher

zu stellen, ist bloß eine Stärkung seines Willens erfordert.
Da Gott allein dem Erkenntnisgegenstande gegenüber sich aktiv

verhält, indem die göttliche Vernunft « actus totius entis » ist und in
seinem Wesen « originaliter et virtualiter totum ens praeexsistit sicut
in prima causa » x, so muß jede Irrtumslosigkeit des Geschöpfes auf

einer absoluten Indifferenz kann man psychologisch kaum reden, sofern der
Wille eine facultas rationis (inclinatio consequens ad intellectum), also eine auf
das abgewogene, beurteilte Gute folgende Neigung ist. Im Bereich des Bewußten
ist eine Gleichgültigkeit nicht möglich. Die erste, naturhafte Abwägung, die
infolgedessen unbewußt entsteht und vom Bewußtsein bloß begleitet wird, bezieht
sich auf das bonum in communi, und die Willensbewegung folgt darauf ebenfalls
als ein naturhaftes Wirklichwerden in der Form einer notwendigen Hinneigung.
Dies ist der Ausgangspunkt der überlegten Willensakte, wie dies Thomas I-II 9,

6 ad 3 beschreibt. Die objektive Gegenwart des ureigenen Gegenstandes — mag
sie noch so verschwommen sein — wie die Erfassung des ersterkennbaren Seins

zu sein pflegt — öffnet gleichsam die Schleußen des Willens und das erste Wollen
erfolgt naturgemäß und notwendig als eine aus der Natur und infolgedessen unter
der Einwirkung des Schöpfers verwirklichte Bewegung. Wie das verschwommene,
ersterfaßte Sein durch nähere Untersuchung eine Klärung erfährt, so werden
auch dem bonum in communi die Einzelgüter unterstellt. Die Stellungnahme
diesen gegenüber ist dem freien Entschlüsse anheimgestellt.

1 I 79. 2.



142 Sünde und Unsündlichkeit

ihn, als den letzten Grund zurückgeführt werden. In diesem weiteren
Sinne müssen wir sagen, daß Gott durch die rationes aeternae als

termini connotati idearum divinarum das Erkenntnislicht jedes
Geschöpfes bildet1. Die Irrtumslosigkeit des Menschen erstreckt sich

auf das Tätigkeitsfeld der Synderesis 2, die im praktischen Leben eine

ähnliche Stellung einnimmt, wie der habitus primorum principiorum
speculativorum im Organismus der theoretischen Wissenschaften. Die

Führung ist auf beiden Gebieten eine naturhafte, doch so allgemein,
daß ein Abweichen umso leichter möglich ist, je mehr der zu
beurteilende und zur Richtlinie zu gestaltende Gegenstand Elemente
aufweist, deren Auffindung der eigenen Tätigkeit und Geschicklichkeit
überlassen ist. Die Führung der Synderesis ist indes ausreichend

(sufficiens) auf dem ganzen Gebiete der Natur3, wenn sie auch nicht
in allen Fällen genügend wirksam (elficax) ist, wie dies insbesondere
bei der Begegnung und beim Kampfe der zahlreichen Kräfte und
handelnden Personen zutrifft 4. Eine das ganze Gebiet des praktischen
Lebens umfassende unfehlbare Führung ist demnach durch die natürliche

Kraft des Verstandes an sich möglich. Nur Nebenumstände
können eine solche vereiteln ; die sind aber nicht aus der Natur,
sondern aus deren verschiedenen Lagen (status) zu entnehmen. Der

gegenwärtige Zustand der menschlichen Natur ist hierzu ungeeignet,
da sie nicht einmal die spekulativ richtige Erkenntnis sicherzustellen

vermag. Die Hemmungen seitens des sinnlichen Teiles, wie auch die
des affektiven Lebens sind sehr zahlreich, sodaß ein störungsloser
Ablauf des moralischen Lebens nur in dem Umfange möglich ist, wie
dies Thomas von der Gotteserkenntnis behauptet5. Die Leistungsfähigkeit

des menschlichen Geistes in der Verfolgung und Erreichung
seines natürlichen Zieles müssen wir indes mit Thomas anerkennen.
« Quantum ad ea, quae subsunt humanae rationi, in ordine sei. ad

finem connaturalem homini, homo potest operari per iudicium ra-
tionis »6. Eine Fehlerlosigkeit folgt aber hieraus keineswegs ; ja für

1 I 84, 5.
2 I 79, 12.
3 I-II 109, 1 ist nicht bloß auf jede spekulative, sondern auch auf die

praktische Erkenntnis anzuwenden.
4 Dies führt Thomas mehr konkret I 113, 1 ad 1 aus.
6 I 1, 1. Die nähere Bestimmung der Leistungsfähigkeit des Verstandes ist

für uns momentan belanglos. Eine ganz abstrakte Möglichkeit muß den
konkreten Tatsachen weichen, die eine gewisse Minderwertigkeit des jetzt lebenden
Menschengeschlechtes beweisen.

6 I-II 68, 2.



Sünde und Unsündlichkeit 143

das Gegenteil spricht nicht bloß das statistische Tatsachenmaterial x,

sondern auch die Zerrüttung, welche unter dem höheren und niederen
Teil im Menschen herrscht. Es bleibt also selbst auf dem Gebiete der
natürlichen Zielsetzung für das Walten einer überschwänglichen Güte
Gottes Platz, durch welche dieser Mangel behoben wird. Die instinktartige

Einwirkung Gottes auf den menschlichen Geist vermag die

Fehlerlosigkeit der menschlichen Tätigkeit sicher zu stellen, indem die

Richtlinien in der Form von fertigen praktischen Urteilen von Gott
eingegeben werden. Dies ist bestimmt eine ganz besondere Fürsorge
Gottes, ein Gnadenakt2, ohne jedoch der strengen Gnadenordnung im
übernatürlichen Sinne anzugehören. Als Entschlüsse von weittragender
Bedeutung treten solche Eingebungen auf, die den Ausgangspunkt einer

ganz spezifisch gefärbten Lebensführung bilden. Die belebende und

umgestaltende Kraft solcher mitgeteilter Entschlüsse zeigt sich in den
einzelnen Handlungen der nachfolgenden Ausführung, bei denen wieder
die eigene Überlegung die Führung übernimmt, immer aber in
Unterordnung unter die ursprüngliche göttliche Eingebung. Solange die

Wirkkraft der letzteren bleibt, ist die Fehlerlosigkeit sichergestellt.
Deshalb sagt Thomas : « His qui moventur per instinctum divinum,
non expedit consiliari secundum rationem humanam, sed quod sequantur
interiorem instinctum, quia moventur a meliori principio quam sit
ratio humana »3. Wird diese Einflußnahme Gottes auf die übernatürliche

Ordnung übertragen, so vermitteln die Gaben des Heiligen Geistes,

insbesondere die des Rates, jene unfehlbare Führung, die den Erlösten

zur Erreichung ihres einfachhin letzten Zieles notwendig ist. Bei der

eigenen Führung ist die Übereinstimmung mit den rationes aeternae,
mit dem Willen Gottes, immer unsicher oder Schwankungen ausgesetzt.

Teilt aber Gott seine Beschlüsse in der Form von fertigen Richtlinien

mit, so ist deren Fehlerlosigkeit infolge der völligen
Übereinstimmung mit den rationes aeternae auf das bestimmteste
sichergestellt. Die Art und den Grad der geschöpflichen Sündelosigkeit müssen

wir demnach von der Übereinstimmung der nächsten Richtlinie mit dem

ewigen Gesetze, mit den rationes aeternae nehmen. Eine volle

Sündelosigkeit ist daher nur dann möglich, wenn der geschaffene Geist mit

1 Dies drückt Thomas mit den Worten aus : « plures autem sequuntur
sensum, quam rationem ». I 49, 3 ad 5.

2 Si tarnen etiam in hoc homo adiuvetur a Deo per specialem instinctum,
hoc est superabundantis bonitatis. I-II 68, 2.

3 I-II 68, 1.



144 Sünde und Unsündlichkeit

denselben in ihrer naturhaften Wirklichkeit vereinigt ist, was in der

visio beata statthat. Die minderen Grade sind je nach der Teilhabe an
den ewigen Werten zu bestimmen. Dies geschieht aber in der
übernatürlichen Ordnung nach Art der naturhaften Umgestaltung des

vernunftbegabten Geschöpfes durch die Gnade, die dasselbe für die
beschriebene göttliche Führung empfänglich macht und zur Verwirklichung

derselben ihm gewissermaßen das Recht einräumt1.
Mag aber die Verstandesführung noch so fest und unfehlbar sein,

so kann die Sündelosigkeit auf dieselbe doch nur teilweise zurückgeführt
werden. Ihre Richtigkeit vermag nur der objektive Teil der
Sündelosigkeit sicher zu stellen ; die Verwirklichung der fehlerlosen Tätigkeit

aber, die Umsetzung des Objektiven ins Reale, in das Physische,
ist die Aufgabe des Willens. Daher ist die Vereinigung, das Einswerden
des Willens mit seinem Gegenstande ebenso wichtig, wie jene des

Verstandes, ja es tritt die Bedeutung desselben noch mehr in den

Vordergrund, als jene der objektiv bewegenden Ursache. Um dies

richtig einschätzen zu können, müssen wir die Rolle des Willens im
Geistesleben uns vergegenwärtigen.

Der Wille ist ebenso ein Organ der handelnden Person, wie

die übrigen Fähigkeiten, nur überragt er dieselben durch die
allumfassende Universalität seines Gegenstandes. Die Person erreicht ihre

Vollkommenheit oder ist im Besitze derselben durch die einzelnen

Fähigkeiten nur unter einer gewissen Teilsicht. Im Menschen wird z. B.
durch die vegetativen Kräfte das körperliche Wohl sichergestellt, durch
die Sinne erreicht er die Vervollkommnung seiner Sinnestätigkeit, durch
den Verstand endlich werden ihm alle Erkenntnisgüter zur Verfügung
gestellt, die zu einer menschenwürdigen Lebensführung notwendig sind.

Der Wille ist demgegenüber ein allgemeines Strebevermögen, dem das

Gesamtwohl der Person unterstellt ist, oder das ein Organ derselben

ist, durch welches die übrigen Fähigkeiten zur zielbewußten Erreichung
ihrer Teilgüter bewegt werden 2. In diesem Sinne wird der Wille eine

facultas suppositi genannt, der die Verwirklichung der Gesamtvervollkommnung

der Person anvertraut ist. Hinsichtlich der objektiven

1 Hieher gehört insbesondere die Verleihung der gratia operans, die sich
als Ausgangspunkt entweder einer ganz neuen Lebensführung, oder wenigstens
von Tatsachen entscheidender Bedeutung als gratia cooperans die geschöp (liehe

Hinfälligkeit kräftigt, unterstützt und zu großen, gottähnlichen Werken bewegt.
I-II 111, 2.

2 I-II 9. t.



Sünde und Unsündlichkeit 145

Artbestimmung (specificatio) sind die einzelnen Vermögen vom Willen
unabhängig ; hinsichtlich der Wirklichkeit ihrer Betätigung (quoad
exercitium) aber sind sie ihm unterstellt, wenn auch nicht in gleicher
Weise. Mithin ist der Wille gleichsam eine Grundneigung zum Guten,
in der alle partikulären Neigungen als in ihrem psychisch ersten Grunde
enthalten sind, und in welcher auch jene bewußt auftreten, die sonst

an sich unbewußt sein können, wie z. B. der Selbsterhaltungstrieb l.
Deshalb ist der Wille ein Vermögen zum bonum universale 2, das nur
in der Erreichung desselben seine Ruhe und vollkommene Befriedigung
findet.

Ist demnach der Wille mit dem bonum universale vereinigt, so

ist er gefestigt und seine Tätigkeit in jeder Beziehung fehlerlos. Im
Besitze desselben vermag er auch die Teilgüter nur so anzustreben, daß
die Unterordnung derselben unter dem allumfassenden Gute den
gegenseitigen Proportionen notwendig entspricht : das Endliche kann dem

Unendlichen nicht vorausgesteilt werden und das An-Sich-Begehrungs-
werte kann dem relativ Guten nicht Platz einräumen 3. Da also der
Wille der psychisch erste Beweger (als principium quo) bei der
Ausführung der Pläne und bei der Verwirklichung der Vervollkommnung
der Person ist, so hängt die physisch (quoad exercitium) richtige,
fehlerlose Betätigung der übrigen Vermögen, wie auch die persönliche

Gesamteinstellung den Teilgütern gegenüber von ihm ab.

Um diese Gedanken richtig einzuschätzen, müssen wir kurz
überlegen, wie sich der Wille zum bonum universale verhält und wie diesés

die Willenstätigkeit regelt. Das bonum universale ist sowohl Gegenstand

(obiectum quod) als auch Beweggrund (obiectum quo) des

Willens. Als Gegenstand, ist es Zielpunkt des Willensstrebens, sodaß

in seinem Besitze and bloß in demselben jene Ruhe und Befriedigung
sich einstellen kann, die eine weitere Bewegung des Strebevermögens aus-

1 Man kann demnach sagen, daß die allumfassende Neigung des Willens
zum Guten alle partikulären Neigungen virtuell in sich schließt, für sie eintreten
kann. Aus diesem Grunde ist der Wille der Vertreter aller natürlichen
Neigungen der Person, sodaß durch die innige Verbindung des Willens mit dem
bonum universale auch die Festigung der ihm untergeordneten Fähigkeiten
proportioned gegeben ist.

2 Über den Begriff des bonum universale vgl. I 6, 2-3. Als universale
logicum bezeichnet es die unendliche Beziehbarkeit des Guten, ohne eine inhaltlich

feste und reiche Bestimmung. Als universale metaphysicum ist es hingegen
der tatsächliche Inbegriff des Guten in einem einfachen, aber unendlich reichen
Begriff und in der entsprechenden Seinsrealität desselben.

3 I 62, 8.

Divus Thomas 10



146 Sünde und Unsündlichkeit

schließt. Die Tätigkeit des Willens besteht in diesem Zustande der

Seligkeit im unveränderlichen Genüsse, im seinshaften Beherrschtwerden

der Person durch die volle Entfaltung und Auswirkung des

Gegenstandes nach seinem Gehalte an mitteilbarer Güte. Diesem

objektiven Beherrschen entspricht von seiten der Person eine ähnliche
Herrschaft über den Gegenstand, der nunmehr zu einem bewußt
angeeigneten Lebensprinzip geworden ist, sodaß die Person den
Seinsgehalt desselben in einer neuen Form benützen und in weiteren
Lebenserscheinungen auswirken kann. Mit anderen Worten : die Person wird
im Besitze des bonum universale die volle bewußte Güte, also dasjenige,
was der Gegenstand an sich seinshaft, unbewußt und nur der objektiv
bewegenden Kraft nach ist. Die Güte als Sein und die Güte als Leben
bezeichnen den Unterschied zwischen beiden, und die Ausgießung der
Güte nach den Gesetzen der objektiven und physischen Verwirklichung
gibt die Verschiedenheit ihrer Grundeigenschaften an. Kurz : der
Wille im Besitz des bonum universale kann in sich und in seiner

Tätigkeit nur gut, fehlerlos und in allen Äußerungen unbeweglich
gefestigt sein.

Als Beweggrund bezeichnet das bonum universale die allgemeine

Beherrschung sämtlicher Willensakte von einem einzigen Gesichtspunkte

aus: omnia appétit sub ratione boni. Sowohl das bonum universale
als auch die Teilgüter kommen hierin überein, mit dem Unterschiede,
daß diese Bewegkraft dem ersten an sich (per essentiam), den letzteren
aber in Unterordnung (per participationem) durch Teilhabe zukommt.
Ein Teilgut kann demnach nur mit Beziehung zum bonum universale
angestrebt werden. Ob die Tätigkeit des Willens bezüglich der
Teilgüter fehlerlos ist, hängt von seinem Verhalten zum bonum universale
ab. Verhält er sich zu demselben bloß nach dessen inhaltsleeren
logischen Allgemeinheit, so ist er hinsichtlich der Bestimmung der

Teilgüter Mängeln, Fehlern und ständigen Schwankungen ausgesetzt.
Es fehlt ihm ein inhaltlich bestimmtes, direkt bewegendes Prinzip, das

seine Detailtätigkeit unterstützen und in das Unbewegliche verankern
würde. Ist hingegen der Wille im Besitze des bonum universale, so

ist er nicht mehr fähig, einen anderen Beweggrund für seine Tätigkeit
zu wählen : alle Teilgüter werden notwendig mit Bezugnahme auf das

bonum universale angestrebt oder verwirklicht. In diesem Falle sind
die gegenseitigen Beziehungen tatsächlich (actu) gegeben, da das bonum
universale seine Anziehungskraft als alle Teilgüter beherrschende und
dieselben wirklich in sich schließende Realität ausübt. Im ersten Falle



Sünde und Unsiindlichkeit 147

aber sind die Beziehungen bloß der Möglichkeit nach vorhanden, sodaß

bei ihrer Verwirklichung der Willensentschluß eine ganz besondere

Rolle spielt und durch keine seinshaft feste Bestimmungen gebunden ist.
Nach dem Gesagten hängt also die Unsiindlichkeit, die Fehler-

losigkeit der persönlichen Tätigkeit vom Verhältnis des Willens zum
bonum universale ab. Auch hier finden wir eine ähnliche Abstufung,
wie sie in unserer bisherigen Untersuchung schon öfter sich feststellen
ließ. Nur in Gott ist das bonum universale mit seinem Wesen identisch
und mit seinem heiligen Willen seinshaft so vereinigt, daß er als
gegenständliche Seinsgegebenheit und als Lebenswirklichkeit den völlig
gleichen Bestand unter verschiedenen Teilsichten darstellt. Sein Gutsein

und Seligsein, d. h. im bewußten Vollbesitze der wesenhaften Güte
sein, sind identische Aussagen über Gott. Sie bezeichnen die gleiche
transzendente Realität nach verschiedenen Gesichtspunkten, sodaß

mit der Seinsmakellosigkeit (indefectibililitas, Seinsunvergänglichkeit)
Gottes auch seine gleichmäßige dynamische Reinheit gegeben ist. Hierin
besteht die wesentlich seinshafte Unsündlichkeit (impeccabilitas per
essentiam) Gottes.

Das vernunftbegabte Geschöpf besitzt in seinem Wesen nur ein

Teilgut. Nichts ist ihm gegenständlich so naheliegend als dieses. Daher
ist das Wollen desselben, die Festigung des Willens und dessen

Verankerung in demselben gegenüber dem persönlichen Wohl so natürlich,
daß der zeitlichen Entwicklung nach (in ordine generationis) das Wollen
des eigenen Ichs, die Behauptung des eigenen Wohles den ersten
konkret bestimmten Willensakt bildet1. Hierin zeigt sich der Wille
als ein Vermögen der Person (facultas suppositi), das in alle Willensakte

die Ichbeziehungen notwendig hineinträgt. Da aber das eigene
Ich bloß ein Teilgut darstellt, ist in dessen Wollen der Same einer
endlosen Unruhe, eines unbefriedigten Strebens enthalten. Der eigene

Seinsgehalt, als gewollter Gegenstand, erweist sich als ungenügend zur
Befriedigung des Willens. Entweder ist er direkt vervollkommnungsbedürftig

wie beim Menschen, oder vervollkommnungsfähig wie bei

den reinen Geistern, die klar und deutlich erkennen, daß der geschaffene

Geist ungestaltet bleibt, bis er mit der ersten Wahrheit

vereinigt wird 2. Das Bewußtsein des Unvermögens, sich im eigenen

1 Das unbestimmte Wollen des allgemeinen Guten (bonum commune) und
des allgemeinen Wohles (finis in communi) gehen dem konkret bestimmten
Willensakt ähnlich voraus, wie die Erfassung des ens commune den gegenständlich

bestimmten Verstandesakten vorausgeht.
2 Das natürliche Verlangen nach der klaren Anschauung Gottes, von dem



148 Sünde und Unsündlichkeit

Seinsgehalt vollkommen und völlig befriedigt zu wissen, ist, selbst wenn
sie nur im mindesten Ausmaße vorhanden ist, geeignet, einen
unbewußten Naturtrieb ins bewußte Leben zu rufen. Der hl. Thomas

behauptet I 60, 5, daß Gott der erstgewollte Gegenstand jedes geschöpflichen

Strebevermögens ist L Diese liebevolle Hinkehr zu Gott ist an
sich unbewußt und beruht bloß auf der Einschätzung der Vollkommenheit

der Ursachenreihe. Die Einwirkung der ersten Ursache ist die

tiefste und stärkste. Dementsprechend ist auch die Hinneigung der

Wirkung zu derselben die ursprünglichste, die alle übrigen beherrscht.
Gott ist aber die erste Ursache jedes Seins, sodaß das Sein und Wohlsein

des Geschöpfes von ihm abhängt und ohne ihn gar nicht denkbar
ist. Im Felde der Zweckursächlichkeit ist insbesondere das ganze
Verlangen des Geschöpfes darauf hingeordnet, an der Vollkommenheit
Gottes nach Maßgabe des eigenen Seinsgehaltes teilzunehmen. Dies

ist das desiderium naturale, dessen Grenzen und Gegenstand die ganze
Aufnahmefähigkeit des Geschöpfes bestimmt. Die potentia naturalis
und obedientialis treten hier, wenn auch nicht im gleichen Maße und
nicht in der gleichen Weise, auf, um der natürlichen Sehnsucht einen

Gegenstand zu geben. Im Bewußtsein der Unzulänglichkeit des eigenen

Seinsgehaltes beginnt also im vernunftbegabten Geschöpfe das bewußte

Streben nach Gott, das seine Vollendung nur in einem Gnadenakte

Gottes, in der gnadenvollen Erhebung und Zusichnahme von Seiten Gottes

erreicht.

Thomas in verschiedenen Wendungen spricht, tritt umsomehr und bewußt
gebieterisch auf, je klarer sich die Erkenntnis des Angewiesenseins des Geschöpfes
auf Gott gestaltet. Eine bestimmte Form, die auf der Einsicht der Möglichkeit
beruhen würde, kann es bei keinem Geschöpfe einnehmen. Aber die Klarheit
und Deutlichkeit der Einsicht des eigenen Unvermögens, sich aus eigenen Kräften
und mit dem eigenen Seinsgehalte zu vervollkommnen, wächst mit der Seinsund

Erkenntnisvollkommenheit des vernunftbegabten Geschöpfes. Aus dieser
Einsicht sprießt aber das natürliche Verlangen nach jenem Prinzip hervor, welches
die Gestaltung des geschöpflichen Seins vollenden kann. Aus diesem Grunde
können wir verschiedene Grade des natürlichen Verlangens nach der Anschauung
Gottes unterscheiden. Die Bestimmung derselben ist allerdings nicht positiv,
d. h. aus der Beziehung des Willensaktes zum Objekt in sich selbst (visio Dei in se),

sondern negativ, aus der Umgebung des Objektes, aus der Einsicht des eigenen
Unvermögens zu ersehen.

1 Dies gilt nicht der zeitlichen Folge (in ordine generationis), sondern der
Ursachenreihe nach (in ordine perfectionis). In dieser Fassung ist die Liebe des
seinshaften bonum universale der Urgrund jedes partikularen Strebens, sodaß
die Eigenliebe des Geschöpfes ohne die Motivierung durch die Liebe Gottes nicht
möglich ist.



Sünde und Unsündlichkeit 149

Aus diesem Verhältnisse des vernunftbegabten Geschöpfes zum
bonum universale ergibt sich, daß sowohl die Sündefähigkeit als auch
die Sündelosigkeit dem Keime nach in ihm enthalten ist. Sündefähig
ist das vernunftbegabte Geschöpf, weil es nicht das universale bonum
ist und auch nicht mit demselben vereinigt ist. Sündelos ist es kraft
eines natürlichen Verlangens nach dem höchsten Gut, was sich doppelt
auswirkt : 1. als Wirklichkeit, sofern Gott in der angegebenen Weise

Gegenstand dieser Sehnsucht ist ; 2. als Potenz, nach der Verbindungsmöglichkeit

mit dem bonum universale. Da nun der Wille im vernunftbegabten

Geschöpfe der Vertreter aller natürlichen Triebe ist, können

wir sagen, daß Sündefähigkeit und Sündelosigkeit von der Schwäche

oder Stärke, von der Ohnmacht oder von der Festigkeit des Willens
abhängen. Nur die natürliche Sehnsucht des Willens nach Gott, dem
honum universale, muß entwickelt, bewußt gestaltet und in
entsprechenden Prinzipien 1 gegeben, und durch dieselben unbeweglich
gestaltet sein.

Der angegebene Defekt des Willens kann an sich bloß naturhaft
sein, was aber einen krankhaften Zustand desselben nicht ausschließt.
Die geschöpfliche Natur wird von der unendlichen Entfernung vom
bonum universale notwendigerweise begleitet, nicht aber von der

Entfremdung von demselben. Die Entfernung wird von der natürlichen
Sehnsucht überbrückt, und wenn sie auch durch dieselbe nicht
überwunden und ihr Zielpunkt durch sie allein nicht angeeignet werden

kann, so ist sie doch in der Hand des begnadenden Geschöpfes das

beste Mittel, um den Willen in Gottes Nähe zu bringen oder daselbst

zu erhalten. Falls bei der Verbindung des Willens mit dem bonum
universale nur dieser negative Defekt vorhanden ist, müssen keine
besonderen Schwierigkeiten überwunden werden. Nur das Werk an
sich ist schwierig, das bloß die Schöpferhand Gottes zu verwirklichen

vermag. Ist aber der Wille Gott entfremdet, also in sich krank, sodaß

seine natürliche Sehnsucht sich nicht entfalten kann, ja in ihrem
Streben sogar nur Hindernisse findet, so erheischt dessen Erhebung
zugleich auch eine Gesundung des Willens, d. h. eine Kraftverleihung,
welche die krankhafte und widernatürliche Entfremdung von Gott
behebt.

1 Dieses Vorgehen nennen wir nach Thomas « coaptatio » des Willens, seine
seinshafte Hinordnung zu Gott ; die Prinzipien derselben vermögen wir uns aber
nach S. Augustin unter dem Bilde des « pondus », des zu Gott gravitierenden
Strebens vorzustellen.



150 Sünde und Unsiindlichkeit

In diesen zwei Kreisen spielt sich die Festigung des Willens
hinsichtlich der Sündelosigkeit ab. Das Endziel ist in beiden Fällen
dasselbe : die Verbindung mit dem bonum universale. Auch das Mittel
zur Erreichung desselben ist nur ein einziges : die gnadenvolle Aufnahme
durch Gott. Nur die Ausführung und die Grade der Verwirklichung
sind verschiedenartig und vielfach von einzelnen Subjekten abhängig.
Die gratia communiter dicta und die gratia sacramentalis bezeichnen
die einzelnen Formen der Begnadigung l, die Festigung des Willens
weist aber verschiedene Grade auf, je nachdem die Gnade die Natur
beherrscht und sich dienstbar macht.

Aus der Untersuchung über den Gegenstand des Willens ist
ersichtlich, daß der eigene persönliche Seinsgehalt nicht ausreicht, um den

Willen unbeweglich zu gestalten und im Guten zu befestigen. Dasselbe

ist auch über die äußeren Güter zu sagen, die ebenso beschränkt und
endlich sind, wie das eigene Ich selbst. Die Festigkeit, Unbeweglichkeit
und die volle Unsündlichkeit erreicht demnach das vernunftbegabte
Geschöpf, wenn sein ganzer persönlicher Besitz nach der Gottähnlichkeit
geformt ist und die Umgestaltung seiner höchsten Fähigkeiten und

mithin seiner eigenen Natur durch die Vereinigung mit dem höchsten

Gute vollendet und abgeschlossen ist. Von seiten des Gegenstandes

(obiectum quod) haben wir also das Prinzip gefunden, das dem Willen
die Unbeweglichkeit im Wollen und mithin die Sündelosigkeit verleiht.
Das Wollen des höchsten Gutes in sich selbst schließt jeden Fehler

aus, denn es ist nichts anderes als das Erfülltsein des Willens von dem

Seinsgehalt desselben, eine Verwirklichung der ganzen Potentialität, der
vollen Aufnahmsfähigkeit der Person in bezug auf das Gute, das

Vervollkommnende. Je nach dem Grade der Aufnahme des höchsten Gutes

im Willen ist auch der Grad der Unsündlichkeit, das « adhaerere Summo

Bono », zu bestimmen. Der Ausgangspunkt der Sündelosigkeit ist demnach

die Festigung und Verankerung des Willens im bonum universale ;

dieses selbst ist aber das formale Prinzip desselben nach Art der
gegenständlich bewegenden Ursächlichkeit -. Die Unsündlichkeit ist daher

ihrem Wesen nach a) passiv, eine Besitznahme des vernunftbegabten
Wesens durch das höchste Gut, b) aktiv aber ist sie der persönliche

1 III 62, 2.
2 Nach Art der causa formalis intrinseca muß man selbstverständlich

entsprechende geschaffene Prinzipien annehmen (gratia, Caritas), durch welche die
Verbindung mit dem höchsten Gute verwirklicht wird und in persönlicher Tätigkeit

erscheint.



Sünde und Unsündlichkeit 151

Besitz des bonum universale nach allen seinen geistigen Fähigkeiten,
die Entfaltung der persönlichen Tätigkeit im Rahmen des

allumfassenden Guten.
Es wird dies noch klarer, wenn wir den Beweggrund der

Willenstätigkeit betrachten. Ist das eigene Ich, der eigene Seinsgehalt als

gewollter Gegenstand für die Befriedigung des Willens unzureichend,
so gilt dies ebenso, ja noch mehr, wenn es als Beweggrund (obiectum
quo) auftreten will. Das persönliche Eigenwohl mag ein zeitlich erster

Ausgangspunkt der Willenstätigkeit sein ; aber als allumfassender

Beweggrund vermag es dieselbe nicht zu beherrschen. Das Ich, dessen

Vervollkommnung und proportionierte Geltendmachung das eigentliche
Ziel des Strebevermögens ist, kann nur als finis cui auftreten. Voluntas
est facultas suppositi, indem der Wille die Festigung und die völlige
Seinsgeltung der Person anstrebt. Man wird infolgedessen anerkennen

müssen, daß das persönliche Wohl immer ein motivum materiale, wenn
wir so sagen dürfen, ein anreizender Beweggrund der Willenstätigkeit
bleibt, durch den die Ichbeziehungen desselben sichergestellt werden ;

als ein motivum formale, ein die einzelnen Handlungen gestaltender
Beweggrund kann es indes nicht auftreten. Denn wie das Sein des

Geschöpfes auf ein äußeres Prinzip als Maßstab hinweist, so bedarf
es auch in bezug auf seine Dynamik einer Regelung von außen her,
wodurch deren Richtigkeit gesichert wird. Jedes Geschöpf zeigt eine

solche äußere Regelung seiner natürlichen Neigungen nach auf. Nicht
nur in dem Sinne ist dies wahr, daß die hervorbringende Ursache

der gesamten natürlichen Ausrüstung des Geschöpfes außer ihm, im
Schöpfer, zu suchen ist, sondern hauptsächlich deshalb, weil es

durch dieselben weit über seine individuellen Grenzen erhoben, in
den Dienst der allgemeinen Absichten der Natur und deren Schöpfers

gestellt wird.
Wollen wir dies in die Einzelheiten verfolgen, so sehen wir, daß

die Naturtriebe der materiellen Wesen zwar das individuelle Wohl der

einzelnen substanziellen Bestände sicherstellen, daß aber alles in letzter
Instanz auf die Erhaltung der Art (species) hingeordnet ist. Das Einzelwesen

ist vergänglich, die Art aber stellt einen bleibenden Wert dar,
dessen Erhaltung und Schutz eine ganz eminente Aufgabe der Natur
ist. Das individuelle Wohl (obiectum ut quod intentum) ist demnach

einem allgemeinen Gesichtspunkt als Beweggrund (obiectum quo)

untergeordnet. Dies ist das Ausschlaggebende, das gestaltende Element, die

Form der Natur-Absicht. Daher müssen wir sagen, daß jedes parti-



152 Sünde und Unsündlichkeit

kuläre Gut und Wohl auf dem Gebiete der Natur vom Schöpfer unter
dem Gesichtspunkte des allgemeinen Wohles des Universums und in
letzter Analyse als ein Widerschein des höchsten Gutes, als ein Mittel
zur Verwirklichung der allumfassenden Pläne Gottes beabsichtigt wird
Die Gestaltung auch der kleinsten Bestände und der unscheinbarsten

Ereignisse der Welt durch Gottes Zwecke und Absichten ist unleugbar
und verleiht dem Universum jene relative Einheit, in deren Verwirklichung

jeder Teil des Universums nach wunderbar geordneten Proportionen

mitwirkt, aus deren Harmonie die eigentliche Schönheit der

Welt nach ihren Gottesbeziehungen hervorleuchtet2.
Aber als ein Teil des Universums zeigt auch das vernunftbegabte

Geschöpf in seinen Naturtrieben die gleichen Gottesbeziehungen auf.

Auch das eigene Wohl wird von ihm in Unterordnung unter das höchste

Gut angestrebt, sodaß der eigentliche letztgewollte Beweggrund dem

bonum universale zu entnehmen ist. Der Satz « prius et plus diligit
Deum quam seipsum 3

» erhält unter diesem Gesichtspunkte eine ganz
besondere Wahrheit, Bedeutung und Notwendigkeit : « Semper prius
salvatur in posteriori », sagt Thomas4. Deshalb muß die soeben

beschriebene Gestaltung des natürlichen Strebens auch in der
Selbstbestimmung des vernunftbegabten Geschöpfes gewahrt bleiben und

dieselbe einem allumfassenden Beweggrunde unterstellt werden. Der
Maßstab der Willensfestigkeit ist demnach nicht das Ich, nicht das

persönliche Wohl, sondern die Unterordnung unter das bonum universale.
Dies wird durch das 'ewige Gesetz geregelt, das seinshaft im höchsten
Gute gegeben ist, das kraft seiner Natur jedes partikuläre Gut enthält
und infolgedessen auch die Richtlinien des Strebens nach demselben
bestimmt. Eine fehlerlose Richtung des Willens zu einem
partikulären Gute hin ist nach dem Gesagten nur dann möglich, wenn der

Wille mit dem bonum universale vereinigt ist, und nach der Art und
nach dem Grade dieser Vereinigung ist die Sündelosigkeit, die fehlerlose

Wahl der partikulären Güter sichergestellt. Ist die Vereinigung
als seinshafte Einheit gegeben, so ist die Fehlerlosigkeit hinsichtlich
der Einzelgüter aus einer naturhaften Herrschaft über dieselben
abzuleiten : die Beziehung zum höchsten Gute ist mit metaphysischer

Notwendigkeit in jedem Willensakte eingeschlossen. Fehlt diese seinshafte

Einheit, so ist ein Abweichen und Sichentwinden aus der

1 I 19, 2.
3 I 60, 5.

2 I 47, 3.
4 I 60, 1.



Sünde und Unsündlichkeit 153

bewegenden Kraft des bonum universale möglich, da in diesem Falle
nicht das Seinsgewicht desselben den Willen treibt, sondern ein mehr
oder weniger deutlich aufleuchtender Schein des allgemeinen Guten,
dessen Wirkkraft mit jener der logisch gefaßten Verstandesprinzipien
verglichen werden kann 1. Der Einfluß des finis in communi ist nicht
kräftig genug, um alle Einzelhandlungen in seinen Bannkreis zu ziehen
und darin zu erhalten. Jeder seinshaft bestimmte konkrete Zweck ist
in dieser Beziehung machtvoller und übt auf den Seinswert der Tätigkeit

kräftiger ein, als der finis in communi, durch den bloß die allgemeine
Orientierung des Willens nach dem Guten hin und nach einer allgemeinen
Zweckeinstellung gegeben ist. In diesem Rahmen ist die Stellung des

vernunftbegabten Geschöpfes dem bonum universale (in seiner Funktion
als finis in communi) gegenüber bestimmt. Auch der Betätigungsraum
ist für die Kräfte der Natur sehr beschränkt. Das bonum universale
ist für sie unnahbar. Nur eine Teilhabe daran ist möglich durch

Kräftigung der einzelnen Vermögen und entsprechenden Tugenden,
die eine Gravitation, eine zentropetale Einstellung dem bonum
universale gegenüber in sehr verschiedenen Formen und Graden bewirken.
Reichen auf diese Art und Weise die Naturvermögen hin, um eine

fehlerlose Einstellung dem bonum universale gegenüber in sich
aufzunehmen, so ist doch auch die gesamte Kraft der Natur dazu nicht
geeignet und imstande, dieses selbst mit dem Willen zu vereinigen.
Dies kann nur durch die Einwirkung einer gnadenvollen Herablassung
Gottes zustande kommen. Daher ist auch die Sündelosigkeit, die fehlerlose

Beziehungs-Verwirklichung des höchsten Gutes in den

Einzelhandlungen nur die Folge eines Gnadenaktes, durch den das Geschöpf
auf eine übernatürliche, alle Forderungen seiner Natur übersteigende
Höhe erhoben wird. Hier vollzieht sich die Besitznahme der Person
durch das höchste Gut und der bewußte Besitz desselben durch die

begnadigte Person.

1 Ein oft wiederholter Vergleich des hl. Thomas ist : Hoc modo se habet
finis in appetibilibus sicut principium in intelligibilibus. I-II 9, 3.

Hierin wird besonders die gestaltende Kraft (ratio qua) des Zweckes (ratio
volendi) und des Erkenntnisgrundes (ratio cognoscendi) betont. Je mehr der
Einfluß auf den Seinsgehalt zurückzuführen ist, umsomehr ist er wirksam und
die Gestaltung der einzelnen Tätigkeit umso vollkommener. Beschränkt sich also
die Einwirkung bloß auf den logisch allgemeinen Zweck (finis in communi) und
auf die logische Ausdehnung der Verstandesprinzipien, so vermag für die seins-
hafte Vollkommenheit der moralischen Handlung und für die inhaltliche Richtigkeit

die Wirkkraft selber nicht zu bürgen. Nur die unbestimmte Beziehung zum
Guten und Wahren wird durch sie gewährleistet.



154 Siinde und Unsündlichkeit

Alle Mängel, die wir bisher gefunden haben, sind physischer oder

metaphysischer Natur. Als solche sind sie von der geschöpfliehen
Beschaffenheit nicht trennbar ; sie sind durch die Naturkräfte allein
auch nicht heilbar. Wird das vernunftbegabte Geschöpf sich derselben

bewußt, so entsteht in ihm das qualvolle Verlangen nach einem besseren

Zustand, nach der Ergänzung seiner mangelhaften Kräfte durch solche

Prinzipien, die es mit dem höchsten, allumfassenden Gute verbinden.
Auf diese Weise ist der Keim eines höheren Lebens in ihm niedergelegt,
der aber nur durch die gnadenvolle Herablassung von seiten des

Schöpfers befruchtet werden kann. Wenn wir daher unter der Gnade

eine die Forderungen der Natur übersteigende Beeinflussung
verstehen, so ist die Sündelosigkeit als tatsächliche, wirksame Eigenschaft
eine übernatürliche Gabe, die durch die Mitteilung des höchsten Gutes

zum Lebensprinzip verliehen wird. Die Fehlerlosigkeit (indefectibilitas)
ist eine mitteilbare Eigenschaft Gottes, deren das vernunftbegabte
Geschöpf fähig ist, und die ihm dadurch wirklich zuteil wird, daß das

höchste Gut als objektive Richtlinie und als Triebkraft (pondus) die

ganze Tätigkeit des vernunftbegabten Geschöpfes beherrscht und in
seinem Bannkreise hält.

Die Verbindung mit dem höchsten Gute in sich, auch nach ihrem

niedrigsten Grade, ist geeignet, die Gesamttätigkeit des Geschöpfes

fehlerlos zu gestalten. Sie ist hierin auch wirksam und unfehlbar,
sofern und solange das Geschöpf seine Tätigkeit aus den Kraftquellen
des bonum universale schöpft1. Um aber die Sündelosigkeit vollständig
sicher zu stellen, ist erfordert, daß entweder die Prinzipien, welche
die Verbindung mit dem höchsten Gute vermitteln, im vernunftbegabten

Geschöpfe eigens tiefe Wurzeln fassen -, oder daß das bonum
universale ohne jede Vermittlung eine bewegende Kraft ausübe. Nur
in diesem letzten Falle hört die Hilfsbedürftigkeit des Geschöpfes auf.
Daß dies nicht den Ausschluß einer Notwendigkeit hinsichtlich der

Bewegung und Seinsaktuierung der Tätigkeit bedeutet, wiederholt der

hl. Thomas unzähligemale 3. Die Unzulänglichkeit des Geschöpfes für
die Hervorbringung des Seins stammt aus einer metaphysischen
Notwendigkeit, die nicht einmal durch die Allmacht Gottes behoben werden

kann. Die Hilfsbedürftigkeit in bezug auf die volle Wirksamkeit der

1 Vgl. die Definition Augustins : Virtus est qua nemo male utitur
2 Die Art und Weise dieses Vorganges beschreibt Thomas I-II 52 ; f>6 ;

II-II 24, 5 sq.
3 So I-II 109 beinahe in jedem Artikel.



Sünde und Unsündlichkeit 155

inneren Prinzipien aber kann aufhören, indem alle seine potenziellen
Kräfte so verwirklicht werden, daß nach innen keine potentia ad

oppositum übrigbleibt, nach außen hin aber, infolge der Oberhoheit
über die Teilgüter, infolge der vollen Beherrschung der äußeren Kräfte
und Schwierigkeiten alle Hemmungen einer fehlerlosen Tätigkeit
behoben werden.

Bevor dieser Zustand der vollkommenen Festigung eintritt, sind

Schwankungen und ein eventuelles Abweichen des von den Beziehungen
des höchsten Gutes erfüllten Wollens nicht absolut ausgeschlossen.

Je nach der Beschaffenheit des vernunftbegabten Geschöpfes können
die Hemmungen von innen, von der Unvollkommenheit.der Unterordnung

unter den einzelnen Seelenkräften stammen, wie dies beim Menschen

der Fall ist ; in allen Fällen aber können sie aus dem nicht vollendeten
Wirklichsein (nach dem bonum universale) des Willens erklärt werden.
Beim Menschen spielen bei Vorhandensein solcher Schwankungen eine

besondere Rolle die äußeren Schwierigkeiten und die Macht der äußeren

objektiven Kräfte. Wir haben oben einen besonderen Grund der
allgemeinen geschöpflichen Fehlerhaftigkeit darin gefunden, daß jedes

Teilglied des Universums sich ohnmächtig zeigt, in der Begegnung mit
den übrigen Teilkräften, im Kampfe und im Ringen mit denselben die

eigene suppositale Bedeutung restlos zur Geltung zu bringen. Nirgends
ist dies so wahr, wie beim Menschen, dessen persönliche Geltung sich

im Kampfe um das Wahre und das Gute auswirkt. Dies bedeutet aber

für den Menschen einen Kampf und ein Ringen mit dem Wahren und
Guten, deren objektiver Seinsgehalt er nicht in fertigen, aktuellen,
sondern in unvollendeten, potentiellen Gegebenheiten erhält. In diesem

Kampfe treten gar manche feindliche Kräfte auf, die den erworbenen

geistlichen Besitz des Menschen gefährden und seine Schwankungen
verständlich machen. Dies ist der Sinn der einzelnen Artikel I-II 109,

in welchen Thomas die absolute Leistungsfähigkeit der menschlichen
Kräfte untersucht und zu ganz bestimmten Folgerungen kommt, wo
und wie die Gnade im strengen Sinne in Tätigkeit treten muß, um eine

Fehlerlosigkeit der menschlichen Wirksamkeit sicher zu stellen. Man

muß diese Ausführungen des Aquinaten durch jene ergänzen, die wir
teilweise schon erwähnt haben, und aus welchen die innere Zerrüttung
des Menschen so klar zum Vorschein kommt. Aus allen diesen erhalten

wir ein Gesamtbild, das den anfangs angeführten Ausspruch des

hl. Thomas rechtfertigt : eine Fehlerlosigkeit (indefectibilitas) des

vernunftbegabten Geschöpfes ist nur durch eine gnadenvolle Einwirkung



156 Sünde und Unsiindlichkeit

Gottes möglich. Bei der Trostlosigkeit der natürlichen Sachlage bleibt
also für den christlichen Glauben und für das Vertrauen ein

entsprechender Platz, sodaß jeder Einzelne mit der abgeklärten Weisheit
des Meisters Trost und Zuversicht fassen kann.

* *

Die Ergebnisse unserer Untersuchung können wir demnach

folgendermaßen zusammenfassen :

1. Eine positive Einstellung zum Fehler und zur Sünde gibt es

nicht. •

2. Den Grund der Sündefähigkeit müssen wir in der allgemeinen
Potentialität des Geschöpfes und in seiner Ohnmacht, den Kräften
des Universums gegenüber sich geltend zu machen, suchen.

3. Die einzelnen Naturkräfte und -triebe sind infolge ihrer
Unterordnung unter das bonum universale an sich nur hinreichend (suffi-
ciens), um fehlerlos vorzugehen ; sie sind aber nicht fähig, ihrer
Einstellung in allen Fällen wirksam (efficaciter) Geltung zu
verschaffen. Auch für die letzte Einstellung fehlt ihnen nicht jede

Eignung, die aber nicht ihrerseits in einem positiven Sein, sondern

in der Wirkkraft Gottes begründet ist.
4. Die Sündelosigkeit kann nur durch die Verbindung mit dem

höchsten Gute, durch die volle Aufnahme seiner objektiv und physisch
bewegenden Kräfte verwirklicht werden.

5. Erlösungsbedürftigkeit, als Aufnahmefähigkeit der Gnade, und

Hilfsbedürftigkeit, als Schutz gegen die Macht der äußeren Kräfte
begleiten als seinshafte Mängel notwendig jedes vernunftbegabte
Geschöpf. Beide werden in ihm zu einer bewußten psychischen
Wirklichkeit und von ihrer demütigen Anerkennung hängt die Hinkehr
und Hinwendung zum höchsten Gut, von deren Leugnung aber die

Entfremdung von demselben ab. Beide erhalten im gefallenen Menschen
eine eigene Färbung.

(Fortsetzung folgt.)


	Sünde und Unsündlichkeit

