
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 19 (1941)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen.

Philosophie.

Z. Bucher O. S. B. : Das Problem der Materie in der modernen
Atomphysik. Versuch einer philosophischen Deutung. — St. Ottilien. 1939.

vi-175 SS.

Jeder, der um die sich geradezu überstürzenden Umwälzungen und
Umwandlungen des neuzeitlichen naturwissenschaftlichen Weltbildes weiß,
wird Arbeiten wie die vorliegende, auch wenn sie nur ein Versuch sein

wollen, mit Freude begrüßen.
Z. Bucher möchte den ganz aus der Denkweise der modernen Physik

und Chemie herausgewachsenen Materiebegriff von jeder zeit- und
systemgebundenen Umklammerung lösen und so wieder für unsere
Gesamtweltansicht fruchtbar machen. Das ist sein besonderes Ziel. Dabei bringt
er zunächst eine kurze, übersichtliche Darstellung der geschichtlichen
Entwicklung des Materieproblems in der Atomphysik, dann eine Kritik
des atomphysikalischen Weltbildes und schließlich als Wichtigstes den
Versuch einer Synthese moderner Atomphysik mit aristotelisch-thomi-
stischem Gedankengut, bezw. eben einer naturphilosophischen Durchdringung
und Bearbeitung des durch exakt-naturwissenschaftliche Forschungsarbeit
zutage geförderten Materials für ein letztes Verstehen der gesamten
Naturwirklichkeit.

In klaren Formulierungen und durchsichtiger Gliederung bringt Bucher
einem die oft recht schwierigen Probleme nahe und regt zu tieferem
Eindringen in diese Welt an. Die Männer vom Fach, ein Bohr, Reichenbach,
Planck, Heisenberg, Schrödinger, Born, Broglie, March, Jordan, Eddington
u. a. kommen selbst zu Wort und geben dem Ganzen eine gewisse
Objektivität. Trotzdem ist es aber kein bloßes Referat. Es geht dem Verf.
um die Wirklichkeit, um die Stellung dieser Gelehrten zur Wirklichkeit.
Wir lesen : « Die schon bald populär gewordene Ausdrucksweise, wonach
das Atom ein Wellensystem ist, ist zum mindesten sehr unklar» (S. 49).
« Der mehr als 3-dimensionale Konfigurationsraum, in dem die Materiewellen
sich ausbreiten, ist nicht der reale Raum, sondern ein symbolischer, ein
mathematischer Raum» (S. 49). «Matrizen- und auch Wellenmechanik
sind nur eine Beschreibung, nicht eine Erklärung der zugrundeliegenden
Wirklichkeit, sagen daher nichts aus über die wirkliche Welt» (S. 54).
« Die Wellen bestimmen nur die Wahrscheinlichkeit gewisser Korpuskelereignisse

» (S. 108). « Die Frage nach der Realität der Materiewellen ist,
wie Ph. Frank bemerkt, etwas Sinnloses» (S. 110). Gestützt auf die
Aussagen der angesehensten Fachgelehrten nimmt also der Verf. den



Literarische Besprechungen 109

Befunden moderner Forschungsarbeit gegenüber eine kritischsichtende
Haltung ein.

Dreierlei möchten wir dabei besonders hervorheben :

Erstens ist auch nach Bucher die Wksewserforschung nicht Aufgabe
der modernen Naturwissenschaft. Nicht in das « Innen » der Dinge dringt
letztere ein, sondern bleibt am « Außen » haften (S. 63, 93) ; kümmert sich
überhaupt nicht um das Ding in seiner Totalität, sondern nur um dessen

quantitativ faßbare Seite (S. 63). Die physikalische Theorienbildung aber
ist zutiefst von der philosophischen bezw. erkenntnistheoretischen
Einstellung des betreffenden Fachwissenschaftlers abhängig (S. 87). Ein
Positivist wie z. B. Heisenberg wird leicht subjektive Nichtbestimmbarkeit
mit objektiver Nichtbestimmtheit identifizieren (S. 98).

Zweitens drängen aber gerade die in den letzten Jahrzehnten
gewonnenen Einsichten der Atomphysik zur GawzAei/sauffassung nicht
bloß für den organischen, sondern nun mehr auch für den anorganischen
Bereich. «Die anorganische Materie ist 'geformte' Materie» (S. 126). «Zu
einer brauchbaren Darstellung der Gesetzmäßigkeit gelangt man nur,
wenn man das physikalische Gebilde als ein Ganzes begreift (Planck) »

(S. 143). Das Atom und ebenso auch das Molekül ist nicht ein bloßes
Aggregat, eine Summe von Materialklötzchen, sondern, wie die Franck-
Hertz'schen Stoßversuche und vor allem das Pauliprinzip es nahelegen, eine
Naturganzheit ganz analog den organischen Ganzheiten (S. 148, 149).

Drittens veranlassen uns nun besonders die letzten Erwägungen, wie
der Verf. meint, auch im eigentlich materiellen, im anorganischen Geschehen
gewisse Teleologien zu behaupten (S. 130).

M. E. müßte aber gerade hier noch etwas genauer sondiert werden.
Bucher will zwar für die leblose Natur nur einen analogen Zweckmäßigkeits-
wie auch Ganzheitsbegriff. Eine exakte Festlegung aber gerade dieser Ratio
dürfte vielleicht zu noch größerer Klarheit führen. — Im einzelnen sind
wohl auch nicht immer alle Möglichkeiten abgetastet worden. — Freie
Elektronen, wie andere aus dem Atomverband gelöste Teile, deren
UnVeränderlichkeit, wie mir scheint, nach den letzten Ergebnissen kaum
mehr behauptet werden kann, besonders aber der « Äther » bleiben unerklärte
und nicht in das System eingebaute Wirklichkeiten.

Alles in allem ist aber die Arbeit Zeno Buchers, die zudem nur ein
Versuch sein will, unbedingt als sehr brauchbarer Ansatz für tieferes
Verständnis des Materieproblems zu werten. Ganz evident zeigt sie, daß die
Tatsachen der modernen Physik und Chemie jedenfalls in keiner Weise zu
so kühnen und tiefgreifenden Folgerungen, wie Mitterer sie zu ziehen sich

bemüßigt glaubte, zwingen (S. 163). Mitterers durch nichts gestützte
Behauptungen, die Elektronen seien keine Körper weder im alten noch im
neuen Sinne, wird zudem, wie Bucher betont, durch die jüngsten Beugungsversuche

an Molekelstrahlen sehr erschüttert ; M's Atommodell, gleichwertig
der hylomorphen Wesenskonstitution, darf nach Schrödinger nur als ein
« Denkbehelf» angesehen werden (S. 91).

Die Arbeit Zeno Buchers ist also, zumal sie nicht so sehr von



110 Literarische Besprechungen

Aristoteles-Thomas, sondern von der modernen Naturwissenschaft her
eine Synthes anzubahnen versucht, überaus zeitgemäß, kommt zur rechten
Zeit einem wirklich dringenden Zeitbedürfnis entgegen.

Wien. H. Braun O. P.

G. Esser S. V. D. : Cosmologia, in usum scholarum. — Techny (Illinois).
Typis Domus missionum ad S. Mariam. 1939. xix-357 pp.

Le R. P. Gérard Esser nous donne le quatrième volume de son cours
de philosophie, qui rend des services signalés aux étudiants ecclésiastiques,
surtout aux Etats-Unis d'Amérique. Cet ouvrage prendra place parmi les
bons manuels de « cosmologie ». Sa langue latine est simple et ne manque
pas d'une certaine élégance. Son érudition est solide et étendue, certainement
suffisante pour le but qu'il se propose. La disposition des matières peut
surprendre parfois ; mais l'examen soigneux de la table des matières montre
qu'elle est suffisamment logique, et permet de situer rapidement les
problèmes à examiner. Nous constatons avec plaisir qu'à la différence d'autres
travaux similaires il achève la philosophie de la nature par une partie synthétique,

explorant le monde comme un tout, dans son unité, dans son origine,
son évolution et sa destinée.

Il est fort difficile d'écrire à ce moment une cosmologie philosophique
satisfaisante à tous les points de vue. Les idées actuelles des « scientifiques »

semblent encore flottantes ; bien des théories sont nettement provisoires,
et il nous semble que le R. P. Esser leur accorde parfois une importance
philosophique qu'il serait difficile de justifier. D'autre part, il est impossible
de les ignorer ; et l'étudiant qui se sert de ce manuel sera au moins bien
renseigné sur la marche des théories et hypothèses que les recherches
récentes ont suggérées aux savants.

Nous nous permettons de signaler quelques points qui peuvent arrêter
le lecteur réfléchi. Une distinction plus nette entre la quantité pure, qui
n'implique que la multiplicité des parties, et l'extension qui y ajoute leur
extraposition spatiale, aurait permis d'écarter plusieurs difficultés. Nous
croyons que la distinction réelle entre la quantité et la substance est absolument

certaine. Le R. P. Esser estime (p. 38) que la continuité de-

« l'éther » ou du « dernier corps » n'est pas certaine. Il y aurait donc une
quantité extensive de rien Les considérations sur le temps nous paraissent
trop sommaires et discutables. Quand il s'agit des principes qui sont à la
base de l'étude de la nature, il nous paraît opportun de distinguer les
principes « doctrinaux » et objectifs des principes purement « méthodiques » ;

tel par exemple le « principe du système clos ». Enfin, nous croyons que le
livre de Louis Vialleton : « L'Origine des Etres vivants » mériterait une
mention spéciale dans la bibliographie du problème de l'évolution.

Ce sont là des détails. Bien que nous ne puissions pas nous rallier à
toutes les conclusions de l'auteur — le R. P. Esser sera le dernier à s'en
étonner — nous pouvons recommander vivement cette « cosmologia »,

qui pour les professeurs et les étudiants est un véritable enrichissement.

Fribourg. M. de Munnynck O. P.



Literarische Besprechungen 111

Textausgaben.

Die Deutsche Thomas-Ausgabe. Vollständige, ungekürzte
deutschlateinische Gesamtausgabe der Summa theologica des hl. Thomas von
Aquin, übersetzt von Dominikanern und Benediktinern Deutschlands und
Österreichs, herausgegeben vom Katholischen Akademikerverband. —
Salzburg, Anton Pustet.

Band 2 : Gottes Leben, sein Erkennen und Wollen (I, 14-26). 1934.
xvi-439 SS. — Bd. 5 : Das Werk der sechs Tage (I, 65-74). 1934. xix-264 SS.

— Bd. 25 : Die Menschwerdung Christi (III, 1-15). 1934. xxi-519 SS. —
Bd. 27 : Christi Leben (III, 35-45). 1935. xn-323 SS. — Bd. 29 : Die
Sakramente. Taufe und Firmung (III, 60-72). 1935. xxiv-579 SS.

Als ein ganz hervorragendes Unternehmen zur Förderung des
Thomasstudiums wurde in dieser Zeitschrift, Jahrg. 1931, S. 110, die unter dem
Protektorate des Generals des Predigerordens P. M. Gillet in Angriff
genommene und bereits weit fortgeschrittene neue französische
Ubersetzung und Erklärung der Summa theologica des hl. Thomas von Aquin 1,

die dieses klassische Werk des Fürsten der Scholastik einem weiteren
Kreise von gebildeten Lesern zugänglich machen will, freudig begrüßt
und der Wunsch ausgesprochen, es möchten auch andere Länder und
Völker dem nachahmenswerten Beispiele, das hier Frankreich gegeben
hat, alsbald folgen.

Wir sind nun in der glücklichen Lage eine Reihe von Bänden eines

neuen Übersetzungswerkes dieser Art, nämlich der Deutschen Thomas-
Ausgabe, wie sie sich selbst nennt, hier anzukündigen und kurz zu
besprechen. Das großangelegte Werk soll eine vollständige, ungekürzte
deutsch-lateinische Ausgabe der Summa theologica des Aquinaten werden,
an deren Herstellung Dominikaner und Benediktiner Deutschlands und
Österreichs beteiligt sind ; als Herausgeber zeichnet der Katholische
Akademikerverband. Wenn auch mit diesem Unternehmen naturgemäß
dem Theologen, besonders der theologischen Jugend, eine willkommene
Hilfe beim Studium des klassischen Handbuches der thomistischen
Gesamttheologie geboten wird, so erblickt es doch seine vornehmste Aufgabe
darin, den gebildeten Laien mit dieser Theologie bekannt und vertraut
zu machen und « überall dorthin Brücken zu schlagen, wo wir in der Tiefe
noch auf den Felsen der alten Kirche stoßen » (Bd. 1, Vorrede S. vin).

Das gesamte Werk soll nach den Vorbemerkungen des 1. Bandes
im ganzen 36 Bände (Pars I : Bd. 1-8 ; 1 II : Bd. 9-14 ; 2 II : Bd. 1524 ;

III : Bd. 25-31 ; Suppl. : Bd. 31-36) und dazu noch zwei Zusatzbände
(Gesamtregister und Thomaslexikon) umfassen. Was Anlage und
Einrichtung dieser Ausgabe betrifft, so legt sie den von P. G. Théry O. P.
besorgten lateinischen Text der obgenannten französischen Übertragung
zugrunde, der noch einmal mit der Editio Piana (P) vom Jahre 1570 und
der Editio Leonina (L) von 1882 ff. verglichen wurde ; alle bedeutsamen

1 Saint Thomas d'Aquin, Somme Théologique. Editions de la Revue des
Jeunes. Paris-Tournai-Rome, Société Saint-Jean l'Evangéliste, Desclée et Cie.



112 Literarische Besprechungen

Varianten dieser beiden Ausgaben werden nötigenfalls in Fußnoten
angemerkt. In einzelnen Partien aber, für die noch nicht die entsprechenden
Bände der französischen Ausgabe vorliegen, hält man sich an den Text
der Ausgabe von Bar-le-Duc. Den lateinischen Wortlaut der Summa
begleitet fortlaufend Seite um Seite die Übersetzung, während die eigentlichen

erklärenden Anmerkungen in einem eigenen Abschnitte, der auf
Text und Übertragung folgt, zusammengestellt sind. Ein dritter Abschnitt
enthält sodann den Kommentar, der des hl. Thomas Lehre in ihrem
inneren Zusammenhange darlegt. Den Schluß bilden ein alphabetisches
Sach- und Autorenverzeichnis sowie eine genaue Inhaltsübersicht.
Wünschenswert wäre es, allen Bänden auch ein Verzeichnis der wichtigeren
einschlägigen Literatur beizufügen ; bisher ist es nur teilweise geschehen.
Die Angabe der Fundstelle geschieht in der Ubersetzung selbst nur bei
Schriftzitaten, bei allen anderen Zitaten bietet der lateinische Text den
Stellennachweis, für Vätertexte werden am Rande noch obendrein die
Fundstellen bei Migne, Patrol, lat., bzw. graec. und gegebenenfalls im
Corpus script, eccl. lat., für Aristotelestexte aber Seite, Spalte und Zeile
der von Bekker besorgten Ausgabe der Preuß. Akademie der Wissenschaft
angeführt. Alles Lob verdient die gefällige Ausstattung, die der
aufstrebende Verlag Anton Pustet, Salzburg, den Bänden (Kleinoktavformat
12,5 : 19,5 cm, holzfreies Dünndruckpapier) gegeben hat ; der ansprechende
Einbandentwurf stammt von Prof. Rudolf Koch, Offenbach, der Druck
wurde durch die Universitätsbuchdruckerei « Styria » in Graz besorgt.

Um nun auf einige Einzelheiten einzugehen, so wäre zu bemerken :

Band 2, S. xi : Die Äußerung « Suspendit Organa scriptionis »

entstammt nicht einer der Lebensbeschreibungen des Heiligen, sondern einer
Zeugenaussage beim Heiligsprechungsprozeß (vgl. Proc. Inquis. etc. a. 1319,
cap. 9, n. 79 in Acta SS. Martii torn. 1, editio noviss., Parisiis et Romae
1865, pag. 711 C). — S. 8, Art. 2, 2 muß es heißen: «Auch ist Wissen
eine Verähnlichung ». — S. 26, zu 1 : Hier könnte man nach dem
lateinischen Wortlaute einfacher übersetzen : « Das Auge erkennt einen
Stein nicht nach dem Sein, das er im Auge besitzt, sondern er erkennt
vermittels des in ihm befindlichen Erkenntnisbildes des Steines diesen nach
dem Sein, das er außerhalb des Auges besitzt ». — S. 37 ist im deutschen
Texte, 3. Zeile von unten, das Wort « war » zu streichen. — Im Kommentar
wird eingehend vom allgemeinen Heilswillen Gottes und von der göttlichen
Vorherbestimmung gehandelt zum Unterschied von der französischen
Ausgabe der Summa, in der Sertillanges, abgesehen von einem Abschnitte
über die Zahl der Auserwählten, in einer ungemein lichtvollen, kurzgefaßten
Erklärung zu qq. 23 und 24 im Grunde nur den entscheidenden ontolo-
gischen oder überontologischen Gesichtspunkt hervorhebt, von dem aus
Thomas an unsere Frage herantritt ; der Gewinn für den Leser dürfte
dabei größer sein. Überhaupt könnte — das sei ganz allgemein, nicht nur
mit Bezug auf vorliegenden Band bemerkt — was Kürze und Beschränkung
auf das Wesentliche und Notwendige anlangt, die französische Thomas-
Ausgabe mit ihren erklärenden Beigaben als Muster und Vorbild dienen ;



Literarische Besprechungen 113

der Deutsche neigt eben bei seiner Gründlichkeit leicht auch zur
Weitschweifigkeit.

Band 5. Treffend bemerkt die Einleitung dieses Bandes (S. xiv f.),
der das Hexaemeron zum Gegenstande hat, daß die bis ins einzelne gehende
Untersuchung über das Werden und den Aufbau der Welt für die
Scholastiker eine religiöse Angelegenheit war : « Hinter ihren natürlichen
Überlegungen steht immer der Glaube an den Schöpfer-Gott, der Glaube
an das Wort, 'durch das alles gemacht, und ohne das nichts gemacht ist.
So will auch die folgende Untersuchung des hl. Thomas über das Werk
der sechs Tage verstanden sein. Mag sie in ihren Einzelheiten wie in
ihrem Gesamtergebnis weit hinter der Erkenntnis, die wir von der
sichtbaren Welt haben, zurückstehen, sie hat für uns trotzdem mehr als einen
bloß geschichtlichen Wert. Sie zeigt uns die religiöse Haltung, mit der
die Theologen des Mittelalters der Gesamtwirklichkeit der Schöpfung
gegenüberstanden ». — S. 24 : « mit unter sich verschiedenen Formen ...»
klingt wegen unmittelbarer Aneinanderreihung zweier Vorwörter nicht wohl
— Besonderen Dank verdient der Kommentator wegen der Zusammenfassung

am Schlussse des Bandes, in der er darlegt : 1. die Grundsätze
des hl. Thomas in der Schrifterklärung ; 2. dessen Stellung zum biblischen
Weltbilde und 3. zu den naturwissenschaftlichen Anschauungen seiner
Zeit ; 4. die Erklärung des biblischen Berichtes durch die Väter und
5. des hl. Thomas Stellung zu ihnen ; 6. die heutige Schrifterklärung.

Band 25 : Auf dem Titelblatte fehlt die Angabe von Pars und Quaes-
tiones. — S. 37, viertletzte Zeile von unten, sagt der lateinische Text
einfach : « cum ipsa (sc. natura divina) sit ingenerabilis » ; warum wird da
so umständlich übersetzt : « denn nichts kann neu zu ihr hinzugezeugt
werden »? — S. 44, zu 2 : Der Übersetzer hat hier nicht beachtet, daß
es im Lateinischen heißt : « Sicut etiam (nicht enim) esse completivum
speciei pertinet ...» ; es handelt sich da nur um ein Beispiel, um das

Vorhergesagte klar zu machen, nicht um eine Begründung. Den richtigen
Sinn trifft hier wohl Ch. V. Héris, Le Verbe Incarné, Paris 1927, S. 66 :

« Ainsi il appartient à la dignité de la forme de constituer l'espèce :

pourtant l'élément sensitif qui, dans l'animal, représente une forme complète

et capable de constituer une espèce, est moins noble que dans l'homme
où il se trouve uni à une forme plus haute ». — S. 55 : « Eine Vereinigung
mit einer vornehmeren, höheren Person mindert ...» ; der lateinische
Text aber hat im Hinblick auf das, was hier noch folgt, zutreffender :

« Quia ipsa coniunctio ad nobilius non adimit ». — S. 400, Anm. 55 :

« Sophismus », es soll wohl Sophisma heißen — S. 409, Punkt 2, muß es

richtig lauten : « Irgendwie ist sie (nämlich die Seele) daher immer vom
Stoffe (nicht vom Sein abhängig ». — S. 453, Anm. 162, ist in dem Satze
über die Klugheit die Konstruktion richtigzustellen.

Band 27, S. 268, Anm. 34 : Wenn der Aquinate jene Form des

tätigen Lebens, die im Weiterschenken des aus der Betrachtung Geschöpften
durch Predigt und Lehrtätigkeit besteht, über das nur beschauliche Leben
stellt, meint der Erklärer, hier habe Thomas die Lehre seines Ordens zum

Divus Thomas 8



114 Literarische Besprechungen

Ausdruck gebracht — Im Verzeichnis der benutzten Literatur wird
unter anderem angegeben : Mauer Otto, Der Auferstandene, Salzburg 1935

— es soll wohl richtig heißen : M. O., Auferstandene. Christus und Mensch. —
Was würde übrigens St. Thomas zu so mancher in diesem Buche gebrauchten
Wendung, worüber R. Grosche sogleich im Literarischen Ratgeber, 32. Jahrg.
1935/36 (S. 61), Bedenken geäußert hat, sagen

Band 29. Wirklich bedeutsam sind in diesem Bande die Ausführungen
über die Wirkweise der Sakramente (S. 493-498) ; übrigens gibt auch
schon die Einleitung hierüber wertvolle Aufschlüsse. Gelungen ist die
Wiedergabe von « character sacramentalis » mit « sakramentales Mal ».

Mit den bisher vorliegenden Bänden der neuen Deutschen Thomas-
Ausgabe, die wegen der formvollendeten Übertragung des lateinischen
Textes sowie wegen der erklärenden Beigaben alles Lob verdienen, sind
wirklich ganz hervorragende Behelfe geschaffen, die dem modernen Menschen
das thomistische Gedankengut zugänglich machen und ihn zu einer
erfolgreichen Beschäftigung mit einer Reihe bedeutsamer theologischer Fragen
führen können. Man muß für diese ersten Bände den Bearbeitern, die
mit ihren Namen in edler Bescheidenheit im Hintergrunde bleiben,
aufrichtigen Dank wissen und kann nur den sehnlichen Wunsch aussprechen,
es möchten sich die folgenden Bände auf der Höhe der bereits erschienenen

halten, auf daß diese Deutsche Thomas-Ausgabe wahrhaft zu einem
Lebensbuch für unser Volk im höchsten Sinn des Wortes werde. « Leben
zeugend soll sie von Hand zu Hand gehen : dem Leben, das aus Gott ist
und das sich in vielen so weit von Gott verirrt hat, soll sie den Weg weisen
zurück zur Heimat» (Band 1, Vorrede, S. v.).

Wien. Dr. Carl Joh. Jellouschek O. S. B.

S. Anselmi Cantuariensis Archiepiscopi : Opera omnia I. Recensuit
Fr. S. Schmitt O. S. B. — Seccovii. 1938. 290 SS.

Mit diesem ersten Band beginnt die lang erwartete kritische Neuausgabe
der Werke des hl. Anselm. Der Herausgeber ist durch die Veröffentlichungen
kritischer Einzelausgaben der Werke des hl. Kirchenlehrers bereits
hinreichend bekannt und anerkannt, sodaß man es nur begrüßen kann, daß
er sich auch der Herstellung einer neuen Gesamtausgabe widmet. Der
vorliegende erste Band enthält Monologion, Proslogion, De grammatico,
De veritate, De libertate arbitrii, De casu diaboli und die erste Rezension
der Epistola De incarnatione Verbi. Die Ausgabe ist auf fünf Bände
berechnet, deren letzter neben Fragmenten und unechten Schriften die
Indices und « Einleitung » zur Neuausgabe enthalten soll.

In den Anmerkungen hat Schmitt Paralleltexte aus anderen
Schriftstellern, besonders aus Augustinus zusammengestellt, die auf Anselm
wahrscheinlich eingewirkt haben. Der Herausgeber gibt im Vorwort gern
zu, daß diese Sammlung weder vollständig noch verbesserungsunfähig sei,
« praesertim cum hac de re vix quis antea egerit ». Nun scheint uns allerdings
die Zusammenstellung, wenigstens wie sie für das Proslogion vorliegt, an



Literarische Besprechungen 115

einem doppelten Fehler zu leiden, an dem wohl eine vorgefaßte Idee des

Herausgebers bezüglich der Interpretation des Proslogion die Schuld trägt.
Einmal werden die Paralleltexte aus Augustin nicht aufgeführt, die
vielleicht aber als sicher vorbildlich für Anselm nachgewiesen, zu einer
anderen Interpretation von Cap. 2 des Proslogion führen könnten, als die
vom Herausgeber mehrmals vertretene, nämlich die augustinischen Texte
vom « vere esse » (vgl. darüber : Scholastik, 1934, 400-409, wo auch auf
Parallelen anderer neuplatonisch orientierter Schriftsteller aufmerksam
gemacht wird). Während in anderen, mehr nebensächlichen Begriffen,
die Parallelen gehäuft werden, sind diese für den Zentralbegriff des Kapitels
nachgewiesenen einfach ausgelassen. Außerdem, und das ist wohl noch
wichtiger, werden die ebenfalls bereits nachgewiesenen Parallelen aus
Gregors des Großen Moralia nicht notiert, die doch für eine richtige Wertung
des Proslogion von grundlegender Bedeutung sind. Es gilt dies vor allen
Dingen von den im 1. Kap. gebrauchten mystischen Begriffen des erigere
mentem, tumultus cogitationum, vacare Deo, cubiculum mentis etc. und für
die, außer bei Gregor dem Großen, in der lateinischen Patristik bisher
nicht nachgewiesene Anwendung von Job 3, 24 (antequam comedam, suspiro)
auf die Contemplatio, die sich auch Anselm zu eigen macht (vgl. darüber :

Revue bénédictine 1935, 331 ff.). Die Sammlung der Paralleltexte zum
Proslogion ist also keineswegs, wie man aus der Bemerkung zum Vorwort
schließen könnte, der Anfang einer kaum begonnenen Arbeit, sie bleibt
vielmehr hinter dem bisher bereits Bekannten zurück.

Diese Ausstellungen mindern natürlich nicht den Wert der Textausgabe
an sich, und wollen nur verhüten, daß in den — hoffentlich bald — folgenden
Bänden ähnliche Einseitigkeiten vorkommen.

Rom / S. Anselmo. Anselm Stolz O. S. B.

L. Baudry : Breviloquium de Potestate Papae. Edition critique. (Etudes
de Philosophie médiévale 24.) — Paris, Vrin. 1937. xx-180 pp.

Das Breviloquium de Potestate Papae, das B. zum ersten Mal hier
herausgibt, wurde von R. Scholz im Cod. lat. 6078-08. 3. D. 4 der Bibliothek
von Ulm (Ende 14. Jahrh.) aufgefunden und nach seinem Ideengehalt
bekannt gemacht. Da diese einzig bekannte Handschrift ein sehr korrekter
Textzeuge ist, konnte nach ihr eine brauchbare Ausgabe gemacht werden ;

einige Stellen wurden sinngemäß verbessert.
Daß das Breviloquium ein echtes Werk Ockhams ist, ist aus einwandfreien

inneren Gründen zu erschließen. Als Abfassungszeit gibt B. die
Jahre 1339-1340 an. Der Wert der Schrift liegt nicht bloß darin, daß sie

uns klarer die persönliche Stellung Ockhams in der kirchenpolitischen
Frage über die Macht des Papstes angibt, als dies in seinem Dialog geschieht,
sondern auch darin, daß sie uns Angaben gibt über Ockhams geistige
Entwicklung während seines Aufenthaltes in Avignon, über seinen Charakter
und über seine Methode. Diese unterscheidet sich von Grund auf von der
Methode eines Marsilius von Padua, der auf aristotelischen Grundsätzen



116 Literarische Besprechungen

eine völlig heidnische Politik ausarbeitet. Ockham dagegen ist Christ und
will auf kein anderes Fundament bauen, als auf Christus und auf den
christlichen Glauben.

Rom / S. Anselmo. P. Johannes Müller O. S. B.

L. Baudry : Le Tractatus de Principiis Theologiae attribué à Occam.
Edition critique. (Etudes de Philosophie médiévale 23.) — Paris, Vrin.
1936. 160 pp.

Das ockhamistische Opuskel, das B. entdeckte und in der Sammlung
« Etudes de Philosophie médiévale » ediert, ist eine von anonymer Hand
zwischen 1337 und 1350 geschriebene systematische Zusammenfassung der
Hauptthesen Wilhelms von Ockham, die für die Kenntnis der ockhami-
stischen Philosophie von großer Bedeutung ist. Sie ist in zwei
Handschriftenenthalten: Paris, Bibliothèque Nationale Cod. lat. 16 130 (14. Jahrh.)
bildet die Grundlage der vorliegenden Ausgabe ; ihr fehlerhafter Text wurde
durch die jüngere Handschrift, ebenfalls Paris, Bibl. Nat. Cod. lat. 15 888,

an manchen Stellen korrigiert und vervollständigt. Aus inneren Gründen
schließt B., daß der Autor des Traktates nicht Ockham selbst ist, trotzdem
er ihm manchmal zugeteilt wurde ; der Verfasser, der noch zu Lebzeiten
Ockhams schrieb, legt jedenfalls eine ausgedehnte und genaue Kenntnis
der Werke und Lehre Ockhams an den Tag. Der Titel lehnt sich an
handschriftliche Angaben an und bezieht sich direkt auf den Inhalt der Schrift :

sie enthält zwei Prinzipien, aus denen 246 Konklusionen abgeleitet werden,
die die ockhamistische Lehre in ihrem ganzen Umfang umfassen. Beide
Prinzipien sind echt ockhamistisch, oder besser gesagt, es sind die obersten
Prinzipen des Ockhamismus. Das erste heißt : « Deus potest facere omne
quod fieri non includit contradictionem ». Es ist das Prinzip der göttlichen
Allmacht, das schon in der zweiten Hälfte des 13. Jahrhunderts der aristote-
lisch-thomistischen Seinsphilosophie entgegengesetzt wurde. Das zweite,
« Pluralitas numquam ponenda est sine necessitate ponendi », bestimmt
die Bedingungen des Beweises : Nichts darf angenommen werden, was
nicht durch einen Notwendigkeitsbeweis sich aufdrängt.

In der Einleitung gibt B. einen Abriß der im Traktat enthaltenen Lehre.
Er weist sodann nach, daß die ockhamistische Philosophie, entgegen der
gewöhnlichen Annahme, eine christliche Philosophie ist, die vor allem als
Reaktion gegen den averroistischen Aristotelismus zu verstehen ist. Die
Veröffentlichung dieser Schrift ist umso mehr zu begrüßen, als die Werke
Ockhams äußerst selten sind. Besonders praktischen Wert erhält sie durch
die genauen Hinweise auf die Werke Ockhams, die bei den einzelnen Thesen

angegeben wurden.

Rom / S. Anselmo. P. Johannes Müller O. S. B,



Literarische Besprechungen 117

Johannis Dominici : Lucula noctis. By Ed. Hunt (Publications in
Mediaeval Studies The University of Notre Dame, IV). — Notre Dame
(Indiana), University. 1940. xxxi-432 pp.

Der sel. Johannes Dominici O. P. (f als Kardinal 1419), ein gewaltiger
Prediger und Ordensreformator, verfaßte eine der ersten und bedeutendsten
Schriften gegen den aufkommenden Humanismus, die « Lucula noctis »

(etwa 1403). Dominici hat die Schrift dem berühmten Florentiner
Staatskanzler Coluccio Salutati gewidmet, er sollte sich nicht von den
Reizen des klassischen Altertums bestricken lassen. Dominici vertritt
nämlich vom pädagogisch-aszetischen Standpunkt aus eine zu extreme
Richtung. Vgl. dazu etwa L. Pastor, Geschichte der Päpste I5-7 (1925),
56/58. Auf Grund einer Hs der Laurenziana in Florenz und einer etwas
später auftauchenden Berliner Hs (ebenfalls aus Florenz), die « an
Mangelhaftigkeit mit der Laurenziana wetteifert, bearbeitete R. Coulon (Paris 1908)
eine womöglich noch mangelhaftere Ausgabe » (S. Merkle,. Historisches
Jahrbuch 49 [1929], 477). Eine dritte Hs, die Coulon nicht einsehen konnte
und auch Merkle vergeblich suchte, da sie in Privatbesitz war, ist 1935 nach
Chicago verkauft worden. Auf Grund dieser dritten, allein brauchbaren
Hs veranstaltet nun Hunt seine Ausgabe. Er kann zugleich die zahlreichen
Lesefehler Coulons verbessern. In den Noten werden die Varianten der
andern Hss gebracht und die Fundstellen der von Dominici zitierten
Schriftsteller angegeben.

Es fehlt freilich noch vieles an einer vollkommenen, kritischen Ausgabe.
Die Einleitung ist dürftig, eine sachliche Einführung fehlt, ebenso ein Sach-
und Personenverzeichnis. Sachliche Anmerkungen werden wenige geboten,
meist im Anschluß an Coulon. Die Fundstellen werden zur Bequemlichkeit
des Lesers nach Migne angegeben, sogar gewöhnlich das Decretum Gratiani.
Aber alles in allem : wir haben doch eine lesbare Textausgabe dieser
wertvollen Schrift.

Freiburg. P. Gabriel M. Lohr O. P.

Dionysiaca. Recueil donnant l'ensemble des traductions latines des

ouvrages attribués à Denys de l'Aréopage et synopse marquant la valeur
de citations presque innombrables, allant seules depuis trop longtemps,
remises enfin dans leur contexte au moyen d'une nomenclature rendue
d'un usage très facile. T. I, clxix-720 pp. in 4°. — Paris, Desclée De
Brouwer. 1937.

Influxus Pseudo-Areopagitae in theologiam occidentalem cum specula-
tivam tum mysticam adeo profundus et universalis exstitit, ut merito sit
appellatus omnium Patrum orientalium latinissimus. Vel unus Thomas
Aquinas, exempli causa, eum citavit plus quam decern et Septem centenis
vicibus, citra propria commentaria quae ipse edidit in librum De divinis
nominibus.

At huiusmodi theologorum citationes explicitae vel implicitae miram
praeseferunt varietatem, etiam quando de uno eodemque textu Pseudo-



118 Literarische Besprechungen

Areopagitae fit sermo, tum propter diversarum versionum multiplicitatem
qua utebantur, tum etiam propter variam citationum dependentiam ab
una eademque versione, cum quaedam sint citationes directae et imme-
diatae, aliae vero mediatae ex aliis citationibus : comperta enim res est
textuum varietatem et corruptionem multiplicari ratione directa numeri
citationum et transcriptionum ab uno vel a pluribus textibus primigeniis
dependentium. Inde difficultas multiplicata inveniendi in tot tantisque
diversorum auctorum citationibus germanum Areopagitae textum, seu
latinae versionis qua utebantur, seu linguae originalis graecae praesertim.
Et tarnen huiusmodi critica resolutio in textus primigenios omnino neces-
saria est ad mensurandum verum realemque influxum Pseudo-Areopagitae
in theologiam occidentalem : nec enim agitur de mera critica litteraria,
verum et de doctrinali sub litteraria latenti.

Ut ergo labor iste criticus tantopere necessarius debito modo fieret,
tria praerequiruntur : unum ex parte textus originalis graeci, nempe inven-
tarium codicum e quibus diversae versiones latinae promanarunt, una cum
eius editione critica et compléta ; aliud ex parte textus latini, simile scilicet
inventarium omnium versionum realem influxum in theologos habentium
earumque pariter editio critica, ut inde appareret tum earum veritas
et fidelitas respectu originalis textus, tum mutuus ipsarum valor inter se ;

tertium ex parte totius corporis dionysiaci graeco-latini, nimirum concor-
dantiae tum codicum graecorum, tum versionum latinarum, tum denique
textuum latinorum cum graecis.

Opus immensi laboris et Iructus, in quod plures viri doctissimi navant
operam. G. Théry O. P., editionem fecit versionis Hilduini (Hilduin,
traducteur de Denys. Edition de sa traduction. Paris 1937), quae primaomnium
fuit, ac promittit se phototypice iteraturum textum graecum Michaelis
le Bègue e quo ilia dependet ; M. Cappuyns O. S. B., editionem parat versionis

Joannis Scoti Eringenae ; S. H. Tomson, editionem versionis Roberti
Lincolniensis (Grossetête) ; M. Pinard, editionem criticam textus graeci ;

denique Septem monachi benedictini solesmenses, P. Flinois, G. Bellot,
Ch. Taillefer, P. G'sell, F. Cocheril, J. Ricaud et A. Smitt sub directione
Dom Ph. Chevallier, pretiosum fabricaverunt instrumentum inveniendi
Pseudo-Areopagitam sub diversis textibus diversarum versionum a theologis
occidentalibus adhibitarum, cuius primum volumen totam referens materiam
De divinis nominibus, De mystica theologia et Epistulas sex (I-V et IX)
féliciter lucem adspexit : aliud vero, quod exspectatur, cetera Pseudo-

Areopagitae opera continebit.
Opus fortasse praematurum, utpote non fundatum super editiones

criticas textus graeci eiusque versionum, quae adhuc ex toto aut fere
desiderantur. Attamen, quia textus bonos et receptos exhibet plerumque,
valore suo fundamentali non privatur. Ope siquidem duodeviginti docu-
mentorum, quorum graeca duo, latina quindecim, gallicum unum, ad modum

synopseos disposita ac per litteras coordinata, facilitate quadam relativa
diversae citationes theologorum inveniri possunt ac reduci ad textum
Pseudo-Areopagitae ex quo dependent.

R. P. Dom Chevallier doctissimam introductionem praeposuit huius-



Literarische Besprechungen 119

modi collectioni synopticae dionysiacae, ubi eius necessitatem, difficultatem
usumque extollit, forte non sine quadam exaggeratione : sicut et suo modo
exaggerantur defectus — reales tarnen — Josephi a Spiritu Sancto C. D.
Fortasse etiam exaggeratione non caret valor quem tribuit auctoritati
Pseudo-Areopagitae, non obstantibus plurimorum Romanorum Pontificum
testimoniis et commendationibus, sicut et nimis extollitur fictio litteraria
Pseudo-Areopagitae ac si fuisset humiliter ab eo adhibita ut posset « rester
anonyme et se dérober à la gloire» (p. xi, nota 2). Optandum quoque
fuisset ut ad calcem inventarii diversarum editionum Pseudo-Areopagitae
usque ad saeculum XIX indicarentur exemplaria exsistentia non solum
in quibusdam bibliothecis Galliae, Italiae, Angliae, Belgii, verum et aliarum
nationum, v. gr. Germaniae, Hispaniae, Lusitaniae.

Quidquid tarnen sit de his aliisve tricis minusculis, opus ut iacet
maximam meretur laudem, atque optandum est ut quantocius volumen
alterum in lucem edatur. Si tarnen labor dispersus tantorum virorum in
Corpore Dionysiaco restituendo coordinatus fuisset, opus praesens, hac
vel alia ratione conceptum et dispositum, maiorem procul dubio attigisset
perfectionem et utilitatem.

Friburgi Helv. J--M. Ramirez O. P.

Hellige Schrift.

P. Heinisch : Theologie des Alten Testamentes (Die Heilige Schrift
des Alten Testamentes. Ergänzungsband I). — Bonn, Hanstein. 1940.

xviii-373 SS. geb. RM. 14,20.

Dieser erste Ergänzungsband zum großen Bonner Bibelwerk wird
sicher von vielen Theologen sehr begrüßt werden, da er ihnen die theologische
Auswertung der Lehre des Alten Testamentes wesentlich erleichtert.
Heinisch behandelt die Lehre von Gott (Wesen und Eigenschaften,
Vorbereitung auf das Trinitätsgeheimnis), Schöpfung (Geister, Welt, Mensch),
die Lebensführung, Gottesverehrung, Jenseits und Erlösung (Gericht,
Gottesreich, Messias). Diese flüchtige Inhaltsübersicht vermittelt einen
Einblick in das reiche Material, das stets in ruhiger, sachlicher Weise, unter
Angabe der wichtigsten Literatur vorgelegt wird. Der Dogmatiker wird
sich des Werkes als einer reichhaltigen Quelle bedienen können, die ihn
kurz mit den Ergebnissen der neueren Bibelforschung über die einzelnen
theologischen Probleme bekannt macht. Besonders schätzenswert ist in
dieser Hinsicht der Abschnitt über die Vorbereitung auf das
Trinitätsgeheimnis, in dem Heinisch deutlich zeigt, wie die Entwicklung der alt-
testamentlichen Auffassung bis nahe an die Lehre von der Mehrpersönlichkeit
Gottes heranführt ; ferner die Ausführungen über die Namen Gottes und
seine Eigenschaften, und die Darstellung der religiös-sittlichen Pflichten.
Überhaupt wird man sagen dürfen, daß ein Theologe, der zu der
herkömmlichen scholastischen Art der Dogmatik und Moral nach Belegen aus
der Gedankenwelt des Alten Testamentes sucht, in Heinischs Werk voll auf
seine Rechnung kommt. Hier findet er Belegstellen in reicher Fülle, freilich



120 Literarische Besprechungen

bisweilen auch ohne genügende Erklärung, welche Einflüsse für die
Unterscheidung von früheren und späteren Stufen in der Entwicklung entscheidend
geworden sind.

Damit ist zugleich auf die Schwäche hingewiesen, die einem so
weitgreifenden Werke heute allerdings fast notwendig anhaftet. Theologische
Probleme der Bibel, die in der Schultheologie kaum Beachtung finden,
aber unerläßlich sind für die Darstellung einer « Theologie des Alten
Testamentes », werden von Heinisch nur wenig berücksichtigt. Die theologische
Bedeutung des Paradieses findet keine Würdigung (das eschatologische
Paradies gilt nur als poetisches Darstellungsmittel für die Seligkeit im
Messiasreiche), die deutlichen Hinweise der Schrift auf den Ursprung des
Fleischessens aus der Sünde, auf den theologischen Sinn der Arbeit, der
Kleidung, auf den Sinn der Sprachverschiedenheit unter den Menschen
und anderes mehr werden nicht genügend ausgewertet ; die eschatologischen
Vorstellungen werden zu stark zu einer bildlichen Bedeutung verflüchtigt.
Es ist wahr, daß eine entsprechende Berücksichtigung dieser Probleme
viele Einzelarbeiten voraussetzt, die bisher zum Teil noch nicht geleistet
sind. Darum besitzt Heinischs Werk als Zusammenfassung des augenblicklichen

Standes doch seinen großen Wert und wird, wie gesagt, dem
Dogmatiker nützliche Dienste leisten.

Rom. Anselm Stolz O. S. B.

A. Nohe : Der Mailänder Psalter. Seine Grundlage und Entwicklung.
(Freiburger theologische Studien, Heft 41.) — Freiburg i. Br., Herder.
1936. viii-170 SS.

Der inzwischen verstorbene deutsche Alttestamentier Norbert Peters
hat einmal den Ausspruch getan : textkritische Arbeiten zur Vulgata
seien wohl nicht ratsam, bevor die durch Papst Pius X. in die Wege
geleitete Neuausgabe der Benediktinerkommission vorliege. Glücklicherweise

war das nicht die Ansicht seiner jüngeren katholischen Fach- und
Volksgenossen. Bis die Riesenarbeit der Benediktiner zum Abschluß gelangt,
wird wohl noch manches Jahr vorübergehen und dankenswert ist, was
inzwischen katholischerseits für die Erforschung unserer lateinischen Bibel
geschieht. Im deutschen Sprachgebiet sind es zur Zeit namentlich die
beiden verdienten Professoren Dr. Friedrich Stummer und Dr. Arthur
Allgeier, welche dieser Arbeit ihre besten Kräfte widmen. Von der Hand
des erstgenannten besitzen wir eine treffliche « Einführung in die lateinische
Bibel », welche auch in der bescheidensten Handbibliothek eines angehenden
Theologen nicht fehlen sollte. Seinerseits hat auch die Lexikographie der
Vulgata schon manche dankenswerte Bereicherung erfahren. Der
Letztgenannte beschäftigt sich seit Jahren auf dem weiten Arbeitsfelde der
lateinischen Psalterien. Offenbar versteht er es auch, seine Schüler für
seine Lieblingsbeschäftigung zu gewinnen. Daß die vorliegende Arbeit
von einem Schüler Allgeiers stammt, zeigt sich gleich am Anfang, wo der
Verfasser die Ansicht seines Meisters, das « Psalterium Gallicanum » sei

jünger als das « Psalterium iuxta Hebraeos », zur seinigen macht.



Literarische Besprechungen 121

Die Schrift des Dr. Nohe zerfällt in zwei Teile. Der erste Teil (S. 6-109)
beschäftigt sich mit der Rekonstruktion eines lateinischen Psalmentextes
aus den zahlreichen Zitaten, welche sich in den Werken des hl. Ambrosius
zerstreut finden. Wir haben hier eine mit ungeheurem Fleiß zusammengesetzte

Mosaikarbeit, die nachhaltigen Wert beanspruchen kann, weil sie
manchem Forscher der Zukunft langwieriges Nachsuchen in den Werken
selbst ersparen wird. Wo nun aber das Ergebnis, S. 102-108, zusammengestellt

wird, fragt man sich allerdings, ob wir nun jetzt die zuverlässige
Wiederherstellung eines lateinischen Psalters besitzen, der zur Zeit des
hl. Ambrosius in der Mailänder Kirche in wirklichem Gebrauch war. Daß
diese Kirche damals ihren eigenen Psaltertext besaß, dürfte, namentlich
in Anbetracht des Textes der von Ambrosius vollständig überlieferten
Psalmen (35-40, 43, 45, 47, 48, 61, 118), wohl als sicher gelten. Dr. Nohe
aber selbst äußert ein Bedenken, ob in seiner Arbeit « das wahre Gesicht »

dieses Psalters zu erkennen sei. Er ist sich klar bewußt, daß die späteren
Abschreiber der Ambrosiuswerke abweichende Lesarten ihrer eigenen
Psaltertexte in die Zitate hineingetragen haben können. Wir möchten
noch ein zweites Bedenken hinzufügen. Man fragt sich, ob, namentlich
in Briefen, Predigten und erbaulichen Abhandlungen, der Heilige die
Psalmen nicht manchmal bloß aus dem Gedächtnis zitiert hat. Dann aber
wird der objektive Wert eines solchen Zitates für die Rekonstruktion eines
Mailänder Psalteriums aus der Zeit des großen Kirchenlehrers zweifelhaft,
zumal weil gerade der hl. Ambrosius, neben verschiedenen griechischen
auch verschiedene lateinische Psalmentexte gekannt, fleißig benutzt, und
teilweise wohl auch im Gedächtnis gehabt hat. Auch deshalb dürfte der
Text dieses rekonstruierten Ambrosiuspsalters in manchen Einzelfällen
wohl nicht unbedingt zuverlässig sein.

Der zweite Teil (S. 110-164) beschäftigt sich mit der weiteren
Entwicklungsgeschichte dieses Ambrosiuspsalters. Die Frage wird in dieser
Form gestellt : Welches ist das Verhältnis des rekonstruierten Psalteriums
zum « Mailänder Psalter », wie er uns in der bekannten Magistretti-Ausgabe
(Mailand 1905, nach einem Text des elften Jahrh.) vorliegt Diese Frage
wird statistisch behandelt durch Vergleich des im ersten Teil gewonnenen
Ambrosiuspsalters mit den bereits bekannten lateinischen Psalterien, wie
auch mit der Septuaginta. An erster Stelle zeigt sich, wie wohl zu erwarten
war, ein ziemlich starker Einfluß des römischen Psalmentextes, daneben
auch der des gallikanischen. Weiter kommen noch allerlei andere Einflüsse
in Betracht, namentlich auch griechische. Der objektive Wert der in
diesem zweiten Teil ermittelten Schlußfolgerungen bleibt natürlich bedingt
durch den Wert des im ersten Teil rekonstruierten Ambrosiustextes selbst.
Immerhin hat auch dieser zweite Teil seine Bedeutung durch das Aufzeigen
der verschiedensten Einflüsse, welche sich in der Uberlieferung unserer
lateinischen Psalterien so vielfach gekreuzt haben, und enthält Fingerzeige,
welche der weiteren Forschung allenfalls dienlich sein dürften.

Freiburg. M. A. van den Oudenrijn O. P.



122 Literarische Besprechungen

A. M. Gierlich 0. P. : Der Lichtgedanke in den Psalmen. Eine
terminologisch-exegetische Studie (Freiburger theologische Studien, Heft 56). —
Freiburg i. Br., Herder. 1940. xvn-206 SS.

Das Licht ist im Alten Testament vielfach Symbol des Lebens. Nicht
nur des natürlichen, sondern auch des geistigen Lebens, wie es sich äußert
in Gottestreue, Frömmigkeit und religiöser Betätigung. Und außerdem,
wenigstens gelegentlich, ist das Licht auch Symbol eines solchen Lebens,
das über das zeitliche Leben hinausgeht : man denke z. B. an Stellen, wie
Ps. XVI 9-11 ; XLIX 20, oder LXXIII 23-25. Alles Licht stammt letzten
Endes vom Schöpfergott. Das gilt an erster Stelle für das natürliche Licht.
Weiter aber auch für die verschiedenen Lebensgüter, als deren Symbol
das Licht im Alten Testament verwendet wird. In der Lichtsymbolik,
namentlich des Psalters, nimmt das Aufleuchten des göttlichen Antlitzes
über den Menschen als Zeichen des göttlichen Wohlwollens eine ganz
besondere Stelle ein. So lange Gott sein Angesicht über den Menschen
erstrahlen läßt, geht es ihm gut. Hingegen, wenn Gott sein leuchtendes
Antlitz verbirgt, verhüllt oder abwendet, bricht alles Unglück über ihn
hinein.

Ein nennenswerter Verdienst der vorliegenden Abhandlung ist, daß
hier nun alle Ausdrücke im Psalter, welche irgendwie mit dieser so häufig
auftretenden Lichtsymbolik zu tun haben, systematisch übersichtlich
gesammelt werden, um dann in ihrem Zusammenhang erklärt zu werden.
Durch diese « Beleuchtung » erstrahlen dann auch wirklich viele altbekannte
und vertraute Psalmenstellen in neuem und hellerem Licht.

Neben den « Lichtstellen » werden auch die Stellen, die von der
Finsternis handeln, in Betracht gezogen. Das war in einer so gründlichen
Arbeit auch gar nicht anders möglich. Denn auch die Finsternissymbolik
ist im Alten Testament, und namentlich im Psalter, ziemlich häufig. Wie
aber das Licht Symbol der Lebens, so ist ihr negatives Gegenstück — die
Finsternis — Symbol des Todes. Und so trägt dann auch die Finsternissymbolik

« a contrario » ein Wesentliches dazu bei, die der Lichtsymbolik
zugrunde liegenden Gedanken klarer hervortreten zu lassen. Vollständigkeitshalber

hat Verfasser auch noch den Stellen, die vom Schatten handeln,
einen eigenen Abschnitt gewidmet. Der « terminologische Teil » der Arbeit
befaßt sich im ganzen mit der Untersuchung von nicht weniger als 95
verschiedenen Termini, von denen 54 dem eigentlichen « Lichtkreis », 26 dem
« Finsterniskreis » und 15 dem «Schattenkreis» angehören. Es wäre eine
dankenswerte Aufgabe, eine ähnliche « lichtbringende » Untersuchung
anzustellen, z. B. über das Buch Job oder über die Propheten.

Freiburg. M. A. van den Oudenrijn O. P.

B. Stein : Der Begriff ,,Kebod Jahweh" und seine Bedeutung für die
alttestamentliche Gotteserkenntnis. — Emsdetten i. W., Lechte. 1939.

xxu-366 SS.

Es ist nicht das erste Mal, daß der alttestamentliche Begriff 1133

Him, den man in unseren Bibelübersetzungen meistens mit « Herrlichkeit



Literarische Besprechungen 123

des Herrn » wiedergibt, zum Gegenstand einer Untersuchung genommen
wird. Der Verfasser der vorliegenden Abhandlung, der sich überhaupt in
der einschlägigen Literatur gut auskennt, war sich dieser Tatsache wohl
bewußt. Die Gründe, weshalb ihm trotzdem eine erneute Untersuchung
angebracht schien, werden in der Einleitung (S. 1-11) kurz dargelegt,
wobei die früheren Versuche kurz charakterisiert und gewürdigt werden.
Wir möchten aus dieser Einleitung hervorheben, daß bei dieser Arbeit
die « Resultate » der Quellenscheidung — die Anführungszeichen sind vom
Vèrfasser — soweit sie sich nicht gegenseitig widersprechen, zugrunde
gelegt sind, was aber anderseits keine prinzipielle Stellungnahme bedeuten
soll.

Die Dreiteilung des Stoffes — der « historische » KJ, der « natürliche »

oder « kosmische » KJ, und der « prophetische » KJ —, scheint im
Textmaterial wohl begründet. Die Psalmentexte, welche für die Untersuchung
in Frage kommen, entfallen zum größeren Teil auf die zweite Abteilung,
die vom « kosmischen » KJ handelt. Einzelne Psalmen aber (85, 102 und
109) werden mit Recht zur Kategorie des « prophetischen » KJ geschlagen.
Das Schlußergebnis der umfassenden Untersuchung lautet dahin, daß
« Majestät » das einzige Wort sei, das den religiösen Begriff 1123 wenigstens

annähernd wiederzugeben vermag. Der KJ ist des Gottkönigs
Majestät in ihrer Manifestation.

Das gesamte in den alttestamentlichen Büchern über den KJ
vorliegende Textmaterial ist in dieser Untersuchung gewissenhaft berücksichtigt.
Wenn trotzdem noch etwas zu wünschen übrig bliebe, wäre es ein
Ausblick auf den neutestamentlichen Begriff der 8<5Ça (toü) 0eoO, sowie auf die
spätjüdische Spekulation, namentlich über die Gottes.

Freiburg. M. A. van den Oudenrijn O.P.

A. Gil Ulecia : Imperio mesianico en la profecla de Miqueas. (Colectânea
Bfblica, vol. 1). — Zaragoza 1941. xvi-202 pp.

Das Interesse am Bibelstudium ist bei der altberühmten und
verdienstreichen « Naciön teolögica » im Wiederaufleben begriffen. Davon
zeugen die Arbeiten der Benediktinermönche vom Montserrat, die in den
letzten Jahren in katalanischer Sprache erschienen sind. Davon zeugt in
ihrer temperamentvollen Art auch diese Arbeit, die als erster Band einer
neuen Sammlung « Colectânea Bfblica » in spanischer Sprache erscheint.
Sie beschäftigt sich in lebendigem, schwunghaftem Stil mit den messia-
nischen Weissagungen des Propheten Micheas.

Für den Abschnitt Mich. IV 1-3 — der bekanntlich auch als Isaias II 2-4

überliefert ist — wird wohl mit Recht Micheas und nicht Isaias als
Verfasser angenommen. Die vielfach angefochtene Authentizität der Kapitel
IV und V wird festgehalten. Wenn es vielleicht manchem etwas stark
erscheinen sollte, daß Verf. sogar bei einem Vers wie IV 10 von der
Möglichkeit einer Interpolation nichts hören will, so dürfte er doch alles in
allem in bezug auf die Authentizität dieser beiden Kapitel der Wahrheit
näher stehen als diejenigen, die von ihrem Inhalt dem Propheten aus



124 Literarische Besprechungen

MoreSet überhaupt nichts gutschreiben wollen. Auch II 12-13 gelten dem
Verf. für unbedingt authentisch und die Authentizität der Schlußverse,
VII 7-20, wird verfochten in einem eigenen Abschnitt, der einige beachtenswerte

Bemerkungen enthält.
Deutsche Literatur, katholische wie nichtkatholische, wird ausgiebig

zitiert. Die Bibliographie verzeichnet sogar eine Anzahl Beiträge in
niederländischer, dänischer, norwegischer und schwedischer Sprache. Von
Berücksichtigung dieser Schriften sind in der Abhandlung selbst keine Spuren
vorhanden.

Das Buch ist dem Andenken der ruhmvollen spanischen Märtyrer der
jüngst vergangenen Zeiten gewidmet. Es wird eingeleitet mit einer
hochpoetischen « Presentaciön » des Verfassers und mit der Reproduktion eines

eigenhändigen Schreibens des Generals José Moscardo, aus dem hervorgeht,

daß Dr. Antonio Gil Ulecia die Würden eines Doktors der Philosophie
und Theologie mit der Stellung eines Militärkaplans in sich vereinigt.
Hat nicht schon Calderön gesagt : que muchas veces se dieron las manos
letras y armas

Freiburg. M. A. van den Oudenrijn O. P.

St. Lösch : Diatagma Kaisaros. Die Inschrift von Nazareth und das
Neue Testament. Eine Untersuchung zur neutestamentlichen Zeitgeschichte.
— Freiburg i. Br., Herder. 1936. xm-100 SS.

Die erwähnte Abhandlung entstand nach den Worten des Verfassers
aus der Antrittsrede zur Übernahme der Professur für neutestamentliche
Exegese an der kath. Fakultät der Universität Tübingen. — Zuerst wird
die Geschichte der Nazareth-Inschrift, einer Marmortafel mit 22 Zeilen
Text in griechischer Sprache berührt. Die Inschrift wurde im Jahre 1878
gefunden, konnte aber erst nach dem Tode ihres Eigentümers (f 1925)
der wissenschaftlichen Forschung übergeben werden. Seit dem Jahre 1930
ist bereits eine ansehnliche Menge von Aufsätzen und Abhandlungen über
diesen Gegenstand veröffentlicht worden. Der Name der Inschrift rührt
von der kurzen Bezeichnung her, womit der Eigentümer die Inschrift
versah : Dalle de marbre envoyée de Nazareth. Sie enthält ein kaiserliches
Edikt, das auf Grabesschändung die Todesstrafe setzt. Das Edikt wird
im Originaltext angeführt, dem eine lateinische und zum erstenmal auch
eine deutsche Übersetzung folgt. Da auf der Inschrift der Name des Kaisers
nicht angeführt erscheint, ist es nicht wunderlich, daß von den verschiedenen

Forschern verschiedene Kaiser als Kaiser des Diatagma aufgestellt
wurden. Einheit herrscht nur, daß es sich um einen Kaiser aus der Zeit
von Augustus bis in die Mitte des 1. Jahrhunderts n. Chr. handeln muß.
Dr. Lösch entscheidet sich aus verschiedenen, sehr beachtenswerten Gründen
für Caligula als den Kaiser des Diatagma. Damit haben wir die Zeit von
37-41 n. Chr. gewonnen. Nachdem der Kaiser bestimmt ist, wird nach
der Ursache des Ediktes geforscht. Nach Dr. Lösch hätte Pontius Pilatus
um 34-35 an Kaiser Tiberius einen offiziellen Bericht über den Prozeß
Jesu geschickt, zugleich aber auch eine Anfrage bezüglich des leeren Grabes



Literarische Besprechungen 125

Jesu. Damit bringt der genannte Autor das Diatagma in Verbindung mit
den Verleumdungen der Juden gegen die Apostel, sie hätten den Leichnam
des Herrn gestohlen. Die Anfrage, wie sich der Landpfleger zu der Stellungnahme

des Synedriums zu verhalten habe, wäre im Jahre 35 in der kaiserlichen

Kanzlei in Rom in Bearbeitung genommen, aber erst zwei Jahre
später unter Caligula ausgefertigt worden. Man wird annehmen dürfen,
daß das bedeutsame Edikt nicht nur für Galiläa, sondern vor allem für
Judäa ausgestellt worden ist. Daß das Edikt sonst weiter nicht bekannt
ist, wird hinlänglich aus der Tatsache erklärt, daß Kaiser Claudius am
21. Febr. 41 alle Verfügungen seines Vorgängers für ungültig erklärte. —
Das Resultat der Untersuchung nennt der Autor bescheiden « eine neue
Hypothese neben andern Hypothesen ». Die neue Hypothese aber erfreut
sich eines « verlässigen Quellengrundes » und hat unsere Erkenntnis vom
Diatagma Kaisaros nennenswert bereichert.

Graz. M. Goebel O. P.

E. B. Alio O. P. : Saint Paul, Première Epître aux Corinthiens. —
Seconde Epître aux Corinthiens. (Collections des Etudes Bibliques).
Paris, Gabalda. 1935-37. cxu-516 ; lxxv-388 pp.

P. Alios Ruf als Neutestamentler schuf vor allem sein Kommentar
zur Geheimen Offenbarung, der auf katholischer Seite wohl der beste ist,
den wir gegenwärtig besitzen (cf. Seherblicke auf Patmos, von Otto Cohausz,
Seite 11). Noch schwerer würde es fallen, dieses verdiente Lob seinen
Kommentaren zu den beiden Korintherbriefen vorzuenthalten.

Die Kommentare der Etudes Bibliques zeichnen sich durch lange,
aber kostbare Einleitungen aus. P. Alio blieb dieser Tradition treu. In
9 Kapiteln, auf 112 Seiten, werden alle Introduktionsfragen ausführlich
und sicher behandelt. Wie heute allgemein angenommen wird, geht unserem
ersten kanonischen Kor. ein Brief voraus (cf. 1. Kor. V, 9), der uns aber
nicht erhalten ist. Noch einen anderen Brief schrieb Paulus an die Korinther,

der uns auch nicht mehr zur Verfügung steht. Es ist der sogenannte
Tränenbrief (cf. 2. Kor. II, 4), der zwischen unseren beiden kanonischen
Briefen einzureihen wäre. Der eigentliche Kommentar gleicht in seiner
äußeren Anlage dem Kommentare zur Apokalypsis. Jedem Abschnitt geht
eine kurze Inhaltsangabe voraus ; dann kommt der griechische Text und
die französische Übersetzung ; darauf folgt der Kommentar bezw. ein
doppelter : A und B. Ersterer bringt textkritische und grammatikalische
Bemerkungen, sowie etwaige Parallelen. Letzterer bietet die eigentliche
Erklärung des Textes. Es ist nicht möglich, den ideenschweren Kommentar
in einigen Worten zu charakterisieren. So sei nur gesagt, daß der Kommentar

alles bietet, was für die Auslegung von irgend einer Bedeutung ist.
Zum besseren Verständnis sind außerdem noch 18 Exkurse eingeschaltet.
Die meisten haben die dem hl. Paulus eigentümlichen Lehrpunkte zum
Gegenstand (z. B. die Trias Glaube, Hoffnung und Liebe ; Sinn des Wortes
Agape, die zentrale Stellung des Kreuzes im Leben und in der Lehre des

Völkerapostels, Pneuma u. a.). Der vierte Exkurs befaßt sich mit den



126 Literarische Besprechungen

verschiedenen Parteien der Korinther Christengemeinde. Bekanntlich standen

sich in Korinth vier Parteien gegenüber, deren jede sich um einen
Führer glaubte scharen zu können : Appollos, Cephas, Paulus und Christus.
Noch keine Klarheit besitzen wir über die Christusleute. Verschiedene
Ansichten sind darüber laut geworden. P. Alio betrachtet diese Christen
als « plus ou moins gnosticisants ». Über den Ort der Abfassung des Briefes
besteht keine Schwierigkeit. Nach 16, 8 schrieb Paulus von Ephesus aus.
Damit haben wir also die Zeit zwischen 54 und 57. P. Alio entscheidet
sich mit Bachmann für Frühjahr 55. Man möchte meinen, daß diese

Datierung zu früh sei. Denn Paulus scheint schon eine längere Zeit in
Ephesus und Umgebung gewirkt zu haben, da er 16, 9 von einer Mehrzahl
von Gemeinden in der Provinz Asia Grüße ausrichten kann. So ist man
geneigt, an die zweite Hälfte des ephesinischen Aufenthaltes Pauli zu
denken. Die genauere Datierung hängt auch damit zusammen, wieviel
Zeit man für die Vorgänge zwischen 1. und 2. Kor. glaubt ansetzen zu
müssen.

Nicht ganz zwei Jahre nach Erscheinen des Kommentars zum ersten
Korintherbrief konnte P. Alio die Erklärung des zweiten Briefes folgen
lassen. Was die äußere Anlage des Werkes betrifft, gilt das bereits Gesagte.
Der eigentlichen Texterklärung geht eine ausführliche, 75 Seiten umfassende
Introduktion voraus. Die Einleitungsfragen sind bei keinem Briefe des

hl. Paulus so schwer zu lösen wie bei diesem Briefe. Die zwischen 1. und
2. Korintherbrief liegenden Ereignisse sind für uns zum größten Teil undurchsichtig,

so daß nur mit Mutmaßungen gerechnet werden kann. Mit den
meisten modernen Erklärern nimmt P. Alio eine visite intermédiaire an,
die Paulus von Ephesus aus den Korinthern abgestattet hat, nachdem
1. Kor. und die gleichzeitig erfolgte Entsendung des Timotheus nach
Korinth den erhofften Erfolg nicht gebracht hatten. Bei dieser zweiten
Anwesenheit in Korinth hatte auch Paulus die verschiedenen sittlichen
Mißstände nicht beseitigen können (12, 21-13, 2), ist außerdem von einem
Mitglied der Gemeinde schwer beleidigt worden. Daß darunter nicht der
1. Kor. 5 genannte Blutschänder gemeint sei, wird heute allgemein
angenommen. Nach Ephesus zurückgekehrt, schrieb Paulus den sogenannten
Tränenbrief, der verloren gegangen ist. Die Korinther haben begreiflicherweise

dieses für sie unrühmliche Schriftstück der Nachwelt nicht erhalten
wollen. Außerdem hatte Paulus den Titus nach Korinth geschickt. Titus
sollte nach Erledigung seines Auftrages den von Ephesus kommenden
Apostel in Troas erwarten. Früher als Paulus wollte, mußte der Apostel
von Ephesus abreisen ; so traf er Titus noch nicht in Troas. Die Sorge
um die Korinther ließ dem Apostel keine Ruhe. So reiste er Titus nach
Mazedonien entgegen. Wirklich traf er ihn dort und erhielt den ersehnten
Bericht. Paulus konnte wieder aufatmen, denn der Bericht lautete tröstlich.
So günstig erscheint die Lage, daß Paulus an die schon im 1. Kor. angeregte
Kollekte für die Armen in Jerusalem erinnern kann. Titus muß den Apostel
aber auch davon in Kenntnis setzen, daß seine Gegner weiter gegen ihn
arbeiten und sein Ansehen bei der Gemeinde zu untergraben suchen. Paulus
will diesem Wühlen endlich ein Ende machen. Ehe er selbst kommt, will



Literarische Besprechungen 127

er den Korinthern nochmals Gelegenheit bieten, selbst Ordnung in ihrer
Gemeinde zu schaffen. Er schreibt daher diesen Brief und schickt zugleich
den Titus mit zwei Brüdern wieder nach Korinth, daß er die Sammlung
leite und die Ankunft des Paulus vorbereite. Kein Brief des hl. Paulus
weist solche Gefühlsänderungen auf wie der 2. Kor. Daher wurde die
Einheit des Briefes von manchen geleugnet. P. Alio tritt energisch für
die Einheit des Briefes ein. Neben den eigentlichen Einleitungsfragen
unterweist P. Alio den Leser auch über den Lehrgehalt dieses Briefes ; was
er bringt über Jesus Christus, den Heiligen Geist, die Heilige Dreieinigkeit,
die Kirche, Gemeinschaft der Heiligen, Eschatologie etc., gehört zum Besten.
Im Kommentar macht uns der Autor neben der eigenen Ansicht auch
mit anderen Auffassungen sehr reichlich bekannt, vor allem jener
nichtkatholischer Exegeten. 17 Exkurse bringen uns die Ideen des
Völkerapostels noch näher. Einer der besten dürfte die Studie über den
inneren und äußeren Menschen beim hl. Paulus sein (excursus VIII).

Durch die beiden Bände hat sich P. Alio von neuem als ein wahrer
Meister der neutestamentlichen Exegese erwiesen.

Graz. M. Goebel O. P.

Geschichte.

M. Grabmann : Bearbeitungen und Auslegungen der aristotelischen
Logik aus der Zeit von Peter Abaelard bis Petrus Hispanus. Mitteilungen
aus Handschriften deutscher Bibliotheken (Abhandlungen der Preußischen
Akademie der Wissenschaften, Jahrgang 1937. Phil.-hist. Klasse Nr. 5).
Berlin 1937. 58 SS.

Die vorliegende Abhandlung, die uns Prälat Grabmann in seinem
unermüdlichen Schaffenseifer schenkt, ist ein wertvoller Beitrag zur Klärung
des Entwicklungsganges der Logik im Mittelalter, in der Zeit von Abaelard
bis Petrus Hispanus, aus der bisher keine logischen Schriften bekannt
waren. In Handschriften deutscher Bibliotheken, vor allem der Münchener
Staatsbibliothek, gelang es Msgr. Grabmann, eine stattliche Anzahl von
logischen Traktaten dieser Periode aufzufinden, die er hier in einer
weitgehenden Beschreibung mit einzelnen Auszügen bekannt macht. Es sind
1. Kommentare zu den logischen Schriften des Aristoteles, des Porphyrius
und des Boëthius, jedoch nur zu solchen, die zur Logica vetus gezählt
wurden ; 2. Kompendien der Dialektik, in denen wesentlich dieselben
Probleme behandelt werden, als in den Werken von Wilhelm von Shyreswood,
Petrus Hispanus und Lambert von Auxerre. Diese Entdeckung ist von
großer Bedeutung, da bisher außer der Dialektik des Abaelard nur die
des Adam Parvipontanus aus dem 12. Jahrhundert bekannt war ; 3. Traktate,
welche Probleme der Dialektik monographisch darstellen. Alle diese

Schriften sind anonym ; es ist bezeichnend, daß in manchen
Dialektikkommentaren Hinweise auf Abaelard und andere Dialektiker sich finden.

Durch Bekanntgabe dieses neuen Materials hat Msgr. Grabmann neue
ideengeschichtliche Probleme aufgeworfen und so der Erforschung der
Geschichte der Scholastik einen weiteren Dienst erwiesen.

Rom / S. Anselmo. Johannes Müller O. S. B.



128 Literarische Besprechungen

K. Bihlmeyer : Kirchengeschichte auf Grund des Lehrbuches von
F. X. von Funk. Zweiter Teil : Das Mittelalter. Zehnte und elfte, vielfach
verbesserte und teilweise umgearbeitete Auflage. — Paderborn, Schöningh.
1940. xx-518 SS.

Die Kirchengeschichte von Bihlmeyer bedarf keiner Empfehlung.
Sie ist das einzige ausführliche und vollständige Lehrbuch der
Kirchengeschichte in deutscher Sprache, das allen Anforderungen der Wissenschaft
entspricht. So begrüßen wir es, daß nun nach langem Warten der 2. Band
in einer durchgearbeiteten Auflage erscheint. Sie weist alle Vorzüge auf,
die dieses Lehrbuch besonders auszeichnen : reichste Literaturangaben,
die es auch dem Forscher unentbehrlich machen (S. xlv-xx sind noch
zahlreiche Literaturangaben zu fast allen Paragraphen nachgetragen) ;

peinliche Genauigkeit in den Angaben des Textes ; die Ausführungen geben
den heutigen Stand der Forschung wieder, weil die neueste Literatur im
Text verwertet worden ist. Über den speziellen Charakter dieser Auflage
unterrichtet das lesenswerte Vorwort. Überall sieht man die bessernde
Hand des Verfassers ; er sucht namentlich die allgemeinen Überblicke zu
erweitern, so S. 1 ff., 4 ff., 183 ff., § 102, 337 ff. Bisweilen ist ein einzelnes
Wort oder eine Wendung eingeschoben, die der Darstellung einen andern
Sinn geben. Auch der Stil ist verbessert. Ich weise besonders hin auf die
Charakterisierung Abaelards (§ 121, 5), Kaisers Friedrichs II (§ 124, 1),
Nikolaus von Cues (§ 145), die deutsche Mystik, das besondere Forschungsgebiet

Bihlmeyers (§ 146). Die Beurteilung Sigers von Brabant (S. 321)
dürfte nach van Steenberghen und einer noch ungedruckten theol. Dissertation

von Jan Duin (Freiburg, Schw.) doch zu scharf sein. Siger hat
danach eine Wandlung durchgemacht, hat unter dem Eindruck der ersten
Pariser Verurteilung des Averroismus und vor allem der Aristoteles-
kommentare des hl. Thomas die Lehre vom Intellectus unicus mit seinen
fatalen Konsequenzen aufgegeben. So versteht man auch, warum Dante
ihn so feiert. Die Verwandtschaft des hl. Thomas von Aquin mit den
Hohenstaufern, die öfters behauptet wird (S. 325), ist doch sehr weitläufig ;

sie bezieht sich auf einen andern Zweig des Hauses Aquino, auf einen
Zeitgenossen des hl. Thomas (so A. Walz O. P., Delineatio vitae S. Thomae
de Aquino. Rom 1927, S. 3, Anm. 15). Joh. Capreolus (S. 405 b) ist natürlich

Dominikaner. Wir wünschen dem schönen Buche viele besinnliche Leser.

Freiburg. Gabriel M. Lohr O. P.



Literarische Besprechungen.

Fundamentaltheologie.

J. Fehr : Das Offenbarungsproblem in dialektischer und thomistischer
Theologie. — Freiburg (Schw.), Universitätsbuchhandlung. 1939. vil-127 SS.

Jeder ernsthafte Versuch eines gemeinsamen Konfessionsgespräches
zwischen Katholiken und Protestanten, erst recht aber jedes aufrichtige
Bestreben nach innerer Annäherung oder gar Verständigung setzt beiderseits

eine restlos klare und vorurteilslose F.rkenntnis der gegnerischen
Grundpositionen voraus. Sie allein gibt den Zugang frei zum rechten
Verständnis nicht nur dessen, was die beiden Lager — vielleicht für
immer — trennt, sondern auch dessen, was über alle Gegensätze hinweg
an wahrhaft Einigendem allenfalls geblieben ist. Theologische Studien,
die diese Voraussetzung zu schaffen vermögen, sind wegen der großen
Schwierigkeit des Gegenstandes naturgemäß nicht zahlreich. Fehrs Buch
ist eine der wichtigsten neueren Veröffentlichungen dieser Art. Als
Dissertation der theologischen Fakultät der Universität Freiburg (Schw.)
s. Z. eingereicht, erschien die wertvolle Arbeit erstmals zur Hauptsache
in dieser Zeitschrift (1936-39) in einer Reihe von Einzelabhandlungen und
ist nun in Buchform auch einem weiteren Leserkreise zugänglich. Neu
sind lediglich nebst dem Vorwort zwei kürzere Zusätze zum 4. und 7. Kapitel
(SS. 67 f. und 117-122). Eine eingehende Inhaltswiedergabe ist deshalb
an diesem Orte überflüssig.

Die große Bedeutung des darin behandelten Fragenkomplexes für die
Beziehungen zwischen Protestantismus und Katholizismus und insbesondere
zwischen protestantischer und katholischer Theologie dürfte wohl kaum
bezweifelt werden können ; denn erstens wird hier vom katholischen,
näherhin vom thomistischen Standpunkte aus der noch immer wichtigste
Zweig neuester protestantischer Theologie, die sog. dialektische Theologie
Karl Barths, in ihren Grundlinien dargestellt, und zwar steht zweitens im
Mittelpunkte der Auseinandersetzung das Grundproblem konfessioneller
Diskussion, nämlich das Problem der christlichen Offenbarung und des
christlichen Glaubens. Es ist daher verständlich, daß die Schrift das
lebhafte Interesse auch der Protestanten geweckt hat. Wer sich aber
eingehend mit der Veröffentlichung beschäftigt, wird mit Befriedigung
feststellen können, daß der Verfasser seiner nicht leichten Aufgabe vollauf
gewachsen ist. Erfreulicherweise versagt ihm auch der Gegner dieses Lob
keineswegs. Die protestantische Kritik des Inlandes hat mit Recht zwei
Vorzüge des Buches hervorgehoben : die große Sachkenntnis und die
ausgezeichnete Darstellung des zu behandelnden Stoffes. Beides sind
keine selbstverständlichen Dinge. Vor allem muß es nämlich jedem



Literarische Besprechungen 333

katholischen Theologen schwerfallen, sich in die ganz anders geartete
Denk- und Sprechweise des protestantischen Theologen einzuleben, und
doch ist dies die unerläßliche Voraussetzung einer kritischen Darstellung
und Gegenüberstellung. Barths dialektische Theologie dürfte diese erste
Schwierigkeit noch um ein Wesentliches vermehren. Fehr selber weist deshalb
schon im Vorwort (S. vi) besonders auf die terminologischen Schwierigkeiten
hin : Barth verbindet die allerneueste philosophisch-theologische Terminologie

mit der Sprache der altprotestantischen Scholastik, ein Umstand,
der wahrhaftig die Aufgabe des Verfassers nicht erleichtert, gerade wegen
der scheinbar identischen Sprechweise katholischer und altprotestantischer
Scholastik. Darüber hinaus ist aber die dialektische Theologie auch rein
sachlich sehr schwer verständlich, ja in wichtigen Dingen überhaupt
unverständlich, weil widerspruchsvoll. Leicht erliegt da der katholische
Kritiker der Versuchung, die gegnerischen Gedankengänge, im Interesse
einer falsch verstandenen Klarheit, zu vereinfachen. Dies trifft in unserem
Falle in keiner Weise zu. Fehrs bemerkenswert klare Darstellung ist nicht
zuletzt die Frucht eines sehr exakten, stets objektiven Quellenstudiums,
das selbst auf den protestantischen Kritiker Eindruck gemacht hat.
W. Tanner steht nicht an, zu erklären, daß « der Verfasser in der dialektischen
Theologie und deren Schrifttum vielleicht besser Bescheid weiß als mancher
evangelische Theologe » (Kirchenblatt f. die reformierte Schweiz 96, 1940, 26).

Die glückliche Art der Darstellung lobt der Zürcher Theologe Walter
Nigg in einer Form, die nichts zu wünschen übrig läßt : « Das Buch ist mit
anerkennenswerter Vornehmheit und Klarheit geschrieben » (Neue Zürcher
Zeitung, 25. Okt. 1939). Die gerühmte Vornehmheit der Auseinandersetzung
entspricht ganz und gar der Intention des Verfassers, die unvermeidbare
Kritik nicht zum Selbstzwecke zu machen. Fehr will nämlich « über den
Versuch einer immanenten Kritik hinaus die thomistische Offenbarungslehre
nicht nur für neue Gesichtspunkte der Kritik, sondern auch für eine positive

Antwort auf die gestellten Fragen fruchtbar machen » (Vorwort, v f.).
Damit wird dem oft notgedrungen scharfen Angriffe das Unsympathische
reiner Polemik genommen, die ja erfahrungsgemäß die Gegner einander
nicht näherbringt. Fehrs Untersuchung soll also trotz der tiefen Kluft, die

gerade in solchen Grundbegriffen das katholische und protestantische
Lager trennt, ein « Verständigungsversuch » sein. Es ist aber sehr fraglich,
ob dieses edle Endziel auch wirklich erreicht worden ist, ja überhaupt
erreichbar ist. Fehr scheint selber daran zu zweifeln, wenn er schon im
Vorwort recht pessimistisch meint : «... mit ihm (Barth) halten wir es

schon für einen Gewinn, wenn das Ergebnis eines Verständigungsversuches
auch nur darin bestünde, daß wir uns wieder einmal darüber verständigen,
warum und inwiefern wir uns rebus sie stantibus auch in so wichtigen
Dingen noch nicht verständigen können» (vii). Das Ergebnis des ganzen
Buches entspricht denn auch dieser schmerzlichen Vermutung vollkommen.
Es ist aber anderseits gerade eines der Hauptverdienste des Verfassers,
durch seine gründlichen Ausführungen diesen Gegensatz in seiner ganzen
Schwere und Härte ohne jede Verschleierung und ohne falsche Irenik
herausgestellt zu haben. Darüber vermag auch der scheinbar, aber eben



334 Literarische Besprechungen

leider nur scheinbar gemeinsame Ausgangspunkt des Wortes Gottes nicht
hinwegzutäuschen. Das einzig wahrhaft Gemeinsame, das trotzdem noch
bleibt, ist der « unbedingte Glaube an die Notwendigkeit des Gebetes um
den Heiligen Geist, ohne dessen Hilfe es keine Erkenntnis seines Wortes
und keine Einigkeit in seinem Worte geben kann» (S. 122). Mit dieser
gläubigen Anerkennung der alles entscheidenden Gnade Gottes seitens der
Protestanten ist auch, und ganz besonders vom katholischen Standpunkte
aus gesehen, ungeheuer viel gewonnen. Aber das ist leider auch alles und
selbst dieses gemeinsame Beten um Erkenntnis und Einigkeit im Worte
Gottes wird sehr problematisch durch die dialektische Verneinung einer
Wort-Gottes-Erkenntnis, die sowohl unsere Erkenntnis als auch Erkenntnis
des wirklichen Wortes Gottes wäre. Wie soll nämlich der Christ um die
wahre Erkenntnis des Wortes Gottes im Heiligen Geist beten können,
wenn für ihn zum vornherein feststeht, daß es ein solches Erkennen für
den sündigen Menschen gar nicht geben kann

Fehr hat m. R. das Hauptgewicht zunächst gerade auf diese
grundlegende dialektische Auseinanderreißung der lebendigen Beziehungseinheit
von offenbarendem Gott und gläubig-hörendem Menschen gelegt. Barths
Ausgangspunkt scheint zwar einen ganz gewaltigen Fortschritt innerhalb
der protestantischen Theologie anzudeuten : Offenbarung ist wesentlich
Gottes Wort, und christlicher Glaube, Kirche und Theologie sind einzig
in dem von außen an den Menschen herantretenden Gottesworte zu
begründen. Diese Wort-Gottes-Theologie ist aber leider nur scheinbar
mit der katholischen und besonders thomistischen Auffassung verwandt.
Fehrs Kapitel von der « Offenbarung als 'Wort Gottes' » räumt gründlich
mit jeder optimistischen Illusion auf, die etwa bei einer bloß oberflächlichen

Lektüre des dialektischen Schrifttums sich einstellen könnte. Zwar
ist es auch eine Grundeinsicht der dialektischen Theologie, daß Gott seine

Offenbarung in die Gestalt des menschlichen Wortes kleiden mußte, soll
sie von uns gehört und verstanden werden. Nun erhebt sich aber die
entscheidende Frage : Wie ist es möglich, daß Gott in seiner absoluten
transzendenten Erhabenheit über das ganze geschaffene Sein « sein Wort
dem Menschen durch das Mittel menschlicher Worte kund tue, sodaß
diese menschlichen Worte als wahrer, wenngleich unzulänglicher Ausdruck
des göttlichen Gedankens aufgenommen und erkannt werden können »

(S. 50). Barths Antwort liegt ein Offenbarungs- und Glaubensbegriff
zugrunde, der erfüllt ist von tragischer Inkonsequenz und selbstzerstörerischer
Widerspruchshaftigkeit. Seine echt lutherische Konzeption der völligen
menschlichen Verderbtheit durch die Sünde läßt ein wahres, wenn auch
unvollkommenes Hören und Verstehen des Wortes Gottes gar nicht zu.
Alles menschliche Reden und Denken von Gottes Wort ist lauter Lug und
Trug, Finsternis und Unwahrheit. Und darum steht sogar Gottes Wort,
insofern es sich unter der sündigen Gestalt des menschlichen Wortes an die
Menschheit richtet, in seiner Welthaftigkeit geradezu in Gegensatz zum
Wort Gottes, das Gott zu sich selber spricht. Gottes Selbstoffenbarung und
menschlicher Glaube sind gleichsam zwei sich niemals berührende oder

gar schneidende Kreise. Gottes Transzendenz, wie sie Barth versteht.



Literarische Besprechungen 335

führt also folgerichtig zum vollendeten theologischen Agnostizismus. Wenn
Barth dagegen nicht müde wird, zu betonen, daß trotzdem der Mensch es

ist, der Gottes Wort hört und glaubt, daß wenigstens bestimmte Menschen
in bestimmter Situation das Wort Gottes erkennen, so bleibt eine solche
Behauptung doch eine leere Ausflucht. Fehr hat überzeugend nachgewiesen,
daß der « hörende » und « glaubende » Mensch in der dialektischen
Offenbarungstheologie lediglich Schauplatz und äußerer Ort des göttlichen Redens
und Hörens ist, « an welchem Gott selber sein Wort spricht in der Fleisch-
werdung des Wortes und wo er selber es wiederum für uns hört in der
Ausgießung des Heiligen Geistes » (S. 47). Dieser « innertrinitarische Monolog»
(S. 44) macht also die Offenbarung Gottes an die Menschen zu einer
Verhüllung Gottes. «Offenbarung ist... gleich Nichtoffenbarung» (S. 47).

Völlig unzutreffend ist deshalb, was H. Gürtler in seiner Buchbesprechung

(Der kleine Bund, Literar. Beilage des «Bund», 29. Okt. 1939, S. 352)
dem Verfasser gegen diese kritische Darstellung des dialektischen
Offenbarungsbegriffes vorwirft. Gürtler meint, Fehr lege in der alles
entscheidenden Frage : wie hört denn der Mensch Gottes Wort den Akzent
« ängstlich und retardierend auf das Wort Mensch », statt ihn auf das
Wort Gottes zu verlegen, entsprechend « der zum Himmel schreienden
Problematik unserer Zeit ». Das würde also bedeuten, daß Barth der
bisherigen protestantischen Theologie gegenüber lediglich die Göttlichkeit
der christlichen Offenbarung bejahe und so sehr betone, ohne aber deshalb
den menschlichen Glauben zu beeinträchtigen. Fehrs Buch dürfte hingegen
zur Genüge nachgewiesen haben, daß es sich hier wahrhaftig nicht um
bloße « Betonung », auch nicht um eine einfache Standpunktsfrage handeln
kann. Der Mensch hört eben nach Barth Gottes Wort überhaupt nicht.
Daran ändert auch Barths leider nur scheinbare Einschränkung nichts,
wonach bestimmte Menschen in bestimmter Situation das Wort Gottes
erkennen können ; denn auch dieses aktualistische, ereignishafte
Offenbarwerden Gottes will Barth niemals anders denn als stets von neuem sich
vollziehende Selbstoffenbarung Gottes in bestimmten Menschen und
bestimmten Situationen verstanden wissen. Im Kapitel über « Offenbarung,
Heilige Schrift und Kirche » hätte Gürtler bei Fehr eine Fülle von Belegen
aus Barths Schrifttum finden können, die alle diesen theologischen
Aktualismus in seinen mannigfachsten Anwendungen beleuchten : selbst
die Bibel ist sündiges Menschenwort, und nur wenn Gott das Bibelwort zu
seinem Worte macht, ist es Gottes Wort. Gottes Wort steht also nicht in
der Bibel, sondern geschieht in ihr, indem Gott selber handelnd an die
Stelle des Menschen tritt und zwar in ihm, aber nicht zu ihm, sondern zu
sich selbst sein wahres unverfälschtes Wort spricht. Im gleichen Sinne
versteht Barth die Inspiration der Heiligen Schrift : Gott selber spricht hinter
dem verkehrten Wort der Bibel sein eigenes ewiges Wort, er bedient sich
dieses fehlbaren Wortes, was aber der Mensch liest und hört, sind die
Stimmen der Hölle. Gott ist also selbstverständlich in diesem seinem

Sprechen unfehlbar, nicht aber die Propheten und Apostel, noch weniger
der die Bibel lesende Christ. Nicht weniger fehlbar ist die Predigt der
Kirche oder gar das kirchliche Dogma, diese « Kodifizierung des Irrtums



336 Literarische Besprechungen

und der Lüge » (Barth), aber in der kirchlichen Verkündigung redet und
hört der Heilige Geist. Stets ist es also Gott selber, der im Menschen und an
seiner Stelle für dessen untaugliches Reden und Hören eintritt und so die
Offenbarung je und je Wirklichkeit werden läßt ; der Mensch selbst bleibt
aber rettungslos in seiner Sünde und in seinem Irrtum befangen. Wenn
Gürtler diese Tatsachen unvoreingenommen auf sich einwirken ließe,
könnte er wohl kaum dem allerdings harten Urteil Fehrs seine Zustimmung
versagen : der Begriff des Wortes Gottes wird zu einem « Phantasieprodukt »,

die Heilige Schrift zum Opfer eines unerhörten theologischen Nominalismus
Barth spricht wohl immer von göttlicher Offenbarung und menschlichem
Gauben an dieselbe, in Wirklichkeit meint er aber fortwährend göttliche
Selbstverhüllung und menschlichen Irrtum, Selbsttäuschung in seinem
Glauben an das, was ihm absolut unzugänglich bleiben muß. Wenn Barth
die Transzendenz Gottes und der göttlichen Offenbarung aller immanenti-
stischen und anthropomorphistischen Glaubenstheorie gegenüber so sehr
betont, wird ihm darin freilich jeder katholische Theologe durchaus
beistimmen. Niemals aber vermag er einzusehen, wie Barths übertriebener
Transzendentalismus im Ernst noch von objektiver und subjektiver
Möglichkeit göttlicher Offenbarung und menschlichen Glaubens an diese
Offenbarung sprechen darf Es ist eine für den katholischen Theologen gewiß
sehr schmerzliche Feststellung, zu der Fehrs Buch mit unerbittlicher Logik
führt : der gemeinsame Ausgangspunkt, die echt christliche Rückkehr zum
Wort Gottes wird von der dialektischen Offenbarungstheologie verunmög-
licht und in leeren Schein aufgelöst.

Damit würde sich eigentlich jede weitere Diskussion von selbst erübrigen.
Die katholische Theologie hätte bloß noch den Nachweis zu erbringen,
daß mit der Transzendenz Gottes eine Offenbarung Gottes an die Menschheit
sehr wohl vereinbar ist, die wirklich Gottes innerstes Sein und Leben
offenbart, d.h. erkenntnismäßig irgendwie zugänglich macht. Eine objektive
Auseinandersetzung mit der dialektischen Theologie darf aber nicht
übersehen, daß Barth trotz seines Offenbarungsbegriffes konstant an der
kategorischen Behauptung festhält, daß bestimmte Menschen in bestimmter
Situation das Wort Gottes erkennen können, ansonst nach Barths eigenem
Zugeständnisse das Wort Gottes ein « Phantasieprodukt » wäre. Aber
viel mehr als Gürtler, hat auch Fehr diesen Sachverhalt nicht übersehen.
In den beiden inhaltsreichen und wohl bedeutendsten Kapiteln 4 und 5 über

.« Offenbarung und Analogie » bzw. « Offenbarung und Glaube » hat er nun
freilich die verblüffende Feststellung zu machen, daß Barth sich wiederum
dem katholischen und besonders thomistischen Standpunkte außerordentlich

zu nähern scheint ; denn auch Barth scheint die Möglichkeit göttlicher
Offenbarung durch das Mittel menschlich-unvollkommener Worte sowohl
objektiv als auch subjektiv zu bejahen : objektiv durch ihren analogen oder
gleichnishaften Charakter, subjektiv durch eine von Gott dem Menschen
verliehene Fähigkeit, diese gleichnishafte Offenbarung zu verstehen und
gläubig anzunehmen. Wiederum jedoch stellt sich dieses scheinbare
Entgegenkommen als große Illusion dar. Alles löst sich bei näherem Zusehen
in dialektischen Schein auf, sodaß es wirklich bei der ersten grundlegenden



Literarische Besprechungen 337

Entscheidung bleibt, daß der Mensch in seiner sündigen Verkehrtheit alles
andere denn Gottes Wort zu hören vermag. Barths « analogia fidei » darf
wohl als der Gipfel seines theologischen Nominalismus angesprochen
werden. Ganz abgesehen von der exegetisch unhaltbaren Auslegung von
Rom. 12,6 bedeutet die analogia fidei nach Barth eine wirkliche Ähnlichkeit
und Entsprechung des Wortes Gottes mit Gottes transzendentem Sein
lediglich dann, wenn Gott an unserer Stelle und in uns sein eigenes Wort
spricht und hört. Das ist die ganze und einzige « Gleichnisfähigkeit » des
in geschöpflicher Gestalt zum Menschen kommenden Gotteswortes, und
damit erschöpft sich auch die ganze von Barth umsonst behauptete
« objektive » Möglichkeit göttlicher Offenbarung und menschlichen Glaubens.

Nicht viel besser steht es natürlich um die « subjektive » Möglichkeit

derselben. Gewiß betont Barth sehr richtig, daß der Mensch nur
in der Kraft Gottes das Offenbarungswort erkenne, daß er also dazu
keine Fähigkeit mitbringe, sondern sie erst empfange. Aber diese
gottgewirkte « Fähigkeit » ist alles andere denn eine reale Bereicherung menschlicher

Existenz und Erhöhung des menschlichen Seelenlebens, wie sie die
katholische Theologie versteht. Barth verabscheut nichts so sehr als eine
solche angebliche Vermenschlichung und Relativierung des alle geschöpfliche

Verkehrtheit und Sündhaftigkeit übersteigenden Gotteswortes. Ganz
der dialektischen « analogia fidei » entsprechend muß deshalb diese sogen.
Fähigkeit zur Erkenntnis des Wortes Gottes nach Barth nichts anderes
sein als jene rein aktualistische Möglichkeit und Wirklichkeit göttlicher
Offenbarung, von der schon genügend die Rede war : Menschen « können »

in Gottes Kraft das Offenbarungswort hören, insofern eben Gott selber
selbstverständlich die Möglichkeit besitzt, in ihnen und an ihrer Stelle das

von ihm gesprochene Wort auch zu hören und zu erkennen. Der Mensch
selber aber bleibt eben infolge seiner Sündhaftigkeit und Verderbtheit
absolut unfähig, die Glaubensanalogie in ihrem wahren Sinne zu erfassen.
Das ist der ganze Sinn oder besser gesagt die ganze Sinnlosigkeit der
Barth'schen Behauptung einer « objektiven » und « subjektiven » Möglichkeit

göttlicher Offenbarung an die Menschen. Das Hauptgewicht liegt
allerdings auf der dialektischen Lehre von der analogia fidei ; denn gerade
deshalb weil die Welthaftigkeit des Gotteswortes jede Entsprechung und
Ähnlichkeit mit Gottes Sein ausschließt, kann es auch keine subjektive
Möglichkeit geben, das reine Wort Gottes zu hören. Die Analogie ist
wirklich nicht nur die Schicksalsfrage der dialektischen Theologie, sondern
die der Theologie überhaupt, wie Fehr sehr richtig bemerkt (S. 68). Umso

unbegreiflicher muß uns deshalb die Verständnislosigkeit erscheinen, mit
der Fehrs Kritiker Prof. Nigg dieser alles entscheidenden Tatsache
gegenübersteht. Prof. Nigg meint, die Analogielehre sei « ein rein dogmatisches
Problem, das nur Theologenhirne interessiert und um dessentwillen es

natürlich nie zu jener das ganze Leben umfassenden Reformationsbewegung

des 16. Jahrunderts gekommen wäre» (Neue Zürcher Zeitung,
a.a.O.). Zugegeben, daß sich die historisch äußerst komplexe Gegebenheit
der abendländischen Glaubensspaltung nicht zur Gänze auf diese einfache
Formel zurückführen läßt Das anerkennt auch die neueste katholische

Divus Thomas. 22



338 Literarische Besprechungen

Kirchengeschichtsschreibung vollauf. Trotzdem ist und bleibt aber das
Tiefste und Entscheidendste an der Reformation die Trennung im Glauben,
die Preisgabe der christlich-traditionellen Glaubenssubstanz auf weite
Strecken hin. Und diese ist nicht zu erklären ohne den unheilvollen Einfluß

des theologischen Nominalismus auf die protestantische Theologie.
Dieser aber ist unvereinbar mit der echten analogia fidei. Darum dürfte
auch Barths theologischer Agnostizismus unüberwindlich bleiben, wenn er
nicht an dieser Wurzel angepackt wird. Das getan zu haben, ist zweifellos
Fehrs großes Verdienst

Entsprechend der zentralen Bedeutung des Problèmes der objektiven
und subjektiven Möglichkeit göttlicher Offenbarung und menschlichen
Glaubens sind Fehrs positive Darlegungen über die Glaubensanalogie und
das Lumen fidei (4. und 5. Kap.) von allergrößtem Werte. Fehr faßt die
thomistische Lehre kurz und klar zusammen, vielleicht nur zu kurz, als
daß sie in ihrem ganzen Gewichte und in ihrem tiefsten Sinne dem
protestantischen Gegner einleuchten könnte. Darauf dürfte es wohl
zurückzuführen sein, daß H. Gürtler (Der kleine Bund, a. a. O., 352) Fehrs
vergleichende Darstellung von Barth und Thomas von Aquin mit den Worten
abtun möchte : « An dieser Konfrontierung liegt uns nichts. Thomas von
Aquin lebte in einer andern Zeit als wir ». Dabei hat Gürtler aber
gänzlich übersehen, daß Fehr im Kapitel über die Glaubensanalogie teilweise
über Thomas von Aquin hinausgeht und im Sinne und Geiste der späteren
Thomistenschule, jedoch stets aus der Lehrsubstanz des Aquinaten das

Analogieproblem behandelt. Ohne mit Gürtler grundsätzlich
übereinstimmen zu können, müssen wir aber anderseits doch feststellen, daß Fehrs
sonst verdankenswerter Versuch einer solchen Gegenüberstellung
insbesondere in diesen beiden Kapiteln gewisser Schwierigkeiten nicht entbehrt.
Vor allem war die Problematik des hl. Thomas eine in manchem doch
recht verschiedene von der der heutigen Theologie. Fehr stellt gewiß ganz
richtig die Analogielehre des Thomismus zwischen die verfehlten Versuche
eines Barth und seines theologischen Gegenspielers Emil Brunner, über
dessen Lehre verschiedene Stellen vorliegenden Werkes sehr wertvolle
Aufschlüsse geben. Diesen beiden Theologen gegenüber galt es zu beweisen,
daß weder eine übernatürliche analogia fidei ohne natürliche analogia entis
möglich, noch auch die Glaubensanalogie einfach auf die analogia entis
reduzierbar ist. Barth dürfte aber keineswegs restlos überwunden sein mit
der bloßen Gegenüberstellung der beiden Analogien. Vielmehr ist die
innige Verbindung beider in der Glaubenserkenntnis ausschlaggebend.
Allerdings finden sich in Fehrs Buch verschiedene gute Ansätze dazu, und
zwar hauptsächlich im Kapitel über Offenbarung und Analogie. Vgl. dazu
insbesondere S. 68. Es fehlt aber eine klare und ausführliche Darstellung des

Verhältnisses von natürlicher und übernatürlicher Erkenntnis im Glaubens-
akte. Fehr hat freilich sehr richtig gesehen, daß die grundlegendste Erken ntnis
zur Lösung des ganzen Problèmes die Lehre vom Sein als dem Formalobjekte
des menschlichen Verstandes und die darauf beruhende Lehre von der Poten-
tia obedientialis ist. Wir vermissen aber eine genügende Auswertung dieser
Grundtatsache in der Darstellung der thomistischen Analogia fidei. Es ist



Literarische Besprechungen 339

schon richtig, wenn Fehr betont, daß die Glaubenserkenntnis zwischen
der natürlichen Gotteserkenntnis und der Visio beata steht, und ebenso

richtig ist, was er von der Analogie und dem Ursprung dieser Offenbarungserkenntnis

sagt. Es fehlt aber die Beantwortung der wohl entscheidendsten
Frage, warum bestimmte menschliche Begriffe, deren sich Gott in seiner
Offenbarung bedient, trotz der göttlichen Transzendenz und ungeachtet der
Verderbnis menschlicher Natur durch den Sündenfall imstande sind, Gottes
innerstes und ureigenstes Wesen sowohl wie dessen gnadenvolle Mitteilung
an die rationale Kreatur darzustellen. Das ist es ja gerade, was Barths
theologischer Agostizismus leugnet. Es genügt nicht, ihm einfach zu
antworten, daß diese Begriffe in den Glaubensformeln und -urteilen analog
sind, sondern warum sie es sind. Ebenso genügt es nicht, zu betonen, daß
diese Glaubensanalogien « non intelliguntur, sed solum creduntur ». Das
wird Barth, in seinem Sinne allerdings, ohne weiteres gerne zugeben. Viel
aufschlußreicher wäre für ihn der Satz des hl. Thomas : « fides non potest
universaliter praecedere intellectum : non enim posset homo assentire
credendo aliquibus propositis, nisi ea aliqualiter intelligeret » (II-II, q. 8,

a. 8 ad 2). Die Möglichkeit dieses intellectus fidei gründet aber in der
theologischen Analogie, und diese hat zur Voraussetzung die natürliche
Analogie aller jener Begriffe, die in den Glaubenssätzen enthalten sind.
Der letzte Grund aber, warum diese natürlichen Begriffe in der Synthese
des Glaubenssatzes zu einem höheren, übernatürlichen Sinngehalte erhoben
werden können, ist die Tatsache, daß sie Seinsvollkommenheiten darstellen,
die nicht notwendig auf das rein natürliche und kreatürliche Sein
beschränkt bleiben. Dies freilich ist aber nur möglich, insofern sie schon
rein natürlich gesehen, analoge Begriffe sind. Dabei ist allerdings sehr zu
betonen, daß dieser höhere Sinngehalt von der echten Theologie niemals
rational nachgewiesen werden kann, sondern daß lediglich ihre Nicht-
unmöglichkeit contra negantes aufweisbar ist, sonst wäre alles Theologisieren
letzten Endes reiner Rationalismus ; denn das ist ja das Eigentümliche der
Glaubenserkenntnis, daß sie zwar wirkliche menschliche Erkenntnis ist,
tief verwurzelt in der rein natürlichen Erkenntnis, daß sie aber zugleich
eine übernatürliche, gnadenvolle Erkenntnis ist, die als Urteilssynthese auf
keine natürliche Einsicht zurückführbar ist, sondern einzig unter dem

gnadenvollen Einflüsse Gottes auf den gläubigen Verstand zustandekommt.
Von hier aus wird die Notwendigkeit des Glaubenslichtes ohne weiteres
verständlich. Aus dem Gesagten ergibt sich aber, daß Barths Offenbarungsund

Glaubenstheologie letzten Endes nur durch eine Aufhellung der innigen
Zusammenhänge widerlegt werden kann, die im Glaubensakte zwischen dem
intellectus fidei und dem assensus fidei bestehen, und damit zwischen dem
darin enthaltenen natürlichen und übernatürlichen Erkennen. Das alles
läßt sich aber nicht aus einer bloßen Gegenüberstellung von Barth und
Thomas von Aquin gewinnen. Thomas von Aquin kennt diese neuere Problematik

noch nicht, und hat deshalb auch noch keine eigentliche Theorie
der analogia fidei und des intellectus fidei gegeben, obwohl allerdings eine
solche sich sehr wohl aus seiner Lehrsubstanz entwickeln läßt. Fehrs Buch
würde folglich durch eine bessere Berücksichtigung der thomistischen



340 Literarische Besprechungen

Intellectus-fidei-Lehre sehr viel gewonnen haben, stellt aber trotz dieser
gemachten Einwände eine ganz hervorragende Leistung dar, die nicht
genug zum ernsten Studium empfohlen werden kann. Vielmehr aber als der
protestantische Leser dürfte der katholische Theologe reichsten Gewinn
daraus ziehen ; denn der wertvollste Teil dieser Arbeit ist zweifellos die
Darstellung und mustergültige Widerlegung der besonders uns Katholiken

schwerverständlichen dialektischen Offenbarungstheologie.

Rom. P. Paul Wyser O. P.

Heiler : Unser Glaube an den Auferstandenen. — Freiburg i. Br.,
Herder. 1937. 105 SS.

Wenn je, so ist für unsere Tage, in denen die christliche Religion von
so vielen Seiten als überlebt behandelt wird, die Forderung zeitgemäß,
daß der Christ von seinem Glauben auch Rechenschaft zu geben verstehe.
Als bündigste und augenscheinlichste Beglaubigung seiner Offenbarung
hat aber der Herr selber seine Auferstehung dem Unglauben entgegengestellt.

Darum unternimmt es der Verfasser dieses kleinen Werkes, von
der Tatsache der Auferstehung Christi eine solche geschichtsmethodische
Darstellung zu geben, daß auch der Laie ein eigenes und ganz sicheres
Urteil — « eine wünschenswerte Köstlichkeit für jeden Menschen » —
sich bilden kann.

Eine erste These weist die Zuverlässigkeit der historischen Quellen
dieses Beweisganges der aus Predigt und Katechese der Apostel und Jünger
Christi erwachsenen Schriften des Neuen Testamentes nach. Die Bemerkung

(S. 8) über den « ersten und zweiten Titusbrief » ist offenbar eine

Zerstreuung des gelehrten Verfassers. Die zweite Thesis zeigt, rückwärtsschreitend

vom Jahre 58 n. Chr. (I. Kor. 15, 1-11) bis zur Pfingstpredigt
des hl. Petrus (Apg. 2, 14-36), ja bis zur Wahl des Apostels Mathias
(Apg. 1, 23), wie die Apostel gerade die Bezeugung der Auferstehung Christi
als eine Hauptaufgabe ihres Apostelamtes betrachteten. Die dritte Thesis
zeigt, wie die Auferstehungsberichte der vier Evangelisten, trotz oder
vielmehr gerade wegen ihrer Verschiedenheit in Nebenumständen, die jeder
nach dem besondern Zweck seines Evangeliums auswählt, ein widerspruchloses

und vollgültiges Zeugnis für die Tatsache der leiblichen Auferstehung
Christi darbieten. Als Gesamtergebnis wird schließlich festgestellt, daß

gegen die Tatsache der Auferstehung Christi kein vernünftiger Zweifel
bestehen kann, weder von Seiten der Mythen- noch der Scheintod- noch
der Betrugs- noch der Halluzinationshypothese. « Christus ist wahrhaft
von den Toten auferstanden ».

Reiche und gute Literatur über die einschlägigen Fragen ist am
Schluß angegeben für solche, die weitere Ausführungen wünschen. Für
die selbständige Urteilsbildung über das Wesentliche ist das Werklein
Heilers sehr geeignet.

Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.



Literarische Besprechungen 341

Cardinal Lépicier: Le Miracle. Sa nature, ses lois, ses rapports avec
l'ordre surnaturel. Paris, Desclée De Brouwer. 574 pp.

Das vorliegende philosophisch-theologische Werk über das Wunder
ist die von Charles Grolleau gefertigte Übersetzung der vom Verfasser
revidierten und vermehrten dritten italienischen Ausgabe des Werkes.

Mit großer Vollständigkeit werden von dem hohen Verfasser die
zahlreichen Fragen behandelt, welche vor dem menschlichen Geiste auftauchen
bei einem Gegenstand, der von so großer Bedeutung ist für das Verhältnis
des Menschen zu Gott. Gründliche Darlegungen über Vorsehung und
Weltordnung, göttliches und geschöpfliches Wirken bereiten vor auf die Fragen
nach der Möglichkeit, dem Zweck, dem Wesen des Wunders. Aus der
Wesensbestimmung ergeben sich sodann wieder verschiedene interessante
Fragen. Sind die Menschwerdung und die Transsubstantiation Wunder
Dies wird bejaht. Welche Wunder schließt die Eucharistie in sich Ist
die Schöpfung, die Rechtfertigung, die Offenbarung, die selige Anschauung
Gottes ein wahres Wunder Ist die Wiederherstellung der Gesundheit, die
zuweilen aus der letzten Ölung erfolgt, als ein Wunder zu bezeichnen und
in welchen Fällen Da Gott allein, nicht aber den Engeln die Wundermacht

zusteht, die Engel aber doch Wirkungen hervorbringen können, die
die stofflichen Naturkräfte übersteigen, da sie überdies in der Hand Gottes
werkzeugliche Ursachen von Wundern sein können, so erheben sich neue
Fragen nach den innern und äußeren Kriterien zur Unterscheidung der
wahren von den falschen Wundern. Die drei letzten Kapitel handeln vom
Gottmenschen und seinen Wundertaten und vom apologetischen Werte
derselben. Es wird beim letzten Punkt gut darauf hingewiesen, daß die
Mannigfaltigkeit der Wunder, die Jesus Christus auf allen Gebieten mit
eigener Machtvollkommenheit wirkte, ihn sicher und klar als wahren Gott
und Herrn der ganzen Schöpfung erweisen. Gerne hätte man hier auch
den Hinweis darauf gesehen, daß Jesus durch seine göttlichen Taten
zweifellos das Zeugnis bestätigt hat, das er von sich selbst abgelegt und
durch das er als Sohn Gottes und wahren Gott sich bekannte. Auf dieses

Selbstzeugnis Christi überzeugend hinzuweisen, ist von Wichtigkeit gegenüber

dem Rationalismus, der in einzelnen Vertretern, z. B. Harnack,
behauptete, Christus habe sich selbst keine göttliche Würde beigelegt,
die Seele und Gott sei der einzige wesentliche Inhalt seiner Predigt.

Die Darstellung all der genannten Fragen vereinigt in hohem Grade
Klarheit und gediegene Gründlichkeit, so daß das Werk nicht bloß
Theologen, sondern auch ernst denkenden Laien sehr dienen kann zur
Erlangung einer tieferen Einsicht in die Gründe der Glaubwürdigkeit und
der Glaubenspflicht gegenüber der christlichen Offenbarung. Besonders
vertrauenerweckend ist das Werk durch die Hochschätzung des Verfassers
für die Lehre des Aquinaten und durch die Treue gegen seine Prinzipien,
auf die immer und immer wieder aufgebaut wird.

Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.



342 Literarische Besprechungen

Dogmatlk.
0. Karrer : Gebet. Vorsehung. Wunder. Ein Gespräch. — Luzern,

Räber. 1941. 160 SS.

Der Verfasser dieses Werkes macht es sich zur Aufgabe, auf
Mißbräuche des Bittgebetes bei den Gläubigen aufmerksam zu machen und
sie energisch zu bekämpfen. Es geht darum, das Bittgebet « an den ihm
zukommenden Platz zu erinnern ; denn immer versucht es, mit viel Geschrei
und Ellenbogenmethoden daraus hervorzubrechen, um sich auf dem Altar
der Gottesverehrung breit zu machen » (Vorw. S. 10).

Bei der angewandten Gesprächsform ist einem Redaktor Steinmann
die undankbare Aufgabe zugewiesen, die falschen Ansichten vorzubringen,
die Karrer als «Onkel Paul», eifrig unterstützt von Professor Jürg Vonar
und dessen gelehrter Frau Elisabeth, widerlegen will und natürlich
siegreich widerlegt. Ist es diese Gesprächsform oder die Eigentümlichkeit
Karrers, an einer Stelle etwas zu bejahen, was man an einer anderen Stelle
wieder überlaut verneint glaubt, daß man nicht leicht herausfindet, was
endgültig und positiv über die im Titel genannten, für das religiöse Leben
so wichtigen Themata gelehrt werden will

Klar treten als immer wieder bekämpfte Mißbräuche hervor das Gebet
mit der Meinung, Gottes ewigen Plan der Vorsehung abzuändern, auf Gott
selbst einen Einfluß auszuüben, sogar einen magischen Einfluß, ihn, den

unbeweglichen Beweger, zu bewegen ; sodann das ichsüchtige Gebet, das

Instinktgebet um Irdisches rein um des Irdischen willen, mit dem Anspruch,
Gott zum gefügigen Handlanger seiner Wünsche zu machen. In der
Verurteilung solchen Gebetes verdient der Verfasser ohne Zweifel unsere
Zustimmung. Es ist anzuerkennen, daß er dabei ganz beherzigenswerte
Gedanken ausgesprochen hat. Unangenehm berührt aber dabei einmal,
daß der Verfasser zu sehr verallgemeinert und besonders, daß er die Schuld
an den Mißbräuchen auf die « landläufige religiöse Erziehung », auf die
im religiösen Unterricht überkommenen « Vorstellungen von der Wirkungsweise

des Bittgebetes und der göttlichen Vorsehung» zurückführt (S. 20).
Ein Blick in den Katechismus, der doch die Grundlage des religiösen
Volksunterrichtes bildet, hätte von diesem unberechtigten Vorwurf abhalten
sollen. Wer andächtig, demütig, vertrauensvoll, beharrlich im Namen Jesu
betet, wie der Katechismus lehrt, will Gott nicht zum Handlanger
selbstsüchtiger Wünsche herabwürdigen, sondern ihn als seinen unumschränkten
Herrn ehren und anerkennen.

Ist der Christ auch zu billigen und aufzumuntern, wenn er ein solches
Gebet um zeitliche Güter verrichtet, die ihm als nötig erscheinen für seine

Lebensaufgaben Erlauben will es Karrer im Hinblick auf Lukas 22, 42.

Aber alsogleich fährt er wieder los : « Jenes aber, die vordringliche, irdische
Gesinnung, wird man nicht noch ermuntern sollen, sich auszuleben usw. »

(S. 87). Aber wer verlangt denn das Die Frage geht einzig auf das fromme
Gebet. Ist das Volk zu frommem Gebet um Zeitliches anzuleiten, als zu
etwas echt Christlichem Da bleibt Karrer beim bloßen : « Solches Gebet
ist erlaubt ». Dann aber wird es bezeichnet als « Gebet der Kindheitsstufen



Literarische Besprechungen 343

des naiven Habenwollens », der « primitiven Stufe ». Er will nicht, daß
das christliche Volk aufgemuntert werde, in all seinen Nöten sich an Gottes
Güte zu wenden. « Wenn wir's dazu noch eigens ermuntern, unterstützen
wir praktisch « das Fleisch », wie der Apostel es nennt : die Ichbegierde
des natürlichen Menschen » (S. 84). Die Meinungen der kirchlichen Lehrer
seien verschieden. « Da sind solche, die mit Thomas dem irdischen
Bittgebet eine bescheidene Stelle wahren möchten » (S. 89). Andere nicht.
Die Berufung auf die liturgischen Gebete der Kirche um Frieden, Regen
usw. wird abgelehnt durch spiritualistische Interpretation derselben. Ihr
Sinn lasse sich grundsätzlich so umschreiben : « Wir haben von Natur aus
diese und jene Wünsche — Du weißt es, Vater, und wirst uns immer das

geben, was in Deinem göttlichen Sinne gut ist. Gib uns die Haltung, daß

wir zu unserem Heil empfangen, was Du uns geben willst, und zu unserem
Heil entbehren, was Du uns nicht geben willst ». « Das scheint mir in der
Tat der einzig mögliche christliche Sinn der irdischen Gebete zu sein »,

läßt Onkel Paul sich durch Prof. Jürg bestätigen. S. 21 bestimmt Onkel Paul
den Sinn des Bittgebetes als « Handeln und Leiden », « will sagen religiös
beseelte Selbsthilfe (soweit möglich) und religiös beseelte Gelassenheit (wo
man nichts ändern kann). Dafür, glaube ich, hat das Bittgebet Sinn ».

Diese Einschätzung auch des frommen Gebetes um zeitliche Gaben
und Hilfen Gottes läßt sich theologisch nicht rechtfertigen. Die Brotbitte
im Vater unser ist ein Auftrag des Heilandes selbst (Mt. 6, 11) : « So sollt
ihr beten », um das Reich Gottes vor allem, aber auch für das bescheidene
irdische Bedürfnis. Der Katechismus drückt dieallgem eine Überzeugung
der Kirche aller Jahrhunderte aus : «Wir bitten in der vierten Bitte, daß
Gott uns geben wolle, was wir täglich für Leib und Seele nötig haben ».

Die rein spiritualistischen Umdeutungen der kirchlichen Gebete um den
Frieden, um Regen und Sonnenschein usw. sind nicht ernst zu nehmen.
Die Auffassung der Kirche vom rechten Gebete ums Zeitliche kann, wem
es um das « sentire cum Ecclesia » zu tun ist, sehr wohl entnehmen dem
römischen Katechismus (P. IV. c. XIII. n. 8 ss.), den die Kirche den
Pfarrern als Anleitung zur religiösen Belehrung des Volkes in die Hand
gibt. «Jene sind keineswegs zu hören», sagt er unter anderem (n. 9),
« die sagen, Christen dürften Gott nicht um die irdischen Güter dieses

Lebens bitten. Denn diesem Irrtume stehen entgegen, — außer der
einstimmigen Überzeugung der Väter —, sehr viele Beispiele sowohl des

Alten als des Neuen Testamentes ». Karrer liest die Väter anders. Aber
es dürfte nicht schwer sein, nachzuweisen, daß die Verfasser des römischen
Katechismus besser gelesen haben als er. Sie distinguierten : Das fromme
Gebet um Zeitliches ist gut ; das Gebet um Ewiges ist besser. So hätte
Karrer, in Anwendung der von ihm zu Unrecht verspotteten Disputierkunst,

auch tun sollen. Leider tut er es nicht. Wie er die hl. Väter gegen
ihren Sinn einseitig verwertet, davon nur ein Beispiel. Vom hl. Augustin
zitiert er mehrere Stellen, in denen der Heilige zum Gebet um Geistiges
aufmuntert, und schließt dann : « Man sieht, von einer Ermunterung zum
irdischen Bittgebet ist der Heilige weit entfernt » (S. 92). Wahr ist dagegen,
daß der Heilige auch zum irdischen, freilich auch zu noch eifrigerm himm-



344 Literarische Besprechungen

lischen Gebete aufgemuntert hat. So sagt er z. B. (Enar. in Ps. 62 n. 7) :

« Des guten und gläubigen Christen Fleisch dürstet auch schon in diesem
Leben nach Gott : denn wenn er für seinen Leib Brot braucht, wenn er
Wasser braucht, wenn er Wein braucht, wenn er Geld braucht, wenn er
ein Zugtier braucht für die Bedürfnisse seines Leibes, so muß er all das

von Gott erbeten, nicht von den Dämonen und Götzen oder irgend welchen
Mächten dieser Welt ». Sehr schön drückt er das Verhältnis vom zeitlichen
zum geistlichen Gebet aus in Sermo 80, n. 7 : « lila bénéficia sempiterna
tota aviditate postulemus, ilia bona tota intentione quaeramus, illa bona
securi petamus Temporalia ista aliquando prosunt, aliquando obsunt
Ac per hoc, Fratres, petamus et ista temporalia moderate, securi, quia si
accipimus, ille dat, qui novit, quid nobis expediat ». Dieses : sempiterna
bona tota aviditate postulemus, temporalia ista moderate petamus hat
doch wohl den gleichen Sinn wie das : spiritualia sunt quaerenda principa-
liter, temporalia secundario des hl. Thomas (II-II q. 83 a. 6). Es ist also
zum mindesten irreführend, wenn Karrer den hl. Thomas (S. 89 ff.) und
den hl. Augustin in bezug auf die Einschätzung des irdischen Bittgebetes
als Vertreter gegenteiliger Lehren anführt. Ihre Ansicht ist die gleiche
und darf wohl als sententia communis der Väterzeit, der Scholastik und der
modernen Vertreter der katholischen Moralwissenschaft bezeichnet werden.

Der Warnung vor Empfehlung des zeitlichen Bittgebetes gibt Karrcr
auch Folge durch das, was er über den Nutzen dieses Gebetes sagt. Es
nützt mannigfach durch die subjektive Seelenstimmung, die innere
Aufrichtung und Ermutigung, der Betende wird ein theopathisch-telepathisch
vermittelnder Sender göttlicher Liebesstrahlungen (S. 44 f.), was auch auf
unser Leibliches wirken kann. Aber darf man auch hoffen, durch frommes
Gebet jenes irdische Gut von Gott zu erlangen, um das man bittet Die
seit der Väterzeit in der Kirche übliche Lehre bejaht es unbedenklich.
« Denn indem der Herr uns ermahnt, um Brot zu bitten, verspricht er,
daß er es denen, die in rechter Weise bitten, reichlich geben wolle » (Catech.
Rom. 1. c. n. 7). Erhalten wir es nicht, so deshalb, weil es uns nicht zum
Heile wäre : « Petisti, non est tibi datum, quod petebas Crede Patri,
qui, si tibi expediret, daret tibi » (S. Aug. Serm. 80, n. 7). Karrer ist nicht
so zuversichtlich. Die unabänderlichen Gesetze der Naturkräfte und der
Massenpsychologie bereiten ihm Schwierigkeit. Es leuchtet ihm zwar ein,
daß Gottes ewiger Plan das Gebet und dessen Erhörung vorherbestimmt
haben könnte. « Aber wenn dies der Wirklichkeit nicht entspricht — nur
einer kindlichen Vorstellung —, wie soll es von Gott als wirklich gesehen
sein ?» (S. 51). So muß denn nach Karrer auch das Gebet z. B. zur
Bestimmung des Wetters schlechterdings wegfallen (S. 52). Der Ausnahmefall

eines Wunders wird zwar offengelassen : « nur weiß ich keinen Fall,
wo ein Naturwunder zur Erfüllung irdischer Wünsche geschehen würde »

(ib.). Auf die vielen Votivtafeln für Gebetserhörung hingewiesen, « Maria
hat geholfen » u. s. f. (S. 97), stellt er sie einfach und uneingeschränkt auf
die gleiche Stufe mit den « vieltausend Heiligtümern mit Millionen von
Votivgeschenken in allen Völkern und zu allen Zeiten », eine Gleichstellung
also des Gebetes zur Gottesmutter etwa mit dem zur Magna Diana Ehpe-



Literarische Besprechungen 345

siorum (Apostelg. 19). Bei einem Autor, der sich gesendet glaubt (S. 149),
die Gebetsauffassungen des katholischen Volkes zu läutern, gewiß eine
unerwartete Theorie Davon abgesehen scheint « Onkel Paul » trotz eines
Anlaufes S. 51 nicht zur klaren Unterscheidung einer Gebetserhörung und
eines Wunders gekommen zu sein. Eine Bitte um gutes Wetter scheint ihm
gleichbedeutend mit einer Bitte um ein Wunder. Das ist nicht richtig.
Wenn Gott ein frommes Gebet um Zeitliches, zu dem er ja selbst anregt,
erhört, kann er schon von Ewigkeit her die Naturkräfte zu dieser Wirkung
hingeordnet haben, wie schon der hl. Augustinus sagt : « Preces valent ad
ea impetranda, quae (Deus) se precantibus concessurum esse praescivit »

(De Civit. Dei V. c. 10). Nur wenn er nicht durch die Naturkräfte, sondern
unmittelbar durch seine Allmacht eingreift, wirkt er ein Wunder.

Übrigens ist auch Karrers Lehre über das Gebet um Wunder in
zeitlichen Nöten nicht haltbar. Die Möglichkeit der Wunder gibt er zwar zu,
ihr tatsächliches Vorkommen scheint er aber möglichst auf das Leben Jesu
und der Apostel einschränken zu wollen, auf « ausnehmend große und
wichtige, seinem Heilsplan vorbehaltene göttliche Ziele » (S. 116).
Prof. Jürg sieht vom Standpunkt des Glaubens nicht, « wie man mit
frommem Sinn ein Wunder Gottes erbitten kann zur Erfüllung noch so

großer irdischer Anliegen, wenn die Erfüllung ohne Wunder nicht möglich
scheint ». Karrer, d. h. Onkel Paul bestätigt es : « Mir geht es auch so »

(S. 122). Er will frommen Christen, die so beten oder andere dazu
aufmuntern, nicht gerade ein Anathem anhängen, aber « es ziemte sich nicht
— nach unserer Meinung» (S. 122). Auch hier ist es ja wahr, daß man
nicht wegen Nichtigkeiten « Gott gewissermaßen auf die Probe zu stellen »

sich erlauben darf. Die katholische Moral nennt das « Gott versuchen ».

Aber sie ist weit entfernt davon, alles Gebet um Wunder zur Abwendung
großer irdischer, auch privater Not als minderwertig zu verdächtigen.
Auch vollkommene Christen können in eigener oder fremder geistlicher
oder zeitlicher Not, wo alle Menschenhilfe versagt, Gott um Wunder
anflehen. « Sancti suis preeibus miracula facientes, ex aliqua necessitate vel
utilitate moventur ad petendum divinae potestatis effectus » (S. Thom.
Summa th. II-II 97, 1 ad 2). Daß der hl. Augustin durchaus der gleichen
Uberzeugung war, geht mit aller wünschenswerten Klarheit hervor aus
den vielen Wunderberichten aus seiner Zeit und Umgebung in seinem
« Gottesstaat », Bd. 22, Kap. 8. Und hat in der Tat in der heutigen
Menschheit die innere religiöse Erfahrung so tiefe Wurzel gefaßt, wie
Karrer zu glaubn scheint (S. 128), daß die Verheißung Christi (Mark. 16, 17 f.)
als nicht mehr wirksam angesehen werden muß zur Bestärkung im Glauben

Zur Frage über die Frucht des Bittgebetes hat auch eine gewisse

Beziehung die Frage nach dessen Verdienstlichkeit. Karrer findet da zu
tadeln über eine weitverbreitete Einstellung des « Rechnens », « der geistigen
Lohnsucht für das Verdienst des Betens überhaupt» (S. 56). Sehr

beachtenswert nennt er eine Ausführung J. Pascher's, der es merkwürdig
findet, daß manche Christen vom Bittgebet nicht nur die Erfüllung ihrer
Wünsche, sondern überdies noch einen himmlischen Lohn erwarten. In
dieser Religiosität sei « etwas verlagert, ja geradezu auf den Kopf gestellt ».



346 Literarische Besprechungen

Auch hier ist der schlichte fromme Sinn der Gläubigen besser in
Ubereinstimmung mit der katholischen Lehre als Karrer. Denn frommes Gebet
ist, wie Fasten und Almosengeben, ein gutes Werk und gute Werke der
Gerechten verdienen nach dem Konzil von Trient das ewige Leben (cf. Denz.
809. 834. 836). Und der hl. Thomas schreibt: «Oratio praeter effectum
spiritualis consolationis, quam praesentialiter affert, duplicem habet virtu-
tem respectu futuri effectus, scilicet virtutem merendi et virtutem impe-
trandi » (Summa th. II-II 83. 15c).

Aus all dem Gesagten ergibt sich, daß Karrers Buch nicht ohne große
Einschränkung empfohlen werden kann ; denn in einer Zeit unerhörter
irdischer Bedrängnisse, in denen die Gläubigen nach dem römischen
Katechismus (P. IV. c. 13 n. 1) und nach der Mahnung des Papstes sich

gezwungen sehen sollen, « zum himmlischen Vater zu gehen und von ihm
die irdischen und himmlischen Güter flehentlich zu erbitten », bringt es

durch Mangel an theologischer Genauigkeit und durch Übertreibung nach
der einen und durch Verkleinerung nach der andern Seite hin Verwirrung
in die Seele und ist eher geeignet zu entmutigen als zum Gebet und
Vertrauen auf Gott anzuregen.

Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

A. Stolz O. S; B. : Manuale Theologiae dogmaticae. Fase. VII : De
Ecclesia. Fase. IV : Anthropologia theologica. — Friburgi Brisg., Herder.
1939/40. 60 ; vn-198 pp.

Dem ersten Traktat dieses neuen Handbuches der Dogmatik, der von
der heiligsten Dreifaltigkeit handelte und in dieser Zeitschrift Jahrg. 1940,
S. 495 ff. besprochen worden ist, ließ der rührige Professor des päpstlichen
Benediktinerkollegiums St. Anselmo seither zwei weitere Traktate folgen :

De Ecclesia und Anthropologia theologica.
1. Uber die im Traktat De Ecclesia einzuschlagende Methode bestehen

heute zu mannigfaltige Ansichten, als daß man es einem Autor verübeln
dürfte, wenn er Wege geht, die man selber nicht für die geeignetsten hält.
Aus der Mannigfaltigkeit der Versuche mag sich schließlich das annähernd
Vollkommene entwickeln. Im vorliegenden Werk ist der dogmatische
Traktat über die Kirche gewissermaßen als Ergänzung des apologetischen
behandelt. Die wichtigsten Dogmen z. B. über die Stiftung der Kirche,
ihre Verfassung und Gewalten, über den Primat und seine Prärogativen
werden als in der Apologetik erklärt und bewiesen vorausgesetzt. So bleibt
Raum zur Behandlung von verschiedenen Problemen aus älterer und
namentlich neuerer Zeit. Sie werden abgehandelt in fünf Abschnitten,
entsprechend der Entwicklung, die die Lehre von der Kirche im Bewußtsein

der Gläubigen aufzeige : 1. Das Reich Gottes und die Kirche Christi ;

2. Von der Natur der Kirche ; 3. Von den Gliedern und der Hierarchie
der Kirche ; 4. Die Kirche als die Lehrerin des Glaubens ; 5. Die Kirche
als Gottesstaat.

Daß die wesentlichsten Dogmen eines dogmatischen Traktates von
der Kirche der Apologetik zugewiesen sind, ist unseres Erachtens ein Nach-



Literarische Besprechungen 347

teil ; denn dort werden sie laut Einleitung (S. 2) nur historisch, nicht
dogmatisch bewiesen. Die dogmatische Darlegung, Erklärung und
Beweisführung aus Offenbarung und Lehramt fällt also aus, ein systematischer
Traktat von der Kirche liegt nicht mehr vor. Freilich würde diese
Aussetzung als unbegründet erscheinen, wenn die Apologetik als dogmatischer
Traktat behandelt würde, wie Garrigou-Lagrange u. A. tun. Aber P. Stolz
scheint in der Einleitung (S. 1) diese Auffassung nicht zu teilen.

Das geäußerte Bedenken hindert nicht, anzuerkennen, daß das
vorliegende Werk reiche Belehrung bietet durch dankenswerte Einführung
in viele moderne Probleme der Dogmengeschichte und durch selbständige
Auffassung und Behandlung kontroverser Fragen. Gerade die große Beachtung,

die der Verfasser dogmengeschichtlichen Neuerscheinungen und
neuen Auffassungen entgegenbringt, bilden einen hervorragenden Zug des
Werkes. Freilich sind gerade auf diesem Gebiete die Ergebnisse nicht
immer so, daß sie zur Zustimmung nötigen würden. So erscheint, um ein
Beispiel anzuführen, dem Rez. der eschatologische Charakter des Messias-
reiches im A. T. (S. 6 f.) so dargestellt, daß die weltlichen, politischen
Messiashoffnungen der Juden zur Zeit Christi wie gerechtfertigt sich erweisen.
Ist nicht der übernationale und geistige Charakter des Messiasreiches im
A. T. ebenso ausgesprochen, wie er in der Kirche Christi verwirklicht
worden ist

2. Große Originalität zeigt auch der vierte Traktat : Anthropologia
theologica. Er faßt in vier Teilen die ganze dogmatische Lehre über den
Menschen zusammen und kehrt so in etwa wieder zur Ordnung zurück,
wie wir sie beim Lombarden und seinen Kommentatoren finden. So

handelt der erste Teil von der Erschaffung des Menschen, seinem Paradiesesstand,

der Tatsache und den Folgen des Sündenfalles nach dem Berichte
der Genesis ; der zweite Teil von der entwickelteren Lehre über den Zustand
der ursprünglichen Gerechtigkeit und die Tatsache und die Natur der
Erbsünde ; der dritte Teil von der Gnade, ihrer Notwendigkeit und ihrem
Verhältnis zum freien Willen und von der Prädestination ; der vierte Teil
von der Rechtfertigung und vom Verdienste.

Die Form der Darstellung ist auch in diesem Traktate weithin
dogmengeschichtlich und entgeht so der Gefahr der Einförmigkeit und Trockenheit
und bietet viele neue und interessante Gesichtspunkte. Die Beweisführung
aus der Heiligen Schrift und den Vätern ist gewöhnlich kurz gehalten,
die Spekulation nimmt im allgemeinen einen bescheidenen Raum ein. Auf
die Entscheidungen des kirchlichen Lehramtes wird sorgfältig verwiesen,
freilich oft nur mit Angabe der Nummer bei Denzinger. Der Verfasser
hält es für methodisch falsch, die kirchlichen Lehrentscheidungen als

Angelpunkte eines theologischen Traktates zu behandeln, da die gegen
Häresien nötig gewordenen Entscheidungen nicht notwendig den Angelpunkt

der überlieferten Lehre bilden. Immerhin dürfte es doch richtiger
sein, da, wo der in Schrift und Tradition gebotene Offenbarungsinhalt von
der Kirche definiert ist, diese Definition sichtbar in den Vordergrund zu
stellen und nicht bloß nachträglich als Bestätigung dessen anzuführen,
was der einzelne Dogmatiker als Lehrüberlieferung nachgewiesen zu haben



348 Literarische Besprechungen

glaubt. Denn die Dogmatik ist doch die Wissenschaft von der von der
Kirche dargebotenen Offenbarung.

Einen namhaften Raum beansprucht bei verschiedenen Lehrpunkten
die Gegenüberstellung der Anthropologia Ecclesiae antiquae und der
Doctrina Scholae (über den Urständ, S. 48 ff. ; über die Sanctificatio,
S. 66 ff. ; participatio et imago Dei, S. 69 ff. usw.). Es ist aber aus der
Darstellung oft nicht leicht, einen klaren Begriff von dem zu bekommen,
was die « alte Kirche » gelehrt haben soll. Würde da nicht die Unterscheidung
zwischen einer vorwissenschaftlichen und strengwissenschaftlichen Theologie,
wie P. Horvâth in dieser Zeitschrift (1941 S. 36 ff.) sie so treffend dargelegt
hat, viel Licht bringen Wenn das Zurückgreifen auf die alte Kirche
so weit geht, mit dem hl. Irenaus das Paradies der Stammeltern als jetzt
noch bestehenden Ort zu vermuten, an dem die Seelen der Gerechten bis
zum Weltende sich aufhalten (S. 68 f.), so ist doch wohl dem in chiliastischen
Ideen befangenen Vater für diese Frage zu viel Autorität beigemessen.
Vgl. Denz. 530.

Innerhalb der verschiedenen scholastischen Richtungen vertritt der
Verfasser im ganzen den Standpunkt des hl. Thomas, namentlich in den
Fragen der Prädestination, der Wirksamkeit der Gnade und ihres
Verhältnisses zum freien Willen. Er wahrt sich aber eine große Freiheit in
der Auslegung der Worte des Aquinaten und scheut sich nicht, gegebenenfalls

auch von der sententia communior der strengeren Thomistenschule
abzuweichen. Das ist natürlich sein gutes Recht und kann, wenn es mit
so ernster Begründung geschieht, wie z. B. in der Frage des natürlichen
Verlangens des Menschen nach der Anschauung Gottes und dessen Beweiskraft

für die natürliche Erkennbarkeit der inneren Möglichkeit der visio Dei
(S. 23-39), nur anregend wirken. P. Stolz vertritt da mit verschiedenen
neueren Theologen die These : « Exhoc naturali desiderio stricte probatur
possibilitas visionis » (S. 30). Er glaubt damit die Lehre des hl. Thomas
(S. Th. I q. 12 a. 1 c ; C. G. III c. 50; Comp, theol. 104) zu vertreten.
Doch scheint dem Rez. in dieser Frage die sententia communior immer
noch die probabilior zu sein.

Zum Schluß darf wohl gesagt werden, daß die vorliegende anthropologia

theologica durch die Selbständigkeit, den Reichtum des Inhaltes
und die Gewandtheit der Darstellung einen ehrenvollen Platz unter den
neueren dogmatischen Werken beanspruchen darf und dem Interesse der
Theologen bestens empfohlen werden kann.

Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

P. Renaudin O.S.B.: La théologie de saint Cyrille d'Alexandrie d'après
saint Thomas d'Aquin. — Tongerlo (Belgique), Imprimerie St-Norbert. 77 pp.

P. Renaudin O. S. B. : Assumptio B. Mariae Virginis Matris Dei.
Disquisitio theologica. — Taurini. Marietti. 1933. vlll-184 pp.

1. Der greise ehemalige Abt von St-Maure-sur-Loire und St-Maurice
de Clervaux läßt sich durch die Erblindung, die ihn heimgesucht hat, von



Literarische Besprechungen 349

der eifrigen Beschäftigung mit der heiligen Wissenschaft nicht abhalten.
Seine Verehrung für den hl. Thomas führte ihn zu vorliegender
Untersuchung über das Verhältnis des Aquinaten zu dem ihm geistesverwandten
großen Patriarchen Cyrill von Alexandrien. Nach einem kurzen Überblick
über die Werke des hl. Cyrill und die Beachtung, die ihnen im Laufe der
Jahrhunderte in der abendländischen Theologie zuteil geworden ist, finden
besonders folgende Probleme Berücksichtigung : der Begriff des Ausganges
in der Heiligsten Dreifaltigkeit, der Ausgang des Sohnes und die göttliche

Natur, die Person des Heiligen Geistes, das Geheimnis der
Menschwerdung, die Vollgewalt des Papstes. In allen diesen Fragen stimmt
Thomas in seinen zum Vergleich herangezogenen Werken dem hl. Kirchenvater

bei. Freilich weiß er, daß bezüglich des Primates der hl. Thomas
auf unzuverlässiges Material angewiesen war, auf Grund dessen er dem
hl. Cyrill in guter Treue eine fortgeschrittenere Lehre über den Primat
zutraute, als sie in der Ostkirche damals zu finden war. Die Untersuchung
erstreckt sich auf folgende Werke des hl. Thomas : auf die Summa Theologica,
die Summa contra Gentiles, contra errores Graecorum, contra impugnantes
Dei cultum et religionem, contra retrahentes homines a religionis ingressu,
in IV. libros Sententiarum. Vielleicht wären ja auch noch in andern
Werken des Aquinaten Hinweise auf den hl. Cyrill zu finden. Aber was
der sorgfältige Fleiß Don Renaudins nachgewiesen hat, genügt, um uns
zu zeigen, daß der hl. Thomas den hl. Cyrill besser gekannt und höher
geschätzt hat als irgend einer der andern großen Scholastiker. So findet
sich z. B. in den 10 Bänden des neben Thomas größten unter ihnen, des
hl. Bonaventura, eine einzige Berufung auf den hl. Cyrill über das Hervorgehen

des Heiligen Geistes aus dem Vater und dem Sohne. Zudem besteht
diese Berufung nur in einem Hinweis auf ein Cyrillzitat beim Lombarden.
(In I. S. dist. XI a. un. q. 1 ad 6.) Besondere Anerkennung verdient der
Verfasser auch für den Nachweis der Ausgaben des hl. Cyrill, soweit sie
ihm zugänglich waren, wie überhaupt für die Exaktheit seiner Arbeit.

2. Vom gleichen hochwürdigsten Verfasser ist schon vor mehreren
Jahren ein interessantes Werk über die leibliche Himmelfahrt Mariä
erschienen, das es sehr verdient, trotz unliebsamer Verspätung auch weiteren
Kreisen bekannt gemacht zu werden. Es ist in der Hauptsache eine
eingehende Zusammenfassung der Beweise aus der Überlieferung und der
Heiligen Schrift für die leibliche Aufnahme der Gottesmutter in den
Himmel. Sorgfältig werden die Zeugnisse für den sensus Ecclesiae aus den
Äußerungen der Päpste, aus der Liturgie und der ordentlichen
Lehrverkündigung und dem Glauben des Volkes dargelegt. Besonders dankenswert
ist die wörtliche Anführung der erreichbaren Väterstellen (S. 35-50) und
der Theologen von der Zeit der Frühscholastik bis in die Neuzeit hinein.
So tritt die Übereinstimmung der Kirche durch die Jahrhunderte wirklich
greifbar zu Tage. Daran schließt sich dann an eine Untersuchung der

Heiligen Schrift, des Protoevangeliums, der biblischen Typen und alt-
testamentlichen Vorbilder Mariä und auch dessen, was aus dem Neuen
Testament für unsere Frage zu gewinnen ist. Ein weiteres Kapitel behandelt



350 Literarische Besprechungen

die Frage nach der Zustimmungspflicht, die der gegenwärtige Stand der
kirchlichen Verkündigung den Gläubigen auferlegt. Da die Kirche noch
keine Definition gegeben hat, wie sie es freilich könnte, ist die Verpflichtung
zwar noch nicht die eines formellen Glaubensaktes, aber doch eine sub
gravi verbindliche. Auf welche Weise endlich ist die Kirche zur Kenntnis
dieses Privilegs der Gottesmutter gelangt Da es sich um eine dem
depositum fidei angehörige Wahrheit handelt, kann sie nicht auf dem Weg
einer Schlußfolgerung oder der natürlichen Wahrnehmung, sondern nur
auf dem einer übernatürlichen Offenbarung an die Apostel und durch
diese an die Kirche gelangt sein, sei diese Offenbarung nun eine ausdrückliche

gewesen, oder eine gleichwertige in verdeckten Worten, z. B. vom
Siege Mariä über Satan und Tod, oder von ihrer Gnadenfülle, ihrer
Gleichförmigkeit mit Christus oder auch einfach ihrer göttlichen Mutterwürde.
Die letztere Weise der Offenbarung würde am besten im Einklang stehen
mit der nur allmählichen ausdrücklichen Verkündigung in den ersten
Jahrhunderten, die ein letztes Kapitel noch zur Darstellung bringt. Dabei
wird auch noch des Einflusses der Apokryphen gedacht : nicht aus ihnen
ist die kirchliche Uberlieferung geflossen, sondern umgekehrt haben sie

aus der Uberlieferung Wahrheitsmomente geschöpft und mit ihren Phantasien

umkleidet : so können sie in gewissem Grade als Zeugen gelten, sind
aber im Mittelalter auch für mehrere Theologen Ursache geworden, die
kirchliche Überlieferung von der Himmelfahrt Mariä selber als apokryph
zu bezweifeln. Ein Anhang bringt noch die mehrfachen Eingaben von
Konzilsvätern auf dem Vaticanum mit den Begründungen ihrer Bitten
um Definition des Dogmas von der leiblichen Aufnahme Mariä in die
himmlische Herrlichkeit.

Einen besonders guten Eindruck macht das überall hervortretende
Bestreben, ohne alle Übertreibung in strenger Einhaltung der theologischen
Erkenntnisprinzipien die vorhandenen Tatsachen und Zeugnisse darzubieten

und zu werten und so dem ernsten Leser ein sicheres Urteil zu
ermöglichen in einer Frage, die jedem gläubigen Herzen so wichtig ist.

Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.


	Literarische Besprechungen

