Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 19 (1941)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen.

Philosophie.
Z. Bucher O. S. B. : Das Problem der Materie in der modernen Atom-
physik. Versuch einer philosophischen Deutung. — St. Ottilien. 1939.
vi-175 SS.

Jeder, der um die sich geradezu iiberstiirzenden Umwilzungen und
Umwandlungen des neuzeitlichen naturwissenschaftlichen Weltbildes weil,
wird Arbeiten wie die vorliegende, auch wenn sie nur ein Versuch sein
wollen, mit Freude begriiBen.

Z. Bucher mochte den ganz aus der Denkweise der modernen Physik
und Chemie herausgewachsenen Materiebegriff von jeder zeit- und system-
gebundenen Umklammerung lésen und so wieder fiir unsere Gesamt-
weltansicht fruchtbar machen. Das ist sein besonderes Ziel. Dabei bringt
er zunichst eine kurze, iibersichtliche Darstellung der geschichtlichen
Entwicklung des Materieproblems in der Atomphysik, dann eine Kritik
des atomphysikalischen Weltbildes und schlieBlich als Wichtigstes den
Versuch einer Synthese moderner Atomphysik mit aristotelisch-thomi-
stischem Gedankengut, bezw. eben einer naturphilosophischen Durchdringung
und Bearbeitung des durch exakt-naturwissenschaftliche Forschungsarbeit
zutage geforderten Materials fiir ein letztes Verstehen der gesamten
Naturwirklichkeit.

In klaren Formulierungen und durchsichtiger Gliederung bringt Bucher
einem die oft recht schwierigen Probleme nahe und regt zu tieferem
Eindringen in diese Welt an. Die Manner vom Fach, ein Bohr, Reichenbach,
Planck, Heisenberg, Schrodinger, Born, Broglie, March, Jordan, Eddington
u. a. kommen selbst zu Wort und geben dem Ganzen eine gewisse
Objektivitit. Trotzdem ist es aber kein bloBes Referat. Es geht dem Verf.
um die Wirklichkeit, um die Stellung dieser Gelehrten zur Wirklichkeit.
Wir lesen : « Die schon bald populir gewordene Ausdrucksweise, wonach
das Atom ein Wellensystem ist, ist zum mindesten sehr unklar » (S. 49).
« Der mehr als 3-dimensionale Konfigurationsraum, in dem die Materiewellen
sich ausbreiten, ist nicht der reale Raum, sondern ein symbolischer, ein
mathematischer Raum» (S. 49). « Matrizen- und auch Wellenmechanik
sind nur eine Beschreibung, nicht eine Erklirung der zugrundeliegenden
Wirklichkeit, sagen daher nichts aus iiber die wirkliche Welt» (S. 54).
« Die Wellen bestimmen nur die Wahrscheinlichkeit gewisser Korpuskel-
ereignisse » (S. 108). « Die Frage nach der Realitit der Materiewellen ist,
wie Ph. Frank bemerkt, etwas Sinnloses» (S. 110). Gestiitzt auf die
Aussagen der angesehensten Fachgelehrten nimmt also der Verf. den



Literarische Besprechungen 109

Befunden moderner Forschungsarbeit gegeniiber eine kritischsichtende
Haltung ein.
Dreierlei méchten wir dabei besonders hervorheben :

Erstens ist auch nach Bucher die Wesenserforschung nicht Aufgabe
der modernen Naturwissenschaft. Nicht in das « Innen » der Dinge dringt
letztere ein, sondern bleibt am « AuBlen » haften (S. 63, 93) ; kiimmert sich
iiberhaupt nicht um das Ding in seiner Totalitit, sondern nur um dessen
quantitativ faBbare Seite (S. 63). Die physikalische Theorienbildung aber
ist zutiefst von der philosophischen bezw. erkenntnistheoretischen Ein-
stellung des betreffenden Fachwissenschaftlers abhingig (S. 87). Ein
Positivist wie z. B. Heisenberg wird leicht subjektive Nichtbestimmbarkeit
mit objektiver Nichtbestimmtheit identifizieren (S. 98).

Zweitens dringen aber gerade die in den letzten Jahrzehnten ge-
wonnenen Einsichten der Atomphysik zur Ganzheitsauffassung nicht
bloB fiir den organischen, sondern nun mehr auch fiir den anorganischen
Bereich. « Die anorganische Materie ist ‘geformte’ Materie » (S. 126). « Zu
einer brauchbaren Darstellung der GesetzmiBigkeit gelangt man nur,
wenn man das physikalische Gebilde als ein Ganzes begreift (Planck) »
(S. 143). Das Atom und ebenso auch das Molekiil ist nicht ein bloBes
Aggregat, eine Summe von Materialklotzchen, sondern, wie die Franck-
Hertz’'schen StoBversuche und vor allem das Pauliprinzip es nahelegen, eine
Naturganzheit ganz analog den organischen Ganzheiten (S. 148, 149).

Drittens veranlassen uns nun besonders die letzten Erwigungen, wie
der Verf. meint, auch im eigentlich materiellen, im anorganischen Geschehen
gewisse Teleologien zu behaupten (S. 130).

M. E. miiBte aber gerade hier noch.etwas genauer sondiert werden.
Bucher will zwar fiir die leblose Natur nur einen analogen ZweckmafBigkeits-
wie auch Ganzheitsbegriff. Eine exakte Festlegung aber gerade dieser Ratio
diirfte vielleicht zu noch gréBerer Klarheit fithren. — Im einzelnen sind
wohl auch nicht immer alle Moéglichkeiten abgetastet worden. — Freie
Elektronen, wie andere aus dem Atomverband geloste Teile, deren
Unveranderlichkeit, wie mir scheint, nach den letzten Ergebnissen kaum
mehr behauptet werden kann, besonders aber der « Ather » bleiben unerklirte
und nicht in das System eingebaute Wirklichkeiten.

Alles in allem ist aber die Arbeit Zeno Buchers, die zudem nur ein
Versuch sein will, unbedingt als sehr brauchbarer Ansatz fiir tieferes Ver-
stindnis des Materieproblems zu werten.. Ganz evident zeigt sie, daB3 die
Tatsachen der modernen Physik und Chemie jedenfalls in keiner Weise zu
so kithnen und tiefgreifenden Folgerungen, wie Mitterer sie zu ziehen sich
bemiiBigt glaubte, zwingen (S. 163). Mitterers durch nichts gestiitzte
Behauptungen, die Elektronen seien keine Korper weder im alten noch im
neuen Sinne, wird zudem, wie Bucher betont, durch die jiingsten Beugungs-
versuche an Molekelstrahlen sehr erschiittert ; M’s Atommodell, gleichwertig
der hylomorphen Wesenskonstitution, darf nach Schrédinger nur als ein
« Denkbehelf » angesehen werden (S. 91).

Die Arbeit Zeno Buchers ist also, zumal sie nicht so sehr von



110 Literarische Besprechungen

Aristoteles-Thomas, sondern von der modernen Naturwissenschaft her
eine Synthes anzubahnen versucht, iiberaus zeitgemaf3, kommt zur rechten
Zeit einem wirklich dringenden Zeitbediirfnis entgegen.

Wien. H. Braun O. P.

G. Esser S. V. D. : Cosmologia, in usum scholarum. — Techny (Illinois).
Typis Domus missionum ad S. Mariam. 1939. x1x-357 pp.

Le R. P. Gérard Esser nous donne le quatriéme volume de son cours
de philosophie, qui rend des services signalés aux étudiants ecclésiastiques,
surtout aux Etats-Unis d’Amérique. Cet ouvrage prendra place parmi les
bons manuels de « cosmologie ». Sa langue latine est simple et ne manque
pas d’une certaine élégance. Son érudition est solide et étendue, certainement
suffisante pour le but qu’il se propose. La disposition des matiéres peut
surprendre parfois ; mais I’examen soigneux de la table des matiéres montre
qu’elle est sufisamment logique, et permet de situer rapidement les pro-
blémes a examiner. Nous constatons avec plaisir qu’a la différence d’autres
travaux similaires il achéve la philosophie de la nature par une partie synthé-
tique, explorant le monde comme un tout, dans son unité, dans son origine,
son évolution et sa destinée.

I1 est fort difficile d’écrire & ce moment une cosmologie philosophique
satisfaisante a tous les points de vue. Les idées actuelles des « scientifiques »
semblent encore flottantes; bien des théories sont nettement provisoires,
et il nous semble que le R. P. Esser leur accorde parfois une importance
philosophique qu'’il serait difficile de justifier. D’autre part, il est impossible
de les ignorer ; et I’étudiant qui se sert de ce manuel sera au moins bien
renseigné sur la marche des théories et hypothéses que les recherches
récentes ont suggérées aux savants.

Nous nous permettons de signaler quelques points qui peuvent arréter
le lecteur réfléchi. Une distinction plus nette entre la quantité pure, qui
n’implique que la multiplicité des parties, et I'extension qui y ajoute leur
extraposition spatiale, aurait permis d’'écarter plusieurs difficultés. Nous
croyons que la distinction réelle entre la quantité et la substance est absolu-
ment certaine. Le R. P. Esser estime (p. 38) que la continuité de:
« I'éther » ou du « dernier corps » n'est pas certaine. Il y aurait donc une
quantité extensive de rien | Les considérations sur le temps nous paraissent
trop sommaires et discutables. Quand il s’agit des principes qui sont a la
base de I'étude de la nature, il nous parait opportun de distinguer les prin-
cipes « doctrinaux » et objectifs des principes purement « méthodiques » ;
tel par exemple le « principe du systéme clos ». Enfin, nous croyons que le
livre de Louis Vialleton : « L'Origine des Etres vivants » mériterait une
mention spéciale dans la bibliographie du probléme de 1’évolution.

Ce sont la des détails. Bien que nous ne puissions pas nous rallier a
toutes les conclusions de l'auteur — le R. P. Esser sera le dernier a s’en
étonner — nous pouvons recommander vivement cette « cosmologia »,
qui pour les professeurs et les étudiants est un véritable enrichissement.

Fribourg. M. de Munnynck O. P.



Literarische Besprechungen 111

Textausgaben.

Die Deutsche Thomas-Ausgabe. Vollstindige, ungekiirzte deutsch-
lateinische Gesamtausgabe der Summa theologica des hl. Thomas von
Aquin, iibersetzt von Dominikanern und Benediktinern Deutschlands und
Osterreichs, herausgegeben vom Katholischen Akademikerverband. —
Salzburg, Anton Pustet.

Band 2: Gottes Leben, sein Erkennen und Wollen (I, 14-26). 1934.
xvi-439 SS. — Bd. 5 : Das Werk der sechs Tage (I, 65-74). 1934. X1X-264 SS.
— Bd. 25 : Die Menschwerdung Christi (III, 1-15). 1934. xx1-519 SS. —
Bd. 27 : Christi Leben (III, 35-45). 1935. x11-323 SS. — Bd. 29 : Die Sakra-
mente. Taufe und Firmung (III, 60-72). 1935. xx1v-579 SS.

Als ein ganz hervorragendes Unternehmen zur Férderung des Thomas-
studiums wurde in dieser Zeitschrift, Jahrg. 1931, S. 110, die unter dem
Protektorate des Generals des Predigerordens P. M. Gillet in Angriff
genommene und bereits weit fortgeschrittene neue franzdsische Uber-
setzung und Erklarung der Summa theologica des hl. Thomas von Aquin 1,
die dieses klassische Werk des Fiirsten der Scholastik einem weiteren
Kreise von gebildeten Lesern zugdnglich machen will, freudig begriiBt
und der Wunsch ausgesprochen, es moéchten auch andere Linder und
Volker dem nachahmenswerten Beispiele, das hier Frankreich gegeben
hat, alsbald folgen.

Wir sind nun in der gliicklichen Lage eine Reihe von Binden eines
neuen Ubersetzungswerkes dieser Art, namlich der Deutschen Thomas-
Ausgabe, wie sie sich selbst nennt, hier anzukiindigen und kurz zu
besprechen. Das groBangelegte Werk soll eine vollstindige, ungekiirzte
deutsch-lateinische Ausgabe der Summa theologica des Aquinaten werden,
an deren Herstellung Dominikaner und Benediktiner Deutschlands und
Osterreichs beteiligt sind ; als Herausgeber zeichnet der Katholische
Akademikerverband. Wenn auch mit diesem Unternehmen naturgemaB
dem Theologen, besonders der theologischen Jugend, eine willkommene
Hilfe beim Studium des klassischen Handbuches der thomistischen Gesamt-
theologie geboten wird, so erblickt es doch seine vornehmste Aufgabe
darin, den gebildeten Laien mit dieser Theologie bekannt und vertraut
zu machen und «iiberall dorthin Briicken zu schlagen, wo wir in der Tiefe
noch auf den Felsen der alten Kirche stoBen» (Bd. 1, Vorrede S. virr).

Das gesamte Werk soll nach den Vorbemerkungen des 1. Bandes
im ganzen 36 Biande (Pars I: Bd. 1-8; 1 II: Bd. 9-14; 2 II: Bd. 1524 ;
IIT: Bd. 25-31; Suppl.: Bd. 31-36) und dazu noch zwei Zusatzbdnde
(Gesamtregister und Thomaslexikon) umfassen. Was Anlage und Ein-
richtung dieser Ausgabe betrifft, so legt sie den von P. G. Théry O. P.
besorgten lateinischen Text der obgenannten franzdsischen Ubertragung
zugrunde, der noch einmal mit der Editio Piana (P) vom Jahre 1570 und
der Editio Leonina (L) von 1882 ff. verglichen wurde ; alle bedeutsamen

1 Saint Thomas d’Aquin, Somme Théologique. Editions de la Revue des
Jeunes. Paris-Tournai-Rome, Société Saint-Jean I'’Evangéliste, Desclée et Cie.



112 Literarische Besprechungen

Varianten dieser beiden Ausgaben werden nétigenfalls in FuBnoten ange-
merkt. In einzelnen Partien aber, fiir die noch nicht die entsprechenden
Binde der franzdsischen Ausgabe vorliegen, hilt man sich an den Text
der Ausgabe von Bar-le-Duc. Den lateinischen Wortlaut der Summa
begleitet fortlaufend Seite um Seite die Ubersetzung, wihrend die eigent-
lichen erklirenden Anmerkungen in einem eigenen Abschnitte, der auf
Text und Ubertragung folgt, zusammengestellt sind. Ein dritter Abschnitt
enthilt sodann den Kommentar, der des hl. Thomas I.ehre in ihrem
inneren Zusammenhange darlegt. Den SchluB3 bilden ein alphabetisches
Sach- und Autorenverzeichnis sowie eine genaue Inhaltsiibersicht. Wiin-
schenswert wire es, allen Binden auch ein Verzeichnis der wichtigeren
einschligigen Literatur beizufiigen ; bisher ist es nur teilweise geschehen,
Die Angabe der Fundstelle geschieht in der Ubersetzung selbst nur bei
Schriftzitaten, bei allen anderen Zitaten bietet der lateinische Text den
Stellennachweis, fiir Vitertexte werden am Rande noch obendrein die
Fundstellen bei Migne, Patrol. lat.,, bzw. graec. und gegebenenfalls im
Corpus script. eccl. lat., fiir Aristotelestexte aber Seite, Spalte und Zeile
der von Bekker besorgten Ausgabe der PreuB. Akademie der Wissenschaft
angefiihrt. Alles Lob verdient die gefillige Ausstattung, die der auf-
strebende Verlag Anton Pustet, Salzburg, den Bidnden (Kleinoktavformat
12,5 : 19,5 cm, holzfreies Diinndruckpapier) gegeben hat ; der ansprechende
Einbandentwurf stammt von Prof. Rudolf Koch, Offenbach, der Druck
wurde durch die Universitatsbuchdruckerei « Styria » in Graz besorgt.
Um nun auf einige Einzelheiten einzugehen, so wire zu bemerken :

Band 2, S. x1: Die AuBerung «Suspendit organa scriptionis» ent-
stammt nicht einer der Lebensbeschreibungen des Heiligen, sondern einer
Zeugenaussage beim Heiligsprechungsproze (vgl. Proc. Inquis. etc. a. 1319,
cap. 9, n. 79 in Acta SS. Martii tom. 1, editio noviss., Parisiis et Romae
1865, pag. 711 C). — S. 8, Art. 2, 2 mul} es heiBen : « Auch ist Wissen
eine Verdhnlichung ...». — S. 26, zu 1: Hier kénnte man nach dem
lateinischen Wortlaute einfacher iibersetzen: « Das Auge erkennt einen
Stein nicht nach dem Sein, das er im Auge besitzt, sondern er erkennt ver-
mittels des in ihm befindlichen Erkenntnisbildes des Steines diesen nach
dem Sein, das er auBlerhalb des Auges besitzt ». — S. 37 ist im deutschen
Texte, 3. Zeile von unten, das Wort « war » zu streichen. — Im Kommentar
wird eingehend vom allgemeinen Heilswillen Gottes und von der géttlichen
Vorherbestimmung gehandelt zum Unterschied von der franzosischen
Ausgabe der Summa, in der Sertillanges, abgesehen von einem Abschnitte
iiber die Zahl der Auserwihlten, in einer ungemein lichtvollen, kurzgefaten
Erklarung zu qq. 23 und 24 im Grunde nur den entscheidenden ontolo-
gischen oder iiberontologischen Gesichtspunkt hervorhebt, von dem aus
Thomas an unsere Frage herantritt; der Gewinn fiir den Leser diirfte
dabei groBer sein. Uberhaupt kénnte — das sei ganz allgemein, nicht nur
mit Bezug auf vorliegenden Band bemerkt — was Kiirze und Beschrankung
auf das Wesentliche und Notwendige anlangt, die franzdsische Thomas-
Ausgabe mit ihren erklirenden Beigaben als Muster und Vorbild dienen ;



Literarische Besprechungen 113

der Deutsche neigt eben bei seiner Griindlichkeit leicht auch zur Weit-
schweifigkeit.

Band 5. Treffend bemerkt die Einleitung dieses Bandes (S. xiv f.),
der das Hexaemeron zum Gegenstande hat, daB die bis ins einzelne gehende
Untersuchung iiber das Werden und den Aufbau der Welt fiir die
Scholastiker eine religiése Angelegenheit war : « Hinter ihren natiirlichen
Uberlegungen steht immer der Glaube an den Schoépfer-Gott, der Glaube
an das Wort, ‘durch das alles gemacht, und ohne das nichts gemacht ist...".
So will auch die folgende Untersuchung des hl. Thomas iiber das Werk
der sechs Tage verstanden sein. Mag sie in ihren Einzelheiten wie in
ihrem Gesamtergebnis weit hinter der Erkenntnis, die wir von der sicht-
baren Welt haben, zuriickstehen, sie hat fiir uns trotzdem mehr als einen
bloB geschichtlichen Wert. Sie zeigt uns die religiose Haltung, mit der
die Theologen des Mittelalters der Gesamtwirklichkeit der Schépfung
gegeniiberstanden ». — S. 24 : «mit unter sich verschiedenen Formen ... »
klingt wegen unmittelbarer Aneinanderreihung zweier Vorwoérter nicht wohl!
— Besonderen Dank verdient der Kommentator wegen der Zusammen-
fassung am Schlussse des Bandes, in der er darlegt: 1. die Grundsitze
des hl. Thomas in der Schrifterklirung ; 2. dessen Stellung zum biblischen
Weltbilde und 3. zu den naturwissenschaftlichen Anschauungen seiner
Zeit ; 4. die Erklirung des biblischen Berichtes durch die Vater und
5. des hl. Thomas Stellung zu ihnen; 6. die heutige Schrifterklarung.

Band 25 : Auf dem Titelblatte fehlt die Angabe von Pars und Quaes-

tiones. — S. 387, viertletzte Zeile von unten, sagt der lateinische Text ein-
fach: «cum ipsa (sc. natura divina) sit ingenerabilis » ; warum wird da
so umstdndlich iibersetzt: «denn nichts kann neu zu ihr hinzugezeugt

werden » ? — S. 44, zu 2: Der Ubersetzer hat hier nicht beachtet, da@
es im Lateinischen heiBt: «Sicut efiam (nicht enim) esse completivum
speciei pertinet ... »; es handelt sich da nur um ein Beispiel, um das
Vorhergesagte klar zu machen, nicht um eine Begriindung. Den richtigen
Sinn trifft hier wohl Ch. V. Héris, Le Verbe Incarné, Paris 1927, S. 66 :
« Ainsi il appartient a la dignité de la forme de constituer l'espece :
pourtant I'élément sensitif qui, dans l'animal, représente une forme com-

pléte et capable de constituer une espéce, est moins noble que dans ’homme

ou il se trouve uni 4 une forme plus haute ». — S. 55 : « Eine Vereinigung
mit einer vornehmeren, héheren Person mindert ... »; der lateinische
Text aber hat im Hinblick auf das, was hier noch folgt, zutreffender :
« Quia ipsa coniunctio ad nobilius non adimit ... ». — S. 400, Anm. 55:
« Sophismus », es soll wohl Sophisma heiBen! — S. 409, Punkt 2, mu3 es
richtig lauten : « Irgendwie ist sie (nimlich die Seele) daher immer vom
Stoffe (nicht vom Sein !) abhingig ». — S. 453, Anm. 162, ist in dem Satze

iiber die Klugheit die Konstruktion richtigzustellen.

Band 27, S. 268, Anm. 34: Wenn der Aquinate jene Form des
tiatigen Lebens, die im Weiterschenken des aus der Betrachtung Geschépften
durch Predigt und Lehrtitigkeit besteht, iiber das nur beschauliche Leben
stellt, meint der Erklirer, hier habe Thomas die Lehre seines Ordens zum

Divus Thomas 8



114 Literarische Besprechungen

Ausdruck gebracht! ? — Im Verzeichnis der benutzten Literatur wird
unter anderem angegeben : Mauer Otto, Der Auferstandene, Salzburg 1935
— es soll wohl richtig heien : M. O., Auferstandene. Christus und Mensch. —
Was wiirde iibrigens St. Thomas zu so mancher in diesem Buche gebrauchten
Wendung, woriiber R. Grosche sogleich im Literarischen Ratgeber, 32. Jahrg.
1935/36 (S. 61), Bedenken geduBert hat, sagen ?

Band 29. Wirklich bedeutsam sind in diesem Bande die Ausfiihrungen
iiber die Wirkweise der Sakramente (S. 493-498); iibrigens gibt auch
schon die Einleitung hieriiber wertvolle Aufschliisse. Gelungen ist die
Wiedergabe von «character sacramentalis » mit «sakramentales Mal ».

Mit den bisher vorliegenden Banden der neuen Deutschen Thomas-
Ausgabe, die wegen der formvollendeten Ubertragung des lateinischen
Textes sowie wegen der erklirenden Beigaben alles Lob verdienen, sind
wirklich ganz hervorragende Behelfe geschaffen, die dem modernen Menschen
das thomistische Gedankengut zugidnglich machen und ihn zu einer erfolg-
reichen Beschiftigung mit einer Reihe bedeutsamer theologischer Fragen
fiihren kénnen. Man mufB fiir diese ersten Bidnde den Bearbeitern, die
mit ihren Namen in edler Bescheidenheit im Hintergrunde bleiben, auf-
richtigen Dank wissen und kann nur den sehnlichen Wunsch aussprechen,
es mochten sich die folgenden Binde auf der Hohe der bereits erschie-
nenen halten, auf daB diese Deutsche Thomas-Ausgabe wahrhaft zu einem
Lebensbuch fiir unser Volk im héchsten Sinn des Wortes werde. « Leben
zeugend soll sie von Hand zu Hand gehen : dem Leben, das aus Gott ist
und das sich in vielen so weit von Gott verirrt hat, soll sie den Weg weisen
zuriick zur Heimat» (Band 1, Vorrede, S. v.).

Wien. Dy. Carl Joh. Jellouschek O. S. B.

S. Anselmi Cantuariensis Archiepiscopi : Opera omnia I. Recensuit
Fr. S. Schmitt O. S. B. — Seccovii. 1938. 290 SS.

Mit diesem ersten Band beginnt die lang erwartete kritische Neuausgabe
der Werke des hl. Anselm. Der Herausgeber ist durch die Verdffentlichungen
kritischer Einzelausgaben der Werke des hl. Kirchenlehrers bereits hin-
reichend bekannt und anerkannt, sodaB man es nur begriiBen kann, da8
er sich auch der Herstellung einer neuen Gesamtausgabe widmet. Der
vorliegende erste Band enthilt Monologion, Proslogion, De grammatico,
De veritate, De libertate arbitrii, De casu diaboli und die erste Rezension
der Epistola De incarnatione Verbi. Die Ausgabe ist auf fiinf Binde
berechnet, deren letzter neben Fragmenten und unechten Schriften die
Indices und « Einleitung » zur Neuausgabe enthalten soll.

In den Anmerkungen hat Schmitt Paralleltexte aus anderen Schrift-
stellern, besonders aus Augustinus zusammengestellt, die auf Anselm
wahrscheinlich eingewirkt haben. Der Herausgeber gibt im Vorwort gern
zu, daB diese Sammlung weder vollstindig noch verbesserungsunfihig sei,
« praesertim cum hac de re vix quis antea egerit ». Nun scheint uns allerdings
die Zusammenstellung, wenigstens wie sie fiir das Proslogion vorliegt, an



Literarische Besprechungen 115

einem doppelten Fehler zu leiden, an dem wohl eine vorgefaBte Idee des
Herausgebers beziiglich der Interpretation des Proslogion die Schuld tragt.
Einmal werden die Paralleltexte aus Augustin nicht aufgefiihrt, die
vielleicht aber als sicher vorbildlich fiir Anselm nachgewiesen, zu einer
anderen Interpretation von Cap. 2 des Proslogion fithren konnten, als die
vom Herausgeber mehrmals vertretene, nimlich die augustinischen Texte
vom « vere esse» (vgl. dariiber : Scholastik, 1934, 400-409, wo auch auf
Parallelen anderer neuplatonisch orientierter Schriftsteller aufmerksam
gemacht wird). Wahrend in anderen, mehr nebensichlichen Begriffen,
die Parallelen gehdauft werden, sind diese fiir den Zentralbegriff des Kapitels
nachgewiesenen einfach ausgelassen. AuBerdem, und das ist wohl noch
wichtiger, werden die ebenfalls bereits nachgewiesenen Parallelen aus
Gregors des GroBen Moralia nicht notiert, die doch fiir eine richtige Wertung
des Proslogion von grundlegender Bedeutung sind. Es gilt dies vor allen
Dingen von den im 1. Kap. gebrauchten mystischen Begriffen des erigere
mentem, tumultus cogitationum, vacare Deo, cubiculum mentis etc. und fiir
die, auBer bei Gregor dem Groflen, in der lateinischen Patristik bisher
nicht nachgewiesene Anwendung von Job 3, 24 (anfequam comedam, suspiro)
auf die Contemplatio, die sich auch Anselm zu eigen macht (vgl. dariiber :
Revue bénédictine 1935, 331 ff.). Die Sammlung der Paralleltexte zum
Proslogion ist also keineswegs, wie man aus der Bemerkung zum Vorwort
schlieBen konnte, der Anfang einer kaum begonnenen Arbeit, sie bleibt
vielmehr hinter dem bisher bereits Bekannten zuriick.

Diese Ausstellungen mindern natiirlich nicht den Wert der Textausgabe
an sich, und wollen nur verhiiten, daB in den — hoffentlich bald — folgenden
Banden ahnliche Einseitigkeiten vorkommen.

Rom / S. Anselmo. Anselm Stolz O. S. B.

L. Baudry : Breviloquium de Potestate Papae. Edition critique. (Etudes
de Philosophie médiévale 24.) — Paris, Vrin. 1937. xx-180 pp.

Das Breviloquium de Potestate Papae, das B. zum ersten Mal hier
herausgibt, wurde von R. Scholz im Cod. lat. 6078-08. 3. D. 4 der Bibliothek
von Ulm (Ende 14. Jahrh.) aufgefunden und nach seinem Ideengehalt
bekannt gemacht. Da diese einzig bekannte Handschrift ein sehr korrekter
Textzeuge ist, konnte nach ihr eine brauchbare Ausgabe gemacht werden ;
einige Stellen wurden sinngemiB verbessert.

Dal3 das Breviloquium ein echtes Werk Ockhams ist, ist aus einwand-
freien inneren Griinden zu erschlieBen. Als Abfassumgszeit gibt B. die
Jahre 1339-1340 an. Der Wert der Schrift liegt nicht bloB darin, daB sie
uns klarer die persdnliche Stellung Ockhams in der kirchenpolitischen
Frage iiber die Macht des Papstes angibt, als dies in seinem Dialog geschieht,
sondern auch darin, daB sie uns Angaben gibt iiber Ockhams geistige
Entwicklung wahrend seines Aufenthaltes in Avignon, iiber seinen Charakter
und iiber seine Methode. Diese unterscheidet sich von Grund auf von der
Methode eines Marsilius von Padua, der auf aristotelischen Grundsitzen



116 Literarische Besprechungen

eine vollig heidnische Politik ausarbeitet. Ockham dagegen ist Christ und
will auf kein anderes Fundament bauen, als auf Christus und auf den
christlichen Glauben.

Rom / S. Anselmo. P. Johannes Miiller O. S. B.

L. Baudry: Le Tractatus de Principiis Theologiae attribué a Occam.
Edition critique. (Etudes de Philosophie médiévale 23.) — Paris, Vrin.

1936. 160 pp.

Das ockhamistische Opuskel, das B. entdeckte und in der Sammlung
« Etudes de Philosophie médiévale » ediert, ist eine von anonymer Hand
zwischen 1337 und 1350 geschriebene systematische Zusammenfassung der
Hauptthesen Wilhelms von Ockham, die fiir die Kenntnis der ockhami-
stischen Philosophie von groBer Bedeutung ist. Sie ist in zwei Hand-
schriften enthalten : Paris, Bibliothéque Nationale Cod. lat. 16 130 (14. Jahrh.)
bildet die Grundlage der vorliegenden Ausgabe ; ihr fehlerhafter Text wurde
durch die jiingere Handschrift, ebenfalls Paris, Bibl. Nat. Cod. lat. 15 888,
an manchen Stellen korrigiert und vervollstindigt. Aus inneren Griinden
schlieBt B., daB der Autor des Traktates nicht Ockham selbst ist, trotzdem
er ihm manchmal zugeteilt wurde ; der Verfasser, der noch zu Lebzeiten
Ockhams schrieb, legt jedenfalls eine ausgedehnte und genaue Kenntnis
der Werke und Lehre Ockhams an den Tag. Der Titel lehnt sich an hand-
schriftliche Angaben an und bezieht sich direkt auf den Inhalt der Schrift :
sie enthilt zwei Prinzipien, aus denen 246 Konklusionen abgeleitet werden,
die die ockhamistische Lehre in ihrem ganzen Umfang umfassen. Beide
Prinzipien sind echt ockhamistisch, oder besser gesagt, es sind die obersten
Prinzipen des Ockhamismus. Das erste heit : « Deus potest facere omne
quod fieri non includit contradictionem ». Es ist das Prinzip der géttlichen
Allmacht, das schon in der zweiten Hélfte des 13. Jahrhunderts der aristote-
lisch-thomistischen Seinsphilosophie entgegengesetzt wurde. Das zweite,
« Pluralitas numquam ponenda est sine necessitate ponendi» bestimmt
die Bedingungen des Beweises: Nichts darf angenommen werden, was
nicht durch einen Notwendigkeitsbeweis sich aufdringt.

In der Einleitung gibt B. einen Abril3 der im Traktat enthaltenen Lehre.
Er weist sodann nach, da8 die ockhamistische Philosophie, entgegen der
gewohnlichen Annahme, eine christliche Philosophie ist, die vor allem als
Reaktion gegen den averroistischen Aristotelismus zu verstehen ist. Die
Veroffentlichung dieser Schrift ist umso mehr zu begriiBen, als die Werke
Ockhams duBerst selten sind. Besonders praktischen Wert erhilt sie durch
die genauen Hinweise auf die Werke Ockhams, die bei den einzelnen Thesen
angegeben wurden.

Rom / S. Anselmo. P. Johannes Miiller O. S. B.



Literarische Besprechungen 117

Johannis Dominici: Lucula noctis. By Ed. Hunt (Publications in
Mediaeval Studies The University of Notre Dame, IV). — Notre Dame
(Indiana), University. 1940. XXxX1-432 pp.

Der sel. Johannes Dominici O. P. (1 als Kardinal 1419), ein gewaltiger
Prediger und Ordensreformator, verfaBte eine der ersten und bedeutendsten
Schriften gegen den aufkommenden Humanismus, die « Lucula noctis »
(etwa 1403). Dominici hat die Schrift dem beriihmten Florentiner
Staatskanzler Coluccio Salutati gewidmet, er sollte sich nicht von den
Reizen des klassischen Altertums bestricken lassen. Dominici vertritt
namlich vom padagogisch-aszetischen Standpunkt aus eine zu extreme
Richtung. Vgl. dazu etwa L. Pastor, Geschichte der Papste I5-7 (1925),
56/58. Auf Grund einer Hs der Laurenziana in Florenz und einer etwas
spater auftauchenden Berliner Hs (ebenfalls aus Florenz), die « an Mangel-
haftigkeit mit der Laurenziana wetteifert, bearbeitete R. Coulon (Paris 1908)
eine womoglich noch mangelhaftere Ausgabe » (S. Merkle, Historisches
Jahrbuch 49 [1929], 477). Eine dritte Hs, die Coulon nicht einsehen konnte
und auch Merkle vergeblich suchte, da sie in Privatbesitz war, ist 1935 nach
Chicago verkauft worden. Auf Grund dieser dritten, allein brauchbaren
Hs veranstaltet nun Hunt seine Ausgabe. Er kann zugleich die zahlreichen
Lesefehler Coulons verbessern. In den Noten werden die Varianten der
andern Hss gebracht und die Fundstellen der von Dominici zitierten
Schriftsteller angegeben.

Es fehlt freilich noch vieles an einer vollkommenen, kritischen Ausgabe.
Die Einleitung ist diirftig, eine sachliche Einfiihrung fehlt, ebenso ein Sach-
und Personenverzeichnis. Sachliche Anmerkungen werden wenige geboten,
meist im AnschluB an Coulon. Die Fundstellen werden zur Bequemlichkeit
des Lesers nach Migne angegeben, sogar gewohnlich das Decretum Gratiani.
Aber alles in allem : wir haben doch eine lesbare Textausgabe dieser
wertvollen Schrift.

Freiburg. P. Gabriel M. Lokhr O.P.

Dionysiaca. Recueil donnant ’ensemble des traductions latines des
ouvrages attribués a Denys de 1’Aréopage et synopse marquant la valeur
de citations presque innombrables, allant seules depuis trop longtemps,
remises enfin dans leur contexte au moyen d'une nomenclature rendue
d’'un usage trés facile. T. I, cLxix-720 pp. in 4°. — Paris, Desclée De
Brouwer. 1937.

Influxus Pseudo-Areopagitae in theologiam occidentalem cum specula-
tivam tum mysticam adeo profundus et universalis exstitit, ut merito sit
appellatus omnium Patrum orientalium latinissimus. Vel unus Thomas
Aquinas, exempli causa, eum citavit plus quam decem et septem centenis
vicibus, citra propria commentaria quae ipse edidit in librum De divinis
nominibus.

At huiusmodi theologorum citationes explicitae vel implicitae miram
praeseferunt varietatem, etiam quando de uno eodemque textu Pseudo-



118 Literarische Besprechungen

Areopagitae fit sermo, tum propter diversarum versionum multiplicitatem
qua utebantur, tum etiam propter variam citationum dependentiam ab
una eademque versione, cum quaedam sint citationes directae et imme-
diatae, aliae vero mediatae ex aliis citationibus: comperta enim res est
textuum varietatem et corruptionem multiplicari ratione directa numeri
citationum et transcriptionum ab uno vel a pluribus textibus primigeniis
dependentium. Inde difficultas multiplicata inveniendi in tot tantisque
diversorum auctorum citationibus germanum Areopagitae textum, seu
latinae versionis qua utebantur, seu linguae originalis graecae praesertim.
Et tamen huiusmodi critica resolutio in textus primigenios omnino neces-
saria est ad mensurandum verum realemque influxum Pseudo-Areopagitae
in theologiam occidentalem : nec enim agitur de mera critica litteraria,
verum et de doctrinali sub litteraria latenti.

Ut ergo labor iste criticus tantopere necessarius debito modo fieret,
tria praerequiruntur : unum ex parte textus originalis graeci, nempe inven-
tarium codicum e quibus diversae versiones latinae promanarunt, una cum
eius editione critica et completa ; aliud ex parte textus latini, simile scilicet
inventarium omnium versionum realem influxum in theologos habentium
earumque pariter editio critica, ut inde appareret tum earum veritas
et fidelitas respectu originalis textus, tum mutuus ipsarum valor inter se ;
tertium ex parte totius corporis dionysiaci graeco-latini, nimirum concor-
dantiae tum codicum graecorum, tum versionum latinarum, tum denique
textuum latinorum cum graecis.

Opus immensi laboris et fructus, in quod plures viri doctissimi navant
operam. G. Théry O.P., editionem fecit versionis Hilduini (Hilduin,
traducteur de Denys. Edition de sa traduction. Paris 1937), quae prima omnium
fuit, ac promittit se phototypice iteraturum textum graecum Michaelis
le Bégue e quo illa dependet ; M. Cappuyns O. S. B, editionem parat versi-
onis Joannis Scoti Eringenae; S. H. Tomson, editionem versionis Roberti
Lincolniensis (Grossetéte) ; M. Pinard, editionem criticam textus graeci ;
denique septem monachi benedictini solesmenses, P. Flinois, G. Bellot,
Ch. Taillefer, P. G’sell, F. Cocheril, J. Ricaud et A. Smitt sub directione
Dom Ph. Chevallier, pretiosum fabricaverunt instrumentum inveniendi
Pseudo-Areopagitam sub diversis textibus diversarum versionum a theologis
occidentalibus adhibitarum, cuius primum volumen totam referens materiam
De divinis nominibus, De mystica theologia et Epistulas sex (I-V et IX)
feliciter lucem adspexit: aliud vero, quod exspectatur, cetera Pseudo-
Areopagitae opera continebit.

Opus fortasse praematurum, utpote non fundatum super editiones
criticas textus graeci eiusque versionum, quae adhuc ex toto aut fere
desiderantur. Attamen, quia textus bonos et receptos exhibet plerumque,
valore suo fundamentali non privatur. Ope siquidem duodeviginti docu-
mentorum, quorum graeca duo, latina quindecim, gallicum unum, ad modum
synopseos disposita ac per litteras coordinata, facilitate quadam relativa
diversae citationes theologorum inveniri possunt ac reduci ad textum
Pseudo-Areopagitae ex quo dependent.

R. P. Dom Chevallier doctissimam introductionem praeposuit huius-



Literarische Besprechungen 119

modi collectioni synopticae dionysiacae, ubi eius necessitatem, difficultatem
usumque extollit, forte non sine quadam exaggeratione : sicut et suo modo
exaggerantur defectus — reales tamen — Josephi a Spiritu Sancto C. D.
Fortasse etiam exaggeratione non caret valor quem tribuit auctoritati
Pseudo-Areopagitae, non obstantibus plurimorum Romanorum Pontificum
testimoniis et commendationibus, sicut et nimis extollitur fictio litteraria
Pseudo-Areopagitae ac si fuisset humiliter ab eo adhibita ut posset « rester
anonyme et se dérober a la gloire » (p. x1, nota 2). Optandum quoque
fuisset ut ad calcem inventarii diversarum editionum Pseudo-Areopagitae
usque ad saeculum XIX indicarentur exemplaria exsistentia non solum
in quibusdam bibliothecis Galliae, Italiae, Angliae, Belgii, verum et aliarum
nationum, v. gr. Germaniae, Hispaniae, Lusitaniae.

Quidquid tamen sit de his aliisve tricis minusculis, opus ut iacet
maximam meretur laudem, atque optandum est ut quantocius volumen
alterum in lucem edatur. Si tamen labor dispersus tantorum virorum in
Corpore Dionysiaco restituendo coordinatus fuisset, opus praesens, hac
vel alia ratione conceptum et dispositum, maiorem procul dubio attigisset
perfectionem et utilitatem.

Friburgi Helv. J.-M. Ramirez O. P.

Heilige Schrift.

P. Heinisch : Theologie des Alten Testamentes (Die Heilige Schrift
des Alten Testamentes. Erginzungsband I). — Bonn, Hanstein. 1940.
XVIII-373 SS. geb. RM. 14,20.

Dieser erste Ergianzungsband zum groBen Bonner Bibelwerk wird
sicher von vielen Theologen sehr begrii3t werden, da er ihnen die theologische
Auswertung der Lehre des Alten Testamentes wesentlich erleichtert.
Heinisch behandelt die Lehre von Gott (Wesen und Eigenschaften, Vor-
bereitung auf das Trinititsgeheimnis), Schopfung (Geister, Welt, Mensch),
die Lebensfiihrung, Gottesverehrung, Jenseits und Erlésung (Gericht,
Gottesreich, Messias). Diese fliichtige Inhaltsiibersicht vermittelt einen
Einblick in das reiche Material, das stets in ruhiger, sachlicher Weise, unter
Angabe der wichtigsten Literatur vorgelegt wird. Der Dogmatiker wird
sich des Werkes als einer reichhaltigen Quelle bedienen kénnen, die ihn
kurz mit den Ergebnissen der neueren Bibelforschung iiber die einzelnen
theologischen Probleme bekannt macht. Besonders schitzenswert ist in
dieser Hinsicht der Abschnitt iiber die Vorbereitung auf das Trinitits-
geheimnis, in dem Heinisch deutlich zeigt, wie die Entwicklung der alt-
testamentlichen Auffassung bis nahe an die Lehre von der Mehrpersonlichkeit
Gottes heranfiihrt ; ferner die Ausfiihrungen iiber die Namen Gottes und
seine Eigenschaften, und die Darstellung der religids-sittlichen Pflichten.
Uberhaupt wird man sagen diirfen, daB ein Theologe, der zu der her-
kdémmlichen scholastischen Art der Dogmatik und Moral nach Belegen aus
der Gedankenwelt des Alten Testamentes sucht, in Heinischs Werk voll auf
seine Rechnung kommt. Hier findet er Belegstellen in reicher Fiille, freilich



120 Literarische Besprechungen

bisweilen auch ohne geniigende Erklirung, welche Einfliisse fiir die Unter-
scheidung von fritheren und spateren Stufen in der Entwicklung entscheidend
geworden sind.

Damit ist zugleich auf die Schwiche hingewiesen, die einem so weit-
greifenden Werke heute allerdings fast notwendig anhaftet. Theologische
Probleme der Bibel, die in der Schultheologie kaum Beachtung finden,
aber unerliBlich sind fiir die Darstellung einer « Theologie des Alten Testa-
mentes », werden von Heinisch nur wenig beriicksichtigt. Die theologische
Bedeutung des Paradieses findet keine Wiirdigung (das eschatologische
Paradies gilt nur als poetisches Darstellungsmittel fiir die Seligkeit im
Messiasreiche), die deutlichen Hinweise der Schrift auf den Ursprung des
Fleischessens aus der Siinde, auf den theologischen Sinn der Arbeit, der
Kleidung, auf den Sinn der Sprachverschiedenheit unter den Menschen
und anderes mehr werden nicht geniigend ausgewertet ; die eschatologischen
Vorstellungen werden zu stark zu einer bildlichen Bedeutung verfliichtigt.
Es ist wahr, daB eine entsprechende Beriicksichtigung dieser Probleme
viele Einzelarbeiten voraussetzt, die bisher zum Teil noch nicht geleistet
sind. Darum besitzt Heinischs Werk als Zusammenfassung des augenblick-
lichen Standes doch seinen groflen Wert und wird, wie gesagt, dem
Dogmatiker niitzliche Dienste leisten.

Rom. Anselm Stol: O.S. B.

A. Nohe : Der Mailander Psalter. Seine Grundlage und Entwicklung.
(Freiburger theologische Studien, Heft 41.) — Freiburg i. Br., Herder.
1936. viIi-170 SS.

Der inzwischen verstorbene deutsche Alttestamentler Norbert Peters
hat einmal den Ausspruch getan: textkritische Arbeiten zur Vulgata
seien wohl nicht ratsam, bevor die durch Papst Pius X. in die Wege
geleitete Neuausgabe der Benediktinerkommission vorliege. Gliicklicher-
weise war das nicht die Ansicht seiner jlingeren katholischen Fach- und
Volksgenossen. Bis die Riesenarbeit der Benediktiner zum AbschluB gelangt,
wird wohl noch manches Jahr voriibergehen und dankenswert ist, was
inzwischen katholischerseits fiir die Erforschung unserer lateinischen Bibel
geschieht. Im deutschen Sprachgebiet sind es zur Zeit namentlich die
beiden verdienten Professoren Dr. IFriedvich Stummer und Dr. Arthur
Allgeier, welche dieser Arbeit ihre besten Krifte widmen. Von der Hand
des erstgenannten besitzen wir eine treffliche « Einfiihrung in die lateinische
Bibel », welche auch in der bescheidensten Handbibliothek eines angehenden
Theologen nicht fehlen sollte. Seinerseits hat auch die Lexikographie der
Vulgata schon manche dankenswerte Bereicherung erfahren. Der Letzt-
genannte beschiftigt sich seit Jahren auf dem weiten Arbeitsfelde der
lateinischen Psalterien. Offenbar versteht er es auch, seine Schiiler fiir
seine Lieblingsbeschi ftigung zu gewinnen. DaB die vorliegende Arbeit
von einem Schiiler Allgeiers stammt, zeigt sich gleich am Anfang, wo der
Verfasser die Ansicht seines Meisters, das « Psalterium Gallicanum » sei
jiinger als das « Psalterium iuxta Hebraeos», zur seinigen macht.



Literarische Besprechungen 121

Die Schrift des Dr. Nohe zerfillt in zwei Teile. Der erste Teil (S. 6-109)
beschiftigt sich mit der Rekonstruktion eines lateinischen Psalmentextes
aus den zahlreichen Zitaten, welche sich in den Werken des hl. Ambrosius
zerstreut finden. Wir haben hier eine mit ungeheurem FleiB zusammen-
gesetzte Mosaikarbeit, die nachhaltigen Wert beanspruchen kann, weil sie
manchem Forscher der Zukunft langwieriges Nachsuchen in den Werken
selbst ersparen wird. Wo nun aber das Ergebnis, S. 102-108, zusammen-
gestellt wird, fragt man sich allerdings, ob wir nun jetzt die zuverlissige
Wiederherstellung eines lateinischen Psalters besitzen, der zur Zeit des
hl. Ambrosius in der Mailinder Kirche in wirklichem Gebrauch war. DaB
diese Kirche damals ihren eigenen Psaltertext besaB, diirfte, namentlich
in Anbetracht des Textes der von Ambrosius vollstindig iiberlieferten
Psalmen (35-40, 43, 45, 47, 48, 61, 118), wohl als sicher gelten. Dr. Nohe
aber selbst dulert ein Bedenken, ob in seiner Arbeit « das wahre Gesicht »
dieses Psalters zu erkennen sei. Er ist sich klar bewulit, daB die spateren
Abschreiber der Ambrosiuswerke abweichende Lesarten ihrer eigenen
Psaltertexte in die Zitate hineingetragen haben kénnen. Wir méchten
noch ein zweites Bedenken hinzufiigen. Man fragt sich, ob, namentlich
in Briefen, Predigten und erbaulichen Abhandlungen, der Heilige die
Psalmen nicht manchmal bloB aus dem Gedachtnis zitiert hat. Dann aber
wird der objektive Wert eines solchen Zitates fiir die Rekonstruktion eines
Mailinder Psalteriums aus der Zeit des groBen Kirchenlehrers zweifelhaft,
zumal weil gerade der hl. Ambrosius, neben verschiedenen griechischen
auch verschiedene lateinische Psalmentexte gekannt, fleiBig benutzt, und
teilweise wohl auch im Gedichtnis gehabt hat. Auch deshalb diirfte der
Text dieses rekonstruierten Ambrosiuspsalters in manchen Einzelfillen
wohl nicht unbedingt zuverlissig sein.

Der zweite Teil (S. 110-164) beschiftigt sich mit der weiteren Ent-
wicklungsgeschichte dieses Ambrosiuspsalters. Die Frage wird in dieser
Form gestellt : Welches ist das Verhiltnis des rekonstruierten Psalteriums
zum « Mailander Psalter », wie er uns in der bekannten Magistretti-Ausgabe
(Mailand 1905, nach einem Text des elften Jahrh.) vorliegt ? Diese Frage
wird statistisch behandelt durch Vergleich des im ersten Teil gewonnenen
Ambrosiuspsalters mit den bereits bekannten lateinischen Psalterien, wie
auch mit der Septuaginta. An erster Stelle zeigt sich, wie wohl zu erwarten
war, ein ziemlich starker EinfluB des rémischen Psalmentextes, daneben
auch der des gallikanischen. Weiter kommen noch allerlei andere Einfliisse
in Betracht, namentlich auch griechische. Der objektive Wert der in
diesem zweiten Teil ermittelten SchluBfolgerungen bleibt natiirlich bedingt
durch den Wert des im ersten Teil rekonstruierten Ambrosiustextes selbst.
Immerhin hat auch dieser zweite Teil seine Bedeutung durch das Aufzeigen
der verschiedensten Einfliisse, welche sich in der Uberlieferung unserer
lateinischen Psalterien so vielfach gekreuzt haben, und enthilt Fingerzeige,
welche der weiteren Forschung allenfalls dienlich sein diirften.

Freiburg. M. A. van den Oudenrijn O. P.



122 Literarische Besprechungen

A. M. Gierlich O. P. : Der Lichtgedanke in den Psalmen. Eine termino-
logisch-exegetische Studie (Freiburger theologische Studien, Heft 56). —
Freiburg i. Br., Herder. 1940. xXVII-206 SS.

Das Licht ist im Alten Testament vielfach Symbol des Lebens. Nicht
nur des natiirlichen, sondern auch des geistigen Lebens, wie es sich duBert
in Gottestreue, Frommigkeit und religiéser Betitigung. Und auBerdem,
wenigstens gelegentlich, ist das Licht auch Symbol eines solchen Lebens,
das iiber das zeitliche Leben hinausgeht: man denke z. B. an Stellen, wie
Ps. XVI 9-11 ; XLIX 20, oder LXXIII 23-25. Alles Licht stammt letzten
Endes vom Schépfergott. Das gilt an erster Stelle fiir das natiirliche Licht.
Weiter aber auch fiir die verschiedenen Lebensgiiter, als deren Symbol
das Licht im Alten Testament verwendet wird. In der Lichtsymbolik,
namentlich des Psalters, nimmt das Aufleuchten des goéttlichen Antlitzes
iber den Menschen als Zeichen des goéttlichen Wohlwollens eine ganz
besondere Stelle ein. So lange Gott sein Angesicht iiber den Menschen
erstrahlen 1iBt, geht es ihm gut. Hingegen, wenn Gott sein leuchtendes
Antlitz verbirgt, verhiillt oder abwendet, bricht alles Ungliick iiber ihn
hinein.

Ein nennenswerter Verdienst der vorliegenden Abhandlung ist, daB
hier nun alle Ausdriicke im Psalter, welche irgendwie mit dieser so hiufig
auftretenden Lichtsymbolik zu tun haben, systematisch iibersichtlich
gesammelt werden, um dann in ihrem Zusammenhang erklirt zu werden.
Durch diese « Beleuchtung » erstrahlen dann auch wirklich viele altbekannte
und vertraute Psalmenstellen in neuem und hellerem Licht.

Neben den «Lichtstellen » werden auch die Stellen, die von der
Finsternis handeln, in Betracht gezogen. Das war in einer so griindlichen
Arbeit auch gar nicht anders moglich. Denn auch die Finsternissymbolik
ist im Alten Testament, und namentlich im Psalter, ziemlich hiufig. Wie
aber das Licht Symbol der Lebens, so ist ihr negatives Gegenstiick — die
Finsternis — Symbol des Todes. Und so trigt dann auch die Finsternis-
symbolik «a contrario » ein Wesentliches dazu bei, die der Lichtsymbolik
zugrunde liegenden Gedanken klarer hervortreten zu lassen. Vollstindig-
keitshalber hat Verfasser auch noch den Stellen, die vom Schatten handeln,
einen eigenen Abschnitt gewidmet. Der « terminologische Teil » der Arbeit
befaBt sich im ganzen mit der Untersuchung von nicht weniger als 95 ver-
schiedenen Termini, von denen 54 dem eigentlichen « Lichtkreis », 26 dem
« Finsterniskreis » und 15 dem « Schattenkreis » angehéren. Es wire eine
dankenswerte Aufgabe, eine dhnliche «lichtbringende » Untersuchung an-
zustellen, z. B. iiber das Buch Job oder iiber die Propheten.

Freiburg. M. A. van den Oudenrijn O. P.

B. Stein : Der Begriff ,,K€bod Jahweh‘* und seine Bedeutung fiir die
alttestamentliche Gotteserkenntnis. — Emsdetten i. W., Lechte. 1939.
XXII1-366 SS.

Es ist nicht das erste Mal, daB der alttestamentliche Begriff 712>
7YY, den man in unseren Bibeliibersetzungen meistens mit « Herrlichkeit



Literarische Besprechungen 123

des Herrn » wiedergibt, zum Gegenstand einer Untersuchung genommen
wird. Der Verfasser der vorliegenden Abhandlung, der sich iiberhaupt in
der einschligigen Literatur gut auskennt, war sich dieser Tatsache wohl
bewuBt. Die Griinde, weshalb ihm trotzdem eine erneute Untersuchung
angebracht schien, werden in der Einleitung (S. 1-11) kurz dargelegt,
wobei die friiheren Versuche kurz charakterisiert und gewiirdigt werden.
Wir mochten aus dieser Einleitung hervorheben, daB bei dieser Arbeit
die « Resultate » der Quellenscheidung — die Anfiihrungszeichen sind vom
Verfasser — soweit sie sich nicht gegenseitig widersprechen, zugrunde
gelegt sind, was aber anderseits keine prinzipielle Stellungnahme bedeuten
soll.

Die Dreiteilung des Stoffes — der « historische » KJ, der « natiirliche »
oder « kosmische » KJ, und der « prophetische » KJ —, scheint im Text-
material wohl begriindet. Die Psalmentexte, welche fiir die Untersuchung
in Frage kommen, entfallen zum groBeren Teil auf die zweite Abteilung,
die vom « kosmischen » K] handelt. Einzelne Psalmen aber (85, 102 und
109) werden mit Recht zur Kategorie des « prophetischen » KJ geschlagen.
Das SchluBergebnis der umfassenden Untersuchung lautet dahin, daB
« Majestat » das einzige Wort sei, das den religiosen Begriff 1‘12? wenig-
stens annahernd wiederzugeben vermag. Der K] ist des Gottkonigs
Majestit in ihrer Manifestation.

Das gesamte in den alttestamentlichen Biichern iiber den K] vor-
liegende Textmaterial ist in dieser Untersuchung gewissenhaft beriicksichtigt.
Wenn trotzdem noch etwas zu wiinschen iibrig bliebe, wire es ein Aus-
blick auf den neutestamentlichen Begriff der &¢ta (rol) Qeod, sowie auf die
spatjiidische Spekulation, namentlich iiber die ﬂ;’?\ﬁ Gottes.

Freiburg. M. A. van den Oudenrijn O.P.

A. Gil Ulecia : Imperio mesianico en la profecia de Miqueas. (Colectinea
Bfblica, vol. 1). — Zaragoza 1941. xVvI-202 pp.

Das Interesse am Bibelstudium ist bei der altberiihmten und ver-
dienstreichen « Nacién teolégica» im Wiederaufleben begriffen. Davon
zeugen die Arbeiten der Benediktinerménche vom Montserrat, die in den
letzten Jahren in katalanischer Sprache erschienen sind. Davon zeugt in
ihrer temperamentvollen Art auch diese Arbeit, die als erster Band einer
neuen Sammlung « Colectdnea Bfblica » in spanischer Sprache erscheint.
Sie beschiftigt sich in lebendigem, schwunghaftem Stil mit den messia-
nischen Weissagungen des Propheten Micheas.

Fiir den Abschnitt Mich. IV 1-3 — der bekanntlich auch als Isaias IT 2-4
iiberliefert ist — wird wohl mit Recht Micheas und nicht Isaias als Ver-
fasser angenommen. Die vielfach angefochtene Authentizitit der Kapitel
IV und V wird festgehalten. Wenn es vielleicht manchem etwas stark
erscheinen sollte, daB Verf. sogar bei einem Vers wie IV 10 von der Még-
lichkeit einer Interpolation nichts héren will, so diirfte er doch alles in
allem in bezug auf die Authentizitit dieser beiden Kapitel der Wahrheit
niher stehen als diejenigen, die von ihrem Inhalt dem Propheten aus



124 Literarische Besprechungen

Moreset iiberhaupt nichts gutschreiben wollen. Auch II 12-13 gelten dem
Verf. fiir unbedingt authentisch und die Authentizitit der SchluBverse,
VII 7-20, wird verfochten in einem eigenen Abschnitt, der einige beachtens-
werte Bemerkungen enthilt.

Deutsche Literatur, katholische wie nichtkatholische, wird ausgiebig
zitiert. Die Bibliographie verzeichnet sogar eine Anzahl Beitrige in nieder-
lindischer, dinischer, norwegischer und schwedischer Sprache. Von Be-
riicksichtigung dieser Schriften sind in der Abhandlung selbst keine Spure
vorhanden. ‘

Das Buch ist dem Andenken der ruhmvollen spanischen Martyrer der
jiingst vergangenen Zeiten gewidmet. Es wird eingeleitet mit einer hoch-
poetischen « Presentacién » des Verfassers und mit der Reproduktion eines
eigenhindigen Schreibens des Generals José Moscardo, aus dem hervor-
geht, da3 Dr. Antonio Gil Ulecia die Wiirden eines Doktors der Philosophie
und Theologie mit der Stellung eines Militirkaplans in sich vereinigt.
Hat nicht schon Calderén gesagt: que muchas veces se dievon las manos
letras y armas ?

Freiburg. M. A. van den Oudenrijn O. P.

St. Lésch : Diatagma Kaisaros. Die Inschrift von Nazareth und das
Neue Testament. Eine Untersuchung zur neutestamentlichen Zeitgeschichte.
— Freiburg i. Br., Herder. 1936. x1r-100 SS.

Die erwihnte Abhandlung entstand nach den Worten des Verfassers
aus der Antrittsrede zur Ubernahme der Professur fiir neutestamentliche
Exegese an der kath. Fakultit der Universitit Tiibingen. — Zuerst wird
die Geschichte der Nazareth-Inschrift, einer Marmortafel mit 22 Zeilen
Text in griechischer Sprache beriihrt. Die Inschrift wurde im Jahre 1878
gefunden, konnte aber erst nach dem Tode ihres Eigentiimers (t+ 1925)
der wissenschaftlichen Forschung iibergeben werden. Seit dem Jahre 1930
ist bereits eine ansehnliche Menge von Aufsitzen und Abhandlungen iiber
diesen Gegenstand veréffentlicht worden. Der Name der Inschrift riihrt
von der kurzen Bezeichnung her, womit der Eigentiimer die Inschrift
versah : Dalle de marbre envoyée de Nazareth. Sie enthilt ein kaiserliches
Edikt, das auf Grabesschindung die Todesstrafe setzt. Das Edikt wird
im Originaltext angefiihrt, dem eine lateinische und zum erstenmal auch
eine deutsche Ubersetzung folgt. Da auf der Inschrift der Name des Kaisers
nicht angefiihrt erscheint, ist es nicht wunderlich, daB von den verschie-
denen Forschern verschiedene Kaiser als Kaiser des Diatagma aufgestellt
wurden. Einheit herrscht nur, daB es sich um einen Kaiser aus der Zeit
von Augustus bis in die Mitte des 1. Jahrhunderts n. Chr. handeln muf.
Dr. Losch entscheidet sich aus verschiedenen, sehr beachtenswerten Griinden
fiir Caligula als den Kaiser des Diatagma. Damit haben wir die Zeit von
37-41 n. Chr. gewonnen. Nachdem der Kaiser bestimmt ist, wird nach
der Ursache des Ediktes geforscht. Nach Dr. Losch hiatte Pontius Pilatus
um 34-35 an Kaiser Tiberius einen offiziellen Bericht iiber den ProzeQ
Jesu geschickt, zugleich aber auch eine Anfrage beziiglich des leeren Grabes



Literarische Besprechungen 125

Jesu. Damit bringt der genannte Autor das Diatagma in Verbindung mit
den Verleumdungen der Juden gegen die Apostel, sie hitten den Leichnam
des Herrn gestohlen. Die Anfrage, wie sich der Landpfleger zu der Stellung-
nahme des Synedriums zu verhalten habe, wire im Jahre 35 in der kaiser-
lichen Kanzlei in Rom in Bearbeitung genommen, aber erst zwei Jahre
spiater unter Caligula ausgefertigt worden. Man wird annehmen diirfen,
daB das bedeutsame Edikt nicht nur fiir Galilia, sondern vor allem fiir
Judaa ausgestellt worden ist. DaB das Edikt sonst weiter nicht bekannt
ist, wird hinldnglich aus der Tatsache erklirt, daB Kaiser Claudius am
21. Febr. 41 alle Verfiigungen seines Vorgiangers fiir ungiiltig erklirte. —
Das Resultat der Untersuchung nennt der Autor bescheiden «eine neue
Hypothese neben andern Hypothesen ». Die neue Hypothese aber erfreut
sich eines « verlissigen Quellengrundes » und hat unsere Erkenntnis vom
Diatagma Kaisaros nennenswert bereichert.

Graz. M. Goebel O. P.

E. B. Allo O.P. : Saint Paul, Premiére Epitre aux Corinthiens. —
Seconde Epitre aux Corinthiens. (Collections des Etudes Bibliques). —
Paris, Gabalda. 1935-37. cx11-516 ; LXXV-388 pp.

P. Allos Ruf als Neutestamentler schuf vor allem sein Kommentar
zur Geheimen Offenbarung, der auf katholischer Seite wohl der beste ist,
den wir gegenwartig besitzen (cf. Seherblicke auf Patmos, von Otto Cohausz,
Seite 11). Noch schwerer wiirde es fallen, dieses verdiente Lob seinen
Kommentaren zu den beiden Korintherbriefen vorzuenthalten.

Die Kommentare der Etudes Bibliques zeichnen sich durch lange,
aber kostbare Einleitungen aus. P. Allo blieb dieser Tradition treu. In
9 Kapiteln, auf 112 Seiten, werden alle Introduktionsfragen ausfiihrlich
und sicher behandelt. Wie heute allgemein angenommen wird, geht unserem
ersten kanonischen Kor. ein Brief voraus (cf. 1. Kor. V, 9), der uns aber
nicht erhalten ist. Noch einen anderen Brief schrieb Paulus an die Korin-
ther, der uns auch nicht mehr zur Verfiigung steht. Es ist der sogenannte
Trianenbrief (cf. 2. Kor. II, 4), der zwischen unseren beiden kanonischen
Briefen einzureihen wire. Der eigentliche Kommentar gleicht in seiner
auBeren Anlage dem Kommentare zur Apokalypsis. Jedem Abschnitt geht
eine kurze Inhaltsangabe voraus; dann kommt der griechische Text und
die franzdsische Ubersetzung; darauf folgt der Kommentar bezw. ein
doppelter : A und B. Ersterer bringt textkritische und grammatikalische
Bemerkungen, sowie etwaige Parallelen. Letzterer bietet die eigentliche
Erklirung des Textes. Es ist nicht méglich, den ideenschweren Kommentar
in einigen Worten zu charakterisieren. So sei nur gesagt, daB der Kommen-
tar alles bietet, was fiir die Auslegung von irgend einer Bedeutung ist.
Zum besseren Verstindnis sind auBerdem noch 18 Exkurse eingeschaltet.
Die meisten haben die dem hl. Paulus eigentiimlichen Lehrpunkte zum
Gegenstand (z. B. die Trias Glaube, Hoffnung und Liebe ; Sinn des Wortes
Agape, die zentrale Stellung des Kreuzes im Leben und in der Lehre des
Vélkerapostels, Pneuma u. a.). Der vierte Exkurs befaBt sich mit den



126 Literarische Besprechungen

verschiedenen Parteien der Korinther Christengemeinde. Bekanntlich stan-
den sich in Korinth vier Parteien gegeniiber, deren jede sich um einen
Fiihrer glaubte scharen zu koénnen : Appollos, Cephas, Paulus und Christus.
Noch keine Klarheit besitzen wir iiber die Christusleute. Verschiedene
Ansichten sind dariiber laut geworden. P. Allo betrachtet diese Christen
als « plus ou moins gnosticisants ». Uber den Ort der Abfassung des Briefes
besteht keine Schwierigkeit. Nach 16, 8 schrieb Paulus von Ephesus aus.
Damit haben wir also die Zeit zwischen 54 und 57. P. Allo entscheidet
sich mit Bachmann fiir Frithjahr 55. Man mo6chte meinen, daB diese
Datierung zu friih sei. Denn Paulus scheint schon eine lingere Zeit in
Ephesus und Umgebung gewirkt zu haben, da er 16, 9 von einer Mehrzahl
von Gemeinden in der Provinz Asia GriiBe ausrichten kann. So ist man
geneigt, an die zweite Hailfte des ephesinischen Aufenthaltes Pauli zu
denken. Die genauere Datierung hangt auch damit zusammen, wieviel
Zeit man fiir die Vorginge zwischen 1. und 2. Kor. glaubt ansetzen zu
miissen.

Nicht ganz zwei Jahre nach Erscheinen des Kommentars zum ersten
Korintherbrief konnte P. Allo die Erklirung des zweiten Briefes folgen
lassen. Was die duBere Anlage des Werkes betrifft, gilt das bereits Gesagte.
Der eigentlichen Texterklarung geht eine ausfiihrliche, 75 Seiten umfassende
Introduktion voraus. Die Einleitungsfragen sind bei keinem Briefe des
hl. Paulus so schwer zu lésen wie bei diesem Briefe. Die zwischen 1. und
2. Korintherbrief liegenden Ereignisse sind fiir uns zum gréB8ten Teil undurch-
sichtig, so daB nur mit MutmaBungen gerechnet werden kann. Mit den
meisten modernen Erklirern nimmt P. Allo eine visite intermédiaire an,
die Paulus von Ephesus aus den Korinthern abgestattet hat, nachdem
1. Kor. und die gleichzeitig erfolgte Entsendung des Timotheus nach
Korinth den erhofften Erfolg nicht gebracht hatten. Bei dieser zweiten
Anwesenheit in Korinth hatte auch Paulus die verschiedenen sittlichen
MiBstinde nicht beseitigen kénnen (12, 21-13, 2), ist auBerdem von einem
Mitglied der Gemeinde schwer beleidigt worden. DaB darunter nicht der
1. Kor. 5 genannte Blutschinder gemeint sei, wird heute allgemein ange-
nommen. Nach Ephesus zuriickgekehrt, schrieb Paulus den sogenannten
Tranenbrief, der verloren gegangen ist. Die Korinther haben begreiflicher-
weise dieses fiir sie unrithmliche Schriftstiick der Nachwelt nicht erhalten
wollen. AuBerdem hatte Paulus den Titus nach Korinth geschickt. Titus
sollte nach Erledigung seines Auftrages den von Ephesus kommenden
Apostel in Troas erwarten. Friiher als Paulus wollte, muBte der Apostel
von Ephesus abreisen ; so traf er Titus noch nicht in Troas. Die Sorge
um die Korinther lieB dem Apostel keine Ruhe. So reiste er Titus nach
Mazedonien entgegen. Wirklich traf er ihn dort und erhielt den ersehnten
Bericht. Paulus konnte wieder aufatmen, denn der Bericht lautete trostlich.
So giinstig erscheint die Lage, daB Paulus an die schon im 1. Kor. angeregte
Kollekte fiir die Armen in Jerusalem erinnern kann. Titus muB den Apostel
aber auch davon in Kenntnis setzen, daB seine Gegner weiter gegen ihn
arbeiten und sein Ansehen bei der Gemeinde zu untergraben suchen. Paulus
will diesem Wiihlen endlich ein Ende machen. Ehe er selbst kommt, will



Literarische Besprechungen 127

er den Korinthern nochmals Gelegenheit bieten, selbst Ordnung in ihrer
Gemeinde zu schaffen. Er schreibt daher diesen Brief und schickt zugleich
den Titus mit zwei Briidern wieder nach Korinth, da8 er die Sammlung
leite und die Ankunft des Paulus vorbereite. Kein Brief des hl. Paulus
weist solche Gefiihlsinderungen auf wie der 2. Kor. Daher wurde die
Einheit des Briefes von manchen geleugnet. P. Allo tritt energisch fiir
die Einheit des Briefes ein. Neben den eigentlichen Einleitungsfragen
unterweist P. Allo den Leser auch iiber den Lehrgehalt dieses Briefes ; was
er bringt iiber Jesus Christus, den Heiligen Geist, die Heilige Dreieinigkeit,
die Kirche, Gemeinschaft der Heiligen, Eschatologie etc., gehort zum Besten.
Im Kommentar macht uns der Autor neben der eigenen Ansicht auch
mit anderen Auffassungen sehr reichlich bekannt, vor allem jener nicht-
katholischer Exegeten. 17 Exkurse bringen uns die Ideen des Volker-
apostels noch niher. Einer der besten diirfte die Studie iiber den
inneren und &uBeren Menschen beim hl. Paulus sein (excursus VIII).

Durch die beiden Bande hat sich P. Allo von neuem als ein wahrer
Meister der neutestamentlichen Exegese erwiesen.

Graz. M. Goebel O. P.
Geschichte.

M. Grabmann : Bearbeitungen und Auslegungen der aristotelischen
Logik aus der Zeit von Peter Abaelard bis Petrus Hispanus. Mitteilungen
aus Handschriften deutscher Bibliotheken (Abhandlungen der PreuBischen
Akademie der Wissenschaften, Jahrgang 1937. Phil.-hist. Klasse Nr. 5).
Berlin 1937. 58 SS.

Die vorliegende Abhandlung, die uns Prilat Grabmann in seinem
unermiidlichen Schaffenseifer schenkt, ist ein wertvoller Beitrag zur Kliarung
des Entwicklungsganges der Logik im Mittelalter, in der Zeit von Abaelard
bis Petrus Hispanus, aus der bisher keine logischen Schriften bekannt
waren. In Handschriften deutscher Bibliotheken, vor allem der Miinchener
Staatsbibliothek, gelang es Msgr. Grabmann, eine stattliche Anzahl von
logischen Traktaten dieser Periode aufzufinden, die er hier in einer weit-
gehenden Beschreibung mit einzelnen Ausziigen bekannt macht. Es sind
1. Kommentare zu den logischen Schriften des Aristoteles, des Porphyrius
und des Boé&thius, jedoch nur zu solchen, die zur Logica vetus gezihlt
wurden ; 2. Kompendien der Dialektik, in denen wesentlich dieselben
Probleme behandelt werden, als in den Werken von Wilhelm von Shyreswood,
Petrus Hispanus und Lambert von Auxerre. Diese Entdeckung ist von
groBer Bedeutung, da bisher auBer der Dialektik des Abaelard nur die
des Adam Parvipontanus aus dem 12. Jahrhundert bekannt war ; 3. Traktate,
welche Probleme der Dialektik monographisch darstellen. Alle diese
Schriften sind anonym ; es ist bezeichnend, daB in manchen Dialektik-
kommentaren Hinweise auf Abaelard und andere Dialektiker sich finden.

Durch Bekanntgabe dieses neuen Materials hat Msgr. Grabmann neue
ideengeschichtliche Probleme aufgeworfen und so der Erforschung der
Geschichte der Scholastik einen weiteren Dienst erwiesen.

Rom / S. Anselmo. Johannes Miiller O. S. B.



128 Literarische Besprechungen

K. Bihlmeyer : Kirchengeschichte auf Grund des Lehrbuches von
F. X. von Funk. Zweiter Teil : Das Mittelalter. Zehnte und elfte, vielfach
verbesserte und teilweise umgearbeitete Auflage. — Paderborn, Schéningh.
1940. xx-518 SS.

Die Kirchengeschichte von Bihlmeyer bedarf keiner Empfehlung.
Sie ist das einzige ausfiihrliche und vollstindige Lehrbuch der Kirchen-
geschichte in deutscher Sprache, das allen Anforderungen der Wissenschaft
entspricht. So begriilen wir es, da3 nun nach langem Warten der 2. Band
in einer durchgearbeiteten Auflage erscheint. Sie weist alle Vorziige auf,
die dieses Lehrbuch besonders auszeichnen : reichste Literaturangaben,
die es auch dem Forscher unentbehrlich machen (S. xiv-xx sind noch
zahlreiche Literaturangaben zu fast allen Paragraphen nachgetragen) ;
peinliche Genauigkeit in den Angaben des Textes ; die Ausfiihrungen geben
den heutigen Stand der Forschung wieder, weil die neueste Literatur im
Text verwertet worden ist. Uber den speziellen Charakter dieser Auflage
unterrichtet das lesenswerte Vorwort. Uberall sieht man die bessernde
Hand des Verfassers ; er sucht namentlich die allgemeinen Uberblicke zu
erweitern, so S. 1 ff., 4 fl., 183 ff., § 102, 337 ff. Bisweilen ist ein einzelnes
Wort oder eine Wendung eingeschoben, die der Darstellung einen andern
Sinn geben. Auch der Stil ist verbessert. Ich weise besonders hin auf die
Charakterisierung Abaelards (§ 121, 5), Kaisers Friedrichs II (§ 124, 1),
Nikolaus von Cues (§ 145), die deutsche Mystik, das besondere Forschungs-
gebiet Bihlmeyers (§ 146). Die Beurteilung Sigers von Brabant (S. 321)
diirfte nach van Steenberghen und einer noch ungedruckten theol. Disser-
tation von Jan Duin (Freiburg, Schw.) doch zu scharf sein. Siger hat
danach eine Wandlung durchgemacht, hat unter dem Eindruck der ersten
Pariser Verurteilung des Averroismus und vor allem der Aristoteles-
kommentare des hl. Thomas die Lehre vom Intellectus unicus mit seinen
fatalen Konsequenzen aufgegeben. So versteht man auch, warum Dante
ihn so feiert. Die Verwandtschaft des hl. Thomas von Aquin mit den
Hohenstaufern, die 6fters behauptet wird (S. 325), ist doch sehr weitliufig ;
sie bezieht sich auf einen andern Zweig des Hauses Aquino, auf einen
Zeitgenossen des hl. Thomas (so A. Walz O. P., Delineatio vitae S. Thomae
de Aquino. Rom 1927, S. 3, Anm. 15). Joh. Capreolus (S. 405 b) ist natiir-
lich Dominikaner. Wir wiinschen dem schénen Buche viele besinnliche Leser.

Freiburg. Gabriel M. Lohr O. P.



Literarische Besprechungen.

Fundamentaltheologie.

J. Fehr : Das Offenbarungsproblem in dialektischer und thomistischer
Theologie. — Freiburg (Schw.), Universititsbuchhandlung. 1939. vir-127 SS.

Jeder ernsthafte Versuch eines gemeinsamen Konfessionsgespriches
zwischen Katholiken und Protestanten, erst recht aber jedes aufrichtige
Bestreben nach innerer Anniaherung oder gar Verstindigung setzt beider-
seits eine restlos klare und vorurteilslose Erkenntnis der gegnerischen
Grundpositionen voraus. Sie allein gibt den Zugang frei zum rechten
Verstindnis nicht nur dessen, was die beiden I.ager — wvielleicht fiir
immer — trennt, sondern auch dessen, was iiber alle Gegensitze hinweg
an wahrhaft Einigendem allenfalls geblieben ist. Theologische Studien,
die diese Voraussetzung zu schaffen vermdgen, sind wegen der groflen
Schwierigkeit des Gegenstandes naturgemalB nicht zahlreich. Fehrs Buch
ist eine der wichtigsten neueren Verdéffentlichungen dieser Art. Als
Dissertation der theologischen Fakultit der Universitit Freiburg (Schw.)
s. Z. eingereicht, erschien die wertvolle Arbeit erstmals zur Hauptsache
in dieser Zeitschrift (1936-39) in einer Reihe von Einzelabhandlungen und
ist nun in Buchform auch einem weiteren Leserkreise zuginglich. Neu
sind lediglich nebst dem Vorwort zwei kiirzere Zusitze zum 4. und 7. Kapitel
(SS. 67 f. und 117-122). Eine eingehende Inhaltswiedergabe ist deshalb
an diesem Orte iiberfliissig.

Die groBe Bedeutung des darin behandelten Fragenkomplexes fiir die
Beziehungen zwischen Protestantismus und Katholizismus und insbesondere
zwischen protestantischer und katholischer Theologie diirfte wohl kaum
bezweifelt werden konnen ; denn erstens wird hier vom katholischen,
naherhin vom thomistischen Standpunkte aus der noch immer wichtigste
Zweig neuester protestantischer Theologie, die sog. dialektische Theologie
Karl Barths, in ihren Grundlinien dargestellt, und zwar steht zweitens im
Mittelpunkte der Auseinandersetzung das Grundproblem konfessioneller
Diskussion, namlich das Problem der christlichen Offenbarung und des
christlichen Glaubens. Es ist daher verstindlich, daB die Schrift das
lebhafte Interesse auch der Protestanten geweckt hat. Wer sich aber
eingehend mit der Veroffentlichung beschiftigt, wird mit Befriedigung
feststellen konnen, dal3 der Verfasser seiner nicht leichten Aufgabe vollauf
gewachsen ist. Erfreulicherweise versagt ihm auch der Gegner dieses Lob
keineswegs. Die protestantische Kritik des Inlandes hat mit Recht zwei
Vorziige des Buches hervorgehoben : die groBe Sachkenntnis und die
ausgezeichnete Darstellung des zu behandelnden Stoffes. Beides sind
keine selbstverstindlichen Dinge. Vor allem muB es namlich jedem



Literarische Besprechungen 333

katholischen Theologen schwerfallen, sich in die ganz anders geartete
Denk- und Sprechweise des protestantischen Theologen einzuleben, und
doch ist dies die unerliBliche Voraussetzung einer kritischen Darstellung
und Gegeniiberstellung. Barths dialektische Theologie diirfte diese erste
Schwierigkeit noch um ein Wesentliches vermehren. Fehr selber weist deshalb
schon im Vorwort (S. vi) besonders auf die terminologischen Schwierigkeiten
hin : Barth verbindet die allerneueste philosophisch-theologische Termino-
logie mit der Sprache der altprotestantischen Scholastik, ein Umstand,
der wahrhaftig die Aufgabe des Verfassers nicht erleichtert, gerade wegen
der scheinbar identischen Sprechweise katholischer und altprotestantischer
Scholastik. Dariiber hinaus ist aber die dialektische Theologie auch rein
sachlich sehr schwer verstindlich, ja in wichtigen Dingen iiberhaupt
unverstindlich, weil widerspruchsvoll. Leicht erliegt da der katholische
Kritiker der Versuchung, die gegnerischen Gedankenginge, im Interesse
einer falsch verstandenen Klarheit, zu vereinfachen. Dies trifft in unserem
Falle in keiner Weise zu. Fehrs bemerkenswert klare Darstellung ist nicht
zuletzt die Frucht eines sehr exakten, stets objektiven Quellenstudiuins,
das selbst auf den protestantischen Kritiker Eindruck gemacht hat.
W. Tanner steht nicht an, zu erklidren, daB « der Verfasser in der dialektischen
Theologie und deren Schrifttum vielleicht besser Bescheid weil3 als mancher
evangelische Theologe » (Kirchenblatt f. die reformierte Schweiz 96, 1940, 26).

Die gliickliche Art der Darstellung lobt der Ziircher Theologe Walter
Nigg in einer Form, die nichts zu wiinschen {ibrig 1Bt : « Das Buch ist mit
anerkennenswerter Vornehmheit und Klarheit geschrieben » (Neue Ziircher
Zeitung, 25. Okt. 1939). Die geriihmte Vornehmheit der Auseinandersetzung
entspricht ganz und gar der Intention des Verfassers, die unvermeidbare
Kritik nicht zum Selbstzwecke zu machen. Fehr will namlich «iiber den
Versuch einer immanenten Kritik hinaus die thomistische Offenbarungslehre
nicht nur fiir neue Gesichtspunkte der Kritik, sondern auch fiir einc posi-
tive Antwort auf die gestellten Fragen fruchtbar machen » (Vorwort, v {.).
Damit wird dem oft notgedrungen scharfen Angriffe das Unsympathische
reiner Polemik genommen, die ja erfahrungsgemiB die Gegner einander
nicht niherbringt. Fehrs Untersuchung soll also trotz der tiefen Kluft, die
gerade in solchen Grundbegriffen das katholische und protestantische
Lager trennt, ein « Verstindigungsversuch » sein. Es ist aber sehr fraglich,
ob dieses edle Endziel auch wirklich erreicht worden ist, ja iiberhaupt
erreichbar ist. Fehr scheint selber daran zu zweifeln, wenn er schon im
Vorwort recht pessimistisch meint: « ... mit ihm (Barth) halten wir es
schon fiir einen Gewinn, wenn das Ergebnis eines Verstindigungsversuches
auch nur darin bestiinde, daB3 wir uns wieder einmal dariiber verstindigen,
warum und inwiefern wir uns rebus sic stantibus auch in so wichtigen
Dingen noch nicht verstindigen kénnen » (vir). Das Ergebnis des ganzen
Buches entspricht denn auch dieser schmerzlichen Vermutung vollkommen.
Es ist aber anderseits gerade eines der Hauptverdienste des Verfassers,
durch seine griindlichen Ausfiihrungen diesen Gegensatz in seiner ganzen
Schwere und Hirte ohne jede Verschleierung und ohne falsche Irenik
herausgestellt zu haben. Dariiber vermag auch der scheinbar, aber eben



334 Literarische Besprechungen

leider nur scheinbar gemeinsame Ausgangspunkt des Wortes Gottes nicht
hinwegzutiuschen. Das einzig wahrhaft Gemeinsame, das trotzdem noch
bleibt, ist der « unbedingte Glaube an die Notwendigkeit des Gebetes um
den Heiligen Geist, ohne dessen Hilfe es keine Erkenntnis seines Wortes
und keine Einigkeit in seinem Worte geben kann» (S. 122). Mit dieser
glaubigen Anerkennung der alles entscheidenden Gnade Gottes seitens der
Protestanten ist auch, und ganz besonders vom katholischen Standpunkte
aus gesehen, ungeheuer viel gewonnen. Aber das ist leider auch alles und
selbst dieses gemeinsame Beten um Erkenntnis und Einigkeit im Worte
Gottes wird sehr problematisch durch die dialektische Verneinung einer
Wort-Gottes-Erkenntnis, die sowohl unsere Erkenntnis als auch Erkenntnis
des wirklichen Wortes Gottes wire. Wie soll namlich der Christ um die
wahre Erkenntnis des Wortes Gottes im Heiligen Geist beten kénnen,
wenn fiir ihn zum vornherein feststeht, daB es ein solches Erkennen fiir
den siindigen Menschen gar nicht geben kann ?

Fehr hat m. R. das Hauptgewicht zunichst gerade auf diese grund-
legende dialektische AuseinanderreiBung der lebendigen Beziehungseinheit
von offenbarendem Gott und gliaubig-hérendem Menschen gelegt. Barths
Ausgangspunkt scheint zwar einen ganz gewaltigen Fortschritt innerhalb
der protestantischen Theologie anzudeuten: Offenbarung ist wesentlich
Gottes Wort, und christlicher Glaube, Kirche und Theologie sind einzig
in dem von auBlen an den Menschen herantretenden Gottesworte zu
begriinden. Diese Wort-Gottes-Theologie ist aber leider nur scheinbar
mit der katholischen und besonders thomistischen Auffassung verwandt.
Fehrs Kapitel von der « Offenbarung als ‘Wort Gottes’ » riumt griindlich
mit jeder optimistischen Illusion auf, die etwa bei einer blo8 oberflich-
lichen Lektiire des dialektischen Schrifttums sich einstellen kénnte. Zwar
ist es auch eine Grundeinsicht der dialektischen Theologie, da3 Gott seine
Offenbarung in die Gestalt des menschlichen Wortes kleiden mubBte, soll
sie von uns gehért und verstanden werden. Nun erhebt sich aber die
entscheidende Frage: Wie ist es moglich, daB Gott in seiner absoluten
transzendenten Erhabenheit iiber das ganze geschaffene Sein «sein Wort
dem Menschen durch das Mittel menschlicher Worte kund tue, sodal
diese menschlichen Worte als wahrer, wenngleich unzulidnglicher Ausdruck
des gottlichen Gedankens aufgenommen und erkannt werden konnen ? »
(S. 50). Barths Antwort liegt ein Offenbarungs- und Glaubensbegriff zu-
grunde, der erfiillt ist von tragischer Inkonsequenz und selbstzerstorerischer
Widerspruchshaftigkeit. Seine echt lutherische Konzeption der vélligen
menschlichen Verderbtheit durch die Siinde 1iBt ein wahres, wenn auch
unvollkommenes Horen und Verstehen des Wortes Gottes gar nicht zu.
Alles menschliche Reden und Denken von Gottes Wort ist lauter Lug und
Trug, Finsternis und Unwahrheit. Und darum steht sogar Gottes Wort,
insofern es sich unter der siindigen Gestalt des menschlichen Wortes an die
Menschheit richtet, in seiner Welthaftigkeit geradezu in Gegensatz zum
Wort Gottes, das Gott zu sich selber spricht. Gottes Selbstoffenbarung und
menschlicher Glaube sind gleichsam zwei sich niemals beriihrende oder
gar schneidende Kreise. Gottes Transzendenz, wie sie Barth versteht,



Literarische Besprechungen 335

fiithrt also folgerichtig zum vollendeten theologischen Agnostizismus. Wenn
Barth dagegen nicht miide wird, zu betonen, daB trotzdem der Mensch es
ist, der Gottes Wort hort und glaubt, daB3 wenigstens bestimmte Menschen
in bestimmter Situation das Wort Gottes erkennen, so bleibt eine solche
Behauptung doch eine leere Ausflucht. Fehr hat iiberzeugend nachgewiesen,
daB der « horende » und « glaubende » Mensch in der dialektischen Offen-
barungstheologie lediglich Schauplatz und duBerer Ort des géttlichen Redens
und Horens ist, « an welchem Gott selber sein Wort spricht in der Fleisch-
werdung des Wortes und wo er selber es wiederum fiir uns hort in der
AusgieBung des Heiligen Geistes» (S. 47). Dieser «innertrinitarische Monolog »
(S. 44) macht also die Offenbarung Gottes an die Menschen zu einer
Verhiillung Gottes. « Offenbarung ist... gleich Nichtoffenbarung » (S. 47).

Vollig unzutreffend ist deshalb, was H. Giirtler in seiner Buchbespre-
chung (Der kleine Bund, Literar. Beilage des « Bund », 29. Okt. 1939, S. 352)
dem Verfasser gegen diese kritische Darstellung des dialektischen Offen-
barungsbegriffes vorwirft. Giirtler meint, Fehr lege in der alles ent-
scheidenden Frage : wie hort denn der Mensch Gottes Wort ? den Akzent
«angstlich und retardierend auf das Wort Mensch », statt ihn auf das
Wort Gottes zu verlegen, entsprechend «der zum Himmel schreienden
Problematik unserer Zeit». Das wiirde also bedeuten, daB8 Barth der
bisherigen protestantischen Theologie gegeniiber lediglich die Gottlichkeit
der christlichen Offenbarung bejahe und so sehr betone, ohne aber deshalb
den menschlichen Glauben zu beeintrachtigen. Fehrs Buch diirfte hingegen
zur Geniige nachgewiesen haben, daB es sich hier wahrhaftig nicht um
bloBe « Betonung », auch nicht um eine einfache Standpunktsfrage handeln
kann. Der Mensch hért eben nach Barth Gottes Wort iiberhaupt nicht.
Daran andert auch Barths leider nur scheinbare Einschrinkung nichts,
wonach bestimmte Menschen in bestimmter Situation das Wort Gottes
erkennen koénnen; denn auch dieses aktualistische, ereignishafte Offen-
barwerden Gottes will Barth niemals anders denn als stets von neuem sich
vollziehende Selbstoffenbarung Gottes in bestimmten Menschen und
bestimmten Situationen verstanden wissen. Im Kapitel iiber « Offenbarung,
Heilige Schrift und Kirche » hitte Giirtler bei Fehr eine Fiille von Belegen
aus Barths Schrifttum finden kénnen, die alle diesen theologischen
Aktualismus in seinen mannigfachsten Anwendungen beleuchten : selbst
die Bibel ist siindiges Menschenwort, und nur wenn Gott das Bibelwort zu
seinem Worte macht, ist es Gottes Wort. Gottes Wort steht also nicht in
der Bibel, sondern geschieht in ihr, indem Gott selber handelnd an die
Stelle des Menschen tritt und zwar in ihm, aber nicht zu ihm, sondern zu
sich selbst sein wahres unverfilschtes Wort spricht. Im gleichen Sinne
versteht Barth die Inspiration der Heiligen Schrift : Gott selber spricht hinter
dem verkehrten Wort der Bibel sein eigenes ewiges Wort, er bedient sich
dieses fehlbaren Wortes, was aber der Mensch liest und hort, sind die
Stimmen der Holle. Gott ist also selbstverstindlich in diesem seinem
Sprechen unfehlbar, nicht aber die Propheten und Apostel, noch weniger
der die Bibel lesende Christ. Nicht weniger fehlbar ist die Predigt der
Kirche oder gar das kirchliche Dogma, diese « Kodifizierung des Irrtums



336 Literarische Besprechungen

und der Liige » (Barth), aber in der kirchlichen Verkiindigung redet und
hért der Heilige Geist. Stets ist es also Gott selber, der im Menschen und an
seiner Stelle fiir dessen untaugliches Reden und Héren eintritt und so die
Offenbarung je und je Wirklichkeit werden liBt; der Mensch selbst bleibt
aber rettungslos in seiner Siinde und in seinem Irrtum befangen. Wenn
Giirtler diese Tatsachen unvoreingenommen auf sich einwirken lieBe,
konnte er wohl kaum dem allerdings harten Urteil Fehrs seine Zustimmung
versagen : der Begriff des Wortes Gottes wird zu einem « Phantasieprodukt »,
die Heilige Schrift zum Opfer eines unerhorten theologischen Nominalismus !
Barth spricht wohl immer von géttlicher Offenbarung und menschlichem
Gauben an dieselbe, in Wirklichkeit meint er aber fortwiahrend géttliche
Selbstverhiillung und menschlichen Irrtum, Selbsttiuschung in seinem
Glauben an das, was ihm absolut unzuganglich bleiben muB. Wenn Barth
die Transzendenz Gottes und der géttlichen Offenbarung aller immanenti-
stischen und anthropomorphistischen Glaubenstheorie gegeniiber so sehr
betont, wird ihm darin freilich jeder katholische Theologe durchaus
beistimmen. Niemals aber vermag er einzusehen, wie Barths iibertriebener
Transzendentalismus im Ernst noch von objektiver und subjektiver Mog-
lichkeit gottlicher Offenbarung und menschlichen Glaubens an diese Offen-
barung sprechen darf! Es ist eine fiir den katholischen Theologen gewil3
sehr schmerzliche Feststellung, zu der Fehrs Buch mit unerbittlicher Logik
fiihrt : der gemeinsame Ausgangspunkt, die echt christliche Riickkehr zum
Wort Gottes wird von der dialektischen Offenbarungstheologie verunmég-
licht und in leeren Schein aufgel6st.

Damit wiirde sich eigentlich jede weitere Diskussion von selbst eriibrigen.
Die katholische Theologie hiatte blo noch den Nachweis zu erbringen,
daB mit der Transzendenz Gottes eine Offenbarung Gottes an die Menschheit
sehr wohl vereinbar ist, die wirklich Gottes innerstes Sein und Leben
offenbart, d.h. erkenntnismafig irgendwie zugianglich macht. Eine objektive
Auseinandersetzung mit der dialektischen Theologie darf aber nicht
iibersehen, daB8 Barth trotz seines Offenbarungsbegriffes konstant an der
kategorischen Behauptung festhilt, da bestimmte Menschen in bestimmter
Situation das Wort Gottes erkennen konnen, ansonst nach Barths eigenem
Zugestandnisse das Wort Gottes ein « Phantasieprodukt » wire. Aber
viel mehr als Giirtler, hat auch Fehr diesen Sachverhalt nicht iibersehen.
In den beiden inhaltsreichen und wohl bedeutendsten Kapiteln 4 und 5 iiber
« Offenbarung und Analogie » bzw. « Offenbarung und Glaube » hat er nun
freilich die verbliiffende Feststellung zu machen, daB Barth sich wiederum
dem katholischen und besonders thomistischen Standpunkte auBerordent-
lich zu nahern scheint ; denn auch Barth scheint die Méglichkeit gottlicher
Offenbarung durch das Mittel menschlich-unvollkommener Worte sowohl
objektiv als auch subjektiv zu bejahen : objektiv durch ihren analogen oder
gleichnishaften Charakter, subjektiv durch eine von Gott dem Menschen
verliehene Fahigkeit, diese gleichnishafte Offenbarung zu verstehen und
gliubig anzunehmen. Wiederum jedoch stellt sich dieses scheinbare Ent-
gegenkommen als groBe Illusion dar. Alles lést sich bei niherem Zusehen
in dialektischen Schein auf, soda3 es wirklich bei der ersten grundlegenden



Literarische Besprechungen 337

Entscheidung bleibt, dal der Mensch in seiner siindigen Verkehrtheit alles
andere denn Gottes Wort zu horen vermag. Barths «analogia fidei » darf
wohl als der Gipfel seines theologischen Nominalismus angesprochen
werden. Ganz abgesehen von der exegetisch unhaltbaren Auslegung von
Rom. 12,6 bedeutet die analogia fidei nach Barth eine wirkliche Ahnlichkeit
und Entsprechung des Wortes Gottes mit Gottes transzendentem Sein
lediglich dann, wenn Gott an unserer Stelle und in uns sein eigenes Wort
spricht und hért. Das ist die ganze und einzige « Gleichnisfihigkeit » des
in geschopflicher Gestalt zum Menschen kommenden Gotteswortes, und
damit erschopft sich auch die ganze von Barth umsonst behauptete
« objektive » Moglichkeit gottlicher Offenbarung und menschlichen Glaubens.

Nicht viel besser steht es natiirlich um die «subjektive » Moglich-
keit derselben. Gewi3 betont Barth sehr richtig, daB der Mensch nur
in der Kraft Gottes das Offenbarungswort erkenne, daB er also dazu
keine Fahigkeit mitbringe, sondern sie erst empfange. Aber diese gott-
gewirkte « Fahigkeit » ist alles andere denn eine reale Bereicherung mensch-
licher Existenz und Erhéhung des menschlichen Seelenlebens, wie sie die
latholische Theologie versteht. Barth verabscheut nichts so sehr als eine
solche angebliche Vermenschlichung und Relativierung des alle geschopf-
liche Verkehrtheit und Siindhaftigkeit iibersteigenden Gotteswortes. Ganz
der dialektischen «analogia fidei » entsprechend mufl deshalb diese sogen.
Fahigkeit zur Erkenntnis des Wortes Gottes nach Barth nichts anderes
sein als jene rein aktualistische Moglichkeit und Wirklichkeit géttlicher
Offenbarung, von der schon geniigend die Rede war : Menschen « kénnen »
in Gottes Kraft das Offenbarungswort héren, insofern eben Gott selber
selbstverstandlich die Mdéglichkeit besitzt, in ihnen und an ihrer Stelle das
von ihm gesprochene Wort auch zu héren und zu erkennen. Der Mensch
selber aber bleibt eben infolge seiner Siindhaftigkeit und Verderbtheit
absolut unfihig, die Glaubensanalogie in ihrem wahren Sinne zu erfassen.
Das ist der ganze Sinn oder besser gesagt die ganze Sinnlosigkeit der
Barth’schen Behauptung einer « objektiven » und «subjektiven » Moglich-
keit gottlicher Offenbarung an die Menschen. Das Hauptgewicht liegt
allerdings auf der dialektischen Lehre von der analogia fidei ; denn gerade
deshalb weil die Welthaftigkeit des Gotteswortes jede Entsprechung und
Ahnlichkeit mit Gottes Sein ausschlieBt, kann es auch keine subjektive
Méglichkeit geben, das reine Wort Gottes zu héren. Die Analogie ist
wirklich nicht nur die Schicksalsfrage der dialektischen Theologie, sondern
die der Theologie iiberhaupt, wie Fehr sehr richtig bemerkt (S. 68). Umso
unbegreiflicher muB uns deshalb die Verstindnislosigkeit erscheinen, mit
der Fehrs Kritiker Prof. Nigg dieser alles entscheidenden Tatsache gegen-
iibersteht. Prof. Nigg meint, die Analogielehre sei « ein rein dogmatisches
Problem, das nur Theologenhirne interessiert und um dessentwillen es
natiirlich nie zu jener das ganze Leben umfassenden Reformations-
bewegung des 16. Jahrunderts gekommen wire » (Neue Ziircher Zeitung,
a.a.0.). Zugegeben, daB sich die historisch duBerst komplexe Gegebenheit
der abendlindischen Glaubensspaltung nicht zur Ganze auf diese einfache
Formel zuriickfiihren liBt! Das anerkennt auch die neueste katholische

Divus Thomas. 22



338 Literarische Besprechungen

Kirchengeschichtsschreibung vollauf. Trotzdem ist und bleibt aber das
Tiefste und Entscheidendste an der Reformation die Trennung im Glauben,
die Preisgabe der christlich-traditionellen Glaubenssubstanz auf weite
Strecken hin. Und diese ist nicht zu erkliren ohne den unheilvollen Ein-
fluB des theologischen Nominalismus auf die protestantische Theologie.
Dieser aber ist unvereinbar mit der echten analogia fidei. Darum diirfte
auch Barths theologischer Agnostizismus uniiberwindlich bleiben, wenn er
nicht an dieser Wurzel angepackt wird. Das getan zu haben, ist zweifellos
Fehrs grofles Verdienst !

Entsprechend der zentralen Bedeutung des Problemes der objektiven
und subjektiven Maoglichkeit gottlicher Offenbarung und menschlichen
Glaubens sind Fehrs positive Darlegungen iiber die Glaubensanalogie und
das Lumen fidei (4. und 5. Kap.) von allergroBtem Werte. Fehr faBt die
thomistische Lehre kurz und klar zusammen, vielleicht nur zu kurz, als
daB sie in ihrem ganzen Gewichte und in ihrem tiefsten Sinne dem prote-
stantischen Gegner einleuchten konnte. Darauf diirfte es wohl zuriick-
zufithren sein, daB H. Giirtler (Der kleine Bund, a. a. O., 352) Fehrs ver-
gleichende Darstellung von Barth und Thomas von Aquin mit den Worten
abtun méchte : « An dieser Konfrontierung liegt uns nichts., Thomas von
Aquin lebte in einer andern Zeit als wir». Dabei hat Giirtler aber
ganzlich iibersehen, daB3 Fehr im Kapitel {iber die Glaubensanalogie teilweise
iiber Thomas von Aquin hinausgeht und im Sinne und Geiste der spiteren
Thomistenschule, jedoch stets aus der Lehrsubstanz des Aquinaten das
Analogieproblem behandelt. Ohne mit Giirtler grundsitzlich iiberein-
stimmen zu kénnen, miissen wir aber anderseits doch feststellen, da3 Fehrs
sonst verdankenswerter Versuch einer solchen Gegeniiberstellung insbe-
sondere in diesen beiden Kapiteln gewisser Schwierigkeiten nicht entbehrt.
Vor allem war die Problematik des hl. Thomas eine in manchem doch
recht verschiedene von der der heutigen Theologie. Fehr stellt gewill ganz
richtig die Analogielehre des Thomismus zwischen die verfehlten Versuche
eines Barth und seines theologischen Gegenspielers Emil Brunner, iiber
dessen Lehre verschiedene Stellen vorliegenden Werkes sehr wertvolle
Aufschliisse geben. Diesen beiden Theologen gegeniiber galt es zu beweisen,
daB weder eine iibernatiirliche analogia fidei ohne natiirliche analogia entis
moglich, noch auch die Glaubensanalogie einfach auf die analogia entis
reduzierbar ist. Barth diirfte aber keineswegs restlos iiberwunden sein mit
der bloBen Gegeniiberstellung der beiden Analogien. Vielmehr ist die
innige Verbindung beider in der Glaubenserkenntnis ausschlaggebend.
Allerdings finden sich in Fehrs Buch verschiedene gute Ansitze dazu, und
zwar hauptsichlich im Kapitel iiber Offenbarung und Analogie. Vgl. dazu
insbesondere S. 68. Es fehlt aber eine klare und ausfiihrliche Darstellung des
Verhaltnisses von natiirlicher und iibernatiirlicher Erkenntnis im Glaubens-
akte. Fehr hat freilich sehr richtig gesehen, da die grundlegendste Erkenntnis
zur Losung des ganzen Problemes die Lehre vom Sein als dem Formalobjek te
des menschlichen Verstandes und die darauf beruhende Lehre von der Poten-
tia obedientialis ist. Wir vermissen aber eine geniigende Auswertung dieser
Grundtatsache in der Darstellung der thomistischen Analogia fidei. Es ist



Literarische Besprechungen 339

schon richtig, wenn Fehr betont, daB die Glaubenserkenntnis zwischen
der natiirlichen Gotteserkenntnis und der Visio beata steht, und ebenso
richtig ist, was er von der Analogie und dem Ursprung dieser Offenbarungs-
erkenntnis sagt. Es fehlt aber die Beantwortung der wohl entscheidendsten
Frage, warum bestimmte menschliche Begriffe, deren sich Gott in seiner
Offenbarung bedient, trotz der géttlichen Transzendenz und ungeachtet der
Verderbnis menschlicher Natur durch den Siindenfall imstande sind, Gottes
innerstes und ureigenstes Wesen sowohl wie dessen gnadenvolle Mitteilung
an die rationale Kreatur darzustellen. Das ist es ja gerade, was Barths
theologischer Agostizismus leugnet. Es geniigt nicht, ihm einfach zu ant-
worten, daB3 diese Begriffe in den Glaubensformeln und -urteilen analog
sind, sondern warum sie es sind. Ebenso geniigt es nicht, zu betonen, daB
diese Glaubensanalogien «non intelliguntur, sed solum creduntur». Das
wird Barth, in seinem Sinne allerdings, ohne weiteres gerne zugeben. Viel
aufschluBreicher wire fiir ihn der Satz des hl. Thomas : « fides non potest
universaliter praecedere intellectum: non enim posset homo assentire
credendo aliquibus propositis, nisi ea aliqualiter intelligeret » (11-11, q. 8,
a. 8 ad 2). Die Moglichkeit dieses intellectus fidei griindet aber in der
theologischen Analogie, und diese hat zur Voraussetzung die natiirliche
Analogie aller jener Begriffe, die in den Glaubenssitzen enthalten sind.
Der letzte Grund aber, warum diese natiirlichen Begriffe in der Synthese
des Glaubenssatzes zu einem héheren, tibernatiirlichen Sinngehalte erhoben
werden konnen, ist die Tatsache, daB3 sie Seinsvollkommenheiten darstellen,
die nicht notwendig auf das rein natiirliche und kreatiirliche Sein
beschrinkt bleiben. Dies freilich ist aber nur mdéglich, insofern sie schon
rein natiirlich gesehen, analoge Begriffe sind. Dabei ist allerdings sehr zu
betonen, daB3 dieser hohere Sinngehalt von der echten Theologie niemals
rational nachgewiesen werden kann, sondern daB lediglich ihre Nicht-
unmoglichkeit contra negantes aufweisbar ist, sonst wire alles Theologisieren
letzten Endes reiner-Rationalismus ; denn das ist ja das Eigentiimliche der
Glaubenserkenntnis, daB sie zwar wirkliche menschliche Erkenntnis ist,
tief verwurzelt in der rein natiirlichen Erkenntnis, daB sie aber zugleich
eine iibernatiirliche, gnadenvolle Erkenntnis ist, die als Urteilssynthese auf
keine natiirliche Einsicht zuriickfiihrbar ist, sondern einzig unter dem
gnadenvollen Einflusse Gottes auf den glaubigen Verstand zustandekommt.
Von hier aus wird die Notwendigkeit des Glaubenslichtes ohne weiteres
verstindlich. Aus dem Gesagten ergibt sich aber, daB Barths Offenbarungs-
und Glaubenstheologie letzten Endes nur durch eine Aufhellung der innigen
Zusammenhange widerlegt werden kann, die im Glaubensakte zwischen dem
intellectus fidei und dem assensus fidei bestehen, und damit zwischen dem
darin enthaltenen natiirlichen und iibernatiirlichen Erkennen. Das alles
liBt sich aber nicht aus einer bloBen Gegeniiberstellung von Barth und
Thomas von Aquin gewinnen. Thomas von Aquin kennt diese neuere Proble-
matik noch nicht, und hat deshalb auch noch keine eigentliche Theorie
der analogia fidei und des intellectus fidei gegeben, obwohl allerdings eine
solche sich sehr wohl aus seiner Lehrsubstanz entwickeln 1iBt. Fehrs Buch
wiirde folglich durch eine bessere Beriicksichtigung der thomistischen



340 Literarische Besprechungen

Intellectus-fidei-L.ehre sehr viel gewonnen haben, stellt aber trotz dieser
gemachten Einwinde eine ganz hervorragende Leistung dar, die nicht
genug zum ernsten Studium empfohlen werden kann. Vielmehr aber als der
protestantische Leser diirfte der katholische Theologe reichsten Gewinn
daraus ziehen ; denn der wertvollste Teil dieser Arbeit ist zweifellos die
Darstellung und mustergiiltige Widerlegung der besonders uns Katho-
liken schwerverstindlichen dialektischen Offenbarungstheologie.

Rom. P. Paul Wyser O. P.

Heiler : Unser Glaube an den Auferstandenen. — Freiburg i. Br,
Herder. 1937. 105 Ss.

Wenn je, so ist fiir unsere Tage, in denen die christliche Religion von
so vielen Seiten als iiberlebt behandelt wird, die Forderung zeitgemail,
daB der Christ von seinem Glauben auch Rechenschaft zu geben verstehe.
Als biindigste und augenscheinlichste Beglaubigung seiner Offenbarung
hat aber der Herr selber seine Auferstehung dem Unglauben entgegen-
gestellt. Darum unternimmt es der Verfasser dieses kleinen Werkes, von
der Tatsache der Auferstehung Christi eine solche geschichtsmethodische
Darstellung zu geben, daBl auch der Laie ein eigenes und ganz sicheres
Urteil — «eine wiinschenswerte Kostlichkeit fiir jeden Menschen » —
sich bilden kann.

Eine erste These weist die Zuverlissigkeit der historischen Quellen
dieses Beweisganges der aus Predigt und Katechese der Apostel und Jiinger
Christi erwachsenen Schriften des Neuen Testamentes nach. Die Bemer-
kung (S. 8) iiber den «ersten und zweiten Titusbrief » ist offenbar eine
Zerstreuung des gelehrten Verfassers. Die zweite Thesis zeigt, riickwirts-
schreitend vom Jahre 58 n. Chr. (I. Kor. 15, 1-11) bis zur Pfingstpredigt
des hl. Petrus (Apg. 2, 14-36), ja bis zur Wahl des Apostels Mathias
(Apg. 1, 23), wie die Apostel gerade die Bezeugung der Auferstehung Christi
als eine Hauptaufgabe ihres Apostelamtes betrachteten. Die dritte Thesis
zeigt, wie die Auferstehungsberichte der vier Evangelisten, trotz oder
vielmehr gerade wegen ihrer Verschiedenheit in Nebenumstinden, die jeder
nach dem besondern Zweck seines Evangeliums auswabhlt, ein widerspruch-
loses und vollgiiltiges Zeugnis fiir die Tatsache der leiblichen Auferstehung
Christi darbieten. Als Gesamtergebnis wird schlieBlich festgestellt, daB
gegen die Tatsache der Auferstehung Christi kein verniinftiger Zweifel
bestehen kann, weder von seiten der Mythen- noch der Scheintod- noch
der Betrugs- noch der Halluzinationshypothese. «Christus ist wahrhaft
von den Toten auferstanden ».

Reiche und gute Literatur iiber die einschligigen Fragen ist am
SchluB angegeben fiir solche, die weitere Ausfiihrungen wiinschen. Fir
die selbstindige Urteilsbildung iiber das Wesentliche ist das Werklein
Heilers sehr geeignet.

Einsiedeln. P. Meinrvad Benz O.S. B.



Literarische Besprechungen 341

Cardinal Lépicier: Le Miracle. Sa nature, ses lois, ses rapports avec
I'ordre surnaturel. Paris, Desclée De Brouwer. 574 pp.

Das vorliegende philosophisch-theologische Werk iiber das Wunder
ist die von Charles Grolleau gefertigte Ubersetzung der vom Verfasser
revidierten und vermehrten dritten italienischen Ausgabe des Werkes.

Mit groBer Vollstindigkeit werden von dem hohen Verfasser die zahl-
reichen Fragen behandelt, welche vor dem menschlichen Geiste auftauchen
bei einem Gegenstand, der von so groBer Bedeutung ist fiir das Verhaltnis
des Menschen zu Gott. Griindliche Darlegungen iiber Vorsehung und Welt-
ordnung, gottliches und geschopfliches Wirken bereiten vor auf die Fragen
nach der Moéglichkeit, dem Zweck, dem Wesen des Wunders. Aus der
Wesensbestimmung ergeben sich sodann wieder verschiedene interessante
Fragen. Sind die Menschwerdung und die Transsubstantiation Wunder ?
Dies wird bejaht. Welche Wunder schlieBt die Eucharistie in sich ? Ist
die Schopfung, die Rechtfertigung, die Offenbarung, die selige Anschauung
Gottes ein wahres Wunder ? Ist die Wiederherstellung der Gesundheit, die
zuweilen aus der letzten Olung erfolgt, als ein Wunder zu bezeichnen und
in welchen Fillen ? Da Gott allein, nicht aber den Engeln die Wunder-
macht zusteht, die Engel aber doch Wirkungen hervorbringen koénnen, die
die stofflichen Naturkrifte ilibersteigen, da sie iiberdies in der Hand Gottes
werkzeugliche Ursachen von Wundern sein kénnen, so erheben sich neue
Fragen nach den innern und &duBeren Kriterien zur Unterscheidung der
wahren von den falschen Wundern. Die drei letzten Kapitel handeln vom
Gottmenschen und seinen Wundertaten und vom apologetischen Werte
derselben. Es wird beim letzten Punkt gut darauf hingewiesen, daB die
Mannigfaltigkeit der Wunder, die Jesus Christus auf allen Gebieten mit
eigener Machtvollkommenheit wirkte, ihn sicher und klar als wahren Gott
und Herrn der ganzen Schopfung erweisen. Gerne hitte man hier auch
den Hinweis darauf gesehen, daB Jesus durch seine goéttlichen Taten
zweifellos das Zeugnis bestitigt hat, das er von sich selbst abgelegt und
durch das er als Sohn Gottes und wahren Gott sich bekannte. Auf dieses
Selbstzeugnis Christi iiberzeugend hinzuweisen, ist von Wichtigkeit gegen-
iiber dem Rationalismus, der in einzelnen Vertretern, z. B. Harnack,
behauptete, Christus habe sich selbst keine gottliche Wiirde beigelegt,
die Seele und Gott sei der einzige wesentliche Inhalt seiner Predigt.

Die Darstellung all der genannten Fragen vereinigt in hohem Grade
Klarheit und gediegene Griindlichkeit, so daB das Werk nicht blo8 Theo-
logen, sondern auch ernst denkenden Laien sehr dienen kann zur Er-
langung einer tieferen Einsicht in die Griinde der Glaubwiirdigkeit und
der Glaubenspflicht gegeniiber der christlichen Offenbarung. Besonders
vertrauenerweckend ist das Werk durch die Hochschitzung des Verfassers
fiir die Lehre des Aquinaten und durch die Treue gegen seine Prinzipien,
auf die immer und immer wieder aufgebaut wird.

Einsiedeln. P. Meinvad Benz O. S. B.



342 Literarische Besprechungen

Dogmatik,

O. Karrer : Gebet. Vorsehung. Wunder. Ein Gesprich. — Luzern,
Riéber. 1941. 160 SS.

Der Verfasser dieses Werkes macht es sich zur Aufgabe, auf MiB-
brauche des Bittgebetes bei den Glaubigen aufmerksam zu machen und
sie energisch zu bekampfen. Es geht darum, das Bittgebet «an den ihm
zukommenden Platz zu erinnern ; denn immer versucht es, mit viel Geschrei
und Ellenbogenmethoden daraus hervorzubrechen, um sich auf dem Altar
der Gottesverehrung breit zu machen» (Vorw. S. 10).

Bei der angewandten Gespriachsform ist einem Redaktor Steinmann
die undankbare Aufgabe zugewiesen, die falschen Ansichten vorzubringen,
die Karrer als « Onkel Paul », eifrig unterstiitzt von Professor Jiirg Vonar
und dessen gelehrter Frau Elisabeth, widerlegen will und natiirlich sieg-
reich widerlegt. Ist es diese Gesprichsform oder die Eigentiimlichkeit
Karrers, an einer Stelle etwas zu bejahen, was man an einer anderen Stelle
wieder iiberlaut verneint glaubt, daB man nicht leicht herausfindet, was
endgiiltig und positiv iiber die im Titel genannten, fiir das religiése Leben
so wichtigen Themata gelehrt werden will ?

Klar treten als immer wieder bekampfte MiBbriauche hervor das Gebet
mit der Meinung, Gottes ewigen Plan der Vorsehung abzuiandern, auf Gott
selbst einen EinfluB auszuiiben, sogar einen magischen Einflu3, ihn, den
unbeweglichen Beweger, zu bewegen ; sodann das ichsiichtige Gebet, das
Instinktgebet um Irdisches rein um des Irdischen willen, mit dem Anspruch,
Gott zum gefiigigen Handlanger seiner Wiinsche zu machen. In der Ver-
urteilung solchen Gebetes verdient der Verfasser ohne Zweifel unsere Zu-
stimmung. Es ist anzuerkennen, daB er dabei ganz beherzigenswerte
Gedanken ausgesprochen hat. Unangenehm beriihrt aber dabei einmal,
daB der Verfasser zu sehr verallgemeinert und besonders, dal er die Schuld
an den MiBbriauchen auf die «landliufige religiése Erziehung», auf die
im religiésen Unterricht iberkommenen « Vorstellungen von der Wirkungs-
weise des Bittgebetes und der géttlichen Vorsehung » zuriickfithrt (S. 20).
Ein Blick in den Katechismus, der doch die Grundlage des religiosen Volks-
unterrichtes bildet, hitte von diesem unberechtigten Vorwurf abhalten
sollen. Wer andichtig, demiitig, vertrauensvoll, beharrlich im Namen Jesu
betet, wie der Katechismus lehrt, will Gott nicht zum Handlanger selbst-
siichtiger Wiinsche herabwiirdigen, sondern ihn als seinen unumschrinkten
Herrn ehren und anerkennen.

Ist der Christ auch zu billigen und aufzumuntern, wenn er ein solches
Gebet um zeitliche Giiter verrichtet, die ihm als nétig erscheinen fiir seine
Lebensaufgaben ? Erlauben will es Karrer im Hinblick auf Lukas 22, 42.
Aber alsogleich fahrt er wieder los : « Jenes aber, die vordringliche, irdische
Gesinnung, wird man nicht noch ermuntern sollen, sich auszuleben usw. »
(S. 87). Aber wer verlangt denn das ? Die Frage geht einzig auf das fromme
Gebet. Ist das Volk zu frommem Gebet um Zeitliches anzuleiten, als zu
etwas echt Christlichem ? Da bleibt Karrer beim bloBen : « Solches Gebet
ist erlaubt ». Dann aber wird es bezeichnet als « Gebet der Kindheitsstufen



Literarische Besprechungen 343

des naiven Habenwollens », der « primitiven Stufe ». Er will nicht, daB
das christliche Volk aufgemuntert werde, in all seinen Né6ten sich an Gottes
Giite zu wenden. « Wenn wir’s dazu noch eigens ermuntern, unterstiitzen
wir praktisch «das Fleisch », wie der Apostel es nennt: die Ichbegierde
des natiirlichen Menschen » (S. 84). Die Meinungen der kirchlichen Lehrer
seien verschieden. « Da sind solche, die mit Thomas dem irdischen Bitt-
gebet eine bescheidene Stelle wahren mdchten» (S. 89). Andere nicht.
Die Berufung auf die liturgischen Gebete der Kirche um Frieden, Regen
usw. wird abgelehnt durch spiritualistische Interpretation derselben. Ihr
Sinn lasse sich grundsitzlich so umschreiben : « Wir haben von Natur aus
diese und jene Wiinsche — Du weil3t es, Vater, und wirst uns immer das
geben, was in Deinem gottlichen Sinne gut ist. Gib uns die Haltung, da@
wir zu unserem Heil empfangen, was Du uns geben willst, und zu unserem
Heil entbehren, was Du uns nicht geben willst ». « Das scheint mir in der
Tat der einzig mogliche christliche Sinn der irdischen Gebete ... zu sein »,
1Bt Onkel Paul sich durch Prof. Jiirg bestitigen. S. 21 bestimmt Onkel Paul
den Sinn des Bittgebetes als « Handeln und Leiden », « will sagen religits
beseelte Selbsthilfe (soweit moglich) und religios beseelte Gelassenheit (wo
man nichts dndern kann). Dafiir, glaube ich, hat das Bittgebet Sinn ».

Diese Einschdtzung auch des frommen Gebetes um zeitliche Gaben
und Hilfen Gottes 1aBt sich theologisch nicht rechtfertigen. Die Brotbitte
im Vater unser ist ein Auftrag des Heilandes selbst (Mt. 6, 11) : « So sollt
ihr beten », um das Reich Gottes vor allem, aber auch fiir das bescheidene
irdische Bediirfnis. Der Katechismus driickt dieallgem eine Uberzeugung
der Kirche aller Jahrhunderte aus: « Wir bitten in der vierten Bitte, daB3
Gott uns geben wolle, was wir taglich fiir Le:b und Seele nétig haben ».
Die rein spiritualistischen Umdeutungen der kirchlichen Gebete um den
Frieden, um Regen und Sonnenschein usw. sind nicht ernst zu nehmen.
Die Auffassung der Kirche vom rechten Gebete ums Zeitliche kann, wem
es um das «sentire cum Ecclesia » zu tun ist, sehr wohl entnehmen dem
romischen Katechismus (P. IV. c. XIII. n. 8 ss.), den die Kirche den
Pfarrern als Anleitung zur religiésen Belehrung des Volkes in die Hand
gibt. « Jene sind keineswegs zu héren », sagt er unter anderem (n. 9),
«die sagen, Christen diirften Gott nicht um die irdischen Giiter dieses
Lebens bitten. Denn diesem Irrtume stehen entgegen, — aufler der ein-
stimmigen Uberzeugung der Viter —, sehr viele Beispiele sowohl des
Alten als des Neuen Testamentes» Karrer liest die Viter anders. Aber
es diirfte nicht schwer sein, nachzuweisen, daB die Verfasser des rémischen
Katechismus besser gelesen haben als er. Sie distinguierten : Das fromme
Gebet um Zeitliches ist gut; das Gebet um Ewiges ist besser. So hatte
Karrer, in Anwendung der von ihm zu Unrecht verspotteten Disputier-
kunst, auch tun sollen. Leider tut er es nicht. Wie er die hl. Viter gegen
ihren Sinn einseitig verwertet, davon nur ein Beispiel. Vom hl. Augustin
zitiert er mehrere Stellen, in denen der Heilige zum Gebet um Geistiges
aufmuntert, und schlieBt dann : « Man sieht, von einer Ermunterung zum
irdischen Bittgebet ist der Heilige weit entfernt » (S. 92). Wahr ist dagegen,
daB der Heilige auch zum irdischen, freilich auch zu noch eifrigerm himm-



344 Literarische Besprechungen

lischen Gebete aufgemuntert hat. So sagt er z. B. (Enar. in Ps. 62 n. 7):
« Des guten und glaubigen Christen Fleisch diirstet auch schon in diesem
Leben nach Gott: denn wenn er fiir seinen Leib Brot braucht, wenn er
Wasser braucht, wenn er Wein braucht, wenn er Geld braucht, wenn er
ein Zugtier braucht fiir die Bediirfnisse seines Leibes, so muf3 er all das
von Gott erbeten, nicht von den Damonen und Gétzen oder irgend welchen
Michten dieser Welt ». Sehr schon driickt er das Verhidltnis vom zeitlichen
zum geistlichen Gebet aus in Sermo 80, n. 7: «Illa beneficia sempiterna
tota aviditate postulemus, illa bona tota intentione quaeramus, illa bona
securi petamus ... Temporalia ista aliquando prosunt, aliquando obsunt ...
Ac per hoc, Fratres, petamus et ista temporalia moderate, securi, quia si
accipimus, ille dat, qui novit, quid nobis expediat». Dieses : sempiterna
bona tota aviditate postulemus, temporalia ista moderate petamus hat
doch wohl den gleichen Sinn wie das : spiritualia sunt quaerenda principa-
liter, temporalia secundario des hl. Thomas (II-II q. 83 a. 6). Es ist also
zum mindesten irrefiihrend, wenn Karrer den hl. Thomas (S. 89 ff.) und
den hl. Augustin in bezug auf die Einschitzung des irdischen Bittgebetes
als Vertreter gegenteiliger Lehren anfiihrt. Ihre Ansicht ist die gleiche
und darf wohl als sententia communis der Vaterzeit, der Scholastik und der
modernen Vertreter der katholischen Moralwissenschaft bezeichnet werden.

Der Warnung vor Empfehlung des zeitlichen Bittgebetes gibt Karrer
auch Folge durch das, was er iiber den Nutzen dieses Gebetes sagt. Es
niitzt mannigfach durch die subjektive Seelenstimmung, die innere Auf-
richtung und Ermutigung, der Betende wird ein theopathisch-telepathisch
vermittelnder Sender géttlicher Liebesstrahlungen (S. 44 f.), was auch auf
unser Leibliches wirken kann. Aber darf man auch hoffen, durch frommes
Gebet jenes irdische Gut von Gott zu erlangen, um das man bittet ? Die
seit der Vaterzeit in der Kirche iibliche Lehre bejaht es unbedenklich.
« Denn indem der Herr uns ermahnt, um Brot zu bitten, verspricht er,
daB er es denen, die in rechter Weise bitten, reichlich geben wolle » (Catech.
Rom. 1. c. n. 7). Erhalten wir es nicht, so deshalb, weil es uns nicht zum
Heile ware : « Petisti, non est tibi datum, quod petebas ? Crede Patri,
qui, si tibi expediret, daret tibi» (S. Aug. Serm. 80, n. 7). Karrer ist nicht
so zuversichtlich. Die unabinderlichen Gesetze der Naturkrifte und der
Massenpsychologie bereiten ihm Schwierigkeit. Es leuchtet ihm zwar ein,
daB Gottes ewiger Plan das Gebet und dessen Erhérung vorherbestimmt
haben koénnte. « Aber wenn dies der Wirklichkeit nicht entspricht — nur
einer kindlichen Vorstellung —, wie soll es von Gott als wirklich gesehen
sein ? » (S. 51). So muB3 denn nach Karrer auch das Gebet z. B. zur
Bestimmung des Wetters schlechterdings wegfallen (S. 52). Der Ausnahme-
fall eines Wunders wird zwar offengelassen : «nur weiB3 ich keinen Fall,
wo ein Naturwunder zur Erfiillung irdischer Wiinsche geschehen wiirde »
(ib.). Auf die vielen Votivtafeln fiir Gebetserhérung hingewiesen, « Maria
hat geholfen » u. s. f. (S. 97), stellt er sie einfach und uneingeschrinkt auf
die gleiche Stufe mit den «vieltausend Heiligtiimern mit Millionen von
Votivgeschenken in allen Vélkern und zu allen Zeiten », eine Gleichstellung
also des Gebetes zur Gottesmutter etwa mit dem zur Magna Diana Ehpe-



Literarische Besprechungen 345

siorum (Apostelg. 19). Bei einem Autor, der sich gesendet glaubt (S. 149),
die Gebetsauffassungen des katholischen Volkes zu liutern, gewi3 eine
unerwartete Theorie ! Davon abgesehen scheint « Onkel Paul » trotz eines
Anlaufes S. 51 nicht zur klaren Unterscheidung einer Gebetserh6rung und
eines Wunders gekommen zu sein. Eine Bitte um gutes Wetter scheint ihm
gleichbedeutend mit einer Bitte um ein Wunder. Das ist nicht richtig.
Wenn Gott ein frommes Gebet um Zeitliches, zu dem er ja selbst anregt,
erhort, kann er schon von Ewigkeit her die Naturkrifte zu dieser Wirkung
hingeordnet haben, wie schon der hl. Augustinus sagt: « Preces valent ad
ea impetranda, quae (Deus) se precantibus concessurum esse praescivit »
(De Civit. Dei V. c. 10). Nur wenn er nicht durch die Naturkrifte, sondern
unmittelbar durch seine Allmacht eingreift, wirkt er ein Wunder.
Ubrigens ist auch Karrers Lehre iiber das Gebet um Wunder in zeit-
lichen Néten nicht haltbar. Die Mdéglichkeit der Wunder gibt er zwar zu,
ihr tatsichliches Vorkommen scheint er aber moglichst auf das Leben Jesu
und der Apostel einschrinken zu wollen, auf «ausnehmend gro8e und
wichtige, seinem Heilsplan vorbehaltene go6ttliche Ziele » (S. 116).
Prof. Jirg sieht vom Standpunkt des Glaubens nicht, « wie man mit
frommem Sinn ein Wunder Gottes erbitten kann zur Erfiillung noch so
groBer irdischer Anliegen, wenn die Erfiillung ohne Wunder nicht mdéglich
scheint ». Karrer, d. h. Onkel Paul bestitigt es: « Mir geht es auch so»
(S. 122). Er will frommen Christen, die so beten oder andere dazu auf-
muntern, nicht gerade ein Anathem anhingen, aber «es ziemte sich nicht
— nach unserer Meinung » (S. 122). Auch hier ist es ja wahr, daB man
nicht wegen Nichtigkeiten « Gott gewissermaBen auf die Probe zu stellen »
sich erlauben darf. Die katholische Moral nennt das « Gott versuchen ».
Abcr sie ist weit entfernt davon, alles Gebet um Wunder zur Abwendung
groBer irdischer, auch privater Not als minderwertig zu verdachtigen.
Auch vollkommene Christen kénnen in eigener oder fremder geistlicher
oder zeitlicher Not, wo alle Menschenhilfe versagt, Gott um Wunder an-
flehen. « Sancti suis precibus miracula facientes, ex aliqua necessitate vel
utilitate moventur ad petendum divinae potestatis effectus» (S. Thom.
Summa th. II-IT 97, 1 ad 2). DaB der hl. Augustin durchaus der gleichen
Uberzeugung war, geht mit aller wiinschenswerten Klarheit hervor aus
den vielen Wunderberichten aus seiner Zeit und Umgebung in seinem
« Gottesstaat », Bd. 22, Kap. 8. Und hat in der Tat in der heutigen
Menschheit die innere religiose Erfahrung so tiefe Wurzel gefaBt, wie
Karrer zu glaubn scheint (S. 128), daB8 die VerheiBung Christi (Mark. 16, 17 {.)
als nicht mehr wirksam angesehen werden muB zur Bestirkung im Glauben ?
Zur Frage iiber die Frucht des Bittgebetes hat auch eine gewisse
Beziehung die Frage nach dessen Verdienstlichkeit. Karrer findet da zu
tadeln iiber eine weitverbreitete Einstellung des « Rechnens », « der geistigen
Lohnsucht fiir das Verdienst des Betens iiberhaupt» (S. 56). Sehr
beachtenswert nennt er eine Ausfiihrung J. Pascher’s, der es merkwiirdig
findet, daB manche Christen vom Bittgebet nicht nur die Erfiillung ihrer
Wiinsche, sondern iiberdies noch einen himmlischen Lohn erwarten. In
dieser Religiositit sei « etwas verlagert, ja geradezu auf den Kopf gestellt ».



346 Literarische Besprechungen

Auch hier ist der schlichte fromme Sinn der Gliubigen besser in Uber-
einstimmung mit der katholischen Lehre als Karrer. Denn frommes Gebet
ist, wie Fasten und Almosengeben, ein gutes Werk und gute Werke der
Gerechten verdienen nach dem Konzil von Trient das ewige Leben (cf. Denz.
809. 834. 836). Und der hl. Thomas schreibt : « Oratio praeter effectum
spiritualis consolationis, quam praesentialiter affert, duplicem habet virtu-
tem respectu futuri effectus, scilicet virtutem merendi et virtutem impe-
trandi » (Summa th. II-II 83. 15 c).

Aus all dem Gesagten ergibt sich, dal Karrers Buch nicht ohne grofe
Einschrinkung empfohlen werden kann; denn in einer Zeit unerhérter
irdischer Bedriangnisse, in denen die Glaubigen nach dem rémischen Kate-
chismus (P. IV. ¢. 13 n. 7) und nach der Mahnung des Papstes sich
gezwungen sehen sollen, « zum himmlischen Vater zu gehen und von ihm
die irdischen und himmlischen Giiter flehentlich zu erbitten », bringt es
durch Mangel an theologischer Genauigkeit und durch Ubertreibung nach
der einen und durch Verkleinerung nach der andern Seite hin Verwirrung
in die Seele und ist eher geeignet zu entmutigen als zum Gebet und
Vertrauen auf Gott anzuregen.

Einsiedeln. P. Meinvad Benz O. S. B.

A. Stolz O. S:B. : Manuale Theologiae dogmaticae. Fasc. VII : De
Ecclesia. Fasc. IV : Anthropologia theologica. — Friburgi Brisg., Herder.
1939/40. 60 ; viI-198 pp.

Dem ersten Traktat dieses neuen Handbuches der Dogmatik, der von
der heiligsten Dreifaltigkeit handelte und in dieser Zeitschrift Jahrg. 1940,
S. 495 ff. besprochen worden ist, lieB der riihrige Professor des papstlichen
Benediktinerkollegiums St. Anselmo seither zwei weitere Traktate folgen :
De Ecclesia und Anthropologia theologica.

1. Uber die im Traktat De Ecclesia einzuschlagende Methode bestehen
heute zu mannigfaltige Ansichten, als daBl man es einem Autor veriibeln
diirfte, wenn er Wege geht, die man selber nicht fiir die geeignetsten halt.
Aus der Mannigfaltigkeit der Versuche mag sich schlieBlich das annihernd
Vollkommene entwickeln. Im vorliegenden Werk ist der dogmatische
Traktat iiber die Kirche gewissermafBlen als Erginzung des apologetischen
behandelt. Die wichtigsten Dogmen z. B. iiber die Stiftung der Kirche,
ihre Verfassung und Gewalten, iiber den Primat und seine Prirogativen
werden als in der Apologetik erklirt und bewiesen vorausgesetzt. So bleibt
Raum zur Behandlung von verschiedenen Problemen aus alterer und
namentlich neuerer Zeit. Sie werden abgehandelt in fiinf Abschnitten,
entsprechend der Entwicklung, die die Lehre von der Kirche im BewuBt-
sein der Glaubigen aufzeige : 1. Das Reich Gottes und die Kirche Christi ;
2. Von der Natur der Kirche; 3. Von den Gliedern und der Hierarchie
der Kirche ; 4. Die Kirche als die Lehrerin des Glaubens; 5. Die Kirche
als Gottesstaat.

DaB die wesentlichsten Dogmen eines dogmatischen Traktates von
der Kirche der Apologetik zugewiesen sind, ist unseres Erachtens ein Nach-



Literarische Besprechungen 347

teil ; denn dort werden sie laut Einleitung (S. 2) nur historisch, nicht
dogmatisch bewiesen. Die dogmatische Darlegung, Erklirung und Beweis-
fiihrung aus Offenbarung und Lehramt fillt also aus, ein systematischer
Traktat von der Kirche liegt nicht mehr vor. Freilich wiirde diese Aus-
setzung als unbegriindet erscheinen, wenn die A4pologetik als dogmatischer
Traktat behandelt wiirde, wie Garrigou-Lagrange u. A. tun. Aber P. Stolz
scheint in der Einleitung (S. 1) diese Auffassung nicht zu teilen.

Das geiduBlerte Bedenken hindert nicht, anzuerkennen, daB das vor-
liegende Werk reiche Belehrung bietet durch dankenswerte Einfithrung
in viele moderne Probleme der Dogmengeschichte und durch selbstindige
Auffassung und Behandlung kontroverser Fragen. Gerade die groe Beach-
tung, die der Verfasser dogmengeschichtlichen Neuerscheinungen und
neuen Auffassungen entgegenbringt, bilden einen hervorragenden Zug des
Werkes. Freilich sind gerade auf diesem Gebiete die Ergebnisse nicht
immer so, daB sie zur Zustimmung nétigen wiirden. So erscheint, um ein
Beispiel anzufiihren, dem Rez. der eschatologische Charakter des Messias-
reiches im A. T. (S. 6 f.) so dargestellt, daB die weltlichen, politischen
Messiashoffnungen der Juden zur Zeit Christi wie gerechtfertigt sich erweisen.
Ist nicht der iibernationale und geistige Charakter des Messiasreiches im
A. T. ebenso ausgesprochen, wie er in der Kirche Christi verwirklicht
worden ist ?

2. GroBe Originalitit zeigt auch der vierte Traktat: Anthropologia
theologica. Er faB3t in vier Teilen die ganze dogmatische Lehre iiber den
Menschen zusammen und kehrt so in etwa wieder zur Ordnung zuriick,
wie wir sie beim Lombarden und seinen Kommentatoren finden. So
handelt der erste Teil von der Erschaffung des Menschen, seinem Paradieses-
stand, der Tatsache und den Folgen des Siindenfalles nach dem Berichte
der Genesis ; der zweite Teil von der entwickelteren Lehre iiber den Zustand
der urspriinglichen Gerechtigkeit und die Tatsache und die Natur der
Erbsiinde ; der dritte Teil von der Gnade, ihrer Notwendigkeit und ihrem
Verhiltnis zum freien Willen und von der Pradestination ; der vierte Teil
von der Rechtfertigung und vom Verdienste.

Die Form der Darstellung ist auch in diesem Traktate weithin dogmen-
geschichtlich und entgeht so der Gefahr der Einférmigkeit und Trockenheit
und bietet viele neue und interessante Gesichtspunkte. Die Beweisfiihrung
aus der Heiligen Schrift und den Vitern ist gewoéhnlich kurz gehalten,
die Spekulation nimmt im allgemeinen einen bescheidenen Raum ein. Auf
die Entscheidungen des kirchlichen Lehramtes wird sorgfiltig verwiesen,
freilich oft nur mit Angabe der Nummer bei Denzinger. Der Verfasser
hilt es fiir methodisch falsch, die kirchlichen Lehrentscheidungen als
Angelpunkte eines theologischen Traktates zu behandeln, da die gegen
Hiresien noétig gewordenen Entscheidungen nicht notwendig den Angel-
punkt der iiberlieferten Lehre bilden. Immerhin diirfte es doch richtiger
sein, da, wo der in Schrift und Tradition gebotene Offenbarungsinhalt von
der Kirche definiert ist, diese Definition sichtbar in den Vordergrund zu
stellen und nicht bloB nachtraglich als Bestiatigung dessen anzufiihren,
was der einzelne Dogmatiker als Lehriiberlieferung nachgewiesen zu haben



348 Literarische Besprechungen

glaubt. Denn die Dogmatik ist doch die Wissenschaft von der von der
Kirche dargebotenen Offenbarung.

Einen namhaften Raum beansprucht bei verschiedenen Lehrpunkten
die Gegeniiberstellung der Anthropologia Ecclesiae antiquae und der
Doctrina Scholae (iiber den Urstand, S. 48 ff.; iiber die Sanctificatio,
S. 66 ff.; participatio et imago Dei, S. 69 ff. usw.). Es ist aber aus der
Darstellung oft nicht leicht, einen klaren Begriff von dem zu bekommen,
was die « alte Kirche » gelehrt haben soll. Wiirde da nicht die Unterscheidung
zwischen einer vorwissenschaftlichen und strengwissenschaftlichen Theologie,
wie P. Horvath in dieser Zeitschrift (1941 S. 36 ff.) sie so treffend dargelegt
hat, viel Licht bringen ? Wenn das Zuriickgreifen auf die alte Kirche
so weit geht, mit dem hl. Irendus das Paradies der Stammeltern als jetzt
noch bestehenden Ort zu vermuten, an dem die Seelen der Gerechten bis
zum Weltende sich aufhalten (S. 68 {.), so ist doch wohl dem in chiliastischen
Ideen befangenen Vater fiir diese Frage zu viel Autoritit beigemessen.
Vgl. Denz. 530.

Innerhalb der verschiedenen scholastischen Richtungen vertritt der
Verfasser im ganzen den Standpunkt des hl. Thomas, namentlich in den
Fragen der Pridestination, der Wirksamkeit der Gnade und ihres Ver-
hiltnisses zum freien Willen. Er wahrt sich aber eine groBe Freiheit in
der Auslegung der Worte des Aquinaten und scheut sich nicht, gegebenen-
falls auch von der sententia communior der strengeren Thomistenschule
abzuweichen. Das ist natiirlich sein gutes Recht und kann, wenn es mit
so ernster Begriindung geschieht, wie z. B. in der Frage des natiirlichen
Verlangens des Menschen nach der Anschauung Gottes und dessen Beweis-
kraft fiir die natiirliche Erkennbarkeit der inneren Méglichkeit der visio Dei
(S. 23-39), nur anregend wirken. P. Stolz vertritt da mit verschiedenen
neueren Theologen die These : « Exhoc naturali desiderio stricte probatur
possibilitas visionis » (S. 30). Er glaubt damit die Lehre des hl. Thomas
(S.Th. I q. 12 a. 1 c¢; C.G. III c. 50; Comp. theol. 104) zu vertreten.
Doch scheint dem Rez. in dieser Frage die sententia communior immer
noch die probabilior zu sein.

Zum Schluf3 darf wohl gesagt werden, daB die vorliegende anthro-
pologia theologica durch die Selbstindigkeit, den Reichtum des Inhaltes
und die Gewandtheit der Darstellung einen ehrenvollen Platz unter den
neueren dogmatischen Werken beanspruchen darf und dem Interesse der
Theologen bestens empfohlen werden kann.

Einsiedeln. P. Meinrad Benz O.S. B.

P. Renaudin O.S.B.: La théologie de saint Cyrille d’Alexandrie d’apreés
saint Thomas d’Aquin. — Tongerlo (Belgique), Imprimerie St-Norbert. 77 pp.

P. Renaudin O. S.B.: Assumptio B. Mariae Virginis Matris Dei.
Disquisitio theologica. — Taurini. Marietti. 1933. vIiir-184 pp.

1. Der greise ehemalige Abt von St-Maure-sur-Loire und St-Maurice
de Clervaux laBt sich durch die Erblindung, die ihn heimgesucht hat, von



- Literarische Besprechungen 349

der eifrigen Beschiftigung mit der heiligen Wissenschaft nicht abhalten.
Seine Verehrung fiir den hl. Thomas fiihrte ihn zu vorliegender Unter-
suchung iiber das Verhiltnis des Aquinaten zu dem ihm geistesverwandten
groBen Patriarchen Cyrill von Alexandrien. Nach einem kurzen Uberblick
iiber die Werke des hl. Cyrill und die Beachtung, die ihnen im Laufe der
Jahrhunderte in der abendlindischen Theologie zuteil geworden ist, finden
besonders folgende Probleme Beriicksichtigung : der Begriff des Ausganges
in der Heiligsten Dreifaltigkeit, der Ausgang des Sohnes und die gott-
liche Natur, die Person des Heiligen Geistes, das Geheimnis der Mensch-
werdung, die Vollgewalt des Papstes. In allen diesen Fragen stimmt
Thomas in seinen zum Vergleich herangezogenen Werken dem hl. Kirchen-
vater bei. Freilich weil3 er, daB beziiglich des Primates der hl. Thomas
auf unzuverlassiges Material angewiesen war, auf Grund dessen er dem
hl. Cyrill in guter Treue eine fortgeschrittenere Lehre iiber den Primat zu-
traute, als sie in der Ostkirche damals zu finden war. Die Untersuchung
erstreckt sich auf folgende Werke des hl. Thomas : auf die Summa Theologica,
die Summa contra Gentiles, contra errores Graecorum, contra impugnantes
Dei cultum et religionem, contra retrahentes homines a religionis ingressu,
in IV. libros Sententiarum. Vielleicht wiren ja auch noch in andern
Werken des Aquinaten Hinweise auf den hl. Cyrill zu finden. Aber was
der sorgfiltige FleiB Don Renaudins nachgewiesen hat, geniigt, um uns
zu zeigen, daB der hl. Thomas den hl. Cyrill besser gekannt und hoher
geschatzt hat als irgend einer der andern groBen Scholastiker. So findet
sich z. B. in den 10 Binden des neben Thomas groBten unter ihnen, des
hl. Bonaventura, eine einzige Berufung auf den hl. Cyrill iiber das Hervor-
gehen des Heiligen Geistes aus dem Vater und dem Sohne. Zudem besteht
diese Berufung nur in einem Hinweis auf ein Cyrillzitat beim Lombarden.
(In I. S. dist. XI a. un. q. 1 ad 6.) Besondere Anerkennung verdient der
Verfasser auch fiir den Nachweis der Ausgaben des hl. Cyrill, soweit sie
ihm zuganglich waren, wie iiberhaupt fiir die Exaktheit seiner Arbeit.

2. Vom gleichen hochwiirdigsten Verfasser ist schon vor mehreren
Jahren ein interessantes Werk iiber die leibliche Himmelfahrt Maria er-
schienen, das es sehr verdient, trotz unliebsamer Verspitung auch weiteren
Kreisen bekannt gemacht zu werden. Es ist in der Hauptsache eine ein-
gehende Zusammenfassung der Beweise aus der Uberlieferung und der
Heiligen Schrift fiir die leibliche Aufnahme der Gottesmutter in den
Himmel. Sorgfiltig werden die Zeugnisse fiir den sensus Ecclesiae aus den
AuBerungen der Pipste, aus der Liturgie und der ordentlichen Lehrver-
kiindigung und dem Glauben des Volkes dargelegt. Besonders dankenswert
ist die wortliche Anfithrung der erreichbaren Viterstellen (S. 35-50) und
der Theologen von der Zeit der Friihscholastik bis in die Neuzeit hinein.
So tritt die Ubereinstimmung der Kirche durch die Jahrhunderte wirklich
greifbar zu Tage. Daran schlieBt sich dann an eine Untersuchung der
Heiligen Schrift, des Protoevangeliums, der biblischen Typen und alt-
testamentlichen Vorbilder Marii und auch dessen, was aus dem Neuen
Testament fiir unsere Frage zu gewinnen ist. Ein weiteres Kapitel behandelt



350 Literarische Besprechungen

die Frage nach der Zustimmungspflicht, die der gegenwirtige Stand der
kirchlichen Verkiindigung den Glaubigen auferlegt. Da die Kirche noch
keine Definition gegeben hat, wie sie es freilich kénnte, ist die Verpflichtung
zwar noch nicht die eines formellen Glaubensaktes, aber doch eine sub
gravi verbindliche. Auf welche Weise endlich ist die Kirche zur Kenntnis
dieses Privilegs der Gottesmutter gelangt ? Da es sich um eine dem
depositum fidei angehorige Wahrheit handelt, kann sie nicht auf dem Weg
einer SchluBfolgerung oder der natiirlichen Wahrnehmung, sondern nur
auf dem einer iibernatiirlichen Offenbarung an die Apostel und durch
diese an die Kirche gelangt sein, sei diese Offenbarung nun eine ausdriick-
liche gewesen, oder eine gleichwertige in verdeckten Worten, z. B. vom
Siege Marid tiber Satan und Tod, oder von ihrer Gnadenfiille, ihrer Gleich-
féormigkeit mit Christus oder auch einfach ihrer goéttlichen Mutterwiirde.
Die letztere Weise der Offenbarung wiirde am besten im Einklang stehen
mit der nur allméhlichen ausdriicklichen Verkiindigung in den ersten Jahr-
hunderten, die ein letztes Kapitel noch zur Darstellung bringt. Dabei
wird auch noch des Einflusses der Apokryphen gedacht: nicht aus ihnen
ist die kirchliche Uberlieferung geflossen, sondern umgekehrt haben sie
aus der Uberlieferung Wahrheitsmomente geschépft und mit ihren Phanta-
sien umkleidet : so kénnen sie in gewissem Grade als Zeugen gelten, sind
aber im Mittelalter auch fiir mehrere Theologen Ursache geworden, die
kirchliche Uberlieferung von der Himmelfahrt Mariid selber als apokryph
zu bezweifeln. Ein Anhang bringt noch die mehrfachen Eingaben von
Konzilsvatern auf dem Vaticanum mit den Begriindungen ihrer Bitten
um Definition des Dogmas von der leiblichen Aufnahme Maria in die
himmlische Herrlichkeit.

Einen besonders guten Eindruck macht das iiberall hervortretende
Bestreben, ohne alle Ubertreibung in strenger Einhaltung der theologischen
Erkenntnisprinzipien die vorhandenen Tatsachen und Zeugnisse darzu-
bieten und zu werten und so dem ernsten Leser ein sicheres Urteil zu
ermdglichen in einer Frage, die jedem gliubigen Herzen so wichtig ist.

Einsiedeln. P. Meinrad Benz 0. S. B.



	Literarische Besprechungen

