
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 19 (1941)

Artikel: Das Existenzproblem in der Scholastik

Autor: Ell, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762748

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762748
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Existenzproblem in der Scholastik \
Von Dr. Johannes ELL C. Ss. R.

Heidegger nimmt für sich in Anspruch, das Existenzproblem in
seiner Tiefe angefaßt zu haben. Der Scholastik wirft er vor, daß sie

sich zu wenig eingehend und tief mit dieser Frage auseinandergesetzt
habe. Jede wissenschaftliche Untersuchung aber, die nicht nur einige

Kapitel aus der Ontologie obenhin abtastet, sondern dem ganzen
Fragekomplex über das Sein bis in seine letzten Wurzeln hinein nachgeht,
wird das gerade Gegenteil herausstellen. Es wird ein Doppeltes sichtbar

werden. Während Heidegger den Begriff der Existenz einschränkt
und eingrenzt auf das menschliche Sein in seinen verschiedenen

Verhaltungsweisen dem Seienden gegenüber, wird in der scholastischen

Fragestellung der Existenzbegriff aus der Enge des menschlichen
Daseinshorizontes losgelöst und in eine überzeitliche und überweltliche
Blickweite hineingestellt, die es allein ermöglicht, dem Sein jene
Sinndeutung zu geben, die universale Geltung hat und nicht an bestimmte
konkrete Erscheinungsformen gebunden ist. Neben dieser Blickerweiterung

in das Universale und für alle Seinsschichten Grundlegende des

Seinsbegriffes hinein tritt als zweites Merkmal scholastischer
Denkhaltung in dieser Frage zutage, daß sie das Seinsproblem nicht nur
obenhin berührt und mit einigen Sätzen allgemeinster Natur abspeist,
sondern daß sie es als Grundproblem auffaßt und auch behandelt hat.
Ja noch mehr : in der Scholastik kommt dieser Frage eine entscheidende

Schlüsselstellung zu, weil aus ihr die ganze Problemstellung
scholastischer Spekulation letzthinnig hervorgegangen ist. In den folgenden
Ausführungen wird der Versuch unternommen, diese zentrale Bedeutung

des Existenzproblems in seiner allseitigen Sicht für das scholastische

Denken klar zu legen.
Um nun aber das Existenzproblem in der Scholastik in seinen

entscheidenden Punkten aufzudecken und dabei wirklich auch als

Problem sichtbar zu machen, können wir nicht von der Scholastik als

einem fertigen und geschlossenen System ausgehen, sondern müssen

1 Als Vortrag auf der Tagung der « Ordenslektorenvereinigung » in St. Georgen,

Frankfurt (15.-17. Sept. 1936) gehalten.

Divus Thomas 6



82 Das Existenzproblem in der Scholastik

wir in dieser Frage den Weg mühsamer Denkarbeit mitgehen, der im
Hin und Her der unsteten Linienführung menschlichen Denkens
allmählich erst einmündet in den festgefügten Systembau scholastischer

Spekulation. Daraus erklärt es sich, daß nicht die spekulative
Auseinandersetzung, sondern die problemgeschichtliche Verknüpfung im

Vordergrunde dieser Ausführungen steht.
Die Fäden des scholastischen Denkens reichen nun aber hinein

bis in die Anfänge der abendländischen Philosophie, denn mit der

Philosophie Piatos und Aristoteles' hatte die Scholastik auch die

Fragestellung der Alten übernommen. Darum wird es auch für die

Sichtbarmachung des Existenzproblems in der Scholastik nötig sein,

das menschliche Denken nach dieser Richtung hin bis in die Vorsokratik
hinein zu verfolgen. Gerade die vorsokratische Problematik liefert uns
den Schlüssel für ein endgültiges Verstehen der platonischen und peri-
patetischen Gedankengänge, die ja in der Hauptsache die scholastische

Spekulation bestimmend beeinflußt haben. Wir müssen darum mit dem

Existenzproblem in der vorscholastischen Zeit beginnen, um die nötige
Perspektive für das Verständnis der scholastischen Seinsauffassung zu

gewinnen.
Die Existenz des Kosmos bis in seine letzten Bestandteile hinein

war das Problem, das den menschlichen Geist beschäftigte, als er zum
wissenschaftlichen Denken erwachte. Dieses erste Denken war
vorwiegend existentiell gerichtet, es war der konkreten Daseinsordnung
zugewandt. Die letzten konkreten Bestandteile der Dinge in ihrem
wirklichen Vorhandensein waren es in erster Linie, die in den Mittelpunkt

der antiken Naturforschung hineingestellt wurden. Die
philosophische Blickrichtung war noch zu sehr eingeengt auf den
physischmateriellen Untergrund der kosmischen Erscheinungen, die ohne wesentliche

Differenzierung nach ein und demselben Grundschema erklärt
wurden. Das Fehlen einer Rückbesinnung auf die Eigenart des menschlichen

Denkens in seinem Verhalten zu den Denkgegenständen
verhinderte ein dem Wesen der Dinge gemäßes Denken. Das Sosein war
noch nicht durch eine Begriffsphilosophie aus den konkreten
Daseinsbedingungen herausgehoben worden. Daher die um besondere Wesensgesetze

sich nicht kümmernde Eindeutigkeit in der Erklärung aller

BewegungsVorgänge. In dieser ihrer Spekulation weisen das äußere

kosmische Geschehen und das innere Seelenleben dieselben letzten
Bestandteile auf, die hylozoistisch als selbstwirksame, belebte
Stoffteilchen gedacht werden. Die Mehrdeutigkeit des Seinsbegriffes war



Das Existenzproblem in der Scholastik 83

den alten Natiirphilosophen noch nicht aufgegangen, weil sie noch keine

Wesensphilosophie besaßen und eine Deutung der konkreten Gegebenheiten

versuchten, ohne vorher die den Erscheinungen zugrundeliegende

tiefere Seinsschicht durchleuchtet zu haben. Sosein und
Dasein waren in ihrem konkreten Zusammensein so unlösbar verkettet,
daß die ersten Naturphilosophen den Charakter des eigentlichen und
zutiefstliegenden Seienden nach Art irgendeiner konkreten Sonderform
des Seienden bestimmten, von der sie annahmen, daß sie am besten
das Wie und Nacheinander der Erscheinungen erklärte.

Einen Schritt weiter vom existentiellen zum essentiellen Denken
versuchten die Pythagoräer. Sie blieben nicht bei der Konkretion der
massiven Dinglichkeit stehen, sondern lösten diese gewissermaßen auf
zugunsten einer mathematischen Seinsbetrachtung. Sie sahen in einer
mathematischen Einheit, in der Zahl, den materialen und gleichzeitig
formalen Urgrund im Nacheinander der veränderlichen Weltdinge.
Doch auch ihr Blick ist noch zu sehr dem Kosmos mit seinen konkreten
Gegebenheiten verhaftet, sodaß sie keine Wesensunterschiede in den

Dingen sehen und somit auch keine klare unterschiedliche Erkenntnis
vom Material- und Formalprinzip haben. Die verschiedenen
Seinsweisen verbinden sich auch bei ihnen noch zu einer ungesonderten
einheitlichen Seinsauffassung.

Ebensowenig wie bei ihnen ist die Univozität des Seins bei den

Eleaten überwunden, obgleich sie noch weiter wie die Pythagoreer in
das Wesensgebiet vorstoßen durch ihre Lehre vom Seienden. Und
gerade bei ihnen wirkt sich diese jeder Wesensdifferenzierung
widersprechende Seinseindeutigkeit zu einem Konfliktsstoff allergrößten
Ausmaßes aus. Parmenides und seine Schule lösen zwar das Denken aus
seiner einseitigen Verkettung mit den konkreten stofflichen Gegebenheiten,

aber diese Loslösung ist so gewaltsam und unvermittelt, daß

jede Brücke zu den konkreten Daseinserscheinungen abgebrochen wird.
Sie erklären das starre, unveränderliche und unbewegliche
raumerfüllende Sein als den bleibenden Urgrund aller Veränderungen und
als das einzig wahrhaft Seiende. Alles übrige, was irgendwie veränderlich

und beweglich erscheint, existiert nicht, ist nur Schein, sinnliche

Erscheinung ohne Seinsgeltung. Dadurch war die existentielle Ordnung
in zwei Hälften auseinandergespaltet, die nichts miteinander zu tun
hatten : in eine tieferen Seinsschicht, die überall gleich sehr, d. h.
in derselben Weise vorhanden war, und in eine Oberflächenschicht des

bloßen Augenscheins.



84 Das Existenzproblem in der Scholastik

Diese der allgemeinen Erfahrung allzusehr widerstreitende Deutung

der Weltwirklichkeit forderte den Widerspruch förmlich heraus.

Und dieser ließ nicht lange auf sich warten. Heraklit trat entschieden
für den Wahrheitswert der äußerlich in die Erscheinung tretenden
konkreten Wirklichkeit ein. Er ging aber in seiner Opposition gegen
die eleatische These soweit, den bleibenden Charakter des Seins

überhaupt in Frage zu stellen und so die ganze konkrete Wirklichkeit in
einen kontinuierlichen Strom einander folgender Bewegungsvorgänge
aufzulösen. Sosein und Dasein treten hier in die größte Antithese,
insofern das substantiale Sosein vollständig seines konkreten
Daseinscharakters entkleidet und das Wesentliche und Bleibende nur für die

rein ideale Ordnung festgehalten wird durch die Aufstellung eines

einheitlichen und ewigen Weltgesetzes, wonach der ewige Werdefluß
aller Dinge geregelt wird. Die dem reinen Denken zugewandte
Wesenswirklichkeit wird so aus der konkreten Daseinsordnung völlig
verbannt, und nur die der sinnlichen Anschauung zugängliche Seinsoberschicht

in ihrer wechselvollen Zuständlichkeit wird als die einzig zu
Recht bestehende Daseinswirklichkeit anerkannt.

Diese gewaltsame und unüberbrückbare Lostrennung beider
Seinsschichten konnte auf die Dauer nicht befriedigen. Zwischen der Welt
des konstanten Seins und der Welt des veränderlichen Werdens, die

auf diese Weise gewaltsam auseinandergerenkt worden waren, suchte

man deswegen in der Folgezeit eine reale Verbindung herzustellen.
Schon die Neujonier bemühten sich darum. Aber ihr Versuch mußte
fehlgehen, weil sie die Verbindungslinie zwischen den beiden polaren
Denkrichtungen der Eleaten und des Heraklit nicht vom erkennenden

Subjekte her durch die Selbstbesinnung auf die Eigenart des menschlichen

Denkens zu gewinnen suchten, sondern von außen her in
einseitiger Verfolgung des rein kosmologischen Standpunktes und infolgedessen

unter Beibehalt einer kraß univoken Seinsauffassung an die

Lösung des Problems herantraten. Mit Heraklit und den älteren

Naturphilosophen nahmen sie eine Vielheit von Dingen an und
leugneten mit Parmenides jedes substantiale Werden, indem sie das ganze
Weltgeschehen mit Einschluß des Erkenntnisprozesses auf rein lokale

Bewegungsvorgänge, auf die Mischung und Entmischung kleinster
Stoffteilchen oder Elementarsubstanzen zurückführten. Dadurch wurden
die Schwierigkeiten, die vom Begriff des Seins aus gegen die Vereinbarkeit

von Sein und Werden erhoben wurden, nicht gelöst. Es fehlt
noch der Blick für die verschiedenartig gelagerte Schichtung des Seins.



Das Existenzproblem in der Scholastik 85

Besonders hatte man noch kein Verständnis für den grundlegenden
Seinsunterschied zwischen körperlicher und geistiger Lebenssphäre.

Den ersten Lichtschein in dieses Dunkel seinsverworrener
Weltauffassung warf die Lehre des Anaxagoras vom weltregierenden Nous.
Schon Empedokles hatte durch die Annahme einer von außen her
wirkenden Bewegungsursache in die univoke Seinsauffassung der Vor-
sokratiker eine Bresche hineingelegt, insofern er dadurch dem stofflich
Seienden eine es bewegende und somit ihm überlegene, von ihm
losgelöste Macht gegenübertreten läßt. Aber während Empedokles diese

außerstoffliche Bewegungsursache in das mystische Gewand zweier

selbständiger seelischer Eigenschaften einkleidet, hat Anaxagoras zum
ersten Male den Mut, sich zu einem geistigen Bewegungsprinzip zu
bekennen. Durch dieses erste Aufleuchten der Immaterialität eröffnen
sich für das Existenzproblem ganz neue Perspektiven. Der bisher im

philosophischen Denken allein herrschende Seinsmonismus der
Weltmaterie wird grundsätzlich preisgegeben zugunsten eines, wenigstens
im Prinzip behaupteten, Dualismus von Geist und Materie.

Hiermit stehen wir an einem Wendepunkt des Existenzgedankens.
Grundsätzlich wird jetzt zugegeben, daß die Existenz sich nicht auf
die sichtbare Welt der Körperdinge beschränkt, sondern auch Heimatrecht

hat in jener Welt, die sich dem bloßen Augenschein entzieht.

Ja noch mehr : diese Existenz des rein Geistigen wird von Anaxagoras
in seiner Seinsüberlegenheit gegenüber der Existenz des rein
Stofflichen klar und deutlich erkannt. Es ist dies eine neue Einsicht, die
das Denken in neue Bahnen hineinweist. Dem Anaxagoras selber ist
die ungeheure Tragweite und Folgenschwere seiner wissenschaftlichen

Entdeckung nicht so recht zum Bewußtsein gekommen. Denn er selber

beutet in keiner Weise die neue Einsicht aus, um von da zu einer viel
umfassenderen Weltauffassung vorzustoßen. Er bleibt in der kosmo-

logischen Befangenheit seiner Zeitgenossen stecken. So kommt es,

daß die Geistlehre des Anaxagoras dem Denken seiner Zeit vorläufig
noch keine entschiedene Wendung gibt. Vielmehr schreitet dieses im
Sinne einer einseitig stoffgebundenen Weltauffassung weiter bis zum

qualitätsverneinenden Mechanismus der Atomiker.
Damit sind wir bei den letzten Konsequenzen eines existentiellen

Denkens angekommen, das, von der Grundidee von der Einerleiheit und
Gleichartigkeit aller Dinge getragen, sich rein kosmologisch ausrichtet
und deswegen zwischen Ich und Nicht-Ich noch keine Wesensgrenzen
sieht. Der Existenzgedanke mußte erst eine entschiedene Wendung



86 Das Existenzproblem in der Scholastik

vom Nicht-Ich zum Ich nehmen, ehe die bei Anaxagoras neu aufleuchtende

Konzeption eines nichtkosmischen körperlosen Seins zur vollen
Reife gedeihen konnte.

Diese Wendung nun wird von den Sophisten herbeigeführt. Der
durch Heraklit und Parmenides grundgelegte Gegensatz in den
Weltdingen, der auch durch die neueren Bestrebungen der Naturphilosophen
nicht gelöst werden konnte, führte nämlich dazu, daß man sich resigniert

von der objektiven Weltbetrachtung abkehrte und den Schwerpunkt

des Denkens in das eigene Innenleben des denkenden und
wollenden Menschen verlegte. Diesen revolutionären Umschwung
vollzogen die Sophisten und zwar mit solchem Ungestüm, daß sie alle
Brücken mit dem naturverbundenen Denken abbrachen und so der

Anarchie eines rein ichgebundenen Denkens verfielen. Das Existenzproblem

der außerichlichen Wirklichkeit wird nunmehr abgelöst durch
das Existenzproblem des eigenen Ichs in seinem Denken und Wollen.
Die Sophisten haben somit das Verdienst, die philosophische
Fragestellung in ein anderes Geleise geschoben zu haben. Das Existenzproblem

kommt dadurch in ein neues Stadium, das für die ganze Frage

von entscheidender Wichtigkeit ist. Aber wegen des negativen Charakters

ihrer zerstörenden Aufklärungsphilosophie konnten die Sophisten
diese neue Blickrichtung nicht auswerten zu einem weiteren Ausbau
des existentiellen Denkens. Dazu bedurfte es des philosophischen
Weitblickes eines Sokrates, der die neue Bewegung, die alle Dämme
des Wissens zu überschäumen drohte, in die richtigen Bahnen einlenkte.

Grundsätzlich steht Sokrates auf dem Boden der Neuerer, indem

er zur Selbstbesinnung aufruft und sich damit zu einer reflektierenden
Denkweise bekennt, die auf die personale Existenz des denkenden und
wollenden Menschen zurückgeht. Aber er bleibt nicht in einem
uferlosen Subjektivismus stecken, sondern weist dem forschenden Geiste

den Weg von innen nach außen, von der Existenz des Ichs zur Existenz
des Nicht-Ichs hinüber ; er zeigt ihm die Brücke, die Subjekt und

Objekt, Denken und Sein miteinander verbindet durch seine Lehre

von dem Begriffe als dem Spiegel der Wirklichkeit. Damit ist im

Prinzip die Verbindung hergestellt zwischen der personalen Existenz
des Menschen und der dinglichen Existenz der Umweltswirklichkeiten.
Ein neuer Wirklichkeitsfaktor wird eingeschaltet : das Sosein, die

Wesenheit, die in den Begriffen aufleuchtet und den tiefsten Kern der
konkreten Wirklichkeit enthüllt. Sokrates selber aber, obschon er
gewissermaßen als Entdecker der Wesenswirklichkeit anzusehen ist,



Das Existenzproblem in der Scholastik 87

hat die ungeheure Tragweite des Wesensbegriffes in seiner Beziehung
zur konkreten Wirklichkeit noch nicht durchschaut.

Der erste, der seine Begriffslehre für ein tieferes und weiteres

Eindringen in das Existenzproblem fruchtbar gemacht hat, ist sein

großer Schüler Plato gewesen. Dadurch, daß er den sokratischen

Begriff zur platonischen Idee erweiterte und so aus dem dialektischen
Fahrwasser, in das er zu versinken drohte, herausholte und mit dem

wirklichen Sein mehr in Beziehung brachte, konnte er sich mit dem

Existenzproblem, das durch Parmenides und Heraklit aufgerollt worden

war und bisher nicht gelöst werden konnte, ernstlich auseinandersetzen.

Seine Ideenlehre versetzt ihn in die Möglichkeit, die Kluft
zwischen diesen beiden Existenzanschauungen der Vorsokratik irgendwie

zu überbrücken. Im Lichte seiner neuen Lehre erkennt er, daß

das Wesen der Dinge etwas allgemeines ist, an dem eine Vielheit von
Einzeldingen teilhat. Durch seinen Allgemeincharakter ist das Wesen

der Dinge den Gesetzen des Werdens und der Veränderung entzogen.
Es hat somit die Eigenschaften, die Parmenides nur dem Seienden

als solchem anerkennen will, nur mit dem Unterschied, daß die von
Parmenides proklamierte und bei den jüngeren Naturphilosophen
teilweise in Anerkennung verbliebene qualitative Einheit des Seienden

jetzt einer qualitativen Vielheit des Seienden weichen muß. Die
qualitative Differenz kommt nicht, wie Parmenides unterstellte, vom Sein

als solchem her, sondern vom Sosein. Die Welt des Seienden wird in
eine Vielheit von Wesenheiten aufgespaltet. Dabei offenbart sich das

Sein selber oder das Seiende in seinem Seinscharakter ebenfalls in einem

verschiedenen Lichte. Es gibt Dinge, die das, was sie sind, durch sich

und deshalb in höchster Vollkommenheit sind, und andere, die etwas
sind durch eine größere oder geringere Teilhabe an dem durch sich

Seienden. Ersteres sind die überweltlichen Wesenheiten, das andere

die materiellen Einzeldinge. Damit ist die bisher vertretene Univozität
des Seins grundsätzlich aufgegeben und zum ersten Mal schimmert
etwas durch vom analogen Charakter des Seinsbegriffes.

Gleichwohl hat Plato sich zu einer der Wirklichkeit in all ihren

Schichtungen gerecht werdenden Existenzauffassung nicht
durchgerungen. Sein Seinsbegriff überbrückt noch nicht vollends die Kluft,
die zwischen Parmenides und Heraklit besteht. Sein heraklitischer
Standpunkt vom ewigen Werde fluß aller Einzeldinge hindert ihn
daran, den formellen Seinscharakter, den er der Ideenwelt zuweist,
auch auf die sinnliche Erscheinungswelt auszudehnen. Die Teilnahme



88 Das Existenzproblem in der Scholastik

der Einzeldinge an den übersinnlichen Wesenheiten versteht Plato
nicht im Sinne eines realen Aufgenommenwerdens der Wesenheiten
in die Materie, sondern im Sinne eines schattenhaften Reflexes des

Geistigen im Sinnlichen. Die Materie als Träger der Einzelwesen nimmt
also nicht formell teil am Seinscharakter der Ideenwelt. Sie steht
vielmehr dem Seienden als das Nichtseiende gegenüber. Ja sie verflüchtigt
sich in der Spekulation Piatos zu einem mathematischen Begriff. Nur
wegen des exemplarursächlichen Zusammenhanges zwischen Ideenwelt
und Sinneswelt kann das Einzelne ein Seiendes genannt werden. Wir
haben also hier eine rein äußere Seinsanalogie, eine analogia attribu-
tionis, die den formalen Seinsbegriff nur für die Ideenwelt gelten läßt
und den Körperdingen das Sein nur soweit zuerkennt, als in ihnen das

Geistige durchschimmert als Abglanz der überirdischen Ideen. Durch
diese Seinsverfiüchtigung der sinnlichen Erscheinungswelt hat Plato
den Seinsuniformismus der Vorsokratik nicht ganz überwunden. Nur
hat er im Unterschied zu ihr den Schwerpunkt des existentiellen Denkens

vom Körperlichen ins Geistige hineinverlegt. Der Nous des Anaxagoras,
der bisher in der einseitig naturgebundenen Spekulation sich nicht
auswirken konnte, wird jetzt zu einem Denkfaktor allerersten Ranges.

Ja er reißt die Herrschaft des Denkens in einem Maß an sich, daß die

Welt des Sichtbaren davor verschwindet und in eine Schattenexistenz
hineinverwiesen wird. So mündet der entscheidende Gegenschlag gegen
das bisherige naturgebundene Denken in das andere Extrem hinein.
Die Übersteigerung des Geistigen auf Kosten der körperlich-sinnlichen
Welt führt von selbst zu einer rein spiritualistischen Auffassung von
der menschlichen Existenz, dem Treffpunkt der geistigen und
sinnlichen Welt. Die Seele, die ihrem vernünftigen Teile nach den Ideen
wesensverwandt ist, kann wegen ihrer völligen Verschiedenheit vom
Leibe keine Wesenseinheit mit ihm eingehen. Beide stehen sich wesensfremd

gegenüber. Die Seele ist das eigentlich Existierende, eine

Vollsubstanz ; der Leib ist eine lästige Zugabe, ein wesensfremdes Element,
der Seelenkerker, der die freie Entfaltung der menschlichen Existenz

beeinträchtigt. Auch hier zeigt sich sehr stark der heraklitische
Einschlag. Der Leib ist dem Gesetze des ewigen Werdens unterworfen,
ist darum wesenslos und seinsunmächtig. Was an ihm bleibend ist,
ist lediglich die mathematische Anordnung. Diese Mathematisierung
der Körperwelt macht naturgemäß eine Wesensverbindung von Körper
und Geist unmöglich. Die nicht zu überbrückende Wesenskluft zwischen

Seele und Leib findet ihre entsprechende Auswirkung im menschlichen



Das Existenzproblem in der Scholastik 89

Denken. Auch hier keine organische Verbundenheit, sondern getrenntes
Vorgehen von Sinn und Geist ohne inneren Objektzusammenhang.
Die Sinneserkenntnis gibt dem Geist bloß den Anstoß, daß er sich

unmittelbar der entsprechenden Idee zuwendet, die er im vorleiblichen
Zustand schon einmal geschaut und die nun bei Gelegenheit der
sinnlichen Erkenntnis in seinem Gedächtnis wieder aufleuchtet.

Dieser schroffe Stellungswechsel in der Existenzfrage vom Körperlichen

zum Geistigen hin bringt das Existenzproblem in eine neue
Krisis hinein. Durch die scharfe Abkehr von der Welt der konkreten
Gegebenheiten besteht die Gefahr, daß das Konkrete überhaupt dem
Seinsbezirk entzogen und durch das Abstrakte ersetzt wird. Plato ist
tatsächlich dieser Gefahr unterlegen. Er verkennt den Unterschied
zwischen dem Abstrakt- und dem Konkret-Geistigen. Er übersieht,
daß das aus den Einzeldingen gewonnene Allgemeine als abstrakte
geistige Einheit nur eine Seite der Realität und nicht die ganze
Wirklichkeit bezeichnet. Die Verkennung dieses Unterschiedes führt bei
Plato zu einer Verwischung der Grenzen zwischen der Denk- und
Seinsordnung. Bei ihm ist ohne weiteres das Gedachte ein Seiendes

in der Form seines Gedachtseins. In dieser Denkverschiebung vom
real Gegebenen zum logisch Konstruierten liegt die ungeheure Gefahr,
die dem Existenzgedanken drohte.

Der große Platoschüler Aristoteles hat diesen Gefahrpunkt der
Lehre seines Meisters mit aller nur wünschenswerten Deutlichkeit
erkannt und deshalb gerade an diesem Punkte den Hebel seines

Denkens angesetzt. Mit überzeugenden Gründen legt er dar, daß diese

Auseinanderreißung von Wesensform und konkreter singulärer
Daseinserscheinung und ihre Verweisung in zwei getrennte Seinsbezirke ein

unfruchtbares und unmögliches Beginnen sei. In ihrer für sich
bestehenden Sonderexistenz seien die Ideen nicht in der Lage, irgendetwas
zur Erklärung der Wirklichkeit in den Dingen beizutragen. Damit hat
Aristoteles die platonische Existenzauffassung an ihrer Wurzel angefaßt.

Die Idee, die, wie Plato richtig gesehen hat, ein objektives
Seinsverhalten ausdrückt, darf ihrem objektiven Seinsgehalt nach nicht
von den singulären Dingen getrennt werden. Darum setzt Aristoteles

an die Stelle der transzendenten Existenz, die Plato den Ideen

zuschrieb, die Immanenz ihres Wesens in den einzelnen Objekten. Das

Sosein, das den Allgemeinbegriffen entspricht, liegt nach ihm in den

Dingen selbst, es ist keine überweltliche, sondern eine innerweltliche
Größe. Die sichtbare Welt hat somit nicht bloß ein schattenhaftes,



90 Das Existenzproblem in der Scholastik

sondern ein wesenhaftes Sein. Durch diese Einschmelzung der begrifflich

erfaßbaren Wesensformen in die konkrete Daseinsordnung hat
Aristoteles den Heraklitismus, der Plato den wissenschaftlichen

Zugang zur sinnlichen Welt versperrte, völlig überwunden. Das statische
Moment der durch die platonische Ideenlehre gemilderten Seinsauffassung

des Parmenides verbindet sich mit dem dynamischen Moment
des heraklitischen Standpunktes zu einer existentiellen Einheit.

Schon in dieser existentiellen Einheit des konkret Wirklichen tritt
die Mehrdeutigkeit des Seinsbegriffes klar zu Tage. Denn diese konkret
gegebene Existenzeinheit umspannt in ihrer verschieden gelagerten
Seinsschichtung ein mehrförmiges Seinsverhalten. Die innerste Schicht,
die den Wesenskern umschließt, trägt das Sein in sich selbst und zeigt
darum eine beharrende Tendenz ; die ganze übrige Wirklichkeit, die

gewissermaßen um den Kern herumgelagert ist, wird in ihrem Sein

von diesem getragen und neigt darum besonders in ihren äußersten

Erscheinungen zu einem Wechselvollen Nacheinander. Dieses klare
Aufleuchten der Analogia entis ist entscheidend für eine fruchtbare
Weiterentwicklung des Existenzgedankens. Aristoteles selbst hat auf
dem Boden seiner neugewonnenen Seinsauffassung, die der Wirklichkeit

in all ihren Schichtungen in weitgehendster Weise gerecht wird,
ein System der Wissenschaften errichtet, das in alle
Wirklichkeitszusammenhänge der naturgegebenen Ordnung hineinleuchtet. Plato
kannte im Grunde nur eine Wirklichkeit, die überweltliche Wirklichkeit

der Ideen. Darum beschränkte sich seine Wissenschaft auf die
ideelle Ordnung. Aristoteles hat die Wirklichkeit aus der abstrakten
Soseinssphäre in erweiterter Sicht zurückgeholt in die konkrete Daseinssphäre

und von da aus auf die verschiedensten Seinsbezirke verteilt.
Auch nach ihm richtet sich die Wissenschaft auf das in den Ideen

gegebene Allgemeine. Aber da das Allgemeine als solches nicht existieren
kann, muß es als aktuelle Wirklichkeit in der Welt der Einzelwesen

gesucht werden. Und diese ist in einer Zweiheit als sinnliche und
übersinnliche Daseinswelt gegeben.

Der sinnlichen Daseinswelt der physikalischen Wesenheiten wendet
Aristoteles naturgemäß sein erstes Interesse zu, da er ja deren

erfahrungsmäßiges Wissen durch die Einordnung der Wesensformen in die

konkrete Daseinsordnung erst möglich gemacht hatte. Hier, in dieser

sinnlichen Erscheinungswelt offenbart sich der Zielpunkt des Wissens,
das Allgemeine als das in den konkreten Einzeldingen eingeschlossene

Wesensinnere, das durch die abstrahierende Leuchtkraft des tätigen



Das Existenzproblem in der Scholastik 91

Verstandes dem erkennenden Verstände sichtbar gemacht wird, sodaß

es aus dem zeit- und ortgebundenen Wirklichkeitskomplex als begriffliche

Einheit herausgehoben und für sich betrachtet werden kann.
Diese aristotelische Auffassung von der begrifflichen Herausschälung
des geistigen Wesensinhaltes auf dem Wege der Abstraktion ist eine

konsequente Folgeerscheinung der Lehre von der Immanenz der Wesensformen

in Verbindung mit der sokratisch-platonischen Begriffsspekulation.

Dieses Herausheben der geistigen Wesensinhalte aus der konkreten
Gegebenheit in das intentionale Blickfeld des Verstandes ist der Ansatzpunkt

für eine weitere und allseitige begriffliche Durchleuchtung des

Gegenstandes, zu deren kunstgerechten Handhabung Aristoteles in der

Logik ein ganzes Denksystem ausgearbeitet hat, wobei die Rolle der

Beobachtung und des wissenschaftlichen Vergleiches nicht unterschätzt
werden darf. Es darf eben nicht übersehen werden, daß die ganze
Gesetzgebung des Denkens in der aristotelischen Logik letztlich doch
in der konkreten Wirklichkeit verwurzelt ist.

Bei der konkreten Wirklichkeit der sinnlichen Erscheinungswelt
bleibt Aristoteles nicht stehen. Das durch die herausschälende Tätigkeit

des tätigen Verstandes eingeleitete Denken führt ihn in seinem

weiteren Verlauf durch die Erweiterung des intentionalen Blickfeldes
über die Erfahrungswirklichkeit hinaus. Und zwar öffnet sich ihm hier
zunächst der Blick für eine andere konkrete Wirklichkeit, für die

Wirklichkeit des Geistigen, die nur dem reinen Denken zugänglich ist.
Das kausale Denken bildet hier die Brücke von der Welt des bewegten
Seins zum Dasein eines unbewegt Bewegenden, der sich im Widerschein
der von Aristoteles erarbeiteten metaphysischen Begriffswelt dem

begrifflichen Denken als reine Vollwirklichkeit darstellt ohne jede
Schranke und Stoffgebundenheit, als reinstes geistiges Leben, das

gewissermaßen darin aufgeht, sich selber zu denken. Der Nousgedanke
des Anaxagoras, der wegen der einseitig naturgebundenen Blickrichtung
der vorsokratischen Philosophie sich nicht auswirken konnte, findet
hier bei Aristoteles seine reifste Ausgestaltung. Seine durch die

Rückbesinnung auf die Eigenart des menschlichen Denkens geläuterte
Seinsauffassung läßt ihn klar erkennen, daß das Dasein nicht an die stoffliche

Erscheinungswelt gebunden ist, sondern in einer viel höheren

Form, in der Form des Vollbesitzes und der Entwicklungsunmöglichkeit
einer geistigen Wirklichkeit zuerkannt werden muß. So hat zwar

Aristoteles den durch Plato zu einem Schemen mathematisierten Kosmos
wieder in seine alten Rechte eingesetzt, indem er ihn nicht nur den



92 Das Existenzproblem in der Scholastik

blassen Widerschein einer geistigen Welt, sondern selber wesenserfüllt
sein läßt ; aber er hat ihm die Alleinherrschaft entzogen und den

Primat des Seins dem Nous übertragen.
Der Blick für die konkrete Wirklichkeit in ihrer allseitigen

Ausstrahlung läßt Aristoteles den Wert und die Bedeutung der durch
Plato übermäßig betonten abstrakten Wirklichkeit nicht verkennen.
Zwar will er sie nicht als eine für sich bestehende Wirklichkeit gelten
lassen. Aber den Wirklichkeitscharakter ihres Wesensinhaltes erkennt
er voll und ganz an ; nur läßt er sie als aktuell existierend den konkreten
Daseinsformen eingeschmolzen sein. Und gerade diese Wirklichkeit ist

es, in die der Verstand als seinsmäßig ihm konform sich betrachtend
hineinversenkt, indem er sie aus der individuell bestimmten konkreten

Umhüllung loslöst und für sich denkt. Dadurch bekommt sie eine

andere Daseinsform, die Daseinsform des reinen Gedachtseins, aber

inhaltlich bleibt sie trotzdem als objektive Nachbildung der wesens-

förmigen Tiefenschicht des Daseienden mit der konkreten Wirklichkeit
verbunden. Ziel dieses geistigen Loslösungsprozesses ist die Sichtung
und begriffliche Durchleuchtung des tiefer gelegenen Wirklichkeitsgehaltes,

der mit dem übrigen Wirklichkeitskomplex zu einer existentiellen

Einheit verwoben ist und daher gedanklich herausgelöst werden

muß, da er sonst durch die äußere Erscheinung zu stark verdeckt würde.
Diese begriffsklärende Loslösung aus der konkreten Daseinsumklammerung,

die mit der Streichung aller individuellen Gegebenheiten

beginnt, schreitet fort bis zur gedanklichen Ausscheidung aller
stoffgebundenen Wesensmerkmale. Dadurch werden Begriffe mit
erweitertem Geltungsgebiet gewonnen, bis sich schließlich am Ende dieses

geistigen Loslösungsprozesses der allgemeinste Begriff, der Begriff des

Seins herausschält. Damit ist dann die Plattform gewonnen und
der Ansatzpunkt gegeben für eine metaphysisch-wissenschaftliche
Untersuchung des Seinsbegriffes.

Für die spekulative Durchleuchtung des Seinsbegriffes hat sich

Aristoteles nicht auf eine bestimmte Daseinsform festgelegt, um von
diesem bestimmten Seinswinkel aus das ganze Seinsgebiet ontologisch

zu deuten, sondern er erhebt sich in seinem Denken über die verschiedenen

konkreten Daseinsformen hinaus, um zu einem allgemein gültigen
Seinsverständnis zu gelangen. Dabei stützt sich dieses ontologische
Seinsverständnis in seinem Ausgangspunkte auf die in den verschiedensten

Seinsbezirken aufleuchtende ontische Seinsgegebenheit. Das

aristotelische Seinsverständnis verdankt somit seine Allgemeingültig-



Das Existenzproblem in der Scholastik 93

keit nicht einer frei schwebenden Spekulation, die an den konkreten
Daseinsformen vorübergeht, noch der logischen Applikation einer

transzendental-subjektiven Denkform auf eine bestimmte ontische
Seinsgegebenheit, sondern der eingehenden Analyse des in den
verschiedensten Daseinsformen immer wieder sich zeigenden Seinsverhaltens.

Aristoteles macht hierbei die für den Fortschritt der
metaphysischen Wissenschaft höchst wichtige Entdeckung, daß das Sein

in den ontischen Seinsgegebenheiten ein verschiedenartiges Verhalten
zeigt, sodaß es nicht als ein einheitlicher Gattungsbegriff gefaßt
werden darf.

Diese von Aristoteles klar erkannte Mehrförmigkeit des allgemeinen
Seinsverhaltens bildet den Angelpunkt des aristotelischen
Seinsverständnisses. Zunächst zeigt sich ihm die Wirklichkeit selber nicht
immer als eine von vorneherein schon fertige und in sich abgeschlossene

Seinsgegebenheit, wie sie Parmenides auf Grund seines aprioristisch
eindeutigen Seinsbegriffes verstand, sondern als eine entwicklungsfähige,

aus Anlage und Verwirklichung bestehende Existenzeinheit.
Diese in der Wirklichkeit selber sich offenbarende Zweiheit von Anlage
und Verwirklichung, von Potenz und Akt spielt in der ganzen
Denkauffassung des Stagiriten eine entscheidende Rolle. Neben dieser

inneren Spannung zeigt die Wirklichkeit auch noch ein verschiedenes

Verhalten in der Besitzweise oder Art der Verwirklichung ihres Daseins,

je nachdem sie als selbständige Wirklichkeit seinsmäßig in sich selber

steht oder als unselbständige Wirklichkeit durch Inhärenz mit einer

selbständigen Wirklichkeit als ihrem Träger verbunden ist. Die
Unselbständigkeit des Daseinsbesitzes schillert wiederum in den
verschiedensten Farben je nach der Art der Inhärenz der unselbständigen
Wesensformen im selbständigen Wesensganzen. Sie durchläuft die

immer mehr an Seinsgehalt einbüßende Wirklichkeitskette vom Sein

der wesenseigentümlichen Beschaffenheit, die aus dem Substanzsein

unmittelbar hervorbricht, bis zum Sein der reinen Beziehungen, die

dem Wesensganzen nur noch anliegen auf Grund einer inneren, nach

außen weisenden Wirklichkeit.
So hat Aristoteles die ganze Ebene des Seins bis in die letzten

Verzweigungen hinein auf ihren Wirklichkeitscharakter hin untersucht.

Ihm geht es dabei nicht um ein reines Gedankenspiel. Im
letzten Grunde dient ihm diese gedankliche Herauslösung der begrifflich

erfaßbaren Wesensgehalte bis in ihre letzten Bestandteile hinein
der wissenschaftlichen Erforschung der konkreten Wirklichkeit in ihrer



94 Das Existenzproblem in der Scholastik

durch den Materialitätsgehalt verdeckten Tiefenschichtung. So hat
er auch die dem Seienden als solchem zugewandte Begriffsspekulation
nicht in einen luftleeren Raum hineingebaut. Vielmehr hat er die

gedankliche Durchforschung dieses Begriffes für ein gründlicheres
Verstehen der konkreten Daseinsformen fruchtbar gemacht.

Besonders die uns am nächsten liegende Existenz, das Dasein des

Menschen in der ganzen Fülle seiner Gegebenheiten steht hierbei im

Mittelpunkt seiner wissenschaftlichen Beobachtung. Nicht wie Plato
sieht er hier die Existenz an eine rein geistige Wesensform gebunden,
sondern an ein leib-seelisches Ganze. Die existentielle Einheit des

Menschen ist nach ihm die Konkretion einer doppelten Wirklichkeit :

einer körperlichen und einer geistigen, die beide aber zu einem Wesensganzen

verschmolzen sind. Trotz der scharfen Wesensgrenze zwischen
Geist und Körper ist eine existentielle Wesensverbundenheit beider

möglich, weil der Körper im formgebenden Teil seiner Wesenseinheit
einfacher und ungeteilter Natur ist und es deswegen an und für sich

gar nicht ausgeschlossen ist, daß der Geist diese formgebende Funktion
in einem Körperganzen übernehmen kann, und zwar in einer Weise,
die seine geistige Eigenart unberührt sein läßt. Plato hatte sich diesen

Weg zur Uberwindung des Gegensatzes zwischen Körper und Geist

verbaut durch die Ausschaltung alles Qualitativen aus der Körperwelt.
Aristoteles kommt damit zu einem ganz andern Wesensbild der menschlichen

Persönlichkeit als es Plato von seiner abstrakten Daseinsferne

aus gesehen hatte. Auch das menschliche Denken erhält unter dem
Gesichtswinkel der aristotelischen Daseinsauffassung ein anderes

Gepräge. Es ist nicht das Schauen der Ideen in einem überirdischen
Bezirk, sondern das Herauslesen des geistigen Wesensgehaltes aus den

konkreten Daseinserscheinungen. Die innere WesensVerbundenheit

von Körper und Seele wirkt sich aus in einer organisch verbundenen
Tat- oder Arbeitsgemeinschaft zwischen den sinnlichen und geistigen
Kräften des Menschen. In Verfolgung dieses zentralen Ansatzpunktes
hat nun Aristoteles sein ganzes System der menschlichen Existenz im
Erkenntnis- und Willensleben weiter ausgebaut, wobei sich Glied an
Glied zu einer konsequenten Geschlossenheit fügt, die nichts anderes

ist als die gedanklich notwendige Weiterentwicklung seiner im Gegensatz

zu Piatos Lehre stehenden Existenzauffassung.
Die platonische und aristotelische Gedankenwelt führt uns dann

unmittelbar in die Scholastik hinein. Sie ist der geistige Hintergrund,
aus der besonders auch die scholastische Existenzauffassung in erster



Das Existenzproblem in der Scholastik 95

Linie hervorgewachsen ist. Ja sie enthüllt uns ohne weiteres den

Kernpunkt des scholastischen Seinsverständnisses, weil die Scholastik
mit dem System auch die platonisch-aristotelische Lösung in der
hin und her schwankenden Problematik der antiken Existenzauffassung
übernommen und weitergeführt hat. Das scholastische Existenzproblem
ist die konsequente Fortführung der antiken Fragestellung unter
Einbeziehung christlichen Gedankengutes, das besonders durch Augustin
für die Philosophie fruchtbar gemacht wurde. Darum dürfen wir in
dieser Frage an dem großen Afrikaner nicht vorübergehen.

Obschon St. Augustinus stark unter platonischem Einfluß steht,
teilt er doch nicht die Existenzauffassung seines philosophischen Gewährsmannes,

weil sie mit der Gottesidee und dem Schöpfungsgedanken der

Heiligen Schrift nicht in Einklang zu bringen ist. Für ihn ist die

geistige Welt und vor allem die Gottheit keine abstrakte Größe,
sondern lebenserfüllte Persönlichkeit. Darum läßt er auch die Ideen
als eine von den konkreten Dingen losgelöste Einheit nicht für sich

bestehen, sondern holt sie in die Gottheit hinein, die damit zur Fülle
aller Wirklichkeit wird. Er nennt Gott darum auch ganz folgerichtig
das Sein schlechthin. Er trifft damit besser und tiefer den Wesenskern

der göttlichen Wirklichkeit als seine Vorgänger. Wenn auch das

Höchst-Seiende, so ist Gott nach ihm doch nicht das Einzig-Seiende,
wie Plato von den Ideen annahm. Durch den Schöpfungsakt hat
Gott auch noch andere Dinge ins Dasein gerufen, die als konkrete

Nachbildungen göttlicher Wirklichkeit auch am Daseinscharakter des

göttlichen Seins, wenn auch in einer dem göttlichen Dasein
untergeordneten Daseinsform, partizipieren. Sie sind nicht, wie Plato
meinte, ein Nicht-Seiendes, sondern ein Weniger-Seiendes. Durch den

Einbau des Schöpfungsgedankens in die Philosophie tritt die Analogie
des Seins noch viel klarer und schärfer in die Erscheinung durch das

Deutlichwerden der Existenzformen : ens a se und ens ab alio. Durch
die Annahme einer ewigen Materie war bei Aristoteles die
Seinsabhängigkeit der endlichen Wesen vom göttlichen Sein stark verdunkelt
worden. Die Erstursächlichkeit Gottes zeigt sich bei Aristoteles mehr

an der Peripherie des Seins, in dem Bewegtwerden der Dinge zu Gott
hin als dem Mittelpunkt aller Zielstrebigkeit. Seine Auffassung von
der Transzendenz Gottes in seinem Wirken nach außen hinderte ihn
daran, den Gedanken von der Erstursächlichkeit Gottes zu Ende zu
denken. Demgegenüber bedeutet die augustinische Klarstellung von
dem Verhältnis Gottes zur Welt einen gewaltigen Fortschritt. Auch



96 Das Existenzproblem in der Scholastik

die menschliche Existenz erscheint jetzt in einem ganz andern Lichte
durch die lebensvolle Verbindung, in die der Mensch dem göttlichen
Sein gegenüber hineingestellt wird infolge seiner das innerste Sein
berührenden Abhängigkeit von ihm. Hier ist auch der Ansatzpunkt zum
Einbau einer christlichen Existenztheorie gegeben, die den Menschen

von einer höheren Seinsordnung her betrachtet.
Noch ein weiteres hat Augustinus zur Klärung des

Existenzgedankens beigetragen. Auch dies hängt wiederum mit der christlichen

Schöpfungsidee zusammen, die Augustinus für das philosophische
Denken ausgewertet hat. Er hat den Zeitbegriff, der in der heutigen
Existentialphilosophie eine so große Rolle spielt, klar und deutlich gegen
den Begriff des Seins abgegrenzt. In-der-Zeit-sein ist eine Wesensbegleitung

des geschaffenen Seins, das ein Nacheinander der Bewegungen
aufzuweisen hat, und nicht des Seins schlechthin. Das Dasein Gottes
steht über der Zeit, es ist ein ewiges Heute. Aristoteles hatte die
Grenzen zwischen Sein und Zeit ein wenig verwischt durch die Annahme
einer ewigen Weltmaterie auf Grund der Verabsolutierung seines aus
der sinnlichen Erfahrung gewonnenen Bewegungsbegriffes. Augustinus
zeigt dem menschlichen Denken im Lichte des Schöpfungsgedankens,
daß Sein und Zeit in keiner Weise gleichzusetzen sind. Eine solche

Gleichsetzung ist, philosophiegeschichtlich gesehen, ein Rückfall in die

univok-materialistische Seinsauffassung der vorsokratischen Philosophie.
Nach Augustin ist die Zeit erst mit der ersten Schöpfung in die
Erscheinung getreten als Folgeerscheinung des körperlichen Seins, das

den sinnlich wahrnehmbaren und darum meßbaren Bewegungen und
Veränderungen unterworfen ist. Je mehr ein endliches Wesen am
GeistCharakter des absoluten Seins teilnimmt, um so mehr ist es in
seinem Sein der Zeitlichkeit entzogen. Darum ist auch das menschliche

Sein nicht einfachhin ein Sein zum Tode, weil die das Wesen des Menschen

bedingende Geistseele vom Körperlichen seinsunabhängig ist. Diese

Seinsunabhängigkeit der Seele vom Körper wird von Augustin in
platonischem Sinne übersteigert, insofern er nicht einmal eine

Wesensgemeinschaft zwischen beiden anerkennt. Er muß deswegen für seine

Unsterblichkeitslehre auf die platonischen Beweise zurückgreifen, die

wegen der Blickschwäche für die konkrete Gegebenheit nicht durchaus

überzeugend sind. Der Heilige wird das selber empfunden haben.

Darum beruft er sich in seiner späteren Zeit für die Gewißheit dieser

Lehre auf den Glauben.
So hat Augustinus vornehmlich von theologischer Sicht aus wert-



Das Existenzproblem in der Scholastik 97

volle und unentbehrliche Bausteine geliefert für den systematischen
Ausbau der Existenzlehre, wie sie die Scholastik im Anschluß an die

ihr vorliegenden Ergebnisse durchgeführt hat. Was ihm fehlt, ist die

philosophische Unterbauung seiner von oben her gesehenen
Existenzauffassung von unten her, d. h. von den konkreten Gegebenheiten aus.
Seine dem platonischen Gedankenkreis entstammende Auffassung vom
Leib-Seele-Verhältnis hatte ihm den Weg dazu versperrt.

Für eine aussichtsreiche Weiterentwicklung des Existenzgedankens
auch von rein philosophischer Sicht aus mußte die energische Wendung
zu der den konkreten Gegebenheiten gerecht werdenden Philosophie
des Aristoteles eintreten, wie sie Albert und Thomas mit der ganzen
Kraft ihres Denkens durchgeführt haben.

Das Interesse an einer rein philosophischen Lösung dieser Frage
war vorher nicht erloschen. Das zeigt vor allem der Universalienstreit,
der das Denken der vorthomistischen Scholastik zum größten Teil
ausfüllte. Die ganze Frage drehte sich um die Daseinsform des

universale, des allgemeinen Begriffes. Es ist im Grunde dieselbe Frage,
die Plato und Aristoteles in ihrer Grundanschauung voneinander
trennte und sie beide zu einer ganz andern Seinsmetaphysik führte.
So lebt in dieser Fragestellung des frühen Mittelalters die ganze Problematik

der Antike in der Existenzfrage und besonders ihre größte Krisis
in der platonisch-aristotelischen Gegenüberstellung wieder auf. Was

in diesem Streite eine befriedigende Lösung nicht aufkommen läßt, ist
das Nichtherauswachsen dieser Frage aus dem geschlossenen Gedankenkreis

einer philosophischen Grundeinstellung, die von den konkreten
Daseinsgegebenheiten aus ihren Ausgang nimmt. Eine Philosophie mit
dieser Leistungsfähigkeit erschloß sich endlich dem christlichen Abendland

durch die Übersetzung der Hauptwerke des Aristoteles und seiner

arabisch-jüdischen Kommentatoren. Erst allmählich und bruchstückweise

fand die neue Lehre Eingang in den von platonischer
Blickstellung stark beeinflußten Gedankenkreis der mittelalterlichen
Theologen. Und es ist bemerkenswert, daß gerade das Kernstück der
aristotelischen Existenzauffassung, die Abstraktion, sich neben der

Illuminationstheorie des hl. Augustinus im christlichen Denken Heimatrechte

erwarb, bis dann schließlich die gewaltige Geistesarbeit der
beiden Dominikanertheologen Albert und Thomas dem Aristotelismus
in seiner ganzen systematischen Geschlossenheit und vor allem in
seiner das Existenzproblem berührenden Grundeinstellung zum Siege
verhalf. Nunmehr konnte man darangehen, das Existenzproblem, das

Divus Thomas 7



98 Das Existenzproblem in der Scholastik

Augustinus von theologischer Sicht aus so meisterlich gelöst hatte, auch

von der Philosophie her wieder in Angriff zu nehmen und systematisch
auszubauen. Wenden wir uns darum jetzt der Gedankenwelt des

größten Systematikers unter den mittelalterlichen Denkern zu, der
entscheidend auf die Entwicklung des scholastischen Denkens
eingewirkt hat.

Thomas von A quin schließt sich in seiner philosophischen
Grundanschauung voll und ganz an Aristoteles an. Die tragenden Punkte
des Systems hat er aber schärfer herausgearbeitet, die Lücken ergänzt
und dabei besonders das Wertvolle der platonischen Ideenlehre unter
Benutzung der augustinischen Korrektur organisch eingefügt. Auch
das Existenzproblem hat er in diesem Sinn weitergeführt und es

besonders zum Einbau einer christlichen Existenzlehre, die das Leben
und Sein des Menschen in seiner übernatürlichen Erhebung umgreift,
tragfähig gemacht. Deutlich hat er die Problematik dieser Frage, wie
sie sich im antiken Denken gezeigt hat, ins Auge gefaßt, und mit einer
Treffsicherheit, die uns Heutige immer noch mit Bewunderung erfüllt,
hat er den entscheidenden Punkt aufgedeckt, an dem die platonische
und aristotelische Existenzauffassung auseinanderstrebt. Er sieht das

Entscheidende ihrer gegensätzlichen Auffassung in der Verschiedenheit

der erkenntnistheoretischen Auswertung der ihrem System zugrundeliegenden

Begriffsspekulation. Piatos Grundirrtum ist nach ihm
dessen erkenntnistheoretische Voraussetzung, daß die Seinsweise der
Dinge im Erkennen die gleiche sei wie die außerhalb ihres Erkanntseins.

« Videtur autem in hoc Plato deviare a veritate, quia cum
aestimaret omnem cognitionem per modum alicujus similitudinis esse,

credidit quod forma cogniti ex necessitate sit in cognoscente eo modo,

quo est in cognito » (S. th. q. 84 a. 1). Plato stand ja mit dieser

Anschauung noch ganz im Schlepptau der univozistischen Seinsauffassung
seiner Vorgänger, die eine konkrete Seinsangleichung zwischen
Erkanntem und Erkennenden ohne weiteres annahmen. Darum wird
Thomas im bewußten Gegensatz zu dieser Grenzverwischung zwischen
realer und intentionaler Daseinsordnung nicht müde, immer wieder

zu betonen, daß das Erkannte im Erkennenden nicht in derselben

Seinsweise sei, die es an sich habe, sondern in jener, die es durch das

Denken im Erkennenden und zwar in Gemäßheit der Natur des

Erkennenden erhalte. Er hüllt diese Wahrheit an den verschiedensten

Stellen seiner Werke in die lapidare Form des Grundsatzes : « Cognitum
est in cognoscente per modum cognoscentis ». Und dieser hinwiederum



Das Existenzproblem in der Scholastik 99

stellt den Sonderfall einer allgemeinen Wahrheit da, die er ebenfalls

in seinen Werken immer wieder zum Ausdruck bringt : « Quidquid
recipitur per modum recipientis recipitur ». In konsequenter Verfolgung
dieses Grundgedankens baut sich die ganze Erkenntnistheorie des

Aquinaten auf, in deren Mittelpunkt das Abstraktionsverfahren steht.
Hierbei führt er mit rücksichtsloser Konsequenz den

Grundgedanken der aristotelischen Existenzauffassung durch, daß der
Ausgangspunkt für das ganze Denken bis in seine letzten und höchsten

Ausstrahlungen hinein die reale Gegebenheit der Körperwelt sei, dessen

sinnenfälliges Sein an der Oberfläche durch die Sinne und dessen wesen-

haltiges Sein in der Tiefe durch den Verstand und zwar in Loslösung

von den konkreten Einzelgegebenheiten erfaßt wird. Primärobjekt für
die geistige Erkenntnis und das Urmaterial für alle weitere geistige
Verarbeitung bilden somit die von Aristoteles aus der abstrakten
Weltferne der platonischen Ideenwelt in die konkrete Daseinswelt der

Körperdinge heruntergeholten Wesensformen, die Thomas in Anschluß

an Augustinus näherhin als die Nachbildung göttlicher Wirklichkeit
und die Konkretion göttlicher Gedanken auffaßt. Alles übrige wird
nur soweit erkannt als es mit diesem Primärobjekt entweder genetisch-
ontisch oder inhaltlich-logisch in Verbindung steht.

Eine genetisch-ontische Verbundenheit zeigt das Objekt zunächst

mit dem Phantasiebild, dem inhaltlichen Ausgangspunkt der
Erkenntnis. Auf Grund dieser im Objekt eingeschlossenen Kausalbeziehung
erkennt der Verstand das konkrete Einzelding in seinen konkreten
Daseinsbedingungen oder in seiner konkreten Existenz indirekt und
reflexiv durch Rückwendung auf das sinnliche Vorstellungsbild, von
dem die geistige Erkenntnis inhaltlich ausgegangen ist. Er nimmt also

nicht, wie die augustinianisch orientierte Franziskanerschule, für eine

direkte Erkenntnis der Einzeldinge singulare species an. Ähnlich
verhält es sich mit der Erfassung der Seelensubstanz, ihrer Fähigkeiten,
Akte und Denkgebilde. Auch hier führt eine ontisch-genetische Linie

zum Primärobjekt. Das Objekt selber ruht ja im Akt, der Akt fließt
aus der Potenz, die Potenz inhäriert der Substanz. Und ebenso ist
nach der andern Seite hin mit dem Akt, und zwar effektiv sein Gebilde,
das Erkenntnisbild, die geistige Umhüllung des Objektes verbunden.
Dieser ganze Wirklichkeitsprozeß ist also einschlußweise und indirekt
mit dem Primärobjekt verknüpft, und es bedarf zu seiner deutlichen
Erkenntnis der reflexiven Zuwendung des Geistes. Auch hier, besonders
in der Frage der Selbsterkenntnis, entfernt sich Thomas von der



100 Das Existenzproblem in der Scholastik

augustinianischen Denkrichtung, die, von der platonischen Wurzel aus

gesehen, prinzipiell auf einer ganz andern Existenzauffassung beruht.
Denn diese vertritt in strikter Anlehnung an die platonisch-augusti-
nische Leib-Seele-Theorie die Lehre von der unmittelbaren Wesensschau

der Seele im Akte der Selbsterkenntnis.
Neben der ontisch-genetischen gibt es auch eine erkenntnismäßig

inhaltliche Verbundenheit mit dem Objekt auf Grund seines

Denkinhaltes und alles dessen, was intentional damit zusammenhängt. Die
intentionale Reichweite und Inhaltlichkeit des Objektes wird sichtbar

gemacht durch Zerlegung in seine Merkmale, durch Vergleich mit
andern Dingen und Sinngehalten, wobei es inhaltlich damit verbunden
oder davon getrennt wird auf dem Wege unmittelbarer Erfassung oder

diskursiven Denkens. Durch gedankliche Streichung einengender
Bestimmtheiten wird bei diesem verbindenden und trennenden
Vergleichungsverfahren das ursprüngliche Objekt über seinen eigenen, an
das Sinnliche gebundenen Bedeutungsinhalt erweitert. Auf Grund
dieser Begriffserweiterung stoßen wir in das Übersinnliche vor.

Auf diesem Wege gewinnt der Geist zunächst einmal eine wirkliche,
wenn auch nicht adäquate Erkenntnis von der konkreten Welt des

reinen Geistes, insofern er sie nicht unmittelbar in sich abbildet oder

anschaut, sondern sie abstrakt-begrifflich erfaßt im Lichte einer dem

Sinnlichen analog nachgebildeten Erkenntnis, die von allem Sinnlich-
Unvollkommenen absieht. Doch auch das abstrakt Geistige, die ideale

Welt der Allgemeinbegriffe erschließt sich dem Geiste durch die scharfe

Herausarbeitung der inhaltlich-intentional mit dem Primärobjekt
verbundenen Wesensmerkmale auf dem Wege der von der konkreten Um-
kleidung absehenden Fürsichbetrachtung. Zunächst sind es die im
Primärobjekt dargestellten sinnlichen Qualitäten, von denen der Geist
absehen kann, sodaß das Gebiet der reinen Ausdehnung und der Zahlengrößen

in den Blickpunkt des Bewußtseins gerückt wird. Doch auch
diesen letzten Rest des sinnlichen Gehaltes kann der Geist aus dem

ihm vorliegenden Denkgegenstand auslöschen. Dann gelangt in das

Zentrum seines Denkens das von aller Sinnlichkeit entkleidete Sein.

Dadurch kommt er schließlich zum allgemeinsten Begriff, zum Begriff
des Seins.

Diese Blickrichtung auf das Sein ist dem menschlichen Verstände

angeboren, weil das Denken wesensmäßig dem Seienden, soweit und
soviel es ist, zugeordnet ist. Darum hat er von Anfang an eine klar
gegen das Nichtsein abgegrenzte Erkenntnis vom Sein. Und zwar ist



Das Existenzproblem in der Scholastik 101

dieses vorwissenschaftliche Seinsverständnis der ganzen übrigen
Erkenntnis gewissermaßen vorgelagert. Doch reicht dieses anfängliche
Seinsverständnis nicht aus zu einem wissenschaftlich ausgereiften
metaphysischen Begriff des Seins. Aus der idea clara, aber confusa, muß
eine idea distincta werden, die nicht nur das Sein vom Nichtsein
unterscheiden kann, sondern in den Wesensgehalt des Seinsbegriffes
hineinleuchtet. Der wissenschaftliche Begriff des Seins, in dem der
Bedeutungsinhalt des vorwissenschaftlichen Seinsbegriffes scharf
herausgearbeitet erscheint, steht somit am Ende des abstraktiven Erkenntnisprozesses.

Er bildet den Hauptgegenstand der thomistisclien
Metaphysik. Thomas hat besonders der Herausarbeitung dieses Begriffes
immer wieder sein Interesse zugewandt. Schon früh kam ihm die

Erkenntnis, daß hier ein Angelpunkt der ganzen aristotelischen
Philosophie gelegen sei. Das beweist schon die Tatsache, daß er am Anfang
seiner wissenschaftlichen Tätigkeit dem Problem der Verschiedenartigkeit

der Seinsstufen ein eigenes Werkchen gewidmet hat in seinem
De ente et essentia. Er macht die Verschiedendeutigkeit des

Seinsbegriffes zum Ausgangspunkt seiner Erörterungen. Vor allem scheidet

er hier zwischen dem realen und dem logischen Sein und greift somit
das Existenzproblem, wie es sich ihm aus der gegensätzlichen Auffassung
der beiden großen Denker Plato und Aristoteles darbot, an der Wurzel
an. Ihm liegt vor allem daran, das logische Sein gegen das reale Sein

abzugrenzen. Darum nehmen gerade seine Erörterungen über den

Seins- und Soseinscharakter der logischen Denkformen einen

unverhältnismäßig breiten Raum ein. Beim realen Sein interessiert ihn nicht
nur die « gegenständlich fundierte Angetroffenheit », sondern vor allem
die innere Struktur bis in den innersten Kern hinein, der grundlegend
ist für die ganze Seinshaltung. Im tiefsten Grunde des Seienden, wie
es gegenständlich innerhalb der Erfahrungswelt angetroffen wird und
über diese hinaus denkbar ist, entdeckt er eine gewisse Spannungseinheit

zwischen zwei Urrealitäten, zwischen dem Sosein, das dem

Seienden die Wesensprägung gibt, und dem Dasein, das dem Wesensganzen

bis in seine letzten Verzweigungen hinein die denkunabhängige
Realität innerlich verleiht. Er findet, daß sich Dasein und Sosein

gegenseitig bedingen und daß aus ihrem Verhältnis zueinander die

Eigenart der Daseinsffcrm zu erkennen sei. Das Dasein selber, der

actus existentiae ist eben kein vollständiges Wesen, kein ens, keine
in sich stehende Wirklichkeit, sondern ein dem Sosein zugeordneter
Akt oder bestimmende Wirklichkeit, die das Sosein aus dem Nichts



102 Das Existenzproblem in der Scholastik

und der bloß virtuellen Existenz heraushebt und es zu einem aktuell
Existierenden und dadurch zu einem eigentlich Seienden macht. Durch
die Verschmelzung von Sosein und Dasein kommt erst das ens, das

Seiende zustande. Bei den Geschöpfen ist diese Verschmelzung als eine

wirkliche Zusammensetzung nach Art von Potenz und Akt, bei Gott
als Identität zu denken, die nur in Anbetracht der Eigenart unserer
Erkenntnis in eine begriffliche Zweiheit zerlegt wird.

Aus dieser Wesensbeziehung zwischen Sosein und Dasein ergibt
sich ohne weiteres, daß die Existenzweisen der Dinge nicht immer
dieselben sind, sondern sich nach dem Verhältnis richten müssen, in
dem Dasein und Sosein zueinanderstehen. Hierbei ist die Eigenart
der Seinsvermittlung maßgebend, die sich nach der Seinsaufnahmefähigkeit

des Soseins richtet. In der Verschiedenartigkeit dieser

Seinsaufnahmefähigkeit ist die Vieldeutigkeit des Seinsbegriffes begründet,
die in der Seinsphilosophie des hl. Thomas eine ausschlaggebende Rolle

spielt. Er hat die analoge Einheit in dieser Vieldeutigkeit stark betont
und noch klarer als Aristoteles herausgestellt. Er kennt eine innere
und äußere analoge Einheit : die proportionale und die attributive
Einheit. Die proportionale Einheit nimmt das allgemeine Verhalten
der verschiedenen Seinsweisen, das nur proportional gleichförmig ist,
heraus und bildet daraus eine Begriffseinheit, die sich von den kate-

gorialen Begriffseinheiten wesentlich unterscheidet. Sie kann deshalb

nicht durch eine gewöhnliche Wesensdefinition wie diese erfaßt werden,
sondern nur durch eine genaue Analyse des proportionalen Verhaltens
der verschiedenen Seinsweisen deutlich gemacht werden. Bei dieser

Analyse schält sich als allgemeines, den verschiedenen Seinsverhalten

zugrundeliegendes Verhältnis das einander zugeordnete Urverhalten
von Sosein und Dasein heraus. So leuchtet die proportionale Analogie-
Einheit in die innere Struktur des Seienden hinein, ohne es allerdings
adaequat begrifflich zu erfassen, da mit dem allgemeinen Seinsverhalten
das verschiedene Sonderverhalten einschlußweise mitgegeben ist, sodaß

eine begriffliche Trennung zwischen beiden nicht voll und ganz
durchführbar ist. Neben dieser das Innere des Seinsbegriffes berührende

proportionalen Einheit besteht noch eine nach außen hin strahlende

attributive Einheit. Unter ihr versteht man die neben der inneren,
durch das allgemeine Seinsverhalten gekennzeichneten Struktureinheit
vorhandene äußere Beziehungseinheit der verschiedenen Seinsweisen

zueinander auf Grund des zwischen ihnen obwaltenden Kausalverhältnisses,

die das Mehr oder Weniger der verschiedenen Seinsstufen klar



Das Existenzproblem in der Scholastik 103

in die Erscheinung treten läßt. In dieser Beziehungseinheit steht das

göttliche Sein als Erstursache und höchster Maßstab aller übrigen
Realität an der Spitze. Alles übrige Sein ist nur ein Teilhaben, ein
Mehr oder Weniger vom göttlichen Sein.

In der Reihe des kreatürlichen Seins nimmt das substantielle Sein

in seinem Seinsverhalten eine Vorrangstellung ein gegenüber allen
unselbständigen Seinsformen, da diese im substantialen Sein seinsmäßig
verwurzelt sind und darum das Sein nicht unmittelbar in sich selbst,
sondern in der sie tragenden Substanz haben, während die Substanzen

unmittelbare Seinsträger sind. Die geschaffenen Substanzen
hinwiederum variieren in ihrem Seinsverhalten nach dem Grade ihrer
Selbständigkeit. Den größten Grad der Selbständigkeit im Seinsbesitz

zeigen unter ihnen die geistigen Substanzen, weil sie ihr Sein voll und

ganz für sich haben und sie nicht, um zu sein, ihre Existenz mit einem
andern teilen müssen. Sie stehen eben nicht in Seinsabhängigkeit von
einem körperlichen Wesensteil und haben auch sonst keine
Wesensbeziehung zu ihm. Die menschliche Seele nimmt trotz ihrer
Wesensgemeinschaft mit dem Körper an dieser Seinsselbständigkeit teil, insofern

sie wegen ihrer Seinsunabhängigkeit vom Körper selber unmittelbar
ist und ihr Sein dem Körper und dadurch dem Substanzganzen
mitteilt, sodaß in ihrem Sein virtuell schon das Sein des ganzen Menschen

enthalten ist. Wegen der Selbständigkeit des Seinsbesitzes ist ihr
Sein der ganzen Tendenz nach ein Sein nicht zum Tode, sondern zum
ewigen Leben, denn ihrem Sosein fehlt jede reale Veranlagung zum
Nichtsein, sowohl unmittelbar, weil die Seele einfach und nicht
zerlegbar ist, noch mittelbar auf dem Umwege der Körperauflösung, weil
sie vom Körper seinsunabhängig ist. So nimmt die menschliche Existenz
in der Stufung des Seins eine Mittelstellung ein zwischen der körperlichen

und geistigen Welt. Durch das Sein des Körpers ist sie der
Erde verhaftet, durch das Sein der Seele weist sie über das Sinnliche
und die irdische Vergänglichkeit hinaus in die göttliche Welt hinein.
Und das mit irdischen Sorgen verknüpfte In-der-Welt-sein ist nicht
das Endgültige und Wesentliche der menschlichen Existenz, sondern

nur ein vorübergehender Seinsmodus, ein Durchgangsstadium für das

endgültige, durch die übernatürliche Gnadenordnung erhöhte und
vertiefte Bei-Gott-sein in der Ewigkeit. Denn wenn auch der Körper in
Staub zerfällt, dann geht nicht die menschliche Existenz zugrunde.
Sondern das Sein des Körpers wird gewissermaßen wieder
zurückgenommen in das Sein der nunmehr für sich bestehenden Seele, bis



104 Das Existenzproblem in der Scholastik

der Zeitpunkt kommt, wo sie die verhaltene Kraft ihres Seins voll
und ganz wieder entfalten kann in der Aktualisierung des übernatürlich

verklärten Leibes.
Das ist die Existenzauffassung, wie sie im wesentlichen nicht nur

von Thomas, sondern von der ganzen Hochscholastik geteilt wurde
bis zum revolutionären Einbruch nominalistischer Ideen, die durch
gewisse methaphysikzersetzende Strömungen vorbereitet worden waren.

Selbst Duns Scotus, der große Gegenspieler des Aquinaten, steht
in der Existenzfrage in den wesentlichen Punkten auf seiner Seite.

Das geht schon daraus hervor, daß er trotz seiner sonstigen Verbundenheit

mit der augustinianischen Denkrichtung den Kernpunkt und die

Axe der aristotelisch-thomistischen Seinsauffassung, die Abstraktionstheorie

als Ausgangspunkt nicht nur für die Erkenntnis der Körperwelt,

wie seine augustinianischen Vorgänger es getan, sondern für die

gedankliche Durchforschung der Gesamtheit des Seins in sein System
eingebaut hat.

In der Frage nach der Daseinsform des universale tritt er
dementsprechend entschieden ein für die aristotelische Lösung. Das

universale, die allgemeine Idee ist nicht etwas für sich Bestehendes,

sondern in ihrer konkreten Realität einerseits in Gott als dem Spiegel

allés Seins, andererseits in den Einzeldingen verwirklicht. Nur
überspannt er den Wirklichkeitscharakter des universale im singulare
dadurch, daß er in dem konkreten Existenzganzen die Formeinheit des

universale als eine von der singulären Totalitätseinheit unterschiedene

Einheit aufgefaßt wissen will. Scotus hat überhaupt das Bestreben,
die Schichtungen des Seins genau voneinander abzugrenzen. Und
deshalb fügt er zu den üblichen Unterscheidungen die distinctio formalis
a parte rei hinzu, die wegen ihres zwiespältigen Charakters nach der

realen und der logischen Seite hin dem Denken nicht geringe Schwierigkeiten

bereitet.
Am meisten scheint Duns Scotus in der Frage der Seinsanalogie

vom Standpunkt der thomistischen Seinsauffassung sich zu entfernen.

Doch auch hier handelt es sich nur um eine andere Formulierung eines

wesentlich gleichen Standpunktes. Denn auch Scotus nimmt eine

äußere Analogieeinheit des Seins an. Und wenn er die innere Begriffseinheit

des Seins eine univoke nennt, so meint er damit eine solche

Einheit, die gerade hinreicht, um einen irgendwie innerlich zusammenfassenden

formalen Begriff zu bilden. Ausdrücklich lehnt er es ab,

hierbei dem Seinsbegriff die gleiche streng abhebbare Begriffseinheit



Das Existenzproblem in der Scholastik 105

zuzuerkennen wie den übrigen Genusbegriffen. Der Seinsbegriff ist
eben auch nach ihm kein strenger Genusbegriff. Und damit verbleibt
er prinzipiell auf dem Boden der durch Albert und Thomas
grundgelegten scholastischen Seinsauffassung.

Dem doctor subtilis ist es nicht zu tun um ein wesentliches
Abrücken von der bisher vertretenen Existenzauffassung innerhalb der
Scholastik. Sonst hätte er gerade in der Abstraktionstheorie nicht
diese energische Wendung zu Aristoteles hin genommen. Vielmehr

zeigt seine subtile Art zu unterscheiden, daß er es mit dem Existenzproblem,

wie es der alten Scholastik aus der antiken Fragestellung her
überkommen war, sehr ernst genommen hat. Andererseits hat er sich

durch die allzu scharfsinnige formale Zerdenkung des Seins die zwischen

logischer und realer Sphäre reinlich scheidende Linienführung des

scholastischen Seinsverständnisses ein wenig verdeckt und durch die

Überspitzung des an und für sich berechtigten Distinktionsgedankens
der nominalistischen Reaktion Vorschub geleistet. Es liegt darin
eine gewisse Tragik des scholastischen Denkens, daß die formale Höhe,
die es im doctor subtilis erreicht hat, den Sturz in die nominalistische

Verflachung des Denkens unmittelbar folgen ließ.
Der Nominalismus bringt dann die entscheidende Wendung in

der scholastischen Existenzauffassung. Durch die Preisgabe der
Abstraktion als einer die Wirklichkeit intentional abbildenden Erkenntnisweise

hat er die Brücke wieder abgebrochen, die man in mühseliger
und langwieriger Denkarbeit allmählich aufgebaut hatte, um das Ich
und Nicht-ich in einer Weise zu verbinden, die, ausgehend von der

Eigenart der Beziehung des erkennenden Subjektes zum Objekte hin,
das Verständnis für die verschiedenartig gelagerte Seinsschichtung in
ihrer ganzen Weite und Breite ermöglichte. Der Nominalismus bringt
somit das Denken gewissermaßen wieder in die vorsokratische
Existenzauffassung zurück, insofern er in einseitiger Seinsbefangenheit zwar
nicht vom Nicht-ich aus wie die Vorsokratik, sondern in diametraler
Antithese vom Ich aus eine restlose Erklärung aller Wirklichkeit
versucht. Im Nominalismus äußert sich diese Zurücknahme aller Wirklichkeit

in das denkende Subjekt in negativ-kritischer Form, indem er
den wissenschaftlichen Zugang zur außerichlichen Wesenswirklichkeit

versperrt durch eine rein symbolhafte Deutung der Begriffe, die in
ihrem Denkinhalt nach nominalistischer Ansicht nicht in das Wesen

der Dinge hineinleuchten, sondern nur schattenhafte Zeichen der
Wirklichkeit sind, die das Ding an sich im Dunkel lassen.



106 Das Existenzproblem in der Scholastik

In vollendeter Form erfolgt dann die Subjektivierung des Denkens
in der modernen Philosophie, nachdem das nominalistische Denken
durch die Auseinanderreißung von Objekt und Subjekt den Weg dazu

geebnet hatte. Es ist darum nur eine konsequente Weiterentwicklung
des subjektivistischen Grundgedankens der modernen Philosophie, wenn
bei ihrer Existenzauffassung das Sein des denkenden Menschen in den

Mittelpunkt gerückt wird. Diese Verichlichung des Denkens erhält
ihren Höhepunkt durch die formale Gleichsetzung von Existenz schlechthin

mit der menschlichen Existenz, wie es im tiefsten Grunde in der

Existenzialphilosophie geschieht. Dadurch tritt das moderne Denken

in ihrer Existenzauffassung in eine scharfe Antithese zum scholastischen

Denken durch die Verabsolutierung eines Seinsmodus, der nach der
aristotelisch-thomistischen Seinsmetaphysik doch nur einen Sonderfall
einer übergeordneten Wirklichkeit darstellt.

Gegenüber dem verwirrenden Vielerlei und der subjektivistischen
Enge der modernen Sinndeutung des Existenzgedankens tritt die
weltweite Offenheit und dabei innerste Geschlossenheit der scholastischen

Seinsauffassung in klarer Eindeutigkeit zutage.
Vorliegende Ausführungen haben sich darauf beschränken müssen,

in einem kurzen Durchblick die tragenden Momente dieser Existenzauffassung

sichtbar werden zu lassen. Leider war es im Rahmen dieser

Darstellung nicht möglich, auch die Neuscholastik mit ihren Forschungsergebnissen

in dieser Frage zu Wort kommen zu lassen. Wie aufschlußreich

dieses aber auch gewesen wäre, für eine klare Herausstellung des

scholastischen Existenzgedankens, ist die Einbeziehung neuscholastischen

Gedankengutes nicht unbedingt erforderlich, da die Prinzipien,
die sich aus der alten Problematik als tragend und grundlegend
herausgeschält haben, durch das dem modernen Denken mehr angepaßte
methodische Vorgehen der Neuscholastik innerlich unberührt bleiben.

Neuerdings legt man sogar großen Wert darauf, die tragenden
Grundprinzipien der scholastischen Existenzauffassung wieder schärfer
herauszuarbeiten und in den großen Zusammenhang hineinzustellen, wie dies

besonders die beachtungswerten Veröffentlichungen der letzten Jahre
über den grundlegenden Begriff der Analogie des Seins deutlich dartun.
Was diese Zeilen wollten, war keine allseitige Stellungnahme und
endgültige Lösung aller in der Richtung des Existenzproblems liegenden

Fragen, sondern die Aufhellung und Beleuchtung einer geistigen Situation,
die, obschon sie sich zeitlich und mehr noch sachlich von der heutigen
merklich abhebt, dennoch durch die Leuchtkraft und Folgerichtigkeit



Das Existenzproblem in der Scholastik 107

ihrer Gedankenwelt uns richtungweisend sein kann in höchsten Fragen
des Lebens und besonders auch in der allen andern zugrundeliegenden
Frage nach dem Sinn der Existenz. Wie die Ausführungen beweisen,

hat die Scholastik diese Frage nicht nur gekannt und als Problem

empfunden, sondern sie zum Angelpunkt ihres Systems gemacht und
ihre Lösung kraftvoll in Angriff genommen und in einer Weise
durchgeführt, die in einer bewundernswerten Blickweite und Aufgeschlossenheit

für alles Gegebene weit über die Enge des menschlichen Daseins

hinausführt in eine überindividuelle und übermenschliche Wirklichkeit
hinein, die von höchster Sicht und Blickstellung aus in alle Seinsgebiete
nach dem Grad ihrer Seinsempfänglichkeit und Wertstufung
hineinstrahlt.


	Das Existenzproblem in der Scholastik

