
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 19 (1941)

Artikel: Kultur und Sittlichkeit

Autor: Thiel, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762746

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762746
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kultur und Sittlichkeit.
Von Dr. Matthias THIEL 0. S. B.

1. Eine methodologische Voruntersuchung
über den Weg von der Wortkennlnis zur Sachkenntnis.

Man kann dasselbe Problem auf sehr verschiedene Weisen zu lösen

anfangen. Und im konkreten Einzelfall läßt sich darüber streiten,
welcher Ausgangspunkt der beste ist. Denn gelten auch für die Lösung
eines jeden Problems bestimmte Gesetze, so ist doch in bezug auf den

einzuschlagenden Weg die größte Freiheit gelassen. Nicht nur Scholastiker,

sondern auch viele andere lieben es mit Worterklärungen zu
beginnen und dann eine Sachdefinition dessen zu suchen, was Subjekt
der gestellten Frage ist. Auf diese Weise will man erst klare Begriffe
schaffen, bevor man Sätze aufstellt und zu beweisen sucht.

Eine zweite, heute sehr beliebte Methode Probleme zu lösen ist
die phänomenologische. Bei ihr geht man aus von einer möglichst

genauen Beschreibung der mit bestimmten Worten und Zeichen
gemeinten Bewußtseinsgegenstände. Diese Methode wendet z. B. Hans

Freyer an in seinem Buche « Theorie des objektiven Geistes » (Leipzig
u. Berlin 1934 3).

Eine dritte Möglichkeit anzufangen liegt in der Geschichte des zu
lösenden Problems, die zuweilen eine recht lange ist. Reicht diese

Geschichte bis ins graue Altertum zurück, so findet sich vielleicht in
der Mythologie der Orientalen oder der Griechen schon ein Lösungsversuch,

von dem man ausgehen könnte. So böte bei dem Problem,
wie sich Kultur und Sittlichkeit zueinander verhalten, einen
Ausgangspunkt die mythische Gestalt des Prometheus, der den Göttern das

Feuer stahl und es den Menschen brachte, wodurch diesen eine höhere

Kultur möglich wurde, der aber deshalb von Zeus zur Strafe an einen

Felsen im Kaukasus gefesselt wurde. Stellte man dann diesem
gefesselten Prometheus, wie er von Aeschylos in dem nach ihm benannten
Drama geschildert ist, den entfesselten Prometheus Goethes gegenüber,

so hätte man gleich die zwei Pole, zwischen denen die richtige Lösung
des Problems « Kultur und Sittlichkeit » liegen muß.

Divus Thomas 4



50 Kultur und Sittlichkeit

Albert Schweitzer leitet sein Buch « Kultur und Ethik »1 ein mit
einer kritischen Stellungnahme zu allen bisherigen Versuchen, sich eine

Weltanschauung zu bilden ; denn mit Recht ist er der Ansicht, daß

in jeder Weltanschauung das Problem « Kultur und Sittlichkeit » oder
Ethik eine grundlegende Bedeutung hat (XXII). Wie Schweitzer

meint, erreichte man bei diesem Suchen deshalb nicht das gewünschte
Ziel, weil es so etwas wie Weltanschauung überhaupt nicht geben
kann. Denn « weder die Welt- und Lebensanschauung noch die

Ethik ist aus dem, was unsere Erkenntnis über die Welt aussagen

kann, zu begründen. In der Welt ist für uns nichts von einer sinnvollen
Evolution zu entdecken. Auch Ethisches tritt in keiner Weise in dem

Weltgeschehen zutage. Der einzige Fortschritt des Erkennens ist, daß

wir die Erscheinungen, die die Welt ausmachen, und ihren Ablauf
immer eingehender beschreiben können Den Sinn des Ganzen zu
verstehen, — und darauf kommt es in der Weltanschauung an — ist
uns unmöglich » (XIV). Daher will Schweitzer einen anderen Weg
einschlagen, um das gestellte Problem « Kultur und Ethik » zu lösen.

Auch dieser Weg der kritischen Stellungnahme zu allen
Lösungsversuchen der Vergangenheit läßt sich rechtfertigen. Ihn schlägt auch

M. Wittmann in seiner Ethik2 ein, obwohl er, was den Inhalt betrifft,
mit Schweitzer kaum etwas gemeinsam hat.

Von den vier aufgezählten Wegen, die zur Lösung eines Problems
führen können, wählen wir bei unserer Frage nach dem Verhältnis
der Sittlichkeit zur Kultur den erstgenannten, der von der
Wortdefinition ausgeht, weil er uns am tiefsten in das Wesen der Sache

zu führen scheint. Denn alle bloß beschreibenden Methoden enden

mit dem, was nach außen in die Erscheinung tritt. Alle historischen
und kritischen Methoden aber setzen schon eine tiefere Wesenserkenntnis

der Sache voraus, sonst bleiben auch sie an der Fassade haften.
Freilich darf die von uns bevorzugte Methode nicht so angewandt

werden, wie es leider sehr oft geschieht. Manche fangen zwar mit einer

guten Worterklärung ihres zu behandelnden Gegenstandes an, schließen

aber dann auf einmal eine Sachdefinition so unmittelbar an, daß gar
nicht offenbar wird, wie diese aus jener herauswächst. Das ist das

gerade Gegenteil von Methode. Denn Methode ist ein Weg, der Schritt
für Schritt bewußt und unter der Kontrolle der logischen Reflexion

1 München 1923.
2 Kempten 1923.



Kultur und Sittlichkeit 51

auf seine Richtigkeit gegangen werden muß. Zudem ist dieser Weg
vom Wort zur Sachdefinition überhaupt nicht immer gangbar ; und

wenn er eingeschlagen werden kann, ist er in den verschiedenen Fällen
sehr ungleich lang. Ungangbar ist er überall da, wo das Wort nur ein

Einzelding bezeichnet, wie die Personennamen « Cicero », « Hannibal »,

und « Augustus ». Selbst wenn uns alle Gründe bekannt sind, warum
einem solchen Einzelding gerade dieser Name beigelegt worden ist,
bleibt uns die innere Eigenart der bezeichneten Person völlig unbekannt.
Denn als Einzelwesen ist sie uns schlechthin unerkennbar. Und darum
kann auch der Name kein Mittel sein, durch das einer dem anderen

zu ihrer Wesenserkenntnis verhilft.
Das gleiche gilt von den Namen, die zwar verschiedenen Einzeldingen

beigelegt sind, jedoch so, daß diese Dinge selbst keinen Grund
erkennen lassen, warum sie denselben Namen tragen. Daß z. B. eine
bestimmte Person, eine Stadt, eine Straße, eine Blume u. a. « Hinden-
burg » genannt werden, hat seinen Grund nicht in den gleichbenannten
Dingen, sondern einzig im Willen der Namengeber. Und darum ist
es vergebens, aus einem solchen Namen etwas über die Sache erfahren

zu wollen.
Gehen wir nun über zu den Namen, unter denen eine Vielheit

von Dingen nicht bloß willkürlich, sondern aus sachlichen Gründen

zusammengefaßt sind, so sind verschiedene Fälle möglich. Im ersten
Falle handelt es sich um Dinge, die zwar aus einem rein äußeren Grunde
diesen Namen erhalten haben, die es aber objektiv begründen, daß

man sie mit dem gleichen Namen bezeichnet. So pflegt man Erfindungen,
z. B. die lenkbaren Luftschiffe, nach ihrem Erfinder und
Entdeckungen nach ihrem Entdecker zu benennen. Daß diese jetzt diesen

Namen tragen, ist für sie rein zufällig, aber daß sie den gleichen Namen
erhalten, ist innerlich begründet. Denn innerlich haben sie wirklich
etwas gemeinsam. Und der gemeinsame Name stellt dem Hörer zum
mindesten die Frage, was dieses Gemeinsame sei oder was dazu gehöre,

um unter die Dinge dieses Namens gezählt zu werden.
Die übrigen Fälle nicht rein willkürlich gewählter Namen kommen

darin überein, daß sie entstanden sind unter dem Einfluß der
Wesenserkenntnis, die ihr Geber von der benannten Sache hatte, und deshalb

schon eine gewisse Antwort auf die Frage enthalten, warum gerade
dieser Name gewählt worden ist. Bei Dingen des praktischen Lebens,
wie Fahrrad, Federhalter und Luftschiff, gibt der Name in der Regel
mehr oder weniger klar den Zweck an, auf den sie hingeordnet sind.



52 Kultur und Sittlichkeit

Fehlt dem Namen die gewünschte Klarheit, um schon aus ihm das
Wesen der benannten Sache zu erkennen, dann sucht man ihn mittels
einer sogenannten Wortdefinition zu erklären. Diese kann auf eine

doppelte Weise geschehen : einmal durch ein anderes Wort mit gleicher
Bedeutung, sodann indem man die Herkunft des Wortes erklärt. Beide
Weisen werden bei dem Worte « Philosophie » gebraucht, wenn
dasselbe zunächst durch die beiden lateinischen, bekannteren Worte
« amor » und « sapientia » erklärt, und dann « sapientia » von « sapere »

abgeleitet wird. Dieses Beispiel zeigt zugleich, wie uns die Erklärung
eines nicht willkürlich gewählten Wortes zur Sachkenntnis führt. Denn
ist uns klar geworden, daß die Philosophie nicht bloß auf ein « cog-
noscere », sondern auf ein « sapere » hingeordnet ist, d. i. ein Erkennen,
bei dem der Mensch einen besonderen geistigen Wohlgeschmack
empfindet, — denn einen unangenehmen Geschmack kann niemand

begehren —, dann bleibt nur noch auf die Frage zu antworten, welche

Erkenntnisse denn dem Menschen besonders angenehm sind, um zu
der Sachdefinition der Philosophie zu kommen, die lautet : Erkenntnis
aller Dinge aus ihren letzten Ursachen.

Man stelle sich jedoch den Übergang von einem solchen Wort
zur Kenntnis der bezeichneten Sache nicht zu einfach vor. Der
hl. Thomas macht hier eine wohl zu beachtende Unterscheidung 1 :

Das, von dem ein Name hergenommen ist, kann etwas ganz anderes
sein als die Sache, die er bezeichnen soll. So ist, wie wir eben sahen,
der Name « Philosophie » hergenommen von dem besonderen geistigen
Wohlgefallen, das der Mensch empfindet, wenn er die letzte Ursache
einer Sache, die ihn in Erstaunen versetzte, erkannt hat. Aber dieses

Wohlgefallen ist nicht die Sache, die mit dem Worte Philosophie
bezeichnet wird. Der tiefere Grund für diese Doppelseitigkeit der

Namen liegt darin, daß die Dinge von uns so benannt zu werden

pflegen, wie wir sie erkennen 2. Wir erkennen aber die Dinge immer

nur mittels eines Phantasiebildes. Daher muß auch der Name, der
andere zur Kenntnis einer bestimmten Sache führen soll, im Hörer
ein Phantasiebild hervorrufen, aus dem dieser den zum Namen ge-

1 S. th. I 13, 2 ad 2 : « In significatione nominum aliud est quandoque a quo
imponitur nomen ad significandum ; et aliud, ad, quod significandum nomen
imponitur ».

2 A. a. O. 13, 9 ad 2: «Nomina enim non sequuntur modum essendi qui
est in rebus, sed modum essendi secundum quod in cognitione nostra est ».

Und : 45, 2 ad 2 : « Modus significandi sequitur modum intelligendi ».



Kultur und Sittlichkeit 53

hörenden Begriff abstrahieren kann. Auch vom Namen selbst haben

wir ein Phantasiebild. Allein dieses Phantasiebild des Wortes ist
wesentlich verschieden von dem der bezeichneten Sache. So kann ich
mir das chaldäische Wort « Saraballa » ganz gut vorstellen ; aber damit
stelle ich mir noch lange nicht die entsprechende Sache vor. Daher

führt mich dieses Wort zu keiner Sachkenntnis.

Nur bei den äußeren Sinnesqualitäten, mit denen alle menschliche
Erkenntnis beginnt, fällt der Dualismus zwischen benannter Sache und
dem, wonach sie benannt ist, weg, weil diese Sinnesqualitäten sich

durch ihr eigenes Sein unmittelbar erkennbar machen1. In allen
anderen Fällen lenkt der Name die Aufmerksamkeit des Hörers
zunächst auf etwas anderes als das, was er eigentlich bezeichnen soll.
So ist der Name « Substanz » genommen von der Tätigkeit des « sub-
stare accidentibus », das Wesen der Substanz aber liegt in ihrem
« subsistere », d. h. in ihrem Sich-selbst-Subjekt-sein. Daher kommen
die zahlreichen Vieldeutigkeiten der Worte. Ein und dasselbe Wort
wird auf Grund seiner Herkunft zuweilen für wesentlich sehr
verschiedene Dinge gebraucht. Als Beispiel kann wieder das Wort «

Substanz » dienen. Mit Substanz wird nicht nur das bezeichnet, was sich
selbst Subjekt ist, sondern auch das, was schon selbst ein Subjekt
voraussetzt, aber dann durch allerlei Umstände, wie Mittel, Ort und
Zeit modifiziert wird, z. B. eine menschliche Handlung.

Es ist ohne weiteres klar, daß aus einem solchen Namen umso

weniger geschlossen werden kann, je mehr wesentlich verschiedene

Dinge er bezeichnet. Man unterscheidet eindeutige und mehrdeutige
Worte. Bei den eindeutigen Worten kann die einfache Wortdefinition
schon hinreichen, um dem Hörer den Weg zu dem notwendigen Phantasiebild

der bezeichneten Sache zu weisen. Das Wort « Philosophie »

ist ein solches eindeutiges Wort. Die mehrdeutigen Namen sind
entweder rein willkürlich ganz verschiedenen Dingen beigelegt oder so,
daß in den bezeichneten Dingen trotz aller Verschiedenheit ein Grund
für ihre gleiche Benennung zu finden ist. Ein Beispiel rein willkürlicher
Zusammenfassung ganz verschiedenartiger Dinge unter dem gleichen
Namen haben wir oben schon gegeben in dem Worte « Hindenburg ».

Die mehrdeutigen Namen mit sachlicher Begründung sind dreifacher

Art. Die erste heißt bei den Scholastikern « analogia proportionalitatis

1 A. a. O. 13, 8 : « Si qua vero sunt, quae secundum se sunt nota nobis, ut
calor, frigus, albedo, et huiusmodi, non ab aliis denominantur. Unde in talibus
idem est quod nomen significat, et id a quo imponitur ad significandum ».



54 Kultur und Sittlichkeit

propriae », d. h. Ähnlichkeit der eigentlichen Verhältnisgleichheit
(Gredt). Denn bei ihr liegt das objektive Fundament für die gleiche
Benennung darin, daß in allen gleichbenannten Dingen gewisse innere
Merkmale zueinander im gleichen Verhältnis stehen. Das beste
Beispiel dieser Art von Analogie bietet das Wort « Seiendes ». Das
Verhältnis, in dem hier alle gleichbenannten Dinge übereinkommen, liegt
zwischen dem Subjekt, das ist, und dem Sein, durch das das Subjekt
ist. Denn mögen Gott und die Geschöpfe ihr Sein auch auf ganz
verschiedene Weisen besitzen, so haben sie doch das eine gemeinsam, daß

sie durch ihr Sein sind. Um von der Kenntnis eines solchen Wortes

zur Kenntnis der bezeichneten Sache zu gelangen, genügt die bloße

Wortdefinition schon bei weitem nicht mehr, im Gegenteil, in diesem

Falle ist bereits eine tiefere Sachkenntnis erfordert, um den Sinn des

Wortes nur einigermaßen zu verstehen.
Die zweite Art von Analogie nennt man gewöhnlich Metapher oder

Tropus. Zu ihrem Wesen gehört es, daß ein Ding, trotz seiner wesentlichen

Verschiedenheit, eine gewisse Ähnlichkeit mit einem anderen

hat und deshalb bildlich mit dem Namen dieses anderen bezeichnet

wird. In dieser Weise nennt man z. B. einen Menschen auf Grund
einer gewissen Schlauheit einen Fuchs. Eine solche bildliche Ausdrucksweise

ist kein Mittel klarer Begriffsbildung, weil sie nicht erkennen

läßt, von wem eine bestimmte Natur im eigentlichen, und von wem
nur im übertragenen Sinne ausgesagt wird. Nehmen wir z. B. das Wort
« Organismus », das sowohl von der Gesellschaft als von körperlichen
Lebewesen ausgesagt wird. Von wem aber wird es im eigentlichen
Sinne ausgesagt Auf diese Frage läßt sich erst antworten, nachdem
ein doppelter Vergleich angestellt worden ist : nämlich erstens zwischen

den gleichbenannten Dingen, also in unserem Falle zwischen den

körperlichen Lebewesen und der Gesellschaft, und sodann zwischen

jedem einzelnen von ihnen und der Wortdefinition, in unserem Beispiel
der Wortde finition von Organismus.

Die dritte Art von Analogie ist dadurch gekennzeichnet, daß sich

in den gleichbenannten Dingen gar keine Ähnlichkeit findet, weder

eine innere noch eine äußere. Denken wir nur an das bekannte
Schulbeispiel : Die Eigenschaft des Gesundseins wird nicht nur vom Organismus

ausgesagt, sondern auch von der Speise, von der Medizin und von
der Gesichtsfarbe. Aber welche Ähnlichkeit zwischen diesen als gesund
bezeichneten Dingen könnte eine solche gleiche Benennung objektiv
begründen Bei dieser Art von Analogie liegt der Grund für die



Kultur und Sittlichkeit 55

gleiche Benennung in einem ursächlichen Zusammenhang. Nur der

Organismus ist im eigentlichen Sinne gesund, aber die Speise und die
Medizin erhalten diese Gesundheit, und die Gesichtsfarbe ist eine

Wirkung derselben. Und darum werden auch diese im übertragenen
Sinne gesund genannt.

Worte dieser Art kommen also mit den metaphorisch gebrauchten
darin überein, daß sie nur von einer Dingart im eigentlichen Sinne

ausgesagt werden. Daraus erwächst für den Hörer die Aufgabe, von
den vielleicht zahlreichen mit dem gleichen Namen bezeichneten und
unter sich sehr verschiedenen Dingen das ausfindig zu machen, von
dem es in erster Linie ausgesagt wird. In dem angeführten
Schulbeispiel ist das leicht zu erkennen. Aber in den meisten Fällen ist es

wesentlich schwieriger. Wir haben gleich zu Anfang von dem Problem
« Kultur und Sittlichkeit » gesprochen. Die Worte « Kultur » und
« Sittlichkeit » gehören beide dieser dritten Art von Analogie an ; denn

vergleichen wir alles das, was als Kultur bezeichnet wird, miteinander,
so finden wir keinerlei Ähnlichkeit, wohl aber einen ursächlichen
Zusammenhang. Und das gleiche gilt von den Dingen, denen man trotz
aller Verschiedenheit das Attribut « sittlich » beilegt. Wäre in diesen

beiden Fällen so leicht wie in dem Beispiel von « gesund » zu erkennen,

von wem die Worte « Kultur » und « Sittlichkeit » in erster Linie
ausgesagt werden, dann wäre das Problem « Kultur und Sittlichkeit »

leichter zu lösen, ja, wäre es im Prinzip schon gelöst. Denn sind einmal
die verschiedenen Naturen von Kultur und Sittlichkeit klar erkannt,
dann ist es auch nicht mehr schwer, ihr Verhältnis zueinander festzustellen.

Bei dem Versuche, von der Kenntnis eines solchen Wortes zur
Kenntnis dessen zu gelangen, was mit ihm in erster Linie gemeint ist,
und worin daher das Wesen seines eigentlichen Gegenstandes gelegen
ist, kommt uns ein allgemeingültiges Prinzip zu Hilfe, das lautet :

« Semper id magis est tale, propter quod unumquodque est tale ».

Das will sagen : immer hat das, ohne dessen ursächlichen Einfluß ein
anderes eine bestimmte Eigenschaft nicht hätte, diese Eigenschaft in
einem höheren Grade. Der hl. Thomas beleuchtet das Prinzip in seinem

Opusculum « De ente et essentia » durch zwei Beispiele L Gäbe es kein

1 Kap. VII : « Quia illud quod dicitur maxime et verissime in quolibet
genere, est causa eorum quae sunt post in illo genere, sicut ignis qui est in fine
caliditatis est causa calons in rebus calidis ideo substantia, quae est principium
in genere entis, verissime et maxime essentiam habens, oportet quod sit causa
accidentium ».



56 Kultur und Sittlichkeit

Feuer, dann gäbe es auch nichts Warmes. Darum muß das Feuer
die Wärme im höchsten Grade besitzen. Und gäbe es keine Substanz,
dann gäbe es auch kein Akzidenz. Daher muß der Substanz das Sein

in höherem Grade zukommen als dem Akzidenz. Das auf unseren Fall
angewandt, müssen wir also von den Dingen mit gleicher Benennung
dem die bezeichnete Eigenschaft oder Natur im höchsten Grade

zuerkennen, von dem alle anderen ebenso genannten Dinge ursächlich

so abhängen, daß sie ohne diesen Zusammenhang niemals so genannt
würden.

Nach diesen methodologischen Vorbemerkungen wollen wir
versuchen, das Problem « Kultur und Sittlichkeit » in der Weise zu lösen,

daß wir vom Wortgebrauch ausgehen und feststellen, von wem die

beiden Worte in erster Linie und darum im eigentlichsten Sinne

ausgesagt werden. Wir beginnen mit dem Worte « Sittlichkeit ».

2. Wesen der Sittlichkeit.

Die Worte « Sittlichkeit » und « sittlich » werden ausgesagt von
der menschlichen Person, von den inneren und äußeren menschlichen

Handlungen, soweit dieselben von uns mit Überlegung und Freiheit
des Willens gesetzt werden, vom Gesetz und der Pflicht, den menschlichen

Handlungen eine bestimmte Ordnung zu geben, vom Gegenstand

der menschlichen Handlungen, von den das menschliche Tun
und Lassen bestimmenden Tugenden und Lastern, und endlich von
der Wissenschaft, die das alles, sofern es innerlich zusammenhängt,
zum eigentümlichen Objekt hat. Über die Herkunft der beiden Worte
kann kaum ein Zweifel aufkommen. Wie das entsprechende lateinische

Wort « Moral » von mos, und das griechische Analogon « Ethos » von
Tjôoç, so kommt das deutsche Wort « Sittlichkeit » von dem Worte
« Sitte ». Deshalb gebrauchte Cicero das Wort « Moralis » für jenen
Teil der Philosophie, der von den menschlichen Sitten handelt L Rein

historisch und etymologisch betrachtet, bezeichnet also das Wort
« Sittlichkeit » etwas die menschlichen Sitten Betreffendes. Nun werden

aber die Sitten wesentlich in gute und schlechte eingeteilt, und sie

sind das eine oder das andere in dem Maße, in dem die Handlungen,
durch deren wiederholte Setzung sie entstehen, gut oder schlecht sind.

Daraus erhellt, daß auch bei dem Worte « Sittlichkeit » wohl zu
unterscheiden ist zwischen seiner Herkunft und seinem Inhalt. Hergenommen

1 Vgl. Forcellini, Totius Lati nitatis Lexicon. Prati 1888. Vol. IV 173 b.



Kultur und Sittlichkeit 57

ist es von « Sitte », aber das, was es in erster Linie bezeichnen soll, ist
etwas anderes. Denn das Wort « Sittlichkeit » bezeichnet nicht etwa
bloß die Form, durch die etwas zur Sitte wird, wie man unter Gelehrtheit

das versteht, wodurch einer gelehrt ist, vielmehr, wie seine

Ausdehnung auf andere Dinge beweist, das, wodurch die Sitte eben sittlich

wird. Die Sitte aber erhält ihren sittlichen Charakter von den

Handlungen, aus deren wiederholter Setzung sie entstanden ist. Denn

waren diese Handlungen sittlich gut, dann ist auch die aus ihnen
entstandene Sitte sittlich gut ; waren dagegen die Handlungen sittlich
schlecht, dann ist es auch die entsprechende Sitte. So entsteht aus

dem andauernd geübten stillen Ertragen von Leiden und Widerwärtigkeiten

allmählich die Tugend der Geduld, dagegen aus dem wiederholten

übermäßigen Genuß von Alkohol das Laster der Trunkenheit.
Nun hat nach dem von uns oben angeführten allgemeinen Prinzip
« Semper id magis est tale, propter quod unumquodque est tale » eine

Ursache, die von ihr mitgeteilte Eigenschaft immer in einem höheren
Grade als die Dinge, die von ihr diese Eigenschaft bloß empfangen
haben. In der Frage, ob Christus außer seinem göttlichen Wissen auch

noch ein menschliches besessen habe, unterscheidet der hl. Thomas
zwischen einem ordo illuminantis und einem ordo illuminati, und
bezeichnet er den ersten als den höheren, weil es vollkommener sei,

Lichtquelle zu sein als bloß Lichtempfänger (S. th. III 11, 1 ad 2).
Haben also die Sitten ihren sittlichen Charakter ganz von den menschlichen

Handlungen, dann muß diesen das Sittlich-Sein ontologisch
früher zukommen als ihnen, mag auch das Wort « sittlich » das gerade
Gegenteil zu denken nahelegen.

Die menschlichen Handlungen werden eingeteilt in innere und
äußere. Beide verursachen Sitten, und daher sind auch beide
ontologisch früher als die ihnen entsprechenden Sitten. Auf die Frage,
welche von ihnen, die innere oder die äußere, seinsmäßig früher sei,

ist leicht zu antworten. Weil der sittliche Wert einer äußeren Handlung
nach der inneren Absicht bemessen wird, muß nach dem Gesagten die
Sittlichkeit offenbar früher in den inneren Handlungen sein als in den

äußeren.

Schwieriger ist das Verhältnis der inneren Handlung zur menschlichen

Person festzustellen. Man kann zweifeln, ob die innere Handlung
auch früher als die menschliche Person sittlich ist. Die Ansicht, daß

die menschliche Person mindestens ebenso früh und gleich unmittelbar
Träger sittlicher Werte sei wie die inneren Willenshandlungen, wird



58 Kultur und Sittlichkeit

besonders von Dietrich von Hildebrand vertreten l. Daß jedoch selbst

die menschliche Person ontologisch später sittlichen Wert oder Unwert
besitzt, als die von ihr gesetzten inneren Willensakte, ergibt sich klar
aus der allgemein zugestandenen Tatsache, daß sie vor ihrem Vernunftgebrauch

und darum auch solange, als sie nicht fähig ist, freie Willensakte

zu setzen, noch keine sittliche Zurechnungsfähigkeit hat. Folglich
erhält auch sie ihren sittlichen Wert oder Unwert ganz von den freien

Willenshandlungen, die sie entweder schon gesetzt hat oder zu setzen

besonders geneigt ist. Und darum ist nicht sie das unmittelbare Subjekt
der Sittlichkeit, sondern ihre freie Willenshandlung.

Alles andere, von dem die Worte « Sittlichkeit » und « sittlich » in

irgendeiner Form ausgesagt werden, hat diese Benennung in so
offensichtlicher Abhängigkeit von den sittlichen Handlungen des Menschen,
daß es keiner weiteren Untersuchung mehr bedarf : unmittelbares

Subjekt der Sittlichkeit können nur die freien Willenshandlungen des

Menschen sein. Mit anderen Worten : die Sittlichkeit ist eine Eigentümlichkeit

der freien menschlichen Willenshandlungen 2.

Wie jede Eigentümlichkeit notwendig dem Wesen ihres Subjektes

folgt, so muß sich demnach auch die Sittlichkeit ganz nach der Natur
der freien menschlichen Handlungen richten. Diese aber haben außer

ihrer Freiheit zwei Merkmale, die für unsere Frage entscheidend sind.
Erstens sind sie Akte, zu deren Wesen es nicht gehört, nach außen

etwas hervorzubringen. Vielmehr können sie ganz in dem Vermögen
verschlossen bleiben, von dem sie gesetzt sind. Daher werden sie im
Gegensatz zu den notwendig nach außen etwas hervorbringenden
Handlungen, den sogenannten actus transeuntes, actus immanentes genannt.
Wenn auch sie etwas nach außen verursachen, so ist das etwas Sekundäres

und außerwesentlich. Daraus folgt, daß die erste und wesentliche

Bestimmung dieser inneren Willensakte ist, den Menschen selbst

zu vervollkommnen, den Menschen in sich gut zu machen, und zwar
vor allem in seinem Willensleben. Das zweite für unsere Frage
bedeutungsvolle Merkmal der freien menschlichen Willensakte liegt in ihrer
Beziehung zum Endziel des Menschen, zu Gott. Denn es ist den freien

1 Die Idee der sittlichen Handlung, in : Jahrbuch für Philosophie und
phaenomenologische Forschung. Halle 1930.

2 Thomas, a. a. O. I. 5, 4 ad 3 : « Quilibet habens voluntatem dicitur bonus,
in quantum habet bonam voluntatem, quia per voluntatem utimur omnibus quae
in nobis sunt : unde non dicitur bonus homo quia habet bonum intellectum, sed

quia habet bonam voluntatem ».



Kultur und Sittlichkeit 59

Willenshandlungen wesentlich, daß sie immer auf ein Letztes gerichtet
sind. Dieses Letzte aber ist entweder in Wahrheit das Letzte, was
allein den Menschen vollkommen gut macht und auf das der Mensch

daher von Natur aus hingeordnet ist, oder ein Gut, das vielleicht, als

Mittel gebraucht, zur Erreichung des wahren Endzieles beitragen könnte,
das aber, als Letztes erstrebt, den Menschen nur noch unvollkommener
macht. So kann Reichtum dem Menschen ein Mittel sein, sich durch
Almosengeben als Mensch zu vervollkommnen ; aber sobald einer ihn
als Letztes will, versündigt er sich gegen seine Menschenwürde und
wird er als Mensch immer minderwertiger. Nicht einmal die persönliche

Selbstvervollkommnung des Menschen kann als höchstes Gut
gewollt werden, ohne daß der Mensch dadurch das gerade Gegenteil
erreicht. Denn das einzige Gut, das dem Menschen die letzte Vollendung
geben kann, ist Gott, und alles. Streben nach persönlicher
Selbstvervollkommnung, das nicht seinen Weg über Gott nimmt, führt
notwendig zu einem sittlich unerlaubten Egoismus. Aus diesen zwei
Wesensmerkmalen der freien menschlichen Willensakte ergibt sich, daß auch
im Sittlichen zwei Seiten unterschieden werden müssen. Mit der einen

ist es wesentlich dem Menschen zugekehrt, den es als Menschen
entweder vervollkommnet oder unvollkommener macht, je nachdem der
freie Willensakt, dem es als Eigentümlichkeit anhaftet, auf Gott oder
auf ein anderes Gut als Letztes hingeordnet ist. Mit der anderen Seite

ist es, wie der Willensakt selbst, auf Gott hingerichtet als das Gut,

von dem allein dem Menschen die letzte Vollendung zuteil wird.
Seit den Tagen Kants ist schon viel über den absoluten oder

unbedingten Wert des Sittlichen, gemeint ist das sittlich Gute, geschrieben
worden h Versteht man unter dem bedingten Wert das bloß Nützliche,

so ist ohne weiteres zuzugeben, daß das Sittliche einen
unbedingten Wert hat. Denn gute und schlechte Willensakte sind etwas
anderes als nützliche und schädliche Handlungen. Das Nützliche wird
nur analog gut genannt, sofern es ein anderes erreichen hilft, und das

Schädliche ist nur so weit schlecht, als es uns eines anderen beraubt.
Damit dieses andere aber wirklich erreicht und besessen wird, ist ein
weiterer Akt erforderlich. So ist die Schreibkunst nützlich, um im
Leben besser voranzukommen. Dieses Vorankommen geschieht aber

durch andere Akte als die des Schreibens. Das auf unseren Fall
angewandt, hat also das sittlich Gute nur dann einen Nützlichkeitswert,

1 Vgl. Schuster Joh. B., Der unbedingte Wert des Sittlichen. Innsbruck 1929.



60 Kultur und Sittlichkeit

wenn es den Akt, durch den Gott besessen wird, möglich macht. Nun
setzt aber der sittlich gute Akt den Menschen schon selbst unmittelbar
in den Besitz Gottes. Denn was als Letztes angestrebt wird, kann nur
aus reinster Liebe begehrt werden. Der Liebe aber ist es eigen, daß
sie den Liebenden unmittelbar mit dem Geliebten vereinigt. Amans
fit amatum, sagen die Scholastiker. Daher kann man wirklich in einem

guten Sinne von einem unbedingten Werte des sittlich Guten sprechen.
Ob allerdings auch Kant an diesen Sinn gedacht hat, ist eine andere

Frage.
Das Sittliche, ganz allgemein gefaßt, ist weder gut noch schlecht,

sondern das eine oder das andere, je nachdem sein eigentümliches
Subjekt, die menschliche Handlung, Gott oder etwas anderes zum
Endziel hat. Daher gehört es zu den relativen Merkmalen, und kann
es definiert werden als die Beziehung der freien menschlichen Handlung
zu Gott als dem unter allen Umständen einzig anzustrebenden Endziel.
Denn auch wenn die menschliche Handlung auf etwas anderes als

Endziel hingeordnet ist, bleibt bestehen, daß sie auf Gott als Endziel
hingerichtet sein sollte; ist sie doch nur so weit sittlich schlecht, als

ihr diese Richtung fehlt. Der letzte Grund aber, warum jede menschliche

Handlung auf Gott als Endziel hingeordnet sein sollte, liegt in
Gott selbst, sofern Er alles nur zu seiner Ehre erschaffen konnte und
darum dem Menschen dieses Gesetz auferlegen mußte.

3. Wesen der Kultur.

Das Wort « Kultur » wird gebraucht sowohl für eine bestimmte
menschliche Tätigkeit als auch für das durch diese Tätigkeit
Hervorgebrachte. So spricht man in dem einen wie in dem anderen Sinne von
« Ackerkultur ». Ebensowenig wie der Unterschied zwischen Tun und
Leiden scheint der große Gegensatz zwischen körperlichen und geistigen
Dingen dem Gebrauch des Wortes « Kultur » eine Schranke zu setzen.

Denn genau so wie wir z. B. von einer « Waldkultur » reden, reden

wir auch von einer « Herzenskultur ». Aber gerade dieser unterschiedslose

Gebrauch desselben Wortes für so andersgeartete Dinge macht es

notwendig, daß wir uns über ihn genauer Rechenschaft geben. Wir
haben oben zwischen univoken oder eindeutigen und äquivoken oder

mehrdeutigen Worten unterschieden. Letztere teilten wir weiter ein

in solche, die rein willkürlich auf wesentlich verschiedene Dinge
angewandt werden, und solche, deren Gebrauch für wesentlich verschiedene



Kultur und Sittlichkeit 61

Dinge in diesen objektiv begründet ist. Zu welcher Klasse das Wort
« Kultur » gehört, ist leicht zu erkennen. Würde das Wort « Kultur »

nur in passivem Sinne von dem gebraucht, was der Mensch in sich
oder anderen schafft, dann hätten wir es offenbar mit einer analogia
proportionalitatis propriae zu tun, das ist mit einer Ähnlichkeit der

Verhältnisgleichheit. Aber daß es auch von der Tätigkeit des

Kultivierens ausgesagt wird, beweist, daß es zu der gleichen Klasse von
Analogien gehört wie das Wort « Sittlichkeit », nämlich zu denen, die

ihr Fundament in einem ursächlichen Zusammenhang der
gleichbenannten Dinge haben. Ein näherer Vergleich mit der Sittlichkeit
zeigt jedoch bald, daß wir es bei der Kultur mit einem wesentlich
anderen ursächlichem Zusammenhang zu tun haben. Wie wir sahen,
findet sich die Sittlichkeit in erster Linie in den freien Willenshandlungen
des Menschen, zu deren Wesen es nicht gehört, nach außen etwas

hervorzubringen. Die freien Willenshandlungen bringen nicht einmal
die Sitten wirkursächlich hervor, sondern nur in der Weise, daß sie

im Willensvermögen als Dispositionen oder Geneigtheiten zur Wiederholung

gleichartiger Akte zurückbleiben, die wir, wenn sie einen

gewissen Stärkegrad erlangt haben, Sitten nennen. Ganz anders liegt
die Sache bei der Kultur. Rein historisch betrachtet, wurde das Wort
« Kultur » zuerst vom Ackerbau gebraucht und erst später auch auf
geistige Tätigkeiten, vor allem auf die Erziehung, sodann auf die Akte
der Verehrung gegen Götter und Menschen, endlich auf die Dinge
übertragen, die durch die Arbeit des Menschen eine Vervollkommnung
erhalten haben, wie sie ihnen bei rein natürlicher Entwicklung niemals
möglich gewesen wäre. Besonders durch diesen letztgenannten Gebrauch
wird die Kultur in Gegensatz gestellt zur Natur. Das geschieht nun
freilich auch bei der Kunst. Und wirklich kommt die Kultur mit der
Kunst darin überein, daß sie die Natur vervollkommnet ; sie
unterscheidet sich aber wesentlich von ihr durch die Art, wie sie das tut.
Bei der künstlichen Vervollkommnung kann sich die Natur rein passiv
verhalten. So nimmt die Leinwand die Farben, die der Künstler auf
ihr zu einem Gemälde verbindet, nur auf. Damit jedoch von Kultur
die Rede sein kann, muß die Natur wenigstens mit\îelfen. Wenn z. B.
ein Baum vom Gärtner veredelt wird und dann Früchte hervorbringt,
wie er sie von sich aus niemals hervorgebracht hätte, so ist das Kultur,
weil er selbst bei diesem Hervorbringen der Früchte mittätig ist. Aus
diesem ersten Unterschied zwischen Kultur und Kunst ergibt sich
unmittelbar ein zweiter. Während sowohl anorganische als organische



62 Kultur und Sittlichkeit

Dinge durch die Kunst vervollkommnet werden können, sind nur
Lebewesen kulturfähig, weil nur Lebewesen an ihrer eigenen
Vervollkommnung selbst mitarbeiten können. Aber ihr Gemeinsames
unterscheidet sie beide wesentlich von der Sittlichkeit. Denn während eine

Handlung um so höheren sittlichen Wert hat, je mehr sie vom
Menschen aus eigenem Antrieb und eigener Kraftanstrengung gesetzt
ist, ist umgekehrt etwas um so weniger Kultur, je mehr es von der
Natur ohne das Eingreifen einer äußeren Ursache vollbracht wurde.
Daher kommt es, daß, obwohl die Natur an dem Zustandekommen
echter Kultur unbedingt mitwirken muß, die Form der Kultur doch

von der äußeren Ursache bestimmt wird, die mittels einer actio transiens,
d. h. durch eine aus ihr hinausgehende Tätigkeit (Gredt) auf die Natur
einwirkt. So hängt in dem von uns gebrauchten Beispiel die Art der

Frucht, die der Baum nach seiner Veredelung durch den Gärtner
hervorbringt, ganz davon ab, was für ein Reis dieser ihm aufgepfropft
hat. Daraus folgt, daß auch bei der Kultur das genannte allgemeine
Prinzip « Semper id magis est tale, propter quod unumquodque est
tale » zur Geltung kommt. Vergleichen wir aber die verschiedenen

Dinge, von denen das Wort « Kultur » ausgesagt wird, miteinander,
so finden wir, daß sie alle bezüglich dieser Benennung wesentlich davon

abhängen, daß eine äußere Ursache auf die Natur einwirkt und diese

dadurch zu höheren Leistungen befähigt. So kommen wir zu einem
zweiten bedeutungsvollen Unterschied zwischen der Kultur und der
Sittlichkeit. Wie wir sahen, hat nämlich diese eine actio immanens,
d. h. eine in sich bleibende Tätigkeit des Menschen, die freie
Willenshandlung, zum eigentümlichen Subjekt ; nach dem Gesagten müssen

wir dagegen das mit dem Worte « Kultur » Bezeichnete an erster Stelle
einer actio transiens, d. h. einer aus sich herausgehenden Tätigkeit
zuerkennen.

Dagegen kann man einwenden, daß einer sich doch auch durch
eine actio immanens kulturell vervollkommnen könne, indem er ohne

Hilfe anderer seinen Geist ausbildet. Allein sehen wir näher zu, so

finden wir das Gesagte auch durch diesen Fall bestätigt. Denn erstens

setzt alles menschliche Erkennen notwendig voraus, daß das Objekt
direkt oder indirekt dem Erkenntnisvermögen sein Erkenntnisbild
einprägt. Sogar das höchste menschliche Vermögen, der Verstand,
erkennt nur mittels eines ihm vom Objekt wenigstens mittelbar
eingeprägten Erkenntnisbildes. Daraus ersehen wir schon, daß jeder
actio immanens des Menschen mittelbar oder unmittelbar eine actio



Kultur und Sittlichkeit 63

transiens vorausgehen muß. Aber die vom Objekt ausgehende actio
transiens kann deshalb noch nicht als eine kulturelle Tätigkeit bezeichnet

werden, weil sie ein reiner Naturvorgang ist. Denn es gehört zur Natur
eines jeden Dinges, sich jedem Erkenntnisfähigen, den es erreicht, zu
offenbaren. Und daher ist auch das Erkennen des Menschen als solches

noch keine Kultur, sondern ebenso natürlich wie die Selbstoffenbarung
der Objekte. Zur Kultur wird das menschliche Erkennen erst durch
eine andere, vom Menschen selbst gesetzte actio transiens, nämlich
durch einen überlegten Willensakt, kraft dessen jener doppelte
Naturvorgang der Selbstoffenbarung von seiten der Dinge und des Erkennens

von seiten des Menschen bestimmte Formen annimmt, z. B. zu einer
konkreten Weltanschauung oder einer Wissenschaft entwickelt wird.
Denn ist auch der Wille selbst kein Erkenntnisvermögen, so spielt er
doch im Erkenntnisleben des Menschen eine ungeheure Rolle. Ohne
ihn brächte es der Verstand ebensowenig zu einer wirklichen Kultur
wie der Baum ohne die Hilfe des Gärtners.

Das gleiche gilt von der Willens- und Herzenskultur des Menschen.

Auch diese ist nicht das Werk des Zufalls, sondern die Wirkung einer
sich über den ganzen Menschen erstreckenden actio transiens, die

gemeinsam vom Verstand und Willen ausgeht.
Die untermenschlichen Dinge können sich nicht einmal

untereinander kulturell vervollkommnen. Wenn z. B. Regen und Sonne

das Wachsen der Pflanzen fördern, so wird das von niemanden eine

Kulturtätigkeit genannt, weil Regen und Sonne zur natürlichen
Entwicklung der Pflanzen erforderlich sind, und ebensowenig ist die
Assimilation der unbelebten Stoffe durch Pflanzen und Tiere eine Kulturarbeit.

So sehen wir, daß auch die actio transiens, von der wir sagten,
daß sie das eigentümliche Subjekt der Kultur sei, nur eine menschliche

Tätigkeit sein kann, und demnach die Kultur genau so wie die
Sittlichkeit eine spezifisch menschliche Angelegenheit ist.

Nach dieser notwendigen Voruntersuchung über das eigentümliche
Subjekt aller Kultur haben wir einen sicheren Ausgangspunkt für die

Lösung der Frage gefunden, was denn eigentlich die Kultur ist. Denn

ist die Kultur eine Eigentümlichkeit einer von Menschen gesetzten
actio transiens, so wie die Sittlichkeit eine menschliche actio immanens

zum eigentümlichen Subjekt hat, dann muß das Wesen der Kultur
aus dem Wesen der menschlichen actio transiens ebenso erkennbar
sein, wie das Wesen der Sittlichkeit aus dem Wesen der actio immanens,
die ihr eigentümliches Subjekt ist.



64 Kultur und Sittlichkeit

Die actio transiens unterscheidet sich von der actio immanens
wesentlich dadurch, daß sie notwendig in einem anderen Subjekt eine

Wirkung hervorbringt und sich dadurch dieses andere unterwirft.
Daraus folgt schon ein weiterer wichtiger Unterschied. Während die

actio immanens um so vollkommener ist, je höher ihr Objekt in der

Seinsordnung der Dinge steht, nimmt die actio transiens in dem Maße

an Vollkommenheit zu, in dem das fremde Subjekt in bezug auf die

herzubringende Wirkung unvollkommen ist. So ist es vollkommener,
Gott zu erkennen und zu lieben als einen Menschen, dagegen eine

größere Leistung, einem schlechten Instrument schöne Töne zu
entlocken als einem guten, oder aus einem wenig begabten Menschen einen

Philosophen zu machen als aus einem gut begabten. Sogar aus Nichts
etwas hervorbringen ist eine actio transiens von solcher Vollkommenheit,

daß sie nur Gott zukommt. Wir sagten schon, daß die Eigentümlichkeit

ihrem Subjekte folgt und genau angepaßt ist. Daher ist es

naturgemäß, daß diese zwei Unterschiede zwischen der actio immanens
und der actio transiens auch die Sittlichkeit und die Kultur in gleicher
Weise verschieden machen. Wie zu einer actio immanens keine Wirkung
nach außen erforderlich ist, so kann sie auch sittlich gut, ja sehr gut,
oder sittlich schlecht sein, ohne daß etwas von ihr aus dem Willen
heraustritt. So kann ein Akt der Gottesliebe ganz im Willen verborgen
bleiben, und gleichwohl ist er sittlich überaus gut. Dagegen hat die

Kultur, ihrem eigentümlichen Subjekt entsprechend, wesentlich eine

Wirkung nach außen, mag diese auch, wie bei der eigenen Verstandesund

Herzenskultur des Menschen, in der gleichen Person bleiben wie
ihre Ursache. Sodann haben wir schon gesehen, daß letzter Maßstab
aller Sittlichkeit Gott als einzig wahres Endziel ist ; denn ist eine actio
immanens um so vollkommener, je vollkommener ihr Objekt ist, dann
muß die auf Gott gerichtete actio immanens ohne Zweifel die aller-
vollkommenste sein, und als solche die causa exemplaris aller übrigen.

Dagegen ist, wie gleichfalls schon bemerkt wurde, der Schöpfungsakt
Gottes die denkbar vollkommenste actio transiens, weil er am wenigsten
voraussetzt ; und darum ist dieser der Maßstab, nach dem alle actiones

transeuntes beurteilt werden. Je weniger einer voraussetzt, um Großes

zu schaffen, desto mehr erhält er auch den Titel « Schöpfer » großer
Kulturwerke.

So sehen wir also, daß die Kultur sich von der Sittlichkeit wesentlich

durch zwei Merkmale unterscheidet : für's erste durch ihr
eigentümliches Subjekt, und sodann durch ihren Maßstab. Andererseits



Kultur und Sittlichkeit 65

kommt die Kultur mit der Sittlichkeit aber auch in zwei Merkmalen
überein : nämlich darin, daß ihr eigentümliches Subjekt eine menschliche

Handlung ist und sie dieser nicht absolut zukommt, sondern nur
in Beziehung auf etwas anderes, von dem sie hinsichtlich ihres Wertes

gemessen wird. Bei der Kultur ist dieser Maßstab die Vervollkomm-
nungsmöglichkeit der geschaffenen Dinge, soweit dieselbe nur durch
das Zusammenwirken von Natur und zielbewußtem Eingreifen des

Menschen verwirklicht werden kann. Und daher glauben wir die

Kultur definieren zu können als die Beziehung der menschlichen actio

transiens zu den Vervollkommnungsmöglichkeiten, die von der Natur nur
verwirklicht werden, wenn der Mensch ihr durch seine geistige Mitarbeit
zu Hilfe kommt. Damit leugnen wir natürlich nicht, daß das Wort
« Kultur » auch von den anderen oben aufgezählten Dingen aussagbar
bleibt. Sondern wir sagen nur, daß sich die Kultur in erster Linie
und darum im eigentlichsten Sinne in den menschlichen Handlungen
findet, durch die etwas das Können der bloßen Natur Übersteigendes

hervorgebracht wird, daß die Kultur also auf die anderen Dinge nur
analog und in übertragener Bedeutung anwendbar ist1.

Wenn jetzt der Begriff « Kultur » auf Völker eingeschränkt wird,
die im Gegensatz zu den sogenannten « primitiven » schon eine höhere

Stufe intellektueller und sozialer Entwicklung erreicht haben, so ist
das eine rein äußere Abgrenzung. Denn diese Einschränkung hat ihren
Grund darin, daß ein Volk ohne höhere Kultur noch keine Geschichte

hat, die von einem Historiker geschrieben werden könnte. Ein Volk
ohne jede Kultur und Geschichte ist ebensowenig denkbar wie ein
Volk ohne alle Sittlichkeit.

4. Genauere Bestimmung des Verhältnisses
zwischen Kultur und Sittlichkeit.

Nach dem Gesagten ist schon klar, daß Kultur und Sittlichkeit
nicht nur verschiedene eigentümliche Subjekte haben, sondern auch

ganz entgegengesetzt gerichtet sind. Während die Sittlichkeit ihrer

ganzen Natur nach auf eine weit über dem Menschen liegende Norm
hinweist, ist alle Kultur auf die vervollkommnungsfähige und
vervollkommnungsbedürftige Schöpfung im Menschen und unter dem

1 Vgl. Bernheim Ernst, Lehrbuch der historischen Methode und der
Geschichtsphilosophie. München und Leipzig 1914 6, 60.

Divus Thomas 5



66 Kultur und Sittlichkeit

Menschen hingeordnet. Daraus erklärt sich, daß das sittliche Streben
den Menschen mehr und mehr über die Erde und alles Irdische erhebt,
das Kulturschaffen dagegen seine Bande mit der Erde noch vervielfältigt

und enger knüpft. Trotzdem stehen Kultur und Sittlichkeit
zueinander in engster Beziehung. Das erhellt schon daraus, daß das

eigentümliche Subjekt der Kultur, die actio transiens, nur dadurch
zu einer spezifisch menschlichen Handlung wird, daß ihr eine actio
immanens und damit eine sittliche Handlung vorausgeht. Denn das

hat zur Folge, daß sittliches Streben und Kulturschaffen in jedem
Menschen notwendig dasselbe Endziel haben, und daher jede sittliche
Wandlung unvermeidlich auch das kulturelle Schaffen mit einem
anderen Geiste erfüllt.

Aber umgekehrt ist auch das sittliche Leben eines Menschen
weitgehend von seiner Kultur abhängig. Denn wie wir gesehen haben,
hat alle sittliche Verpflichtung ihren letzten Grund in dem Naturgesetz,
alle inneren Akte auf Gott als Endziel hinzuordnen. Die Erfüllung
dieses Gesetzes aber schließt zwei Dinge in sich : einmal, daß wir die
oberste Sittennorm kennen ; denn nihil volitum nisi cognitum. Sodann,
daß wir das von der Sittennorm uns vorgeschriebene Endziel über
alles andere lieben, weil ja das als Letztes Erstrebte nicht mehr aus
Liebe zu einem anderen erstrebt werden kann. Nun ist das, was als

Letztes begehrt wird, zugleich das, was den Menschen am meisten

beglückt. Daher kommt es, daß, obwohl es nicht die unmittelbare
Aufgabe des Sittengesetzes ist, den Menschen glücklich zu machen,
sondern gut, doch zwischen ihm und dem Glück des Menschen ein
innerer Zusammenhang besteht, sofern nämlich seine treue
Beobachtung die einzige Quelle wahren Glückes ist. Aus diesem Grunde
antwortet die thomistische Philosophie auch auf die Frage, worin das

unvollkommene Glück dieses Erdenlebens bestehe — ein vollkommenes
ist uns ja auf Erden verwehrt —, dasselbe werde ausgemacht vom
Gotterkennen, vom Gottlieben und vom Gottdienen durch Übung
aller sittlichen Tugenden L Damit indessen, so wird gleich
hinzugefügt, der Mensch wirklich imstande sei, diese Bedingungen des wahren
Glückes zu erfüllen, bedürfe er in weitem Umfang nicht nur einer

Menge materieller Güter, sondern auch der sozialen Unterstützung
anderer. Denn kein anderes Wesen wird so sehr in einem Zustand all-

1 Vgl. Gredt Jos., Elementa Philosophiae aristotelico-thomisticae. Friburgi
1937 7 n. 906.



Kultur und Sittlichkeit 67

seitiger Hilfsbedürftigkeit geboren wie der Mensch. Ohne den Beistand
anderer vermag er nicht einmal sein leibliches Leben zu erhalten,
geschweige denn sich geistig bis zur Gotteserkenntnis und Gottesliebe

zu entwickeln. Daher lehrten bereits die alten Griechen, vor allen
Sokrates, Plato und Aristoteles, daß der Mensch nur in der Gesellschaft

zur sittlichen Vollkommenheit gelangen könne. Das ist schon

deshalb wahr, weil gewisse sittliche Tugenden, besonders die der Gerechtigkeit,

nur in einer Gesellschaft oder Gemeinschaft geübt werden
können. Durch die Gesellschaft aber wird das sittliche Leben des

einzelnen auch auf das engste mit der bestehenden Kultur verbunden.
Denn die Kultur hängt mit der Gesellschaft so eng zusammen, daß

z. B. Donat1 sie definiert als « perfectio naturae humanae socialiter

possessa ». Diese Definition billigt auch Fischer-Colbrie in seiner

Abhandlung « Quid Sanctus Thomas de cultura doceat »2. Uns kann
diese Definition deshalb nicht gefallen, weil sie die Frage unbeantwortet

läßt, wie sich die Kultur von der Sittlichkeit unterscheidet ;

denn, wie wir eben sahen, kann auch die sittliche Reife nicht erreicht
werden ohne die soziale Hilfe anderer. In bezug auf die Gesellschaft
besteht zwischen Kultur und Sittlichkeit ein Wechselverhältnis. Einerseits

bedarf der Mensch schon einer gewissen, ihm von anderen
mitgeteilten Kultur, um überhaupt sittliche Akte setzen zu können, und
bietet eine hohe Kultur viel mehr Möglichkeiten sozialer Tugendübung

als eine geringe. Aber andererseits wirkt auch wieder die
sittliche Beschaffenheit eines Menschen auf sein soziales Kulturschaffen
zurück, besonders wenn es sich um geistige Dinge handelt, wie
Erziehung und Unterricht.

Damit soll jedoch keineswegs ein Parallelismus zwischen den
kulturellen und den sittlichen Werten behauptet werden. Man kann
nicht einmal von einer direkten Abhängigkeit der einen von den anderen
reden, weil alles, was vom Menschen nach außen hervorgebracht wird,
sofort ein von seiner menschlichen Ursache verschiedenes, selbständiges
Sein erhält und damit auch einen von der Absicht dessen, der es

geschaffen hat, unabhängigen Wert. So bleibt der Kulturwert einer
urbar gemachten sumpfigen Gegend der gleiche, ob einer diese Arbeit
einzig geleistet hat, um sich unvergeßlich zu machen, oder aus edler
Liebe zu seinen notleidenden Mitbürgern. Daher hindert nichts, daß

1 Ethica generalis, Innsbruck 1931 s, n. 94.
2 In : Xenia thomistica. Romae 1925, I 534.



68 Kultur und Sittlichkeit

auch ein sittlich minderwertiger Mensch kulturell hochwertige Werke
schafft. Und umgekehrt besteht kein Gesetz, nach dem jemand, um
sittlich vollkommen zu werden, große Kulturwerke schaffen müßte.

Wie wenig man bei der Kultur und der Sittlichkeit trotz ihrer
gegenseitigen Abhängigkeit von einem Parallelismus reden kann, kommt
uns so recht zum Bewußtsein, wenn wir an den geringen Beitrag
denken, den die Kultur zum wahren Glück des Menschen liefert. Im
vorausgehenden haben wir gesagt, die treue Beobachtung des

Sittengesetzes sei hier auf Erden die einzige Wurzel wahren Glückes. Wie
aber verhält es sich in dieser Beziehung mit der Kultur Es ist
unstreitig zu weit gegangen, wenn man mit den Kulturpessimisten in
der Kultur nur eine Zerstörerin menschlichen Glückes sieht ; eine gewisse

Kultur ist zum menschlichen Glück unentbehrlich. Aber es ist nicht
so, daß mit zunehmender Kultur auch das Glück der Menschen

notwendig größer würde. Jedes Kulturwerk wird vom Menschen zwar zu
diesem Zweck geschaffen, aber dieses Ziel wird so oft nicht erreicht,
daß Georg Simmel1 geradezu von einer « Tragödie der Kultur » spricht,
und schon die Frage gestellt wurde, ob die Kultur die Wunden, die

sie schlägt, auch wieder zu heilen vermöge. Selbst Emil Utitz 2, der
das bejaht, muß zugeben, daß in diesem Wundenschlagen der Kultur
etwas Tragisches liege. Die Erklärung für diese Kehrseite liegt wieder

darin, daß die Kulturwerke nur während der Dauer ihres Entstehens

von ihrem menschlichen Schöpfer abhängen. Wie wenig Gewalt der
Mensch über seine eigenen Werke behält, erhellt am offensichtlichsten

1 Philosophische Kultur. Gesammelte Essais, in : Philosophisch-soziologische
Bücherei. Bd. XXVII. Leipzig 1911, 272 : « Dies ist die eigentliche Tragödie
der Kultur. Denn als ein tragisches Verhängnis — im Unterschied gegen ein
trauriges oder von außen her zerstörendes — bezeichnen wir doch wohl dies :

daß die gegen ein Wesen gerichteten vernichtenden Kräfte aus den tiefsten
Schichten eben dieses Wesens selbst entspringen ; daß sich mit seiner Zerstörung
ein Schicksal vollzieht, das in ihm selbst angelegt und sozusagen die logische
Entwicklung eben der Struktur ist, mit der das Wesen seine eigene Positivität
aufgebaut hat. Es ist der Begriff aller Kultur, daß der Geist ein selbständig
Objektives schaffe, durch das hin die Entwicklung des Subjektes von sich selbst
zu sich selbst ihren Weg nehme ; aber eben damit ist jenes integrierende,
kulturbedingende Element zu einer Eigenentwicklung prädeterminiert, die noch immer
Kräfte der Subjekte verbraucht, noch immer Subjekte in ihre Bahn reißt, ohne
doch diese damit zu der Höhe ihrer selbst zu führen : die Entwicklung der
Subjekte kann jetzt nicht mehr den Weg gehen, den die der Objekte macht ; diesen
letzteren dennoch folgend, verläuft sie sich in einer Sackgasse oder in einer
Entleertheit von innerstem und eigenstem Leben ».

2 Mensch und Kultur, Stuttgart 1933, 79.



Kultur und Sittlichkeit 69

daraus, daß er nicht einmal Herr darüber ist, welchen Eindruck sie

auf ihn selbst machen. Die Kulturwerke sind Kinder, die sich nicht
mehr um ihre Eltern kümmern.

Die Notwendigkeit einer gewissen Kultur zum sittlichen Leben

begründet die Pflicht, sich auch wirklich kulturell zu vervollkommnen.
Aber die Kultur läßt unzählige Formen zu. So unterscheidet man eine

babylonische, ein griechische, eine römische, eine altgermanische und
viele andere. Alle diese Kulturen waren gut, soweit sie dem
Eigencharakter der Völker entsprechen, nach denen sie benannt sind. Und
es ist kaum möglich, genauer zu bestimmen, welche Kulturform auf
das sittliche Leben am glücklichsten zurückwirkt. Gehen wir ihre
Geschichte durch, so fällt uns auf, daß die Menschen noch niemals
mit einer erreichten Kultur zufrieden waren. Bei einigen, verhältnismäßig

wenigen, ist diese Unzufriedenheit sogar bis zu einem schroffen

Kulturpessimismus ausgeartet. Von ihnen können wir hier absehen,
weil sie nach ihrem allgemeinen Verdammungsurteil über jede Kultur
schon unsere ganze Fragestellung verwerfen müssen. Denn ist die

Kultur absolut wertlos, dann gibt es zwischen ihr und der Sittlichkeit
überhaupt keine Synthese, sondern nur ein entweder — oder.

Diejenigen, die nicht so weit gehen, daß sie alle Kultur verwerfen, lassen

sich in drei Typen unterscheiden : den ersten bilden die Menschen,
denen die Kultur ihrer Zeit innerlich entspricht, und die deshalb kein
Bedürfnis nach einer wesentlichen Änderung verspüren. Wenn auch
sie unzufrieden werden, so bezieht sich das nur auf den Grad der
Vollkommenheit, nicht auf die Form. Daher arbeiten sie vielleicht intensiv
mit, die Kulturform, in die sie hineingeboren wurden, zu
vervollkommnen, aber sie möchten dieselbe durch keine andere ersetzt haben.
Von diesen Konservativen unterscheiden sich die beiden anderen
Typen gemeinsam dadurch, daß sie auch die Form der bestehenden
Kultur angreifen. Aber sie tun das auf sehr verschiedene Weisen. Der
eine sieht in der Kultur seiner Zeit immer nur das Dekadente, während

er in einer bestimmten, längst untergegangenen Kulturform alles das

verwirklicht findet, was die gegenwärtige zu wünschen läßt. Die
Menschen dieses zweiten Typs erinnern an die Israeliten, die in der

Wüste nach den Fleischtöpfen in Ägypten zurückverlangten und die

Ziegelsteine vergaßen, die sie dort hatten anfertigen müssen. Seit

Anfang des 19. Jahrhunderts nennt man sie gewöhnlich Romantiker.
Für die Menschen des dritten Typs ist weder die gegenwärtige Kulturform

noch irgendeine der Vergangenheit die rechte, vielmehr muß



70 Kultur und Sittlichkeit

diese erst geschaffen werden. Der Weg zu ihr heißt daher nicht
Reformation oder Restauration, sondern Revolution bis zu den ersten
Ansätzen. Das sind die Idealisten und, um einen von Napoleon geprägten
Ausdruck zu gebrauchen, die Ideologen, wenn sie den Möglichkeiten
des menschlichen Lebens zu wenig Rechnung tragen. Die wirklich
vorhandene Kultur ist immer das Werk aller drei Typen : nicht so,
daß alle drei in gleichem Ausmaß an ihrer Gestaltung mitgearbeitet
hätten. Das ist durch ihre Gegensätzlichkeit ganz ausgeschlossen.

Immer wird einer von ihnen die beiden anderen an Einfluß überragen,
bald dieser, bald jener. Aber es wird keinem je gelingen, den Einfluß
der beiden anderen ganz auszuschalten. Der Konservative wird stets
mit einem gewissen Erfolg das Gute der bestehenden Kultur zu erhalten
suchen, und in gleicher Weise werden auch die Romantiker und die
Idealisten sich trotz aller Widerstände zu jeder Zeit geltend zu machen
wissen. Daher ist es nicht zu verwundern, wenn keiner der drei Typen
mit dem, was er wirklich erreicht, ganz zufrieden ist und selbst die
extremsten Konservativen die bestehende Kultur nur für relativ die
beste halten.

Untereinander verglichen, ist diejenige Kulturform die beste, in
der die Naturgesetze am vollkommensten gewahrt sind. Die natürlichste
Kulturform ist zugleich die mit der sittlichen Ordnung am leichtesten
vereinbare. Denn die sittliche Ordnung entspricht so sehr den

Naturgesetzen, daß ihre Substanz aus diesen erkennbar ist.
In der weiteren Frage, wie kulturelles und sittliches Streben

gestaltet werden müssen, damit sie sich zu einem organischen Ganzen

verbinden, gehen die Ansichten weit auseinander. Wollten wir die

Frage historisch behandeln, dann kämen wir mit der Aufzählung der
vielen Lösungsversuche kaum an ein Ende. Wir stehen hier vor dem

schwierigsten Teil des Problems « Kultur und Sittlichkeit ». Eine
Lösung zu finden, die allen Fällen gerecht würde, ist dadurch unmöglich
gemacht, daß, obwohl die Menschen in allem Wesentlichen einander

gleich sind, doch jeder ein eigenes Naturell ins Leben mitbringt und
damit besondere Voraussetzungen für die Lösung der Frage, welche

Ausbildung für ihn die zuträglichste ist. Wie nicht jede beliebige Speise

für jeden gut ist, sondern den einen diese und den anderen jene

Zusammensetzung der Nahrungsmittel gesund erhält, so stellt jeder auch

in geistiger Beziehung besondere Anforderungen an alle, die ihm bei
seiner Entwicklung behilflich sein wollen. Was für den einen gut ist,
ist es für den anderen vielleicht gar nicht. Die zahlreichen Bemühungen,



Kultur und Sittlichkeit 71

trotzdem die kulturelle Arbeit und das Streben nach sittlicher
Vollkommenheit wenigstens für bestimmte Gemeinschaften oder
Gesellschaften einheitlich zu gestalten, also für Menschen, die unter gleichen
äußeren Bedingungen leben, haben alle nur einen relativen Wert. Denn
sie führen nur zur Aufstellung positiver Gesetze, die von Fall zu Fall
auf ihre Anwendbarkeit zu prüfen bleiben. Auch der beste Erziehungsplan

wird erst dadurch brauchbar, daß er jedem einzelnen Zögling
eigens angepaßt wird. Daher hat der hl. Benedikt es dem Abte nicht
nur zur strengen Pflicht gemacht, über die Beobachtung seiner Mönchsregel

zu wachen, sondern dabei dem ganzen Charakter eines jeden
seiner Söhne Rechnung zu tragen h Wie schwer es ist, für eine Gemeinschaft

eine nur einigermaßen allgemein befriedigende Lösung der Frage
nach der besten Verbindung von Kulturstreben und Streben nach
sittlicher Vervollkommnung zu finden, beweisen am besten die nie
aufhörenden Studienreformen der religiösen Gemeinschaften. Jede
dieser Reformen ist ein Versuch, die Studien so zu ordnen, daß junge
Menschen sich kulturell und sittlich gleich vollkommen entwickeln ;

aber immer bleiben die Fälle des Mißlingens so zahlreich, daß schon

bald wieder eine neue Reform notwendig erscheint.
Hier müssen wir allerdings eine wichtige Einschränkung machen.

Man teilt die innere Kultur ein in reine Verstandesbildung und Herzensbildung.

Wenn gesagt wird, es sei schwer, das Kulturstreben in das

rechte Dienstverhältnis zum Streben nach sittlicher Vollkommenheit
zu bringen, so ist dabei die Herzenskultur auszunehmen. Unter Herzenskultur

verstehen wir, wie Cicero unter « cultura animi », die Arbeit,
die jemand leistet, um sein ganzes Gemütsleben zu veredeln. Mit Gemüt
aber sind die sinnlichen Begehrungsvermögen gemeint, soweit sie, dem

Willen folgend, auch von geistigen Gütern angezogen werden können.
Zwischen dem Streben nach wahrer Herzensbildung und dem Streben
nach sittlicher Vollkommenheit kann niemals ein Konflikt entstehen.
Vielmehr wird das eine von dem anderen dem Menschen zum inneren
Bedürfnis gemacht. Trotzdem bleibt auch zwischen ihnen stets der

wesentliche Unterschied gewahrt. Denn Kultur besagt immer die

Beziehung zu einer in der Natur liegenden Vervollkommnungsmöglichkeit,

Sittlichkeit dagegen ist ebenso wesentlich Beziehung zu einer

1 Regula monachorum, c. II : « Alium quidem blandimentis, alium vero
increpationibus, alium suasionibus, et secundum uniuscuiusque qualitatem vel
intelligentiam, ita se omnibus conformet et aptet, ut non solum detrimenta
gregis sibi commisi non patiatur, verum in augmentatione boni gregis gaudeat ».



72 Kultur und Sittlichkeit

höheren Norm über uns, zu Gott als dem höchsten Gesetzgeber. Ziel
der Herzensbildung ist daher vollendetes Menschentum ; Ziel des

sittlichen Strebens dagegen ist die vollkommene Gleichförmigkeit des

Lebens mit dem Sittengesetze.
Um einem Mißverständnis vorzubeugen, bedarf es hier einer weiteren

Unterscheidung. Wenn wir das Sittliche auch von der Herzenskultur
auseinandergehalten haben möchten, so denken wir an die einzelnen

sittlichen Handlungen, nicht an die Form, die jemand seinem ganzen
Leben dadurch gibt, daß er in ihm ein bestimmtes sittliches Ideal zu
verwirklichen sucht. Eine solche sittliche Lebensform ist schon das

Werk einer reichen Kulturarbeit.
Die zahlreichen inneren Beziehungen und Abhängigkeiten zwischen

Kultur und Sittlichkeit wecken die weitere Frage, ob es ebenso viele
und gleichverschiedene Sittlichkeiten gebe wie Kulturen. Daß auch das

sittliche Leben einem gewissen Wandel unterliegt, ist unleugbar. Das

ergibt sich schon daraus, daß der sittliche Charakter einer menschlichen

Handlung nicht allein von ihrem Objekt bestimmt wird, sondern auch

von den Umständen, unter denen sie stattfindet : z. B. von wem, in
welcher Absicht, wann und wo und wie sie gesetzt wird. Und zu diesen

Umständen kann auch die Kultur gerechnet werden. Eine hochentwickelte

Kultur bietet dem Menschen z. B. andere Möglichkeiten die
sozialen Tugenden zu üben als eine nur wenig entwickelte, und eine

Zeit mit bevorzugter Körperkultur bereitet dem Menschen andere
sittliche Gefahren als wenn auf die Ausbildung des Verstandes das
Hauptgewicht gelegt wird. Allein diese Bedeutung der Umstände überhaupt
und der Kultur im besonderen geht doch nicht so weit, daß sie eine

Vielheit wesentlich verschiedener sittlicher Ordnungen begründen
könnte. Alle Kulturunterschiede sind in erster Linie darin begründet,
daß nicht überall die gleichen Möglichkeiten gegeben sind, und also

dann in dem Unvermögen der Menschen, die tatsächlich vorhandenen

Möglichkeiten alle aufeinmal zu verwirklichen. So bietet der Boden
in den südlichen Ländern dem Bauer andere Möglichkeiten als in den

nördlichen ; und solange der Bauer will, daß sein Acker ihm als Weinberg

diene, kann er ihn nicht zum Weideplatz seiner Kühe machen.

Damit jedoch die so entstehenden verschiedenen Kulturformen ebenso

wesentlich verschiedene sittliche Ordnungen zur Folge hätten, müßte

jede dieser Kulturformen auch ihre eigenen sittlichen Normen schaffen.

Das aber ist nicht der Fall. Denn im Gegensatz zur Kultur nimmt
die Sittlichkeit ihre Normen nicht aus ihrer Materialursache, sondern



Kultur und Sittlichkeit 73

sie erhält dieselben vom letzten Ziel des Menschen. Dieses letzte Ziel
aber bleibt für alle Menschen immer das gleiche, mag die Kultur, in
der sie leben, die griechische heißen oder die keltische, die altgermanische
oder die römische. Und deshalb sind auch die sittlichen Normen für
den Menschen unter allen Umständen dieselben. So bleibt das Gebot
der Mäßigkeit in sich unverändert, ob der Mensch die Möglichkeit hat
es zu übertreten oder nicht. Darum berühren die Unterschiede, die
durch die Kultur auch in die sittliche Lebenshaltung der Menschen

kommen, alle nicht das Wesen der sittlichen Ordnung. Sie reichen

nur hin, dem sittlichen Leben ein der jeweiligen Kultur entsprechendes
individuelles Gepräge zu geben.

Nach dem Gesagten ist ohne weiteres klar, daß auch die Grenzen
der Kultur andere sein müssen als die der sittlichen Vollkommenheit.
Erstere liegen in der Vervollkommnungsmöglichkeit der gesamten
geschaffenen Natur durch den Menschen, letztere dagegen in der Fähigkeit

des Menschen, sein Leben unter allen Umständen mit den sittlichen
Normen in Einklang zu bringen. Beide Grenzen haben wenigstens das

eine gemeinsam, daß sie vom Menschen niemals ganz erreicht werden.
In bezug auf beide stirbt jeder von uns vor vollendeter Arbeit.

Wir haben im vorausgehenden schon bemerkt, daß alles, was der
Mensch nach außen schafft, nur während der Dauer des Entstehens

von ihm abhängig bleibt. Daher kommt es, daß Kulturwerke ihren
Urheber jahrhundertelang überdauern und dadurch zum Gegenstand
der Geschichte werden. Denn die Geschichte befaßt sich mit dem

Verlauf der Tatsachen und deren Zusammenhängen, soweit sich in
ihnen der menschliche Geist nach außen objektiviert und geoffenbart
hat. Eine solche Objektivität kommt den sittlichen Werken nicht so

unmittelbar zu, weil sie zufolge ihres eigentümlichen Subjektes mehr
im Inneren ihres Vollbringers verschlossen bleiben. Wenn auch eine

sittliche Handlung nach außen bemerkbar und für andere von Bedeutung

wird, so geschieht das nur mittelbar durch ihre Verbindung mit
etwas Kulturellem. Deshalb kann man sagen, die Sittlichkeit werde

erst durch die von ihr beeinflußte Kultur zum Gegenstand der
Geschichtschreibung. Aber während der kulturelle Wert einer Handlung einzig
nach ihrer Wirkung bemessen wird, richtet sich ihr sittlicher Wert
nach dem Motiv. Darum ist es kein Widerspruch, daß die gleiche

Handlung kulturell vielleicht hochwertig, sittlich dagegen schlechthin
wertlos ist.

Leider verstehen es nur verhältnismäßig wenige Menschen, ihr



74 Kultur und Sittlichkeit

kulturelles und ihr sittliches Streben so in Einklang zu bringen, daß

das eine durch das andere nur gefördert wird. Der Grund dafür liegt
zum Teil in ihrer Unkenntnis des rechten Verhältnisses zwischen den

beiden, zum Teil aber auch in der menschlichen Schwäche, die schuld

ist, daß unser Wille dem Verstände so oft nur in weiter Entfernung
nachfolgt. Aber wenn einer hinter dem zurückbleibt, was er wirklich
erreichen könnte und sollte, dann schadet es weniger, kulturell
rückständig zu sein als sittlich minderwertig.


	Kultur und Sittlichkeit

