Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 19 (1941)

Artikel: Kultur und Sittlichkeit

Autor: Thiel, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762746

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762746
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kultur und Sittlichkeit.

Von Dr. Matthias THIEL O. S. B.

1. Eine methodologische Voruntersuchung
iiber den Weg von der Wortkenninis zur Sachkenntnis.

Man kann dasselbe Problem auf sehr verschiedene Weisen zu 1ésen
anfangen. Und im konkreten Einzelfall 148t sich dariiber streiten,
welcher Ausgangspunkt der beste ist. Denn gelten auch fiir die Losung
eines jeden Problems bestimmte Gesetze, so ist doch in bezug auf den
einzuschlagenden Weg die groBte Freiheit gelassen. Nicht nur Schola-
stiker, sondern auch viele andere lieben es mit Worterklirungen zu
beginnen und dann eine Sachdefinition dessen zu suchen, was Subjekt
der gestellten Frage ist. Auf diese Weise will man erst klare Begriffe
schaffen, bevor man Sitze aufstellt und zu beweisen sucht.

Eine zweite, heute sehr beliebte Methode Probleme zu lésen ist
die phinomenologische. Bei ihr geht man aus von einer moglichst
genauen Beschreibung der mit bestimmten Worten und Zeichen ge-
meinten Bewufiseinsgegenstinde. Diese Methode wendet z. B. Hans
Freyer an in seinem Buche « Theorie des objektiven Geistes » (Leipzig
u. Berlin 1934 3).

Eine dritte Moglichkeit anzufangen liegt in der Geschichte des zu
lésenden Problems, die zuweilen eine recht lange ist. Reicht diese
Geschichte bis ins graue Altertum zuriick, so findet sich vielleicht in
der Mythologie der Orientalen oder der Griechen schon ein Lésungs-
versuch, von dem man ausgehen kénnte. So béte bei dem Problem,
wie sich Kultur und Sittlichkeit zueinander verhalten, einen Aus-
gangspunkt die mythische Gestalt des Prometheus, der den Géttern das
Feuer stahl und es den Menschen brachte, wodurch diesen eine hhere
Kuitur moglich wurde, der aber deshalb von Zeus zur Strafe an einen
Felsen im Kaukasus gefesselt wurde. Stellte man dann diesem gefes-
selten Prometheus, wie er von Aeschylos in dem nach ihm benannten
Drama geschildert ist, den entfesselten Prometheus Goethes gegeniiber,
so hitte man gleich die zwei Pole, zwischen denen die richtige Lésung
des Problems « Kultur und Sittlichkeit » liegen muB.

Divus Thomas 4



50 Kultur und Sittlichkeit

Albert Schweitzer leitet sein Buch « Kultur und Ethik » ! ein mit
einer kritischen Stellungnahme zu allen bisherigen Versuchen, sich eine
Weltanschauung zu bilden ; denn mit Recht ist er der Ansicht, daB
in jeder Weltanschauung das Problem « Kultur und Sittlichkeit » oder
Ethik eine grundlegende Bedeutung hat (XXII). Wie Schweitzer
meint, erreichte man bei diesem Suchen deshalb nicht das gewiinschte
Ziel, weil es so etwas wie Weltanschauung iiberhaupt nicht geben
kann. Denn « weder die Welt- und Lebensanschauung noch die
Ethik ist aus dem, was unsere Erkenntnis iiber die Welt aussagen
kann, zu begriinden. In der Welt ist fiir uns nichts von einer sinnvollen
Evolution zu entdecken. Auch Ethisches tritt in keiner Weise in dem
Weltgeschehen zutage. Der einzige Fortschritt des Erkennens ist, daB
wir die Erscheinungen, die die Welt ausmachen, und ihren Ablauf
immer eingehender beschreiben kénnen! Den Sinn des Ganzen zu
verstehen, — und darauf kommt es in der Weltanschauung an ! — ist
uns unmdéglich» (XIV). Daher will Schweitzer einen anderen Weg
einschlagen, um das gestellte Problem « Kultur und Ethik » zu 15sen.
Auch dieser Weg der kritischen Stellungnahme zu allen Loésungs-
versuchen der Vergangenheit 1iBt sich rechtfertigen. Ihn schligt auch
M. Wittmann in seiner Ethik 2 ein, obwohl er, was den Inhalt betrifft,
mit Schweitzer kaum etwas gemeinsam hat.

Von den vier aufgezihlten Wegen, die zur Losung eines Problems
fiilhren konnen, wihlen wir bei unserer Frage nach dem Verhiltnis
der Sittlichkeit zur Kultur den erstgenannten, der von der Wort-
definition ausgeht, weil er uns am tiefsten in das Wesen der Sache
zu fithren scheint. Denn alle bloB beschreibenden Methoden enden
mit dem, was nach auBen in die Erscheinung tritt. Alle historischen
und kritischen Methoden aber setzen schon eine tiefere Wesenserkenntnis
der Sache voraus, sonst bleiben auch sie an der Fassade haften.

Freilich darf die von uns bevorzugte Methode nicht so angewandt
werden, wie es leider sehr oft geschieht. Manche fangen zwar mit einer
guten Worterklidrung ihres zu behandelnden Gegenstandes an, schlieBen
aber dann auf einmal eine Sachdefinition so unmittelbar an, daB gar
nicht offenbar wird, wie diese aus jener herauswichst. Das ist das
gerade Gegenteil von Methode. Denn Methode ist ein Weg, der Schritt
fir Schritt bewuBt und unter der Kontrolle der logischen Reflexion

1 Miinchen 1923.
? Kempten 1923.



Kultur und Sittlichkeit 51

auf seine Richtigkeit gegangen werden muB. Zudem ist dieser Weg
vom Wort zur Sachdefinition {iberhaupt nicht immer gangbar; und
wenn er eingeschlagen werden kann, ist er in den verschiedenen Fillen
sehr ungleich lang. Ungangbar ist er iiberall da, wo das Wort nur ein
Einzelding bezeichnet, wie die Personennamen «Cicero», « Hannibal »,
und « Augustus ». Selbst wenn uns alle Griinde bekannt sind, warum
einem solchen Einzelding gerade dieser Name beigelegt worden ist,
bleibt uns die innere Eigenart der bezeichneten Person vollig unbekannt.
Denn als Einzelwesen ist sie uns schlechthin unerkennbar. Und darum
kann auch der Name kein Mittel sein, durch das einer dem anderen
zu ihrer Wesenserkenntnis verhilft.

Das gleiche gilt von den Namen, die zwar verschiedenen Einzel-
dingen beigelegt sind, jedoch so, daB diese Dinge selbst keinen Grund
erkennen lassen, warum sie denselben Namen tragen. DaB z. B. eine
bestimmte Person, eine Stadt, eine StraBe, eine Blume u. a. « Hinden-
burg » genannt werden, hat seinen Grund nicht in den gleichbenannten
Dingen, sondern einzig im Willen der Namengeber. Und darum ist
es vergebens, aus einem solchen Namen etwas iiber die Sache erfahren
zu wollen.

Gehen wir nun iiber zu den Namen, unter denen eine Vielheit
von Dingen nicht bloB willkiirlich, sondern aus sachlichen Griinden
zusammengefaBt sind, so sind verschiedene Fille moglich. Im ersten
Falle handelt es sich um Dinge, die zwar aus einem rein duleren Grunde
diesen Namen erhalten haben, die es aber objektiv begriinden, daB
man sie mit dem gleichen Namen bezeichnet. So pflegt man Erfindungen,
z. B. die lenkbaren Luftschiffe, nach ihrem Erfinder und Ent-
deckungen nach ihrem Entdecker zu benennen. DaB diese jetzt diesen
Namen tragen, ist fiir sie rein zufillig, aber daB sie den gleichen Namen
erhalten, ist innerlich begriindet. Denn innerlich haben sie wirklich
etwas gemeinsam. Und der gemeinsame Name stellt dem Horer zum
mindesten die Frage, was dieses Gemeinsame sei oder was dazu gehoére,
um unter die Dinge dieses Namens gezihlt zu werden.

Die iibrigen Fille nicht rein willkiirlich gewihlter Namen kommen
darin iiberein, daB sie entstanden sind unter dem EinfluB der Wesens-
erkenntnis, die thr Geber von der benannten Sache hatte, und deshalb
schon eine gewisse Antwort'auf die Frage enthalten, warum gerade
dieser Name gewihlt worden ist. Bei Dingen des praktischen Lebens,
wie Fahrrad, Federhalter und Luftschiff, gibt der Name in der Regel
mehr oder weniger klar den Zweck an, auf den sie hingeordnet sind.



52 Kultur und Sittlichkeit

Fehlt dem Namen die gewiinschte Klarheit, um schon aus ihm das
Wesen der benannten Sache zu erkennen, dann sucht man ihn mittels
einer sogenannten Wortdefinition zu erkliren. Diese kann auf eine
doppelte Weise geschehen : einmal durch ein anderes Wort mit gleicher
Bedeutung, sodann indem man die Herkunft des Wortes erklirt. Beide
Weisen werden bei dem Worte « Philosophie » gebraucht, wenn das-
selbe zunichst durch die beiden lateinischen, bekannteren Worte
«amor » und « sapientia » erklirt, und dann «sapientia » von «sapere »
abgeleitet wird. Dieses Beispiel zeigt zugleich, wie uns die Erklirung
eines nicht willkiirlich gewihlten Wortes zur Sachkenntnis fithrt. Denn
ist uns klar geworden, daBl die Philosophie nicht bloB auf ein «cog-
noscere », sondern auf ein «sapere » hingeordnet ist, d. i. ein Erkennen,
bei dem der Mensch einen besonderen geistigen Wohlgeschmack emp-
findet, — denn einen unangenehmen Geschmack kann niemand
begehren —, dann bleibt nur noch auf die Frage zu antworten, welche
Erkenntnisse denn dem Menschen besonders angenehm sind, um zu
der Sachdefinition der Philosophie zu kommen, die lautet : Erkenntnis
aller Dinge aus ihren letzten Ursachen.

Man stelle sich jedoch den Ubergang von einem solchen Wort
zur Kenntnis der bezeichneten Sache nicht zu einfach vor. Der
hl. Thomas macht hier eine wohl zu beachtende Unterscheidung!:
Das, von dem ein Name hergenommen ist, kann etwas ganz anderes
sein als die Sache, die er bezeichnen soll. So ist, wie wir eben sahen,
der Name « Philosophie » hergenommen von dem besonderen geistigen
Wohlgefallen, das der Mensch empfindet, wenn er die letzte Ursache
einer Sache, die ihn in Erstaunen versetzte, erkannt hat. Aber dieses
Wohlgefallen ist nicht die Sache, die mit dem Worte Philosophie
bezeichnet wird. Der tiefere Grund fiir diese Doppelseitigkeit der
Namen liegt darin, daB die Dinge von uns so benannt zu werden
pflegen, wie wir sie erkennen 2. Wir erkennen aber die Dinge immer
nur mittels eines Phantasiebildes. Daher muB auch der Name, der
andere zur Kenntnis einer bestimmten Sache fithren soll, im Hérer
ein Phantasiebild hervorrufen, aus dem dieser den zum Namen ge-

1 S th. 113, 2ad 2: «In significatione nominum aliud est quandoque a quo
imponitur nomen ad significandum ; et aliud, ad quod significandum nomen
imponitur »,

2 A.a. 0.13 9 ad 2: « Nomina enim non sequuntur modum essendi qui
est in rebus, sed modum essendi secundum quod in cognitione nostra est ».
Und: 45, 2 ad 2: « Modus significandi sequitur modum intelligendi ».



Kultur und Sittlichkeit 53

hérenden Begriff abstrahieren kann. Auch vom Namen selbst haben
wir ein Phantasiebild. Allein dieses Phantasiebild des Wortes ist
wesentlich verschieden von dem der bezeichneten Sache. So'kann ich
mir das chaldidische Wort « Saraballa » ganz gut vorstellen ; aber damit
stelle ich mir noch lange nicht die entsprechende Sache vor. Daher
fiihrt mich dieses Wort zu keiner Sachkenntnis.

Nur bei den duBeren Sinnesqualititen, mit denen alle menschliche
Erkenntnis beginnt, fillt der Dualismus zwischen benannter Sache und
dem, wonach sie benannt ist, weg, weil diese Sinnesqualititen sich
durch ihr eigenes Sein unmittelbar erkennbar machen!. In allen
anderen Fillen lenkt der Name die Aufmerksamkeit des Horers zu-
nichst auf etwas anderes als das, was er eigentlich bezeichnen soll.
So ist der Name « Substanz » genommen von der Titigkeit des « sub-
stare accidentibus», das Wesen der Substanz aber liegt in ihrem
«subsistere », d. h. in ihrem Sich-selbst-Subjekt-sein. Daher kommen
die zahlreichen Vieldeutigkeiten der Worte. Ein und dasselbe Wort
wird auf Grund seiner Herkunft zuweilen fiir wesentlich sehr ver-
schiedene Dinge gebraucht. Als Beispiel kann wieder das Wort « Sub-
stanz » dienen. Mit Substanz wird nicht nur das bezeichnet, was sich
selbst Subjekt ist, sondern auch das, was schon selbst ein Subjekt
voraussetzt, aber dann durch allerlei Umstinde, wie Mittel, Ort und
Zeit modifiziert wird, z. B. eine menschliche Handlung.

Es ist ohne weiteres klar, daB aus einem solchen Namen umso
weniger geschlossen werden kann, je mehr wesentlich verschiedene
Dinge er bezeichnet. Man unterscheidet eindeutige und mehrdeutige
Worte. Bei den eindeutigen Worten kann die einfache Wortdefinition
schon hinreichen, um dem Hérer den Weg zu dem notwendigen Phanta-
siebild der bezeichneten Sache zu weisen. Das Wort « Philosophie »
ist ein solches eindeutiges Wort. Die mehrdeutigen Namen sind ent-
weder rein willkiirlich ganz verschiedenen Dingen beigelegt oder so,
daB in den bezeichneten Dingen trotz aller Verschiedenheit ein Grund
fiir ihre gleiche Benennung zu finden ist. Ein Beispiel rein willkiirlicher
Zusammenfassung ganz verschiedenartiger Dinge unter dem gleichen
Namen haben wir oben schon gegeben in dem Worte « Hindenburg ».
Die mehrdeutigen Namen mit sachlicher Begriindung sind dreifacher
Art. Die erste heiBt bei den Scholastikern « analogia proportionalitatis

1 A a. O.13, 8: «Si qua vero sunt, quae secundum se sunt nota nobis, ut
calor, frigus, albedo, et huiusmodi, non ab aliis denominantur. Unde in talibus
idem est quod nomen significat, et id a quo imponitur ad significandum ».



54 Kultur und Sittlichkeit

propriae », d. h. Ahnlichkeit der eigentlichen Verhiltnisgleichheit
(Gredt). Denn bei ihr liegt das objektive Fundament fiir die gleiche
Benennung darin, daB in allen gleichbenannten Dingen gewisse innere
Merkmale zueinander im gleichen Verhiltnis stehen. Das beste Bei-
spiel dieser Art von Analogie bietet das Wort « Seiendes ». Das Ver-
hiltnis, in dem hier alle gleichbenannten Dinge iibereinkommen, liegt
zwischen dem Subjekt, das ist, und dem Sein, durch das das Subjekt
ist. Denn moégen Gott und die Geschopfe ihr Sein auch auf ganz ver-
schiedene Weisen besitzen, so haben sie doch das eine gemeinsam, daB
sie durch ihr Sein sind. Um von der Kenntnis eines solchen Wortes
zur Kenntnis der bezeichneten Sache zu gelangen, geniigt die bloBe
Wortdefinition schon bei weitem nicht mehr, im Gegenteil, in diesem
Falle ist bereits eine tiefere Sachkenntnis erfordert, um den Sinn des
Wortes nur einigermaBen zu verstehen.

Die zweite Art von Analogie nennt man gewdhnlich Metapher oder
Tropus. Zu threm Wesen gehért es, daB ein Ding, trotz seiner wesent-
lichen Verschiedenheit, eine gewisse Ahnlichkeit mit einem anderen
hat und deshalb bildlich mit dem Namen dieses anderen bezeichnet
wird. In dieser Weise nennt man z. B. einen Menschen auf Grund
einer gewissen Schlauheit einen Fuchs. Eine solche bildliche Ausdrucks-
weise ist kein Mittel klarer Begriffsbildung, weil sie nicht erkennen
liBt, von wem eine bestimmte Natur im eigentlichen, und von wem
nur im iibertragenen Sinne ausgesagt wird. Nehmen wir z. B. das Wort
« Organismus », das sowohl von der Gesellschaft als von kérperlichen
Lebewesen ausgesagt wird. Von wem aber wird es im eigentlichen
Sinne ausgesagt ? Auf diese Frage liBt sich erst antworten, nachdem
ein doppelter Vergleich angestellt worden ist : nimlich erstens zwischen
den gleichbenannten Dingen, also in unserem Falle zwischen den
kérperlichen Lebewesen und der Gesellschaft, und sodann zwischen
jedem einzelnen von ihnen und der Wortdefinition, in unserem Beispiel
der Wortdefinition von Organismus.

Die dritte Art von Analogie ist dadurch gekennzeichnet, daB sich
in den gleichbenannten Dingen gar keine Ahnlichkeit findet, weder
eine innere noch eine &uBere. Denken wir nur an das bekannte Schul-
beispiel : Die Eigenschaft des Gesundseins wird nicht nur vom Organis-
mus ausgesagt, sondern auch von der Speise, von der Medizin und von
der Gesichtsfarbe. Aber welche Ahnlichkeit zwischen diesen als gesund
bezeichneten Dingen koénnte eine solche gleiche Benennung objektiv
begriinden ? Bei dieser Art von Analogie liegt der Grund fiir die



Kultur und Sittlichkeit 55

gleiche Benennung in einem wrsdchlichen Zusammenhang. Nur der
Organismus ist im eigentlichen Sinne gesund, aber die Speise und die
Medizin erhalten diese Gesundheit, und die Gesichtsfarbe ist eine
Wirkung derselben. Und darum werden auch diese im iibertragenen
Sinne gesund genannt.

Worte dieser Art kommen also mit den metaphorisch gebrauchten
darin iiberein, daB sie nur von einer Dingart im eigentlichen Sinne
ausgesagt werden. Daraus erwichst fiir den Hérer die Aufgabe, von
den vielleicht zahlreichen mit dem gleichen Namen bezeichneten und
unter sich sehr verschiedenen Dingen das ausfindig zu machen, von
dem es in erster Linie ausgesagt wird. In dem angefiihrten Schul-
beispiel ist das leicht zu erkennen. Aber in den meisten Fillen ist es
wesentlich schwieriger. Wir haben gleich zu Anfang von dem Problem
« Kultur und Sittlichkeit » gesprochen. Die Worte « Kultur» und
« Sittlichkeit » gehéren beide dieser dritten Art von Analogie an ; denn
vergleichen wir alles das, was als Kultur bezeichnet wird, miteinander,
so finden wir keinerlei Ahnlichkeit, wohl aber einen ursichlichen Zu-
sammenhang. Und das gleiche gilt von den Dingen, denen man trotz
aller Verschiedenheit das Attribut «sittlich » beilegt. Wire in diesen
beiden Fillen so leicht wie in dem Beispiel von « gesund » zu erkennen,
von wem die Worte « Kultur » und « Sittlichkeit » in erster Linie aus-
gesagt werden, dann wire das Problem « Kultur und Sittlichkeit »
leichter zu l6sen, ja, wire es im Prinzip schon gelést. Denn sind einmal
die verschiedenen Naturen von Kultur und Sittlichkeit klar erkannt,
dann ist esauch nicht mehr schwer, ihr Verhiltnis zueinander festzustellen.

Bei dem Versuche, von der Kenntnis eines solchen Wortes zur
Kenntnis dessen zu gelangen, was mit ihm in erster Linie gemeint ist,
und worin daher das Wesen seines eigentlichen Gegenstandes gelegen
ist, kommt uns ein allgemeingiiltiges Prinzip zu Hilfe, das lautet :
«Semper id magis est tale, propter quod unumquodque est tale ».
Das will sagen : immer hat das, ohne dessen ursichlichen EinfluB ein
anderes eine bestimmte Eigenschaft nicht hitte, diese Eigenschaft in
einem hoheren Grade. Der hl. Thomas beleuchtet das Prinzip in seinem
Opusculum « De ente et essentia » durch zwei Beispiele 1. Gibe es kein

1 Kap. VII: «Quia illud quod dicitur maxime et verissime in quolibet
genere, est causa eorum quae sunt post in illo genere, sicut ignis qui est in fine
caliditatis est causa caloris in rebus calidis . .. ideo substantia, quae est principium
in genere entis, verissime et maxime essentiam habens, oportet quod sit causa
accidentium ».



56 Kultur und Sittlichkeit

Feuer, dann gibe es auch nichts Warmes. Darum muB das Feuer
die Wirme im hochsten Grade besitzen. Und gibe es keine Substanz,
dann gibe es auch kein Akzidenz. Daher mull der Substanz das Sein
in hoherem Grade zukommen als dem Akzidenz. Das auf unseren Fall
angewandt, miissen wir also von den Dingen mit gleicher Benennung
dem die bezeichnete Eigenschaft oder Natur im hoichsten Grade zu-
erkennen, von dem alle anderen ebenso genannten Dinge ursichlich
so abhingen, daB sie ohne diesen Zusammenhang niemals so genannt
wiirden.

Nach diesen methodologischen Vorbemerkungen wollen wir ver-
suchen, das Problem « Kultur und Sittlichkeit » in der Weise zu losen,
daB wir vom Wortgebrauch ausgehen und feststellen, von wem die
beiden Worte in erster Linie und darum im eigentlichsten Sinne aus-
gesagt werden. Wir beginnen mit dem Worte «Sittlichkeit ».

2. Wesen der Sittlichkeit.

Die Worte «Sittlichkeit » und «sittlich » werden ausgesagt von
der menschlichen Person, von den inneren und #duBeren menschlichen
Handlungen, soweit dieselben von uns mit Uberlegung und Freiheit
des Willens gesetzt werden, vom Gesetz und der Pflicht, den mensch-
lichen Handlungen eine bestimmte Ordnung zu geben, vom Gegen-
stand der menschlichen Handlungen, von den das menschliche Tun
und Lassen bestimmenden Tugenden und Lastern, und endlich von
der Wissenschaft, die das alles, sofern es innerlich zusammenhingt,
zum eigentiimlichen Objekt hat. Uber die Herkunft der beiden Worte
kann kaum ein Zweifel aufkommen. Wie das entsprechende lateinische
Wort « Moral » von mos, und das griechische Analogon « Ethos » von
76os, so kommt das deutsche Wort « Sittlichkeit » von dem Worte
« Sitte ». Deshalb gebrauchte Cicero das Wort « Moralis » fiir jenen
Teil der Philosophie, der von den menschlichen Sitten handelt . Rein
historisch und etymologisch betrachtet, bezeichnet also das Wort
« Sittlichkeit » etwas die menschlichen Sitten Betreffendes. Nun werden
aber die Sitten wesentlich in gute und schlechte eingeteilt, und sie
sind das eine oder das andere in dem MaBe, in dem die Handlungen,
durch deren wiederholte Setzung sie entstehen, gut oder schlecht sind.
Daraus erhellt, daB auch bei dem Worte « Sittlichkeit » wohl zu unter-
scheiden ist zwischen seiner Herkunft und seinem Inhalt. Hergenommen

1 vgl. Forcellini, Totius Lati nitatis Lexicon. Prati 1888. Vol. IV 173 b.



Kultur und Sittlichkeit 57

ist es von « Sitte », aber das, was es in erster Linie bezeichnen soll, ist
etwas anderes. Denn das Wort « Sittlichkeit » bezeichnet nicht etwa
bloB die Form, durch die etwas zur Sitte wird, wie man unter Gelehrt-
heit das versteht, wodurch einer gelehrt ist, vielmehr, wie seine Aus-
dehnung auf andere Dinge beweist, das, wodurch die Sitte eben sitt-
lich wird. Die Sitte aber erhilt ihren sittlichen Charakter von den
Handlungen, aus deren wiederholter Setzung sie entstanden ist. Denn
waren diese Handlungen sittlich gut, dann ist auch die aus ihnen ent-
standene Sitte sittlich gut; waren dagegen die Handlungen sittlich
schlecht, dann ist es auch die entsprechende Sitte. So entsteht aus
dem andauernd geiibten stillen Ertragen von Leiden und Widerwirtig-
keiten allmihlich die Tugend der Geduld, dagegen aus dem wieder-
holten iibermiBigen GenuB von Alkohol das Laster der Trunkenheit.
Nun hat nach dem von uns oben angefithrten allgemeinen Prinzip
« Semper id magis est tale, propter quod unumquodque est tale » eine
Ursache, die von ihr mitgeteilte Eigenschaft immer in einem héheren
Grade als die Dinge, die von ihr diese Eigenschaft bloB empfangen
haben. In der Frage, ob Christus auBer seinem gottlichen Wissen auch
noch ein menschliches besessen habe, unterscheidet der hl. Thomas
zwischen einem ordo illuminantis und einem ordo illuminati, und
bezeichnet er den ersten als den hoheren, weil es vollkommener sei,
Lichtquelle zu sein als bloB Lichtempfinger (S. th. III 11, 1 ad 2).
Haben also die Sitten ihren sittlichen Charakter ganz von den mensch-
lichen Handlungen, dann muB diesen das Sittlich-Sein onfologisch
frither zukommen als ihnen, mag auch das Wort «sittlich » das gerade
Gegenteil zu denken nahelegen.

Die menschlichen Handlungen werden eingeteilt in innere und
dullere. Beide verursachen Sitten, und daher sind auch beide onto-
logisch frither als die ihnen entsprechenden Sitten. Auf die Frage,
welche von ihnen, die innere oder die duBere, seinsmiBig frither sei,
ist leicht zu antworten. Weil der sittliche Wert einer duBeren Handlung
nach der inneren Absicht bemessen wird, muB nach dem Gesagten die
Sittlichkeit offenbar frither in den inneren Handlungen sein als in den
duleren.

Schwieriger ist das Verhiltnis der inneren Handlung zur mensch-
lichen Person festzustellen. Man kann zweifeln, ob die innere Handlung
auch frither als die menschliche Person sittlich ist. Die Ansicht, da
die menschliche Person mindestens ebenso frith und gleich unmittelbar
Triger sittlicher Werte sei wie die inneren Willenshandlungen, wird



58 Kultur und Sittlichkeit

besonders von Dietrich von Hildebrand vertreten . DaB jedoch selbst
die menschliche Person ontologisch spiter sittlichen Wert oder Unwert
besitzt, als die von ihr gesetzten inneren Willensakte, ergibt sich klar
aus der allgemein zugestandenen Tatsache, daB sie vor ihrem Vernunft-
gebrauch und darum auch solange, als sie nicht fihig ist, freie Willens-
akte zu setzen, noch keine sittliche Zurechnungsfihigkeit hat. Folglich
erhilt auch sie ihren sittlichen Wert oder Unwert ganz von den freien
Willenshandlungen, die sie entweder schon gesetzt hat oder zu setzen
besonders geneigt ist. Und darum ist nicht sie das unmittelbare Subjekt
der Sittlichkeit, sondern ihre freie Willenshandlung.

Alles andere, von dem die Worte « Sittlichkeit » und «sittlich » in
irgendeiner Form ausgesagt werden, hat diese Benennung in so offen-
sichtlicher Abhingigkeit von den sittlichen Handlungen des Menschen,
daB es keiner weiteren Untersuchung mehr bedarf: unmittelbares
Subjekt der Sittlichkeit kénnen nur die freien Willenshandlungen des
Menschen sein. Mit anderen Worten : die Sittlichkeit ist eine Eigentiim-
lichkeit der freien menschlichen Willenshandlungen *.

Wie jede Eigentiimlichkeit notwendig dem Wesen ihres Subjektes
folgt, so muB sich demnach auch die Sittlichkeit ganz nach der Natur
der freien menschlichen Handlungen richten. Diese aber haben aufer
ihrer Freiheit zwei Merkmale, die fiir unsere Frage entscheidend sind.
Erstens sind sie Akte, zu deren Wesen es nicht gehort, nach auBen
etwas hervorzubringen. Vielmehr kénnen sie ganz in dem Vermdgen
verschlossen bleiben, von dem sie gesetzt sind. Daher werden sie im
Gegensatz zu den notwendig nach auBen etwas hervorbringenden Hand-
lungen, den sogenannten actus transeuntes, actus immanentes genannt.
Wenn auch sie etwas nach auBen verursachen, so ist das etwas Sekun-
dires und auBerwesentlich. Daraus folgt, daB die erste und wesent-
liche Bestimmung dieser inneren Willensakte ist, den Menschen selbst
zu vervollkommnen, den Menschen in sich gut zu machen, und zwar
vor allem in seinem Willensleben. Das zweite fiir unsere Frage bedeu-
tungsvolle Merkmal der freien menschlichen Willensakte liegt in ihrer
Beziehung zum Endziel des Menschen, zu Gott. Denn es ist den freien

1 Die Idee der sittlichen Handlung, in: Jahrbuch fiir Philosophie und
phaenomenologische Forschung. Halle 1930.

2 Thomas, a. a. O. 1. 5, 4 ad 3 : « Quilibet habens voluntatem dicitur bonus,
in quantum habet bonam voluntatem, quia per voluntatem utimur omnibus quae
in nobis sunt: unde non dicitur bonus homo quia habet bonum intellectum, sed
quia habet bonam voluntatem ».



Kultur und Sittlichkeit 59

Willenshandlungen wesentlich, daB sie immer auf ein Letztes gerichtet
sind. Dieses Letzte aber ist entweder in Wahrheit das Letzte, was
allein den Menschen vollkommen gut macht und auf das der Mensch
daher von Natur aus hingeordnet ist, oder ein Gut, das vielleicht, als
Mittel gebraucht, zur Erreichung des wahren Endzieles beitragen kénnte,
das aber, als Letztes erstrebt, den Menschen nur noch unvollkommener
macht. So kann Reichtum dem Menschen ein Mittel sein, sich durch
Almosengeben als Mensch zu vervollkommnen ; aber sobald einer ihn
als Letztes will, versiindigt er sich gegen seine Menschenwiirde und
wird er als Mensch immer minderwertiger. Nicht einmal die persén-
liche Selbstvervollkommnung des Menschen kann als hochstes Gut
gewollt werden, ohne daB8 der Mensch dadurch das gerade Gegenteil
erreicht. Denn das einzige Gut, das dem Menschen die letzte Vollendung
geben kann, ist Gott, und alles. Streben nach persénlicher Selbst-
vervollkommnung, das nicht seinen Weg iiber Gott nimmt, fiihrt not-
wendig zu einem sittlich unerlaubten Egoismus. Aus diesen zwei Wesens-
merkmalen der freien menschlichen Willensakte ergibt sich, daB auch
im Sittlichen zwei Seiten unterschieden werden miissen. Mit der einen
ist es wesentlich dem Menschen zugekehrt, den es als Menschen ent-
weder vervollkommnet oder unvollkommener macht, je nachdem der
freie Willensakt, dem es als Eigentiimlichkeit anhaftet, auf Gott oder
auf ein anderes Gut als Letztes hingeordnet ist. Mit der anderen Seite
ist es, wie der Willensakt selbst, auf Gott hingerichtet als das Gut,
von dem allein dem Menschen die letzte Vollendung zuteil wird.

Seit den Tagen Kants ist schon viel iiber den absoluten oder
unbedingten Wert des Sittlichen, gemeint ist das sittlich Gute, geschrieben
worden !. Versteht man unter dem bedingten Wert das bloB Niitz-
liche, so ist ohne weiteres zuzugeben, daB das Sittliche einen unbe-
dingten Wert hat. Denn gute und schlechte Willensakte sind etwas
anderes als niitzliche und schiidliche Handlungen. Das Niitzliche wird
nur analog gut genannt, sofern es ein anderes erreichen hilft, und das
Schédliche ist nur so weit schlecht, als es uns eines anderen beraubt.
Damit dieses andere aber wirklich erreicht und besessen wird, ist ein
weiterer Akt erforderlich. So ist die Schreibkunst niitzlich, um im
Leben besser voranzukommen. Dieses Vorankommen geschieht aber
durch andere Akte als die des Schreibens. Das auf unseren Fall ange-
wandt, hat also das sittlich Gute nur dann einen Niitzlichkeitswert,

1 vgl. Schuster Joh. B., Der unbedingte Wert des Sittlichen. Innsbruck 1929.



60 Kultur und Sittlichkeit

wenn es den Akt, durch den Gott besessen wird, moéglich macht. Nun
setzt aber der sittlich gute Akt den Menschen schon selbst unmittelbar
in den Besitz Gottes. Denn was als Letztes angestrebt wird, kann nur
aus reinster Liebe begehrt werden. Der Liebe aber ist es eigen, daB
sie den Liebenden unmittelbar mit dem Geliebten vereinigt. Amans
fit amatum, sagen die Scholastiker. Daher kann man wirklich in einem
guten Sinne von einem unbedingten Werte des sittlich Guten sprechen.
Ob allerdings auch Kant an diesen Sinn gedacht hat, ist eine andere
Frage.

Das Sittliche, ganz allgemein gefaBt, ist weder gut noch schlecht,
sondern das eine oder das andere, je nachdem sein eigentiimliches
Subjekt, die menschliche Handlung, Gott oder etwas anderes zum
Endziel hat. Daher gehort es zu den relativen Merkmalen, und kann
es definiert werden als die Beziehung der freilen menschlichen Handlung
zu Gott als dem unter allen Umstinden einzig anzustrebenden Endziel.
Denn auch wenn die menschliche Handlung auf etwas anderes als
Endziel hingeordnet ist, bleibt bestehen, daB3 sie auf Gott als Endziel
hingerichtet sein sollfe, ist sie doch nur so weit sittlich schlecht, als
ihr diese Richtung fehlt. Der letzte Grund aber, warum jede mensch-
liche Handlung auf Gott als Endziel hingeordnet sein sollte, liegt in
Gott selbst, sofern Er alles nur zu seiner Ehre erschaffen konnte und
darum dem Menschen dieses Gesetz auferlegen mufte.

3. Wesen der Kultur.

Das Wort « Kultur » wird gebraucht sowohl fiir eine bestimmte
menschliche Titigkeit als auch fiir das durch diese Titigkeit Hervor-
gebrachte. So spricht man in dem einen wie in dem anderen Sinne von
« Ackerkultur ». Ebensowenig wie der Unterschied zwischen Tun und
Leiden scheint der groBe Gegensatz zwischen korperlichen und geistigen
Dingen dem Gebrauch des Wortes « Kultur » eine Schranke zu setzen.
Denn genau so wie wir z. B. von einer « Waldkultur » reden, reden
wir auch von einer « Herzenskultur ». Aber gerade dieser unterschieds-
lose Gebrauch desselben Wortes fiir so andersgeartete Dinge macht es
notwendig, daBl wir uns iiber ihn genauer Rechenschaft geben. Wir
haben oben zwischen univoken oder eindeutigen und dquivoken oder
mehrdeutigen Worten unterschieden. Letztere teilten wir weiter ein
in solche, die rein willkiirlich auf wesentlich verschiedene Dinge an-
gewandt werden, und solche, deren Gebrauch fiir wesentlich verschiedene



Kultur und Sittlichkeit 61

Dinge in diesen objektiv begriindet ist. Zu welcher Klasse das Wort
« Kultur » gehort, ist leicht zu erkennen. Wiirde das Wort « Kultur »
nur in passivem Sinne von dem gebraucht, was der Mensch in sich
oder anderen schafft, dann hdtten wir es offenbar mit einer analogia
proportionalitatis propriae zu tun, das ist mit einer Ahnlichkeit der
Verhiltnisgleichheit. Aber dafB es auch von der Titigkeit des Kulti-
vierens ausgesagt wird, beweist, daB es zu der gleichen Klasse von
Analogien gehort wie das Wort « Sittlichkeit », nimlich zu denen, die
ihr Fundament in einem ursdchlichen Zusammenhang der gleich-
benannten Dinge haben. Ein niherer Vergleich mit der Sittlichkeit
zeigt jedoch bald, daB wir es bei der Kultur mit einem wesentlich
anderen ursichlichem Zusammenhang zu tun haben. Wie wir sahen,
findet sich die Sittlichkeit in erster Linie in den freien Willenshandlungen
des Menschen, zu deren Wesen es nicht gehort, nach auBen etwas
hervorzubringen. Die freien Willenshandlungen bringen nicht einmal
die Sitten wirkursichlich hervor, sondern nur in der Weise, daB sie
im Willensvermogen als Dispositionen oder Geneigtheiten zur Wieder-
holung gleichartiger Akte zuriickbleiben, die wir, wenn sie einen
gewissen Stirkegrad erlangt haben, Sitten nennen. Ganz anders liegt
die Sache bei der Kultur. Rein historisch betrachtet, wurde das Wort
« Kultur » zuerst vom Ackerbau gebraucht und erst spiter auch auf
geistige Titigkeiten, vor allem auf die Erziehung, sodann auf die Akte
der Verehrung gegen Gotter und Menschen, endlich auf die Dinge
iibertragen, die durch die Arbeit des Menschen eine Vervollkommnung
erhalten haben, wie sie ihnen bei rein natiirlicher Entwicklung niemals
moglich gewesen wiire. Besonders durch diesen letztgenannten Gebrauch
wird die Kultur in Gegensatz gestellt zur Natur. Das geschieht nun
freilich auch bei der Kunst. Und wirklich kommt die Kultur mit der
Kunst darin iiberein, daB sie die Natur vervollkommnet ; sie unter-
scheidet sich aber wesentlich von ihr durch die Art, wie sie das tut.
Bei der kiinstlichen Vervollkommnung kann sich die Natur rein passiv
verhalten. So nimmt die Leinwand die Farben, die der Kiinstler auf
ihr zu einem Gemilde verbindet, nur auf. Damit jedoch von Kultur
die Rede sein kann, muB die Natur wenigstens mithelfen. Wenn z. B.
ein Baum vom Girtner veredelt wird und dann Friichte hervorbringt,
wie er sie von sich aus niemals hervorgebracht hitte, so ist das Kultur,
weil er selbst bei diesem Hervorbringen der Friichte mittitig ist. Aus
diesem ersten Unterschied zwischen Kultur und Kunst ergibt sich
unmittelbar ein zweiter. Wihrend sowohl anorganische als organische



62 Kultur und Sittlichkeit

Dinge durch die Kunst vervollkommnet werden koénnen, sind nur
Lebewesen kulturfihig, weil nur Lebewesen an ihrer eigenen Vervoll-
kommnung selbst mitarbeiten kénnen. Aber ihr Gemeinsames unter-
scheidet sie beide wesentlich von der Sittlichkeit. Denn wihrend eine
Handlung um so héheren sittlichen Wert hat, je mehr sie vom
Menschen aus eigenem Antrieb und eigener Kraftanstrengung gesetzt
ist, ist umgekehrt etwas um so weniger Kultur, je mehr es von der
Natur ohne das Eingreifen einer iuBeren Ursache vollbracht wurde.
Daher kommt es, daB, obwohl die Natur an dem Zustandekommen
echter Kultur unbedingt mitwirken muB, die Form der Kultur doch
von der duBeren Ursache bestimmt wird, die mittels einer actio transiens,
d. h. durch eine aus ihr hinausgehende Titigkeit (Gredt) auf die Natur
einwirkt. So hingt in dem von uns gebrauchten Beispiel die Art der
Frucht, die der Baum nach seiner Veredelung durch den Giirtner her-
vorbringt, ganz davon ab, was fiir ein Reis dieser ihm aufgepfropft
hat. Daraus folgt, daB auch bei der Kultur das genannte allgemeine
Prinzip « Semper id magis est tale, propter quod unumquodque est
tale» zur Geltung kommt. Vergleichen wir aber die verschiedenen
Dinge, von denen das Wort « Kultur » ausgesagt wird, miteinander,
so finden wir, daB sie alle beziiglich dieser Benennung wesentlich davon
abhingen, daB eine duBere Ursache auf die Natur einwirkt und diese
dadurch zu hoheren Leistungen befihigt. So kommen wir zu einem
zweiten bedeutungsvollen Unterschied zwischen der Kultur und der
Sittlichkeit. Wie wir sahen, hat nidmlich diese eine actio immanens,
d. h. eine in sich bleibende Titigkeit des Menschen, die freie Willens-
handlung, zum eigentiimlichen Subjekt ; nach dem Gesagten miissen
wir dagegen das mit dem Worte « Kultur » Bezeichnete an erster Stelle
einer actio fransiens, d. h. einer aus sich herausgehenden Titigkeit zu-
erkennen.

Dagegen kann man einwenden, daB einer sich doch auch durch
eine actio immanens kulturell vervollkommnen kénne, indem er ohne
Hilfe anderer seinen Geist ausbildet. Allein sehen wir niher zu, so
finden wir das Gesagte auch durch diesen Fall bestitigt. Denn erstens
setzt alles menschliche Erkennen notwendig voraus, daB das Objekt
direkt oder indirekt dem Erkenntnisvermégen sein Erkenntnisbild
einprigt. Sogar das hochste menschliche Vermégen, der Verstand,
erkennt nur mittels eines ihm vom Objekt wenigstens mittelbar ein-
geprigten Erkenntnisbildes. Daraus ersehen wir schon, dal jeder
actio immanens des Menschen mittelbar oder unmittelbar eine actio



Kultur und Sittlichkeit 63

transiens vorausgehen muB. Aber die vom Objekt ausgehende actio
transiens kann deshalb noch nicht als eine kulturelle Titigkeit bezeichnet
werden, weil sie ein reiner Naturvorgang ist. Denn es gehort zur Natur
eines jeden Dinges, sich jedem Erkenntnisfihigen, den es erreicht, zu
offenbaren. Und daher ist auch das Erkennen des Menschen als solches
noch keine Kultur, sondern ebenso natiirlich wie die Selbstoffenbarung
der Objekte. Zur Kultur wird das menschliche Erkennen erst durch
eine andere, vom Menschen selbst gesetzte actio transiens, nidmlich
durch einen iiberlegten Willensakt, kraft dessen jener doppelte Natur-
vorgang der Selbstoffenbarung von seiten der Dinge und des Erkennens
von seiten des Menschen bestimmte Formen annimmt, z. B. zu einer
konkreten Weltanschauung oder einer Wissenschaft entwickelt wird.
Denn ist auch der Wille selbst kein Erkenntnisvermégen, so spielt er
doch im Erkenntnisleben des Menschen eine ungeheure Rolle. Ohne
ihn brichte es der Verstand ebensowenig zu einer wirklichen Kultur
wie der Baum ohne die Hilfe des Girtners.

Das gleiche gilt von der Willens- und Herzenskultur des Menschen.
Auch diese ist nicht das Werk des Zufalls, sondern die Wirkung einer
sich iiber den ganzen Menschen erstreckenden actio transiens, die
gemeinsam vom Verstand und Willen ausgeht.

Die untermenschlichen Dinge kénnen sich nicht einmal unter-
einander kulturell vervollkommnen. Wenn z. B. Regen und Sonne
das Wachsen der Pflanzen férdern, so wird das von niemanden eine
Kulturtatigkeit genannt, weil Regen und Sonne zur natsirlichen Ent-
wicklung der Pflanzen erforderlich sind, und ebensowenig ist die Assi-
milation der unbelebten Stoffe durch Pflanzen und Tiere eine Kultur-
arbeit. So sehen wir, daB auch die actio transiens, von der wir sagten,
daB sie das eigentiimliche Subjekt der Kultur sei, nur eine menschliche
Téatigkeit sein kann, und demnach die Kultur genau so wie die Sitt-
lichkeit eine spezifisch menschliche Angelegenheit ist.

Nach dieser notwendigen Voruntersuchung iiber das eigentiimliche
Subjekt aller Kultur haben wir einen sicheren Ausgangspunkt fiir die
Losung der Frage gefunden, was denn eigentlich die Kultur ist. Denn
ist die Kultur eine Eigentiimlichkeit einer von Menschen gesetzten
actio transiens, so wie die Sittlichkeit eine menschliche actio immanens
zum eigentiimlichen Subjekt hat, dann muB das Wesen der Kultur
aus dem Wesen der menschlichen actio transiens ebenso erkennbar
sein, wie das Wesen der Sittlichkeit aus dem Wesen der actio immanens,
die ihr eigentiimliches Subjekt ist.



64 Kultur und Sittlichkeit

Die actio transiens unterscheidet sich von der actio immanens
wesentlich dadurch, daB sie notwendig in einem anderen Subjekt eine
Wirkung hervorbringt und sich dadurch dieses andere unterwirft.
Daraus folgt schon ein weiterer wichtiger Unterschied. Wihrend die
actio immanens um so vollkommener ist, je hoher ihr Objekt in der
Seinsordnung der Dinge steht, nimmt die actio transiens in dem MaBe
an Vollkommenheit zu, in dem das fremde Subjekt in bezug auf die
herzubringende Wirkung #nvollkommen ist. So ist es vollkommener,
Gott zu erkennen und zu lieben als einen Menschen, dagegen eine
groBere Leistung, einem schlechten Instrument schéne Toéne zu ent-
locken als einem guten, oder aus einem wenig begabten Menschen einen
Philosophen zu machen als aus einem gut begabten. Sogar aus Nichts
etwas hervorbringen ist eine actio transiens von solcher Vollkommen-
heit, daB sie nur Gott zukommt. Wir sagten schon, daB die Eigentiim-
lichkeit ihrem Subjekte folgt und genau angepaBt ist. Daher ist es
naturgemiB, daB diese zwei Unterschiede zwischen der actio immanens
und der actio transiens auch die Sittlichkeit und die Kultur in gleicher
Weise verschieden machen. Wie zu einer actio immanens keine Wirkung
nach auBen erforderlich ist, so kann sie auch sittlich gut, ja sehr gut,
oder sittlich schlecht sein, ohne daB etwas von ihr aus dem Willen
heraustritt. So kann ein Akt der Gottesliebe ganz im Willen verborgen
bleiben, und gleichwohl ist er sittlich iiberaus gut. Dagegen hat die
Kultur, ihrem eigentiimlichen Subjekt entsprechend, wesentlich eine
Wirkung nach auBlen, mag diese auch, wie bei der eigenen Verstandes-
und Herzenskultur des Menschen, in der gleichen Person bleiben wie
ihre Ursache. Sodann haben wir schon gesehen, daB letzter MaBstab
aller Sittlichkeit Gott als einzig wahres Endziel ist ; denn ist eine actio
immanens um so vollkommener, je vollkommener ihr Objekt ist, dann
muB die auf Gott gerichtete actio immanens ohne Zweifel die aller-
vollkommenste sein, und als solche die causa exemplaris aller iibrigen.
Dagegen ist, wie gleichfalls schon bemerkt wurde, der Schépfungsakt
Gottes die denkbar vollkommenste actio transiens, weil er am wenigsten
voraussetzt ; und darum ist dieser der MaBstab, nach dem alle actiones
transeuntes beurteilt werden. Je weniger einer voraussetzt, um GroBes
zu schaffen, desto mehr erhilt er auch den Titel « Schopfer » groBer
Kulturwerke.

So sehen wir also, daB die Kultur sich von der Sittlichkeit wesent-
lich durch zwei Merkmale unterscheidet : fiir’s erste durch ihr eigen-
tiimliches Subjekt, und sodann durch ihren MaBstab. Andererseits



Kultur und Sittlichkeit 65

kommt die Kultur mit der Sittlichkeit aber auch in zwei Merkmalen
iiberein : nimlich darin, daB ihr eigentiimliches Subjekt eine mensch-
liche Handlung ist und sie dieser nicht absolut zukommt, sondern nur
in Beziehung auf etwas anderes, von dem sie hinsichtlich ihres Wertes
gemessen wird. Bei der Kultur ist dieser MaBstab die Vervollkomm-
nungsmoglichkeit der geschaffenen Dinge, soweit dieselbe nur durch
das Zusammenwirken von Natur und zielbewuBtem Eingreifen des
Menschen verwirklicht werden kann. Und daher glauben wir die
Kultur definieren zu konnen als die Beziehung der menschlichen actio
transiens zu den Vervollkommmungsmoglichkeiten, die von der Natur nur
verwirklicht werden, wenn der Mensch thr durch seine geistige Mitarbeit
zu Hilfe kommt. Damit leugnen wir natiirlich nicht, daB das Wort
« Kultur » auch von den anderen oben aufgezihlten Dingen aussagbar
bleibt. Sondern wir sagen nur, daB sich die Kultur in erster Linie
und darum im eigentlichsten Sinne in den menschlichen Handlungen
findet, durch die etwas das Koénnen der bloBen Natur Ubersteigendes
hervorgebracht wird, dal die Kultur also auf die anderen Dinge nur
analog und in iibertragener Bedeutung anwendbar ist 1.

Wenn jetzt der Begriff « Kultur » auf Voélker eingeschrinkt wird,
die im Gegensatz zu den sogenannten « primitiven » schon eine héhere
Stufe intellektueller und sozialer Entwicklung erreicht haben, so ist
das eine rein dullere Abgrenzung. Denn diese Einschrinkung hat ihren
Grund darin, daf3 ein Volk ohne hohere Kultur noch keine Geschichte
hat, die von einem Historiker geschrieben werden konnte. Ein Volk
ohne jede Kultur und Geschichte ist ebensowenig denkbar wie ein
Volk ohne alle Sittlichkeit.

4. Genauere Bestimmung des Verhiiltnisses
zwischen Kultur und Sittlichkeit.

Nach dem Gesagten ist schon klar, daB Kultur und Sittlichkeit
nicht nur verschiedene eigentiimliche Subjekte haben, sondern auch
ganz entgegengesetzt gerichtet sind. Wihrend die Sittlichkeit ihrer
ganzen Natur nach auf eine weit iiber dem Menschen liegende Norm
hinweist, ist alle Kultur auf die vervollkommnungsfihige und ver-
vollkommnungsbediirftige Schépfung im Menschen und unter dem

1 Vgl. Bernheim Ernst, Lehrbuch der historischen Methode und der Geschichts-
philosophie. Miinchen und Leipzig 1914 6, 60.

Divus Thomas 5



66 Kultur und Sittlichkeit

Menschen hingeordnet. Daraus erklirt sich, da das sittliche Streben
den Menschen mehr und mehr iiber die Erde und alles Irdische erhebt,
das Kulturschaffen dagegen seine Bande mit der Erde noch verviel-
filtigt und enger kniipft. Trotzdem stehen Kultur und Sittlichkeit
zueinander in engster Beziehung. Das erhellt schon daraus, da8 das
eigentiimliche Subjekt der Kultur, die actio transiens, nur dadurch
zu einer spezifisch menschlichen Handlung wird, daB ihr eine actio
immanens und damit eine sittliche Handlung vorausgeht. Denn das
hat zur Folge, daB sittliches Streben und Kulturschaffen in jedem
Menschen notwendig dasselbe Endziel haben, und daher jede sittliche
Wandlung unvermeidlich auch das kulturelle Schaffen mit einem
anderen Geiste erfiillt.

Aber umgekehrt ist auch das sittliche Leben eines Menschen weit-
gehend von seiner Kultur abhingig. Denn wie wir gesehen haben,
hat alle sittliche Verpflichtung ihren letzten Grund in dem Naturgesetz,
alle inneren Akte auf Gott als Endziel hinzuordnen. Die Erfiillung
dieses Gesetzes aber schlieBt zwei Dinge in sich : einmal, daB wir die
oberste Sittennorm kennen ; denn nihil volitum nisi cognitum. Sodann,
daB wir das von der Sittennorm uns vorgeschriebene Endziel iiber
alles andere lieben, weil ja das als Letztes Erstrebte nicht mehr aus
Liebe zu einem anderen erstrebt werden kann. Nun ist das, was als
Letztes begehrt wird, zugleich das, was den Menschen am meisten
begliickt. Daher kommt es, daB, obwohl es nicht die unmittelbare
Aufgabe des Sittengesetzes ist, den Menschen gliicklich zu machen,
sondern gut, doch zwischen ihm und dem Gliick des Menschen ein
innerer Zusammenhang besteht, sofern nimlich seine treue Beob-
achtung die einzige Quelle wahren Gliickes ist. Aus diesem Grunde
antwortet die thomistische Philosophie auch auf die Frage, worin das
unvollkommene Gliick dieses Erdenlebens bestehe — ein vollkommenes
ist uns ja auf Erden verwehrt —, dasselbe werde ausgemacht vom
Gotterkennen, vom Gottlieben und vom Gottdienen durch Ubung
aller sittlichen Tugenden!. Damit indessen, so wird gleich hinzu-
gefiigt, der Mensch wirklich imstande sei, diese Bedingungen des wahren
Gliickes zu erfiillen, bediirfe er in weitem Umfang nicht nur einer
Menge materieller Giiter, sondern auch der sozialen Unterstiitzung
anderer. Denn kein anderes Wesen wird so sehr in einem Zustand all-

1 Vgl. Gredt Jos., Elementa Philosophiae aristotelico-thomisticae. Friburgi
19377 n. 906.



Kultur und Sittlichkeit 67

seitiger Hilfsbediirftigkeit geboren wie der Mensch. Ohne den Beistand
anderer vermag er nicht einmal sein leibliches Leben zu erhalten,
geschweige denn sich geistig bis zur Gotteserkenntnis und Gottesliebe
zu entwickeln. Daher lehrten bereits die alten .Griechen, vor allen
Sokrates, Plato und Aristoteles, daB der Mensch nur in der Gesell-
schaft zur sittlichen Vollkommenheit gelangen koénne. Das ist schon
deshalb wahr, weil gewisse sittliche Tugenden, besonders die der Gerech-
tigkeit, nur in einer Gesellschaft oder Gemeinschaft geiibt werden
kénnen. Durch die Gesellschaft aber wird das sittliche Leben des
einzelnen auch auf das engste mit der bestehenden Kultur verbunden.
Denn die Kultur hingt mit der Gesellschaft so eng zusammen, daf
z. B. Donat ! sie definiert als « perfectio naturae humanae socialiter
possessa ». Diese Definition billigt auch Fischer-Colbrie in seiner Ab-
handlung «Quid Sanctus Thomas de cultura doceat»? Uns kann
diese Definition deshalb nicht gefallen, weil sie die Frage unbeant-
wortet 14B8t, wie sich die Kultur von der Sittlichkeit unterscheidet ;
denn, wie wir eben sahen, kann auch die sittliche Reife nicht erreicht
werden ohne die soziale Hilfe anderer. In bezug auf die Gesellschaft
besteht zwischen Kultur und Sittlichkeit ein Wechselverhiltnis. Einer-
seits bedarf der Mensch schon einer gewissen, ihm von anderen mit-
geteilten Kultur, um iiberhaupt sittliche Akte setzen zu koénnen, und
bietet eine hohe Kultur viel mehr Méoglichkeiten sozialer Tugend-
iibung als eine geringe. Aber andererseits wirkt auch wieder die sitt-
liche Beschaffenheit eines Menschen auf sein soziales Kulturschaffen
zuriick, besonders wenn es sich um geistige Dinge handelt, wie Er-
ziechung und Unterricht.

Damit soll jedoch keineswegs ein Parallelismus zwischen den
kulturellen und den sittlichen Werten behauptet werden. Man kann
nicht einmal von einer direkten Abhiingigkeit der einen von den anderen
reden, weil alles, was vom Menschen nach auBen hervorgebracht wird,
sofort ein von seiner menschlichen Ursache verschiedenes, selbstindiges
Sein erhdlt und damit auch einen von der Absicht dessen, der es
geschaffen hat, unabhingigen Wert. So bleibt der Kulturwert einer
urbar gemachten sumpfigen Gegend der gleiche, ob einer diese Arbeit
einzig geleistet hat, um sich unvergeBlich zu machen, oder aus edler
Liebe zu seinen notleidenden Mitbiirgern. Daher hindert nichts, daB

1 Ethica generalis, Innsbruck 19315 n. 94,
2 In: Xenia thomistica. Romae 1925, I 534,



68 Kultur und Sittlichkeit

auch ein sittlich minderwertiger Mensch kulturell hochwertige Werke
schafft. Und umgekehrt besteht kein Gesetz, nach dem jemand, um
sittlich vollkommen zu werden, groBe Kulturwerke schaffen miilte.
Wie wenig man bei der Kultur und der Sittlichkeit trotz ihrer
gegenseitigen Abhingigkeit von einem Parallelismus reden kann, kommt
uns so recht zum BewubBtsein, wenn wir an den geringen Beitrag
denken, den die Kultur zum wahren Gliick des Menschen liefert. Im
vorausgehenden haben wir gesagt, die treue Beobachtung des Sitten-
gesetzes sei hier auf Erden die einzige Wurzel wahren Gliickes. Wie
aber verhilt es sich in dieser Beziehung mit der Kultur ? Es ist un-
streitig zu weit gegangen, wenn man mit den Kulturpessimisten in
der Kultur nur eine Zerstorerin menschlichen Gliickes sieht ; eine gewisse
Kultur ist zum menschlichen Gliick unentbehrlich. Aber es ist nicht
so, daB mit zunehmender Kultur auch das Gliick der Menschen not-
wendig groBer wiirde. Jedes Kulturwerk wird vom Menschen zwar zu
diesem Zweck geschaffen, aber dieses Ziel wird so oft nicht erreicht,
daB Georg Simmel ! geradezu von einer « Tragodie der Kultur » spricht,
und schon die Frage gestellt wurde, ob die Kultur die Wunden, die
sie schligt, auch wieder zu heilen vermége. Selbst Emil Utitz 2, der
das bejaht, muB zugeben, daB in diesem Wundenschlagen der Kultur
etwas Tragisches liege. Die Erklirung fiir diese Kehrseite liegt wieder
darin, daB die Kulturwerke nur wihrend der Dauer ihres Entstehens
von ihrem menschlichen Schépfer abhingen. Wie wenig Gewalt der
Mensch iiber seine eigenen Werke behilt, erhellt am offensichtlichsten

1 Philosophische Kultur. Gesammelte Essais, in : Philosophisch-soziologische
Biicherei. Bd. XXVII. Leipzig 1911, 272: « Dies ist die eigentliche Tragodie
der Kultur. Denn als ein tragisches Verhingnis — im Unterschied gegen ein
trauriges oder von aulen her zerstorendes — bezeichnen wir doch wohl dies :
daB die gegen ein Wesen gerichteten vernichtenden Krifte aus den tiefsten
Schichten eben dieses Wesens selbst entspringen ; daB sich mit seiner Zerstérung
ein Schicksal vollzieht, das in ihm selbst angelegt und sozusagen die logische
Entwicklung eben der Struktur ist, mit der das Wesen seine ecigene Positivitit
aufgebaut hat. Es ist der Begriff aller Kultur, daB der Geist ein selbstindig
Objektives schaffe, durch das hin die Entwicklung des Subjektes von sich selbst
zu sich selbst ihren Weg nehme ; aber eben damit ist jenes integrierende, kultur-
bedingende Element zu einer Eigenentwicklung prideterminiert, die noch immer
Krifte der Subjekte verbraucht, noch immer Subjekte in ihre Bahn reit, ohne
doch diese damit zu der Hohe ihrer selbst zu fithren : die Entwicklung der Sub-
jekte kann jetzt nicht mehr den Weg gehen, den die der Objekte macht ; diesen
letzteren dennoch folgend, verliuft sie sich in einer Sackgasse oder in einer
Entleertheit von innerstem und eigenstem Leben ».

2 Mensch und Kultur, Stuttgart 1933, 79.



Kultur und Sittlichkeit 69

daraus, daB er nicht einmal Herr dariiber ist, welchen Eindruck sie
auf ihn selbst machen. Die Kulturwerke sind Kinder, die sich nicht
mehr um ihre Eltern kiimmern.

Die Notwendigkeit einer gewissen Kultur zum sittlichen Leben
begriindet die Pflicht, sich auch wirklich kulturell zu vervollkommnen.
Aber die Kultur liBt unzihlige Formen zu. So unterscheidet man eine
babylonische, ein griechische, eine romische, eine altgermanische und
viele andere. Alle diese Kulturen waren gut, soweit sie dem Eigen-
charakter der Volker entsprechen, nach denen sie benannt sind. Und
es ist kaum moglich, genauer zu bestimmen, welche Kulturform auf
das sittliche Leben am gliicklichsten zuriickwirkt. Gehen wir ihre
Geschichte durch, so fillt uns auf, daB die Menschen noch niemals
mit einer erreichten Kultur zufrieden waren. Bei einigen, verhiltnis-
miBig wenigen, ist diese Unzufriedenheit sogar bis zu einem schroffen
Kulturpessimismus ausgeartet. Von ihnen koénnen wir hier absehen,
weil sie nach ihrem allgemeinen Verdammungsurteil iiber jede Kultur
schon unsere ganze Fragestellung verwerfen miissen. Denn ist die
Kultur absolut wertlos, dann gibt es zwischen ihr und der Sittlichkeit
iiberhaupt keine Synthese, sondern nur ein entweder — oder. Die-
jenigen, die nicht so weit gehen, daB sie alle Kultur verwerfen, lassen
sich in drei Typen unterscheiden: den ersten bilden die Menschen,
denen die Kultur ihrer Zeit innerlich entspricht, und die deshalb kein
Bediirfnis nach einer wesentlichen Anderung verspiiren. Wenn auch
sie unzufrieden werden, so bezieht sich das nur auf den Grad der Voll-
kommenheit, nicht auf die Form. Daher arbeiten sie vielleicht intensiv
mit, die Kulturform, in die sie hineingeboren wurden, zu vervoll-
kommnen, aber sie méchten dieselbe durch keine andere ersetzt haben.
Von diesen Konservativen unterscheiden sich die beiden anderen
Typen gemeinsam dadurch, daB sie auch die Form der bestehenden
Kultur angreifen. Aber sie tun das auf sehr verschiedene Weisen. Der
eine sieht in der Kultur seiner Zeit immer nur das Dekadente, wihrend
er in einer bestimmten, lingst untergegangenen Kulturform alles das
verwirklicht findet, was die gegenwirtige zu wiinschen liBt. Die
Menschen dieses zweiten Typs erinnern an die Israeliten, die in der
Wiiste nach den Fleischtépfen in Agypten zuriickverlangten und die
Ziegelsteine vergaBen, die sie dort hatten anfertigen miissen. Seit
Anfang des 19. Jahrhunderts nennt man sie gewohnlich Romantiker.
Fiir die Menschen des dritten Typs ist weder die gegenwirtige Kultur-
form noch irgendeine der Vergangenheit die rechte, vielmehr muB



70 Kultur und Sittlichkeit

diese erst geschaffen werden. Der Weg zu ihr hei8t daher nicht Refor-
mation oder Restauration, sondern Revolution bis zu den ersten An-
sitzen. Das sind die Idealisten und, um einen von Napoleon geprigten
Ausdruck zu gebrauchen, die Ideologen, wenn sie den Moglichkeiten
des menschlichen Lebens zu wenig Rechnung tragen. Die wirklich
vorhandene Kultur ist immer das Werk aller drei Typen : nicht so,
daB alle drei in gleichem AusmaB an ihrer Gestaltung mitgearbeitet
hitten. Das ist durch ihre Gegensitzlichkeit ganz ausgeschlossen.
Immer wird einer von ihnen die beiden anderen an EinfluB iiberragen,
bald dieser, bald jener. Aber es wird keinem je gelingen, den EinfluB
der beiden anderen ganz auszuschalten. Der Konservative wird stets
mit einem gewissen Erfolg das Gute der bestehenden Kultur zu erhalten
suchen, und in gleicher Weise werden auch die Romantiker und die
Idealisten sich trotz aller Widerstinde zu jeder Zeit geltend zu machen
wissen. Daher ist es nicht zu verwundern, wenn keiner der drei Typen
mit dem, was er wirklich erreicht, ganz zufrieden ist und selbst die
extremsten Konservativen die bestehende Kultur nur fiir relativ die
beste halten.

Untereinander verglichen, ist diejenige Kulturform die beste, in
der die Naturgesetze am vollkommensten gewahrt sind. Die natiirlichste
Kulturform ist zugleich die mit der sittlichen Ordnung am leichtesten
vereinbare. Denn die sittliche Ordnung entspricht so sehr den Natur-
gesetzen, daB ihre Substanz aus diesen erkennbar ist.

In der weiteren Frage, wie kulturelles und sittliches Streben
gestaltet werden miissen, damit sie sich zu einem organischen Ganzen
verbinden, gehen die Ansichten weit auseinander. Wollten wir die
Frage historisch behandeln, dann kimen wir mit der Aufzihlung der
vielen Losungsversuche kaum an ein Ende. Wir stehen hier vor dem
schwierigsten Teil des Problems « Kultur und Sittlichkeit ». Eine
Loésung zu finden, die allen Fillen gerecht wiirde, ist dadurch unméglich
gemacht, daB, obwohl die Menschen in allem Wesentlichen einander
gleich sind, doch jeder ein eigenes Naturell ins Leben mitbringt und
damit besondere Voraussetzungen fiir die Losung der Frage, welche
Ausbildung fiir ihn die zutriglichste ist. Wie nicht jede beliebige Speise
fiir jeden gut ist, sondern den einen diese und den anderen jene Zu-
sammensetzung der Nahrungsmittel gesund erhilt, so stellt jeder auch
in geistiger Beziehung besondere Anforderungen an alle, die ihm bei
seiner Entwicklung behilflich sein wollen. Was fiir den einen gut ist,
ist es fiir den anderen vielleicht gar nicht. Die zahlreichen Bemiihungen,



Kultur und Sittlichkeit 71

trotzdem die kulturelle Arbeit und das Streben nach sittlicher Voll-
kommenheit wenigstens fiir bestimmte Gemeinschaften oder Gesell-
schaften einheitlich zu gestalten, also fiir Menschen, die unter gleichen
duBeren Bedingungen leben, haben alle nur einen relativen Wert. Denn
sie fithren nur zur Aufstellung positiver Gesetze, die von Fall zu Fall
auf ihre Anwendbarkeit zu priifen bleiben. Auch der beste Erziehungs-
plan wird erst dadurch brauchbar, daB er jedem einzelnen Zoigling
eigens angepaBt wird. Daher hat der hl. Benedikt es dem Abte nicht
nur zur strengen Pflicht gemacht, iiber die Beobachtung seiner Ménchs-
regel zu wachen, sondern dabei dem ganzen Charakter eines jeden
seiner Schne Rechnung zu tragen . Wie schwer es ist, fiir eine Gemein-
schaft eine nur einigermafen allgemein befriedigende Losung der Frage
nach der besten Verbindung von Kulturstreben und Streben nach
sittlicher Vervollkommnung zu finden, beweisen am besten die nie
aufhérenden Studienreformen der religiosen Gemeinschaften. Jede
dieser Reformen ist ein Versuch, die Studien so zu ordnen, dafl junge
Menschen sich kulturell und sittlich gleich vollkommen entwickeln ;
aber immer bleiben die Fille des MiBlingens so zahlreich, daB schon
bald wieder eine neue Reform notwendig erscheint.

Hier miissen wir allerdings eine wichtige Einschrinkung machen.
Man teilt die innere Kultur ein in reine Verstandesbildung und Herzens-
bildung. Wenn gesagt wird, es sei schwer, das Kulturstreben in das
rechte Dienstverhiltnis zum Streben nach sittlicher Vollkommenheit
zu bringen, so ist dabei die Herzenskultur auszunehmen. Unter Herzens-
kultur verstehen wir, wie Cicero unter « cultura animi», die Arbeit,
die jemand leistet, um sein ganzes Gemiitsleben zu veredeln. Mit Gemiit
aber sind die sinnlichen Begehrungsvermogen gemeint, soweit sie, dem
Willen folgend, auch von geistigen Giitern angezogen werden koénnen.
Zwischen dem Streben nach wahrer Herzensbildung und dem Streben
nach sittlicher Vollkommenheit kann niemals ein Konflikt entstehen.
Vielmehr wird das eine von dem anderen dem Menschen zum inneren
Bediirfnis gemacht. Trotzdem bleibt auch zwischen ihnen stets der
wesentliche Unterschied gewahrt. Denn Kultur besagt immer die
Beziehung zu einer in der Natur liegenden Vervollkommnungsmoglich-
keit, Sittlichkeit dagegen ist ebenso wesentlich Beziehung zu einer

1 Regula monachorum, c. II: « Alium quidem blandimentis, alium wvero
increpationibus, alium suasionibus, et secundum uniuscuiusque qualitatem vel
intelligentiam, ita se omnibus conformet et aptet, ut non solum detrimenta
gregis sibi commisi non patiatur, verum in augmentatione boni gregis gaudeat ».



12 Kultur und Sittlichkeit

hoheren Norm iiber uns, zu Gott als dem hochsten Gesetzgeber. Ziel
der Herzensbildung ist daher vollendetes Menschentum ; Ziel des sitt-
lichen Strebens dagegen ist die vollkommene Gleichférmigkeit des
Lebens mit dem Sittengesetze.

Um einem MiBverstidndnis vorzubeugen, bedarf es hier einer weiteren
Unterscheidung. Wenn wir das Sittliche auch von der Herzenskultur
auseinandergehalten haben mdéchten, so denken wir an die einzelnen
sittlichen Handlungen, nicht an die Form, die jemand seinem ganzen
Leben dadurch gibt, daB er in ihm ein bestimmtes sittliches Ideal zu
verwirklichen sucht. Eine solche sittliche Lebensform ist schon das
Werk einer reichen Kulturarbeit.

Die zahlreichen inneren Beziehungen und Abhingigkeiten zwischen
Kultur und Sittlichkeit wecken die weitere Frage, ob es ebenso viele
und gleichverschiedene Sittlichkeiten gebe wie Kulturen. DaB auch das
sittliche Leben einem gewissen Wandel unterliegt, ist unleugbar. Das
ergibt sich schon daraus, daB der sittliche Charakter einer menschlichen
Handlung nicht allein von ihrem Objekt bestimmt wird, sondern auch
von den Umstinden, unter denen sie stattfindet: z. B. von wem, in
welcher Absicht, wann und wo und wie sie gesetzt wird. Und zu diesen
Umstinden kann auch die Kultur gerechnet werden. Eine hochent-
wickelte Kultur bietet dem Menschen z. B. andere Méglichkeiten die
sozialen Tugenden zu iiben als eine nur wenig entwickelte, und eine
Zeit mit bevorzugter Kérperkultur bereitet dem Menschen andere sitt-
liche Gefahren als wenn auf die Ausbildung des Verstandes das Haupt-
gewicht gelegt wird. Allein diese Bedeutung der Umstinde iiberhaupt
und der Kultur im besonderen geht doch nicht so weit, daB sie eine
Vielheit wesentlich verschiedener sittlicher Ordnungen begriinden
konnte. Alle Kulturunterschiede sind in erster Linie darin begriindet,
daB nicht iiberall die gleichen Méglichkeiten gegeben sind, und also
dann in dem Unvermoigen der Menschen, die tatsichlich vorhandenen
Moglichkeiten alle aufeinmal zu verwirklichen. So bietet der Boden
in den siidlichen Lindern dem Bauer andere Méglichkeiten als in den
nordlichen ; und solange der Bauer will, daB sein Acker ihm als Wein-
berg diene, kann er ihn nicht zum Weideplatz seiner Kiihe machen.
Damit jedoch die so entstehenden verschiedenen Kulturformen ebenso
wesentlich verschiedene sittliche Ordnungen zur Folge hitten, miBte
jede dieser Kulturformen auch ihre eigenen sittlichen Normen schaffen.
Das aber ist nicht der Fall. Denn im Gegensatz zur Kultur nimmt
die Sittlichkeit ihre Normen nicht aus ihrer Materialursache, sondern



Kultur und Sittlichkeit 73

sie erhilt dieselben vom letzten Ziel des Menschen. Dieses letzte Ziel
aber bleibt fiir alle Menschen immer das gleiche, mag die Kultur, in
der sie leben, die griechische heiBlen oder die keltische, die altgermanische
oder die romische. Und deshalb sind auch die sittlichen Normen fiir
den Menschen unter allen Umstinden dieselben. So bleibt das Gebot
der MiBigkeit in sich unverindert, ob der Mensch die Méglichkeit hat
es zu iibertreten oder nicht. Darum beriihren die Unterschiede, die
durch die Kultur auch in die sittliche Lebenshaltung der Menschen
kommen, alle nicht das Wesen der sittlichen Ordnung. Sie reichen
nur hin, dem sittlichen Leben ein der jeweiligen Kultur entsprechendes
individuelles Geprige zu geben.

Nach dem Gesagten ist ohne weiteres klar, daB auch die Grenzen
der Kultur andere sein miissen als die der sittlichen Vollkommenheit.
Erstere liegen in der Vervollkommnungsmdglichkeit der gesamten
geschaffenen Natur durch den Menschen, letztere dagegen in der Fihig-
keit des Menschen, sein Leben unter allen Umstinden mit den sittlichen
Normen in Einklang zu bringen. Beide Grenzen haben wenigstens das
eine gemeinsam, daBl sie vom Menschen niemals ganz erreicht werden.
In bezug auf beide stirbt jeder von uns vor vollendeter Arbeit.

Wir haben im vorausgehenden schon bemerkt, daf3 alles, was der
Mensch nach auBen schafft, nur wihrend der Dauer des Entstehens
von ihm abhingig bleibt. Daher kommt es, dal Kulturwerke ihren
Urheber jahrhundertelang iiberdauern und dadurch zum Gegenstand
der Geschichte werden. Denn die Geschichte befaBt sich mit dem
Verlauf der Tatsachen und deren Zusammenhingen, soweit sich in
ihnen der menschliche Geist nach auBlen objektiviert und geoffenbart
hat. Eine solche Objektivitit kommt den sittlichen Werken nicht so
unmittelbar zu, weil sie zufolge ihres eigentiimlichen Subjektes mehr
im Inneren ihres Vollbringers verschlossen bleiben. Wenn auch eine
sittliche Handlung nach auBen bemerkbar und fiir andere von Bedeu-
tung wird, so geschieht das nur mittelbar durch ihre Verbindung mit
etwas Kulturellem. Deshalb kann man sagen, die Sittlichkeit werde
erst durch die von ihr beeinfluBte Kultur zum Gegenstand der Geschicht-
schreibung. Aber wihrend der kulturelle Wert einer Handlung einzig
nach ihrer Wirkung bemessen wird, richtet sich ihr sittlicher Wert
nach dem Motiv. Darum ist es kein Widerspruch, daB die gleiche
Handlung kulturell vielleicht hochwertig, sittlich dagegen schlechthin
wertlos ist.

Leider verstehen es nur verhiltnismidBig wenige Menschen, ihr



74 Kultur und Sittlichkeit

kulturelles und ihr sittliches Streben so in Einklang zu bringen, daf3
das eine durch das andere nur gefordert wird. Der Grund dafiir liegt
zum Teil in ihrer Unkenntnis des rechten Verhiltnisses zwischen den
beiden, zum Teil aber auch in der menschlichen Schwiche, die schuld
ist, daB unser Wille dem Verstande so oft nur in weiter Entfernung
nachfolgt. Aber wenn einer hinter dem zuriickbleibt, was er wirklich
erreichen konnte und sollte, dann schadet es weniger, kulturell riick-
stindig zu sein als sittlich minderwertig.



	Kultur und Sittlichkeit

