Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 19 (1941)

Artikel: Die einzelnen Arten der Theologie in ihrem Verhaltnis zum Gottesbegriff
Autor: Horvath, Alexander M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762745

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762745
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die einzelnen Arten der Theologie
in ihrem Verhédltnis zum Gottesbegriff.

Von Dr. Alexander M. HORW'\TH O.P.

In unserer Untersuchung iiber Theologie und Gottesbegriff * haben
wir bemerkt, daB3 die doctrina sacra in zweifacher Form sich verwirk-
licht : als Theologia perennis, nach subjektiv und objektiv immer
gleichbleibenden Gesichtspunkten, und als Theologia temporalis, als
wissenschaftlich-kiinstlerisch ausgearbeitetes Lehrsystem, das nicht
bloB zeitlich im Werden begriffen ist, sondern auch den zeitlich bedingten
philosophischen Auffassungen unterliegt. Sowohl die formale Mystik
als auch die vorwissenschaftliche Theologie beanspruchen mit gleichem
Rechte den Namen der Theologia perennis. Da aber die Mystik rein
personlichen Wert zu haben pflegt 2, und die Mitteilung an eine mehr
oder weniger groBe Offentlichkeit erst mit der vorwissenschaftlichen
Theologie beginnt, konnen wir letztere im eigentlichen, antonomastischen
Sinne Theologia perennis nennen. Demnach lassen sich die einzelnen
Arten der Theologie nach folgendem Schema stellen :

mystica formalis

perennis T ; >
antescientifica, sensus communis, quasi natu-
ralis : perennis antonomastice
Doctrina . .
sacra : speculativa : synthetica
o . sec. rationes esse)scholastica analvtica
Theologia temporalis stricte participati y
scientifica : syste- positiva
matica

sec. rationes esse per se subsistentis : mystica
scientifica vel artificialis

1 vgl. Divus Thomas 18 (1940) 143 ff.

2 Die formale Mystik wirkt sich gegenstindlich nach dem objektiven Besitz
des begnadeten Menschen und zum Nutzen seines personlichen Heiles aus. Die
Hinordnung zur Mitteilung an andere tritt hier ganz in den Hintergrund, wihrend
dies bei der vorwissenschaftlichen Theologie, weil sie die allgemeine christliche
Uberzeugung vertritt, eine gewisse Notwendigkeit ist. Deshalb wird auch die
Mitteilung der mystischen Erlebnisse zu einem Teilgegenstand der Theologia
perennis im engern Sinne. Die Theologia perennis unterscheidet sich von dem
Sensus communis christianus dadurch, daB der letztere auch fiir die einzelnen,
isolierten Wahrheiten in Betracht kommt, wihrend die erstere ein — wenn auch
vorwissenschaftliches — System, eine gewisse einheitliche Glaubens- und Welt-
erfassung in sich schlieBt.



Die einzelnen Arten der Theologie in ihrem Verhiltnis zum Gottesbegriff 37

Nachdem wir die formale, iibernatiirliche Mystik ihrem Gegenstande
und ihrem Erkenntnisgrunde nach bestimmt haben, kénnen wir auch
die iibrigen Arten der Theologie kurz skizzieren. Die doctrina sacra
als (auf dem Wege der purificatio activa) menschlich gestaltetes Gebilde
verwirklicht sich als Theologia perennis und als streng wissenschaft-
liche Theologie in der Form von Scholastik und Mystik. Die Theologia
perennis unterscheidet sich von der streng wissenschaftlichen Form
durch einen ganz eigenen Erkenntnisgrund. Derselbe ist nicht bloB
eine Abtonung des gottlichen Lichtes im Glauben, sondern auch der
Gaben des Heiligen Geistes durch das Verstandeslicht. In der formalen
Mystik herrschen die Gaben unbegrenzt, der Verstand ist bloB das
Vehikel derselben, betitigt sich als Wahrnehmungssubjekt der gott-
lichen Erleuchtung. Wird zwar die Vorherrschaft der Gaben gewahrt,
tritt aber in Unterordnung unter dieselben auch der Verstand mit
seiner natiirlichen Ausstattung titig auf (man konnte dies purificatio
activo-passiva nennen), so entsteht eine neue Erkenntnisweise, direkt
um die Glaubenswahrheiten, indirekt aber beziiglich der ganzen Welt-
auffassung, welche wir eben Theologia perennis, die ewig gleichbleibende
Stellungnahme des von der Offenbarung erleuchteten menschlichen
Geistes nennen konnen. Die Ewigkeitsbeziehungen sind hier teils nach
den objektiv unverinderlichen Werten (aeternitas negativa), teils nach
den unabdnderlichen psychologischen Gesetzen, die die Gestaltung
einer solchen Erkenntnisweise regeln, zu bestimmen.

Die Moglichkeit der Theologia perennis beruht auf dem psychischen
Gesetze, daB in der Seele kein BewubBtseinsinhalt unfruchtbar bleibt.
Die Seelenvorginge beeinflussen sich gegenseitig, erginzen sich und
werden in einem Mittelwerte ausgeglichen. Handelt es sich um einen
Verstandeswert, so ist es unausbleiblich, daB aus ihm entsprechende
Folgerungen gezogen werden und so das psychische Leben eine eigene
Firbung erhilt. Dies ist ein natiirlicher Vorgang, der sich auch dann
bewahrheitet, wenn die BewuBtseinsinhalte héheren Ursprungs sind,
wie dies beim iibernatiirlichen Glauben der Fall ist. Die wahre, feste
Glaubensiiberzeugung vorausgesetzt, ist es unmaoglich, daB die geoffen-
barten Wahrheiten unfruchtbar bleiben, den Seelenzustand nicht
farben und einen Ausgleich zwischen Natur und Ubernatur nicht her-
zustellen suchen. Ist iiberdies der Glaube ein lebendiger, d. h. ist er
mit der Liebe verbunden, so wird er durch die Gaben des Heiligen
Geistes geschiitzt, von denselben stindig begleitet und erleuchtet.
Damit besitzt die Seele des Gerechten eine neue Kraftquelle, um den



38 Die einzelnen Arten der Theologie in ihrem Verhiltnis zum Gottesbegriff

Glaubenswerten zu ihrem Rechte zu verhelfen, um die volle Ent-
faltung derselben zu ermoglichen. Das Seelenleben duldet aber keine
Spaltung ; und deshalb ist es normalerweise unmdoglich, daB Natur und
Ubernatur in der gleichen Seele ein vollig getrenntes Leben fiihren :
die Schau der Natur im Lichte der Ubernatur und umgekehrt, ist
unausbleiblich. Ein eigenes wissenschaftliches Streben oder eine be-
sondere Ausriistung dafiir spielt hier keine Rolle. Der ganze Vorgang
liuft gleichsam ganz naturgemiB ab, und auch das Resultat ist nicht
eine kiinstliche Gestaltung des Gegenstandes, sondern ein unwillkiirlich
entstehendes Spiegelbild der Ubernatur in der Natur oder umgekehrt.
Deshalb nennen wir diese Erkenntnisweise eine vorwissenschaftliche,
und weil dieselbe einzig nach den spontanen, immer sich gleichbleibenden
Gesetzen der menschlichen Natur vor sich geht, eine naturhafte und
ewige.

Damit sind wir im Besitze der wichtigsten Elemente und unter-
scheidenden Merkmale der Theologia perennis. Ihr objektiver Aus-
gangspunkt ist der Glaube, dessen einzelne Wahrheiten den Geist
befruchten, in ihrer Eigenschaft als Prinzipien leiten, erleuchten und
zum Nachdenken {iber den Wert der Glaubens-Erlebnisse veranlassen.
Eine Synthese der Glaubenswahrheiten diirfte das, wenn auch nicht
zeitlich, so doch der Wichtigkeit nach erste Ergebnis der Verwirk-
lichung der doctrina sacra sein. Der subjektiven Veranlagung ent-
sprechend wird diese Synthese verschieden ausfallen; doch wird das
gliubige Gemiit meistens durch das Apostelwort ergriffen, nach welchem
die erstnotwendige Glaubenswahrheit den fiirsorgenden Gott darstellt,
um welche demnach die gesamte Glaubensiiberzeugung zu gruppieren
ist. In allen Fillen ist das Ergebnis dieser Synthese ein der wissen-
schaftlichen Theologie #hnlicher Subjektbegriff, der aber mehr mit
den Mitteln der Glaubensintuition, als durch eigene Forschung gebildet
wird. Gegenstand der Theologia perennis ist dasjenige, was das gliubige
Gemiit instinkimdfiig oder durch spontane Folgerung aus den Glaubens-
wahrheiten ableitet, wie auch die Konsequenzen, die aus der iibernatiir-
lichen Uberzeugung fiir die natiirliche Erkenntnisordnung gezogen werden.
Dies bewahrheitet sich auch in der umgekehrten Richtung, weil die Auf-
fassung, Deutung und Entwicklung der Glaubenswahrheiten sich auch
nach dem natiirlichen Wissen der Gliubigen richtet. Dadurch unter-
scheidet sich die Theologia perennis von der formalen Mystik dem Gegen-
stande nach. Der natiirliche Wissensbesitz spielt in der letzteren bloB
die Rolle des zu schichtenden, auszugleichenden und zu assimilierenden



Die einzelnen Arten der Theologie in ihrem Verhiltnis zum Gottesbegriff 39

Stoffes ; in der Theologia perennis aber ist er ein objektives Erkenntnis-
mittel, in dessen Licht das Ubernatiirliche geschaut wird, oder was,
mit dem Ubernatiirlichen verbunden und in demselben geschaut, zu
neuen Kenntnissen und Erlebnissen fiihrt. Die Ausbildung einer vor-
wissenschaftlichen, mehr intuitiven Welt- und Lebensanschauung ist
demnach die Aufgabe und der Gegenstand der Theologia peremnis. Da
hierbei die Prinzipien (die Glaubenswahrheiten) fiir jeden Gliubigen
dieselben sind und auch die natiirlichen Erkenntnisse mehr nach den
Angaben der gesunden Vernunft, als nach den Forderungen einer streng
wissenschaftlichen Kritik in Anwendung kommen, so kann man sagen,
daB die Theologia perennis die allgemeine Uberzeugung des in Gott
gelduterten Gemiites darstellt. In dieser Hinsicht ist sie der objektive
Ausdruck des Sensus communis christianus und ein Spiegel der Uber-
lieferung. Man kann die Uberlieferung nach ihrem formellsten Merkmal
verschieden bestimmen ; zu ihrem Vollbegriff gehort aber unter allen
Umstinden als wesentlicher Bestandteil die jeweilige Auffassung tiber
den Sinn der Glaubenswahrheiten und iiber deren Tragweite fiir die
christliche Weltanschauung und Lebensfithrung. Damit ist die Un-
wandelbarkeit der Glaubensauffassung und die einheitliche Entwick-
lung der Offenbarung als Grundsatz ausgesprochen. Nur wenn der
Sensus christianus gegenstindlich so fest steht, daB er in seinen wesent-
lichen Ziigen zu allen Zeiten sich gleich bleibt, und die Christen, wenn
auch nicht ausdriicklich, doch dem prinzipiellen Einschlusse nach in
der Glaubensauffassung iibereinstimmen, kénnen wir von einer Uber-
lieferung, bzw. einem stindigen, ununterbrochenen Leben der Offen-
barung reden. Dies ist aber nur dann méglich, wenn die subjektiven
Erkenntnisprinzipien zu allen Zeiten und in allen Individuen unver-
dndert gleich geblieben sind. Dies ist bei der Theologia perennis der
Fall, wo der Glaube, die Gaben des Heiligen Geistes und die vulgire,
natiirliche Synthese bzw. deren Prinzip, das einfache Verstandeslicht,
als subjektive Erkenntnismittel in Betracht kommen. Auf Grund
dieser Tatsachen diirfen wir die Gesamtheit jener, die im Besitze dieser
Ausriistung sind, als Trigerin des Sensus communis christianus und
somit der lebendigen Uberlieferung bezeichnen ; dasjenige, worin sie
auf Grund ihres instinktmidBigen Vorgehens iibereinstimmen, konnen
wir als Gegenstand der Theologia perennis, diese selbst aber als objektiven
Ausdruck der Tradition ansprechen. Dasselbe miissen wir von der
objektiven Ausriistung, vom medium objectivum sagen. Der Glaube
bringt das unerschiitterliche Festhalten an der Offenbarung mit sich.



40  Die einzelnen Arten der Theologie in ihrem Verhiiltnis zum Gottesbegriff

Die Gaben des Heiligen Geistes geben den Sinn und die einfache
gliubige Deutung derselben an die Hand. Auch der vulgire Sinn
der Verstandesprinzipien sowie der natiirlich erkennbaren Wahrheiten
weist keine wesentlichen Unterschiede auf. Aus solchen wesentlich
gleichen Erkenntnismitteln mul eine entsprechend gleiche Folgerungs-
synthese entspringen, so daB wir in der Theologia perennis wirklich
einen Ausdruck der jeweiligen Tradition erblicken miissen. Uberlegen
wir ferner, daB die Uberlieferung ihrem Wesen nach iibernatiirlich
sein muB, so konnen wir nach dem Gesagten kein geeigneteres Subjekt
fiir dieselbe bestimmen, als das in Gott gerechtfertigte gliubige Gemiit ;
— zu dieser gliubigen Haltung gehort selbstverstindlich als wesent-
licher Grundzug die Unterwerfung des Geistes unter die iibernatiir-
liche Lehrautoritit; und wir kénnen fiir diese Uberlieferung keinen
besseren Teilgegenstand angeben, als die Objekte der Theologia perennis.

Miissen wir die Theologia perennis von der formalen Mystik wesent-
lich unterscheiden ? Nach den Prinzipien, welche die spezifische Unter-
scheidung der einzelnen Wissenschaften regeln, diirfte dies kaum zu
vermeiden sein. In beiden spielen allerdings die iibernatiirlichen Er-
kenntnisprinzipien und -Mittel die entscheidende, alles beherrschende
Rolle, aber in verschiedener Form, was geniigt, um die spezifische
Scheidung #dhnlich vorzunehmen, wie dies bei der Scholastik und Mystik
der Fall ist. Die Vorherrschaft der iibernatiirlichen Erkenntnismittel
ist in der formalen Mystik auffallender. Das Licht derselben wird in
der Theologia perennis durch die Natur nicht bloB in der Eigenschaft
eines Durchgangsmittels beeinfluBt, sondern wirklich abgetént und
den Forderungen des menschlichen Wissens, wenn auch nicht in
strenger, so doch in vorwissenschaftlicher Form angepaBt. Der licht-
vollen Erkenntnisweise der formalen Mystik gegeniiber verhilt sich
die der Theologia perennis gleichsam wie eine Art der cognitio vesper-
tina. Dies geniigt, um einen spezifischen Unterschied zwischen beiden
festzustellen. In beiden Arten sind die Proportionen und Forderungen
der Natur nur materiell maBgebend ; in der Theologia perennis jedoch
ist dies anders zu bestimmen, als in der formalen Mystik, wie wir
dies schon o6fters betont haben. Beide Formen stellen eine mehr intui-
tive als folgernde Erkenntnisweise dar ; wiithrend aber in der formalen
Mystik das intuitive Element stirker, fast ausschlieBlich auftritt, kommt
in der Theologia perennis der vorwissenschaftliche Folgerungsvorgang
etwas mehr zur Geltung.

Subjekt der Mwystik ist Goit als Heil, das der Theologia perennis



Die einzelnen Arten der Theologie in ihrem Verhiltnis zum Gottesbegrifi 41

Gott als Fiirsorger. Gegenstand des mystischen Erlebnisses ist das
Christentum als Welt- und Lebensanschauung nach seiner praktischen
Wabhrheit, jener der Theologia perennis hingegen dasselbe nach seiner
ganz anfinglichen und vulgir begriindeten formalen Wahrheit. Die
formale Mystik kénnte demnach als Erkenntnis der Tragweite der
Glaubenswahrheiten nach ihrer Heilsbedeutung fiir das erkennende
Subjekt im Lichte der Gaben des Heiligen Geistes beschrieben werden ;
die Theologia perennis aber hellt dieselben fiir die richtige Auffassung
der niichsten Folgerungen auf, die aus der Offenbarung, sei es fiir das
Glaubensgebiet selbst, sei es fiir die entsprechende Beurteilung der
Natur gezogen werden. Aus diesem Grunde kann man sagen, daB in
der formalen Mystik die Gaben des Verstandes und der Weisheit sich
mehr betétigen, in der Theologia perennis aber die Gabe der Wissenschaft
stirker zum Vorschein kommt. In beiden Formen der doctrina sacra
sind die Ausdrucksmittel nicht den wissenschaftlichen Bediirfnissen,
sondern den Forderungen des konkret denkenden Menschen ent-
sprechend gewidhlt. Deshalb iiberwiegen die der Natur entnommenen
Bilder, Vergleiche, metaphorischen Umschreibungen usw. Hierin ist
eine Fortsetzung jener Einfachheit zu erblicken, die der Heiligen Schrift
eigen ist, und die bewuBte Anlehnung an dieselbe ist bei den Heiligen
Vitern und bei den ilteren Kirchenlehrern unverkennbar festzustellen.
Indem diese die belebende Kraft der Offenbarung auf solche Art dar-
zulegen suchten, haben sie der wissenschaftlichen Theologie, die fiir
ihre wissenschaftliche Formulierung in diesen Angaben das kostbarste
Material findet, einen unschitzbaren Dienst erwiesen. Auf diese Weise
ist der wissenschaftliche Erweis der Uberlieferung am exaktesten
moglich. Auf diesem Gebiete hat in letzterer Zeit M. Scheeben ganz
Vorziigliches geleistet, da er die bilderreichen Angaben, besonders der
griechischen Viter, auf das streng wissenschaftliche Gebiet iibertrug
und so eine solide Synthese auf Grund der Uberlieferung erzielte.
Dre streng wissenschaftliche, systematische Theologie will alles leisten,
was die bisher besprochenen Formen der sacra doctrina bieten. Nur
ist fiir sie das, was innerlich konstituierendes Element dieser ist,
juBerer, letzter Zweck. Auch die formale (im Gegensatz zur profanen)
iibernatiirlich eingestellte Theologie will zum Heile fithren und die
Offenbarung im Menschen zu einer lebendigen Wirklichkeit gestalten.
Was die formale Mystik kraft ihres Seinsbestandes durch die passive
Reinigung bietet, will die wissenschaftliche Theologie auf dem Wege
der wissenschaftlichen Forschung als letzten Zweck erreichen. Und



42  Die einzelnen Arten der Theologie in ihrem Verhiltnis zum Gottesbegriff

wenn die Theologia perennis Natur und Ubernatur in einem harmo-
nischen Ausgleich zu betrachten und darzustellen sucht, so will die
systematische Theologie dasselbe erreichen, aber nicht mit den Mitteln
der vulgiren Auffassung, sondern auf Grund einer streng wissenschaft-
lich aufgebauten Synthese. Das Ziel bleibt demnach auf dem ganzen
Gebiete der doctrina sacra dasselbe ; nur die Erkenntnismittel (obiectum
formale quo) und somit auch die Firbung des zu erkennenden Gegen-
standes (obiectum formale quod) sind verschieden.

Die wissenschaftliche Theologie kann zwei Wege einschlagen. Die
Stellungnahme zu den Prinzipien ist in beiden Fillen die gleiche. Die
formal-gliubige Annahme der Offenbarung in allen ihren einzelnen
Wahrheiten ist die Voraussetzung auf dem ganzen Gebiete der doctrina
sacra. Nur kann die Offenbarung entweder rein vom Standpunkte der
Natur, des esse participatum aus geschaut und erforschend durch-
drungen, oder vom Gesichtspunkte des esse per se subsistens aus
beurteilt werden. Im ersten Falle haben wir die Verwirklichung der
doctrina sacra unter dem Namen der Scholastik, im zweiten jene der
wissenschaftlichen, kiinstlerischen Mystik vor uns.

Fiir die Scholastik sind die Forderungen des esse participatum
maBgebend. Sie will die Wahrheit der Offenbarung keineswegs nach
den Anspriichen dieses Seienden bemessen oder bestimmen ; wohl aber
ist sie bestrebt, den Sinn, die Deutung und die Anpassungsweise der-
selben nach den festen Wesensziigen des esse participatum zu gestalten.
Was die Gabe des Verstandes fiir die Gliubigen instinktmiBig bewirkt,
indem sie eine gewisse Einsicht in die Glaubenswahrheiten verleiht,
will die wissenschaftliche Theologie mit den Mitteln der eigenen
Forschung erreichen. Hierzu beniitzt sie die Gegebenheiten der Philo-
sophie und sucht, die iibernatiirliche Wahrheit durch die Wesensziige
der natiirlichen Erkenntnis dem Verstande niher zu bringen. Da in
den einzelnen philosophischen Systemen die Begriffsbildung ganz erheb-
liche Unterschiede aufweist, entstehen auf dem Gebiete der wissen-
schaftlichen Theologie ebensoviele Systeme, wie verschiedene philo-
sophische Systeme mdglich sind, mit deren Begriffen an die Darstellung
der Offenbarung herangetreten wird. Hieraus erklirt es sich, daB trotz
der prinzipiellen Einheit im Glauben so verschieden gestaltete theolo-
gische Folgerungen mdglich sind und iiber den gleichen Gegenstand
tatsichlich vorgelegt werden. Um nur ein Beispiel zu nennen, bietet
die Christologie einen ganz anderen Anblick, wenn der Begriff des
Menschen im platonischen oder im aristotelischen Sinne gefaBt, oder



Die einzelnen Arten der Theologie in ihrem Verhiltnis zum Gottesbegriff 43

die Subsistenz nach thomistischer oder skotistischer Auffassung bestimmt
wird. Je ndher ein philosophisches System an die philosophia perennis
heranreicht, umsomehr ist es geeignet, dem Verstande zu einer theolo-
gischen Synthese zu dienen. Je mehr endlich die Forderungen des
esse participatum formell als Wertmesser der Offenbarung geltend
gemacht werden, umso weniger ist das Resultat ein theologisches, d. h.
ein objektives Aufleuchten der Ubernatur in der Natur. Das esse
participatum darf nur materiell, also bloB als Anschauungsmittel ver-
wendet werden, um das Ubernatiirliche der menschlichen Auffassungs-
weise nidher zu bringen. Auf diese Weise wird die Natur zu einem
Spiegel, in dem die Wesensziige der Ubernatur menschlich faBbar
erscheinen.

Auf die sinngemidBe Deutung der Offenbarung folgt deren wissen-
schaftlich-systematische Zusammenfassung zunichst nach mehr oder
weniger allgemeinen Gesichtspunkten, dann aber weiterhin nach der
allumfassenden Universalitit des Subjektes. Hierbei spielt wiederum
die philosophische Synthese eine entscheidende Rolle. Jeder trans-
zendentale Begriff (Sein, Wahrheit, Giite usw.) ist an und fiir sich fir
eine allgemeine philosophische Synthese geeignet; nur entsprechen
diese Begriffe nicht in gleicher Weise dem Zwecke derselben. Wahrheit
und Giite sind Beziehungsbegriffe. Aus diesem Grunde diirfte der
absolut transzendentale Begriff des Seienden, als Grundlage der
genannten Beziehungen, fiir eine reale, sich auf alles erstreckende
Synthese besser geeignet erscheinen, als die relativen Begriffe. Uber
den Begriff des Seienden selbst kann man aber auch sehr verschieden
urteilen. Der Primat des Seins, als Exsistenz, und jener des Seins als
Wesenheit kann begrifflich nach Belieben behauptet werden. Auch das
gegenseitige Verhiltnis derselben im esse participatum, als Welt-
anschauungsprinzip, ist nicht bloB in einem Sinne bestimmbar. Die
Folgen der Verwendung der verschiedenen Subjektsbegriffe sind fiir
die theologische Synthese uniibersehbar. Nicht allein inhaltlich werden
hierdurch die Folgerungen differenziert, sondern auch deren Bedeutung
fiir die theologische Weltauffassung gewinnt oder verliert an Wert,
je nach dem Verhiltnis zu dem alles ordnenden Subjekte. Wie in der
Philosophie das Subjekt Wertmesser fiir die einzelnen Thesen und Aus-
sagen ist, so hingt es auch in der Theologie vom Subjekte ab, ob etwas
Wertvolles oder Wertloses, Wiirdiges oder Unwiirdiges von Gott und
von den gottlichen Dingen ausgesagt wird. Deshalb ist auf diese syste-
matische Synthese auf Grund eines philosophisch haltbaren Subjekts-



44  Die einzelnen Arten der Theologie in ihrem Verhiltnis zum Gottesbegriff

begriffes eine ganz besondere und groBe Sorgfalt zu verwenden, damit
die Gott geziemende Wiirde der theologischen Wissenschaft gewahrt
bleibe. Im Gnadenleben verwirklicht die Gabe der Wissenschaft diese
gottwiirdige Auffassung der Offenbarung. Die systematische Theologie
will dasselbe auf dem Wege der eigenen Forschung vollbringen. Je mehr
ihr dies gelingt, umsomehr verdient sie den Namen der doctrina sacra.

DaB die eigentliche Aufgabe der systematischen Theologie in den
beschriebenen Synthesen besteht, diirfte keinem Zweifel unterliegen.
Auch der heilige Charakter dieses Wissenschaftszweiges offenbart sich
auf das deutlichste im Ergebnisse der allgemeinen Synthese. Die
Gestaltung eines allumfassenden Gesichtspunktes ist der Zweck jeder
theologischen Forschung ; damit wird die Einheit derselben auf allen
ihren Teilgebieten gewahrt. In dieser Hinsicht gehort auch die positive
Theologie zur doctrina sacra. Sie ist in stindiger Gefahr, ihren heiligen
Charakter zu verlieren, oder sich von demselben zu entfernen. Ihr
Gegenstand, ihre Arbeitsweise ist mit denen der (profanen) Wissen-
schaften identisch. DaB man die Heilige Schrift, die Viter-Literatur,
die Dogmengeschichte usw. genau so behandeln kann, wie die iibrigen
literarischen Erscheinungen, wurde im Laufe der Zeiten oft und in
verschiedenen Formen bewiesen. Die Folge war immer eine Verwelt-
lichung der Theologie und eine Zerrissenheit, die von der Einheit der
doctrina sacra nichts mehr ahnen lieB. Diese Gefahr wird vermindert,
ja ganz aufgehoben, wenn die positive Forschung so in den Dienst
der spekulativen gestellt wird, daB sie zundchst die geoffenbarten
Wahrheiten mit dem Glauben auffaBt und dann in diesem Lichte das
Material fiir die spekulative Forschung und Synthese ausfindig macht,
schichtet und zusammenstellt. Auf diese Weise stellt sich die positive
Theologie das gleiche Ziel wie die spekulative, und ihre Resultate,
nach den allgemeinen Gesetzen des menschlichen Wissens begriindet,
stehen unter dem Schutze der heiligen Aufgabe und des heiligen Zweckes.
Freilich darf hierbei weder die eine noch die andere Art der Theologie
ihre Anspriiche im ausschlieBenden Sinne geltend machen. Die speku-
lative Abstraktion und die daraus folgende Synthese kann nur am
Material exakt vorgenommen werden, das die positive Forschung
sammelt ; diese aber ist in ihrer Arbeitsweise wiederum von der Leitung
der allgemeinen spekulativen Prinzipien durchaus abhingig.

Den AbschluB der wissenschaftlichen theologischen Synthese
bildet die Erhebung der Gotteserkenntnis zum Weltanschauungsprinzip,
wie wir dies oben beschrieben haben. Was die Gabe der Weisheit im



Die einzelnen Arten der Theologie in ihrem Verhiltnis zum Gottesbegriff 45

gliubigen Gemiite intuitiv bewirkt, sucht die wissenschaftliche Theo-
logie auf dem Wege der eigenen Einsicht zu erreichen. Nachdem auf
Grund der aufsteigenden Synthese festgestellt worden, daB Gott der
Urgrund alles Seienden ist, steht nichts mehr im Wege, den Gottes-
begriff analytisch, als Weltanschauungsprinzip auszuwerten. Der fiir-
sorgende Gott ist fiir die Theologia perennis, Gott als Ansichseiender,
die Seins-Majestit Gottes (esse per se subsistens) fiir die wissenschaft-
liche Theologie jenes allumfassende Prinzip, in dessen Lichte die ein-
zelnen Gegebenheiten beurteilt werden. So fiihrt die systematische
Theologie zum gleichen Ziel wie die Theologia perennis ; sie ist zwar
von ihr nach dem formellen Gesichtspunkte und der rein wissenschaft-
lichen Fiarbung des Gegenstandes (obiectum formale quod) verschieden,
im Grunde genommen bietet sie jedoch nur das in wissenschaftlicher
Fassung, was die andere fiir die vulgire Uberzeugung klarstellt. Des-
halb haben beide das gleiche Materialobjekt, sind aber dem Formal-
objekte nach verschieden. Hieraus ist es zu erkliren, daB3 die ein-
fachen Gliubigen, welche die wissenschaftliche Begriindung nicht
fassen konnen, iiber die Ergebnisse derselben oft mit staunenswerter
Einsicht reden koénnen.

Die wissenschaftliche Mystik sucht in ihrer Auffassung die Forde-
rungen des Ansichseienden zur Geltung zu bringen, und will eine Schau
der Glaubenswahrheiten, wie auch des Weltgeschehens von diesem
Standpunkte aus ermdglichen. Sie ist ein Nachahmen der iibernatiir-
lichen Erlebnismystik durch natiirliche Mittel. Das rein spekulative
Wissen sucht sie durch die scientia experimentalis zu ersetzen. Die
seelische Anlage spielt hierbei eine bedeutsame Rolle; doch ist auch
die eigene Miihe, die purificatio activa des Gemiites nicht erfolglos.
Wird der Gottesbegriff erlebnismidBig erfaBt, so ist hierin auch das
Streben enthalten, méglichst intuitiv, ohne klar abgegrenzte Begriffe
und ohne ein streng wissenschaftliches Vorgehen an alle iibrigen Er-
kenntnisse heranzutreten. Da nun die streng wissenschaftliche All-
gemeinheit in den Hintergrund tritt, sind auch die Ausdrucksmittel
dementsprechend konkret und bildreich gewihlt und gestaltet. Hierin
ist eine Nachahmung der vorwissenschaftlichen Theologie unverkenn-
bar ; nur tritt diese Darstellungsweise als Ergebnis eines kiinstlerischen
Strebens auf, sodaB wir diese Art der Mystik im Gegensatz zur formal-
{ibernatiirlichen eine Kunstmystik nennen konnten. Der Wesenszug
des reinen, formalen Wahren wird durch die Merkmale des Guten und
Schénen neu gestaltet, soda in diesem Lichte die materiell gleichen



46  Die einzelnen Arten der Theologie in ihrem Verhiltnis zum Gottesbegriff

Gegenstinde in einer neuen Firbung erscheinen. Hierdurch erhilt
die Kunstmystik einen eigenen, von den iibrigen Arten der Theologie
verschiedenen Gegenstand. Sowohl die subjektiven als auch die ob-
jektiven Erkenntnismittel sind in ihr anders gestaltet als in den
iibrigen Formen. Die Rolle der Gaben iibernimmt hier das eigene
Erlebnis. Hierdurch unterscheidet sie sich von der formalen Mystik,
in welcher die Herrschaft der Gaben noch ausschlieBlich ist. Das Ver-
standeslicht, das den Glauben in der wissenschaftlichen Theologie
abtént, kommt hier in dieser seiner Rolle sekundir in Betracht ;
denn die eigentliche Abténung geschieht hier durch das Gemiit, durch
den Affekt und durch den Schonheitssinn. Vielleicht nirgends sind die
Erkenntnismittel so schwach und die Abténung des Glaubenslichtes
so gefihrlich als bei dieser Art der Mystik. Es fehlt die unfehlbare
Kontrolle der Gaben und des Verstandes; die Vorherrschaft des
Gefiihles dringt eine erspriefliche Uberwachung des Erkenntnisvor-
ganges und der Erkenntnisse selbst sehr stark zuriick. Deshalb ist
eine solche Mystik Irrtiimern ausgesetzt und gerit leicht auf unheil-
volle Abwege. Da wir das Ansichseiende in sich selbst nicht kennen,
ist es so schwer, eine Theologie oder eine Weltauffassung bloB nach
dessen Forderungen zu gestalten. Dies kann im reinen Lichte der
Gaben geschehen zum Zweck einer praktisch-wahren Auffassung. Man
kann auch nach dem Beispiele des hl. Thomas den Begriff des esse
participatum fiir den des esse per se subsistens verantwortlich machen,
der alle Merkmale des Ansichseienden auf Grund der tatsichlichen
Gegebenheiten bildet. Auf diese Weise haben wir eine festbegriindete
Kontrolle fiir jede theologische Aussage. Dies fehlt bei der Kunst-
mystik, fiir deren Behauptungen weder der Heilige Geist, noch die
natiirliche Erkenntnis eintreten. Nur wenn diese Kunstmystik auf
dem Grunde einer soliden natiirlichen Synthese aufgebaut wird, oder
die kiinstlerische Darstellung der eigenen iibernatiirlichen mystischen
Erlebnisse vertritt, ist sie gefahrlos und eine Verwirklichung der
doctrina sacra.

Aus diesen Bemerkungen ist zu ersehen, in welchem Sinne wir
die subjektiven Erkenntnismittel der Theologie ein « Zwielicht » genannt
haben 1. Das Glaubenslicht darf nie fehlen. Ohne dasselbe wiirde der
eigentliche heilige Charakter der Erkenntnis fehlen. Der Glaube ist
aber ein gottliches Licht, eine der menschlichen Fassungskraft ange-

! Divus Thomas 18 (1940) 153.



Die einzelnen Arten der Theologie in ihrem Verhiltnis zum Gottesbegriff 47

paBte Abténung des lumen divinum. Was die Festigkeit der Zustim-
mung zu den geoffenbarten Wahrheiten betrifft, ist das Glaubenslicht
ganz selbstindig und selbsttitig, sodaB es weder verstirkt, noch ab-
getont werden kann. In unerschiitterlicher Stirke zeigt sich die Kraft
des Glaubens, und dies ist der Ausgangspunkt jeder weitern Uberlegung
auf dem Gebiete der Offenbarung. Auf der Suche nach Einsicht kann
das Glaubenslicht mit andern Lichtquellen in Berithrung kommen,
mit denselben eine gewisse Einheit bilden und so verstirkt oder ab-
getont werden.

Die Gaben des Heiligen Geistes sind ebenfalls ein direkt gottliches
Licht und deshalb in dieser Beziehung mit dem Glauben homogen.
Sie bilden nicht eine Abténung, sondern eine Verstirkung des Glaubens-
lichtes, da sie den Gliubigen in jener Richtung sehend machen, in
welcher der Glaube ihn nur zur Zustimmung befihigt. Somit ist das
subjektive Erkenntnismittel der formalen Mystik die Vollendung der
auf Erden moglichen Erkenntnisweise. Dasselbe ist auch von der Aus-
riistung der Theologia perennis zu sagen. Nur tritt hier eine Abténung
der iibernatiirlichen Erkenntnismittel durch die Anspriiche der vulgar-
wissenschaftlichen Erkenntnisweise zu tage. Der intellectus agens mit
seinem habitus primorum principiorum bildet ein Durchgangsmilieu
fiir das tbernatiirliche Licht, das infolgedessen durch die Natur viel-
fach abgetont wird. Noch mehr ist dies bei der wissenschaftlichen
Theologie der Fall, wo nicht nur der habitus naturalis primorum prin-
cipiorum, sondern auch die erworbenen Gehaben abténend mitwirken,
das Licht des Glaubens und der Gaben gleichsam abblenden. Die
stirkste Abténung findet aber in der Kunstmystik statt, wo nicht
bloB die natiirliche Verstandesausriistung, sondern auch die des Gemiits-
und Gefiihlslebens in dieser Richtung wirken.

Demnach ist auf den einzelnen Gebieten der Theologie das sub-
jektive Erkenntnislicht kein grell gemischtes Licht, in dem Sinne,
daB irgendein Bestandteil iiberwiegend und die anderen Bestandteile
erdriickend auftreten wiirde. In wunderbarer Harmonie vollzieht sich
ein Ausgleich derselben, sodaB man von einer wohlgeordneten Unter-
ordnung, keineswegs aber von einem gegenseitigen Kampfe neben-
geordneter Elemente sprechen kann. Die fiihrende Rolle hat der
Glaube, der durch seine Festigkeit in der Zustimmung die iibrigen
Erkenntniskrifte leitet und auf die Durchdringung des geoffen-
barten Inhaltes hinordnet. Den so vorgelegten und festgehaltenen
Erkenntnisstoff bearbeiten der Verstand und das Gemiit mit den



48  Die einzelnen Arten der Theologie in ihrem Verhéltnis zum Gottesbegriff

iibrigen Fertigkeiten. Sie nehmen das Glaubenslicht auf, lassen es
durch ihre eigenen Krifte flieBen und geben das dem Glauben in
der Form einer Befestigung zuriick, was sie von ihm an fester Zu-
stimmung erhalten haben. Das Verhiltnis der verschiedenen Seelen-
krifte und Lichtquellen ist demnach in der Form eines Ausgleichs
vorzustellen, den die wohlgeordnete Unterordnung und gemeinsame
Mitwirkung um die einheitliche Auffassung und Durchdringung des
gleichen Gegenstandes zustande bringt. So entsteht auf dem Gebiete
der Theologie ein Zwielicht, aber kein grell gemischtes Licht, und bildet
das subjektive Erkenntnismittel der doctrina sacra.

Was wir in bezug auf das subjektive Erkenntnismittel gesagt
haben, kann auch von dem objektiven behauptet werden. Zu dieser
Betrachtungsweise ist nur erforderlich, daB die Seelenfertigkeiten, statt
nach dem subjektiven Lichte und nach einer subjektiven Kraftquelle,
ihrem gegenstindlichen Inhalte (virtualitas) gemiB, also ihrem ob-
jektiven Werte nach, gefaBt und in ihrer Unterordnung nach solchen
Gesichtspunkten bestimmt werden.



	Die einzelnen Arten der Theologie in ihrem Verhältnis zum Gottesbegriff

