
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 19 (1941)

Artikel: Die einzelnen Arten der Theologie in ihrem Verhältnis zum Gottesbegriff

Autor: Horváth, Alexander M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762745

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762745
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die einzelnen Arten der Theologie
in ihrem Verhältnis zum Gottesbegriff.

Von Dr. Alexander M. HORVATH O. P.

In unserer Untersuchung über Theologie und Gottesbegriff1 haben

wir bemerkt, daß die doctrina sacra in zweifacher Form sich verwirklicht

: als Theologia perennis, nach subjektiv und objektiv immer
gleichbleibenden Gesichtspunkten, und als Theologia temporalis, als

wissenschaftlich-künstlerisch ausgearbeitetes Lehrsystem, das nicht
bloß zeitlich im Werden begriffen ist, sondern auch den zeitlich bedingten
philosophischen Auffassungen unterliegt. Sowohl die formale Mystik
als auch die vorwissenschaftliche Theologie beanspruchen mit gleichem
Rechte den Namen der Theologia perennis. Da aber die Mystik rein
persönlichen Wert zu haben pflegt2, und die Mitteilung an eine mehr
oder weniger große Öffentlichkeit erst mit der vorwissenschaftlichen

Theologie beginnt, können wir letztere im eigentlichen, antonomastischen
Sinne Theologia perennis nennen. Demnach lassen sich die einzelnen

Arten der Theologie nach folgendem Schema stellen :

mystica formalis

antescientifica, sensus communis, quasi naturalis

: perennis antonomastice

Ispeculativa

: tsynthetica
scholastica janalytica

positiva
sec. rationes esse per se subsistentis : mystica

Jscientifica vel artificialis

1 Vgl. Divus Thomas 18 (1940) 143 ff.
2 Die formale Mystik wirkt sich gegenständlich nach dem objektiven Besitz

des begnadeten Menschen und zum Nutzen seines persönlichen Heiles aus. Die
Hinordnung zur Mitteilung an andere tritt hier ganz in den Hintergrund, während
dies bei der vorwissenschaftlichen Theologie, weil sie die allgemeine christliche
Überzeugung vertritt, eine gewisse Notwendigkeit ist. Deshalb wird auch die
Mitteilung der mystischen Erlebnisse zu einem Teilgegenstand der Theologia
perennis im engern Sinne. Die Theologia perennis unterscheidet sich von dem
Sensus communis christianus dadurch, daß der letztere auch für die einzelnen,
isolierten Wahrheiten in Betracht kommt, während die erstere ein — wenn auch
vorwissenschaftliches — System, eine gewisse einheitliche Glaubens- und
Welterfassung in sich schließt.

perennis

Doctrina
sacra :

Theologia temporalis stricte
scientifica :

systematica



Die einzelnen Arten der Theologie in ihrem Verhältnis zum Gottesbegriff 37

Nachdem wir die formale, übernatürliche Mystik ihrem Gegenstande
und ihrem Erkenntnisgrunde nach bestimmt haben, können wir auch

die übrigen Arten der Theologie kurz skizzieren. Die doctrina sacra
als (auf dem Wege der purificatio activa) menschlich gestaltetes Gebilde

verwirklicht sich als Theologia perennis und als streng wissenschaftliche

Theologie in der Form von Scholastik und Mystik. Die Theologia
perennis unterscheidet sich von der streng wissenschaftlichen Form
durch einen ganz eigenen Erkenntnisgrund. Derselbe ist nicht bloß
eine Abtönung des göttlichen Lichtes im Glauben, sondern auch der
Gaben des Heiligen Geistes durch das Verstandeslicht. In der formalen

Mystik herrschen die Gaben unbegrenzt, der Verstand ist bloß das

Vehikel derselben, betätigt sich als Wahrnehmungssubjekt der
göttlichen Erleuchtung. Wird zwar die Vorherrschaft der Gaben gewahrt,
tritt aber in Unterordnung unter dieselben auch der Verstand mit
seiner natürlichen Ausstattung tätig auf (man könnte dies purificatio
activo-passiva nennen), so entsteht eine neue Erkenntnisweise, direkt
um die Glaubenswahrheiten, indirekt aber bezüglich der ganzen
Weltauffassung, welche wir eben Theologia perennis, die ewig gleichbleibende
Stellungnahme des von der Offenbarung erleuchteten menschlichen
Geistes nennen können. Die Ewigkeitsbeziehungen sind hier teils nach
den objektiv unveränderlichen Werten (aeternitas negativa), teils nach
den unabänderlichen psychologischen Gesetzen, die die Gestaltung
einer solchen Erkenntnisweise regeln, zu bestimmen.

Die Möglichkeit der Theologia perennis beruht auf dem psychischen
Gesetze, daß in der Seele kein Bewußtseinsinhalt unfruchtbar bleibt.
Die Seelenvorgänge beeinflussen sich gegenseitig, ergänzen sich und
werden in einem Mittelwerte ausgeglichen. Handelt es sich um einen

Verstandeswert, so ist es unausbleiblich, daß aus ihm entsprechende
Folgerungen gezogen werden und so das psychische Leben eine eigene
Färbung erhält. Dies ist ein natürlicher Vorgang, der sich auch dann
bewahrheitet, wenn die Bewußtseinsinhalte höheren Ursprungs sind,
wie dies beim übernatürlichen Glauben der Fall ist. Die wahre, feste

Glaubensüberzeugung vorausgesetzt, ist es unmöglich, daß die geoffenbarten

Wahrheiten unfruchtbar bleiben, den Seelenzustand nicht
färben und einen Ausgleich zwischen Natur und Übernatur nicht
herzustellen suchen. Ist überdies der Glaube ein lebendiger, d. h. ist er
mit der Liebe verbunden, so wird er durch die Gaben des Heiligen
Geistes geschützt, von denselben ständig begleitet und erleuchtet.
Damit besitzt die Seele des Gerechten eine neue Kraftquelle, um den



38 Die einzelnen Arten der Theologie in ihrem Verhältnis zum Gottesbegriff

Glaubenswerten zu ihrem Rechte zu verhelfen, um die volle
Entfaltung derselben zu ermöglichen. Das Seelenleben duldet aber keine

Spaltung ; und deshalb ist es normalerweise unmöglich, daß Natur und
Übernatur in der gleichen Seele ein völlig getrenntes Leben führen :

die Schau der Natur im Lichte der Übernatur und umgekehrt, ist
unausbleiblich. Ein eigenes wissenschaftliches Streben oder eine
besondere Ausrüstung dafür spielt hier keine Rolle. Der ganze Vorgang
läuft gleichsam ganz naturgemäß ab, und auch das Resultat ist nicht
eine künstliche Gestaltung des Gegenstandes, sondern ein unwillkürlich
entstehendes Spiegelbild der Übernatur in der Natur oder umgekehrt.
Deshalb nennen wir diese Erkenntnisweise eine vorwissenschaftliche,
und weil dieselbe einzig nach den spontanen, immer sich gleichbleibenden
Gesetzen der menschlichen Natur vor sich geht, eine naturhafte und
ewige.

Damit sind wir im Besitze der wichtigsten Elemente und
unterscheidenden Merkmale der Theologia perennis. Ihr objektiver
Ausgangspunkt ist der Glaube, dessen einzelne Wahrheiten den Geist

befruchten, in ihrer Eigenschaft als Prinzipien leiten, erleuchten und

zum Nachdenken über den Wert der Glaubens-Erlebnisse veranlassen.

Eine Synthese der Glaubenswahrheiten dürfte das, wenn auch nicht
zeitlich, so doch der Wichtigkeit nach erste Ergebnis der Verwirklichung

der doctrina sacra sein. Der subjektiven Veranlagung
entsprechend wird diese Synthese verschieden ausfallen ; doch wird das

gläubige Gemüt meistens durch das Apostelwort ergriffen, nach welchem
die erstnotwendige Glaubenswahrheit den fürsorgenden Gott darstellt,
um welche demnach die gesamte Glaubensüberzeugung zu gruppieren
ist. In allen Fällen ist das Ergebnis dieser Synthese ein der
wissenschaftlichen Theologie ähnlicher Subjektbegriff, der aber mehr mit
den Mitteln der Glaubensintuition, als durch eigene Forschung gebildet
wird. Gegenstand der Theologia perennis ist dasjenige, was das gläubige
Gemüt instinktmäßig oder durch spontane Folgerung aus den

Glaubenswahrheiten ableitet, wie auch die Konsequenzen, die aus der übernatürlichen

Überzeugung für die natürliche Erkenntnisordnung gezogen werden.

Dies bewahrheitet sich auch in der umgekehrten Richtung, weil die

Auffassung, Deutung und Entwicklung der Glaubenswahrheiten sich auch

nach dem natürlichen Wissen der Gläubigen richtet. Dadurch
unterscheidet sich die Theologia perennis von der formalen Mystik dem Gegenstande

nach. Der natürliche Wissensbesitz spielt in der letzteren bloß

die Rolle des zu schichtenden, auszugleichenden und zu assimilierenden



Die einzelnen Arten der Theologie in ihrem Verhältnis zum Gottesbegriff 39

Stoffes ; in der Theologia perennis aber ist er ein objektives Erkenntnismittel,

in dessen Licht das Übernatürliche geschaut wird, oder was,
mit dem Übernatürlichen verbunden und in demselben geschaut, zu

neuen Kenntnissen und Erlebnissen führt. Die Ausbildung einer

vorwissenschaftlichen, mehr intuitiven Welt- und Lebensanschauung ist
demnach die Aufgabe und der Gegenstand der Theologia perennis. Da
hierbei die Prinzipien (die Glaubenswahrheiten) für jeden Gläubigen
dieselben sind und auch die natürlichen Erkenntnisse mehr nach den

Angaben der gesunden Vernunft, als nach den Forderungen einer streng
wissenschaftlichen Kritik in Anwendung kommen, so kann man sagen,
daß die Theologia perennis die allgemeine Überzeugung des in Gott
geläuterten Gemütes darstellt. In dieser Hinsicht ist sie der objektive
Ausdruck des Sensus communis christianus und ein Spiegel der
Überlieferung. Man kann die Überlieferung nach ihrem formellsten Merkmal
verschieden bestimmen ; zu ihrem Vollbegriff gehört aber unter allen
Umständen als wesentlicher Bestandteil die jeweilige Auffassung über
den Sinn der Glaubenswahrheiten und über deren Tragweite für die
christliche Weltanschauung und Lebensführung. Damit ist die
Unwandelbarkeit der Glaubensauffassung und die einheitliche Entwicklung

der Offenbarung als Grundsatz ausgesprochen. Nur wenn der
Sensus christianus gegenständlich so fest steht, daß er in seinen wesentlichen

Zügen zu allen Zeiten sich gleich bleibt, und die Christen, wenn
auch nicht ausdrücklich, doch dem prinzipiellen Einschlüsse nach in
der Glaubensauffassung übereinstimmen, können wir von einer
Überlieferung, bzw. einem ständigen, ununterbrochenen Leben der
Offenbarung reden. Dies ist aber nur dann möglich, wenn die subjektiven
Erkenntnisprinzipien zu allen Zeiten und in allen Individuen unverändert

gleich geblieben sind. Dies ist bei der Theologia perennis der
Fall, wo der Glaube, die Gaben des Heiligen Geistes und die vulgäre,
natürliche Synthese bzw. deren Prinzip, das einfache Verstandeslicht,
als subjektive Erkenntnismittel in Betracht kommen. Auf Grund
dieser Tatsachen dürfen wir die Gesamtheit jener, die im Besitze dieser

Ausrüstung sind, als Trägerin des Sensus communis christianus und
somit der lebendigen Überlieferung bezeichnen ; dasjenige, worin sie

auf Grund ihres instinktmäßigen Vorgehens übereinstimmen, können
wir als Gegenstand der Theologia perennis, diese selbst aber als objektiven
Ausdruck der Tradition ansprechen. Dasselbe müssen wir von der

objektiven Ausrüstung, vom medium objectivum sagen. Der Glaube

bringt das unerschütterliche Festhalten an der Offenbarung mit sich.



40 Die einzelnen Arten der Theologie in ihrem Verhältnis zum Gottesbegriff

Die Gaben des Heiligen Geistes geben den Sinn und die einfache

gläubige Deutung derselben an die Hand. Auch der vulgäre Sinn
der Verstandesprinzipien sowie der natürlich erkennbaren Wahrheiten
weist keine wesentlichen Unterschiede auf. Aus solchen wesentlich
gleichen Erkenntnismitteln muß eine entsprechend gleiche Folgerungssynthese

entspringen, so daß wir in der Theologia perennis wirklich
einen Ausdruck der jeweiligen Tradition erblicken müssen. Überlegen
wir ferner, daß die Überlieferung ihrem Wesen nach übernatürlich
sein muß, so können wir nach dem Gesagten kein geeigneteres Subjekt
für dieselbe bestimmen, als das in Gott gerechtfertigte gläubige Gemüt ;

— zu dieser gläubigen Haltung gehört selbstverständlich als wesentlicher

Grundzug die Unterwerfung des Geistes unter die übernatürliche

Lehrautorität ; und wir können für diese Überlieferung keinen
besseren Teilgegenstand angeben, als die Objekte der Theologia perennis.

Müssen wir die Theologia perennis von der formalen Mystik wesentlich

unterscheiden Nach den Prinzipien, welche die spezifische
Unterscheidung der einzelnen Wissenschaften regeln, dürfte dies kaum zu
vermeiden sein. In beiden spielen allerdings die übernatürlichen
Erkenntnisprinzipien und -Mittel die entscheidende, alles beherrschende

Rolle, aber in verschiedener Form, was genügt, um die spezifische
Scheidung ähnlich vorzunehmen, wie dies bei der Scholastik und Mystik
der Fall ist. Die Vorherrschaft der übernatürlichen Erkenntnismittel
ist in der formalen Mystik auffallender. Das Licht derselben wird in
der Theologia perennis durch die Natur nicht bloß in der Eigenschaft
eines Durchgangsmittels beeinflußt, sondern wirklich abgetönt und
den Forderungen des menschlichen Wissens, wenn auch nicht in
strenger, so doch in vorwissenschaftlicher Form angepaßt. Der
lichtvollen Erkenntnisweise der formalen Mystik gegenüber verhält sich

die der Theologia perennis gleichsam wie eine Art der cognitio vesper-
tina. Dies genügt, um einen spezifischen Unterschied zwischen beiden
festzustellen. In beiden Arten sind die Proportionen und Forderungen
der Natur nur materiell maßgebend ; in der Theologia perennis jedoch
ist dies anders zu bestimmen, als in der formalen Mystik, wie wir
dies schon öfters betont haben. Beide Formen stellen eine mehr intuitive

als folgernde Erkenntnisweise dar ; während aber in der formalen

Mystik das intuitive Element stärker, fast ausschließlich auftritt, kommt
in der Theologia perennis der vorwissenschaftliche Folgerungsvorgang
etwas mehr zur Geltung.

Subjekt der Mystik ist Gott als Heil, das der Theologia perennis



Die einzelnen Arten der Theologie in ihrem Verhältnis zum Gottesbegriff 41

Gott als Fürsorger. Gegenstand des mystischen Erlebnisses ist das

Christentum als Welt- und Lebensanschauung nach seiner praktischen
Wahrheit, jener der Theologia perennis hingegen dasselbe nach seiner

ganz anfänglichen und vulgär begründeten formalen Wahrheit. Die
formale Mystik könnte demnach als Erkenntnis der Tragweite der
Glaubenswahrheiten nach ihrer Heilsbedeutung für das erkennende

Subjekt im Lichte der Gaben des Heiligen Geistes beschrieben werden ;

die Theologia perennis aber hellt dieselben für die richtige Auffassung
der nächsten Folgerungen auf, die aus der Offenbarung, sei es für das

Glaubensgebiet selbst, sei es für die entsprechende Beurteilung der

Natur gezogen werden. Aus diesem Grunde kann man sagen, daß in
der formalen Mystik die Gaben des Verstandes und der Weisheit sich
mehr betätigen, in der Theologia perennis aber die Gabe der Wissenschaft
stärker zum Vorschein kommt. In beiden Formen der doctrina sacra
sind die Ausdrucksmittel nicht den wissenschaftlichen Bedürfnissen,
sondern den Forderungen des konkret denkenden Menschen

entsprechend gewählt. Deshalb überwiegen die der Natur entnommenen
Bilder, Vergleiche, metaphorischen Umschreibungen usw. Hierin ist
eine Fortsetzung jener Einfachheit zu erblicken, die der Heiligen Schrift
eigen ist, und die bewußte Anlehnung an dieselbe ist bei den Heiligen
Vätern und bei den älteren Kirchenlehrern unverkennbar festzustellen.
Indem diese die belebende Kraft der Offenbarung auf solche Art
darzulegen suchten, haben sie der wissenschaftlichen Theologie, die für
ihre wissenschaftliche Formulierung in diesen Angaben das kostbarste
Material findet, einen unschätzbaren Dienst erwiesen. Auf diese Weise

ist der wissenschaftliche Erweis der Überlieferung am exaktesten

möglich. Auf diesem Gebiete hat in letzterer Zeit M. Scheeben ganz
Vorzügliches geleistet, da er die bilderreichen Angaben, besonders der
griechischen Väter, auf das streng wissenschaftliche Gebiet übertrug
und so eine solide Synthese auf Grund der Überlieferung erzielte.

Die streng wissenschaftliche, systematische Theologie will alles leisten,
was die bisher besprochenen Formen der sacra doctrina bieten. Nur
ist für sie das, was innerlich konstituierendes Element dieser ist,
äußerer, letzter Zweck. Auch die formale (im Gegensatz zur profanen)
übernatürlich eingestellte Theologie will zum Heile führen und die

Offenbarung im Menschen zu einer lebendigen Wirklichkeit gestalten.
Was die formale Mystik kraft ihres Seinsbestandes durch die passive

Reinigung bietet, will die wissenschaftliche Theologie auf dem Wege
der wissenschaftlichen Forschung als letzten Zweck erreichen. Und



42 Die einzelnen Arten der Theologie in ihrem Verhältnis zum Gottesbegriff

wenn die Theologia perennis Natur und Übernatur in einem
harmonischen Ausgleich zu betrachten und darzustellen sucht, so will die

systematische Theologie dasselbe erreichen, aber nicht mit den Mitteln
der vulgären Auffassung, sondern auf Grund einer streng wissenschaftlich

aufgebauten Synthese. Das Ziel bleibt demnach auf dem ganzen
Gebiete der doctrina sacra dasselbe ; nur die Erkenntnismittel (obiectum
formale quo) und somit auch die Färbung des zu erkennenden
Gegenstandes (obiectum formale quod) sind verschieden.

Die wissenschaftliche Theologie kann zwei Wege einschlagen. Die

Stellungnahme zu den Prinzipien ist in beiden Fällen die gleiche. Die

formal-gläubige Annahme der Offenbarung in allen ihren einzelnen

Wahrheiten ist die Voraussetzung auf dem ganzen Gebiete der doctrina
sacra. Nur kann die Offenbarung entweder rein vom Standpunkte der

Natur, des esse participatum aus geschaut und erforschend
durchdrungen, oder vom Gesichtspunkte des esse per se subsistens aus
beurteilt werden. Im ersten Falle haben wir die Verwirklichung der
doctrina sacra unter dem Namen der Scholastik, im zweiten jene der

wissenschaftlichen, künstlerischen Mystik vor uns.
Für die Scholastik sind die Forderungen des esse participatum

maßgebend. Sie will die Wahrheit der Offenbarung keineswegs nach

den Ansprüchen dieses Seienden bemessen oder bestimmen ; wohl aber
ist sie bestrebt, den Sinn, die Deutung und die Anpassungsweise
derselben nach den festen Wesenszügen des esse participatum zu gestalten.
Was die Gabe des Verstandes für die Gläubigen instinktmäßig bewirkt,
indem sie eine gewisse Einsicht in die Glaubenswahrheiten verleiht,
will die wissenschaftliche Theologie mit den Mitteln der eigenen

Forschung erreichen. Hierzu benützt sie die Gegebenheiten der
Philosophie und sucht, die übernatürliche Wahrheit durch die Wesenszüge

der natürlichen Erkenntnis dem Verstände näher zu bringen. Da in
den einzelnen philosophischen Systemen die Begriffsbildung ganz erhebliche

Unterschiede aufweist, entstehen auf dem Gebiete der
wissenschaftlichen Theologie ebensoviele Systeme, wie verschiedene

philosophische Systeme möglich sind, mit deren Begriffen an die Darstellung
der Offenbarung herangetreten wird. Hieraus erklärt es sich, daß trotz
der prinzipiellen Einheit im Glauben so verschieden gestaltete theologische

Folgerungen möglich sind und über den gleichen Gegenstand
tatsächlich vorgelegt werden. Um nur ein Beispiel zu nennen, bietet
die Christologie einen ganz anderen Anblick, wenn der Begriff des

Menschen im platonischen oder im aristotelischen Sinne gefaßt, oder



Die einzelnen Arten der Theologie in ihrem Verhältnis zum Gottesbegriff 43

die Subsistenz nach thomistischer oder skotistischer Auffassung bestimmt
wird. Je näher ein philosophisches System an die philosophia perennis
heranreicht, umsomehr ist es geeignet, dem Verstände zu einer
theologischen Synthese zu dienen. Je mehr endlich die Forderungen des

esse participatum formell als Wertmesser der Offenbarung geltend
gemacht werden, umso weniger ist das Resultat ein theologisches, d. h.

ein objektives Aufleuchten der Übernatur in der Natur. Das esse

participatum darf nur materiell, also bloß als Anschauungsmittel
verwendet werden, um das Übernatürliche der menschlichen Auffassungsweise

näher zu bringen. Auf diese Weise wird die Natur zu einem

Spiegel, in dem die Wesenszüge der Übernatur menschlich faßbar
erscheinen.

Auf die sinngemäße Deutung der Offenbarung folgt deren

wissenschaftlich-systematische Zusammenfassung zunächst nach mehr oder

weniger allgemeinen Gesichtspunkten, dann aber weiterhin nach der
allumfassenden Universalität des Subjektes. Hierbei spielt wiederum
die philosophische Synthese eine entscheidende Rolle. Jeder
transzendentale Begriff (Sein, Wahrheit, Güte usw.) ist an und für sich für
eine allgemeine philosophische Synthese geeignet ; nur entsprechen
diese Begriffe nicht in gleicher Weise dem Zwecke derselben. Wahrheit
und Güte sind Beziehungsbegriffe. Aus diesem Grunde dürfte der
absolut transzendentale Begriff des Seienden, als Grundlage der

genannten Beziehungen, für eine reale, sich auf alles erstreckende

Synthese besser geeignet erscheinen, als die relativen Begriffe. Über
den Begriff des Seienden selbst kann man aber auch sehr verschieden
urteilen. Der Primat des Seins, als Exsistenz, und jener des Seins als

Wesenheit kann begrifflich nach Belieben behauptet werden. Auch das

gegenseitige Verhältnis derselben im esse participatum, als

Weltanschauungsprinzip, ist nicht bloß in einem Sinne bestimmbar. Die
Folgen der Verwendung der verschiedenen Subjektsbegriffe sind für
die theologische Synthese unübersehbar. Nicht allein inhaltlich werden
hierdurch die Folgerungen differenziert, sondern auch deren Bedeutung
für die theologische Weltauffassung gewinnt oder verliert an Wert,
je nach dem Verhältnis zu dem alles ordnenden Subjekte. Wie in der

Philosophie das Subjekt Wertmesser für die einzelnen Thesen und

Aussagen ist, so hängt es auch in der Theologie vom Subjekte ab, ob etwas
Wertvolles oder Wertloses, Würdiges oder Unwürdiges von Gott und

von den göttlichen Dingen ausgesagt wird. Deshalb ist auf diese

systematische Synthese auf Grund eines philosophisch haltbaren Subjekts-



44 Die einzelnen Arten der Theologie in ihrem Verhältnis zum Gottesbegriff

begriffes eine ganz besondere und große Sorgfalt zu verwenden, damit
die Gott geziemende Würde der theologischen Wissenschaft gewahrt
bleibe. Im Gnadenleben verwirklicht die Gabe der Wissenschaft diese

gottwürdige Auffassung der Offenbarung. Die systematische Theologie
will dasselbe auf dem Wege der eigenen Forschung vollbringen. Je mehr
ihr dies gelingt, umsomehr verdient sie den Namen der doctrina sacra.

Daß die eigentliche Aufgabe der systematischen Theologie in den
beschriebenen Synthesen besteht, dürfte keinem Zweifel unterliegen.
Auch der heilige Charakter dieses Wissenschaftszweiges offenbart sich

auf das deutlichste im Ergebnisse der allgemeinen Synthese. Die

Gestaltung eines allumfassenden Gesichtspunktes ist der Zweck jeder
theologischen Forschung ; damit wird die Einheit derselben auf allen
ihren Teilgebieten gewahrt. In dieser Hinsicht gehört auch die positive
Theologie zur doctrina sacra. Sie ist in ständiger Gefahr, ihren heiligen
Charakter zu verlieren, oder sich von demselben zu entfernen. Ihr
Gegenstand, ihre Arbeitsweise ist mit denen der (profanen)
Wissenschaften identisch. Daß man die Heilige Schrift, die Väter-Literatur,
die Dogmengeschichte usw. genau so behandeln kann, wie die übrigen
literarischen Erscheinungen, wurde im Laufe der Zeiten oft und in
verschiedenen Formen bewiesen. Die Folge war immer eine Verweltlichung

der Theologie und eine Zerrissenheit, die von der Einheit der
doctrina sacra nichts mehr ahnen ließ. Diese Gefahr wird vermindert,
ja ganz aufgehoben, wenn die positive Forschung so in den Dienst
der spekulativen gestellt wird, daß sie zunächst die geoffenbarten
Wahrheiten mit dem Glauben auffaßt und dann in diesem Lichte das

Material für die spekulative Forschung und Synthese ausfindig macht,
schichtet und zusammenstellt. Auf diese Weise stellt sich die positive
Theologie das gleiche Ziel wie die spekulative, und ihre Resultate,
nach den allgemeinen Gesetzen des menschlichen Wissens begründet,
stehen unter dem Schutze der heiligen Aufgabe und des heiligen Zweckes.

Freilich darf hierbei weder die eine noch die andere Art der Theologie
ihre Ansprüche im ausschließenden Sinne geltend machen. Die spekulative

Abstraktion und die daraus folgende Synthese kann nur am
Material exakt vorgenommen werden, das die positive Forschung
sammelt ; diese aber ist in ihrer Arbeitsweise wiederum von der Leitung
der allgemeinen spekulativen Prinzipien durchaus abhängig.

Den Abschluß der wissenschaftlichen theologischen Synthese
bildet die Erhebung der Gotteserkenntnis zum Weltanschauungsprinzip,
wie wir dies oben beschrieben haben. Was die Gabe der Weisheit im



Die einzelnen Arten der Theologie in ihrem Verhältnis zum Gottesbegriff 45

gläubigen Gemüte intuitiv bewirkt, sucht die wissenschaftliche Theologie

auf dem Wege der eigenen Einsicht zu erreichen. Nachdem auf
Grund der aufsteigenden Synthese festgestellt worden, daß Gott der

Urgrund alles Seienden ist, steht nichts mehr im Wege, den Gottesbegriff

analytisch, als Weltanschauungsprinzip auszuwerten. Der
fürsorgende Gott ist für die Theologia perennis, Gott als Ansichseiender,
die Seins-Majestät Gottes (esse per se subsistens) für die wissenschaftliche

Theologie jenes allumfassende Prinzip, in dessen Lichte die
einzelnen Gegebenheiten beurteilt werden. So führt die systematische
Theologie zum gleichen Ziel wie die Theologia perennis ; sie ist zwar
von ihr nach dem formellen Gesichtspunkte und der rein wissenschaftlichen

Färbung des Gegenstandes (obiectum formale quod) verschieden,
im Grunde genommen bietet sie jedoch nur das in wissenschaftlicher
Fassung, was die andere für die vulgäre Überzeugung klarstellt. Deshalb

haben beide das gleiche Materialobjekt, sind aber dem Formalobjekte

nach verschieden. Hieraus ist es zu erklären, daß die
einfachen Gläubigen, welche die wissenschaftliche Begründung nicht
fassen können, über die Ergebnisse derselben oft mit staunenswerter
Einsicht reden können.

Die wissenschaftliche Mystik sucht in ihrer Auffassung die

Forderungen des Ansichseienden zur Geltung zu bringen, und will eine Schau

der Glaubenswahrheiten, wie auch des Weltgeschehens von diesem

Standpunkte aus ermöglichen. Sie ist ein Nachahmen der übernatürlichen

Erlebnismystik durch natürliche Mittel. Das rein spekulative
Wissen sucht sie durch die scientia experimentalis zu ersetzen. Die
seelische Anlage spielt hierbei eine bedeutsame Rolle ; doch ist auch
die eigene Mühe, die purificatio activa des Gemütes nicht erfolglos.
Wird der Gottesbegriff erlebnismäßig erfaßt, so ist hierin auch das

Streben enthalten, möglichst intuitiv, ohne klar abgegrenzte Begriffe
und ohne ein streng wissenschaftliches Vorgehen an alle übrigen
Erkenntnisse heranzutreten. Da nun die streng wissenschaftliche
Allgemeinheit in den Hintergrund tritt, sind auch die Ausdrucksmittel
dementsprechend konkret und bildreich gewählt und gestaltet. Hierin
ist eine Nachahmung der vorwissenschaftlichen Theologie unverkennbar

; nur tritt diese Darstellungsweise als Ergebnis eines künstlerischen
Strebens auf, sodaß wir diese Art der Mystik im Gegensatz zur
formalübernatürlichen eine Kunstmystik nennen könnten. Der Wesenszug
des reinen, formalen Wahren wird durch die Merkmale des Guten und
Schönen neu gestaltet, sodaß in diesem Lichte die materiell gleichen



46 Die einzelnen Arten der Theologie in ihrem Verhältnis zum Gottesbegriff

Gegenstände in einer neuen Färbung erscheinen. Hierdurch erhält
die Kunstmystik einen eigenen, von den übrigen Arten der Theologie
verschiedenen Gegenstand. Sowohl die subjektiven als auch die

objektiven Erkenntnismittel sind in ihr anders gestaltet als in den

übrigen Formen. Die Rolle der Gaben übernimmt hier das eigene
Erlebnis. Hierdurch unterscheidet sie sich von der formalen Mystik,
in welcher die Herrschaft der Gaben noch ausschließlich ist. Das

Verstandeslicht, das den Glauben in der wissenschaftlichen Theologie
abtönt, kommt hier in dieser seiner Rolle sekundär in Betracht ;

denn die eigentliche Abtönung geschieht hier durch das Gemüt, durch
den Affekt und durch den Schönheitssinn. Vielleicht nirgends sind die

Erkenntnismittel so schwach und die Abtönung des Glaubenslichtes

so gefährlich als bei dieser Art der Mystik. Es fehlt die unfehlbare
Kontrolle der Gaben und des Verstandes ; die Vorherrschaft des

Gefühles drängt eine ersprießliche Überwachung des Erkenntnisvorganges

und der Erkenntnisse selbst sehr stark zurück. Deshalb ist
eine solche Mystik Irrtümern ausgesetzt und gerät leicht auf unheilvolle

Abwege. Da wir das Ansichseiende in sich selbst nicht kennen,
ist es so schwer, eine Theologie oder eine Weltauffassung bloß nach
dessen Forderungen zu gestalten. Dies kann im reinen Lichte der
Gaben geschehen zum Zweck einer praktisch-wahren Auffassung. Man
kann auch nach dem Beispiele des hl. Thomas den Begriff des esse

participatum für den des esse per se subsistens verantwortlich machen,
der alle Merkmale des Ansichseienden auf Grund der tatsächlichen
Gegebenheiten bildet. Auf diese Weise haben wir eine festbegründete
Kontrolle für jede theologische Aussage. Dies fehlt bei der
Kunstmystik, für deren Behauptungen weder der Heilige Geist, noch die

natürliche Erkenntnis eintreten. Nur wenn diese Kunstmystik auf
dem Grunde einer soliden natürlichen Synthese aufgebaut wird, oder
die künstlerische Darstellung der eigenen übernatürlichen mystischen
Erlebnisse vertritt, ist sie gefahrlos und eine Verwirklichung der
doctrina sacra.

Aus diesen Bemerkungen ist zu ersehen, in welchem Sinne wir
die subjektiven Erkenntnismittel der Theologie ein « Zwielicht » genannt
haben 1. Das Glaubenslicht darf nie fehlen. Ohne dasselbe würde der

eigentliche heilige Charakter der Erkenntnis fehlen. Der Glaube ist
aber ein göttliches Licht, eine der menschlichen Fassungskraft ange-

1 Divus Thomas 18 (1940) 153.



Die einzelnen Arten der Theologie in ihrem Verhältnis zum Gottesbegriff 47

paßte Abtönung des lumen divinum. Was die Festigkeit der Zustimmung

zu den geoffenbarten Wahrheiten betrifft, ist das Glaubenslicht

ganz selbständig und selbsttätig, sodaß es weder verstärkt, noch

abgetönt werden kann. In unerschütterlicher Stärke zeigt sich die Kraft
des Glaubens, und dies ist der Ausgangspunkt jeder weitern Überlegung
auf dem Gebiete der Offenbarung. Auf der Suche nach Einsicht kann
das Glaubenslicht mit andern Lichtquellen in Berührung kommen,
mit denselben eine gewisse Einheit bilden und so verstärkt oder

abgetönt werden.
Die Gaben des Heiligen Geistes sind ebenfalls ein direkt göttliches

Licht und deshalb in dieser Beziehung mit dem Glauben homogen.
Sie bilden nicht eine Abtönung, sondern eine Verstärkung des Glaubenslichtes,

da sie den Gläubigen in jener Richtung sehend machen, in
welcher der Glaube ihn nur zur Zustimmung befähigt. Somit ist das

subjektive Erkenntnismittel der formalen Mystik die Vollendung der
auf Erden möglichen Erkenntnisweise. Dasselbe ist auch von der
Ausrüstung der Theologia perennis zu sagen. Nur tritt hier eine Abtönung
der übernatürlichen Erkenntnismittel durch die Ansprüche der vulgär-
wissenschaftlichen Erkenntnisweise zu tage. Der intellectus agens mit
seinem habitus primorum principiorum bildet ein Durchgangsmilieu
für das übernatürliche Licht, das infolgedessen durch die Natur vielfach

abgetönt wird. Noch mehr ist dies bei der wissenschaftlichen

Theologie der Fall, wo nicht nur der habitus naturalis primorum
principiorum, sondern auch die erworbenen Gehaben abtönend mitwirken,
das Licht des Glaubens und der Gaben gleichsam abblenden. Die
stärkste Abtönung findet aber in der Kunstmystik statt, wo nicht
bloß die natürliche Verstandesausrüstung, sondern auch die des Gemüts-
und Gefühlslebens in dieser Richtung wirken.

Demnach ist auf den einzelnen Gebieten der Theologie das
subjektive Erkenntnislicht kein grell gemischtes Licht, in dem Sinne,
daß irgendein Bestandteil überwiegend und die anderen Bestandteile
erdrückend auftreten würde. In wunderbarer Harmonie vollzieht sich

ein Ausgleich derselben, sodaß man von einer wohlgeordneten
Unterordnung, keineswegs aber von einem gegenseitigen Kampfe
nebengeordneter Elemente sprechen kann. Die führende Rolle hat der

Glaube, der durch seine Festigkeit in der Zustimmung die übrigen
Erkenntniskräfte leitet und auf die Durchdringung des geoffenbarten

Inhaltes hinordnet. Den so vorgelegten und festgehaltenen
Erkenntnisstoff bearbeiten der Verstand und das Gemüt mit den



48 Die einzelnen Arten der Theologie in ihrem Verhältnis zum Gottesbegriff

übrigen Fertigkeiten. Sie nehmen das Glaubenslicht auf, lassen es

durch ihre eigenen Kräfte fließen und geben das dem Glauben in
der Form einer Befestigung zurück, was sie von ihm an fester
Zustimmung erhalten haben. Das Verhältnis der verschiedenen Seelenkräfte

und Lichtquellen ist demnach in der Form eines Ausgleichs
vorzustellen, den die wohlgeordnete Unterordnung und gemeinsame

Mitwirkung um die einheitliche Auffassung und Durchdringung des

gleichen Gegenstandes zustande bringt. So entsteht auf dem Gebiete
der Theologie ein Zwielicht, aber kein grell gemischtes Licht, und bildet
das subjektive Erkenntnismittel der doctrina sacra.

Was wir in bezug auf das subjektive Erkenntnismittel gesagt
haben, kann auch von dem objektiven behauptet werden. Zu dieser

Betrachtungsweise ist nur erforderlich, daß die Seelenfertigkeiten, statt
nach dem subjektiven Lichte und nach einer subjektiven Kraftquelle,
ihrem gegenständlichen Inhalte (virtualitas) gemäß, also ihrem
objektiven Werte nach, gefaßt und in ihrer Unterordnung nach solchen

Gesichtspunkten bestimmt werden.


	Die einzelnen Arten der Theologie in ihrem Verhältnis zum Gottesbegriff

