Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 19 (1941)

Artikel: Zur Lehre von der Gottebenbildlichkeit des Menschen in der neueren
protestantischen Theologie und bei Thomas von Aquin

Autor: Hoffmann, Adolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762744

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762744
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur Lehre von der Gottebenbildlichkeit des
Menschen in der neueren protestantischen
Theologie und bei Thomas von Aquin.

Von Dr. Adolf HOFFMANN O. P.

Die Bedeutung, welche neuerdings protestantischerseits der Lehre
von der Gottebenbildlichkeit des Menschen beigemessen wird, hat
Emil Brunner einmal mit dem Worte gekennzeichnet: «Die Lehre
von der Imago Dei bestimmt das Schicksal jeder Theologie » 1. Und
an anderer Stelle : « Die Geschichte dieses Begriffes ist die Geschichte
des abendlindischen Menschenverstindnisses, an der die beiden
geistigen GroBmichte der letzten zwei Jahrtausende, die griechische
Philosophie und der christliche Glaube sozusagen zu gleichen Teilen
beteiligt sind. Es ging hier — und es geht heute noch — um die Frage
nach dem Verhiltnis von Christentum und Humanitit und Huma-
nismus » 2. « Im Verstindnis des ‘Geschaffen nach dem Bilde Gottes’
entschied sich von Anfang an und entscheidet sich heute noch die
Verhiltnisbestimmung von Vernunft und Offenbarung, Kirche und
Kultur, Glaube und Humanitit » 3.

Man kann nicht sagen, daB diese Bedeutung der Imagolehre in
der heutigen katholischen Theologie mit solcher Klarheit erkannt,
mit solcher Eindringlichkeit betont, mit solcher Prizision formuliert
wurde wie eben in der neueren protestantischen Theologie. Allerdings
war die Situation innerhalb der katholischen Theologie nicht eine
derartige, daB man, um in ihrem eigenen Bereiche grundsitzliche
These.n Zu verteidigen, auf die Imagolehre hitte zuriickgreifen miissen,
wie dies innerhalb der protestantischen Theologie der Fall war. Aber
gerade die innere protestantische Kontroverse hat es offenbar gemacht,
daB in der Lehre von der Gottebenbildlichkeit des Menschen ein
Gedankengut bereit liegt, das geeignet ist, iiber den Unterschied der

! E. Brunner, Zwischen den Zeiten (1929), 264.
* E. Brunner, Der Mensch im Widerspruch (1937), 82.
3a a O. 83



4 Zur Lehre von der Gottebenbildlichkeit des Menschen

Konfessionen hinaus die christliche Auffassung vor allem vom Menschen
im rechten Lichte der Offenbarung erscheinen zu lassen; es wurde
dabei sichtbar, daB der Lehre von der Gottebenbildlichkeit ein wichtiger
Ort im christlichen Lehrganzen zuzuweisen ist. Scheint es doch, als
sollte sich Augustins Wort ! iiber die providentielle Bedeutung der
Hiresien beziiglich der christlichen Lehre vom Menschen von neuem
bewahrheiten und als sei der Lehre vom Menschen als dem Bilde Gottes
eine richtunggebende Aufgabe zuzuweisen.

Die Hiresie aber, zu welcher der Christ sich in Gegensatz weil
und welche die Vorsehung AnlaB zu tieferer Besinnung iiber das Wesen
des Menschen werden lieB, ist die Irrlehre von dem irgendwie aus seiner
Gottbeziehung losgelosten, dem sich selbst geniigenden Menschen,
die Irrlehre, welche glaubt, die Frage des Menschen, die Frage, die
der Mensch sich selbst ist 2, vom Menschen her endgiiltig losen zu
konnen, die Irrlehre, welche die Selbstvergottung des Menschen vor-
nimmt und Gott, den Schépfer, ginzlich aus dem Spiele 1dBt, wenn sie
nach dem Wesen und dem Sinn des Menschen fragt.

Freilich ist es nicht so, als sei diese Hiresie erst eine Erfindung
des letzten Dezenniums. Aber bei dieser Hiresie stoBen wir auf das
unheimliche Phéinomen, an dem am unverhiilltesten sich offenbart,
was fiir viele Augen zunichst noch verhiillt in den letzten 200 Jahren
am christlichen Volke geschehen ist. Wieder zeigt sich, daB dieses
Phinomen nicht nur politischen, sondern wahrhaft metaphysischen
Charakters ist und mit keiner politischen Ideologie zu identifizieren.
Es ist der Bolschewismus, der bewuBt und gewollt praktisch durchzu-
fiihren unternimmt, was vergangene Geschlechter zum Teil ebenso
bewuBt, aber nur theoretisch nachzudenken unternommen haben :
das Leben und die Geschichte der Menschheit zu meistern mit einer
vom Menschen gefundenen Antwort auf die Frage des Menschseins.
Wie diese Antwort dann gegeben wird, ist dabei von nebensichlicher
Bedeutung. Damit vollzieht sich vor unsern Augen eine Zerstérung
des Menschseins, die von furchtbarer Neuheit in der Geschichte ist 2.
Gerade die Furchtbarkeit dieser Gefahr einer Zerstérung des Mensch-
seins ist es, die den Gedanken der Imago Dei, der Gottebenbildlichkeit,

1 Er sagt, anliBlich der Hiresie wiirden viele katholische Wahrheiten
« sorgfaltiger durchforscht, klarer erkannt und eindringlicher gepredigt » (Gottes-
staat 16, 2, 1).

2 Schumann, Vom Geheimnis der Schépfung (1937), 44.

2a a O 45



in der neueren protestantischen Theologie und bei Thomas von Aquin 5

des Gottbezogenseins des Menschen fiir die Gegenwart als unaufgeb-
liches Moment nicht nur der Theologie, sondern auch der Verkiindigung
erscheinen liBt 1.

Es ist nun psychologisch verstindlich, wenn der Christ gegeniiber
solcher zerstorerischen Verabsolutierung des Menschen die Wortoffen-
barung befragt, um von dort her Auskunft auf die Frage nach dem
Menschsein zu erhalten. Und es ist ein Gesetz menschlicher Beschrinkt-
heit, daB man im Ringen um das Verstindnis des Gotteswortes in der
Hitze des Kampfes nicht die Wahrheitsmitte traf, sondern eine angeblich
biblische Lehre im umgekehrten radikalen Sinne vortrug. Aus der
christlichen Furcht vor der Verselbstindigung des Menschen Gott
gegeniiber, im Interesse der Abwehr jeglichen Pelagianismus und
Synergismus innerhalb der christlichen Theologie und im Bemiihen
um die Sicherung der Allwirksamkeit des Wortes von Christus, und
schlieBlich um der biblischen Aussage von der Verderbnis des Menschen
willen, hat Karl Barth jegliche Ebenbildlichkeit Gottes im siindigen,
gottfernen Menschen geleugnet, jeden Ankniipfungspunkt in der
vorchristlichen und auBerchristlichen Menschheit aufgehoben 2. Das
Ebenbild Gottes ist also nach Barth nicht nur befleckt, verzerrt, ver-
dunkelt, sondern es ist radikal ausgeloscht, sodaB der siindige, von
Gott geloste Mensch in keinem Sinne mehr Ebenbild Gottes genannt
werden kann 3. Das dem siindigen Menschen Verbliebene, die Huma-
nitas, ist aus ihrer Gottbezogenheit ginzlich herausgelost, ist theolo-
gisch irrevelant, ist zur Bagatelle geworden.

Hier wird vergessen, daBl auch der gefallene Mensch noch immer
vor Gott ist, daB auch im Siinder das theologische, auf Gott bezogene
Wesen des Menschen sich manifestiert. Der Vergottung des Menschen
wird hier eine ebenso falsche Entmenschlichung des Menschen ent-
gegengestellt. In dieser Auffassung erscheint die Welt mit ihren kate-
gorialen Forderungen von Raum und Zeit als der bloBe Gegensatz
zu Gott. Die Konzentration aller religiosen GewiBheit auf das Recht-
fertigungserlebnis droht da und dort zu einer Isolierung des Erlebnisses
gesteigert zu werden. Die Lehren vom Urstand und Fall lsen sich
in unbestimmte ung fragliche Theologoumena auf 4. Die Schépfungs-
offenbarung wird durch die Wortoffenbarung ginzlich zuriickgedringt.

1 Schumann, a. a. Q. 44,

* Wendland ZKTh. (1936), 74.

3 a.a. 0. 69.

4 Bachmann, in : « Festschrift fiir Thmels », Das Erbe Martin Luthers (1928).



6 Zur Lehre von der Gottebenbildlichkeit des Menschen

Es ist ein Zeichen wachsamen theologischen Sinnes, daB sich
innerhalb der protestantischen Theologie ein ernster Widerstand
gegen diese Entmenschlichung des Menschen, gegen diese Profanisierung
des siindigen Menschseins regte. Man begann sich wieder auf die
biblische Grundlage der Imagolehre zu besinnen und fand die neue
These nicht schriftgemidB . Grundlegende Dogmen scheinen gefidhrdet.
Man erkannte. in ihr die Leugnung der bleibenden Schépfungsoffen-
barung, eine verhdngnisvolle Lehre, welche der christlichen Heils-
verkiindigung die ihr von Gott gegebene Grundlage nimmt. Eine
Entwiirdigung Gottes, da sie den Menschen und seine Siinde oder
auch den Teufel fiir michtiger hielt als Gott, als wenn er ein bleibendes
Gotteswerk so zerstort sein lieBe, daB keine Spur mehr bliebe. Eine
gefihrliche Anniherung an den Marcionismus, daB Christus in eine
vollig fremde Welt gekommen sei, fiir die es keinen Ankniipfungspunkt
mehr gibt 2. Eine Verachtung des Ankniipfungspunktes, den Gott
selbst unzerstorbar in das Wesen des Menschen hineingelegt hat.

In sehr beachtenswerten Ausfithrungen hat auch Ph. Bachmann 3
die Notwendigkeit aufgezeigt, gegeniiber den Uberspitzungen Karl
Barths dem Satze von der Gottebenbildlichkeit des Menschen eine
Stelle im dogmatischen Ganzen anzuweisen, und er hat auf die
Konsequenzen aufmerksam gemacht, die sich aus der von Barth vor-
genommenen Leugnung des Satzes ergeben. Er sieht in diesem Satze
einen Angelpunkt, den man ohne Gefahr fiir das Ganze der christlichen
Lehre nicht herauslosen darf. Die Lehre von der Gottebenbildlichkeit
des Menschen besagt nach ihm zunichst dies: Die Zielstrebigkeit
der Welt richtet sich iiber den Menschen, der ihre Mitte und Spitze
ist, hinaus auf Gott. Daraus wird die christliche Auffassung von der
Welt iiberhaupt erst klar; daB sie auf den Menschen angelegt ist,
dariiber herrsche weitgehende Ubereinstimmung. Indem der Mensch
als Abbild Gottes anerkannt wird, wird eben zugleich anerkannt, dalB die
Welt iiber ihn, das Abbild, hinaus auf Gott, das Urbild, ausgerichtet
ist. — Der Satz von der Gottebenbildlichkeit des Menschen lasse
auch die besondere Stellung des Menschen, d. h. seine anerkannte
Uberlegenheit iiber die Welt, insofern er fihig ist, sie anerkennend
und gestaltend sich zu unterwerfen, nicht mehr bloB als Zufall, sondern
als durchaus begreiflich erscheinen. Auch die ethische Bedeutung

1 Wendland, a. a. O. 67.
2 3. a. 0. 67.
3 Bachmann, a. a. O.



in der neueren protestantischen Theologie und bei Thomas von Aquin 7

des Satzes darf nicht gering bewertet werden. Denn in dem Gedanken
von der Gottebenbildlichkeit ist die Forderung enthalten, der Mensch
solle alle seine Herrschaft iiber die Welt zum Vollzuge seiner Gott-
ebenbildlichkeit gestalten ; damit schlieBt er jede Selbstverherrlichung,
jede Selbstvergétterung des Menschen aus. Die Bedeutung des Satzes
wird auch sichtbar, wenn man seinen Wert fiir die religiose Beziehung
des Menschen erwigt. Nur der Mensch ist, mit Ausschlufl aller Krea-
turen, zur Gemeinschaft mit Gott berufen. Auf ihn allein zielt alles
erlosende und offenbarende Handeln Gottes ; nur der Mensch ist der
eigentliche Gegenstand des gnadenvollen Tuns Gottes. Nur der Mensch
wird zur Anwartschaft auf das ewige Leben erhoben ; nur seiner harrt
die Herrlichkeit Gottes. Dem allem gibt nun die GewiBheit von der
Gottebenbildlichkeit des Menschen sichern Grund.

Mit groBer Eindringlichkeit weist Bachmann noch hin auf die
Bedeutung der Lehre von der Gottebenbildlichkeit des Menschen fiir
eine einheitliche Betrachtung der Schépfungs- und Erlésungsordnung.
Diese Lehre bringe nimlich den inneren Zusammenhang von Anthro-
pologie und Soteriologie zum Ausdruck. Das mit der Gottebenbild-
lichkeit des Menschen innerhalb des Kosmos gesetzte Urverhiltnis
ist das Substrat einer hoheren Hoffnung und eines iiberkosmischen
Gnadenwerkes. Damit bildet der Satz von der Gottebenbildlichkeit
des Menschen eine deutliche Klammer, die alles Seiende zu einer groBen
und harmonischen und wesenhaften Aufeinanderbeziehung zusammen-
schlieBt. Er befaBt sich mit dem inneren Zusammenhang zwischen dem
ersten und zweiten Glaubensartikel des christlichen Glaubens und erfiillt
uns mit einer Ahnung einer groBen Einheitlichkeit aller Werke Gottes.
Der Satz von der Ebenbildlichkeit Gottes deutet die Einheit der beiden
Welten an, die wir Schopfung und Erlosung nennen. Wir diirfen diese
beiden Welten nie miteinander identifizieren ; aber wir ahnen ihre
tiefe Verbundenheit und ihre ewige Aufeinanderbeziehung, indem wir
den siindigen Menschen, um dessentwillen Christus gestorben ist,
zugleich als Bild Gottes bekennen 1.

1 Bachmann, a. a. O.



8 Zur Lehre von der Gottebenbildlichkeit des Menschen

I.

Hatte Bachmann mit sicherem theologischem Takt die Schwichen
der Barthschen Position angedeutet und die Bedeutung der Imago-
lehre besonders fiir die einheitliche Auffassung des Christentums betont,
ohne jedoch nihere Erklirungen iiber das Verhiltnis von Anthropo-
logie und Soteriologie zu bieten, d. h. ohne im einzelnen zu sagen,
worin nun die Gottebenbildlichkeit auch des siindigen Menschen
bestehe, so haben andere protestantische Theologen gerade diesen
Fragen ihre Aufmerksamkeit gewidmet.

E. Brunner z. B. geht es ganz ausdriicklich um die Bestimmung
des Verhiltnisses des dem siindigen Menschen verbliebenen Humanum
zu der urspriinglichen Gottbezogenheit, um die Erklirung, inwiefern
auch dieses siindige Humanum noch gottebenbildlich genannt werden
konne. Dabei untersucht Brunner auch die historischen und biblischen
Grundlagen seiner These ; er bemiiht sich, Ankniipfungspunkte bei
den Reformatoren dafiir aufzuzeigen und seine Lehre nicht nur gegen
die katholische, sondern auch gegen Stromungen innerhalb der prote-
stantischen Theologie scharf abzugrenzen. Mit welchem Recht und
Erfolge, wird sich aus der kritischen Betrachtung der Brunnerschen
Lehre ergeben.

Das ganze Bemiihen Brunners gilt der Aufhellung der Frage :
« Was ist von der dem Menschen auch jetzt nach der Siinde verblie-
benen Vernunftnatur, seiner Humanitit, kurz von dem zu halten,
was ihn vom Tier unterscheidet ? »! Besitzt die Vernunftnatur keine
irgendwie geartete Beziehung mehr zu Gott ; ist, wie Karl Barth meint,
das Band zwischen Menschlichkeit und Gottbeziehung so ginzlich
zerrissen, daB das Humanum zum Profanum geworden ist ; ist dieses
Humanum eine Bagatelle, die theologisch irrevelant ist ? Entstammt
etwa gar dieses Humanum einem andern Prinzip als das urspriingliche
Gottesbild ? Oder hat die Humanitas, das den Menschen vom Tier
Unterscheidende, doch irgendwelche theologische Bedeutung ? Hat
sie noch etwas mit der urspriinglichen Gottesbezichung zu tun ? Ist
in der formalen Struktur des Menschen, die, was auch Barth zugeben
muB, unverlierbar ist, eine Beziehung zu Gott enthalten ?

Brunner bejaht alle diese Fragen und betont die theologische
Bedeutung des Humanum, auch der siindigen Humanitas; sie ist

1 E. Brunner, Der Mensch im Widerspruch. Berlin 1937, 84.



in der neueren protestantischen Theologie und bei Thomas von Aquin 9

ihm eine Wirklichkeit von groBter theologischer Tragweite. Die
gegenteilige Auffassung, so meint er mit Bachmann, wiirde die Einheit
des menschlichen Wesens, genauer die Einheitlichkeit der theolo-
gischen und glaubensmiBigen Sicht des Menschen gefihrden. Der
Mensch muB nach ihm ganz im Sinne der Bibel aus dem urspriinglichen
Gotteswort und Gottesbild verstanden werden!. Die dem siindigen
Menschen eignende Humanitas und die verlorene Iustitia originalis
sind aus ein und demselben Prinzip heraus zu verstehen.

Das war, so meint Brunner gegen Barth, der Grundgedanke der
Reformatoren, der zu der seltsamen Lehre vom Imago-Reste fiihrte.
Seine (Brunners) Absicht gehe hinaus auf Erneuerung dieser Grund-
konzeption der reformatorischen Lehre, daB der Mensch als Ganzes
von Gott aus verstanden werden miisse, daB darum das Menschsein
ein korrumpiertes Menschsein sei, daB aber gerade auch darum die
jetzt noch vorhandene Humanitas aus dem urspriinglichen Gottesbild
oder Gottesverhiltnis verstanden werden miisse 2.

Die «unermeBliche Tragweite der Leistung Luthers» beziiglich
der Lehre von der Gottebenbildlichkeit des Menschen ist nur ver-
stindlich aus dem Gegensatz zu der bis dahin landliufigen ireniisch-
katholischen Imago-Lehre. Wie sieht nun Brunner diese ireniisch-
katholische Imago-Lehre, deren Uberwindung er als das groBe An-
liegen der Theologie iiberhaupt betrachtet ? Um seine Darstellung
nicht zu verzeichnen, lassen wir ihn selbst zu Worte kommen :
« Irendus zeichnete der Kirche fiir beinahe anderthalb Jahrtausende
den Weg vor, und seine Losung ist noch heute die der katholischen
Kirche. Gestiitzt auf den Doppelausdruck Bild und dhnlich (hebriisch :
Zilem und Demut, griechisch : eixa@v, 8potoc, lateinisch : Imago und
Similitudo), unterscheidet der erste groBe Theologe der katholischen
Kirche ein Doppeltes im Menschen : die Gottesebenbildlichkeit, die
in der Freiheit und Verniinftigkeit seiner Natur, und die Ahnlichkeit,
die in der Selbstbestimmung gemiB der gittlichen Bestimmung, in
der Tustitia originalis als einer besonderen géttlichen Gabe, der Gabe
der tbernatiirlichen Gottesgemeinschaft, besteht. Wihrend die Siinde
das zweite, zur Natur Hinzukommende zerstért hat, ist das erste,

1a a O. 83

% In seiner Schrift « Natur und Gnade » hatte B. dieses Humanum als Imago
im formalen Sinn bezeichnet. In seinem Werke « Der Mensch im Widerspruch »
verzichtet er auf diese Bezeichnung, allerdings nicht aus inneren Griinden, sondern
um dem Vorwurf des Katholisierens zu entgehen.



10 Zur Lehre von der Gottebenbildlichkeit des Menschen

die menschliche Natur, das Humanum, dem Menschen geblieben ;
eine einfache und geniale Losung des anthropologischen Zentral-
problems, eine Losung, auf der das ganze Zweistockwerk-Gebiude
der katholischen Theologie ruht, ein System von unermeBlichen
Konsequenzen » 1.

Das Bedeutendste, das Entscheidendste in der Lehre des Irenius
ist nach Brunner die Fassung der Imago Dei als natiirliche Vernunft-
ausstattung des Menschen. Die Verniinftigkeit des Menschen ist
eine participatio Dei, der seinerseits die eigentliche Verniinftigkeit
ist 2. Das Gefihrliche an dieser Fassung der Imago Dei, das Brunners
Widerspruch weckt, ist dies : daB die menschliche Vernunft ganz im
Sinne des griechischen Rationalismus als etwas an sich selbst Ver-
standliches, nicht auf Gott actual Bezogenes aufgefaBt werde. Diese
ganze Lehre fuBe schlieBlich auf der aristotelischen Unterscheidung
zwischen dem Menschen und der vernunftlosen Natur.

Aber Irendus als Christ und biblischer Theologe habe sich mit
diesem rationalistischen Imago-Begriff nicht begniigen kénnen. Darum
« verband er mit ihm einen zweiten, den er im Anschlu an Gen. 1, 26
als Similitudo der Imago gegeniiberstellte. Die Imago bezeichnete
die unverlierbare Menschennatur, die Similitudo aber die verlierbare
und seit Adam verlorene, urspriingliche Gottesbeziehung»3. Mit
dieser Zweiteilung sei die maBgebende katholische Lehre von Natur
und Ubernatur sachlich dagewesen, wenn auch das Wort Ubernatur
erst eine Prigung der Scholastik sei.

Augustins Bedeutung fiir die Entwicklung der Imago-Lehre sei
durch zwei ihn von Irenius unterscheidende Merkmale charakteri-
siert : Wihrend Irendus den ersten Menschen nicht als beinahe voll-
kommenes Wesen, sondern als groBes Kind auffaBte, und darum den
Verlust der Similitudo, die ja nur keimhaft vorhanden war, nur schwer
erkliren kann, habe Augustin die Vorstellung vom Urstande als einem
Zustand der hochsten Vollkommenheit zur Geltung gebracht, und
zwar habe er diese Vollkommenheit des Urstandes nicht nur bezogen
auf die eigentliche Iustitia originalis, sondern auch auf die physische
und geistige Ausstattung. Zugleich habe er die ireniische Scheidung
von Imago und Similitudo ibernommen und sei so gezwungen gewesen,
den Begriff der Vulneratio in naturalibus einzufiihren. Das zweite

. 83.
593.
523.

PP
p e P
009

1
2
3



in der neueren protestantischen Theologie und bei Thomas von Aquin 11

Merkmal des augustinischen Imago-Begriffes sei sein aktual-pneuma-
tischer Charakter, der an Stelle des rational strukturellen Imago-
Begriffes getreten sei. Der menschliche Geist ist um so mehr nach
dem Bilde Gottes, je mehr er sich von der gottlichen Wahrheit bestimmen
1aBt 1. Nicht die Dreiheit der psychologischen Funktionen als solche
ist Bild der Dreieinigkeit, sondern daB der Geist vermoge dieser Struktur
Gottes sich erinnert, ihn versteht und liebt. — Hier sieht Brunner
die ersten Ansitze der von ihm vorgetragenen Imago-Lehre. Augustin
habe trotz neuplatonischer Firbung christlicher Gedanken doch das
Zentralproblem erfaBt : Vom Sein im Gotteswort aus dem Menschsein
iiberhaupt das urspriingliche und gefallene Menschsein zu verstehen 2.

Die Bedeutung der Scholastik fiir die Imago-Lehre schligt B.
auBerordentlich niedrig an. Sie habe nichts Neues gebracht, aber den
negativen Erfolg gezeitigt, nidmlich «durch ihren durchgefiihrten
Aristotelismus die Unterscheidung von Imago — anima rationalis,
und Similitudo — Donum superadditum supernaturale zum univer-
salen System von Natur und Ubernatur ausgebaut». Ja, sie habe
den irendischen Dualismus dadurch verschirft, daB sie den von Irendus
nur begrifflich unterschiedenen Stand der Natur und den Stand der
Ubernatur deutlich auseinanderschied, und diesem Stand der pura
naturalia, also der Imago, ein gewisses Element von Konkupiszenz
beimischte, wodurch noch unterstrichen wurde, daB der Mensch durch
die Siinde nicht die Imago, sondern die dona superaddita verlor. Die
verhingnisvollste Seite der scholastischen Imago-Lehre sei aber diese,
daB sie den aristotelisch-rationalistischen und individualistischen
Begriff der Imago als anima rationalis systematisch ausgebaut und
damit erst das antike Erbe zur vélligen Auswirkung gebracht habe.
Aus dieser Imago-Lehre hat dann, so schlieBt Brunner diese Aus-
fihrungen, die scholastische Theologie u. a. folgende Konsequenzen
vorbereitet : daB eine rationale natiirliche Theologie moglich ist ; daB
eine rationale natiirliche Moral méglich ist ; daB der freie Wille des
Menschen geblieben ist ; daB gute Werke, auch abgesehen von der
Gnade, moglich sind ; daB die Verurteilung des Baianismus im Interesse
der Imago-Lehre notwendig war 3.

Es ist nun nach B. eine der groBen theologischen Taten der Refor-
Mmatoren, « diesen Zweistockwerkbau und auch seine systematische

a. a. O. 9.
a

. a. 0. 525.

1
2
3 Ib.



12 Zur Lehre von der Gottebenbildlichkeit des Menschen

Grundlage, die irendische Lehre von der Imago und Similitudo, erschiit-
tert zu haben»!, Und zwar ging es Luther nicht so sehr um eine
exegetische Korrektur der geltenden Erklirung von Gen. 1, 26 —
wenngleich er auch diese vornahm —, sondern es ging um die biblische
Grundauffassung vom Menschen : die Einheit des menschlichen Wesens,
die Einheit der theologisch glaubensmiBigen Sicht des Menschenwesens
stand auf dem Spiel 2.

Grundbedingung fiir diese Einheitlichkeit der theologischen Sicht
ist das Aufgeben jeden Versuches, «das Verstindnis des Menschen
im Sinne der Scholastik, wie B. sie versteht, mit einem neutralen
Naturbegriff — anima rationalis — zu beginnen. Die Zweistockwerk-
lehre ist im Interesse einer wirklich biblischen Auffassung vom Menschen
endgiiltig aufzugeben ; ihr gegeniiber ist als Grundsatz jeder christ-
lichen Anthropologie aufzustellen : Der Mensch ist eine Einheit ; seine
Gottbezogenheit ist nicht etwas zu seinem Wesen Hinzukommendes,
sondern der Kern und Grund seiner Humanitit » 3. Diese Einheit wird
auch durch die Siinde nicht zerstért ; auch der siindige Mensch ist
eine, wenn auch korrumpierte, Einheit. Die Imago Dei ist dasselbe
wie die Tustitia originalis. Damit wird die Natur des Menschen wieder
theologisch, nicht philosophisch, wie in der katholischen Auffassung
verstanden. Der Mensch als Mensch ist wieder theologisches Wesen,
d. h. er kann als Mensch nur aus dem Worte Gottes verstanden werden 4.

Bis dahin weil sich Brunner mit den Reformatoren einig. Ihm
geht es wie jenen um die Betonung der Lehre von der verkannten
Einheitlichkeit des Menschenwesens. Allerdings — und hier beginnt
Brunner sich gegen die reformatorische Lehre abzugrenzen — ist es
Luther nicht gelungen, diese Lehre konsequent durchzufithren. Wo
liegt die Fehlentwicklung in der Lehre Luthers ?

AnlaB und Ausgangspunkt fiir diese Fehlentwicklung war zunichst
dies: bei ihm stand noch die negativ polemische Seite im Vorder-
grund ®. Im Interesse der radikalen Durchfiihrung der Erbsiindenlehre
hatte Luther die katholische Zweiteilung preisgegeben . Thm ging es
um die Ablehnung der indeterministischen Konsequenzen (liberum

1a, a O. 83.
2 a. a. O. 84.
3 a. a O. 84
4 a. a. O.526.
5 Ib.

6 a a O. 84



in der neueren protestantischen Theologie und bei Thomas von Aquin 13

arbitrium), welche die katholische Theologie aus der Imago-Lehre
zog. Gegen diese indeterministischen Konsequenzen stellte er den
Satz : Die Imago Dei, also die urspriingliche Natur, nicht die hinzu-
gekommene Ubernatur ist zerstort.

Mit dieser Losung war scheinbar die Einheitlichkeit des Menschen
gewahrt ; aber um so schwieriger war die Losung einer anderen Frage,
um deren Losung im Grunde das ganze Bemiihen Brunners geht :
die Frage, wie nun die Humanitas des gefallenen Menschen zu ver-
stehen seil; die Frage: was ist von der dem Menschen auch jetzt
noch verbliebenen Vernunftnatur, seiner Humanitit, kurz von dem,
was ihm auch jetzt noch vom Tier unterscheidet, zu halten ?

Eine befriedigende Antwort findet Brunner bei den Reformatoren
nicht. Thnen blieb nach ihm auf dem Boden der iiberlieferten histori-
sierenden Anschauung nur eine doppelte Moglichkeit : Entweder dieses
Humanum mit der ursprﬁnglichen Schopfung und also mit der gott-
lichen Bestimmung des Menschen iiberhaupt nicht in Verbindung
zu setzen 2; und diesen Weg, der scheinbar der folgerichtige ist, ist
keiner der Reformatoren gegangen. Erst K. Barth hat ihn zu beschreiten
gewagt. Bei Barth wird nun, wie wir schon sahen, das Band zwischen
Menschlichkeit und Gottbeziehung zerschnitten, das Humanum wird
zum Profanum, der Unterschied zwischen Mensch und Tier ist eine
Banalitit, eine profane Tatsache, ohne jeden theologischen Belang 3.
Das Humanum ist aus seiner Gottbezogenheit ginzlich herausgelost.
Zwischen der Humanitas und der urspriinglichen Gottbeziehung gibt
es keinen irgendwie mehr vorstellbaren Zusammenhang .

Die zweite Moglichkeit : Man konnte trotz der Idee von der Zer-
storung der Imago Dei, der urspriinglichen Natur, doch inkonsequen-
terweise hinterher die Gottbeziehung des dem Menschen verbliebenen
Humanum irgendwie anerkennen . Die Reformatoren haben diesen
Weg eingeschlagen und fithrten den von Brunner als unklar und héchst
fragwiirdig charakterisierten Begriff des Imago-Restes ein. Das
bedeutet : Im wesentlichen ist zwar das Gottesbild im Menschen
zerstért, aber ein gewisser Rest ist doch geblieben — gerade so viel,
um das Humanum, das, was den Menschen vom Tier unterscheidet,

a. a. O. 526.
a. a. O. 84.
Ib. 85.

Ib.

a. a. O. 84.

S e 2 PO



14 Zur Lehre von der Gottebenbildlichkeit des Menschen

vom Ursprung her, also theologisch, verstehen zu konnen!. Diese
Losung grenzt sich also gegen die von Barth vorgetragene dadurch
ab, daB der Unterschied von Mensch und Tier nicht als profaner Tat-
bestand, sondern als ein Sachverhalt von héchstem theologischen
Belang angesehen wird. Die Reformatoren aber waren trotz ihres
Kampfes gegen den Humanismus ihrer Zeit humanistisch genug, um
nicht das Humanum géinzlich aus seiner Gottbezogenheit heraus-
zuldsen 2. Der Begriff, mit dem sie den Zusammenhang von Humanitas
und Imago, von Vernunft und Gotteswort andeuteten, war eben der
Begriff des Imago-Restes, den Brunner mit Recht einen halbillegitimen
Begriff nennt, einen verstohlen eingeschmuggelten Begriff, weil er
eben mit der Lehre von der ginzlichen Verderbnis der Natur kaum
in Einklang zu bringen ist und auBerdem die Gefahr in sich birgt,
wieder Ankniipfungspunkt zu werden fiir eine Interpretation im Sinne
des Suprarationalismus der katholisch-irendisch-scholastischen Imago-
Lehre. Diese Gefahr wurde nach Brunner dadurch erhoht, daB dieser
Rest im Banne des iiblichen substantiellen Denkens aufgefaBt wurde,
d. h. nicht anders als quantitativ verstanden werden konnte, also
als letzter Quotient oder als letzter iibriggebliebener Kern und Same
eben jenes Vernunftwesens 3.

Zwar sind Luther und Calvin dieser Gefahr nicht erlegen ; aber
sie haben das eigentliche Problem nicht geldst : Wie ist die biblische
Zentrallehre vom Verlust der Imago (Iustitia originalis) vereinbar
mit der Anerkennung, daBl das unverlierbare Humanum (Vernunft,
Freiheit, Gewissen) zur Imago Dei gehére. Indem sie das Problem
nicht l6sten und ihren theologischen Erben die Lehre vom Imago-
Reste iiberlieBen, iibergaben sie ihnen einen Funken, der sich wieder
anziinden lieB: es sind schon die nachreformatorischen Dogmatiker,
die den Funken anzublasen beginnen ; sie fangen an, zur scholastischen
Zweiteilung zuriickzukehren, und dazu trug die Neuaufnahme des
Begriffes Imago-Anima rationalis, der scholastisch aristotelische Ver-
nunftbegriff, in besonderem MaBe bei *. Eine Frucht dieser Entwicklung
ist der selbstmichtige, selbstzufriedene Mensch des Rationalismus
und der sich vergéttlichende des Idealismus. Von nun an braucht der
Mensch Gott nicht mehr zu gehorsamen, sich von ihm erheben zu

1 a. a. O. 85.

2 Ib. _

3 Thimme, ZThK 1936, 233.
¢ Brunmer a. a. O. 528.



in der neueren protestantischen Theologie und bei Thomas von Aquin 15

lassen und in ihm sich geborgen zu fithlen. Der tiefste Wesenskern
des Menschen ist ja gut und géttlich 1.

Was hat nun Brunner selbst auf die Grundfrage zu antworten :
« Was ist von der dem Menschen auch jetzt, d. h. nach der Siinde,
verbliebenen Vernunftnatur, seiner Humanitit zu halten, d. h. von
dem, was ihn auch jetzt noch vom Tier unterscheidet » ? Wie 16st er
die von den Reformatoren ungelst gelassene Frage: « Wie ist die
biblische Zentrallehre vom Verlust der Imago (Iustitia originalis)
vereinbar mit der Anerkennung, da8 das unverlierbare Humanum
zur Imago Dei gehére » ?

Hier ist zunichst eine Vorfrage zu beantworten. Welches ist
die Struktur des aus Gottes Schopferhand hervorgegangenen Men-
schen ? DaB die Antwort Brunners, des Theologen, an dem Philoso-
phen Fichte orientiert ist, kann bei ihm, der nur eine Antwort von
der Bibel her geben und den Menschen rein theologisch bestimmen
will, einigermafen seltsam anmuten. Die aus Fichte entnommene
Voraussetzung ist diese: Das Sein des Ich ist nicht substantiales,
sondern actuales Sein. Aber das Sein des menschlichen Ich ist im
Unterschied zum Sein des gottlichen Ich nicht Actus purus, sondern
reaktive oder responsorische Aktualitit, Beziehung 2. Des Menschen
urspriingliches Sein ist sein Zu-Gott-Sein, gemiB seinem Von-Gott-
her-Sein. Das menschliche Ich ist also antwortgebendes Sein und die
Antwort richtet sich an Gott. DaB aber der Mensch Antwort an Gott
geben kann, setzt einen Ruf vom goéttlichen Urwort voraus. Was
ist dieser Ruf Gottes ? Es ist ein gottlicher Akt der Liebe, ein Sichmit-
teilen, es ist nicht zuerst eine Forderung, ein Gesetz3. So ist der
urspriinglich von Gott gesetzte Lebensstand zu verstehen: Er ist
ein Sein in der Liebe, eine Iustitia originalis; er ist zunichst Gabe
und nicht zunichst Aufgabe. So 1iBt sich das urspriingliche Wesen
des Menschen folgendermaBen bestimmen: Es ist ein Sein in der
Gottesliebe, ein erfiillt verantwortliches Sein, die Verantwortlichkeit,
die nicht aus Forderung, sondern aus Gnade, aus der schenkenden
Liebe kommt und selbst in Wiederliebe besteht. Erst in diesem Sein
in der Liebe ist der Mensch wahrhaft personhafte Person, insofern
er sich nimlich bestimmen liBt gemiB der géttlichen Bestimmung,

- 1 Wendland, Die Lehre vom Ebenbilde Gottes und von der religiosen Anlage
In der neuern Theologie ZThK 1936, 70.

2 Der Mensch im Widerspruch, 84.

% a. a. 0. 528, 126.



16 Zur Lehre von der Gottebenbildlichkeit des Menschen

d. h. indem er sich bestimmt zur Gemeinschaft mit dem Mitgeschépf
aus der Gemeinschaft mit dem Schopfer!. Auf die gottmenschliche
Liebesanrede sollte also die Antwort des Menschen nichts anders sein
als dankbare Gegenliebe. In der Kraft der vorwegerfahrenen ziindenden
Liebe hitte er seine Aufgabe, die der wahren Humanitit, erfiillen
kénnen und sollen.

Dieses in der Liebe-Gottes-Sein, dieses Bestimmtsein durch Gottes
Wort, dieses wahrhaft personhafte Personsein ist das Sein nach der
Imago Dei schlechthin 2. In diesen Bestimmungen besteht die Imago
Dei im materialen Sinn 2. Im Sinne Brunners kénnen wir also die Imago
Dei im materialen Sinn folgendermalen umschreiben : Sie umschlieBt
das Sein in der Liebe Gottes, das Bestimmtsein durch Gottes Wort
und das liebende Antworten des Menschen auf Gottes Anruf. Der
Mensch, als geschaffen nach dem Bilde Gottes, ist das Wesen, das im
gottlichen Anruf der Liebe sein besonderes Sein empfingt, der es aber
so empfingt, dal er es selbst wird, indem er diesem Anruf der Liebe
in Wiederliebe antwortet. Das ist der eigentliche Sinn der Imago
Dei : das auf Gottes Wort antwortende, das aus Liebe sich verant-
wortende Sein. Der Mensch ist dazu erschaffen in einer bestimmten
Weise, die dem gottlichen Anruf in Liebe entspricht, als eine Antwort
in Liebe. Der Mensch ist Mensch im Worte Gottes. Eben das ist
gemeint mit dem Ebenbild Gottes. So wie Gott die Liebe ist, so ist
der Mensch dazu erschaffen, in dieser Liebe Gottes, die er empfing,
selbst ein Liebender zu sein, die Liebe, die er empfingt, dem Schopfer
zuriickzugeben als Wiederliebe.

Nun sollte man meinen, die Ursiinde, das Sich-in-Gegensatzstellen
zu seinem Ursprung, dieses Heraustreten aus dem Sein in der Liebe,
das die Iustitia originalis ausléscht, miite gleichfalls jedwede Gott-
ebenbildlichkeit im Menschen zum Ausloschen bringen ; der stindige
Mensch konne auf keine Weise mehr Ebenbild Gottes genannt werden,
das dem Menschen Verbliebene berechtige nicht mehr dazu, mit Imago
Dei bezeichnet zu werden. Brunner hat aber in seiner Schrift « Natur
und Gnade » die Bezeichnung Imago Dei beibehalten fiir das dem
Menschen nach dem Siindenfall verbleibende Humanum. Sachlich ist
nach ihm eine doppelte Ebenbildlichkeit zu wunterscheiden: Eine
Gottebenbildlichkeit im rein formalen Sinn: « Das Formale dieses

1 Der Mensch im Widerspruch, 94.
2 Ib.
% a. a. 0. 521.



in der neueren protestantischen Theologie und bei Thomas von Aquin 17

Begriffes ist : das Humanum, d. h. dasjenige, was den Menschen, ob er
nun Siinder sei oder nicht, von der gesamten iibrigen Kreatur aus-
zeichnet. Es ist damit vor allem der Vorrang des Menschen innerhalb
der Kreatur bezeichnet. Der Mensch hat auch als Siinder nicht auf-
gehort, der Mittel- und Hohepunkt der Schopfung zu sein. Diese Vor-
zugsstellung in der Gesamtschépfung, die er immer noch hat, beruht auf
der besondern Stellung des Menschen zu Gott, nimlich eben darauf, daB
Gott ihn zu etwas Besonderem geschaffen hat, sein Bild zu tragen » .

Welchen EinfluB hat nun die Siinde auf die formale Imago ?
Gerade in der Bestimmung der Beziehung der formalen Imago zur
Siinde spricht sich Brunners Eigenlehre besonders deutlich aus. Durch
die Siinde wird die Bildtrigerfunktion keineswegs aufgehoben. Sie ist
im Gegenteil Voraussetzung des Siindigenkonnens; sie ist gerade
in der Siinde titig und lebt in ihr. Wie ist das zu verstehen ? Das
wird klar, wenn wir héren, was nach Brunner die Bildtrigerfunktion
begrifflich alles in sich schlieBt. Sie besagt Subjektsein des Menschen
und Verantwortlichkeit. Denn der Mensch hat aller sonstigen
Kreatur das Ungeheure voraus, auch als Siinder : Subjekt, Vernunft-
wesen zu sein. Er hort auch als Siinder nicht auf, einer zu sein,
mit dem Gott reden kann. Siinde ist aber nicht denkbar ohne
dieses Subjektsein, dieses Verniinftigsein, ohne diese Verantwortungs-
michtigkeit. Die Sonderstellung des Menschen beruht auf diesen
beiden Bestimmungen der Wortfihigkeit und der Verantwortlichkeit 2.

Dieses Subjektsein, dieses Verniinftigsein, ist es nun, was auch
der siindige Mensch mit Gott gemein hat. Infolgedessen ist er nach
wie vor Person, und damit ist er in abbildlicher Weise, was Gott in
urbildlicher Weise ist3. Dieses Gottebenbildlichsein des Menschen
ist auch der Rechtsgrund der biblischen Personalanalogien®. Es ist
weder Zufall, daB die biblische Offenbarung als Menschwerdung ge-
schieht, noch ist es Zufall, daB das Wort Gottes die menschlichen
Personalanalogien gebraucht: Vater, Sohn, Wort, Geist. Sondern
das geschieht darum, weil Gott den Menschen allein unter allen Krea-
turen als den ihm &hnlichen geschaffen hat 5. Diese Tatsache, daB
nimlich Gott den Menschen nach seiner Ahnlichkeit, nach seinem

1 Natur und Gnade, 10.
2 1b.

3 a. a. O 11.

1a a O. 12

5a. a 0. 0.

Divus Thomas 2



18 Zur Lehre von der Gottebenbildlichkeit des Menschen

Bilde geschaffen hat, ist auch der Grund dafiir, daB man iiberhaupt
von Gott reden kann, sein Wort verkiindigen kannl. Die Gotteben-
bildlichkeit des Menschen nach seiner formalen Seite in ihrer Unzer-
storbarkeit ist die objektive Moglichkeit fiir die Offenbarung in seinem
Wort. Das DaB der kirchlichen Verkiindigung beruht auf dem Rest
der Imago Dei; das Was beruht auf seiner Wiederherstellung durch
Christus ; die Menschwerdung ist der Erkenntnisgrund der Gotteben-
bildlichkeit des Menschen. Die Vernunft des Menschen ist in sich
selbst, d. h. von Gottes Schopfung her, geeigneter als Stein und Klotz
zur Wesensbestimmung Gottes zu dienen. Das Subjektsein des Menschen
ist in sich analog dem Subjektsein Gottes und darum miissen wir mit
AusschluB aller andern Analogien Gottes Subjektsein zum theolo-
gischen Leitgedanken machen®. Die Lehre von der formalen Imago
ist also nichts anderes als die Lehre, daB der Mensch, den wir kennen,
der siindige Mensch, darum, weil er immer Vernunftwesen, Subjekt,
Person ist, die einzige legitime Analogie zu Gott ist; mit anderen
Worten, es liegt im Wesen des Menschen als Imago Dei, daB wir von
Gott nicht anders als im Bilde der menschlichen Person reden sollten.
Und gerade weil Gott im Menschen ein ihm dhnliches Wesen geschaffen
hat, das ihm allein dhnliche Wesen, dessen Ahnlichkeit mit ihm, das
Subjekt- und Personsein, auch durch die Siinde nicht zerstort ist,
darum allein sind auch die entscheidenden Begriffe der christlichen
Theologie, der biblischen Verkiindigung, diese menschlichen Person-
begriffe vor allen Naturbegriffen ausgezeichnet. Dieses Ausgezeichnet-
sein ist also in der Gottebenbildlichkeit des Menschen begriindet,
nicht aber einzig in dem unbegreiflichen Willen Gottes.

Diese formale Struktur des Menschseins ist nicht ohne Beziehung
zu Gott. Es gehort vielmehr zum innersten Wesen des Menschen,
daB er gottbezogen ist, ob er nun Siinder ist oder nicht. Nur kann
diese Beziehung eine richtige sein oder eine verkehrte. Der Mensch
kann unter dem Zorne Gottes oder seiner erlésenden Gnade stehen.
« Wenn die Siinde auch das urspriingliche Sein des Menschen, sein
Zu-Gott-hin-sein gemilB seinem Von-Gott-her-sein umkehrt, indem er
aus dem Zu-Gott-sein ein Von-Gott-weg-sein macht und damit eine
Wesensverkehrung verursacht, so ist damit nicht gesagt, daB der
Mensch eine andere Seinsstruktur, etwa des Tieres oder eines anderen

1 a. a. O. 4.
2 a. a. 0. 40.



in der neueren protestantischen Theologie und bei Thomas von Aquin 19

Dinges bekommen habe ; er ist und bleibt Mensch im Unterschiede
von jeder andern uns bekannten Kreatur in jener ausgezeichneten
besondern Bezogenheit zu Gott, die Verantwortlichkeit heiBt; sein
Sein ist nach wie vor verantwortliches Sein ; er hat nach wie vor die
Entscheidungsqualitit als sein Besonderes » 1.

Mit der Lehre von der dem Menschen auch nach der Siinde ver-
bliebenen Struktur des Menschseins, dem Verniinftigsein, dem Sub-
jektsein, dem Personsein, dem Ansprechbarsein, steht im engsten
Zusammenhang die Lehre Brunners vom Ankniipfungspunkt fiir die
Erlosungsgnade, eine Lehre, die ihm zu Unrecht den Vorwurf des
Semipelagianismus eingebracht hat. Wo einmal anerkannt wird,
daB nur menschliche Subjekte das Wort Gottes und den Heiligen
Geist empfangen koénnen 2, nicht aber Steine und Klétze, dort kann
man nicht leugnen, daB es einen Ankniipfungspunkt fiir die Erloser-
gnade gibt 3. Dieser Ankniipfungspunkt ist fiir Brunner nichts anderes
als die dem Siinder nicht abhanden gekommene formale Imago Dei,
das Menschsein, die Humanitas, insofern sie Wortmichtigkeit und
Verantwortlichkeit in sich schlieBt. Nur aus einem ungeniigenden
Verstindnis der formalen Imago ist fiir Brunner die Ablehnung eines
solchen Ankniipfungspunktes verstindlich. Nur weil man mit dem
Begriffe der formalen Imago immer wieder etwelche Inhalte der mate-
rialen Imago verkniipfte, nur deshalb konnte der Lehre von der for-
malen Imago der Vorwurf des Semipeligianismus gemacht werden.
Die Imago im materialen Sinne ist vollstindig verloren, material gibt
es keinen Ankniipfungspunkt mehr, wihrend die Imago im formalen
Sinne in ihrer Unversehrtheit unbedingte Voraussetzung fiir die Er-
l6sungsgnade ist. Denn das Wort Gottes schafft nicht erst die Wort-
michtigkeit des Menschen. Diese Wortmiichtigkeit ist ihm auch nach
der Siinde geblieben. Das Hoérenkoénnen des Gotteswortes hat die
Wortmichtigkeit zur unbedingten schépfungsmiBigen Voraussetzung.
Diese Wortmichtigkeit ist eben der Ankniipfungspunkt fiir die Gnade.

Diese Wortmichtigkeit, dieser in der formalen Imago wurzelnde
Ankniipfungspunkt, schlieBt nicht schon in sich die Fihigkeit des
Menschen, Gottes Wort zu glauben, es so zu héren, wie man es nur
glaubend horen kann. Diese Fihigkeit schafft das Wort Gottes selbst.
Darum ist durch diese Lehre vom Ankniipfungspunkt die Lehre von

1 Der Mensch im Widerspruch, 126.
2 Natur und Gnade, 18.
$a a 0. 18 f



20 Zur Lehre von der Gottebenbildlichkeit des Menschen

der sola gratia nicht im mindesten gefihrdet. Aber gerade darin beruht
das MiBverstindnis, daB man diese Fihigkeit, das Wort zu horen,
wie man es glaubend héren muB, als im Ankniipfungspunkt der for-
malen Imago der Wortmichtigkeit gegeben erachtet, wihrend sie
doch in keiner Weise darin enthalten ist 1. ’

Ankniipfungspunkt ist alles « was der in seinem Wort und Geist
an uns handelnde Gott im Menschen in Anspruch nimmt » 2, um uns
den Glauben zu schenken. Bedeutsam in Brunners Kontroverse gegen
Barth ist nun aber, daB alles, was er so in Anspruch nimmt, wiederum
als von Gott geschaffen aufgefaBt wird, geschaffen durch sein Wort
und seinen Geist. Denn Gott nimmt nichts anderes als das von ihm
selbst Geschaffene in Anspruch. — Was ist es nun, was von Gott in
Anspruch genommen wird, wenn das Evangelium an den Menschen
herangetragen wird ? Brunner antwortet: Dazu gehort die #duBere
Gegenwart und das duBere Gehor, das logisch-grammatikalische
Verstehen, unser verniinftiges Personsein, vor allem aber dessen
Zentrum, das Wissen um die Verantwortlichkeit 3. Diese Auffassung,
fiir die Brunner sich auf Luther beruft, ist nach seinem eigenen Zeugnis
nicht eigentlich biblische Lehre. Aber sie ist biblische Anschauung,
sie ist Voraussetzung der ganzen evangelischen Verkiindigung 4. Die
Bibel versteht den Menschen immer als verantwortliches Subjekt,
das nicht erst in der Predigt geschaffen wird, sondern von ihr voraus-
gesetzt wird. Die gnadenhafte Ausstattung geschieht unter der Inan-
spruchnahme geistiger Akte des Verstehens, also unter Inanspruch-
nahme der Vernunft.

Damit weist Brunner auf einen Gedanken hin, zu dem die katho-
lische Theologie eine Anmerkung zu machen hat. Brunner legt groBen
Wert darauf, die Aktivitit des Menschen im Werden des Neuen zu
betonen. Die Actio Dei vollzieht sich unter Inanspruchnahme der
héchsten Aktivitit des Menschen 8. Diese Aktivitit bedeutet aller-
dings zunichst den Akt des Sich-hingebens, des Sich-in-den-Tod-
gebens, das ginzliche von sich Absehen, das allein auf Gottes Wort
héren. Das Handeln Gottes vollzieht sich unter Inanspruchnahme
von menschlichen Personakten. Vorausgesetzt ist also immer im

1a a O.19.

2 Der Mensch im Widerspruch, 549.
3 Ib.

¢ Tb. 550.

5 Ib. 551.



in der neueren protestantischen Theologie und bei Thomas von Aquin 21

biblischen Sinne als Ankniipfungspunkt die Struktur des Menschseins
und zwar — was Brunner in seinem Buche « Der Mensch im Wider-
spruch » immer nachdriicklichst betont — eine aktuale, nicht sub-
stantiale Struktur, die verantwortliches Sein, Sein in Entscheidung ist.
Diese Personstruktur als aktuales Sein ist das dem Menschen immer
Verbleibende.

Nach diesen Bestimmungen iiber die Lehre von der formalen
Imago und besonders aus den Abgrenzungen gegen die materiale
Imago ! ist es verstindlich, daB Brunner diese Lehre nicht als Inhalt
der Verkiindigung betrachtet wissen will. Diese formale Imago besagt
ja noch nicht das In-der-Liebe-Gottes-Sein, noch nicht das Vom-Worte-
Gottes-getroffen-sein. Die Lehre von der formalen Imago ist nur die
Lehre von der Moglichkeit des Verstehens der Verkiindigung. Sie
ist nur die christliche Lehre von der Voraussetzung der Verkiindigung,
sie betrifft mehr das Wie als das Was der Verkiindigung, mit einem
Wort : sie ist nur methodisch, nicht dogmatisch wichtig.

II.

Ein solch ernstes Buch wie Brunners groBes Werk « Der Mensch
im Widerspruch », in dem entscheidende Probleme der christlichen
Theologie zur Sprache kommen und neue Losungen vorgetragen und
gegen andere, etwa die katholischen, scharf abgegrenzt werden, darf
auch von katholischer Seite entsprechende Beachtung erwarten. Der
Verfasser wird anderseits aber auch Verstindnis dafiir haben, wenn
die katholische Theologie es fiir notwendig hilt, zu untersuchen,
inwieweit die in seinem Buche als katholisch vorgetragenen Lehren
tatsdachlich der Ausdruck klassisch katholischer Theologie sind.

Das Grundanliegen Brunners, die personale Beziehung zu Gott
in den Imago-Begriff hineinzunehmen, den « biblischen Personalismus »
gegeniiber dem « griechischen Rationalismus» mit seinen quantita-
tiven Bestimmungen zur Geltung zu bringen, muB gewil auch ein
Anliegen katholischer Theologie sein. Dieses Anliegen ist sachlich
von der groBen Theologie auch nicht iibersehen worden. Jedenfalls
sieht Thomas von Agquin die Gottebenbildlichkeit in ihrer Vollendung
dort, wo die personliche Ich-Du-Beziehung ihren uniiberbietbaren
Hohepunkt erreicht, in der seligen Anschauung Gottes. Auch ist dies

1 Natur und Gnade, 58.



22 Zur Lehre von der Gottebenbildlichkeit des Menschen

ausdriickliche Lehre des Aquinaten: Je inniger die Ich-Du-Bezie-
hung zu Gott, das personale Verhiltnis zwischen Gott und Mensch
sich gestaltet, je reger und ununterbrochener der Mensch sich Gott
gegeniiber erkennend und liebend verhilt, um so mehr nihert er sich
dem Zustande des Jenseits, in dem die personale und liebende Antwort
auf Gottes Anruf keine Unterbrechung mehr erfihrt, jenem Zustande,
in dem die Gottebenbildlichkeit zur héchsten Entfaltung gelangt 1.

Es ist darum eine mindestens miBverstindliche Darstellung,
wenn gesagt wird, die katholisch-ireniisch-scholastische Imago-Lehre
betrachte den Menschen als Ebenbild Gottes nur insofern er ein
Animal rationale ist, ein Vernunftwesen.

Jedenfalls trifft dieser Vorwurf den Fiirsten der Scholastik nicht.
Zwar bezeichnet Thomas den Menschen, insofern er im Unterschied
zu allen andern Geschépfen eine Geistnatur besitzt, als Imago Dei.
Damit ist aber nichts anderes gemeint als dies: Der Mensch, ob
er Siinder ist oder in der Gnade steht, d. h. sich des Seins in der
Liebe erfreut, ist vom Schépfergott vor allen, aus dessen Hand
hervorgegangenen Wesen ausgezeichnet ; ihm gebiihrt der Vorrang
vor der iibrigen gesamten Kreatur; er ist der Hohe- und Mittel-
punkt der ganzen Schopfung. Er ist Gott nicht nur irgendwie
ihnlich in dem Sinne, wie jede Wirkung eine Ahnlichkeit mit ihrer
Ursache hat und damit auf ihre Ursache zuriickweist 2. Eine solche
bloB generische Ahnlichkeit wiirde die auszeichnende Benennung
« Ebenbild Gottes» nach Thomas nicht rechtfertigen. FEinzig die
hochste Seinsvollkommenheit, welche die Schépfung aufweist, die
Geistnatur, die Vernunfthaftigkeit, wodurch sich der Triger einer
solchen Natur von der gesamten iibrigen Schépfung eindeutig abhebt,
macht diesen Triger zum Ebenbilde Gottes.

Hier konnen wir nun die Frage stellen : Was veranlaBt Thomas,
den Begriff der Gottebenbildlichkeit auf die Wesen mit Vernunftnatur
und nur auf sie anzuwenden ? Warum sagt er diesen, eine besondere
Beziehung zu Gott ausdriickenden Terminus Imago Dei von den
Geist- und Vernunft-Wesen aus ? Soviel ist sicher : Thomas ist nicht
durch den griechischen Rationalismus fiir die Verwendung dieses
Wortes in dem genannten Sinn beeinfluBt worden. An der Spitze
der ganzen Erérterung iiber die Gottebenbildlichkeit des Menschen



in der neueren protestantischen Theologie und bei Thomas von Aquin 23

steht das Schriftwort : « Lasset uns den Menschen machen als unser
Ebenbild, uns dhnlich» (Gen. 1, 26). Die Offenbarungswahrheit, die
da besagt, der Mensch ist Gottes Ebenbild, ohne dabei eine eindeutige
Angabe zu machen iiber die Art dieser Gottebenbildlichkeit, d. h.
ohne zu sagen, worin im einzelnen dieses Ebenbildsein griinde, ist
es, die dem Theologen Thomas zum AnlaB wurde, nun nachzuspiiren,
worin in diesem, von Gott selbst als sein Ebenbild bezeichnetem Men-
schen das Ebenbildsein griinde. Die Leitgedanken fiir diese Unter-
suchung sind bei Thomas deutlich sichtbar.

Grundsitzlich ist fiir Thomas dies eine klar : wenn der sich uns
offenbarende Gott den Menschen anspricht, und sich dabei, um vom
Menschen gehort und verstanden zu werden, menschlicher Sprache
bedient, menschliche Ausdrucksweise in Dienst nimmt, so kann es
nicht Gottes Absicht sein, mit diesen Worten einen Inhalt zu ver-
binden, der in gar keiner Beziehung steht zu den Vorstellungen, die
der Mensch allgemein mit solchen Worten zu verbinden pflegt.

Von dieser Grundiiberzeugung ausgehend, weist Thomas, teil-
weise Augustinus folgend, auf zwei Wirklichkeiten hin, die mit dem
Wort Imago, Ebenbild, gemeint und untrennbar mit ihm verbunden
sind : die Ahnlichkeit des Bildes mit der Wirklichkeit, deren Bild es
ist ; eine solche Ahnlichkeit allerdings, welche die Arteigenschaften
oder wenigstens die eindeutigen Zeichen dieser Arteigenschaften
widerspiegelt. Aber diese so beschaffene Ahnlichkeit geniigt nicht
zum Vollbegriff des Bildes. Von zwei in ihrem Aussehen kaum unter-
scheidbaren Dingen sagen wir nicht, das eine sei das Bild des andern,
wenn nicht zwischen beiden die Beziehung der Nachbildung, der
Nachahmung besteht.

Wenn Bildidhnlichkeit also groBtmdgliche Ahnlichkeit mit der
dargestellten Wirklichkeit besagt und anderseits die Schrift nur den
Menschen als Ebenbild Gottes bezeichnet und doch nicht eindeutig
sagt, wo im Menschen diese Gottebenbildlichkeit verwirklicht ist,
dann ist klar, daB in diesem Wesen, das die verschiedenen Seinsstufen
in sich verwirklicht, nur die héchste dieser Seinsstufen die Ebenbild-
lichkeit mit Gott begriindet, diejenige, welche den Menschen iiber
die andern Geschopfe hervorragen 148t und zugleich dem Gott eigenen
Wesen am nichsten steht. — Entscheidend ist also die Frage: Was
ist das Gott im besondern eigene Wesen ? Indem wir diese Frage
stellen, miissen wir uns bewuBt bleiben, daB wir als endliche Wesen
die innerste Natur Gottes, des unendlichen Geistes, von uns aus nicht



24 Zur Lehre von der Gottebenbildlichkeit des Menschen

ergriinden kénnen. Selbst wenn Gott uns im Offenbarungswort dariiber
Kunde gibt, so bedient er sich in dieser Kundgebung solcher Begriffe,
welche dem Bereiche irdischer Wirklichkeiten entnommen sind, die
uns also nie gestatten, zur Kenntnis der innersten Eigenart Gottes
vorzudringen. Aber soviel diirfen wir mit Sicherheit sagen: Wenn
der Mensch iiberhaupt Gottes Wesen bestimmen will, so muB3 er Gott
auffassen nach Analogie der hochsten, in der geschaffenen Welt vor-
liegenden Seinsstufe, der Stufe des Geistseins, er wird Gott einen Geist
und zwar einen reinen, durchaus einfachen Geist nennen miissen,
und er darf die mit Gott in der Geistigkeit iibereinkommenden Wesen
Ebenbilder Gottes nennen.

Tatsichlich lehrt Thomas: Der Mensch ist darum Ebenbild
Gottes, weil er Geistwesen und damit zum Unterschied von allen unter-
menschlichen Wesen Gott in seinem Geistsein dhnlich ist. Der Mensch
als animal rationale, als Vernunftwesen, ist gottebenbildlich. Der
Mensch ist endliches, Gott ist unendliches Vernunftwesen. Allerdings,
wenn die thomasische Lehre von der Gottebenbildlichkeit sich auf
diese Aussage beschrinken wiirde, dann bestiinde Brunners Vorwurf
zurecht.

Aber mit dieser Bestimmung erschépft sich die thomasische Lehre
von der Gottebenbildlichkeit des Menschen nicht. Mit dieser Aussage
ist nur die unterste Stufe, die Grundvoraussetzung des Gotteben-
bildlichseins, ausgesprochen. Das Geistsein, das Verniinftigsein des
Menschen, diese ihn von allen andern Geschdpfen unterscheidende
Ahnlichkeit mit Gott, begriindet verschiedene Beziehungen, die es
gestatten, von einer Stufenfolge innerhalb der Gottebenbildlichkeit
zu sprechen : « Cum homo secundum intellectualem naturam ad ima-
ginem Dei esse dicatur, secundem hoc est maxime ad imaginem Dei
secundum quod intellectualis natura Deum imitari potest » 1. In diesem
Satze sind im Grunde alle Vorwiirfe Brunners gegen die scholastische
Imago-Lehre widerlegt.

Die Stufen der Nachahmbarkeit Gottes innerhalb der Geistnatur
sind ebensoviele Stufen der Gottebenbildlichkeit. Das Geist- und
Verniinftigsein ist das den Menschen vom Tiere zunichst Unterschei-
dende, es ist dasjenige, das uns berechtigt, dieses in seiner Gott-
beziehung vom Tier so sehr unterschiedene Wesen mit einem besondern,
diese Gottbeziehung klarer ausdriickenden Worte zu benennen, es

171 93, 4; vergl. III 4, 1 ad 2.



in der neueren protestantischen Theologie und bei Thomas von Aquin 25

als Ebenbild Gottes zu bezeichnen. Aber nicht das Verniinftigsein
als solches, sondern das Imitari Deum, das Nachahmen Gottes in der
ihm am meisten eigentiimlichen Vollkommenheit, dem ihm eigentiim-
lichen Sein und Leben macht den Menschen zum mehr oder geringer
vollkommenen Ebenbilde Gottes. Der Imago-Begriff ist bei Thomas
von umfassendster Spannweite. Der Mensch kann Ebenbild Gottes
im Vollsinne erst dann genannt werden, wenn er bis zum héchstmog-
lichen Grade der Anniherung an das Gott eigentiimliche Leben
vorgedrungen ist, wenn die maxima imitatio Dei vorliegt. Das Ver-
niinftigsein, das Animal-rationale-sein, ist nur die erste Stufe dieses
Imitari Deum secundum speciem, und es ist zugleich die notwendige
Voraussetzung und das Substrat fiir die weiter in Betracht kommenden
Stufen. Ja, man kann im Sinne des hl. Thomas sagen: Der Mensch,
das Vernunftwesen, als animal rationale, ist iiberhaupt nur Ebenbild
im vollkommenen Sinn, insofern er sich akimdfig mit Gott in Beziehung
zu setzen vermag : « Similitudo imaginis attenditur in natura humana
secundum quod est capax Dei scilicet ipsum attingendo propria ope-
ratione cognitionis et amoris». In der menschlichen Natur finden
wir das Ebenbild Gottes, weil der Mensch gottesfihig ist, dadurch,
daB er ihn durch seine eigene Titigkeit in Erkennen und Lieben
erfaBt. In der iibrigen Schépfung aber finden wir nur eine Ahnlich-
keit der Spur Gottes, sofern sie vermoige gottlicher Einprigung
Sinnbildnatur trigt. Je nach den Stufen dieser Gotteserkenntnis und
Gottesliebe im Vollzuge sind die Stufen der Gottebenbildlichkeit zu
bemessen.

Das Ebenbild Gottes besteht also im Menschen in seiner vollen
Lebendigkeit nur, wenn der Geist sich betitigt, wenn er im Vollzuge
des Erkennens und Wollens sich befindet und wenn er in diesem Er-
kennen und Wollen auf Gott hingerichtet ist. Erst in diesem Vollzuge
liegt eine Anihnlichung an jene goéttliche Vollkommenheit vor, welche
gemiB den Seinsstufen fiir uns als die héchste erscheinen muB, nimlich
an das fiir sich bestehende gottliche Erkennen, nicht nur an das gott-
liche Sein, und zwar an jenes géttliche Erkennen, dessen Gegenstand
Gott selbst ist (I 93, 7).

Die Notwendigkeit eines Aktes und zwar eines solchen, dessen
Gegenstand Gott ist, wird besonders deutlich, wenn es sich um die

1 III 4, 1 ad 2; vergl. I 93, & : Imitatur autem intellectualis natura maxime
Deum quantum ad hoc quod Deum ipsum intelligit et amat.



26 Zur Lehre von der Gottebenbildlichkeit des Menschen

Abbildlichkeit der innergottlichen Hervorginge, des Dreipersonlichen
Gottes handelt. Denn ohne Aktvollzug ist eine wirkliche Abbildung
der Zweiten Person des Ewigen Wortes iiberhaupt nicht méglich ;
Thomas fordert denn auch mit besonderer Eindringlichkeit den Akt-
vollzug, damit ein Abbild des Dreifaltigen Gottes vorliege (I 93,8). Doch
ist es nicht weniger wahr, daB3 erst im Aktvollzuge die hochste Nachah-
mung Gottes auch nach der Einheit seiner Natur vorliegt. Auch hier
gilt der Satz des hl. Thomas, daB das Bild Gottes im menschlichen
Geist zuerst und hauptsichlich dann gegeben ist, wenn der Mensch
sich im Vollzuge erkennend und liebend Gott hingibt. Erst in abge-
leiteter Weise und in zweiter Linie kann man die bleibende Anlage,
das Vermogen und vornehmlich das Gehaben, den Habitus, die Fertig-
keit gottebenbildlich nennen ; aber der Mensch ist auf Grund ihrer nur
insofern gottebenbildlich, als der Akt wurzelhaft in ihnen enthalten ist
(I 93, 7). Gott als Actio pura hat nur im Aktvollzug die héchste
geschopfliche Widerspiegelung.

Wenn die eigentliche Gottebenbildlichkeit nur im Aktvollzuge
gegeben ist, und zwar in jenem Akte, dessen Gegenstand Gott selbst
ist, und wenn anderseits doch auch die Vermégen und das Wesen
der Seele darum gottebenbildlich bleiben, weil dieser Akt wurzelhaft
immer in ihnen enthalten ist, so haben wir mit dieser Erkenntnis die
Kriterien gewonnen, mittels deren wir die Aussage vom Verluste
der natiirlichen Gottebenbildlichkeit bewerten kénnen. Nach Thomas
darf man vom Verluste auch der natiirlichen Gottebenbildlichkeit
durch die Siinde sprechen, insoweit die aktuelle natiirliche Gottes-
erkenntnis EinbuBe erlitten hat. DaB eine solche Minderung der
aktuellen natiirlichen Gotteserkenntnis infolge der Siinde eingetreten
ist, lehrt Thomas ausdriicklich. Gerade die Offenbarung an sich natiir-
licherweise erkennbarer Wahrheiten iiber Gottes Wesen und Gottes
Natur hilt Thomas darum fiir moralisch notwendig, weil die meisten
Menschen nur unter groBten Schwierigkeiten und nach langem Suchen
zu einer sichern, irrtumsfreien aktuellen Gotteserkenntnis zu gelangen
vermogen (C. G. I 4; vergl. Rom. 1, 18). Durch die Siinde sind
Umstinde eingetreten, die den Menschen an einem unbehinderten
Gebrauch seiner in ihrem inneren Bestande an sich nicht verletzten
Vermégen hemmen. Die innere Harmonie der Seelenkrifte ist
geschwunden. Der Mensch steht auf Grund der entfesselten Selbst-
sucht der Wirklichkeit und den in ihr gegebenen Wertordnungen nicht
mehr mit jener sachlichen Haltung gegeniiber, welche Voraussetzung



in der neueren protestantischen Theologie und bei Thomas von Aquin 27

dafiir ist, daB jene Wirklichkeiten sich in seinem Geiste ungetriibt
widerspiegeln konnen.

Die Notwendigkeit des Aktvollzuges zur Herstellung der eigent-
lichen Gottebenbildlichkeit wird noch deutlicher, wenn wir den Men-
schen in seinem iibernatiirlichen Vollendungszustande betrachten.
Hier liegt nach Thomas die héchste Stufe der Gottebenbildlichkeit
vor, fiir die alle andern Stufen nur vorbereitende Bedeutung haben.
Es ist eine Wesenseigentiimlichkeit dieses Vollendungszustandes, daB
der hier angelangte Mensch in ununterbrochenem personalem Akte
sich dem personalen Gott, dem Urwahren und dem Urguten, in Er-
kennen und Lieben ungeteilt hingibt, und zwar mit dem vollen Einsatz
seiner Erkenntnis- und Liebesfihigkeit. Es ist dies die vollkommenste
Antwort des Menschen auf den Anruf des zuerst in Liebe sich
schenkenden Gottes, das vollkommenste In-der-Liebe-Gottes-sein, der
groBtmogliche Grad der Gottebenbildlichkeit, und dies in einem
doppelten Sinne: Einmal, insofern die Uberhéhung der Vermégen
mittels deren der Mensch seinen Gott erkennend und liebend umgreift,
durch das Glorienlicht nicht mehr gesteigert werden kann. Die subjek-
tive Verihnlichung mit Gott erreicht hier ihren Héhepunkt. Zweitens,
insofern der personale Gott sich dem Menschen nicht mehr einzig in
einem geschaffenen Erkenntnisbilde darbietet, sondern unmittelbar
von Angesicht zu Angesicht geschaut wird. Gott selbst wird die Erkennt-
nisform, das « Erkenntnisbild » des geschaffenen Geistes; Gott selbst
priagt sich selbst dem Menschengeiste gleichsam als Siegel in die Seele
ein. Es liegt hier tatsichlich ein So-wie-Verhiltnis vor: Wie Gott
der Hauptgegenstand seines eigenen Erkennens und Liebens ist und
diesen Gegenstand in stetem Aktvollzug umfingt, so umfingt der
geschaffene Geist im Vollendungszustande diesen gleichen Gott, und
er kann von diesem Umfangen nicht einen einzigen Augenblick ablassen.
Allerdings besteht der wesentliche Unterschied, daB in Gott Erken-
nender, Gegenstand und Aktvollzug real identisch sind, wihrend im
geschaffenen Geiste auch in der seligen Gottesschau Erkennender,
Gegenstand und Aktvollzug real verschieden sind. Es liegt aber auch
folgendes So-wie-Verhiltnis vor: Wie Gott sich in héchstmoglicher
personaler Weise dem Menschen schenkt, so gibt sich der Mensch in
héchstmoglicher personaler Weise an Gott hin.

Gleichsam zwischen der Gottebenbildlichkeit des Vollendungs-
zustandes und der rein natiirlichen liegt die gnadenhafte des Pilger-
standes. Wenn wir sagen, sie liege « dazwischen », so ist damit keines-



28 Zur Lehre von der Gottebenbildlichkeit des Menschen

wegs ausgesprochen, daB sie zu den beiden genannten Stufen der Gott-
ebenbildlichkeit in gleichem Abstande stinde. Nein, sie gehort wesent-
lich auf die Seite der Gottebenbildlichkeit des Vollendungszustandes,
insofern beide der gnadenhaften, der iibernatiirlichen Ordnung ange-
horen. Der Unterschied liegt darin, daB erstere dem Zustande des
Schauens, letztere dem Zustande des Glaubens angehort. Beide aber
griinden in einer besonderen auserwihlenden Liebe Gottes. Auch
sie soll soweit als moglich bestehen in einer aktuellen Antwort auf
einen besondern Ruf des in Liebe sich offenbarenden Gottes. Da der
Mensch im Pilgerstande diese Antwort auf den Ruf Gottes nicht unun-
terbrochen zu geben vermag und wohl auch nicht immer seine ganzen
Krifte wie im Glorienstande einsetzt, nennt Thomas sie eine noch
nicht vollkommene Gottebenbildlichkeit (I 93, 4). In dieser Stufe der
Gottebenbildlichkeit sind Grade moglich, je nach dem Grade der sich
mitteilenden Gottesliebe, der auf Seiten des Menschen der groBere
oder geringere Gnadenstand entspricht; je stirker der Anruf von
Gott her ist, um so gréBere Antwortungsmachtigkeit besitzt der Mensch.

Hier muB allerdings das Zugestindnis gemacht werden, daB die
katholische Theologie nicht ganz ohne Schuld daran ist, da man
protestantischerseits zur Meinung kommen konnte, wir faBten diese
gnadenhafte Gottebenbildlichkeit als eine statische, tote GréBe auf.
Wenn katholische Theologen vom Sein in der Liebe Gottes sprechen,
von der gnadenhaften Gottebenbildlichkeit des Pilgerstandes, dann
verbinden sie mit diesen Aussagen wohl zunichst die Vorstellung
eines seinsmiBigen Uberhohtseins der Geistnatur des Menschen durch
die geschaffene Gnade, die der Mensch nach katholischer Auffassung
nicht einzig und in jedem Falle unabhingig von seinem personalen Akt
empfingt.

Die christliche Verkiindigung hat sich seit langem zur Veran-
schaulichung dieser Lehre des der griechischen Theologie entnommenen
Vergleiches bedient : sie versucht die Durchdringung des menschlichen
Seins mit der Teilnahme an der Gottnatur dem christlichen Volke
unter dem Bilde der vom Feuer durchgliihten Kohle anschaulich zu
machen. Mit solchem Vergleiche ist der Zustand des unter der Liebe
Gottes stehenden Menschen wohl geniigend gekennzeichnet nach
seiner seinshaft ontischen Seite hin ; die personale Beziehung hingegen
im Aktvollzuge, aufl die die Gnade angelegt und hingeordnet ist, kommt
in diesem Vergleiche nicht zum Ausdruck, oder es wurde wenigstens
der Vergleich in diesem Sinne nicht ausgedeutet. Auch mit dem dog-



in der neueren protestantischen Theologie und bei Thomas von Aquin 29

matischen Ausdruck «geschaffene Gnade » ist nicht unmittelbar ver-
stindlich auf die Vitalitit der Gnade hingewiesen.

Freilich, die katholische Theologie hatte ihre guten Griinde,
gerade auch einen starken Ton zu legen auf eben diesen durch das
In-der-Liebe-Gottes-stehen begriindeten seinshaften ontischen Zustand
des gottebenbildlichen Menschen. Mit einer ausschlieBlichen Her-
vorhebung der aktuellen, personalen Ich-Du-Beziehung wire die
Glaubenswahrheit gefdhrdet, der gemidB das noch nicht zum Ver-
nunftgebrauch gelangte, erst heranreifende, einer aktuellen Ich-Du-
Beziehung noch nicht fihige Kind, sehr wohl in der Liebe Gottes
stehen kann und gottebenbildlich ist. Auch der des Vernunftgebrauches
michtige Mensch wiirde aufhéren, in der Liebe Gottes zu stehen, ein
Ebenbild Gottes zu sein, sobald und solange die Ich-Du-Beziehung
nicht aktuell vollzogen ist (III 69, 6). An diesen Fragen kann auch
eine konsequent durchgedachte protestantische Theologie nicht vor-
beisehen, um den Menschen nur und ausschlieBlich in seiner personalen
aktualen Ich-Du-Beziehung zu Gott als dessen Ebenbild zu bezeichnen.

Es bieten sich nur folgende Losungsmoéglichkeiten: Entweder
wird angenommen, der Mensch im ersten Stadium seines Lebens stehe
nicht in der Liebe Gottes, sei nicht gottebenbildlich, weil er einer Antwort
auf den Anruf Gottes nicht fihig ist. Wozu dann aber die Kinder-
taufe ? Oder es wird die Fihigkeit zu aktualer verantwortlicher
Entscheidung angenommen, sowohl beim Kinde als auch fiir den
Erwachsenen, auch fiir den Zustand der Ausschaltung des Vernunft-
gebrauches. Oder endlich, es wird das In-der-Liebe-Gottes-stehen,
das Gottebenbildlichsein, nicht ausschlieBlich abhingig gemacht von
der aktualen Antwort auf den Anruf Gottes. Es wird ein habituelles,
ein zustandmiBiges In-der-Liebe-Gottes-stehen angenommen.

Freilich verhilt es sich anders beim Menschen, der im Besitze
des Vernunftgebrauches sich fiir Gott entscheidet. Bei ihm ist das
Ebenbildgotteswerden (im materialen Sinn) wirklich gekniipft an
eine personale Entscheidung. Er muB, seiner schopfungsmiBigen
Natur entsprechend, in aktualer Entscheidung Gott auf seinen Anruf
antworten.

Aber bei aller berechtigten Betonung des seinshaften zustind-
lichen Charakters der gnadenhaften Gottebenbildlichkeit des Menschen,
soll das ebenso berechtigte Anliegen Brunners nicht iibersehen werden :
ja, wir miissen es nicht nur als irgendwie berechtigt anerkennen, sondern
ihm auch den Platz sichern, der ihm nach seinem theologischen Gewicht



30 Zur Lehre von der Gottebenbildlichkeit des Menschen

zukommt. Hier muB die katholische Theologie sich die Frage vor-
legen : Ist mit der Betonung des seinshaften Charakters der durch
das Sein-in-der-Liebe gegriindeten Gottebenbildlichkeit alles gesagt,
oder hat diese seinshafte statische Gottebenbildlichkeit auch irgendeine
Bedeutung fiir die personale Beziehung und Begegnung mit Gott ?
Ist vielleicht gerade die Herstellung der personalen Beziehung der
Ich-Du-Beziehung der eigentliche Sinn und Zweck der statischen
Gottebenbildlichkeit, die man als tote GréBe zu bezeichnen beliebt ?
Ist es vielleicht so, daB das nicht stindige Aktuiertsein der personalen
Ich-Du-Beziehung nicht so sehr in der geschaffenen Gnade als solcher
begriindet ist, als vielmehr in der Zustdndlichkeit des Menschen, der
fir die Aktuierung der personalen Ich-Du-Beziehung angewiesen
ist auf die natiirliche Entwicklung seiner geistigen Vermégensanlagen
und nach der Schopfungsordnung zwar Vernunftwesen ist, aber erst
in einem bestimmten Stadium seiner Entwicklung zur Aktuierung
der Ich-Du-Beziehung gelangen kann ?

Was kommt nun in der katholischen Lehre von der iibernatiir-
lichen Gottebenbildlichkeit des Menschen, die durch die geschaffene
Gnade begriindet wird, der Forderung nach einer personalen Ich-
Du-Beziehung entgegén? welche Bedeutung hat diese « quantitative,
tote GroBe» fiir die aktuale personale Beziehung zwischen Gott und
Mensch ?

Zunichst ist hier zu beachten, daB die geschaffene Gnade im
katholischen Verstindnis keineswegs als eine in sich ruhende, abge-
schlossene, neutrale, unpersénliche GroBe aufgefaBt werden darf, die
das personliche Leben des Empfingers unberiihrt und unbeeinfluBt
lieBe. Die die Natur iiberhthende Gnade ist wurzelhaft auf Tatigkeit
hingeordnet, sie entliBt gleichsam aus sich die Titigkeitsgehaben,
die Aktvermdgen, mittels deren der Mensch sich glaubend, hoffend
und liebend Gott zuwendet (I-II 110, 2; 3 zu 3; II Sent. d. 26, q. 1
a. 4 ad 3 und ad 5). '

Die erste Gabe, welche Gott dem Menschen ohne sein Verdienst
eingieBt, bewirkt eine Erhebung der Seele zu einem gewissen géttlichen
Sein, wodurch sie befdhigt wird, géttliche Titigkeiten zu vollziehen
(a. a. O d. 26, q. 1 a. 3 ¢). Die Gnade macht nicht nur das Wesen der
Seele gottwohlgefillig, sondern auch die Titigkeit (ad 2). Wenn Gott
sich dem Menschen in Liebe zuneigt, erwartet er vom Menschen eine
der lebendigen Personalitit entsprechende Antwort. Der Mensch
ist allerdings von sich aus dieser Antwort nicht fihig ; Gott muB ihn



in der neueren protestantischen Theologie und bei Thomas von Aquin 31

antwortungsfihig machen. Gott schenkt dem Menschen, den er im
Akte der Erschaffung der Seele verantwortungsmichtig ins Dasein
treten lieB, nun die neuen Organe, mittels deren er aktuell in die lie-
bende Ich-Du-Beziehung zu eben diesem seinem Gotte treten kann
und in neuer, hoherer Weise gottebenbildlich wird. Die Gnadenmit-
teilung Gottes ist von vorneherein hingeordnet auf die lebendige
Betitigung des Gnadenlebens. Der Mensch soll sich im immer wie-
derholten Aktvollzug werthaltiger gestalten, die Gottebenbildlichkeit
steigern, sich immer mehr dem Zustande der nie unterbrochenen
Gottvereinigung in der Seligkeit nihern. Sie ist der Keim der Selig-
keit, des Zustandes der stetigen gegenseitigen Hingabe von gottlicher
und menschlicher Person.

Die bisherigen Untersuchungen zeigten, daB der Vorwurf Brunners,
die Gottebenbildlichkeit des Menschen trage in der katholischen Auf-
fassung rein statischen Charakter, der Begriindung entbehrt. Nach
Thomas gibt es iiberhaupt keine Gottebenbildlichkeit ohne Beziehung
zum Aktvollzug, weder in der natiirlichen noch in der iibernatiirlichen
Ordnung ; jede Art von Gottebenbildlichkeit ist auf den Aktvollzug
hingeordnet. Erst im Aktvollzuge kommt die Gottebenbildlichkeit
zur Vollendung. Damit diirfte wohl auf einen Beriihrungspunkt der
Lehre des hl. Thomas von der Gottebenbildlichkeit mit den Forderungen
Brunners hingewiesen sein.

Sie enthilt aber noch einen anderen Gedanken, dessen Nicht-
beachtung zu einer miBverstandenen Auffassung der ganzen thomi-
stischen Imago-Lehre fithren muB, der aber, recht verstanden,
zu einem fruchtbaren Ansatzpunkt werden kann fiir die katholisch-
protestantische Kontroverse iiber den Ankniipfungspunkt der Gnade
in der natiirlichen Gottebenbildlichkeit des Menschen. Der fragliche
Satz lautet : « Unde imago Dei tripliciter potest considerari in homine,
uno quidem modo, secundum quod homo habet aptitudinem naturalem
ad intelligendum et amandum Deum: et haec aptitudo consistit
in ipsa natura mentis, quae est omnibus hominibus communis ;
alio modo secundum quod homo actu vel habitu Deum cognoscit
et amat, sed tamen imperfecte ; et haec est imago per conformitatem
gratiae ; tertio modo, secundum quod homo Deum actu cognoscit
et amat perfecte; et sic attenditur imago secundum similitudinem
gloriae » (I 93, 4).

Dieser Satz ist fiir die Lehre vom Ankniipfungspunkt der Gnade
von auBerordentlicher Bedeutung. In ihm werden die Aussagen der



32 Zur Lehre von der Gottebenbildlichkeit des Menschen

Artikel 1-3 derselben Frage wesentlich erginzt. Der Mensch ist, so
lehrte Thomas dort, Ebenbild Gottes, insofern er ein verniinftiges
Wesen ist, eine Geistnatur besitzt ; als so geartetes Wesen ist er Gott,
dem absoluten Geiste, dem unendlichen Vernunftwesen, &hnlicher
als die untermenschlichen Wesen, dhnlicher als etwa Stein und Klotz.
« Die Vernunft des Menschen ist in sich selbst, d. h. von Gottes Schép-
fung her geeigneter als Stein und Klotz zur Wesensbestimmung Gottes
zu dienen ».

An dieser Stelle wird nun ausdriicklich gelehrt : Nicht das Ver-
niinftigsein als solches begriindet letztlich die Gottebenbildlichkeit
des Menschen. Der Mensch als Vernunftwesen, als animal rationale,
ist im eigentlichen Sinne gottebenbildlich, insofern in diesem Ver-
niinftigsein des Menschen die Maéglichkeit einer Ansprechbarkeit durch
Gott gegeben ist und auch erst die Grundvoraussetzung, dem Anruf
des sich offenbarenden dreipersénlichen Gottes zu antworten. Damit
ist auch der theologisch so wichtige Tatbestand ausgesprochen, daB
der natiirliche Mensch eine wirkliche Offenheit fiir die Vollendung
durch die Gnade besitzt, welche die Theologie als Gehorsamspotenz
zu bezeichnen pflegt. Weil der Geist das Gute und das Sein zu erkennen
und zu lieben vermag, erscheint auch die unmittelbare Vereinigung
mit dem Urguten und Urseienden nicht als widerspruchsvoll. Von
der Geistnatur, insofern sie in der genannten Weise gottebenbildlich
ist, gelten die Worte Brunners: Nie kénne die Kirche anders ver-
kiindigen als vermége der schriftgemiBen Beziehung zwischen Gottes-
wort und Menschenwort. Das DaB der kirchlichen Verkiindigung
beruhe auf diesem Rest der Imago. Auch die Kirche ist darauf
angewiesen, dall man mit dem Menschen iiberhaupt von Gott reden
kann. Das ist der Ankniipfungspunkt, Wortmichtigkeit und Verant-
wortlichkeit. Die Vernunftnatur, das Humanum, das vom Gegensatz
von Siinde und Gnade nicht betroffen wird, wird also hier im eigentlichen
Sinne (maxime) gottebenbildlich genannt, insofern es eine besondere
Beziehung zu den héheren Stufen der Gottebenbildlichkeit besagt, zu
der gnadenhaften des Pilgerstandes und vor allem der Vollendungsstufe
des Glorienstandes.

Mit dieser Aussage wird der Vorwurf Brunners gegen die irendisch-
katholisch-scholastische Auffassung der Gottebenbildlichkeit, wenig-
stens was den Fiirsten der Scholastik betrifft, gegenstandslos. Die
Gottebenbildlichkeit des Menschen wird bei Thomas nicht nur in seinem
Verniinftigsein gesehen, sie ist nicht nur ein So-Wie-Verhiltnis. Es ist



in der neueren protestantischen Theologie und bei Thomas von Aquin 33

nicht so, als sei der Mensch gottebenbildlich nur darum, weil er auch
ein verniinftiges Wesen ist wie Gott, insofern Gott die unendliche, der
Mensch endliche Vernunft ist. Sondern weil dieses Humanum, dieses
Verniinftigsein, diese natiirliche Gottebenbildlichkeit auf das Ange-
sprochenwerden durch den personalen Gott hingeordnet ist und die
personale Antwort des Menschen ohne dieses Verniinftigsein iiber-
haupt nicht méglich ist. Gottebenbildlichkeit ist nach Thomas durchaus
Gottbezogenheit des Geistes: Hinordnung auf personale Begegnung
mit Gott.

Auch der fiir den Theologen noch schwerere Vorwurf, die Scho-
lastik habe den aristotelisch-rationalistischen und individualistischen
Begriff der Imago als Animal rationale systematisch ausgebaut und
damit erst das antike Erbe zur volligen Auswirkung gebracht, trifft
Thomas nicht, wenn man mit dem aristotelisch individualistischen
Imago-Begriff die sich selbst geniigende Menschennatur meint. Denn
wir sahen ja, es ist nicht diese in sich abgeschlossene Menschennatur,
die im Vollsinne Imago heiBt, sondern diese Menschennatur in ihrer
groBeren oder geringeren Beziehung zu Gott. Die Beziehung zu Gott,
die Ich-Du-Beziehung geht durchaus in den thomistischen Imago-
Begriff ein, ja, ist unablosbar mit ihm verbunden. Es ist also nicht
nur eine Uberspitzung der jeweiligen Akzentuierung, sondern es ist
eine sachlich verfehlte Darstellung, wenn Brunner die katholisch-
scholastische- Auffassung vom Menschen als Ebenbild Gottes als grie-
chischen Rationalismus bezeichnet und ihm den biblischen Persona-
lismus gegeniiberstellt. — Wenn Thomas die Vernunftnatur als Imago
Dei bezeichnet, und zwar im besonderen Sinne, insofern sie eine aptitudo
ad cognoscendum et amandum Deum besagt, so kommt darin das
gleiche Anliegen zum Ausdruck, das Brunner meint, wenn er von der
Imago im formalen Sinne spricht. Zwar hat Brunner diese Termi-
nologie in seinem Werke « Der Mensch im Widerspruch » nicht mehr
angewandt, weil sie ihm den Vorwurf einbrachte, Thomist zu sein.
Daf3 er aber personlich an der damit gemeinten Wirklichkeit festhilt,
bezeugt er ausdriicklich.

Gegen den genannten Vorwurf, die scholastische Theologie habe
die in sich geschlossene Menschennatur als gottebenbildlich bezeichnet,
muB auch die bei Thomas heimische Lehre vom Desiderium naturale
gloriae geltend gemacht werden. «Der natiirliche Mensch ist nach
Thomas keine sich selbst geniigende, letztgiiltige und in sich abge-
schlossene Wesenheit, die mit dem Gnadengott konkurriert, sondern

Diyus Thomas 3



34 Zur Lehre von der Gottebenbildlichkeit des Menschen

seine Wesenheit besteht eben darin, im strengsten Sinne als potentia
obedientialis auf die Gnade hingeordnet zu sein. Das der Geistnatur
als solcher immanente Streben nach der Gottanschauung verwirklicht
nun den héchsten Ausdruck des Obedientialcharakters der natiirlichen
Ordnung. Dabher ist es widersinnig, darin irgendwie schon ein Bewirken
der Gnadenordnung zu erblicken. Aber ebenso scharf widerspricht
die Lehre vom Desiderium naturale der neuzeitlichen Auffassung,
als konne sich die freie Vernunftnatur des Menschen gegeniiber der
Gnade neutral verhalten, ohne in ihrer Natiirlichkeit zu verkiimmern.
Das natiirliche Verlangen ist nicht eitel (inane), weil es zur Erhebung
in die Gnade der Glorie hingeordnet ist, nicht aber, weil die Visio
essentiae divinae im Bereiche der Selbsttitigkeit eines endlichen Geistes
liegen konnte» .

Diese Lehre von der Gottebenbildlichkeit des Menschen kommt
auch einem anderen sehr berechtigten Anliegen der protestantischen
Theologie, besonders derjenigen Brunners entgegen, der Forderung
nach einer einheitlichen Auffassung von Natur und Gnadenordnung.
Die Wirklichkeiten, welche die katholische Theologie mit Recht als
natiirliche und ibernatiirliche Ordnung gegeneinander abzugrenzen
pflegt, erscheinen nach der vorgetragenen Ebenbildlehre aufs innigste
aufeinander bezogen. Sie sind nicht zwei beziehungslos iibereinander
gelagerte Stockwerke. Sie stehen zueinander im Verhiltnis von Anlage
und Verwirklichung. Allerdings ist derjenige, welcher die in der natiir-
lichen Gottebenbildlichkeit gegebene Anlage verwirklicht, nicht eine
innerhalb der Schopfung liegende Ursache, sondern Gott selbst ; er
allein vermag diese Anlage zu aktuieren. Anderseits aber ist es doch
wieder so, daB Gott fiir die Verwirklichung einer iibernatiirlichen
geschaffenen Gottebenbildlichkeit angewiesen ist auf das von ihm
selbst geschaffene gottebenbildliche Wesen, den verantwortungs-
michtigen Geist. In einem Tiere, solange es Tier bleibt, d. h. solange
es nicht natiirliches Ebenbild Gottes ist, ist die iibernatiirliche Gott-
ebenbildlichkeit nicht realisierbar, die Gnade und das Glorienlicht
kénnen einem untermenschlichen Wesen nicht eingesenkt werden.

Man kann den Sachverhalt auch so ausdriicken : weil Gott beschlo,
sich selbst unmittelbar in einem geschaffenen Wesen widerzuspiegeln
(Imago Dei Gloriae), muBlte er ein Wesen schaffen, das grundsitzlich
die Anlage zu einer solchen Widerspiegelung in sich trug, wenigstens in

1 K. Eschweiler, Die zwei Wege der neuern Theologie (1926), 268.



in der neueren protestantischen Theologie und bei Thomas von Aquin 35

dem Sinne, daB eine solche Widerspiegelung nicht als widerspruchsvoll
erscheint ; er muBte ein sogeartetes Wesen schaffen, daB Gott selbst
seinem innersten Wesen nach nicht ginzlich auBerhalb der natiirlichen
Reichweite der Fiahigkeiten des Geistwesens lag, wobei allerdings
immer zu beachten ist, daB die Vermogen dieses Geistes einzig mit
Hilfe einer von Gott selbst geschenkten Uberhéhung Gott in seinem
innersten Wesen erfassen koénnen.

Fiir die theologische Betrachtung sind Natur und Gnade zwei
einer einzigen Gesamtordnung zugehorige Seinsordnungen ; aus Natur
und Gnade entsteht die eine, innerliche, iiberhohte Natur (natura
elevata), jene Natur, deren Endziel die selige Gottesschau ist. In der
gegenwirtigen Heilsordnung diirfen diese beiden Bestandteile nicht
auseinander gerissen werden. Indem der Theologe das eine wahre
Endziel vor Augen hat, betrachtet er die menschliche Natur im Lichte
des Glaubens als vom Schopfer der Gesamtordnung auf sein Endziel
ausgerichtet. Es gibt nur einen Ursprung und ein Endziel, nimlich
den uns in der Offenbarung kundgewordenen dreipersonlichen Gott.
Indem Thomas das Bild Gottes im Menschen untersucht, trennt er
die christliche Betrachtung des Menschen nicht schlechthin von der
philosophischen, sondern er verkniipft diese beiden Betrachtungs-
weisen aufs innigste miteinander. Fiir Thomas gibt es im Grunde
nur ein einziges Ebenbild Gottes, dessen Grundlinien in die Natur
eingezeichnet sind, das durch die Gnade des Pilgerstandes und das
Glorienlicht vervollkommnet werden und zur Vollendung gelangen
soll 1,

1 Vergl. A. Rokner, Thomas von Aquin oder Max Scheler. Das Ebenbild
Gottes. Divus Thomas (Frb. 1923), 348 : « Wenn vom natiirlichen und iibernatiir-
lichen Ebenbild Gottes die Rede ist, liegt die Gefahr nahe, in diese Unterschei-
dung einen Sinn hineinzulegen, der grundverschieden wire, den Sinn nimlich :
das natiirliche Ebenbild Gottes im Menschen ist die Anlage zur natiirlichen Er-
kenntnis und Liebe Gottes, das itbernatiirliche Ebenbild Gottes ist die Anlage
zur ibernatiirlichen Erkenntnis und Liebe Gottes. Der Unterschied zwischen
Natur und Ubernatur ist nur insofern in der Naturanlage des endlichen Geistes
begriindet, als diese niamliche reine Naturanlage das eine Mal eine Beziehung
zur aktiven endlichen, das andere Mal eine Beziehung zur aktiven unendlichen
Potenz besagt. Durch eine endliche aktive Potenz kann die gottebenbildliche
Anlage des endlichen Geistes nicht aktuiert werden. Ein solches Urteil wire ein
evidenter Widerspruch, da ja das gottebenbildliche Erkennen und Lieben ein
Gotterkennen und Gottlieben ist, wie Gott sich selbst erkennt und liebt »,



	Zur Lehre von der Gottebenbildlichkeit des Menschen in der neueren protestantischen Theologie und bei Thomas von Aquin

