
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 19 (1941)

Artikel: Zur Lehre von der Gottebenbildlichkeit des Menschen in der neueren
protestantischen Theologie und bei Thomas von Aquin

Autor: Hoffmann, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762744

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762744
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Lehre von der Gottebenbildlichkeit des

Menschen in der neueren protestantischen
Theologie und bei Thomas von Aquin.

Von Dr. Adolf HOFFMANN 0. P.

Die Bedeutung, welche neuerdings protestantischerseits der Lehre
von der Gottebenbildlichkeit des Menschen beigemessen wird, hat
Emil Brunner einmal mit dem Worte gekennzeichnet : « Die Lehre
von der Imago Dei bestimmt das Schicksal jeder Theologie »1. Und
an anderer Stelle : « Die Geschichte dieses Begriffes ist die Geschichte
des abendländischen Menschenverständnisses, an der die beiden

geistigen Großmächte der letzten zwei Jahrtausende, die griechische
Philosophie und der christliche Glaube sozusagen zu gleichen Teilen

beteiligt sind. Es ging hier — und es geht heute noch — um die Frage
nach dem Verhältnis von Christentum und Humanität und
Humanismus »z. « Im Verständnis des 'Geschaffen nach dem Bilde Gottes'
entschied sich von Anfang an und entscheidet sich heute noch die

Verhältnisbestimmung von Vernunft und Offenbarung, Kirche und
Kultur, Glaube und Humanität » 3.

Man kann nicht sagen, daß diese Bedeutung der Imagolehre in
der heutigen katholischen Theologie mit solcher Klarheit erkannt,
mit solcher Eindringlichkeit betont, mit solcher Präzision formuliert
wurde wie eben in der neueren protestantischen Theologie. Allerdings
war die Situation innerhalb der katholischen Theologie nicht eine
derartige, daß man, um in ihrem eigenen Bereiche grundsätzliche
Thesen zu verteidigen, auf die Imagolehre hätte zurückgreifen müssen,
wie dies innerhalb der protestantischen Theologie der Fall war. Aber
gerade die innere protestantische Kontroverse hat es offenbar gemacht,
daß in der Lehre von der Gottebenbildlichkeit des Menschen ein
Gedankengut bereit liegt, das geeignet ist, über den Unterschied der

1 E. Brunner, Zwischen den Zeiten (1929), 264.
3 E. Brunner, Der Mensch im Widerspruch (1937), 82.
3 a. a. O. 83.



4 Zur Lehre von der Gottebenbildlichkeit des Menschen

Konfessionen hinaus die christliche Auffassung vor allem vom Menschen

im rechten Lichte der Offenbarung erscheinen zu lassen ; es wurde
dabei sichtbar, daß der Lehre von der Gottebenbildlichkeit ein wichtiger
Ort im christlichen Lehrganzen zuzuweisen ist. Scheint es doch, als

sollte sich Augustins Wort1 über die providentielle Bedeutung der
Häresien bezüglich der christlichen Lehre vom Menschen von neuem
bewahrheiten und als sei der Lehre vom Menschen als dem Bilde Gottes
eine richtunggebende Aufgabe zuzuweisen.

Die Häresie aber, zu welcher der Christ sich in Gegensatz weiß

und welche die Vorsehung Anlaß zu tieferer Besinnung über das Wesen

des Menschen werden ließ, ist die Irrlehre von dem irgendwie aus seiner

Gottbeziehung losgelösten, dem sich selbst genügenden Menschen,
die Irrlehre, welche glaubt, die Frage des Menschen, die Frage, die
der Mensch sich selbst ist2, vom Menschen her endgültig lösen zu
können, die Irrlehre, welche die Selbstvergottung des Menschen

vornimmt und Gott, den Schöpfer, gänzlich aus dem Spiele läßt, wenn sie

nach dem Wesen und dem Sinn des Menschen fragt.
Freilich ist es nicht so, als sei diese Häresie erst eine Erfindung

des letzten Dezenniums. Aber bei dieser Häresie stoßen wir auf das

unheimliche Phänomen, an dem am unverhülltesten sich offenbart,
was für viele Augen zunächst noch verhüllt in den letzten 200 Jahren
am christlichen Volke geschehen ist. Wieder zeigt sich, daß dieses

Phänomen nicht nur politischen, sondern wahrhaft metaphysischen
Charakters ist und mit keiner politischen Ideologie zu identifizieren.
Es ist der Bolschewismus, der bewußt und gewollt praktisch durchzuführen

unternimmt, was vergangene Geschlechter zum Teil ebenso

bewußt, aber nur theoretisch nachzudenken unternommen haben :

das Leben und die Geschichte der Menschheit zu meistern mit einer

vom Menschen gefundenen Antwort auf die Frage des Menschseins.

Wie diese Antwort dann gegeben wird, ist dabei von nebensächlicher

Bedeutung. Damit vollzieht sich vor unsern Augen eine Zerstörung
des Menschseins, die von furchtbarer Neuheit in der Geschichte ist3.
Gerade die Furchtbarkeit dieser Gefahr einer Zerstörung des Menschseins

ist es, die den Gedanken der Imago Dei, der Gottebenbildlichkeit,

1 Er sagt, anläßlich der Häresie würden viele katholische Wahrheiten
« sorgfältiger durchforscht, klarer erkannt und eindringlicher gepredigt » (Gottesstaat

16, 2, 1).
2 Schumann, Vom Geheimnis der Schöpfung (1937), 44.
3 a a. O. 45.



in der neueren protestantischen Theologie und bei Thomas von Aquin 5

des Gottbezogenseins des Menschen für die Gegenwart als unaufgeb-
liches Moment nicht nur der Theologie, sondern auch der Verkündigung
erscheinen läßtL

Es ist nun psychologisch verständlich, wenn der Christ gegenüber
solcher zerstörerischen Verabsolutierung des Menschen die Wortoffenbarung

befragt, um von dort her Auskunft auf die Frage nach dem

Menschsein zu erhalten. Und es ist ein Gesetz menschlicher Beschränktheit,

daß man im Ringen um das Verständnis des Gotteswortes in der
Hitze des Kampfes nicht die Wahrheitsmitte traf, sondern eine angeblich
biblische Lehre im umgekehrten radikalen Sinne vortrug. Aus der
christlichen Furcht vor der Verselbständigung des Menschen Gott
gegenüber, im Interesse der Abwehr jeglichen Pelagianismus und
Synergismus innerhalb der christlichen Theologie und im Bemühen

um die Sicherung der Allwirksamkeit des Wortes von Christus, und
schließlich um der biblischen Aussage von der Verderbnis des Menschen

willen, hat Karl Barth jegliche Ebenbildlichkeit Gottes im sündigen,
gottfernen Menschen geleugnet, jeden Anknüpfungspunkt in der
vorchristlichen und außerchristlichen Menschheit aufgehoben2. Das

Ebenbild Gottes ist also nach Barth nicht nur befleckt, verzerrt,
verdunkelt, sondern es ist radikal ausgelöscht, sodaß der sündige, von
Gott gelöste Mensch in keinem Sinne mehr Ebenbild Gottes genannt
werden kann 3. Das dem sündigen Menschen Verbliebene, die Humanitas,

ist aus ihrer Gottbezogenheit gänzlich herausgelöst, ist theologisch

irrevelant, ist zur Bagatelle geworden.
Hier wird vergessen, daß auch der gefallene Mensch noch immer

vor Gott ist, daß auch im Sünder das theologische, auf Gott bezogene
Wesen des Menschen sich manifestiert. Der Vergottung des Menschen
wird hier eine ebenso falsche Entmenschlichung des Menschen
entgegengestellt. In dieser Auffassung erscheint die Welt mit ihren kate-
gonalen Forderungen von Raum und Zeit als der bloße Gegensatz
zu Gott. Die Konzentration aller religiösen Gewißheit auf das Recht-
fertigungserlebnis droht da und dort zu einer Isolierung des Erlebnisses
gesteigert zu werden. Die Lehren vom Urständ und Fall lösen sich
in unbestimmte und fragliche Theologoumena auf4. Die Schöpfungsoffenbarung

wird durch die Wortoffenbarung gänzlich zurückgedrängt.

1 Schumann, a. a. O. 44.
2 Wendland ZKTh. (1936), 74.
3 a. a. O. 69.
4 Bachmann, in : « Festschrift für Ihmels », Das Erbe Martin Luthers (1928).



6 Zur Lehre von der Gottebenbildlichkeit des Menschen

Es ist ein Zeichen wachsamen theologischen Sinnes, daß sich

innerhalb der protestantischen Theologie ein ernster Widerstand

gegen diese Entmenschlichung des Menschen, gegen diese Profanisierung
des sündigen Menschseins regte. Man begann sich wieder auf die

biblische Grundlage der Imagolehre zu besinnen und fand die neue

These nicht schriftgemäß L Grundlegende Dogmen scheinen gefährdet.

Man erkannte in ihr die Leugnung der bleibenden Schöpfungsoffenbarung,

eine verhängnisvolle Lehre, welche der christlichen

Heilsverkündigung die ihr von Gott gegebene Grundlage nimmt. Eine

Entwürdigung Gottes, da sie den Menschen und seine Sünde oder

auch den Teufel für mächtiger hielt als Gott, als wenn er ein bleibendes

Gotteswerk so zerstört sein ließe, daß keine Spur mehr bliebe. Eine

gefährliche Annäherung an den Marcionismus, daß Christus in eine

völlig fremde Welt gekommen sei, für die es keinen Anknüpfungspunkt
mehr gibt2. Eine Verachtung des Anknüpfungspunktes, den Gott
selbst unzerstörbar in das Wesen des Menschen hineingelegt hat.

In sehr beachtenswerten Ausführungen hat auch Ph. Bachmann 3

die Notwendigkeit aufgezeigt, gegenüber den Überspitzungen Karl
Barths dem Satze von der Gottebenbildlichkeit des Menschen eine

Stelle im dogmatischen Ganzen anzuweisen, und er hat auf die

Konsequenzen aufmerksam gemacht, die sich aus der von Barth
vorgenommenen Leugnung des Satzes ergeben. Er sieht in diesem Satze

einen Angelpunkt, den man ohne Gefahr für das Ganze der christlichen
Lehre nicht herauslösen darf. Die Lehre von der Gottebenbildlichkeit
des Menschen besagt nach ihm zunächst dies : Die Zielstrebigkeit
der Welt richtet sich über den Menschen, der ihre Mitte und Spitze

ist, hinaus auf Gott. Daraus wird die christliche Auffassung von der

Welt überhaupt erst klar ; daß sie auf den Menschen angelegt ist,
darüber herrsche weitgehende Übereinstimmung. Indem der Mensch

als Abbild Gottes anerkannt wird, wird eben zugleich anerkannt, daß die

Welt über ihn, das Abbild, hinaus auf Gott, das Urbild, ausgerichtet
ist. — Der Satz von der Gottebenbildlichkeit des Menschen lasse

auch die besondere Stellung des Menschen, d. h. seine anerkannte
Überlegenheit über die Welt, insofern er fähig ist, sie anerkennend

und gestaltend sich zu unterwerfen, nicht mehr bloß als Zufall, sondern

als durchaus begreiflich erscheinen. Auch die ethische Bedeutung

1 Wendland, a. a. O. 67.
2 a. a. O. 67.
3 Bochmann, a. a. O.



in der neueren protestantischen Theologie und bei Thomas von Aquin 7

des Satzes darf nicht gering bewertet werden. Denn in dem Gedanken

von der Gottebenbildlichkeit ist die Forderung enthalten, der Mensch

solle alle seine Herrschaft über die Welt zum Vollzuge seiner
Gottebenbildlichkeit gestalten ; damit schließt er jede SelbstVerherrlichung,
jede Selbstvergötterung des Menschen aus. Die Bedeutung des Satzes

wird auch sichtbar, wenn man seinen Wert für die religiöse Beziehung
des Menschen erwägt. Nur der Mensch ist, mit Ausschluß aller
Kreaturen, zur Gemeinschaft mit Gott berufen. Auf ihn allein zielt alles

erlösende und offenbarende Handeln Gottes ; nur der Mensch ist der

eigentliche Gegenstand des gnadenvollen Tuns Gottes. Nur der Mensch

wird zur Anwartschaft auf das ewige Leben erhoben ; nur seiner harrt
die Herrlichkeit Gottes. Dem allem gibt nun die Gewißheit von der
Gottebenbildlichkeit des Menschen sichern Grund.

Mit großer Eindringlichkeit weist Bachmann noch hin auf die

Bedeutung der Lehre von der Gottebenbildlichkeit des Menschen für
eine einheitliche Betrachtung der Schöpfungs- und Erlösungsordnung.
Diese Lehre bringe nämlich den inneren Zusammenhang von Anthropologie

und Soteriologie zum Ausdruck. Das mit der Gottebenbildlichkeit

des Menschen innerhalb des Kosmos gesetzte Urverhältnis
ist das Substrat einer höheren Hoffnung und eines überkosmischen
Gnadenwerkes. Damit bildet der Satz von der Gottebenbildlichkeit
des Menschen eine deutliche Klammer, die alles Seiende zu einer großen
und harmonischen und wesenhaften Aufeinanderbeziehung zusammenschließt.

Er befaßt sich mit dem inneren Zusammenhang zwischen dem

ersten und zweiten Glaubensartikel des christlichen Glaubens und erfüllt
uns mit einer Ahnung einer großen Einheitlichkeit aller Werke Gottes.
Der Satz von der Ebenbildlichkeit Gottes deutet die Einheit der beiden
Welten an, die wir Schöpfung und Erlösung nennen. Wir dürfen diese
beiden Welten nie miteinander identifizieren ; aber wir ahnen ihre
tiefe Verbundenheit und ihre ewige Aufeinanderbeziehung, indem wir
den sündigen Menschen, um dessentwillen Christus gestorben ist,
zugleich als Bild Gottes bekennen 1.

1 Bachmann, a. a. O.



8 Zur Lehre von der Gottebenbildlichkeit des Menschen

I.

Hatte Bachmann mit sicherem theologischem Takt die Schwächen

der Barthschen Position angedeutet und die Bedeutung der Imago-
lehre besonders für die einheitliche Auffassung des Christentums betont,
ohne jedoch nähere Erklärungen über das Verhältnis von Anthropologie

und Soteriologie zu bieten, d. h. ohne im einzelnen zu sagen,
worin nun die Gottebenbildlichkeit auch des sündigen Menschen

bestehe, so haben andere protestantische Theologen gerade diesen

Fragen ihre Aufmerksamkeit gewidmet.

E. Brunner z. B. geht es ganz ausdrücklich um die Bestimmung
des Verhältnisses des dem sündigen Menschen verbliebenen Humanum
zu der ursprünglichen Gottbezogenheit, um die Erklärung, inwiefern
auch dieses sündige Humanum noch gottebenbildlich genannt werden
könne. Dabei untersucht Brunner auch die historischen und biblischen

Grundlagen seiner These ; er bemüht sich, Anknüpfungspunkte bei
den Reformatoren dafür aufzuzeigen und seine Lehre nicht nur gegen
die katholische, sondern auch gegen Strömungen innerhalb der
protestantischen Theologie scharf abzugrenzen. Mit welchem Recht und
Erfolge, wird sich aus der kritischen Betrachtung der Brunnerschen
Lehre ergeben.

Das ganze Bemühen Brunners gilt der Aufhellung der Frage :

« Was ist von der dem Menschen auch jetzt nach der Sünde verbliebenen

Vernunftnatur, seiner Humanität, kurz von dem zu halten,
was ihn vom Tier unterscheidet ?»1 Besitzt die Vernunftnatur keine
irgendwie geartete Beziehung mehr zu Gott ; ist, wie Karl Barth meint,
das Band zwischen Menschlichkeit und Gottbeziehung so gänzlich
zerrissen, daß das Humanum zum Profanum geworden ist ; ist dieses

Humanum eine Bagatelle, die theologisch irrevelant ist Entstammt
etwa gar dieses Humanum einem andern Prinzip als das ursprüngliche
Gottesbild Oder hat die Humanitas, das den Menschen vom Tier
Unterscheidende, doch irgendwelche theologische Bedeutung Hat
sie noch etwas mit der ursprünglichen Gottesbeziehung zu tun Ist
in der formalen Struktur des Menschen, die, was auch Barth zugeben
muß, unverlierbar ist, eine Beziehung zu Gott enthalten

Brunner bejaht alle diese Fragen und betont die theologische

Bedeutung des Humanum, auch der sündigen Humanitas ; sie ist

1 E. Brunner, Der Mensch im Widerspruch. Berlin 1937, 84.



in der neueren protestantischen Theologie und bei Thomas von Aquin 9

ihm eine Wirklichkeit von größter theologischer Tragweite. Die
gegenteilige Auffassung, so meint er mit Bachmann, würde die Einheit
des menschlichen Wesens, genauer die Einheitlichkeit der
theologischen und glaubensmäßigen Sicht des Menschen gefährden. Der
Mensch muß nach ihm ganz im Sinne der Bibel aus dem ursprünglichen
Gotteswort und Gottesbild verstanden werden 1. Die dem sündigen
Menschen eignende Humanitas und die verlorene Iustitia originalis
sind aus ein und demselben Prinzip heraus zu verstehen.

Das war, so meint Brunner gegen Barth, der Grundgedanke der
Reformatoren, der zu der seltsamen Lehre vom Imago-Reste führte.
Seine (Brunners) Absicht gehe hinaus auf Erneuerung dieser
Grundkonzeption der reformatorischen Lehre, daß der Mensch als Ganzes

von Gott aus verstanden werden müsse, daß darum das Menschsein
ein korrumpiertes Menschsein sei, daß aber gerade auch darum die

jetzt noch vorhandene Humanitas aus dem ursprünglichen Gottesbild
oder Gottesverhältnis verstanden werden müsse2.

Die « unermeßliche Tragweite der Leistung Luthers » bezüglich
der Lehre von der Gottebenbildlichkeit des Menschen ist nur
verständlich aus dem Gegensatz zu der bis dahin landläufigen irenäisch-
katholischen Imago-Lehre. Wie sieht nun Brunner diese irenäisch-
katholische Imago-Lehre, deren Überwindung er als das große
Anliegen der Theologie überhaupt betrachtet Um seine Darstellung
nicht zu verzeichnen, lassen wir ihn selbst zu Worte kommen :

« Irenäus zeichnete der Kirche für beinahe anderthalb Jahrtausende
den Weg vor, und seine Lösung ist noch heute die der katholischen
Kirche. Gestützt auf den Doppelausdruck Bild und ähnlich (hebräisch :

Zälem und Demut, griechisch : e'txwv, 6'u.otoç, lateinisch : Imago und
Similitudo), unterscheidet der erste große Theologe der katholischen
Kirche ein Doppeltes im Menschen : die Gottesebenbildlichkeit, die
in der Freiheit und Vernünftigkeit seiner Natur, und die Ähnlichkeit,
die in der Selbstbestimmung gemäß der göttlichen Bestimmung, in
der Iustitia originalis als einer besonderen göttlichen Gabe, der Gabe
der übernatürlichen Gottesgemeinschaft, besteht. Während die Sünde
das zweite, zur Natur Hinzukommende zerstört hat, ist das erste,

1 a. a. O. 83.
2 In seiner Schrift « Natur und Gnade » hatte B. dieses Humanum als Imago

im formalen Sinn bezeichnet. In seinem Werke « Der Mensch im Widerspruch »

verzichtet er auf diese Bezeichnung, allerdings nicht aus inneren Gründen, sondern
um dem Vorwurf des Katholisierens zu entgehen.



10 Zur Lehre von der Gottebenbildlichkeit des Menschen

die menschliche Natur, das Humanum, dem Menschen geblieben ;

eine einfache und geniale Lösung des anthropologischen
Zentralproblems, eine Lösung, auf der das ganze Zweistockwerk-Gebäude

der katholischen Theologie ruht, ein System von unermeßlichen

Konsequenzen » L
Das Bedeutendste, das Entscheidendste in der Lehre des Irenaus

ist nach Brunner die Fassung der Imago Dei als natürliche
Vernunftausstattung des Menschen. Die Vernünftigkeit des Menschen ist
eine participatio Dei, der seinerseits die eigentliche Vernünftigkeit
ist2. Das Gefährliche an dieser Fassung der Imago Dei, das Brunners

Widerspruch weckt, ist dies : daß die menschliche Vernunft ganz im
Sinne des griechischen Rationalismus als etwas an sich selbst

Verständliches, nicht auf Gott actual Bezogenes aufgefaßt werde. Diese

ganze Lehre fuße schließlich auf der aristotelischen Unterscheidung
zwischen dem Menschen und der vernunftlosen Natur.

Aber Irenäus als Christ und biblischer Theologe habe sich mit
diesem rationalistischen Imago-Begriff nicht begnügen können. Darum
« verband er mit ihm einen zweiten, den er im Anschluß an Gen. 1, 26

als Similitudo der Imago gegenüberstellte. Die Imago bezeichnete

die unverlierbare Menschennatur, die Similitudo aber die verlierbare
und seit Adam verlorene, ursprüngliche Gottesbeziehung »3. Mit
dieser Zweiteilung sei die maßgebende katholische Lehre von Natur
und Übernatur sachlich dagewesen, wenn auch das Wort Übernatur
erst eine Prägung der Scholastik sei.

Augustins Bedeutung für die Entwicklung der Imago-Lehre sei

durch zwei ihn von Irenäus unterscheidende Merkmale charakterisiert

: Während Irenäus den ersten Menschen nicht als beinahe
vollkommenes Wesen, sondern als großes Kind auffaßte, und darum den

Verlust der Similitudo, die ja nur keimhaft vorhanden war, nur schwer

erklären kann, habe Augustin die Vorstellung vom Urstande als einem
Zustand der höchsten Vollkommenheit zur Geltung gebracht, und
zwar habe er diese Vollkommenheit des Urstandes nicht nur bezogen
auf die eigentliche Iustitia originalis, sondern auch auf die physische
und geistige Ausstattung. Zugleich habe er die irenäische Scheidung

von Imago und Similitudo übernommen und sei so gezwungen gewesen,
den Begriff der Vulneratio in naturalibus einzuführen. Das zweite

1 a. a. O. 83.
1 a. a. O. 593.
3 a. a. O. 523.



in der neueren protestantischen Theologie und bei Thomas von Aquin 11

Merkmal des augustinischen Imago-Begriffes sei sein aktual-pneuma-
tischer Charakter, der an Stelle des rational strukturellen Imago-
Begriffes getreten sei. Der menschliche Geist ist um so mehr nach
dem Bilde Gottes, je mehr er sich von der göttlichen Wahrheit bestimmen
läßtL Nicht die Dreiheit der psychologischen Funktionen als solche

ist Bild der Dreieinigkeit, sondern daß der Geist vermöge dieser Struktur
Gottes sich erinnert, ihn versteht und liebt. — Hier sieht Brunner
die ersten Ansätze der von ihm vorgetragenen Imago-Lehre. Augustin
habe trotz neuplatonischer Färbung christlicher Gedanken doch das

Zentralproblem erfaßt : Vom Sein im Gotteswort aus dem Menschsein

überhaupt das ursprüngliche und gefallene Menschsein zu verstehen 2.

Die Bedeutung der Scholastik für die Imago-Lehre schlägt B.
außerordentlich niedrig an. Sie habe nichts Neues gebracht, aber den

negativen Erfolg gezeitigt, nämlich « durch ihren durchgeführten
Aristotelismus die Unterscheidung von Imago —- anima rationalis,
und Similitudo — Donum superadditum supernaturale zum universalen

System von Natur und Übernatur ausgebaut ». Ja, sie habe

den irenäischen Dualismus dadurch verschärft, daß sie den von Irenäus

nur begrifflich unterschiedenen Stand der Natur und den Stand der
Übernatur deutlich auseinanderschied, und diesem Stand der pura
naturalia, also der Imago, ein gewisses Element von Konkupiszenz
beimischte, wodurch noch unterstrichen wurde, daß der Mensch durch
die Sünde nicht die Imago, sondern die dona superaddita verlor. Die

verhängnisvollste Seite der scholastischen Imago-Lehre sei aber diese,

daß sie den aristotelisch-rationalistischen und individualistischen
Begriff der Imago als anima rationalis systematisch ausgebaut und
damit erst das antike Erbe zur völligen Auswirkung gebracht habe.

Aus dieser Imago-Lehre hat dann, so schließt Brunner diese

Ausführungen, die scholastische Theologie u. a. folgende Konsequenzen
vorbereitet : daß eine rationale natürliche Theologie möglich ist ; daß

eine rationale natürliche Moral möglich ist ; daß der freie Wille des

Menschen geblieben ist ; daß gute Werke, auch abgesehen von der

Gnade, möglich sind ; daß die Verurteilung des Baianismus im Interesse
der Imago-Lehre notwendig war 3.

Es ist nun nach B. eine der großen theologischen Taten der
Reformatoren, « diesen Zweistockwerkbau und auch seine systematische

1 a. a. O. 94.
2 a. a. O. 525.
3 Ib.



12 Zur Lehre von der Gottebenbildlichkeit des Menschen

Grundlage, die irenäische Lehre von der Imago und Similitudo, erschüttert

zu haben »x. Und zwar ging es Luther nicht so sehr um eine

exegetische Korrektur der geltenden Erklärung von Gen. 1, 26 —
wenngleich er auch diese vornahm —, sondern es ging um die biblische

Grundauffassung vom Menschen : die Einheit des menschlichen Wesens,

die Einheit der theologisch glaubensmäßigen Sicht des Menschenwesens

stand auf dem Spiel2.
Grundbedingung für diese Einheitlichkeit der theologischen Sicht

ist das Aufgeben jeden Versuches, « das Verständnis des Menschen

im Sinne der Scholastik, wie B. sie versteht, mit einem neutralen

Naturbegriff — anima rationalis — zu beginnen. Die Zweistockwerklehre

ist im Interesse einer wirklich biblischen Auffassung vom Menschen

endgültig aufzugeben ; ihr gegenüber ist als Grundsatz jeder christlichen

Anthropologie aufzustellen : Der Mensch ist eine Einheit ; seine

Gottbezogenheit ist nicht etwas zu seinem Wesen Hinzukommendes,
sondern der Kern und Grund seiner Humanität » 3. Diese Einheit wird
auch durch die Sünde nicht zerstört ; auch der sündige Mensch ist
eine, wenn auch korrumpierte, Einheit. Die Imago Dei ist dasselbe

wie die Iustitia originalis. Damit wird die Natur des Menschen wieder

theologisch, nicht philosophisch, wie in der katholischen Auffassung
verstanden. Der Mensch als Mensch ist wieder theologisches Wesen,
d. h. er kann als Mensch nur aus dem Worte Gottes verstanden werden 4.

Bis dahin weiß sich Brunner mit den Reformatoren einig. Ihm
geht es wie jenen um die Betonung der Lehre von der verkannten
Einheitlichkeit des Menschenwesens. Allerdings — und hier beginnt
Brunner sich gegen die reformatorische Lehre abzugrenzen — ist es

Luther nicht gelungen, diese Lehre konsequent durchzuführen. Wo

liegt die Fehlentwicklung in der Lehre Luthers
Anlaß und Ausgangspunkt für diese Fehlentwicklung war zunächst

dies : bei ihm stand noch die negativ polemische Seite im Vordergrund

6. Im Interesse der radikalen Durchführung der Erbsündenlehre
hatte Luther die katholische Zweiteilung preisgegeben 6. Ihm ging es

um die Ablehnung der indeterministischen Konsequenzen (liberum

1 a. a. O. 83.
2 a. a. O. 84.
3 a. a. O. 84.
4 a. a. O. 526.
s Ib.
8 a. a. O. 84.



in der neueren protestantischen Theologie und bei Thomas von Aquin 13

arbitrium), welche die katholische Theologie aus der Imago-Lehre
zog. Gegen diese indeterministischen Konsequenzen stellte er den
Satz : Die Imago Dei, also die ursprüngliche Natur, nicht die
hinzugekommene Übernatur ist zerstört.

Mit dieser Lösung war scheinbar die Einheitlichkeit des Menschen

gewahrt ; aber um so schwieriger war die Lösung einer anderen Frage,
um deren Lösung im Grunde das ganze Bemühen Brunners geht :

die Frage, wie nun die Humanitas des gefallenen Menschen zu
verstehen sei1 ; die Frage : was ist von der dem Menschen auch jetzt
noch verbliebenen Vernunftnatur, seiner Humanität, kurz von dem,

was ihm auch jetzt noch vom Tier unterscheidet, zu halten
Eine befriedigende Antwort findet Brunner bei den Reformatoren

nicht. Ihnen blieb nach ihm auf dem Boden der überlieferten
historisierenden Anschauung nur eine doppelte Möglichkeit : Entweder dieses

Humanum mit der ursprünglichen Schöpfung und also mit der
göttlichen Bestimmung des Menschen überhaupt nicht in Verbindung
zu setzen 2

; und diesen Weg, der scheinbar der folgerichtige ist, ist
keiner der Reformatoren gegangen. Erst K. Barth hat ihn zu beschreiten

gewagt. Bei Barth wird nun, wie wir schon sahen, das Band zwischen
Menschlichkeit und Gottbeziehung zerschnitten, das Humanum wird
zum Profanum, der Unterschied zwischen Mensch und Tier ist eine

Banalität, eine profane Tatsache, ohne jeden theologischen Belang3.
Das Humanum ist aus seiner Gottbezogenheit gänzlich herausgelöst.
Zwischen der Humanitas und der ursprünglichen Gottbeziehung gibt
es keinen irgendwie mehr vorstellbaren Zusammenhang4.

Die zweite Möglichkeit : Man konnte trotz der Idee von der

Zerstörung der Imago Dei, der ursprünglichen Natur, doch inkonsequenterweise

hinterher die Gottbeziehung des dem Menschen verbliebenen
Humanum irgendwie anerkennen5. Die Reformatoren haben diesen

Weg eingeschlagen und führten den von Brunner als unklar und höchst

fragwürdig charakterisierten Begriff des Imago-Restes ein. Das

bedeutet : Im wesentlichen ist zwar das Gottesbild im Menschen

zerstört, aber ein gewisser Rest ist doch geblieben — gerade so viel,
um das Humanum, das, was den Menschen vom Tier unterscheidet,

1
a. a. O. 526.

2
a. a. O. 84.

3 Ib. 85.
4 Ib.
5

a. a. O. 84.



14 Zur Lehre von der Gottebenbildlichkeit des Menschen

vom Ursprung her, also theologisch, verstehen zu können h Diese

Lösung grenzt sich also gegen die von Barth vorgetragene dadurch
ab, daß der Unterschied von Mensch und Tier nicht als profaner
Tatbestand, sondern als ein Sachverhalt von höchstem theologischen

Belang angesehen wird. Die Reformatoren aber waren trotz ihres

Kampfes gegen den Humanismus ihrer Zeit humanistisch genug, um
nicht das Humanum gänzlich aus seiner Gottbezogenheit
herauszulösen 2. Der Begriff, mit dem sie den Zusammenhang von Humanitas
und Imago, von Vernunft und Gotteswort andeuteten, war eben der

Begriff des Imago-Restes, den Brunner mit Recht einen halbillegitimen
Begriff nennt, einen verstohlen eingeschmuggelten Begriff, weil er
eben mit der Lehre von der gänzlichen Verderbnis der Natur kaum
in Einklang zu bringen ist und außerdem die Gefahr in sich birgt,
wieder Anknüpfungspunkt zu werden für eine Interpretation im Sinne
des Suprarationalismus der katholisch-irenäisch-scholastischen Imago-
Lehre. Diese Gefahr wurde nach Brunner dadurch erhöht, daß dieser

Rest im Banne des üblichen substantiellen Denkens aufgefaßt wurde,
d. h. nicht anders als quantitativ verstanden werden konnte, also

als letzter Quotient oder als letzter übriggebliebener Kern und Same

eben jenes Vernunftwesens 3.

Zwar sind Luther und Calvin dieser Gefahr nicht erlegen ; aber
sie haben das eigentliche Problem nicht gelöst : Wie ist die biblische
Zentrallehre vom Verlust der Imago (Iustitia originalis) vereinbar
mit der Anerkennung, daß das unverlierbare Humanum (Vernunft,
Freiheit, Gewissen) zur Imago Dei gehöre. Indem sie das Problem
nicht lösten und ihren theologischen Erben die Lehre vom Imago-
Reste überließen, übergaben sie ihnen einen Funken, der sich wieder
anzünden ließ : es sind schon die nachreformatorischen Dogmatiker,
die den Funken anzublasen beginnen ; sie fangen an, zur scholastischen

Zweiteilung zurückzukehren, und dazu trug die Neuaufnahme des

Begriffes Imago-Anima rationalis, der scholastisch aristotelische
Vernunftbegriff, in besonderem Maße bei 4. Eine Frucht dieser Entwicklung
ist der selbstmächtige, selbstzufriedene Mensch des Rationalismus
und der sich vergöttlichende des Idealismus. Von nun an braucht der

Mensch Gott nicht mehr zu gehorsamen, sich von ihm erheben zu

1 a. a. O. 85.
2 Ib.
3 Thimme, ZThK 1936, 233.
4 Brunner a. a. O. 528.



in der neueren protestantischen Theologie und bei Thomas von Aquin 15

lassen und in ihm sich geborgen zu fühlen. Der tiefste Wesenskern
des Menschen ist ja gut und göttlich h

Was hat nun Brunner selbst auf die Grundfrage zu antworten :

« Was ist von der dem Menschen auch jetzt, d. h. nach der Sünde,
verbliebenen Vernunftnatur, seiner Humanität zu halten, d. h. von
dem, was ihn auch jetzt noch vom Tier unterscheidet » Wie löst er
die von den Reformatoren ungelöst gelassene Frage : « Wie ist die
biblische Zentrallehre vom Verlust der Imago (Iustitia originalis)
vereinbar mit der Anerkennung, daß das unverlierbare Humanuni
zur Imago Dei gehöre »

Hier ist zunächst eine Vorfrage zu beantworten. Welches ist
die Struktur des aus Gottes Schöpferhand hervorgegangenen
Menschen Daß die Antwort Brunners, des Theologen, an dem Philosophen

Fichte orientiert ist, kann bei ihm, der nur eine Antwort von
der Bibel her geben und den Menschen rein theologisch bestimmen

will, einigermaßen seltsam anmuten. Die aus Fichte entnommene

Voraussetzung ist diese : Das Sein des Ich ist nicht substantiales,
sondern actuales Sein. Aber das Sein des menschlichen Ich ist im
Unterschied zum Sein des göttlichen Ich nicht Actus purus, sondern

reaktive oder responsorische Aktualität, Beziehung 2. Des Menschen

ursprüngliches Sein ist sein Zu-Gott-Sein, gemäß seinem Von-Gott-
her-Sein. Das menschliche Ich ist also antwortgebendes Sein und die
Antwort richtet sich an Gott. Daß aber der Mensch Antwort an Gott
geben kann, setzt einen Ruf vom göttlichen Urwort voraus. Was
ist dieser Ruf Gottes Es ist ein göttlicher Akt der Liebe, ein Sichmitteilen,

es ist nicht zuerst eine Forderung, ein Gesetz3. So ist der

ursprünglich von Gott gesetzte Lebensstand zu verstehen : Er ist
ein Sein in der Liebe, eine Iustitia originalis ; er ist zunächst Gabe

und nicht zunächst Aufgabe. So läßt sich das ursprüngliche Wesen
des Menschen folgendermaßen bestimmen : Es ist ein Sein in der

Gottesliebe, ein erfüllt verantwortliches Sein, die Verantwortlichkeit,
die nicht aus Forderung, sondern aus Gnade, aus der schenkenden
Liebe kommt und selbst in Wiederliebe besteht. Erst in diesem Sein
in der Liebe ist der Mensch wahrhaft personhafte Person, insofern
er sich nämlich bestimmen läßt gemäß der göttlichen Bestimmung,

1 Wendland, Die Lehre vom Ebenbilde Gottes und von der religiösen Anlage
in der neuern Theologie ZThK 1936, 70.

2 Der Mensch im Widerspruch, 84.
3 a. a. O. 528, 126.



16 Zur Lehre von der Gottebenbildlichkeit des Menschen

d. h. indem er sich bestimmt zur Gemeinschaft mit dem Mitgeschöpf
aus der Gemeinschaft mit dem Schöpfer 1. Auf die gottmenschliche
Liebesanrede sollte also die Antwort des Menschen nichts anders sein
als dankbare Gegenliebe. In der Kraft der vorwegerfahrenen zündenden
Liebe hätte er seine Aufgabe, die der wahren Humanität, erfüllen
können und sollen.

Dieses in der Liebe-Gottes-Sein, dieses Bestimmtsein durch Gottes

Wort, dieses wahrhaft personhafte Personsein ist das Sein nach der

Imago Dei schlechthin 2. In diesen Bestimmungen besteht die Imago
Dei im materialen Sinn 3. Im Sinne Brunners können wir also die Imago
Dei im materialen Sinn folgendermaßen umschreiben : Sie umschließt
das Sein in der Liebe Gottes, das Bestimmtsein durch Gottes Wort
und das liebende Antworten des Menschen auf Gottes Anruf. Der
Mensch, als geschaffen nach dem Bilde Gottes, ist das Wesen, das im
göttlichen Anruf der Liebe sein besonderes Sein empfängt, der es aber

so empfängt, daß er es selbst wird, indem er diesem Anruf der Liebe
in Wiederliebe antwortet. Das ist der eigentliche Sinn der Imago
Dei : das auf Gottes Wort antwortende, das aus Liebe sich
verantwortende Sein. Der Mensch ist dazu erschaffen in einer bestimmten
Weise, die dem göttlichen Anruf in Liebe entspricht, als eine Antwort
in Liebe. Der Mensch ist Mensch im Worte Gottes. Eben das ist
gemeint mit dem Ebenbild Gottes. So wie Gott die Liebe ist, so ist
der Mensch dazu erschaffen, in dieser Liebe Gottes, die er empfing,
selbst ein Liebender zu sein, die Liebe, die er empfängt, dem Schöpfer
zurückzugeben als Wiederliebe.

Nun sollte man meinen, die Ursünde, das Sich-in-Gegensatzstellen
zu seinem Ursprung, dieses Heraustreten aus dem Sein in der Liebe,
das die Iustitia originalis auslöscht, müßte gleichfalls jedwede
Gottebenbildlichkeit im Menschen zum Auslöschen bringen ; der sündige
Mensch könne auf keine Weise mehr Ebenbild Gottes genannt werden,
das dem Menschen Verbliebene berechtige nicht mehr dazu, mit Imago
Dei bezeichnet zu werden. Brunner hat aber in seiner Schrift « Natur
und Gnade » die Bezeichnung Imago Dei beibehalten für das dem
Menschen nach dem Sündenfall verbleibende Humanum. Sachlich ist
nach ihm eine doppelte Ebenbildlichkeit zu unterscheiden : Eine
Gottebenbildlichkeit im rein formalen Sinn : « Das Formale dieses

1 Der Mensch im Widerspruch, 94.
2 Ib.
3 a. a. O. 521.



in der neueren protestantischen Theologie und bei Thomas von Aquin 17

Begriffes ist : das Humanuni, d. h. dasjenige, was den Menschen, ob er

nun Sünder sei oder nicht, von der gesamten übrigen Kreatur
auszeichnet. Es ist damit vor allem der Vorrang des Menschen innerhalb
der Kreatur bezeichnet. Der Mensch hat auch als Sünder nicht
aufgehört, der Mittel- und Höhepunkt der Schöpfung zu sein. Diese

Vorzugsstellung in der Gesamtschöpfung, die er immer noch hat, beruht auf
der besondern Stellung des Menschen zu Gott, nämlich eben darauf, daß

Gott ihn zu etwas Besonderem geschaffen hat, sein Bild zu tragen »1.

Welchen Einfluß hat nun die Sünde auf die formale Imago
Gerade in der Bestimmung der Beziehung der formalen Imago zur
Sünde spricht sich Brunners Eigenlehre besonders deutlich aus. Durch
die Sünde wird die Bildträgerfunktion keineswegs aufgehoben. Sie ist
im Gegenteil Voraussetzung des Sündigenkönnens ; sie ist gerade
in der Sünde tätig und lebt in ihr. Wie ist das zu verstehen Das

wird klar, wenn wir hören, was nach Brunner die Bildträgerfunktion
begrifflich aUes in sich schließt. Sie besagt Subjektsein des Menschen

und Verantwortlichkeit. Denn der Mensch hat aller sonstigen
Kreatur das Ungeheure voraus, auch als Sünder : Subjekt, Vernunftwesen

zu sein. Er hört auch als Sünder nicht auf, einer zu sein,

mit dem Gott reden kann. Sünde ist aber nicht denkbar ohne

dieses Subjektsein, dieses Vernünftigsein, ohne diese Verantwortungsmächtigkeit.

Die Sonderstellung des Menschen beruht auf diesen

beiden Bestimmungen der Wortfähigkeit und der Verantwortlichkeit2.
Dieses Subjektsein, dieses Vernünftigsein, ist es nun, was auch

der sündige Mensch mit Gott gemein hat. Infolgedessen ist er nach

wie vor Person, und damit ist er in abbildlicher Weise, was Gott in
urbildlicher Weise ist3. Dieses Gottebenbildlichsein des Menschen

ist auch der Rechtsgrund der biblischen Personalanalogien 4. Es ist
weder Zufall, daß die biblische Offenbarung als Menschwerdung
geschieht, noch ist es Zufall, daß das Wort Gottes die menschlichen

Personalanalogien gebraucht : Vater, Sohn, Wort, Geist. Sondern
das geschieht darum, weil Gott den Menschen allein unter allen Kreaturen

als den ihm ähnlichen geschaffen hat ®. Diese Tatsache, daß

nämlich Gott den Menschen nach seiner Ähnlichkeit, nach seinem

1 Natur und Gnade, 10.
2 Ib.
3 a. a. O. 11.
4 a. a. O. 12.
5 a. a. O. 40.

Divus Thomas 2



18 Zur Lehre von der Gottebenbildlichkeit des Menschen

Bilde geschaffen hat, ist auch der Grund dafür, daß man überhaupt
von Gott reden kann, sein Wort verkündigen kann h Die
Gottebenbildlichkeit des Menschen nach seiner formalen Seite in ihrer
Unzerstörbarkeit ist die objektive Möglichkeit für die Offenbarung in seinem
Wort. Das Daß der kirchlichen Verkündigung beruht auf dem Rest
der Imago Dei ; das Was beruht auf seiner Wiederherstellung durch
Christus ; die Menschwerdung ist der Erkenntnisgrund der
Gottebenbildlichkeit des Menschen. Die Vernunft des Menschen ist in sich

selbst, d. h. von Gottes Schöpfung her, geeigneter als Stein und Klotz
zur Wesensbestimmung Gottes zu dienen. Das Subjektsein des Menschen

ist in sich analog dem Subjektsein Gottes und darum müssen wir mit
Ausschluß aller andern Analogien Gottes Subjektsein zum
theologischen Leitgedanken machen 2. Die Lehre von der formalen Imago
ist also nichts anderes als die Lehre, daß der Mensch, den wir kennen,
der sündige Mensch, darum, weil er immer Vernunftwesen, Subjekt,
Person ist, die einzige legitime Analogie zu Gott ist ; mit anderen
Worten, es liegt im Wesen des Menschen als Imago Dei, daß wir von
Gott nicht anders als im Bilde der menschlichen Person reden sollten.
Und gerade weil Gott im Menschen ein ihm ähnliches Wesen geschaffen
hat, das ihm allein ähnliche Wesen, dessen Ähnlichkeit mit ihm, das

Subjekt- und Personsein, auch durch die Sünde nicht zerstört ist,
darum allein sind auch die entscheidenden Begriffe der christlichen
Theologie, der biblischen Verkündigung, diese menschlichen Personbegriffe

vor allen Naturbegriffen ausgezeichnet. Dieses Ausgezeichnetsein

ist also in der Gottebenbildlichkeit des Menschen begründet,
nicht aber einzig in dem unbegreiflichen Willen Gottes.

Diese formale Struktur des Menschseins ist nicht ohne Beziehung
zu Gott. Es gehört vielmehr zum innersten Wesen des Menschen,
daß er gottbezogen ist, ob er nun Sünder ist oder nicht. Nur kann
diese Beziehung eine richtige sein oder eine verkehrte. Der Mensch
kann unter dem Zorne Gottes oder seiner erlösenden Gnade stehen.
« Wenn die Sünde auch das ursprüngliche Sein des Menschen, sein

Zu-Gott-hin-sein gemäß seinem Von-Gott-her-sein umkehrt, indem er
aus dem Zu-Gott-sein ein Von-Gott-weg-sein macht und damit eine

Wesensverkehrung verursacht, so ist damit nicht gesagt, daß der
Mensch eine andere Seinsstruktur, etwa des Tieres oder eines anderen

1 a. a. O. 41.
2 a. a. O. 40.



in der neueren protestantischen Theologie und bei Thomas von Aquin 19

Dinges bekommen habe ; er ist und bleibt Mensch im Unterschiede

von jeder andern uns bekannten Kreatur in jener ausgezeichneten
besondern Bezogenheit zu Gott, die Verantwortlichkeit heißt ; sein
Sein ist nach wie vor verantwortliches Sein ; er hat nach wie vor die

Entscheidungsqualität als sein Besonderes » L
Mit der Lehre von der dem Menschen auch nach der Sünde

verbliebenen Struktur des Menschseins, dem Vernünftigsein, dem

Subjektsein, dem Personsein, dem Ansprechbarsein, steht im engsten
Zusammenhang die Lehre Brunners vom Anknüpfungspunkt für die

Erlösungsgnade, eine Lehre, die ihm zu Unrecht den Vorwurf des

Semipelagianismus eingebracht hat. Wo einmal anerkannt wird,
daß nur menschliche Subjekte das Wort Gottes und den Heiligen
Geist empfangen können 2, nicht aber Steine und Klötze, dort kann
man nicht leugnen, daß es einen Anknüpfungspunkt für die Erlösergnade

gibt 3. Dieser Anknüpfungspunkt ist für Brunner nichts anderes

als die dem Sünder nicht abhanden gekommene formale Imago Dei,
das Menschsein, die Humanitas, insofern sie Wortmächtigkeit und
Verantwortlichkeit in sich schließt. Nur aus einem ungenügenden
Verständnis der formalen Imago ist für Brunner die Ablehnung eines

solchen Anknüpfungspunktes verständlich. Nur weil man mit dem

Begriffe der formalen Imago immer wieder etwelche Inhalte der mate-
rialen Imago verknüpfte, nur deshalb konnte der Lehre von der
formalen Imago der Vorwurf des Semipeligianismus gemacht werden.
Die Imago im materialen Sinne ist vollständig verloren, material gibt
es keinen Anknüpfungspunkt mehr, während die Imago im formalen
Sinne in ihrer Unversehrtheit unbedingte Voraussetzung für die

Erlösungsgnade ist. Denn das Wort Gottes schafft nicht erst die

Wortmächtigkeit des Menschen. Diese Wortmächtigkeit ist ihm auch nach
der Sünde geblieben. Das Hörenkönnen des Gotteswortes hat die

Wortmächtigkeit zur unbedingten schöpfungsmäßigen Voraussetzung.
Diese Wortmächtigkeit ist eben der Anknüpfungspunkt für die Gnade.

Diese Wortmächtigkeit, dieser in der formalen Imago wurzelnde

Anknüpfungspunkt, schließt nicht schon in sich die Fähigkeit des

Menschen, Gottes Wort zu glauben, es so zu hören, wie man es nur
glaubend hören kann. Diese Fähigkeit schafft das Wort Gottes selbst.

Darum ist durch diese Lehre vom Anknüpfungspunkt die Lehre von

1 Der Mensch im Widerspruch, 126.
2 Natur und Gnade, 18.
3 a. a. O. 18 f.



20 Zur Lehre von der Gottebenbildlichkeit des Menschen

der sola gratia nicht im mindesten gefährdet. Aber gerade darin beruht
das Mißverständnis, daß man diese Fähigkeit, das Wort zu hören,
wie man es glaubend hören muß, als im Anknüpfungspunkt der
formalen Imago der Wortmächtigkeit gegeben erachtet, während sie

doch in keiner Weise darin enthalten ist1.
Anknüpfungspunkt ist alles « was der in seinem Wort und Geist

an uns handelnde Gott im Menschen in Anspruch nimmt »2, um uns
den Glauben zu schenken. Bedeutsam in Brunners Kontroverse gegen
Barth ist nun aber, daß alles, was er so in Anspruch nimmt, wiederum
als von Gott geschaffen aufgefaßt wird, geschaffen durch sein Wort
und seinen Geist. Denn Gott nimmt nichts anderes als das von ihm
selbst Geschaffene in Anspruch. — Was ist es nun, was von Gott in
Anspruch genommen wird, wenn das Evangelium an den Menschen

herangetragen wird Brunner antwortet : Dazu gehört die äußere

Gegenwart und das äußere Gehör, das logisch-grammatikalische
Verstehen, unser vernünftiges Personsein, vor allem aber dessen

Zentrum, das Wissen um die Verantwortlichkeit 3. Diese Auffassung,
für die Brunner sich auf Luther beruft, ist nach seinem eigenen Zeugnis
nicht eigentlich biblische Lehre. Aber sie ist biblische Anschauung,
sie ist Voraussetzung der ganzen evangelischen Verkündigung 4. Die
Bibel versteht den Menschen immer als verantwortliches Subjekt,
das nicht erst in der Predigt geschaffen wird, sondern von ihr vorausgesetzt

wird. Die gnadenhafte Ausstattung geschieht unter der
Inanspruchnahme geistiger Akte des Verstehens, also unter Inanspruchnahme

der Vernunft.
Damit weist Brunner auf einen Gedanken hin, zu dem die katholische

Theologie eine Anmerkung zu machen hat. Brunner legt großen
Wert darauf, die Aktivität des Menschen im Werden des Neuen zu
betonen. Die Actio Dei vollzieht sich unter Inanspruchnahme der
höchsten Aktivität des Menschen 5. Diese Aktivität bedeutet
allerdings zunächst den Akt des Sich-hingebens, des Sich-in-den-Tod-
gebens, das gänzliche von sich Absehen, das allein auf Gottes Wort
hören. Das Handeln Gottes vollzieht sich unter Inanspruchnahme
von menschlichen Personakten. Vorausgesetzt ist also immer im

1 a. a. O. 19.
2 Der Mensch im Widerspruch, 549.
3 Ib.
* Ib. 550.
5 Ib. 551.



in der neueren protestantischen Theologie und bei Thomas von Aquin 21

biblischen Sinne als Anknüpfungspunkt die Struktur des Menschseins

und zwar — was Brunner in seinem Buche « Der Mensch im Widerspruch

» immer nachdrücklichst betont — eine aktuale, nicht
substantiate Struktur, die verantwortliches Sein, Sein in Entscheidung ist.
Diese Personstruktur als aktuales Sein ist das dem Menschen immer
Verbleibende.

Nach diesen Bestimmungen über die Lehre von der formalen

Imago und besonders aus den Abgrenzungen gegen die materiale

Imago 1 ist es verständlich, daß Brunner diese Lehre nicht als Inhalt
der Verkündigung betrachtet wissen will. Diese formale Imago besagt

ja noch nicht das In-der-Liebe-Gottes-Sein, noch nicht das Vom-Worte-
Gottes-getroffen-sein. Die Lehre von der formalen Imago ist nur die
Lehre von der Möglichkeit des Verstehens der Verkündigung. Sie

ist nur die christliche Lehre von der Voraussetzung der Verkündigung,
sie betrifft mehr das Wie als das Was der Verkündigung, mit einem

Wort : sie ist nur methodisch, nicht dogmatisch wichtig.

II.

Ein solch ernstes Buch wie Brunners großes Werk « Der Mensch
im Widerspruch », in dem entscheidende Probleme der christlichen
Theologie zur Sprache kommen und neue Lösungen vorgetragen und
gegen andere, etwa die katholischen, scharf abgegrenzt werden, darf
auch von katholischer Seite entsprechende Beachtung erwarten. Der
Verfasser wird anderseits aber auch Verständnis dafür haben, wenn
die katholische Theologie es für notwendig hält, zu untersuchen,
inwieweit die in seinem Buche als katholisch vorgetragenen Lehren
tatsächlich der Ausdruck klassisch katholischer Theologie sind.

Das Grundanliegen Brunners, die personale Beziehung zu Gott
in den Imago-Begriff hineinzunehmen, den « biblischen Personalismus »

gegenüber dem « griechischen Rationalismus » mit seinen quantitativen

Bestimmungen zur Geltung zu bringen, muß gewiß auch ein

Anliegen katholischer Theologie sein. Dieses Anliegen ist sachlich

von der großen Theologie auch nicht übersehen worden. Jedenfalls
sieht Thomas von Aquin die Gottebenbildlichkeit in ihrer Vollendung
dort, wo die persönliche Ich-Du-Beziehung ihren unüberbietbaren
Höhepunkt erreicht, in der seligen Anschauung Gottes. Auch ist dies

1 Natur und Gnade, 58.



22 Zur Lehre von der Gottebenbildlichkeit des Menschen

ausdrückliche Lehre des Aquinaten : Je inniger die Ich-Du-Bezie-

hung zu Gott, das personale Verhältnis zwischen Gott und Mensch

sich gestaltet, je reger und ununterbrochener der Mensch sich Gott
gegenüber erkennend und hebend verhält, um so mehr nähert er sich
dem Zustande des Jenseits, in dem die personale und hebende Antwort
auf Gottes Anruf keine Unterbrechung mehr erfährt, jenem Zustande,
in dem die Gottebenbildlichkeit zur höchsten Entfaltung gelangt1.

Es ist darum eine mindestens mißverständliche Darstellung,
wenn gesagt wird, die katholisch-irenäisch-scholastische Imago-Lehre
betrachte den Menschen als Ebenbild Gottes nur insofern er ein

Animal rationale ist, ein Vernunftwesen.

Jedenfalls trifft dieser Vorwurf den Fürsten der Scholastik nicht.
Zwar bezeichnet Thomas den Menschen, insofern er im Unterschied

zu allen andern Geschöpfen eine Geistnatur besitzt, als Imago Dei.

Damit ist aber nichts anderes gemeint als dies : Der Mensch, ob

er Sünder ist oder in der Gnade steht, d. h. sich des Seins in der

Liebe erfreut, ist vom Schöpfergott vor allen, aus dessen Hand

hervorgegangenen Wesen ausgezeichnet ; ihm gebührt der Vorrang

vor der übrigen gesamten Kreatur ; er ist der Höhe- und Mittelpunkt

der ganzen Schöpfung. Er ist Gott nicht nur irgendwie

ähnlich in dem Sinne, wie jede Wirkung eine Ähnlichkeit mit ihrer
Ursache hat und damit auf ihre Ursache zurückweist 2. Eine solche

bloß generische Ähnlichkeit würde die auszeichnende Benennung
« Ebenbild Gottes » nach Thomas nicht rechtfertigen. Einzig die
höchste Seinsvollkommenheit, welche die Schöpfung aufweist, die

Geistnatur, die Vernunfthaftigkeit, wodurch sich der Träger einer

solchen Natur von der gesamten übrigen Schöpfung eindeutig abhebt,
macht diesen Träger zum Ebenbilde Gottes.

Hier können wir nun die Frage stellen : Was veranlaßt Thomas,
den Begriff der Gottebenbildlichkeit auf die Wesen mit Vernunftnatur
und nur auf sie anzuwenden Warum sagt er diesen, eine besondere

Beziehung zu Gott ausdrückenden Terminus Imago Dei von den

Geist- und Vernunft-Wesen aus Soviel ist sicher : Thomas ist nicht
durch den griechischen Rationalismus für die Verwendung dieses

Wortes in dem genannten Sinn beeinflußt worden. An der Spitze
der ganzen Erörterung über die Gottebenbildlichkeit des Menschen

1 I 93, 4.
2 I 47, 2.



in der neueren protestantischen Theologie und bei Thomas von Aquin 23

steht das Schriftwort : « Lasset uns den Menschen machen als unser
Ebenbild, uns ähnlich» (Gen. 1, 26). Die Offenbarungswahrheit, die

da besagt, der Mensch ist Gottes Ebenbild, ohne dabei eine eindeutige
Angabe zu machen über die Art dieser Gottebenbildlichkeit, d. h.

ohne zu sagen, worin im einzelnen dieses Ebenbildsein gründe, ist
es, die dem Theologen Thomas zum Anlaß wurde, nun nachzuspüren,
worin in diesem, von Gott selbst als sein Ebenbild bezeichnetem
Menschen das Ebenbildsein gründe. Die Leitgedanken für diese

Untersuchung sind bei Thomas deutlich sichtbar.
Grundsätzlich ist für Thomas dies eine klar : wenn der sich uns

offenbarende Gott den Menschen anspricht, und sich dabei, um vom
Menschen gehört und verstanden zu werden, menschlicher Sprache
bedient, menschliche Ausdrucksweise in Dienst nimmt, so kann es

nicht Gottes Absicht sein, mit diesen Worten einen Inhalt zu
verbinden, der in gar keiner Beziehung steht zu den Vorstellungen, die
der Mensch allgemein mit solchen Worten zu verbinden pflegt.

Von dieser Grundüberzeugung ausgehend, weist Thomas,
teilweise Augustinus folgend, auf zwei Wirklichkeiten hin, die mit dem

Wort Imago, Ebenbild, gemeint und untrennbar mit ihm verbunden
sind : die Ähnlichkeit des Bildes mit der Wirklichkeit, deren Bild es

ist ; eine solche Ähnlichkeit allerdings, welche die Arteigenschaften
oder wenigstens die eindeutigen Zeichen dieser Arteigenschaften
widerspiegelt. Aber diese so beschaffene Ähnlichkeit genügt nicht
zum Vollbegriff des Bildes. Von zwei in ihrem Aussehen kaum
unterscheidbaren Dingen sagen wir nicht, das eine sei das Bild des andern,

wenn nicht zwischen beiden die Beziehung der Nachbildung, der

Nachahmung besteht.
Wenn Bildähnlichkeit also größtmögliche Ähnlichkeit mit der

dargestellten Wirklichkeit besagt und anderseits die Schrift nur den
Menschen als Ebenbild Gottes bezeichnet und doch nicht eindeutig
sagt, wo im Menschen diese Gottebenbildlichkeit verwirklicht ist,
dann ist klar, daß in diesem Wesen, das die verschiedenen Seinsstufen

in sich verwirklicht, nur die höchste dieser Seinsstufen die Ebenbildlichkeit

mit Gott begründet, diejenige, welche den Menschen über
die andern Geschöpfe hervorragen läßt und zugleich dem Gott eigenen
Wesen am nächsten steht. — Entscheidend ist also die Frage : Was
ist das Gott im besondern eigene Wesen Indem wir diese Frage
stellen, müssen wir uns bewußt bleiben, daß wir als endliche Wesen

die innerste Natur Gottes, des unendlichen Geistes, von uns aus nicht



24 Zur Lehre von der Gottebenbildlichkeit des Menschen

ergründen können. Selbst wenn Gott uns im Offenbarungswort darüber
Kunde gibt, so bedient er sich in dieser Kundgebung solcher Begriffe,
welche dem Bereiche irdischer Wirklichkeiten entnommen sind, die

uns also nie gestatten, zur Kenntnis der innersten Eigenart Gottes

vorzudringen. Aber soviel dürfen wir mit Sicherheit sagen : Wenn
der Mensch überhaupt Gottes Wesen bestimmen will, so muß er Gott
auffassen nach Analogie der höchsten, in der geschaffenen Welt
vorliegenden Seinsstufe, der Stufe des Geistseins, er wird Gott einen Geist

und zwar einen reinen, durchaus einfachen Geist nennen müssen,

und er darf die mit Gott in der Geistigkeit übereinkommenden Wesen

Ebenbilder Gottes nennen.

Tatsächlich lehrt Thomas : Der Mensch ist darum Ebenbild
Gottes, weil er Geistwesen und damit zum Unterschied von allen
untermenschlichen Wesen Gott in seinem Geistsein ähnlich ist. Der Mensch

als animal rationale, als Vernunftwesen, ist gottebenbildlich. Der
Mensch ist endliches, Gott ist unendliches Vernunftwesen. Allerdings,
wenn die thomasische Lehre von der Gottebenbildlichkeit sich auf
diese Aussage beschränken würde, dann bestünde Brunners Vorwurf
zurecht.

Aber mit dieser Bestimmung erschöpft sich die thomasische Lehre

von der Gottebenbildlichkeit des Menschen nicht. Mit dieser Aussage
ist nur die unterste Stufe, die Grundvoraussetzung des Gotteben-
bildlichseins, ausgesprochen. Das Geistsein, das Vernünftigsein des

Menschen, diese ihn von allen andern Geschöpfen unterscheidende
Ähnlichkeit mit Gott, begründet verschiedene Beziehungen, die es

gestatten, von einer Stufenfolge innerhalb der Gottebenbildlichkeit
zu sprechen : « Cum homo secundum intellectualem naturam ad

imaginent Dei esse dicatur, secundem hoc est maxime ad imaginem Dei
secundum quod intellectualis natura Deum imitari potest »1. In diesem

Satze sind im Grunde alle Vorwürfe Brunners gegen die scholastische

Imago-Lehre widerlegt.
Die Stufen der Nachahmbarkeit Gottes innerhalb der Geistnatur

sind ebensoviele Stufen der Gottebenbildlichkeit. Das Geist- und

Vernünftigsein ist das den Menschen vom Tiere zunächst Unterscheidende,

es ist dasjenige, das uns berechtigt, dieses in seiner

Gottbeziehung vom Tier so sehr unterschiedene Wesen mit einem besondern,
diese Gottbeziehung klarer ausdrückenden Worte zu benennen, es

1 I 93, 4 ; vergl. III 4, 1 ad 2.



in der neueren protestantischen Theologie und bei Thomas von Aquin 25

als Ebenbild Gottes zu bezeichnen. Aber nicht das Vernünftigsein
als solches, sondern das Imitari Deum, das Nachahmen Gottes in der
ihm am meisten eigentümlichen Vollkommenheit, dem ihm eigentümlichen

Sein und Leben macht den Menschen zum mehr oder geringer
vollkommenen Ebenbilde Gottes. Der Imago-Begriff ist bei Thomas

von umfassendster Spannweite. Der Mensch kann Ebenbild Gottes
im Vollsinne erst dann genannt werden, wenn er bis zum höchstmöglichen

Grade der Annäherung an das Gott eigentümliche Leben

vorgedrungen ist, wenn die maxima imitatio Dei vorliegt. Das

Vernünftigsein, das Animal-rationale-sein, ist nur die erste Stufe dieses

Imitari Deum secundum speciem, und es ist zugleich die notwendige
Voraussetzung und das Substrat für die weiter in Betracht kommenden
Stufen. Ja, man kann im Sinne des hl. Thomas sagen : Der Mensch,
das Vernunftwesen, als animal rationale, ist überhaupt nur Ebenbild
im vollkommenen Sinn, insofern er sich aktmäßig mit Gott in Beziehung
zu setzen vermag : « Similitudo imaginis attenditur in natura humana
secundum quod est capax Dei scilicet ipsum attingendo propria ope-
ratione cognitionis et amoris »1. In der menschlichen Natur finden
wir das Ebenbild Gottes, weil der Mensch gottesfähig ist, dadurch,
daß er ihn durch seine eigene Tätigkeit in Erkennen und Lieben
erfaßt. In der übrigen Schöpfung aber finden wir nur eine Ähnlichkeit

der Spur Gottes, sofern sie vermöge göttlicher Einprägung
Sinnbildnatur trägt. Je nach den Stufen dieser Gotteserkenntnis und
Gottesliebe im Vollzuge sind die Stufen der Gottebenbildlichkeit zu
bemessen.

Das Ebenbild Gottes besteht also im Menschen in seiner vollen
Lebendigkeit nur, wenn der Geist sich betätigt, wenn er im Vollzuge
des Erkennens und Wollens sich befindet und wenn er in diesem
Erkennen und Wollen auf Gott hingerichtet ist. Erst in diesem Vollzuge
liegt eine Anähnlichung an jene göttliche Vollkommenheit vor, welche

gemäß den Seinsstufen für uns als die höchste erscheinen muß, nämlich
an das für sich bestehende göttliche Erkennen, nicht nur an das göttliche

Sein, und zwar an jenes göttliche Erkennen, dessen Gegenstand
Gott selbst ist (I 93, 7).

Die Notwendigkeit eines Aktes und zwar eines solchen, dessen

Gegenstand Gott ist, wird besonders deutlich, wenn es sich um die

1 III 4, 1 ad 2 ; vergl. I 93, 4 : Imitatur autem intellectualis natura maxime
Deum quantum ad hoc quod Deum ipsum intelligit et amat.



26 Zur Lehre von der Gottebenbildlichkeit des Menschen

Abbildlichkeit der innergöttlichen Hervorgänge, des Dreipersönlichen
Gottes handelt. Denn ohne Aktvollzug ist eine wirkliche Abbildung
der Zweiten Person des Ewigen Wortes überhaupt nicht möglich ;

Thomas fordert denn auch mit besonderer Eindringlichkeit den

Aktvollzug, damit ein Abbild des Dreifaltigen Gottes vorliege (I 93,8). Doch
ist es nicht weniger wahr, daß erst im Aktvollzuge die höchste Nachahmung

Gottes auch nach der Einheit seiner Natur vorliegt. Auch hier
gilt der Satz des hl. Thomas, daß das Bild Gottes im menschlichen

Geist zuerst und hauptsächlich dann gegeben ist, wenn der Mensch

sich im Vollzuge erkennend und liebend Gott hingibt. Erst in
abgeleiteter Weise und in zweiter Linie kann man die bleibende Anlage,
das Vermögen und vornehmlich das Gehaben, den Habitus, die Fertigkeit

gottebenbildlich nennen ; aber der Mensch ist auf Grund ihrer nur
insofern gottebenbildlich, als der Akt wurzelhaft in ihnen enthalten ist

(I 93, 7). Gott als Actio pura hat nur im Aktvollzug die höchste

geschöpfliche Widerspiegelung.
Wenn die eigentliche Gottebenbildlichkeit nur im Aktvollzuge

gegeben ist, und zwar in jenem Akte, dessen Gegenstand Gott selbst

ist, und wenn anderseits doch auch die Vermögen und das Wesen

der Seele darum gottebenbildlich bleiben, weil dieser Akt wurzelhaft
immer in ihnen enthalten ist, so haben wir mit dieser Erkenntnis die
Kriterien gewonnen, mittels deren wir die Aussage vom Verluste
der natürlichen Gottebenbildlichkeit bewerten können. Nach Thomas
darf man vom Verluste auch der natürlichen Gottebenbildlichkeit
durch die Sünde sprechen, insoweit die aktuelle natürliche
Gotteserkenntnis Einbuße erlitten hat. Daß eine solche Minderung der
aktuellen natürlichen Gotteserkenntnis infolge der Sünde eingetreten
ist, lehrt Thomas ausdrücklich. Gerade die Offenbarung an sich
natürlicherweise erkennbarer Wahrheiten über Gottes Wesen und Gottes

Natur hält Thomas darum für moralisch notwendig, weil die meisten
Menschen nur unter größten Schwierigkeiten und nach langem Suchen

zu einer sichern, irrtumsfreien aktuellen Gotteserkenntnis zu gelangen

vermögen (C. G. I 4 ; vergl. Rom. 1, 18). Durch die Sünde sind

Umstände eingetreten, die den Menschen an einem unbehinderten
Gebrauch seiner in ihrem inneren Bestände an sich nicht verletzten

Vermögen hemmen. Die innere Harmonie der Seelenkräfte ist

geschwunden. Der Mensch steht auf Grund der entfesselten Selbstsucht

der Wirklichkeit und den in ihr gegebenen Wertordnungen nicht
mehr mit jener sachlichen Haltung gegenüber, welche Voraussetzung



in der neueren protestantischen Theologie und bei Thomas von Aquin 27

dafür ist, daß jene Wirklichkeiten sich in seinem Geiste ungetrübt
widerspiegeln können.

Die Notwendigkeit des AktVollzuges zur Herstellung der eigentlichen

Gottebenbildlichkeit wird noch deutlicher, wenn wir den
Menschen in seinem übernatürlichen Vollendungszustande betrachten.
Hier hegt nach Thomas die höchste Stufe der Gottebenbildlichkeit

vor, für die alle andern Stufen nur vorbereitende Bedeutung haben.
Es ist eine Wesenseigentiimlichkeit dieses Vollendungszustandes, daß

der hier angelangte Mensch in ununterbrochenem personalem Akte
sich dem personalen Gott, dem Urwahren und dem Urguten, in
Erkennen und Lieben ungeteilt hingibt, und zwar mit dem vollen Einsatz
seiner Erkenntnis- und Liebesfähigkeit. Es ist dies die vollkommenste
Antwort des Menschen auf den Anruf des zuerst in Liebe sich
schenkenden Gottes, das vollkommenste In-der-Liebe-Gottes-sein, der

größtmögliche Grad der Gottebenbildlichkeit, und dies in einem

doppelten Sinne : Einmal, insofern die Überhöhung der Vermögen
mittels deren der Mensch seinen Gott erkennend und hebend umgreift,
durch das Glorienlicht nicht mehr gesteigert werden kann. Die subjektive

Verähnlichung mit Gott erreicht hier ihren Höhepunkt. Zweitens,
insofern der personale Gott sich dem Menschen nicht mehr einzig in
einem geschaffenen Erkenntnisbilde darbietet, sondern unmittelbar
von Angesicht zu Angesicht geschaut wird. Gott selbst wird die Erkenntnisform,

das « Erkenntnisbild » des geschaffenen Geistes ; Gott selbst

prägt sich selbst dem Menschengeiste gleichsam als Siegel in die Seele

ein. Es liegt hier tatsächlich ein So-wie-Verhältnis vor : Wie Gott
der Hauptgegenstand seines eigenen Erkennens und Liebens ist und
diesen Gegenstand in stetem Aktvollzug umfängt, so umfängt der

geschaffene Geist im Vollendungszustande diesen gleichen Gott, und
er kann von diesem Umfangen nicht einen einzigen Augenblick ablassen.

Allerdings besteht der wesentliche Unterschied, daß in Gott
Erkennender, Gegenstand und Aktvollzug real identisch sind, während im
geschaffenen Geiste auch in der seligen Gottesschau Erkennender,
Gegenstand und Aktvollzug real verschieden sind. Es liegt aber auch

folgendes So-wie-Verhältnis vor : Wie Gott sich in höchstmöglicher
personaler Weise dem Menschen schenkt, so gibt sich der Mensch in
höchstmöglicher personaler Weise an Gott hin.

Gleichsam zwischen der Gottebenbildlichkeit des Vollendungszustandes

und der rein natürlichen liegt die gnadenhafte des

Pilgerstandes. Wenn wir sagen, sie liege « dazwischen », so ist damit keines-



28 Zur Lehre von der Gottebenbildlichkeit des Menschen

wegs ausgesprochen, daß sie zu den beiden genannten Stufen der
Gottebenbildlichkeit in gleichem Abstände stände. Nein, sie gehört wesentlich

auf die Seite der Gottebenbildlichkeit des Vollendungszustandes,
insofern beide der gnadenhaften, der übernatürlichen Ordnung
angehören. Der Unterschied liegt darin, daß erstere dem Zustande des

Schauens, letztere dem Zustande des Glaubens angehört. Beide aber

gründen in einer besonderen auserwählenden Liebe Gottes. Auch
sie soll soweit als möglich bestehen in einer aktuellen Antwort auf
einen besondern Ruf des in Liebe sich offenbarenden Gottes. Da der
Mensch im Pilgerstande diese Antwort auf den Ruf Gottes nicht
ununterbrochen zu geben vermag und wohl auch nicht immer seine ganzen
Kräfte wie im Glorienstande einsetzt, nennt Thomas sie eine noch
nicht vollkommene Gottebenbildlichkeit (I 93, 4). In dieser Stufe der
Gottebenbildlichkeit sind Grade möglich, je nach dem Grade der sich
mitteilenden Gottesliebe, der auf Seiten des Menschen der größere
oder geringere Gnadenstand entspricht ; je stärker der Anruf von
Gott her ist, um so größere Antwortungsmächtigkeit besitzt der Mensch.

Hier muß allerdings das Zugeständnis gemacht werden, daß die

katholische Theologie nicht ganz ohne Schuld daran ist, daß man
protestantischerseits zur Meinung kommen konnte, wir faßten diese

gnadenhafte Gottebenbildlichkeit als eine statische, tote Größe auf.
Wenn katholische Theologen vom Sein in der Liebe Gottes sprechen,
von der gnadenhaften Gottebenbildlichkeit des Pilgerstandes, dann
verbinden sie mit diesen Aussagen wohl zunächst die Vorstellung
eines seinsmäßigen Überhöhtseins der Geistnatur des Menschen durch
die geschaffene Gnade, die der Mensch nach katholischer Auffassung
nicht einzig und in jedem Falle unabhängig von seinem personalen Akt
empfängt.

Die christliche Verkündigung hat sich seit langem zur
Veranschaulichung dieser Lehre des der griechischen Theologie entnommenen

Vergleiches bedient : sie versucht die Durchdringung des menschlichen
Seins mit der Teilnahme an der Gottnatur dem christlichen Volke
unter dem Bilde der vom Feuer durchglühten Kohle anschaulich zu
machen. Mit solchem Vergleiche ist der Zustand des unter der Liebe
Gottes stehenden Menschen wohl genügend gekennzeichnet nach

seiner seinshaft ontischen Seite hin ; die personale Beziehung hingegen
im Aktvollzuge, auf die die Gnade angelegt und hingeordnet ist, kommt
in diesem Vergleiche nicht zum Ausdruck, oder es wurde wenigstens
der Vergleich in diesem Sinne nicht ausgedeutet. Auch mit dem dog-



in der neueren protestantischen Theologie und bei Thomas von Aquin 29

matischen Ausdruck « geschaffene Gnade » ist nicht unmittelbar
verständlich auf die Vitalität der Gnade hingewiesen.

Freilich, die katholische Theologie hatte ihre guten Gründe,
gerade auch einen starken Ton zu legen auf eben diesen durch das

In-der-Liebe-Gottes-stehen begründeten seinshaften ontischen Zustand
des gottebenbildlichen Menschen. Mit einer ausschließlichen

Hervorhebung der aktuellen, personalen Ich-Du-Beziehung wäre die
Glaubenswahrheit gefährdet, der gemäß das noch nicht zum
Vernunftgebrauch gelangte, erst heranreifende, einer aktuellen Ich-Du-
Beziehung noch nicht fähige Kind, sehr wohl in der Liebe Gottes
stehen kann und gottebenbildlich ist. Auch der des Vernunftgebrauches
mächtige Mensch würde aufhören, in der Liebe Gottes zu stehen, ein
Ebenbild Gottes zu sein, sobald und solange die Ich-Du-Beziehung
nicht aktuell vollzogen ist (III 69, 6). An diesen Fragen kann auch
eine konsequent durchgedachte protestantische Theologie nicht
vorbeisehen, um den Menschen nur und ausschließlich in seiner personalen
aktualen Ich-Du-Beziehung zu Gott als dessen Ebenbild zu bezeichnen.

Es bieten sich nur folgende Lösungsmöglichkeiten : Entweder
wird angenommen, der Mensch im ersten Stadium seines Lebens stehe

nicht in der Liebe Gottes, sei nicht gottebenbildlich, weil er einer Antwort
auf den Anruf Gottes nicht fähig ist. Wozu dann aber die Kindertaufe

Oder es wird die Fähigkeit zu aktualer verantwortlicher
Entscheidung angenommen, sowohl beim Kinde als auch für den
Erwachsenen, auch für den Zustand der Ausschaltung des

Vernunftgebrauches. Oder endlich, es wird das In-der-Liebe-Gottes-stehen,
das Gottebenbildlichsein, nicht ausschließlich abhängig gemacht von
der aktualen Antwort auf den Anruf Gottes. Es wird ein habituelles,
ein zustandmäßiges In-der-Liebe-Gottes-stehen angenommen.

Freilich verhält es sich anders beim Menschen, der im Besitze
des Vernunftgebrauches sich für Gott entscheidet. Bei ihm ist das

Ebenbildgotteswerden (im materialen Sinn) wirklich geknüpft an
eine personale Entscheidung. Er muß, seiner schöpfungsmäßigen
Natur entsprechend, in aktualer Entscheidung Gott auf seinen Anruf
antworten.

Aber bei aller berechtigten Betonung des seinshaften zuständ-
lichen Charakters der gnadenhaften Gottebenbildlichkeit des Menschen,
soll das ebenso berechtigte Anliegen Brunners nicht übersehen werden ;

ja, wir müssen es nicht nur als irgendwie berechtigt anerkennen, sondern
ihm auch den Platz sichern, der ihm nach seinem theologischen Gewicht



30 Zur Lehre von der Gottebenbildlichkeit des Menschen

zukommt. Hier muß die katholische Theologie sich die Frage
vorlegen : Ist mit der Betonung des seinshaften Charakters der durch
das Sein-in-der-Liebe gegründeten Gottebenbildlichkeit alles gesagt,
oder hat diese seinshafte statische Gottebenbildlichkeit auch irgendeine

Bedeutung für die personale Beziehung und Begegnung mit Gott
Ist vielleicht gerade die Herstellung der personalen Beziehung der

Ich-Du-Beziehung der eigentliche Sinn und Zweck der statischen
Gottebenbildlichkeit, die man als tote Größe zu bezeichnen beliebt
Ist es vielleicht so, daß das nicht ständige Aktuiertsein der personalen
Ich-Du-Beziehung nicht so sehr in der geschaffenen Gnade als solcher

begründet ist, als vielmehr in der Zuständlichkeit des Menschen, der

für die Aktuierung der personalen Ich-Du-Beziehung angewiesen
ist auf die natürliche Entwicklung seiner geistigen Vermögensanlagen
und nach der Schöpfungsordnung zwar Vernunftwesen ist, aber erst
in einem bestimmten Stadium seiner Entwicklung zur Aktuierung
der Ich-Du-Beziehung gelangen kann

Was kommt nun in der katholischen Lehre von der übernatürlichen

Gottebenbildlichkeit des Menschen, die durch die geschaffene
Gnade begründet wird, der Forderung nach einer personalen Ich-
Du-Beziehung entgegen welche Bedeutung hat diese « quantitative,
tote Größe » für die aktuale personale Beziehung zwischen Gott und
Mensch

Zunächst ist hier zu beachten, daß die geschaffene Gnade im
katholischen Verständnis keineswegs als eine in sich ruhende,
abgeschlossene, neutrale, unpersönliche Größe aufgefaßt werden darf, die
das persönliche Leben des Empfängers unberührt und unbeeinflußt
ließe. Die die Natur überhöhende Gnade ist wurzelhaft auf Tätigkeit
hingeordnet, sie entläßt gleichsam aus sich die Tätigkeitsgehaben,
die Aktvermögen, mittels deren der Mensch sich glaubend, hoffend
und liebend Gott zuwendet (I-II 110, 2 ; 3 zu 3 ; II Sent. d. 26, q. 1

a. 4 ad 3 und ad 5).

Die erste Gabe, welche Gott dem Menschen ohne sein Verdienst
eingießt, bewirkt eine Erhebung der Seele zu einem gewissen göttlichen
Sein, wodurch sie befähigt wird, göttliche Tätigkeiten zu vollziehen

(a. a. O d. 26, q. 1 a. 3 c). Die Gnade macht nicht nur das Wesen der
Seele gottwohlgefällig, sondern auch die Tätigkeit (ad 2). Wenn Gott
sich dem Menschen in Liebe zuneigt, erwartet er vom Menschen eine

der lebendigen Personalität entsprechende Antwort. Der Mensch

ist allerdings von sich aus dieser Antwort nicht fähig ; Gott muß ihn



in der neueren protestantischen Theologie und bei Thomas von Aquin 31

antwortungsfähig machen. Gott schenkt dem Menschen, den er im
Akte der Erschaffung der Seele verantwortungsmächtig ins Dasein

treten ließ, nun die neuen Organe, mittels deren er aktuell in die
liebende Ich-Du-Beziehung zu eben diesem seinem Gotte treten kann
und in neuer, höherer Weise gottebenbildlich wird. Die Gnadenmitteilung

Gottes ist von vorneherein hingeordnet auf die lebendige
Betätigung des Gnadenlebens. Der Mensch soll sich im immer
wiederholten Aktvollzug werthaltiger gestalten, die Gottebenbildlicjikeit
steigern, sich immer mehr dem Zustande der nie unterbrochenen

Gottvereinigung in der Seligkeit nähern. Sie ist der Keim der Seligkeit,

des Zustandes der stetigen gegenseitigen Hingabe von göttlicher
und menschlicher Person.

Die bisherigen Untersuchungen zeigten, daß der Vorwurf Brunners,
die Gottebenbildlichkeit des Menschen trage in der katholischen
Auffassung rein statischen Charakter, der Begründung entbehrt. Nach
Thomas gibt es überhaupt keine Gottebenbildlichkeit ohne Beziehung
zum Aktvollzug, weder in der natürlichen noch in der übernatürlichen
Ordnung ; jede Art von Gottebenbildlichkeit ist auf den AktVollzug
hingeordnet. Erst im Aktvollzuge kommt die Gottebenbildlichkeit
zur Vollendung. Damit dürfte wohl auf einen Berührungspunkt der
Lehre des hl. Thomas von der Gottebenbildlichkeit mit den Forderungen
Brunners hingewiesen sein.

Sie enthält aber noch einen anderen Gedanken, dessen

Nichtbeachtung zu einer mißverstandenen Auffassung der ganzen thomi-
stischen Imago-Lehre führen muß, der aber, recht verstanden,
zu einem fruchtbaren Ansatzpunkt werden kann für die
katholischprotestantische Kontroverse über den Anknüpfungspunkt der Gnade
in der natürlichen Gottebenbildlichkeit des Menschen. Der fragliche
Satz lautet : « Unde imago Dei tripliciter potest considerari in homine,
uno quidem modo, secundum quod homo habet aptitudinem naturalem
ad intelligendum et amandum Deum ; et haec aptitudo consistit
in ipsa natura mentis, quae est omnibus hominibus communis ;

alio modo secundum quod homo actu vel habitu Deum cognoscit
et amat, sed tarnen imperfecte ; et haec est imago per conformitatem
gratiae ; tertio modo, secundum quod homo Deum actu cognoscit
et amat perfecte ; et sic attenditur imago secundum similitudinem
gloriae » (I 93, 4).

Dieser Satz ist für die Lehre vom Anknüpfungspunkt der Gnade

von außerordentlicher Bedeutung. In ihm werden die Aussagen der



32 Zur Lehre von der Gottebenbildlichkeit des Menschen

Artikel 1-3 derselben Frage wesentlich ergänzt. Der Mensch ist, so

lehrte Thomas dort, Ebenbild Gottes, insofern er ein vernünftiges
Wesen ist, eine Geistnatur besitzt ; als so geartetes Wesen ist er Gott,
dem absoluten Geiste, dem unendlichen Vernunftwesen, ähnlicher
als die untermenschlichen Wesen, ähnlicher als etwa Stein und Klotz.
« Die Vernunft des Menschen ist in sich selbst, d. h. von Gottes Schöpfung

her geeigneter als Stein und Klotz zur Wesensbestimmung Gottes

zu djpnen ».

An dieser Stehe wird nun ausdrücklich gelehrt : Nicht das

Vernünftigsein als solches begründet letztlich die Gottebenbildlichkeit
des Menschen. Der Mensch als Vernunftwesen, als animal rationale,
ist im eigentlichen Sinne gottebenbildlich, insofern in diesem

Vernünftigsein des Menschen die Möglichkeit einer Ansprechbarkeit durch
Gott gegeben ist und auch erst die Grundvoraussetzung, dem Anruf
des sich offenbarenden dreipersönlichen Gottes zu antworten. Damit
ist auch der theologisch so wichtige Tatbestand ausgesprochen, daß

der natürliche Mensch eine wirkliche Offenheit für die Vollendung
durch die Gnade besitzt, welche die Theologie als Gehorsamspotenz

zu bezeichnen pflegt. Weil der Geist das Gute und das Sein zu erkennen

und zu lieben vermag, erscheint auch die unmittelbare Vereinigung
mit dem Urguten und Urseienden nicht als widerspruchsvoll. Von
der Geistnatur, insofern sie in der genannten Weise gottebenbildlich
ist, gelten die Worte Brunners : Nie könne die Kirche anders
verkündigen als vermöge der schriftgemäßen Beziehung zwischen Gotteswort

und Menschenwort. Das Daß der kirchlichen Verkündigung
beruhe auf diesem Rest der Imago. Auch die Kirche ist darauf
angewiesen, daß man mit dem Menschen überhaupt von Gott reden

kann. Das ist der Anknüpfungspunkt, Wortmächtigkeit und
Verantwortlichkeit. Die Vernunftnatur, das Humanum, das vom Gegensatz

von Sünde und Gnade nicht betroffen wird, wird also hier im eigentlichen
Sinne (maxime) gottebenbildlich genannt, insofern es eine besondere

Beziehung zu den höheren Stufen der Gottebenbildlichkeit besagt, zu
der gnadenhaften des Pilgerstandes und vor allem der Vollendungsstufe
des Glorienstandes.

Mit dieser Aussage wird der Vorwurf Brunners gegen die irenäisch-
katholisch-scholastische Auffassung der Gottebenbildlichkeit, wenigstens

was den Fürsten der Scholastik betrifft, gegenstandslos. Die
Gottebenbildlichkeit des Menschen wird bei Thomas nicht nur in seinem

Vernünftigsein gesehen, sie ist nicht nur ein So-Wie-Verhältnis. Es ist



in der neueren protestantischen Theologie und bei Thomas von Aquin 33

nicht so, als sei der Mensch gottebenbildlich nur darum, weil er auch

ein vernünftiges Wesen ist wie Gott, insofern Gott die unendliche, der

Mensch endliche Vernunft ist. Sondern weil dieses Humanum, dieses

Vernünftigsein, diese natürliche Gottebenbildlichkeit auf das

Angesprochenwerden durch den personalen Gott hingeordnet ist und die

personale Antwort des Menschen ohne dieses Vernünftigsein
überhaupt nicht möglich ist. Gottebenbildlichkeit ist nach Thomas durchaus

Gottbezogenheit des Geistes : Hinordnung auf personale Begegnung
mit Gott.

Auch der für den Theologen noch schwerere Vorwurf, die
Scholastik habe den aristotelisch-rationalistischen und individualistischen

Begriff der Imago als Animal rationale systematisch ausgebaut und
damit erst das antike Erbe zur völligen Auswirkung gebracht, trifft
Thomas nicht, wenn man mit dem aristotelisch individualistischen
Imago-Begriff die sich selbst genügende Menschennatur meint. Denn
wir sahen ja, es ist nicht diese in sich abgeschlossene Menschennatur,
die im Vollsinne Imago heißt, sondern diese Menschennatur in ihrer
größeren oder geringeren Beziehung zu Gott. Die Beziehung zu Gott,
die Ich-Du-Beziehung geht durchaus in den thomistischen Imago-
Begriff ein, ja, ist unablösbar mit ihm verbunden. Es ist also nicht
nur eine Überspitzung der jeweiligen Akzentuierung, sondern es ist
eine sachlich verfehlte Darstellung, wenn Brunner die katholisch-
scholastische Auffassung vom Menschen als Ebenbild Gottes als
griechischen Rationalismus bezeichnet und ihm den biblischen Personalismus

gegenüberstellt. — Wenn Thomas die Vernunftnatur als Imago
Dei bezeichnet, und zwar im besonderen Sinne, insofern sie eine aptitudo
ad cognoscendum et amandum Deum besagt, so kommt darin das

gleiche Anliegen zum Ausdruck, das Brunner meint, wenn er von der
Imago im formalen Sinne spricht. Zwar hat Brunner diese
Terminologie in seinem Werke « Der Mensch im Widerspruch » nicht mehr
angewandt, weil sie ihm den Vorwurf einbrachte, Thomist zu sein.
Daß er aber persönlich an der damit gemeinten Wirklichkeit festhält,
bezeugt er ausdrücklich.

Gegen den genannten Vorwurf, die scholastische Theologie habe

die in sich geschlossene Menschennatur als gottebenbildlich bezeichnet,
muß auch die bei Thomas heimische Lehre vom Desiderium naturale
gloriae geltend gemacht werden. « Der natürliche Mensch ist nach
Thomas keine sich selbst genügende, letztgültige und in sich
abgeschlossene Wesenheit, die mit dem Gnadengott konkurriert, sondern

Dipus Thomas 3



34 Zur Lehre von der Gottebenbildlichkeit des Menschen

seine Wesenheit besteht eben darin, im strengsten Sinne als potentia
obedientialis auf die Gnade hingeordnet zu sein. Das der Geistnatur
als solcher immanente Streben nach der Gottanschauung verwirklicht
nun den höchsten Ausdruck des Obedientialcharakters der natürlichen
Ordnung. Daher ist es widersinnig, darin irgendwie schon ein Bewirken
der Gnadenordnung zu erblicken. Aber ebenso scharf widerspricht
die Lehre vom Desiderium naturale der neuzeitlichen Auffassung,
als könne sich die freie Vernunftnatur des Menschen gegenüber der
Gnade neutral verhalten, ohne in ihrer Natürlichkeit zu verkümmern.
Das natürliche Verlangen ist nicht eitel (inane), weil es zur Erhebung
in die Gnade der Glorie hingeordnet ist, nicht aber, weil die Visio
essentiae divinae im Bereiche der Selbsttätigkeit eines endlichen Geistes

liegen könnte »1.

Diese Lehre von der Gottebenbildlichkeit des Menschen kommt
auch einem anderen sehr berechtigten Anliegen der protestantischen
Theologie, besonders derjenigen Brunners entgegen, der Forderung
nach einer einheitlichen Auffassung von Natur und Gnadenordnung.
Die Wirklichkeiten, welche die katholische Theologie mit Recht als

natürliche und übernatürliche Ordnung gegeneinander abzugrenzen

pflegt, erscheinen nach der vorgetragenen Ebenbildlehre aufs innigste
aufeinander bezogen. Sie sind nicht zwei beziehungslos übereinander

gelagerte Stockwerke. Sie stehen zueinander im Verhältnis von Anlage
und Verwirklichung. Allerdings ist derjenige, welcher die in der natürlichen

Gottebenbildlichkeit gegebene Anlage verwirklicht, nicht eine
innerhalb der Schöpfung liegende Ursache, sondern Gott selbst ; er
allein vermag diese Anlage zu aktuieren. Anderseits aber ist es doch
wieder so, daß Gott für die Verwirklichung einer übernatürlichen
geschaffenen Gottebenbildlichkeit angewiesen ist auf das von ihm
selbst geschaffene gottebenbildliche Wesen, den verantwortungsmächtigen

Geist. In einem Tiere, solange es Tier bleibt, d. h. solange

es nicht natürliches Ebenbild Gottes ist, ist die übernatürliche
Gottebenbildlichkeit nicht realisierbar, die Gnade und das Glorienlicht
können einem untermenschlichen Wesen nicht eingesenkt werden.

Man kann den Sachverhalt auch so ausdrücken : weil Gott beschloß,

sich selbst unmittelbar in einem geschaffenen Wesen widerzuspiegeln
(Imago Dei Gloriae), mußte er ein Wesen schaffen, das grundsätzlich
die Anlage zu einer solchen Widerspiegelung in sich trug, wenigstens in

1 K. Eschweiler, Die zwei Wege der neuern Theologie (1926), 268.



in der neueren protestantischen Theologie und bei Thomas von Aquin 35

dem Sinne, daß eine solche Widerspiegelung nicht als widerspruchsvoll
erscheint ; er mußte ein sogeartetes Wesen schaffen, daß Gott selbst
seinem innersten Wesen nach nicht gänzlich außerhalb der natürlichen
Reichweite der Fähigkeiten des Geistwesens lag, wobei allerdings
immer zu beachten ist, daß die Vermögen dieses Geistes einzig mit
Hilfe einer von Gott selbst geschenkten Überhöhung Gott in seinem

innersten Wesen erfassen können.

Für die theologische Betrachtung sind Natur und Gnade zwei
einer einzigen Gesamtordnung zugehörige Seinsordnungen ; aus Natur
und Gnade entsteht die eine, innerliche, überhöhte Natur (natura
elevata), jene Natur, deren Endziel die selige Gottesschau ist. In der

gegenwärtigen Heilsordnung dürfen diese beiden Bestandteile nicht
auseinander gerissen werden. Indem der Theologe das eine wahre
Endziel vor Augen hat, betrachtet er die menschliche Natur im Lichte
des Glaubens als vom Schöpfer der Gesamtordnung auf sein Endziel
ausgerichtet. Es gibt nur einen Ursprung und ein Endziel, nämlich
den uns in der Offenbarung kundgewordenen dreipersönlichen Gott.
Indem Thomas das Bild Gottes im Menschen untersucht, trennt er
die christliche Betrachtung des Menschen nicht schlechthin von der

philosophischen, sondern er verknüpft diese beiden Betrachtungsweisen

aufs innigste miteinander. Für Thomas gibt es im Grunde

nur ein einziges Ebenbild Gottes, dessen Grundlinien in die Natur
eingezeichnet sind, das durch die Gnade des Pilgerstandes und das

Glorienlicht vervollkommnet werden und zur Vollendung gelangen
soll b

1 Vergl. A. Rohner, Thomas von Aquin oder Max Scheler. Das Ebenbild
Gottes. Divus Thomas (Frb. 1923), 348 : « Wenn vom natürlichen und übernatürlichen

Ebenbild Gottes die Rede ist, liegt die Gefahr nahe, in diese Unterscheidung

einen Sinn hineinzulegen, der grundverschieden wäre, den Sinn nämlich :

das natürliche Ebenbild Gottes im Menschen ist die Anlage zur natürlichen
Erkenntnis und Liebe Gottes, das übernatürliche Ebenbild Gottes ist die Anlage
zur übernatürlichen Erkenntnis und Liebe Gottes. Der Unterschied zwischen
Natur und Übernatur ist nur insofern in der Naturanlage des endlichen Geistes

begründet, als diese nämliche reine Naturanlage das eine Mal eine Beziehung
zur aktiven endlichen, das andere Mal eine Beziehung zur aktiven unendlichen
Potenz besagt. Durch eine endliche aktive Potenz kann die gottebenbildliche
Anlage des endlichen Geistes nicht aktuiert werden. Ein solches Urteil wäre ein
evidenter Widerspruch, da ja das gottebenbildliche Erkennen und Lieben ein
Gotterkennen und Gottlieben ist, wie Gott sich selbst erkennt und liebt ».


	Zur Lehre von der Gottebenbildlichkeit des Menschen in der neueren protestantischen Theologie und bei Thomas von Aquin

