
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 18 (1940)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen

Dogmatik.

A. Stolz 0. S. B. - H. Keller 0. S. B. : Manuale Theologiae dogmaticae.
Fase. II : De Sanctissima Trinitate. — Friburgi Brisg., Herder. 1939.
viii-142 pp.

Mit diesem Traktat von der Heiligsten Dreifaltigkeit eröffnet P. Anselm
Stolz, Professor am päpstlichen Benediktinerkolleg St. Anselm in Rom,
in Verbindung mit seinem Ordensgenossen P. Hermann Keller die Herausgabe

eines neuen Cursus Dogmaticus. Aus einer Bemerkung in der
Voranzeige ersieht man, daß als Charakteristikum darin angestrebt wird,
außer der spekulativen auch die positive Theologie in der Weise zu
berücksichtigen, daß nicht nur die Geschichte der einzelnen Dogmen, sondern
auch die Wege dargestellt werden sollen, die die Spekulation sowohl bei
den griechischen als auch den lateinischen Vätern und den Scholastikern
eingeschlagen hat. Es wird somit das hohe Ziel einer neuzeitlichen Summa
theologica angestrebt, die eine dem heutigen Stande unserer geschichtlichen
Kenntnisse entsprechende Zusammenfassung der Theologie der Väterzeit
und der Scholastik enthalten soll.

Laut beigelegter Voranzeige wird die Reihenfolge der Traktate von
der allgemein üblichen nicht unerheblich abweichen : 1. Introductio in
theologiam. 2. De Sanctissima Trinitate. 3. De natura Dei, de creatione
et de Angelis. 4. Anthropologia : de hominis creatione, elevatione, lapsu,
De gratia. 5. De Christo. 6. De Sacramentis. 7. De Ecclesia. 8. Mariologia.
9. De Novissimis. Eine Begründung dieser Anordnung wird ohne Zweifel
in der Introductio geboten werden. Daß der Traktat De Deo Uno dem
De Ss. Trinitate angefügt erscheint, « quasi eius corollarium », wird nicht
sehr überzeugend damit gerechtfertigt, daß der Traktat De Ss. Trinitate
die wahrhaft christliche Lehre von Gott enthalte, während der Traktat
De Deo Uno ein Ergebnis des Streites der katholischen Theologen mit
den heidnischen, besonders den polytheistischen Philosophen sei. Heute
scheine das Dogma von der Einheit Gottes das von der Trinität gewissermaßen

absorbiert zu haben : « tum in pietate cum in theologia ,Deus Unus'
primum obtinet locum. Aliter in pietate antiqua » (p. 3). Daß der hl. Thomas
die Trennung der beiden Traktate vorgenommen hat, wird entschuldigend
damit erklärt, daß er es vielleicht getan habe wegen seinem Gegensatz
zu den Systemen der Araber und aus pädagogischer Rücksicht. Dürfte
es nicht vielmehr gewesen sein « propter ordinem diseiplinae » (Proem, in
I. p. S. Th.), das heißt, wegen dem. Erfordernis des wissenschaftlichen
Systèmes, das doch wohl logischerweise die Behandlung der göttlichen
Natur vor der ihrer Subsistenz in drei Personen verlangt



496 Literarische Besprechungen

Was nun den vorliegenden Traktat selbst angeht, so umfaßt er zwei
Teile : 1. die Entwicklung des Trinitätsglaubens bis zur Definition der
Gottheit des Heiligen Geistes ; 2. das Verständnis des Trinitätsglaubens.
Im ersten Teil werden nicht, wie es gewöhnlich geschieht, Thesen
aufgestellt, die die Definitionen über die Dreiheit der göttlichen Personen,
die numerische Einheit der göttlichen Natur usw. aussprechen, erklärt und
dann aus den Quellen der Offenbarung, der Heiligen Schrift und der
Überlieferung bewiesen werden. Das Vorgehen trägt vielmehr einen rein
historischen Charakter. Es wird eingehend untersucht : was trugen außerhalb
der Offenbarung stehende Kreise zur Ausbildung der Trinitätslehre bei,
wie bereitet das A. T. sie vor, wie lehrt das Neue Testament die drei
göttlichen Personen, in welcher Gestalt erscheint die Trinitätslehre in der
ältesten Kirche, bei den Apostolischen Vätern, den Apologeten, den
Antignostikern, was lehrten die antitrinitarischen Häresien der Monarchianer
und Subordinatianer und wie traten ihnen die Verteidiger der kirchlichen
Lehre entgegen Endlich als Abschluß der ganzen Lehrentwicklung
erscheint die Entscheidung des außerordentlichen Lehramtes durch die
Definitionen zu Nicäa und Konstantinopel. Ein kurzer Anhang zum ersten
Teil führt noch die später aufgetauchten und vom kirchlichen Lehramt
verworfenen Irrtümer gegen die kirchliche Lehre an.

Im zweiten Teil : Intellectus fidei Trinitatis wird zuerst gehandelt von
der Rolle der Vernunft in diesem Geheimnis, sodann von den göttlichen
Ausgängen, von den Relationen, von den Personen im allgemeinen und
im einzelnen. Dabei wird jeweils klar und sorgfältig die Erklärung der
Begriffe, eventuell die Lehre der Väter des Orients und Okzidents gegeben,
sowie die der Scholastik, namentlich des hl. Thomas. Wo kirchliche Definitionen

vorliegen, wie .bezüglich der Ausgänge, der Relationen, des Filioque,
vermeidet der Verfasser wiederum die Aufstellung von Thesen und deren
Beweis und begnügt sich damit, die auktoritativen Entscheidungen
systematisch zu entwickeln (systematice perficitur et excolitur, p. 71). Wo
aber keine kirchliche Definition vorliegt, werden conclusiones aufgestellt
und aus den vorliegenden Quellen bewiesen. Warum diese den ganzen
Traktat durchziehende Erscheinung, daß definierte Wahrheiten nicht als
Thesen aufgestellt und aus den Offenbarungsquellen bewiesen werden
S. 18, bei Behandlung der neutestamentlichen Trinitätslehre werden wir
zur Erklärung auf die Introductio verwiesen : « Intentio nostra non est

independenter a Magisterio ex Scriptura probare Ecclesiam mysterium
Trinitatis recte credendum proponere, sed Magisterio duce doctrinam
Novi Testamenti inspicimus, ut appareat, quomodo hoc mysterium nobis
communicatum fuerit (Cf. Introductionem in Theologiam) ». Leider
zerstreut diese Bemerkung die Bedenken nicht ganz. Wird durch diese
Methode die Dogmatik nicht weithin ihrer Eigenschaft als doctrina argu-
mentativa (S. Th. I q. 1 a. 8) entkleidet und zur Dogmengeschichte
umgewandelt Was soll den Dogmatiker denn abhalten, eine definierte Wahrheit

als in Schrift und Tradition enthalten und darum mit Recht definiert
nachzuweisen Die Definition des Lehramtes gibt ja für dieses Enthalten-
sein Glaubensgewißheit für den. Katholiken, aber, nicht wissenschaftliche



Literarische Besprechungen 497

Einsicht ; ihm diese, soweit möglich, zu bieten, ist doch wohl eine der
Aufgaben der Dogmatik. Fides quaerens intellectum Gegenüber solchen
aber, die das Lehramt der Kirche nicht anerkennen, wohl aber die
Auktorität der Heiligen Schrift und eventuell auch der Überlieferung, ist
die Aufgabe jener Beweisführung für die Dogmatik noch mehr auf der
Hand liegend. Kann sie ihnen auch nicht Glaubensgewißheit geben, so
doch theologisch wissenschaftliche Gewißheit, was eine Vorbedingung oder
Vorbereitung auf den Glaubensakt sein kann. Folgende Erwägung möge
meinen Gedanken etwas erläutern. Bevor der Jurisdiktionsprimat des

Papstes vom Vatikanum definiert war, hat die katholische Dogmatik ihn
aus Schrift und Tradition so bewiesen, daß er, ohne dadurch schon Dogma
zu sein, als theologisch sicher und definierbar bezeichnet werden konnte.
Die Definition der unfehlbaren Kirche gab Glaubensgewißheit auf Grund
nicht der theologischen Beweise, sondern des der Kirche verheißenen
Beistandes des Heiligen Geistes. Die theologischen Beweise aus Schrift und
Überlieferung haben aber dadurch nichts von ihrer wissenschaftlichen
Kraft verloren, können und müssen also doch wohl nach wie vor von der
Dogmatik angeführt werden, um Freunden und Gegnern wissenschaftliche
Gewißheit zu geben, daß die Kirche mit Recht den Jurisdiktionsprimat
zu glauben vorgelegt hat.

Von diesen Bedenken, die ja von der « Einleitung in die Theologie »

vielleicht behoben werden, abgesehen, zeigt das Werk sehr anerkennenswerte

Vorzüge : eine gewandte Latinität, eine große Klarheit der
Erklärungen und gebrachten Beweisführungen, eine für ein Lehrbuch dankenswerte

Kürze und ein großer Reichtum des Inhaltes nach der geschichtlichen

Seite hin. Der Verfasser kann sich dabei auf eine große Zahl
neuerer und neuester dogmengeschichtlicher Werke stützen, z. B. von Regnon
Tixeront, Lebreton, Schmaus usw. Die Entwicklung der Spekulation bei
den morgen- und abendländischen Vätern und den Scholastikern dürfte
sich kaum in einem andern Lehrbuch so eingehend und doch so kurz
dargeboten finden wie hier. Unter diesem Gesichtspunkt verdient es ganz
besondere Empfehlung.

Zum Schluß mögen noch zwei Bemerkungen gestattet sein. S. 4 und
S. 95 drückt der Verfasser sich so aus, als ob die Adoptivkindschaft Gottes
erst im Neuen Testament verliehen worden wäre. « Essentia Novae Legis
in adoptione filiali consistit » (p. 4). — « Paternitas in Novo Testamento
cum ad homines iustos extenditur, etiamsi non in stricto, tarnen altiore
sensu ac in Vetere Testamento, fundata est in communicatione gratuita
naturae divinae, qua efficimur fratres Christi et filii Dei Patris » (p. 95).
Aber hatten nicht auch die Gerechten des Alten Bundes die spezifisch
gleiche heiligmachende Gnade und damit Teilnahme an der göttlichen
Natur und Adoptivkindschaft Gottes Vergleicht nicht auch der hl. Paulus
(Galat. 4, 2) die Gerechten des A. B. mit Kindern, denen zwar das ganze
Erbe gehört, die aber doch noch unter Vormündern stehen, so daß also
die hergebrachte Formulierung : die Gerechten des A. B. waren wohl filii,
aber nicht in statu filiorum, den Gedanken des hl. Paulus adäquat wiedergibt

Divus Thomas 32



498 Literarische Besprechungen

S. 53 hält der Verfasser dafür, daß « possibilitas visionis beatificae
positive demonstrari potest » (cf. I q. 12 a. le). Diese Ansicht scheint
schwer vereinbar mit der strengen Übernatürlichkeit des letzten Zieles
des Menschen und darum auch mit der strengen Übernatürlichkeit der
Mittel zu diesem Ziele. Denn kann die natürliche Vernunft die innere
Möglichkeit der visio beatifica streng beweisen, so ist dieselbe bloß so lange
ein Geheimnis, als Gott ihre Tatsächlichkeit nicht offenbart, also nicht
ein « mysterium primi ordinis ». Der hl. Thomas spricht an der berufenen
Stelle doch wohl von der Möglichkeit einer demonstratio negativa und
einem desiderium inefïicax. Cf. Garrigou-Lagrange, De Deo Uno, p. 264 ss.

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

F. Diekamp : Katholische Dogmatik nach den Grundsätzen des heiligen
Thomas. II. Bd. 8. u. 9. Aufl. — Münster i. W., Aschendorff. 1939. x-582 SS.

Es ist eine sehr erfreuliche Erscheinung, daß Prälat Dr. Diekamp
den 2. Band seiner vortrefflichen Dogmatik, von dem im Jahre 1936 die
7. Auflage erschienen war, schon 1939 in 8. und 9. Auflage neu herausgeben

kann. Es ist dies ein Beweis dafür, daß die ernst wissenschaftliche,
auf die Lehre des hl. Thomas eingestellte Methode des Verfassers die
verdiente Wertschätzung gefunden hat und weiter findet. Die neue Auflage
ist dem Umfange nach wenig verändert, aber fast jede Seite zeigt die
bessernde Hand des Verfassers : bald wird der Druck übersichtlicher
gestaltet, bald ein Ausdruck oder ein Satz passender oder deutlicher
geformt, sehr sorgfältig ist die Literatur revidiert und nachgetragen.
Über die Mittlerschaft der Gottesmutter ist ein ganzer Paragraph neu
eingefügt worden (S. 391-396), der die in neuester Zeit oft und lebhaft
besprochene Frage behandelt, ob Maria nicht bloß mittelbar zum Erlösungswerke

Christi mitgewirkt habe, sondern auch unmittelbar, so daß sie als
Zweitursache in Unterordnung unter Christus als Erstursache mit ihm das

ganze Menschengeschlecht erlöst, alle Gnaden wenigstens de congruo
mitverdient und alle Genugtuung geleistet habe. Diekamp führt mehrere
Theologen an, die seit etwa zehn Jahren diese Frage bejahen. Der erste
Jahrgang der von Serviten herausgegebenen Zeitschrift •« Marianum »

widmet sein drittes Heft (Juli 1939) zum größten Teil der Verteidigung
dieser Lehre und ihrer Begründung aus der Heiligen Schrift und der
kirchlichen Lehre, namentlich der vier letzten Päpste. Diekamp stellt als
sententia probabilior die These auf : « Maria ist die Mittlerin aller Gnaden,
nicht in dem Sinne, daß sie zu der objektiven Erlösung unmittelbar
mitgewirkt und dadurch dieselben Gnaden, die Christus allen Menschen durch
seinen Tod verdient hat, für sie mitverdient hätte ». Er findet jene Lehre
von der unmittelbaren Mitwirkung Mariä zur objektiven Erlösung zu
wenig begründet in Schrift und Tradition und in sich mit unlösbaren
Schwierigkeiten behaftet. Die Bedenken Diekamps dürften nicht leicht
zu zerstreuen sein. So z. B. die Schwierigkeit, die sich aus der klaren
Offenbarungslehre von der Einzigkeit der objektiven Erlösung durch



Literarische Besprechungen 499

Christus ergibt. Maria Verdienste und Genugtuung setzen in ihr den Besitz
der Erlösungsgnade schon voraus. Soll sie also mit und unter Christus
die Menschheit erlösen, so muß eine doppelte Erlösungstat Christi
angenommen werden, zuerst eine von ihm allein für Maria allein und dann
eine zweite mit Maria für die Menschheit. In der obgenannten Zeitschrift
« Marianum » (S. 249 f.) sucht P. G. M. Roschini O. S. M. diese von
P. Lennerz S. J. schon vorgebrachte Schwierigkeit zu lösen durch die
Unterscheidung eines prius tempore und prius natura : « Christi redemp-
tio natura, non tempore praecedit corredemptionem B. Virginis » (S. 250).
Allein diese Antwort scheint ungenügend zu sein. Denn darnach müßte
Maria im gleichen Augenblick erlöst und mit der Potenz zu verdienen
und genugzutun ausgestattet sein, und im gleichen Augenblick diese Potenz
durch eigenen Akt betätigen. Das erscheint als innerlich unmöglich. Mit
Recht verweist Diekamp auf den Grundsatz des hl. Thomas (C. G. II 52) :

« Actus est potentia posterior in uno et eodem, quod de potentia ad actum
procedit ». So lange nicht befriedigendere Lösungen der Schwierigkeiten
gefunden werden, dürfte die Stellungnahme Diekamps einem Gebot der
Klugheit entsprechen.

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O.S.B.

M. Schmaus : Katholische Dogmatik. Dritter Band. Erster Teil.
München. Max Hueber, O. J. xi-444 SS.

Da im Jahrgang 1939, S. 121-125 des Divus Thomas eine längere
Besprechung der beiden ersten Bände dieser Dogmatik erschienen ist,
dürfte es angemessen sein, die Leser dieser Zeitschrift auch auf das
Erscheinen des vorliegenden ersten Teiles des dritten Bandes aufmerksam
zu machen. Er enthält den dogmatischen Traktat über die Kirche und
den über die Gnade.

Der Charakter des Werkes ist der gleiche geblieben und so kann auch
das Urteil darüber das gleiche bleiben wie das über die beiden ersten Bände.
Dasselbe bestätigte die Wertung des Werkes, wie der Verlag schon auf dem
Umschlag des ersten Bandes sie aussprach : « Hier ist ein frisches Lebensund

Lesebuch, das Aufhellung und Klärung bringt und unser Glaubenswissen

in Geist, Herz und Wort lebendig werden läßt ». Ein Vorbehalt
wurde gemacht bezüglich der Eignung als Lehr- und Lernbuch der
Dogmatik, weil zu Gunsten einer ansprechenderen Darstellung die « scholastische

Methode », namentlich die sorgfältige Herausarbeitung der Begriffe
und die syllogistische Form mehr als einem « Lernbuch » nützlich zurückgestellt

schien. Rezensent war und ist der Ansicht, daß bei einem Lehrbuch

Klarheit der Begriffe und der Beweisführung durch schwungvolle,
manchmal an die Sprache der Mystiker anklingende Darstellung nicht
ersetzt werden kann. Auch der vorliegende Band verstärkt diese seine
Ansicht. Ein einziges Beispiel : § 210 und 211 wird gehandelt von der
Freiheit des Menschen unter der Einwirkung der wirksamen Tatgnade
und den wichtigsten Harmonisierungstheorien der Theologen. Von einer



500 Literarische Besprechungen

klaren Begriffsbestimmung der menschlichen Willensfreiheit ist auf den
12 aufgewendeten Seiten nichts zu finden. Wäre eine solche geboten
worden, hätte der Verfasser dann wohl abschließend sagen können : « Die
Wirksamkeit Gottes zielt auf die Freiheit der Kinder Gottes, die eben
darin besteht, daß der Mensch frei ist für den Vollzug der Liebe.
Letztlich wirkt sich diese Freiheit aus in der vollen Hingabe an Gott,
wie sie im Zustande des Himmels vollzogen wird. Der Himmel ist höchste
Freiheit, weil er höchste Verwirklichung des dem Menschen Wesensgemäßen
ist » Will der Verfasser wirklich behaupten, daß die Gottesliebe der
Seligen eine freie ist Und auch die Liebe Gottes zu seiner eigenen Güte,
die doch sicher auch höchste Verwirklichung des Gott Wesensgemäßen ist

Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

E. Przywara S. J, : Dens semper Maior. Theologie der Exerzitien.
3 Bde. — Freiburg i. B., Herder. 1938-40. xv-256 ; xxiv-355 ; xxn-442 SS.

Gott als der Inhalt der ignatianischen Exerzitien, betrachtet nach
ihrem Wortlaut, wie er beleuchtet wird aus dem Worte Gottes in der
Heiligen Schrift, immer größer, je tiefer der Sinn dieser Exerzitien in
diesem Lichte erfaßt wird, das dürfte der Sinn dieser « Theologie der Exerzitien

» sein, oder wie der Verfasser im Vorwort sagt : «... Theologie als
Ausgewortetsein dessen, was Gott ist im Worte der Exerzitien, wie es

vom Wort Gottes her sich darstellt ».

So behandelt der Verfasser im ersten Band das Anima Christi, die
Annotationen und die erste Woche des ignatianischen Büchleins ; im zweiten

die zweite Woche ; der dritte, das Werk abschließende Band ist der
dritten und vierten Woche gewidmet, so daß nun der erste Band dem Wege
der Reinigung, der zweite dem der Erleuchtung, der dritte aber dem der
Vereinigung entspricht. Der Verfasser folgt in seiner Darstellung möglichst
genau dem Wortlaut, wo ein solcher vorliegt, bietet aber auch dort, wo der
hl. Ignatius nur durch Angabe des Titels den Stoff der Betrachtungen
andeutet, vollständig ausgearbeitete Betrachtungen, in der zweiten Woche
fünf, in der dritten vier auf jeden Tag. Eine genaue Skizze jeder Betrachtung
ist jedem Bande vorausgeschickt.

Es ist unumwunden anzuerkennen, daß der Autor keine Mühe spart,
den Sinn des kostbaren Büchleins nach allen Seiten und Weiten, nach
allen Höhen und Tiefen zum Bewußtsein des Lesers zu bringen und wo
immer möglich das Licht der Heiligen Schrift des Alten und Neuen
Testamentes darüber leuchten zu lassen und so alle übernatürlichen Lebenswerte,

die darin verborgen liegen, zu wecken und fruchtbar zu machen.
Er kennt die moderne Seele und ihre Nöten, die moderne Geisteswelt, ihre
Bedürfnisse und ihre Sehnsüchte, er verfügt über reiche Kenntnisse der
hl. Bücher, über großen Reichtum an Geist und Scharfsinn, Gaben also,
von denen man über unsern Gegenstand ein Meisterwerk für das geistliche
Leben erwarten sollte.



Literarische Besprechungen 501

Wirklich findet sich in den beiden Bänden viel Schönes und Tiefes.
Aber der Leser kann dessen nicht froh werden. Der Verfasser folgt einer
so hemmungslosen Sonderart des Stiles und der Gedanken, daß auch das
Beste darin nur schwer genießbar ist. Einmal erlaubt er sich immer und
immer wieder eine rücksichtslose Vergewaltigung der deutschen Sprache.
Das Spanische des hl. Ignatius muß, wie das Griechische der Heiligen
Schrift, möglichst nicht sinn-, sondern wortgetreu ins Deutsche übertragen
sein, mag das Sprachgefühl noch so sehr sich verletzt fühlen. Aber auch
die Gedanken zeigen nicht ein natürliches Fortschreiten, sondern vielfach
etwas Verkrampftes, Verbogenes, Überspitztes. Sie sind zuweilen so

gekünstelt und gesucht ausgedrückt, daß man lang daran drehen muß,
bis ein gesunder Sinn gefunden ist. Man lese z. B. Bd. 1, S. 50 ff. die Betrachtung

über das Wesen des Menschen : « Mensch ist Geistwerdung des Leibes ».

« Mensch ist Leibwerdung des Geistes ». « Geist, wehend als Leib, sollte
es sein. Und es wird (gerissen) Geist, zerreißend den Leib ». Der Faden
des Zusammenhanges zwischen den zitierten Schriftstellen und den Gedanken,
die sie bekräftigen oder beleuchten sollen, ist oft gar dünn. Auch ohne

Gewalttätigkeit im Zitieren geht es nicht ab. Milder kann man es doch
wohl nicht nennen, wenn Bd. 1, S. 197 und 203 zur Schilderung der erhabenen
Gaben der geistigen Geschöpfe gesagt wird, sie seien « Selbst-Ursache »,

mit dem Zitat : « sui causa » (Thomas von Aquin, De Verit. q. 24 a. 1 c).
Der hl. Thomas redet am angegebenen Ort vom Menschen als causa sui
ipsius in movendo et iudicando, d. h. als Ursache seines Wollens und
Wählens, was himmelweit entfernt ist von « Selbst-Ursache », Ursache seiner
selbst sein.

So ist es, trotz des großen Eifers, des guten Willens und des reichen
Wissens, das der Verfasser in diesem Werke offenbart, doch recht schwer,
dasselbe allgemein zu empfehlen. Wir fürchten, die Zahl jener werde
nicht groß sein, die den Mut und die Ausdauer besitzen den nahrhaften
Kern aus der dornenbesetzten Schale sich zu gewinnen.

Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

N. Krautwig 0. F. M. : Die Grundlagen der Bußlehre des J. Duns Skotus.
— Freiburg i. Br., Herder. 1938. xn-170 SS.

Über die Bußlehre und selbst über die Grundlagen der Bußlehre des

J. Duns Skotus obwalten selbst unter den treuen Jüngern des Doctor
subtilis weitgehende Meinungsverschiedenheiten. Während wie in andern,
so auch in dieser Frage jahrhundertlange Kontroversen zwischen Skotisten
und Thomisten geführt wurden, schienen neuere Untersuchungen, namentlich

des um die Lehre des Skotus hochverdienten P. Minges O. F. M. auf
eine weitgehende Harmonie zwischen Skotus und St. Thomas hinzuweisen.
Bei der mangelhaften kritischen Sicherheit der zu Gebote stehenden
Textausgaben und der schweren Darstellungsweise des Skotus war es nicht
leicht, persönliche Einsicht in den wirklichen Sachverhalt zu erlangen.
So ist denn die erneute Untersuchung P. Krautwigs dankbar zu begrüßen.



502 Literarische Besprechungen

Sie stützt sich auf 1. IV. Sent. dist. 14-22 des sog. Opus Oxoniense
und der Reportata Parisiensia, das sog. Opus Parisiense, wobei der Text
des ersteren Werkes bei Wadding unbedenklich als wissenschaftlich
zuverlässig gelten kann und auch den Text des kürzeren Op. Par. richtig
zu verwerten erlaubt.

Der ganze Stoff wird in fünf Kapiteln abgewandelt : 1. Sünde und
Rechtfertigung; 2. die Buße als Akt; 3. die Buße als Tugendakt;
4. Attritio und Contritio ; 5. die Buße als Sakrament.

Es würde natürlich den Rahmen einer Besprechung überschreiten,
wenn die Ergebnisse der Untersuchung im Einzelnen angeführt werden
wollten. Im Allgemeinen erscheint die Arbeit in Bezug auf die Lehre des
Skotus als umsichtig, solid, objektiv und zuverlässig. Es geht daraus
sicher hervor, daß die neuerlichen Harmonisierungsversuche von Skotismus
und Thomismus, so gut sie gemeint waren, auf einer gewissen Verkennung
der Eigenlehren des Skotus beruhen und bei vorurteilsfreier Prüfung der
Texte nicht standhalten können. Es dürfte im Gegenteil aus den vorliegenden
Untersuchungen hervorgehen, daß die Gegensätze in der Lehre ziemlich
genau so bestehen, wie schon Cajetan sie gesehen und dargelegt hat. Es
sei, um nur ein Beispiel zu bieten, hingewiesen auf die Lehre vom Wesen
der habituellen Sünde und der Rechtfertigung, die P. Krautwig (wie schon
Cajetan) als den Schlüssel zum Verständnis der Bußlehre des Duns Skotus
bezeichnet (S. 5). P. Minges glaubt, Skotus lasse die habituelle Sünde
hauptsächlich im Fehlen der geschuldeten Gerechtigkeit, d. h. der
heiligmachenden Gnade gelegen sein. Also wie St. Thomas. P. Krautwig weist
(S. 17 ff.) nach, daß nach Skotus das Wesen der habituellen Sünde eine

Beziehung ist, die im Intellekt und Willen Gottes gründet. « Sie ist etwas
— und das klingt merkwürdig — in Gott, der den Sünder zu einer seiner
Sünde entsprechenden Strafe bestimmt» (S. 18). Damit vergleiche man
Cajetan Comment in I-II q. 113 a. 2 n. VIII s : « Fundamentum Scoti est
quia homo post commissum peccatum dicitur peccator ex solo reatu, idest
obligatione ad poenam per actum divinae voluntatis ».

Doch klärt das vorliegende Werk nicht bloß auf über die Stellung
des Skotus in den Kontroversfragen, sondern es gibt ein zusammenhängendes
Bild von der ganzen Bußlehre des Skotus, geschöpft aus Skotus selbst.
Darüber hinaus zeichnet es auch sozusagen die Umwelt, d. h. die
Beziehungen, die bestehen zwischen der Lehre des Skotus und der seiner
Vorgänger, Zeitgenossen und Nachfolger. Dabei muß der Verfasser sich
freilich auf die zahlreichen Einzeldarstellungen jener Gelehrten stützen,
die die Bußlehre der Früh-, Hoch- und Spätscholastik durchforscht haben.
Daß er hiebei in der Wahl der Autoritäten immer glücklich gewesen sei,
läßt sich nicht sagen. So folgt er (S. 111 ff.) in der Darlegung der Lehre
des hl. Thomas, dessen entscheidenden Einfluß auf die Fortbildung der
Bußlehre er im übrigen gebührend hervorhebt (z. B. S. 128), doch in einem
Punkte einer sehr anfechtbaren Auktorität. Der hl. Thomas soll, auch
noch in seiner Summa, die zur Vorbereitung auf die Rechtfertigung
notwendige aktuelle Gnade nicht als eine seinshaft übernatürliche erkannt
haben. Das erscheint doch wohl als ausgeschlossen schon durch seine



Literarische Besprechungen 503

Lehre von der seinshaften Identität der fides formata find der fides
informis nach II-II q. 4 a. 4. Ist dieser Glaube notwendig zur Vorbereitung
auf die Rechtfertigung (I-II q. 113 a. 4), so muß auch das auxilium
gratuitum Dei interius animam moventis sive inspirantis bonum propo-
situm, von dem St. Thomas I-II q. 109 a. 6 spricht, seinshaft übernatürlich
sein, wie die Gnade zum Glaubensakt.

Doch das ist eine Einzelheit, die nicht hindert, das Werk allen denen
zu empfehlen, die einen zuverlässigen Einblick in die Bußlehre des J. Duns
Skotus und darüber hinaus in die gewaltige Geistesarbeit gewinnen wollen,
die bei der theologischen Ausbildung der katholischen Lehre von der Buße
am Werke war.

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

A. Winklhoîer : Die Gnadenlehre in der Mystik des hl. Johannes vom
Kreuz. •— Freiburg i. Br., Herder. 1936. 170 SS.

Das vorliegende Buch ist ein interessanter Versuch, von einer
historischen Untersuchung der Gnadenlehre aus beim hl. Johannes vom Kreuz
zur Lösung schwebender Probleme der mystischen Theologie zu gelangen,
insbesondere zur Beantwortung der Frage nach der universalen Zugänglichkeit

des mystischen Lebens.
Nachdem in einem ersten Abschnitt ein kurzer Überblick über die

Quellen des hl. Johannes vom Kreuz, seine Stellung gegenüber den Alum-
brados, dem Thomismus und über die geschichtliche Bedeutung des

Kirchenlehrers der Mystik geboten ist, handelt der umfangreichste zweite
Abschnitt von seiner Gnadenlehre als der Grundlage seiner Mystik und
der dritte vom mystischen Leben als außerordentlicher und besonderer
Entfaltung der übernatürlichen Gnadenveranlagung.

Im zweiten Abschnitt wird das Übernatürliche als die Grundformel
und Grundwirklichkeit des mystischen Lebens in der Lehre des Heiligen
betont. In den verschiedenen Fragen über die Lehre von der aktuellen
und von der habituellen Gnade denkt und spricht Johannes vom Kreuz
ganz thomistisch, einschließlich der Lehre von der gratia per se efficax
und der praedestinatio ad gloriam ante praevisa mérita. Aber beim Einbau
der Mystik in die thomistische Gnadenlehre seien die scholastischen Begriffe
etwas umgebogen worden. So kommt der Autor S. 41 bezüglich des so

wichtigen Begriffs des Übernatürlichen zur Feststellung : « Bisher erweist
sich der Übernatürlichkeitsbegriff des heiligen Mystikers zwar prinzipiell
nach der Schule geformt, aber in der Anwendung merklich von ihr
abgerückt ». Auf der folgenden Seite sagt er gar : « Weiterhin läßt sich eine
gewisse willkürliche und unsichere Anwendung des Übernatürlichkeitsbegriffes

in den Werken des Heiligen nicht leugnen. Er schillert ». Andere
nach Winklhofer grundlegende Begriffe im mystischen System des Heiligen
sind die Begriffe des Außerordentlichen und des Besonderen. Auch sie
sind schwer zu fassen. « Was die Begriffe des Besonderen und Außerordentlichen

anlangt, so ist es schwer, eine nähere wesentliche Bestimmung
derselben aus dem Schrifttum unseres Heiligen zu erheben » (S. 133).



504 Literarische Besprechungen

W. versucht es, diese Erhebung dahin zu machen, daß das Außerordentliche

nicht das tatsächlich, sondern das gesetzmäßig Außerordentliche sei
(gegen Garrigou-Lagrange), das Besondere aber das in höherem Grade der
Gratuität Teilhafte. Im dritten Abschnitt wird sodann als Lehre des
hl. Johann vom Kreuz aufgestellt die These : « Das mystische Leben ist
eine außerordentliche und besondere Entfaltung des christlichen Gnadenlebens

durch Mittel besonderer und außerordentlicher Art» (S. 159). Diese
besondern Mittel erhalten nur die speziell Berufenen und sonst niemand,
und das gilt für alle Stufen des mystischen Lebens, für die Anfänger,
Fortschreitenden und Vollendeten. « Das mystische Leben ist nicht für
alle» (S. 155).

Ist dieses Resultat nun eine in unserem Werke wissenschaftlich
erwiesene und als endgültig zu betrachtende Tatsache Leider ist der
Rez. nicht hinreichend Kenner der sanjuanistischen Mystik, um sich ein
sicheres Urteil zuschreiben zu können. Bedenken macht die Annahme,
daß der Heilige in der dogmatischen Lehre von der Gnade treu dem
hl. Thomas gefolgt sei, dessen Begriffe aber « überhöht », « transponiert »,

« gedehnt » habe in seiner mystischen Lehre. Kann ein Ergebnis befriedigen,
wenn wichtigste Begriffe « schillern » und schwanken sollen Würde
nicht vielleicht eine andere Erklärung mehr Harmonie in die Lehre des

Heiligen bringen Nur ein Beispiel S. 103 führt W. eine Stelle des

Heiligen an : « Im Grunde genommen ist es nur ein- und dieselbe
Vereinigung (Verlobung bei der Taufe und mystische Verlobung) ; der Unterschied

ist nur der, daß die eine entsprechend der Handlungsweise der
Seele erworben wird, die allmählich voranschreitet, während die andere
nach Gottes Weise und deshalb in einem Nu sich vollzieht ». Diese Worte
scheinen doch eine allgemeine Zugänglichkeit und Berufung wie zur Taufe,
so zur mystischen Verlobung auszudrücken, so daß, wenn jemand nicht
zur mystischen Verlobung kommt, der Grund ebensowenig auf Seiten

mangelnder Berufung durch Gott liegt, wie wenn jemand nicht zur
Taufgnade gelangt. Befriedigt da die Erwiderung, die wir S. 155 lesen : « Eine
solche Schlußfolgerung übersieht die Eigentümlichkeit der sanjuanistischen
Terminologie, der zufolge die theologischen Termini zu mystischen Begriffen
transponiert und mit einer mystischen Bedeutung ausgestattet werden,
wie wir gesehen haben » Immerhin wird auch der Leser, der nicht zu
einem befriedigenden Ergebnis dieses Problems zu gelangen vermag, aus
der ernst ringenden Arbeit des Verfassers den Gewinn davontragen, zur
einläßlicheren Beschäftigung mit den Werken des großen spanischen
Mystikers angeregt zu werden.

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

P. Parente : De Deo Uno. — De Deo Trino. — Romae, Apud
Institutum Graphicum Tiberinum. 1938. xx-344 pp. ; xvi-236 pp.

In usum praesertim auditorum suorum Urbani Athenaei de Propaganda

Fide edidit Auetor haec duo Volumina dogmatica De Deo Uno et
De Deo Trino. Quibus in scribendis vulgandisque conatus est, ut ipse



Literarische Besprechungen 505

narrat, immutabilem fidei veritatem ita sobrie, perspicue, ordinate tradere,
ut simul quadam formae ac vestis novitate iuveniles animos alliceret,
amico foedere socians theologiam speculativam cum positiva, quin tarnen
adolescentes nimia rerum copia obruantur, sed vera scientia theologica
imbuantur.

Intentio quidem optima, sed non ita facilis executio in opere prae-
sertim compendioso et scholari : Auctorem tarnen magna ex parte difficul-
tates superasse, fatemui libenter, quippe qui opus conscripsit revera solidum,
eruditum, breve, perspicuum, tironibus aptatum.

Quaestiones quasdam maioris momenti dogmatici vel quae a modernis
urgentius agitari soient, ut de Dei cognoscibilitate, de analogia, de personali-
tate, de processione Amoris in divinis, fusiori versat calamo. Aliunde, ut
mos apud quosdam theologos nostri temporis invaluit, singulis thesibus
subiungit, appendicis instar, quaedam Patrum longiora testimonia mino-
ribus excussa typis, sub rubrica : lectio Patrum.

In quaestionibus speculativis, ut plurimum, sequitur Thomam Aqui-
natem, libero tarnen incessu et in quendam eclecticismum declinans, eo
circiter modo quo antea fecerunt Billot et Van der Meersch, quos citat
frequenter. Ita, firmiter tenet doctrinam Thomae de Dei cognoscibilitate
naturali per quinque vias, negato valore démonstrative argumenti onto-
logici et eudemonologici, quod vocant ; de reali distinetione essentiae et
esse in creatis, essentiam metaphysicam Entis Increati reponens in eorum.
reali identitate ; de valore analogiae proportionalitatis ad res divinas
cognoscendas ; de omni specie creata tarn impressa quam expressa remo-
venda in visione beatifica ; de divinis relationibus intelligendis ad instar
relationum praedicamentalium, demptis imperfectionibus ; de verae scien-
tiae ratione attribuenda Theologiae Sacrae. E contra, subsistentiam seu

personalitatem in creatis non distinguit re ab earum exsistentia (De Deo
Trino, p. 99).

Quantum ad medium divinae scientiae respectu futurorum et futuri-
bilium contingentium, ei displicent simul thomistae et molinistae (De Deo
Uno, p. 245-248), neque tarnen plene satisfaciunt sententiae eclecticae
conciliantes L. Janssens, L. Billot et J. Van der Meersch (ibid., p. 248-249) ;

propriam vero sententiam sequenti contrahit tabella :

Et addit : « N. B. — Triplex ratio ista simul semper consideranda est ita
ut una aliam includat. Cognitionem nempe divinam ut aliquid complexum
exhibemus secundum imperfectum nostrum modum concipiendi ; ideoque
ilia cognitio semper mysteriosa manet, sed tarnen libertatem nostram in
discrimen non inducit, neque imputabilitatem actuum humanorum nobis
aufert » (ibid., p. 253).

« Actus liber
(futurus)
habet

actualitatem essendi ;

specificationem essentialem-operativam ;

contingentiam futuritionis.

Deus actum liberum
cognoscit quoad



506 Literarische Besprechungen

Idem proportionaliter tenet respectu efficacitatis divinae voluntatis
et radicis ultimae necessitatis et contingentiae in creaturis (p. 279-280)
et rationis divinae praedestinationis (p. 322-323). Sententiam suam eclec-
ticam de praedestinatione his paucis synthetice perstringit :

« a) Praedestinatio est potius integralis : ergo ne nimis dirimatur gloria
a gratia et meritis.

b) Praedestinatio est concreta : ergo vitentur interminabiles quaestiones
de ordine intentionis et de ordine exsecutionis, qui révéra in Deo sunt
unum et idem.

c) Exinde consequetur Praedestinationem neque ante neque post prae-
visionem meritorum fieri, sed potius cum praevisis meritis.

d) Praedestinatio ad gloriam diversimode se habet ac reprobatio, quae
est pure negativa et omnino a culpis hominis dependens.

e) Mysterium non est hic vel illic, sed in complexitate elementorum,
quae supra recensuimus et quorum perfecta synthesis et compositio cum
omnibus attributis divinis, nos fugit » (p. 329).

Haec proferens Auetor iure utitur suo. Laudanda etiam modestia,
qua proprias sententias enuntiat. Vereor tarnen ne huiusmodi positiones
eclecticae sint potius fuga quaedam sceptica quam realis explicatio ; ac
suspicor maximos omnium scholarum theologos hisce de rebus profunde
tractantes, si modo eis loqui liceret, de hac nova eclectica expositione
dicturos : extra quaestionem vagatur punctum difficultatis non tangit

Nonnunquam etiam theologorum positiones minus fideliter referuntur.
Ita, exempli gratia, scribit : « non conveniunt theologi de habitudine con-
clusionis theologicae ad fidem divinam. Suareziani enim censent aliquam
conclusionem, ab Ecclesia definitam, fide divina esse tenendam : thomistae

vero quamlibet conclusionem pure theologicam, etiamsi ab Ecclesia definita
sit, nonnisi fide ecclesiastica credendam esse docent» {DeDeoUno, p. 10, nota).
Révéra, neque omnes suareziani tenent primam sententiam, neque omnes
thomistae docent aliam : quin potius fidem ecclesiasticam directe adversari
doctrinae thomisticae multis ostendere tentavit Marin-Sola O. P., in suo

opere bene noto La evoluciôn homogénea del dogma catôlico.
Similiter respectu valoris analogiae attributionis et proportionalitatis :

« thomistae rigidi tarn extrinsecam dicunt analogiam attributionis ut earn
spernant vel, ea posthabita, ad cognitionem Dei solam analogiam
proportionalitatis conferre autument ; Suareziani e contra proportionalitatem,
quam Caietano tribuunt, negligunt ut analogiam attributionis intrinsecam
adoptent» (De Deo Uno, p. 87). Reapse tamen, quod ad thomistas saltern
spectat, sive rigidos appelles sive moderatos, huiusmodi attributio gratuita
est et exaggerata, quippe qui cum S. Thoma asserunt expresse analogiam
attributionis latius patere quam analogia mere extrinseca : se habet enim
analogia attributionis extrinsecae seu per meram denominationem extrinsecam

ad analogiam attributionis ut sic, sicut species ad genus, cum praeter
earn detur alius modus analogiae attributionis intrinsecae. Qua in re
nobiscum consentit Auctor (p. 87-88). Minus tamen recte affirmât analogiam
attributionis unius ad alteram esse intrinsecam, extrinsecam vero analogiam

plurium ad unum (p. 92, schema in nota). Haec enim distinctio unius



Literarische Besprechungen 507

vel plurium ad unum omnino per accidens se habet ad distinctionem
analogiae attributionis intrinsecae vel extrinsecae. Cum dico : color sanus,
animal sanum, habetur analogia attributionis extrinsecae unius ad unum,
nempe sanitatis coloris ad sanitatem animalis ; cum e contra dico :

quantitas, qualitas, relatio, substantia, habetur analogia attributionis
intrinsecae plurium ad unum, scilicet quantitatis et qualitatis et relationis
ut entia ad substantiam.

Partem positivam ex gallorum quorundam operibus ut plurimum
deprompsit, praesertim gemino Dictionnaire de Théologie catholique et
Apologétique de la foi catholique : minus tarnen digestam proponere videtur,
neque satis coordinatam cum parte speculativa ; quo factum est, ut
repetitiones inveniantur frequenter. Verbi gratia, in tractatu de essentia
Dei habetur prima Sectio De essentia Dei iuxta revelationem, ubi afieruntur
testimonia Scripturae et traditionis ac Ecclesiae documenta (De Deo Uno,
p. 142-169) ; cui altera subiungitur : De divina essentia pertractatio speculativa

(p. 170-191), ubi tarnen theses eaedem reassumuntur et probantur
non solum ex rationibus theologicis speculativis), verum etiam ex
divina revelatione et Ecclesiae documentis (cf. p. 178-179), addita insuper
Lectione Patrum. At nec satis coordinatur prima Sectio cum secunda,
cum in ilia fere omnia sint de divinis attributis quae tarnen vix tanguntur
in ista, sed in sectionibus sequentibus ubi de novo congeruntur non solum
rationes theologicae speculativae) verum etiam auctoritates Scripturae,
Patrum et Magisterii Ecclesiae.

Ceterum lectiones Patrum, quae dicuntur, vix sufficientes dixeris, cum
plerumque unus tantum vel alter adducatur et quidem ex uno solum vel
alio opere. Quo fit, ut traditionis argumentum secundum se sumptum non
sit sufficiens ; neque ut coordinatum aliis locis Theologicis, a quibus quasi
avulsum prostat.

Haec tarnen aliaque id generis — errata sat multa typographica,
facile tamen corrigibilia — non tollunt neque minuunt valorem realem
horum operum clarissimi Professoris, quae alumnis suis, quibus ea dicat,
magnae erunt utilitatis.

Friburgi Helv. J--M. Ramirez O. P.

V. Zubizarreta, Ord. Carm. Excalc., Archiepiscopus S. Jacobi de Cuba :

Theologia dogmatico-scholastica ad mentem S. Thomae Aquinatis, quatuor
voluminibus comprehensa. Editio tertia ab auctore correcta. —- Bilbao,
Eléxpuru Hnos. 1937-1939.

Editiones iteratae huius operis theologici valorem eius ostendunt
atque aestimationem apud doctos. In hac tertia editione correctiones
subiit sat multas, quibus in melius commutatur.

Licet volumen primum viginti circiter paginis imminuatur, substantia
tamen doctrinae detrimentum patitur nullum : meliori siquidem aptiorique
partium dispositione effectum est, ut iterationes vel amplificationes non-
nullae resecentur simulque nova quaedam inserantur, ex. gr. circa divinae



508 Literarische Besprechungen

revelationis cognoscibilitatem. Praesertim vero Exomus. Praesul operam
contulit plurimam ut pars apologetica theologiae fundamentalis a parte
stricte theologica de Ecclesiae intima constitutione deque locis theologicis
apprime distingueretur : opinatur enim Apologeticam esse scientiam specifice
distinctam a Theologia sacra et ad Philosophiam reduci, posse tarnen
dici quasi partem potentialem Theologiae « quia, quamvis sit habitus ob
rationem formalem sub qua a Theologia specifice distinctus et habeat
actus sibi peculiares, est tarnen ratione materiae necessario coniuncta
Theologiae et ordinatur ad materias et actus secundarios eiusdem » (p. 67).

E contra volumen tertium totidem fere paginis augetur, quarum non-
nullae pertinent ad Christologiam (p. 356-360), maior tarnen pars ad
Mariologiam, ubi quaestionem addidit de officiis B. M. V. erga homines
(p. 618-623), nempe de eius in omnes homines maternitate spirituali ac
praesertim de universali eius inter Deum et homines mediatione.

Quartum etiam volumen additiones suscepit quasdam, ex. gratia circa
essentiam sacrificii Missae eiusque habitudinem ad ultimam coenam et
ad crucis sacrificium (p. 279-281).

Postremo Rmus. Auetor singulis voluminibus adiecit indicem rerum
alphabeticum sat amplum, quo usus totius operis et utilior et facilior evadat.

Opus vere egregium atque ut textus praelectionum valde commen-
dandum, tum ob soliditatem doctrinae ac methodum earn tradendi, tum
etiam ob pulcherrimam et correctissimam vestem typographicam, tum
denique ob pretii moderationem (Solutum, 40 ptas. ; religatum, 50). Quae
igitur de secunda editione diximus (Cf. Divus Thomas 7 ([1929], p. 250-252),
eadem, aueta, sunt hic repetenda.

Friburgi Helv. J -M. Ramirez O. P.

Joannes a Sancto Thoma 0. P. : Cursus theologicus, tom. III, opera
et studio monachorum quorumdam Solesmensium O. S. B. editus. —
Parisiis, Desclée. 1937. vi-608 pp.

Hoc tertio volumine absolvit Joannes a S. Thoma expositionem suam
in tractatum Summae Theologicae de Deo Uno. In eo gravissimae
quaestiones de voluntate Dei, de eius amore ac iustitia et misericordia,
de Dei Providentia et praedestinatione adque eius omnipotentia splendide
versantur ac solidis argumentis germane Thomae doctrina fuleitur.
Fortasse nullus est tractatus tanta cura et amplitudine et plenitudine versatus
a Joanne nostro sicut iste de divina voluntate et praedestinatione, absque
partium tarnen studio, eaque animi moderatione quae piissimi huius theo-
logi videtur esse propria.

Doctissimi monachi Solesmenses nullam non dederunt operam ut
editio esset condigna tanti Operis, quod iure Emmus. Card. Eugenius
Pacelli — nunc Pius Papa XII feliciter regnans — appellavit praeclarum
et sacris litteris valde profuturum. Ac revera editio haec correctissima et
splendida maximam meretur laudem.

Friburgi Helv. J.-M. Ramirez O. P.


	Literarische Besprechungen

