Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 18 (1940)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen.

Dogmatik.

A. Stolz. O. S. B. - H. Keller 0. S. B. : Manuale Theologiae dogmaticae,
Fasc. II: De Sanctissima Trinitate. . 1939.
vIII-142 pp.

Mit diesem Traktat von der Heiligsten Dreifaltigkeit er6ffnet P. Anselm
Stolz, Professor am piapstlichen Benediktinerkolleg St. Anselm in Rom,
in Verbindung mit seinem Ordensgenossen P. Hermann Keller die Heraus-
gabe eines neuen Cursus Dogmaticus.. Aus einer Bemerkung in der Vor-
anzeige ersieht man, daB als Charakteristikum darin angestrebt wird,
auBler der spekulativen auch die positive Theologie in der Weise zu beriick-
sichtigen, daB nicht nur die Geschichte der einzelnen Dogmen, sondern
auch die Wege dargestellt werden sollen, die die Spekulation sowohl bei
den griechischen als auch den lateinischen Vatern und den Scholastikern
eingeschlagen hat. Es wird somit das hohe Ziel einer neuzeitlichen Summa
theologica angestrebt, die eine dem heutigen Stande unserer geschichtlichen
Kenntnisse entsprechende Zusammenfassung der Theologie der Véiterzeit
und der Scholastik enthalten soll.

Laut beigelegter Voranzeige wird die Reihenfolge der Traktate von
der allgemein iiblichen nicht unerheblich abweichen: 1. Introductio in
theologiam. 2. De Sanctissima Trinitate. 3. De natura Dei, de creatione
et de Angelis. 4. Anthropologia : de hominis creatione, elevatione, lapsu,
De gratia. 5. De Christo. 6. De Sacramentis. 7. De Ecclesia. 8. Mariologia.
9. De Novissimis. Eine Begriindung dieser Anordnung wird ohne Zweifel
in der Introductio geboten werden. Dall der Traktat De Deo Uno dem
De Ss. Trinitate angefiigt erscheint, « quasi eius corollarium », wird nicht
sehr iiberzeugend damit gerechtfertigt, daB der Traktat De Ss. Trinitate
die wahrhaft christliche Lehre von Gott enthalte, wiahrend der Traktat
De Deo Uno ein Ergebnis des Streites der katholischen Theologen mit
den heidnischen, besonders den polytheistischen Philosophen sei. Heute
scheine das Dogma von der Einheit Gottes das von der Trinitit gewisser-
maBen absorbiert zu haben : « tum in pietate cum in theologia ,Deus Unus’
primum obtinet locum. Aliter in pietate antiqua » (p. 3). DaB der hl. Thomas
die Trennung der beiden Traktate vorgenommen hat, wird entschuldigend
damit erklirt, daB er es vielleicht getan habe wegen seinem Gegensatz
zu den Systemen der Araber und aus piddagogischer Riicksicht. Diirfte
es nicht vielmehr gewesen sein « propter ordinem disciplinae» (Proem. in
I. p. S. Th.), das heiBt, wegen dem . Erfordernis des wissenschaftlichen
Systemes, das doch wohl logischerweise die Behandlung der gotthchen
Natur vor der ihrer Subsistenz in drei Personen verlangt ?



496 Literarische Besprechungen

Was nun den vorliegenden Traktat selbst angeht, so umfa3t er zwei
Teile : 1. die Entwicklung des Trinitatsglaubens bis zur Definition der
Gottheit des Heiligen Geistes; 2. das Verstdndnis des Trinitdtsglaubens.
Im ersten Teil werden nicht, wie es gewéhnliéh geschieht, Thesen auf-
gestellt, die die Definitionen iiber die Dreiheit der goéttlichen Personen,
die numerische Einheit der gottlichen Natur usw. aussprechen, erklirt und
dann aus den Quellen der Offenbarung, der Heiligen Schrift und der Uber-
lieferung bewiesen werden. Das Vorgehen tragt vielmehr einen rein hisfo-
vischen Charakter. Es wird eingehend untersucht: was trugen auBerhalb
der Offenbarung stehende Kreise zur Ausbildung der Trinitidtslehre bei,
wie bereitet das A. T. sie vor, wie lehrt das Neue Testament die drei
gottlichen Personen, in welcher Gestalt erscheint die Trinititslehre in der
altesten Kirche, bei den Apostolischen Vitern, den Apologeten, den
Antignostikern, was lehrten die antitrinitarischen Héresien der Monarchianer
und Subordinatianer und wie traten ihnen die Verteidiger der kirchlichen
Lehre entgegen ? Endlich als Abschlufl der ganzen Lehrentwicklung er-
scheint die Entscheidung des auBerordentlichen Lehramtes durch die
Definitionen zu Nicda und Konstantinopel. Ein kurzer Anhang zum ersten
Teil fiihrt noch die spiter aufgetauchten und vom kirchlichen Lehramt
verworfenen Irrtiimer gegen die kirchliche Lehre an.

Im zweiten Teil : Intellectus fider Tvinitatis wird zuerst gehandelt von
der Rolle der Vernunft in diesem Geheimnis, sodann von den géttlichen
Ausgingen, von den Relationen, von den Personen im allgemeinen und
im einzelnen. Dabei wird jeweils klar und sorgfiltig die Erklarung der
Begriffe, eventuell die Lehre der Vater des Orients und Okzidents gegeben,
sowie die der Scholastik, namentlich des hl. Thomas. Wo kirchliche Defini-
tionen vorliegen, wie .beziiglich der Ausginge, der Relationen, des Filioque,
vermeidet der Verfasser wiederum die Aufstellung von Thesen und deren
Beweis und begniigt sich damit, die auktoritativen Entscheidungen syste-
matisch zu entwickeln (systematice perficitur et excolitur, p. 71). Wo
aber keine kirchliche Definition vorliegt, werden conclusiones aufgestellt
und aus den vorliegenden Quellen bewiesen. Warum diese den ganzen
Traktat durchziehende Erscheinung, daB definierte Wahrheiten nicht als
Thesen aufgestellt und aus den Offenbarungsquellen bewiesen werden ?
S. 18, bei Behandlung der neutestamentlichen Trinitdtslehre werden wir
zur Erklirung auf die Introductio verwiesen : « Intentio nostra non est
independenter a Magisterio ex Scriptura probare Ecclesiam mysterium
Trinitatis recte credendum proponere, sed Magisterio duce doctrinam
Novi Testamenti inspicimus, ut appareat, quomodo hoc mysterium nobis
communicatum fuerit (Cf. Introductionem in Theologiam) ». Leider zer-
streut diese Bemerkung die Bedenken nicht ganz. Wird durch diese
Methode die Dogmatik nicht weithin ihrer Eigenschaft als doctrina argu-
mentativa (S. Th. I q. 1 a. 8) entkleidet und zur Dogmengeschichte um-
gewandelt ? Was soll den Dogmatiker denn abhalten, eine definierte Wahr-
heit als in Schrift und Tradition enthalten und darum mit Recht definiert
nachzuweisen ? Die Definition des Lehramtes gibt ja fiir dieses Enthalten-
sein GlaubensgewiBheit fiir den Katholiken, aber nicht wissenschaftliche



Literarische Besprechungen 497

Einsicht ; ihm diese, soweit méglich, zu bieten, ist doch wohl eine der Auf-
gaben der Dogmatik. Fides quaerens intellectum ! Gegeniiber solchen
aber, die das ILehramt der Kirche nicht anerkennen, wohl aber die
Auktoritit der Heiligen Schrift und eventuell auch der Uberlieferung, ist
die Aufgabe jener Beweisfilhrung fiir die Dogmatik noch mehr auf der
Hand liegend. Kann sie ihnen auch nicht Glaubensgewiheit geben, so
doch theologisch wissenschaftliche GewiBheit, was eine Vorbedingung oder
Vorbereitung auf den Glaubensakt sein kann. Folgende Erwdgung moge
meinen Gedanken etwas erldutern. Bevor der Jurisdiktionsprimat des
Papstes vom Vatikanum definiert war, hat die katholische Dogmatik ihn
aus Schrift und Tradition so bewiesen, dall er, ohne dadurch schon Dogma
zu sein, als theologisch sicher und definierbar bezeichnet werden konnte.
Die Definition der unfehlbaren Kirche gab Glaubensgewifheit auf Grund
nicht der theologischen Beweise, sondern des der Kirche verhei3enen Bei-
standes des Heiligen Geistes. Die theologischen Beweise aus Schrift und
Uberlieferung haben aber dadurch nichts von ihrer wissenschaftlichen
Kraft verloren, kénnen und miissen also doch wohl nach wie vor von der
Dogmatik angefithrt werden, um Freunden und Gegnern wissenschaftliche
GewiBheit zu geben, daB die Kirche mit Recht den Jurisdiktionsprimat
zu glauben vorgelegt hat.

Von diesen Bedenken, die ja von der « Einleitung in die Theologie »
vielleicht behoben werden, abgesehen, zeigt das Werk sehr anerkennens-
werte Vorziige: eine gewandte Latinitdt, eine groBe Klarheit der Er-
klarungen und gebrachten Beweisfiihrungen, eine fiir ein Lehrbuch dankens-
werte Kiirze und ein grofler Reichtum des Inhaltes nach der geschicht-
lichen Seite hin. Der Verfasser kann sich dabei auf eine groBe Zahl
neuerer und neuester dogmengeschichtlicher Werke stiitzen, z. B. von Regnon
Tixeront, Lebreton, Schmaus usw. Die Entwicklung der Spekulation bei
den morgen- und abendlindischen Vitern und den Scholastikern diirfte
sich kaum in einem andern Lehrbuch so eingehend und doch so kurz dar-
geboten finden wie hier. Unter diesem Gesichtspunkt verdient es ganz
besondere Empfehlung.

Zum Schlul3 mégen noch zwei Bemerkungen gestattet sein. S. 4 und
S. 95 driickt der Verfasser sich so aus, als ob die Adoptivkindschaft Gottes
erst im Neuen Testament verliehen worden ware. « Essentia Novae Legis
in adoptione filiali consistit» (p. 4). — « Paternitas in Novo Testamento
cum ad homines iustos extenditur, etiamsi non in stricto, tamen altiore
sensu ac in Vetere Testamento, fundata est in communicatione gratuita
naturae divinae, qua efficimur fratres Christi et filii Dei Patris» (p. 95).
Aber hatten nicht auch die Gerechten des Alten Bundes die spezifisch
gleiche heiligmachende Gnade und damit Teilnahme an der goéttlichen
Natur und Adoptivkindschaft Gottes ? Vergleicht nicht auch der hl. Paulus
(Galat. &, 2) die Gerechten des A. B. mit Kindern, denen zwar das ganze
Erbe gehort, die aber doch noch unter Vormiindern stehen, so daf also
die hergebrachte Formulierung : die Gerechten des A. B. waren wohl filii,
aber nicht in statu filiorum, den Gedanken des hl. Paulus addquat wieder-
gibt ?

Diyus Thomas . 32



498 Literarische Besprechungen

S. 53 hilt der Verfasser dafiir, daBl « possibilitas visionis beatificae
positive demonstrari potest » (cf. I q. 12 a. 1c¢). Diese Ansicht scheint
schwer vereinbar mit der strengen Ubernatiirlichkeit des letzten Zieles
des Menschen und darum auch mit der strengen Ubernatiirlichkeit der
Mittel zu diesem Ziele. Denn kann die natiirliche Vernunft die innere
Moglichkeit der visio beatifica streng beweisen, so ist dieselbe bloB so lange
ein Geheimnis, als Gott ihre Tatsichlichkeit nicht offenbart, -also nicht
ein « mysterium primi ordinis». Der hl. Thomas spricht an der berufenen
Stelle doch wohl von der Moglichkeit einer demonstratio negativa und
einem desiderium inefiicax. Cf. Garrigou-Lagrange, De Deo Uno, p. 264 ss.

Stift Einsiedeln. P. Mewnrad Benz O.S. B.

F. Diekamp : Katholische Dogmatik nach den Grundsdtzen des heiligen
Thomas, II.Bd. 8. u. 9. Aufl. — Miinster i. W., Aschendorff. 1939. x-582 SS.

_ Es ist eine sehr erfreuliche Erscheinung, daB Prialat Dr. Diekamp
den 2. Band seiner vortrefflichen Dogmatik, von dem im Jahre 1936 die
7. Auflage erschienen war, schon 1939 in 8. und 9. Auflage neu heraus-
geben kann. Es ist dies ein Beweis dafiir, daB die ernst wissenschaftliche,
auf die Lehre des hl. Thomas eingestellte Methode des Verfassers die ver-
diente Wertschiatzung gefunden hat und weiter findet. Die neue Auflage
ist dem Umfange nach wenig verandert, aber fast jede Seite zeigt die
bessernde Hand des Verfassers: bald wird der Druck {ibersichtlicher
gestaltet, bald ein Ausdruck oder ein Satz passender oder deutlicher
geformt, sehr sorgfiltig ist die Literatur revidiert und nachgetragen.
Uber die Mittlerschaft der Gottesmutter ist ein ganzer Paragraph neu
eingefiigt worden (S. 891-396), der die in neuester Zeit oft und lebhaft
besprochene Frage behandelt, ob Maria nicht blo8 mittelbar zum Erlésungs-
werke Christi mitgewirkt habe, sondern auch unmittelbar, so daB sie als
Zweitursache in Unterordnung unter Christus als Erstursache mit ihm das
ganze Menschengeschlecht erldst, alle Gnaden wenigstens de congruo mit-
verdient und alle Genugtuung geleistet habe. Diekamp fiihrt mehrere
Theologen an, die seit etwa zehn Jahren diese Frage bejahen. Der erste
Jahrgang der von Serviten herausgegebenen Zeitschrift .« Marianum »
widmet sein drittes Heft (Juli 1939) zum groBten Teil der Verteidigung
dieser Lehre und ihrer Begriindung aus der Heiligen Schrift und der kirch-
lichen Lehre, namentlich der vier letzten Papste. Diekamp stellt als
sententia probabilior die These auf : « Maria ist die Mittlerin aller Gnaden,
nicht in dem Sinne, daB sie zu der objektiven Erlésung unmittelbar mit-
gewirkt und dadurch dieselben Gnaden, die Christus allen Menschen durch
seinen Tod verdient hat, fiir sie mitverdient hitte ». Er findet jene Lehre
von der unmittelbaren Mitwirkung Marid zur objektiven Erlésung zu
wenig begriindet in Schrift und Tradition und in sich mit unldsbaren
Schwierigkeiten behaftet. Die Bedenken Diekamps diirften nicht leicht
zu zerstreuen sein. So z. B. die Schwierigkeit, die sich aus der klaren
Offenbarungslehre von der Einzigkeit der objektiven Erlosung durch



Literarische Besprechungen 499

Christus ergibt. Marid Verdienste und Genugtuung setzen in ihr den Besitz
der Erloésungsgnade schon voraus. Soll sie also mit und unter Christus
die Menschheit erlésen, so mu3 eine doppelte Erlésungstat Christi ange-
nommen werden, zuerst eine von ihm allein fiir Maria allein und dann
eine zweite mit Maria fiir die Menschheit. In der obgenannten Zeitschrift
« Marianum » (S. 249 f) sucht P. G. M. Roschini O.S.M. diese von
P. Lennerz S. J. schon vorgebrachte Schwierigkeit zu ldsen durch die
Unterscheidung eines prius tempore und prius natura : « Christi . . . redemp-
tio natura, non fempore praecedit corredemptionem B. Virginis» (S. 250).
Allein diese Antwort scheint ungeniigend zu sein. Denn darnach miifite
Maria im gleichen Augenblick erlést und mit der Potenz zu verdienen
und genugzutun ausgestattet sein, und im gleichen Augenblick diese Potenz
durch eigenen Akt betdtigen. Das erscheint als innerlich unméglich. Mit
Recht verweist Diekamp auf den Grundsatz des hl. Thomas (C. G. II 52) :
« Actus est potentia posterior in uno et eodem, quod de potentia ad actum
procedit ». So lange nicht befriedigendere Losungen der Schwierigkeiten
gefunden werden, diirfte die Stellungnahme Diekamps einem Gebot: der
Klugheit entsprechen. :

Stift Einsiedeln. ' P. Meinrad Benz O.S. B.

M. Schmaus : Katholische Dogmatik. Dritter Band. Erster Teil.
Miinchen. Max Hueber, O. J. x1-444 SS.

Da im Jahrgang 1939, S. 121-125 des Divus Thomas eine lingere
Besprechung der beiden ersten Binde dieser Dogmatik erschienen ist,
diirfte es angemessen sein, die Leser dieser Zeitschrift auch auf das
Erscheinen des vorliegenden ersten Teiles des dritten Bandes aufmerksam
zu machen. Er enthilt den dogmatischen Traktat iiber die Kirche und
den iiber die Gnade.

Der Charakter des Werkes ist der gleiche geblieben und so kann auch
das Urteil dariiber das gleiche bleiben wie das iiber die beiden ersten Binde.
Dasselbe bestitigte die Wertung des Werkes, wie der Verlag schon auf dem
Umschlag des ersten Bandes sie aussprach : « Hier ist ein frisches Lebens-
und Lesebuch, das Aufhellung und Klirung bringt und unser Glaubens-
wissen in Geist, Herz und Wort lebendig werden 1laB3t». Ein Vorbehalt
wurde gemacht beziiglich der Eignung als Lehr- und Lernbuch der Dog-
matik, weil zu Gunsten einer ansprechenderen Darstellung die « schola-
stische Methode », namentlich die sorgfiltige Herausarbeitung der Begriffe
und die syllogistische Form mehr als einem « Lernbuch » niitzlich zuriick-
gestellt schien. Rezensent war und ist der Ansicht, daB bei einem Lehr-
buch Klarheit der Begriffe und der Beweisfiihrung durch schwungvolle,
manchmal an die Sprache der Mystiker anklingende Darstellung nicht
ersetzt werden kann. Auch der vorliegende Band verstirkt diese seine
Ansicht. Ein einziges Beispiel : § 210 und 211 wird gehandelt von der
Freiheit des Menschen unter der Einwirkung der wirksamen Tatgnade
und den wichtigsten Harmonisierungstheorien der Theologen. Von einer



500 Literarische Besprechungen

klaren Begriffsbestimmung der menschlichen Willensfreiheit ist auf den
12 aufgewendeten Seiten nichts zu finden. Wire eine solche geboten
worden, hitte der Verfasser dann wohl abschlieBend sagen kénnen : « Die
Wirksamkeit Gottes zielt auf die Freiheit der Kinder Gottes, die eben
darin besteht, daB der Mensch frei ist ... fiir den Vollzug der Liebe.
Letztlich wirkt sich diese Freiheit aus in der vollen Hingabe an Gott,
wie sie im Zustande des Himmels vollzogen wird. Der Himmel ist héchste
Freiheit, weil er hochste Verwirklichung des dem Menschen WesensgemaBen
ist» 7 Will der Verfasser wirklich behaupten, daB die Gottesliebe der
Seligen eine freie ist ? Und auch die Liebe Gottes zu seiner eigenen Giite,
die doch sicher auch hdchste Verwirklichung des Gott WesensgeméiBen ist ?

Einsiedeln. P. Meinrad Benz O.S. B.

E. Przywara §.J.: Deus semper Maior. Theologie der Exerzitien.
3 Bde. — Freiburg i. B., Herder. 1938-40. xv-256 ; xxX1v-355 ; XXI11-442 SS.

Gott als der Inhalt der ignatianischen Exerzitien, betrachtet nach
ihrem Wortlaut, wie er beleuchtet wird aus dem Worte Gottes in der
Heiligen Schrift, immer groBer, je tiefer der Sinn dieser Exerzitien in
diesem Lichte erfallt wird, das diirfte der Sinn dieser « Theologie der Exer-
zitien » sein, oder wie der Verfasser im Vorwort sagt: « ... Theologie als
Ausgewortetsein dessen, was Gott ist im Worte der Exerzitien, wie es
vom Wort Gottes her sich darstellt ».

So behandelt der Verfasser im ersten Band das Anima Christi, die
Annotationen und die erste Woche des ignatianischen Biichleins ; im zwei-
ten die zweite Woche ; der dritte, das Werk abschlieBende Band ist der
dritten und vierten Woche gewidmet, so da3 nun der erste Band dem Wege
der Reinigung, der zweite dem der Erleuchtung, der dritte aber dem der
Vereinigung entspricht. Der Verfasser fclgt in seiner Darstellung moglichst
genau dem Wortlaut, wo ein solcher vorliegt, bietet aber auch dort, wo der
hl. Ignatius nur durch Angabe des Titels den Stoff der Betrachtungen
andeutet, vollstindig ausgearbeitete Betrachtungen, in der zweiten Woche
fiinf, in der dritten vier auf jeden Tag. Eine genaue Skizze jeder Betrachtung
ist jedem Bande vorausgeschickt.

Es ist unumwunden anzuerkennen, dall der Autor keine Miihe spart,
den Sinn des kostbaren Biichleins nach allen Seiten und Weiten, nach
allen Hohen und Tiefen zum BewuBtsein des Lesers zu bringen und wo
immer moglich das Licht der Heiligen Schrift des Alten und Neuen Testa-
mentes dariiber leuchten zu lassen und so alle iibernatiirlichen Lebens-
werte, die darin verborgen liegen, zu wecken und fruchtbar zu machen.
Er kennt die moderne Seele und ihre Noéten, die moderne Geisteswelt, ihre
Bediirfnisse und ihre Sehnsiichte, er verfiigt iiber reiche Kenntnisse der
hl. Biicher, iiber groBen Reichtum an Geist und Scharfsinn, Gaben also,
von denen man iiber unsern Gegenstand ein Meisterwerk fiir das geistliche
Leben erwarten sollte.



Literarische Besprechungen 501

Wirklich findet sich in den beiden Binden viel Schénes und Tiefes.
Aber der Leser kann dessen nicht froh werden. Der Verfasser folgt einer
so hemmungslosen Sonderart des Stiles und der Gedanken, daB auch das
Beste darin nur schwer genielbar ist. Einmal erlaubt er sich immer und
immer wieder eine riicksichtslose Vergewaltigung der deutschen Sprache.
Das Spanische des hl. Ignatius mufl, wie das Griechische der Heiligen
Schrift, moglichst nicht sinn-, sondern wortgetreu ins Deutsche iibertragen
sein, mag das Sprachgefiihl noch so sehr sich verletzt fiihlen. Aber auch
die Gedanken zeigen nicht ein natiirliches Fortschreiten, sondern vielfach
etwas Verkrampftes, Verbogenes, Uberspitztes. Sie sind zuweilen so
gekiinstelt und gesucht ausgedriickt, daB man lang daran drehen muB,
bis ein gesunder Sinn gefunden ist. Man lese z. B. Bd. 1, S. 50 ff. die Betrach-
tung iiber das Wesen des Menschen : « Mensch ist Geistwerdung des Leibes ».
« Mensch ist Leibwerdung des Geistes». « Geist, wehend als Leib, sollte
es sein. Und es wird (gerissen) Geist, zerreilend den Leib». Der Faden
des Zusammenhanges zwischen den zitierten Schriftstellen und den Gedanken,
die sie bekriftigen oder beleuchten sollen, ist oft gar diinn. Auch ohne
Gewalttitigkeit im Zitieren geht es nicht ab. Milder kann man es doch
wohl nicht nennen, wenn Bd. 1,S.197 und 203 zur Schilderung der erhabenen
Gaben der geistigen Geschopfe gesagt wird, sie seien « Selbst-Ursache »,
mit dem Zitat : « sui causa » (Thomas von Aquin, De Verit. q. 24 a. 1¢).
Der hl. Thomas redet am angegebenen Ort vom Menschen als causa sui
ipsius % wmovendo et iudicando, d. h. als Ursache seines Wollens und
Wihlens, was himmelweit entfernt ist von « Selbst-Ursache », Ursache seiner
selbst sein. '

So ist es, trotz des groBen Eifers, des guten Willens und des reichen
Wissens, das der Verfasser in diesem Werke offenbart, doch recht schwer,
dasselbe allgemein zu empfehlen. Wir fiirchten, die Zahl jener werde
nicht groB3 sein, die den Mut und die Ausdauer besitzen den nahrhaften
Kern aus der dornenbesetzten Schale sich zu gewinnen.

Einsiedeln. P. Meinvad Benz O S. B.

N. Krautwig O. F. M. : Die Grundlagen der BuBlehre des J. Duns Skotus.
— Freiburg i. Br., Herder. 1938. x11-170 SS.

Uber die BuBlehre und selbst iiber die Grundlagen der BuBlehre des
J. Duns Skotus obwalten selbst unter den treuen Jiingern des Doctor
subtilis weitgehende Meinungsverschiedenheiten. Wéahrend wie in andern,
so auch in dieser Frage jahrhundertlange Kontroversen zwischen Skotisten
und Thomisten gefiihrt wurden, schienen neuere Untersuchungen, nament-
lich des um die Lehre des Skotus hochverdienten P. Minges O. F. M. auf
eine weitgehende Harmonie zwischen Skotus und St. Thomas hinzuweisen.
Bei der mangelhaften kritischen Sicherheit der zu Gebote stehenden Text-
ausgaben und der schweren Darstellungsweise des Skotus war es nicht
leicht, persénliche Einsicht in den wirklichen Sachverhalt zu erlangen.
So ist denn die erneute Untersuchung P. Krautwigs dankbar zu begriien.



502 . Literarische Besprechungen

Sie stiitzt sich auf 1. IV. Sent. dist. 14-22 des sog. Opus Oxoniense
und der Reportata Parisiensia, das sog. Opus Parisiense, wobei der Text
des ersteren Werkes bei Wadding unbedenklich als wissenschaftlich zu-
verldssig gelten kann und auch den Text des kiirzeren Op. Par. richtig
zu verwerten erlaubt.

Der ganze Stoff wird in fiinf Kapiteln abgewandelt: 1. Siinde und
Rechtfertigung ; 2. die BuBe als Akt; 3. die BuBe als Tugendakt;
&, Attritio und Contritio; 5. die BuBle als Sakrament.

Es wiirde natiirlich den Rahmen einer Besprechung iiberschreiten,
wenn die Ergebnisse der Untersuchung im Einzelnen angefithrt werden
wollten. Im Allgemeinen erscheint die Arbeit in Bezug auf die Lehre des
Skotus als umsichtig, solid, objektiv und zuverldssig. Es geht daraus
sicher hervor, daB3 die neuerlichen Harmonisierungsversuche von Skotismus
und Thomismus, so gut sie gemeint waren, auf einer gewissen Verkennung
der Eigenlehren des Skotus beruhen und bei vorurteilsfreier Priifung der
Texte nicht standhalten kénnen. Es diirfte im Gegenteil aus den vorliegenden
Untersuchungen hervorgehen, dal die Gegensdtze in der Lehre ziemlich
genau so bestehen, wie schon Cajetan sie gesehen und dargelegt hat. Es
sei, um nur ein Beispiel zu bieten, hingewiesen auf die Lehre vom Wesen
der habituellen Siinde und der Rechtfertigung, die P. Krautwig (wie schon
Cajetan) als den Schliissel zum Verstindnis der BuBllehre des Duns Skotus
bezeichnet (S. 5). P. Minges glaubt, Skotus lasse die habituelle Siinde
hauptsichlich im Fehlen der geschuldeten Gerechtigkeit, d. h. der heilig-
machenden Gnade gelegen sein. Also wie St. Thomas. P. Krautwig weist
(S- 17 ff.) nach, daB nach Skotus das Wesen der habituellen Siinde eine
Beziehung ist, die im Intellekt und Willen Gottes griindet. « Sie ist etwas
— und das klingt merkwiirdig — in Gott, der den Siinder zu einer seiner
Siinde entsprechenden Strafe bestimmt» (S. 18). Damit vergleiche man
Cajetan Comment in I-II q. 113 a. 2 n. VIII s : « Fundamentum Scoti est
quia homo post commissum peccatum dicitur peccator ex solo reatu, idest
obligatione ad poenam per actum divinae voluntaiis ».

Doch kliart das vorliegende Werk nicht bloB auf iiber die Stellung
des Skotus in den Kontroversfragen, sondern es gibt ein zusammenhangendes
Bild von der ganzen BuBlehre des Skotus, geschopft aus Skotus selbst.
Dariiber hinaus zeichnet es auch sozusagen die Umwelt, d. h. die
Beziehungen, die bestehen zwischen der Lehre des Skotus und der seiner
Vorginger, Zeitgenossen und Nachfolger. Dabei muBl der Verfasser sich
freilich auf die zahlreichen Einzeldarstellungen jener Gelehrten stiitzen,
die die BuBlehre der Friih-, Hoch- und Spatscholastik durchforscht haben.
DaB er hiebei in der Wahl der Autorititen immer gliicklich gewesen sei,
laBt sich nicht sagen. So folgt er (S. 111 ff.) in der Darlegung der Lehre
des hl. Thomas, dessen entscheidenden EinfluB auf die Fortbildung der
BuBlehre er im iibrigen gebiihrend hervorhebt (z. B. S. 128), doch in einem
Punkte einer sehr anfechtbaren Auktoritit. Der hl. Thomas soll, auch
noch in seiner Summa, die zur Vorbereitung auf die Rechtfertigung not-
wendige aktuelle Gnade nicht als eine seinshaft iibernatiirliche erkannt
haben. Das erscheint doch wohl als ausgeschlossen schon durch seine



Literarische Besprechungen 503

Lehre von der seinshaften Identitit der fides formata und der fides
informis nach II-II q. & a. 4. Ist dieser Glaube notwendig zur Vorbereitung
auf die Rechtfertigung (I-II q. 113 a. 4), so muBl auch das auxilium
gratuitum Dei interius animam moventis sive inspirantis bonum propo-
situm, von dem St. Thomas I-II q. 109 a. 6 spricht, seinshaft libernatiirlich
sein, wie die Gnade zum Glaubensakt.

Doch das ist eine Einzelheit, die nicht hindert, das Werk allen denen
zu empfehlen, die einen zuverldssigen Einblick in die BuBlehre des J. Duns
Skotus und dariiber hinaus in die gewaltige Geistesarbeit gewinnen wollen,
die bei der theologischen Ausbildung der katholischen Lehre von der BuBe
am Werke war.

Stift Einsiedeln. P. Meinvad Benz O.S. B.

A. Winklhofer : Die Gnadenlehre in der Mystik des hl. Johannes vom
Kreuz. — Freiburg i. Br.,, Herder. 1936. 170 SS.

Das vorliegende Buch ist ein interessanter Versuch, von einer histo-
rischen Untersuchung der Gnadenlehre aus beim hl. Johannes vom Kreuz
zur Lésung schwebender Probleme der mystischen Theologie zu gelangen,
insbesondere zur Beantwortung der Frage nach der universalen Zugang-
lichkeit des mystischen Lebens.

Nachdem in einem ersten Abschnitt ein kurzer Uberblick iiber die
Quellen des hl. Johannes vom Kreuz, seine Stellung gegeniiber den Alum-
brados, dem Thomismus und iiber die geschichtliche Bedeutung des
Kirchenlehrers der Mystik geboten ist, handelt der umfangreichste zweite
Abschnitt von seiner Gnadenlehre als der Grundlage seiner Mystik und
der dritte vom mystischen Leben als auBerordentlicher und besonderer
Entfaltung der iibernatiirlichen Gnadenveranlagung. :

Im zweiten Abschnitt wird das Ubernatiirliche als die Grundformel
und Grundwirklichkeit des mystischen Lebens in der Lehre des Heiligen
betont. In den verschiedenen Fragen iiber die Lehre von der aktuellen
und von der habituellen Gnade denkt und spricht Johannes vom Kreuz
ganz thomistisch, einschlieflich der Lehre von der gratia per se efficax
und der praedestinatio ad gloriam ante praevisa merita. Aber beim Einbau
der Mystik in die thomistische Gnadenlehre seien die scholastischen Begriffe
etwas umgebogen worden. So kommt der Autor S. 41 beziiglich des so
wichtigen Begriffs des Ubernatiirlichen zur Feststellung : « Bisher erweist
sich der Ubernatiirlichkeitsbegriff des heiligen Mystikers zwar prinzipiell
nach der Schule geformt, aber in der Anwendung merklich von ihr ab-
geriickt ». Auf der folgenden Seite sagt er gar: « Weiterhin 1a8t sich eine
gewisse willkiirliche und unsichere Anwendung des Ubernatiirlichkeits-
begriffes in den Werken des Heiligen nicht leugnen. Er schillert». Andere
nach Winklhofer grundlegende Begriffe im mystischen System des Heiligen
sind die Begriffe des AuBerordentlichen und des Besonderen. Auch sie
sind schwer zu fassen. « Was die Begriffe des Besonderen und AuBerordent-
lichen anlangt, so ist es schwer, eine nidhere wesentliche Bestimmung der-
selben aus dem Schrifttum unseres Heiligen zu erheben» (S. 133).



504 Literarische Besprechungen

W. versucht es, diese Erhebung dahin zu machen, dafl das AuBerordent-
liche nicht das tatsdchlich, sondern das gesetzmiBig AuBerordentliche sei
(gegen Garrigou-Lagrange), das Besondere aber das in héherem Grade der
Gratuitdt Teilhafte. Im dritten Abschnitt wird sodann als Lehre des
hl. Johann vom Kreuz aufgestellt die These : « Das mystische Leben ist
eine auBerordentliche und besondere Entfaltung des christlichen Gnaden-
lebens durch Mittel besonderer und auBlerordentlicher Art» (S. 159). Diese
besondern Mittel erhalten nur die speziell Berufenen und sonst niemand,
und das gilt fiir alle Stufen des mystischen Lebens, fiir die Anfinger,
Fortschreitenden und Vollendeten. « Das mystische Leben ist nicht fiir
alle» (S. 155).

Ist dieses Resultat nun eine in unserem Werke wissenschaftlich
erwiesene und als endgiiltig zu betrachtende Tatsache ? Leider ist der
Rez. nicht hinreichend Kenner der sanjuanistischen Mystik, um sich ein
sicheres Urteil zuschreiben zu kénnen. Bedenken macht die Annahme,
daB der Heilige in der dogmatischen Lehre von der Gnade treu dem
hl. Thomas gefolgt sei, dessen Begriffe aber « iiberhéht », « transponiert »,
« gedehnt » habe in seiner mystischen Lehre. Kann ein Ergebnis befriedigen,
wenn wichtigste Begriffe «schillern» und schwanken sollen ? Wiirde
nicht vielleicht eine andere Erkliarung mehr Harmonie in die Lehre des
Heiligen bringen ? Nur ein Beispiel ! S. 103 fiihrt W. eine Stelle des
Heiligen an: « Im Grunde genommen ist es nur ein- und dieselbe Ver-
einigung (Verlobung bei der Taufe und mystische Verlobung) ; der Unter-
schied ist nur der, daB die eine entsprechend der Handlungsweise der
Seele erworben wird, die allméhlich voranschreitet, wahrend die andere
nach Gottes Weise und deshalb in einem Nu sich vollzieht ».. Diese Worte
scheinen doch eine allgemeine Zuginglichkeit und Berufung wie zur Taufe,
so zur mystischen Verlobung auszudriicken, so daB, wenn jemand nicht
zur mystischen Verlobung kommt, der Grund ebensowenig auf seiten
mangelnder Berufung durch Gott liegt, wie wenn jemand nicht zur Tauf-
gnade gelangt. Befriedigt da die Erwiderung, die wir S. 155 lesen : « Eine
solche SchluBfolgerung iibersieht die Eigentiimlichkeit der sanjuanistischen
Terminologie, der zufolge die theologischen Termini zu mystischen Begriﬂen
transponiert und mit einer mystischen Bedeutung ausgestattet werden,
wie wir gesehen haben » ? Immerhin wird auch der Leser, der nicht zu
einem befriedigenden Ergebnis dieses Problems zu gelangen vermag, aus
der ernst ringenden Arbeit des Verfassers den Gewinn davontragen, zur
einliBlicheren Beschiftigung mit den Werken des groflen spanischen
Mystikers angeregt zu werden.

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O.S. B.

P. Parente : De Deo Uno. — De Deo Trino. — Romae, Apud
Institutum Graphicum Tiberinum. 1938. xx-344 pp.; XVI-236 pp.

In usum praesertim auditorum suorum Urbani Athenaei de Propa-
ganda Fide edidit Auctor haec duo volumina dogmatica De Deo Uno et
De Deo Trino. Quibus in scribendis vulgandisque conatus est, ut ipse



Literarische Besprechungen 505

narrat, immutabilem fidei veritatem ita sobrie, perspicue, ordinate tradere,
ut simul quadam formae ac vestis novitate. iuveniles animos alliceret,
amico foedere socians theologiam speculativam cum positiva, quin tamen
adolescentes nimia rerum copia obruantur, sed vera scientia theologica
imbuantur. \

Intentio quidem optima, sed non ita facilis executio in opere prae-
sertim compendioso et scholari: Auctorem tamen magna ex parte difficul-
tates superasse, fatemur libenter, quippe qui opus conscripsit revera solidum,
eruditum, breve, perspicuum, tironibus aptatum.

Quaestiones quasdam maioris momenti dogmatici vel quae a modernis
urgentius agitari solent, ut de Dei cognoscibilitate, de analogia, de personali-
tate, de processione Amoris in divinis, fusiori versat calamo. Aliunde, ut
mos apud quosdam theologos nostri temporis invaluit, singulis thesibus
subiungit, appendicis instar, quaedam Patrum longiora testimonia mino-
ribus excussa typis, sub rubrica : lectio Patrum.

In quaestionibus speculativis, ut plurimum, sequitur Thomam Aqui-
natem, libero tamen incessu et in quendam eclecticismum declinans, eo
circiter modo quo antea fecerunt Billot et Van der Meersch, quos citat
frequenter. Ita, firmiter tenet doctrinam Thomae de Dei cognoscibilitate
naturali per quinque vias, negato valore demonstrativo argumenti onto-
logici et eudemonologici, quod vocant; de reali distinctione essentiae et
esse in creatis, essentiam metaphysicam Entis Increati reponens in eorum
reali identitate; de valore analogiae proportionalitatis ad res divinas
cognoscendas ; de omni specie creata tam impressa quam expressa remo-
venda in visione beatifica ; de divinis relationibus intelligendis ad instar
relationum praedicamentalium, demptis imperfectionibus ; de verae scien-
tiae ratione attribuenda Theologiae Sacrae. E contra, subsistentiam seu
personalitatem in creatis non distinguit re ab earum exsistentia (De Deo
Trino, p. 99).

Quantum ad medium divinae scientiae respectu futurorum et futuri-
bilium contingentium, ei displicent simul thomistae et molinistae (De Deo
Uno, p. 245-248), neque tamen plene satisfaciunt sententiae eclecticae
conciliantes L. Janssens, L. Billot et J. Van der Meersch (ibid., p. 248-249) ;
propriam vero sententiam sequenti contrahit tabella :

« Actus liber 1° actualitatem essendi ;
(futurus) 2° specificationem essentialem-operativam ;
habet 3° contingentiam futuritionis.

19m  in sua essentia volente-efficiente ;
2Um in sua essentia exemplante ;
3"m in sua essentia aeterna seu in praesentialitate ».

Deus actum liberum
cognoscit quoad

Et addit: « N. B. — Triplex ratio ista simul semper consideranda est ita
ut una aliam includat. Cognitionem nempe divinam ui aliquid complexum
exhibemus secundum imperfectum nostrum modum concipiendi; ideoque
illa cognitio semper mysteriosa manet, sed tamen libertatem nostram in
discrimen non inducit, neque imputabilitatem actuum humanorum nobis
aufert » (ibid., p. 253).



506 Literarische Besprechungen

Idem proportionaliter tenet respectu efficacitatis divinae voluntatis
et radicis ultimae necessitatis et contingentiae in creaturis (p. 279-280)
et rationis divinae praedestinationis (p. 322-323). Sententiam suam eclec-
ticam de praedestinatione his paucis synthetice perstringit :

« a) Praedestinatio est potius infegralis : ergo ne nimis dirimatur gloria
a gratia et meritis.

b) Praedestinatio est concreta : ergo vitentur interminabiles quaestiones
de ordine intentionis et de ordine exsecutionis, qui revera in Deo sunt
unum et idem.

¢) Exinde consequetur Praedestinationem neque ante neque post prae-
visionem meritorum fieri, sed potius cum praevisis meritis.

d) Praedestinatio ad gloriam diversimode se habet ac reprobatio, quae
est pure negativa et omnino a culpis hominis dependens.

e) Mysterium non est hic vel illic, sed in complexitate elementorum,
quae supra recensuimus et quorum perfecta synthesis et compositio cum
omnibus attributis divinis, nos fugit» (p. 329).

Haec proferens Auctor iure utitur suo. Laudanda etiam modestia,
qua proprias sententias enuntiat. Vereor tamen ne huiusmodi positiones
eclecticae sint potius fuga quaedam sceptica quam realis explicatio; ac
suspicor maximos omnium scholarum theologos hisce de rebus profunde
tractantes, si modo eis loqui liceret, de hac nova eclectica expositione
dicturos : extra quaestionem vagatur! punctum difficultatis non tangit !

Nonnunquam etiam theologorum positiones minus fideliter referuntur.
Ita, exempli gratia, scribit : « non conveniunt theologi de habitudine con-
clusionis theologicae ad fidem divinam. Swuareziani enim censent aliquam
conclusionem, ab Ecclesia definitam, fide divina esse tenendam : thomistae
vero quamlibet conclusionem pure theologicam, etiamsi ab Ecclesia definita
sit, nonnisi fide ecclesiastica credendam esse docent» (De Deo Uno, p. 10, nota).
Revera, neque omnes suareziani tenent primam sententiam, neque omnes
thomistae docent aliam : quin potius fidem ecclesiasticam directe adversari
doctrinae thomisticae multis ostendere tentavit Marin-Sola O. P., in suo
opere bene noto La evolucién homogénea del dogma catdlico.

Similiter respectu valoris analogiae attributionis et proportionalitatis :
« thomistae rigidi tam extrinsecam dicunt analogiam attributionis ut eam
spernant vel, ea posthabita, ad cognitionem Dei solam analogiam pro-
portionalitatis conferre autument ; Suareziani e contra proportionalitatem,
quam Caietano tribuunt, negligunt ut analogiam attributionis intrinsecam
adoptent » (De Deo Uno, p. 87). Reapse tamen, quod ad thomistas saltem
spectat, sive rigidos appelles sive moderatos, huiusmodi attributio gratuita
est et exaggerata, quippe qui cum S. Thoma asserunt expresse analogiam
attributionis latius patere quam analogia mere extrinseca : se habet enim
analogia attributionis extrinsecae seu per meram denominationem extrin-
secam ad analogiam attributionis ut sic, sicut species ad genus, cum praeter
eam detur alius modus analogiae attributionis intrinsecae. Qua in re
nobiscum consentit Auctor (p. 87-88). Minus tamen recte affirmat analogiam
attributionis wnius ad alterum esse intrinsecam, extrinsecam vero analo-
giam plurium ad unum (p. 92, schema in nota). Haec enim distinctio unius



Literarische Besprechungen 507

vel plurium ad unum omnino per accidens se habet ad distinctionem
analogiae attributionis intrinsecae vel extrinsecae. Cum dico : color sanus,
animal sanum, habetur analogia attributionis exfrinsecae unius ad unum,
nempe sanitatis coloris ad sanitatem animalis; cum e contra dico:
quantitas, qualitas, relatio, substantia, habetur analogia attributionis
intvinsecae plurium ad unum, scilicet quantitatis et qualitatis et relationis
ut entia ad substantiam.

Partem positivam ex gallorum quorundam operibus ut plurimum
deprompsit, praesertim gemino Dictionnaive de Théologie catholique et
Apologétique de la foi catholique : minus tamen digestam proponere videtur,
neque satis coordinatam cum parte speculativa; quo factum est, ut
repetitiones inveniantur frequenter. Verbi gratia, in tractatu de essentia
Dei habetur prima sectio De essentia Dei iuxta rvevelationem, ubi afferuntur
testimonia Scripturae et traditionis ac Ecclesiae documenta (De Deo Uno,
p- 142-169) ; cui altera subiungitur : De divina essentia pervtvactatio specula-
tiva (p. 170-191), ubi tamen theses eaedem reassumuntur et probantur
non solum ex rationibus theologicis (= speculativis), verum etiam ex
divina revelatione et Ecclesiae documentis (cf. p. 178-179), addita insuper
Lectione Patrum. At nec satis coordinatur prima sectio cum secunda,
cum in illa fere omnia sint de divinis attributis quae tamen vix tanguntur
in ista, sed in sectionibus sequentibus ubi de novo congeruntur non solum
rationes theologicae (= speculativae) verum etiam auctoritates Scripturae,
Patrum et Magisterii Ecclesiae.

Ceterum lectiones Patrum, quae dicuntur, vix sufficientes dixeris, cum
plerumque unus tantum vel alter adducatur et quidem ex uno solum vel
alio opere. Quo fit, ut traditionis argumentum secundum se sumptum non
sit sufficiens ; neque ut coordinatum aliis locis Theologicis, a quibus quasi
avulsum prostat. '

Haec tamen aliaque id generis — errata sat multa typographica,
facile tamen corrigibilia — non tollunt neque minuunt valorem realem
horum operum clarissimi Professoris, quae alumnis suis, quibus ea dicat,
magnae erunt utilitatis.

Friburgi Helv. J.-M. Ramirez O. P.

V. Zubizarreta, Ord. Carm. Excale., Archiepiscopus S. Jacobi de Cuba :
Theologia dogmatico-scholastica ad mentem S. Thomae Aquinatis, quatuor
voluminibus comprehensa.. Editio tertia ab auctore correcta. — Bilbao,
Eléxpuru Hnos. 1937-1939.

Editiones iteratae huius operis theologici valorem eius ostendunt
atque aestimationem apud doctos. In hac tertia editione correctiones
subiit sat multas, quibus in melius commutatur.

Licet volumen primum viginti circiter paginis imminuatur, substantia
tamen doctrinae detrimentum patitur nullum : meliori siquidem aptiorique
partium dispositione effectum est, ut iterationes vel amplificationes non-
nullae resecentur simulque nova quaedam inserantur, ex. gr. circa divinae



508 Literarische Besprechungen

revelationis cognoscibilitatem. Praesertim vero Ex®".  Praesul operam
contulit plurimam ut pars apologetica theologiae fundamentalis a parte
stricte theologica de Ecclesiae intima constitutione deque locis theologicis
apprime distingueretur: opinatur enim Apologeticam esse scientiam specifice
distinctam a Theologia sacra et ad Philosophiam reduci, posse tamen
dici quasi partem potentialem Theologiae « quia, quamvis sit habitus ob
rationem formalem sub qua a Theologia specifice distinctus et habeat
actus sibi peculiares, est tamen ratione materiae necessario coniuncta
Theologiae et ordinatur ad materias et actus secundarios eiusdem » (p. 67).
E contra volumen tertium totidem fere paginis augetur, quarum non-
nullae pertinent ad Christologiam (p. 356-360), maior tamen pars ad
Mariologiam, ubi quaestionem addidit de officiis B. M. V. erga homines
(p. 618-623), nempe de eius in omnes homines maternitate spirituali ac
praesertim de universali eius inter Deum et homines mediatione.
Quartum etiam volumen additiones suscepit quasdam, ex. gratia circa
essentiam sacrificii Missae eiusque habitudinem ad ultimam coenam et
ad crucis sacrificium (p. 279-281).
Postremo R™US, Auctor singulis voluminibus adiecit indicem rerum
alphabeticum sat amplum, quo usus totius operis et utilior et facilior evadat.
Opus vere egregium atque ut textus praelectionum valde commen-
dandum, tum ob soliditatem doctrinae ac methodum eam tradendi, tum
etiam ob pulcherrimam - et correctissimam vestem typographicam, tum
denique ob pretii moderationem (Solutum, 40 ptas. ; religatum, 50). Quae
igitur de secunda editione diximus (Cf. Divus Thomas 7 ([1929], p. 250-252),
eadem, aucta, sunt hic repetenda.

Friburgi Helv. J.-M. Ramirez O. P.

Joannes a Sancto Thoma O. P. : Cursus theologicus, tom. III, opera
et studio monachorum quorumdam Solesmensium O.S.B. editus. —
Parisiis, Desclée. 1937. vi-608 pp.

Hoc tertio volumine absolvit Joannes a S. Thoma expositionem suam
in tractatum Summae Theologicae de Deo Uno. In eo gravissimae
quaestiones de voluntate Dei, de eius amore ac iustitia et misericordia,
de Dei providentia et praedestinatione adque eius omnipotentia splendide
versantur ac solidis argumentis germane Thomae doctrina fulcitur. For-
tasse nullus est tractatus tanta cura et amplitudine et plenitudine versatus
a Joanne nostro sicut iste de divina voluntate et praedestinatione, absque
partium tamen studio, eaque animi moderatione quae piissimi huius theo-
logi videtur esse propria.

Doctissimi monachi Solesmenses nullam non dederunt operam ut
editio esset condigna tanti Operis, quod iure E™™%  Card. Eugenius
Pacelli — nunc Pius Papa XII feliciter regnans — appellavit praeclarum
et sacvis litteris valde profuturum. Ac revera editio haec correctissima et
splendida maximam meretur laudem.

Friburgi Helv. J.-M. Ramirez O. P.



	Literarische Besprechungen

