Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 18 (1940)

Artikel: Der analytische Wert des Gottesbegriffes
Autor: Horvéath, Alexander M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762440

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762440
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der analytische Wert des Gottesbegriffes.

Von Dr. Alexander M. HORVATH O. P.

1. Analyse und Synthese um den Gottesbegriff: Deus « ut qui est ».

In nicht weniger als 233 Artikeln der prima pars seiner Summa
vollzieht der hl. Thomas die Synthese um den Gottesbegriff. Zweifellos
ist diese Synthese nicht vollstindig. Neben den gro8en Hauptlinien
kommen allerdings zahlreiche, bis ins kleinste Detail ausgearbeitete
Einzelziige zur Darstellung, die nicht bloB dazu dienen, den Gottes-
begriff plastischer zu gestalten, sondern die auch iiber Gottes transzen-
dentes Sein und seine iiberweltliche Wesenheit ganz kostbare Aufschliisse
enthalten. Kein einziges Merkmal ist in den inhaltsleeren Gottes-
begriff eingefiigt worden, das nicht Abglanz der absoluten Transzendenz
wire und nicht deren ungeteilte Seinsvollkommenheit an sich triige.
Betrachtet man diesen Denkvorgang rein vom logischen Standpunkt
aus, so besagt er eine Analyse?!, in der ein Ganzes (totum potentiale)
in seine Teilsichten zergliedert wird. Die Einzelmerkmale sind ganz
bestimmte Ausdrucksformen des unbestimmten, inhaltsleeren Ganzen,
das bloB in der Eigenschaft eines logischen Trigers auftritt und die
verschiedenen Teilaussagen vereinigt. Auch die Einheit und die Ver-
einigung der Teilsichten im Ganzen ist eine lose und durchaus noch
keine seinsorganische. Das Subjekt (das Ganze) vermag auf dieser
Stufe von der Ordnung oder dem Grade der Seinszugehorigkeit der
einzelnen Ziige noch keinen AufschluB zu geben. Durch dasselbe ist
lediglich die Aussage- und Zueignungsmoglichkeit bestimmter Merk-
male sichergestellt. In ihrer Gruppierung und gegenseitigen Beziehung
sind sie nebengeordnete Bezeichnungen, die je einen Zug des Ganzen
hervorheben, ohne es auch dem Seinswerte nach in, verschiedenen rea-
len Graden auszudriicken. Es sind logische Grade, die nach ihrer Aus-

1 Uber die Verwendung dieser Begriffe haben wir ausfithrlich in unserem
Werke : La Sintesi scientifica di S. Tommaso d’Aquino p. 340 sq. geschrieben.
Hier moge der Hinweis geniigen, da8 die Benennung Analyse und Synthese nach
umgekehrten Verhiltnissen geschieht, je nachdem man von dem ordo primae
oder secundae intentionis spricht.

Divus Thomas 29



450 Der analytische Wert des Gottesbegriffes

dehnung ein Mehr oder Weniger des Ganzen umfassen, richtiger :
dessen potenzielle Allgemeinheit einschrinken oder als dessen Ein-
schrinkungen gelten. Aus ihrer Zusammenfassung erhalten wir etwa
die gleiche Allgemeinheit, wie sie der Umfang des Ganzen umschreibt,
sodaB wir am Ende unseres Denkvorganges und der miithsamen Unter-
suchung eine erschépfende Erkenntnis des Ganzen aus dessen Teilen
erhalten.

Der analytische Wert des Gottesbegriffes fiir diesen logischen
Denkvorgang besteht demnach darin, daBl wir die absolute begriffliche
Transzendenz Gottes als eine essentia logica im Sinne eines bestimm-
baren Subjektes fassen, dessen Inhaltsleere wir zundchst durch Aus-
sagen verschiedenen Umfanges aufzuheben suchen. Da aber diese
Transzendenz das Gesamtgebiet der Aussage- und Bestimmungsméglich-
keiten positiv und negativ (auf dem Wege der AusschlieBung) umfaBt,
ist das Ergebnis dieser Analyse die klare und bestimmte Erkenntnis,
daB Gottes Transzendenz jede andere Allgemeinheit, auch die Trans-
zendentalitit des allgemeinen Seins in einer Weise iibersteigt, dal3 sie
im wahrsten Sinne des Wortes die Unfafibarkeit darstellt. Sie kann
weder durch geschaffene und noch weniger durch menschliche Begriffe
umschrieben, auch gar nicht durch H#iufung derselben irgendeinem
kiinstlichen Begriffsgebilde gleichgesetzt werden. Jedes geschaffene
Sein kann in dieser Beziehung durch die abstrahierende Titigkeit des
Verstandes auf ein Gleichmal3 gebracht werden. Selbst das allgemeine
Sein kann sein logisches Aecuivalent erhalten. Wenn wir behaupten,
daB letzteres als in logische Schemata (genus, species usw.) differenzierte,
oder auf sie zuriickfithrbare und als iiber dieselben erhabene Seinsform
denkbar und bestimmbar ist, so haben wir seinen vollen Umfang
erschépft. In dieser Beziehung kann iiber das allgemeine Sein nichts
weiter bestimmt werden. Noch eher konnen jene Seinsformen ihren
d quivalenten Ausdruck erhalten, die nach logischen Schemata geordnet
werden konnen. Die einzelnen logischen Grade sind nicht zahlreich,
auf alle Fille sind sie endlich, sodaB der Verstand sie alle aufzufinden
und die FaBbarkeit des Gegenstandes zu erschopfen vermag. Die
absolute Transzendenz und Uberweltlichkeit Gottes als Erhabenheit
iiber jegliche erschopfende Analyse wird vom hl. Thomas eindeutig
festgestellt, wenn er beweist, daB Gott nach logischen Schemata nicht
gefaBt und bestimmt werden kann?®. Dies ist auch der Grund, warum

171 3 5.



Der analytische Wert des Gottesbegriffes 451

er beim Aufbau des Gottesbegriffes nie die Zusammensetzung aus
Gattung und Art u. i. als Analogie beniitzt, sondern nur die Seins-
grade fir geeignet hilt, um unserer Erfassungsweise die richtige
Linie vorzuschreiben.

Der logisch-analytische Wert des Gottesbegriffes, als einer inhalts-
leeren begrifflichen Transzendenz, ist demnach blo8 richtunggebend. Fiir
unsere inhaltliche Seins-Synthese bildet diese Transzendenz den Finger-
zeig, wo die inhaltlichen Merkmale zu finden sind und wie dieselben
in ein organisches Seinsganze zusammengefalt werden miissen. Eine
derartige Analyse und ein solcher inhaltsleerer Begriffsbestand ist ein
unerlifilicher Behelf fiir das menschliche Denken und eine ersprieBliche
Forschung. Jedenfalls ist eine wissenschaftliche Begriindung der Wahr-
heit ohne dieselbe nicht mdoglich, weil die Denkbarkeit und die An-
ordnung nach logischen Schemata hier vor sich geht, und somit die
Annehmbarkeit nach den allgemeinen Gesetzen des menschlichen
Denkens auf diesem Wege der Analyse gestaltet wird 1.

Betrachtet man diese Untersuchung vom seinsinhaltlichen Stand-
punkte aus, so ist der ganze Vorgang als Synthese, als Weg der Bestimm-
ungsarbeit (via inventionis) zu bezeichnen. Die inhaltsleere, begriff-
liche Transzendenz wird als Vertreterin der Seinstranszendenz und als
metaphysische Wesenheit Gottes gefaBt, welche nach Seinsgraden
bestimmt werden soll. Das ganze Feld der Bestimmbarkeit dieser
absoluten Transzendenz vermag der Verstand nicht zu iibersehen. Auf
Grund der oben beschriebenen Analyse erhilt er allerdings eine weite
Ubersicht iiber dieses Gebiet, aber die Einzelmerkmale miissen erst
aufgesucht und als seinsorganische Teilsichten in das Ganze eingefiigt
werden. Bei diesem Vorgehen wird die gottliche Transzendenz nach
Analogie eines totum actuale betrachtet, dessen Teile oder Teilsichten
zwar actu vorhanden, hingegen in sich und in ihrem Verhiltnis zum
Ganzen unbekannt, aber bestimmbar sind. In der Verwirklichung
dieser begrifflichen Ganzheit, im Zusammenfassen aller Teilsichten in
ein organisches Seins-Ganze, in der Einfiigung derselben in die begriff-
liche Bestimmbarkeit Gottes besteht die Synthese, der synthetische
Aufbau des Gottesbegriffes. Dieses Vorgehen ist Synthese, nicht blo8
weil dabei Merkmale zusammengesetzt und eingefiigt werden, sondern
auch wegen der Art, wie dieselben aufgefunden werden. Sie miissen von

! Ob man auf diesem Wege je eine Wahrheit entdeckt hat, oder ob dies
durch Intuition geschehen ist, so daB bloB die Begriindung der logischen
Analyse vorbehalten blieb, mag hier dahingestellt bleiben.



452 Der analytische Wert des Gottesbegriffes

auBen her in.den inhaltsleeren Gottesbegriff eingefiigt werden, nicht
weil demselben die reprisentative Kraft abginge, sondern weil der
‘Verstand: die volle Bedeutung der aus den Gottesbeweisen geschépften
absoluten Transzendenz Gottes nicht zu erfassen vermag. Tatsdchlich
ist diese Transzendenz kein inhaltsleeres Gebilde ; nur methodisch wird
sie vom Verstande so gefaBlt. Eine Art Beklemmung und Verlegenheit
vor dem iiberwiltigenden FErgebnisse zwingt den Verstand, diese
absolute Transzendenz zunichst als einen voéllig unbekannten Bestand
zu betrachten. Hiebei ist er sich aber klar bewuBt, daB dieser
Gegenstand aus den ndmlichen Quellen, aus denen sein Dasein er-
kannt wurde, wenigstens nach den hauptsichlichsten Merkmalen
auch in seinem Wesen bestimmbar sein muf3 1.

Unter dieser Voraussetzung tritt der menschliche Verstand an
den inhaltsleeren Gottesbegriff, als den Reprisentanten der absoluten
Seinstranszendenz, heran. In der oben beschriebenen Analyse kann
man die Transzendenz nach Analogie eines totum potentiale und einer
logischen Universalitit behandeln. Bei der inhaltlichen Synthese jedoch
hat sie nur als Seinstranszendenz, also nach der Analogie eines totum
actuale und einer metaphysisch-inhaltlichen Universalitit Bedeutung.
Das Aufsuchen jener Merkmale, welche die Teilsichten eines fiir den
Verstand noch ungestalteten Gottesbegriffes darstellen, nennen wir
ordo inventionis der Erkenntnistitigkeit; die organische Einfiigung
derselben in die absolute Transzendenz, als metaphysische Wesenheit
Gottes, hei3t Synthese. Daher gehort der Aufbau des Gottesbegriffes
der bestimmenden Erkenntnisordnung an; als fertiger, vollkommener
Begriffsbestand ist er das Ergebnis eines besonderen synthetischen
Verfahrens.

-Mit dem Ausdruck « Synthese » wollen wir aber nicht bloB die
éiuBere Gestalt des Denkvorganges, sondern hauptsichlich den inneren,
organischen Seinswert des Resultates bezeichnen. Hierbei kommt in
erster Linie das Verhiltnis der einzelnen Teilsichten zum Ganzen in

1 Dies gilt von dem  natiirlich erwiesenen Gottesbegriffe ebenso wie von
jenem, dessen Kenntnis aus der Offenbarung geschépft wird. Die Offenbarung
zeigt Gott in einer noch hoheren Transzendenz und Uberweltlichkeit, als die
Gottesbeweise. Die Dreipersonlichkeit bedeutet fiir unseren Verstand eine groBere
Erhabenheit . iiber die Welt und deren Seinsweisen, als die bloBe Einheit dem
Wesen nach. Daher weist der durch die Offenbarung erginzte Gottesbegriff oder
die durch denselben geforderte Transzendenz Gottes zwecks naherer Bestimmung
auBer zu den natarlichen Quellen auch zu denen, aus welchen die Offenbarung
quillt und zu uns geleitet wird. ‘



Der analytische Wert des Gottesbegriffes 453

Betracht !. In ihrer Anordnung kommt der Gesichtspunkt nach der
Akt- und Potenzbeziehung nicht nur nicht zum Vorschein, sondern ist
vollig ausgeschlossen. Die Teilsichten kénnen auch fiir den suchenden,
gestaltenden und aufnehmenden Verstand nur als aus dem innersten
Wesen der Seinstranszendenz hervorbrechende Strahlen gelten. Diese
einzelnen Lichtstrahlen sind leichter wahrnehmbar als die ganze Licht-
fulle ; sie bringen aber die letztere voll und ungeteilt zum Bewuftsein,
wenn auch nur in mehr oder weniger heller Beleuchtung. In dieser
Anordnung der Teilsichten nach mehr oder weniger umfassendem Inhalt
konnen wir von der sogemannien ovgamischen Seins-Symthese des Gottes-
begriffes sprechen. Dal beispielsweise die Unverdnderlichkeit und die
UnermeBlichkeit vom Sein Gottes inhaltlich weniger umfassen, als die

1 Wie jeder andere Begriff, so ist auch der der Ganzheit auf Gott nur im
analogen Sinne anwendbar. Daf3 die Einfachheit Gottes jede Teilung, selbst im
Sinne einer Zergliederung nach logischen Schemata; von Gott ausschlie(t, folgt
aus I 3, 5. Es werden indessen Seins-Teilsichten nicht blo8 nicht ausgeschlossen,
sondern durch die Seinsfiille Gottes, in der alle partikuliren Seinsweisen ent-
halten und durch dieselbe begriindet sind, direkt gefordert. Diese allum-
fassende Seinsvollkommenheit, als realen Grund aller Teilsichten, nennen wir die
metaphysische Wesenheit Gottes, und diese betrachten wir nach- Analogie einer
Ganzheit, eines totum actuale. Sie kann mit Recht wegen ihrer allumfassenden,
auf alle Teilsichten sich erstreckenden und sie nach der gottlichen Transzendenz
bestimmenden Allgemeinheit eine Ganzheit genannt werden. Diese Ganzheit ist
ferner nach Analogie eines totum actuale zu fassen, da die Teilsichten in ihr nicht
bloB etwa kernhaft begriindet, sondern in ihr und mit ihr der vollen Seins-
Identitat nach enthalten sind. Aus diesem Grunde ist sie eine vollstindige, voll-
kommene Ganzheit (totalitas  perfectionis), da sie ihre Einheit und ihre Seins-
Festighkeit nicht aus den Teilsichten schopft wie etwa ein aus Materie und Form
entstandenes Seins-Ganze (totalitas imperfectionis). Sie ist endlich eine meta-
physische Ganzheit (totum metaphysicum), da die Teilsichten nur nach Analogie
der gradus metaphysici und nach deren nichsten partikuldren Folgen gefafit
und bestimmt werden koénnen. Der meist charakteristische Unterschied der
metaphysischen Teile von den iibrigen dhnlichen Seinsformen besteht aber darin,
daB sie untereinander nach einem Wesenszug zwar vollig getrennt, auf einander
nicht zuriickfithrbar sind, aber in ihrem Seinsgrunde eine ungetrennte Seins-
1dentitat darstellen. Das Vorziigliche bei der Betrachtung einer solchen Seins-
Ganzheit ist, daBl die Teile weder in ihrer Beziehung zum Ganzen, noch unter-
einander nach den Gesichtspunkten von Potenz und Akt aufgefat werden miissen.
Deshalb ist diese Analogie auf Gott iibertragbar. Vom totum physicum, wie
auch von der logischen Ganzheit, sofern die Teile nach logischen Schemata
bestimmt werden, ist die Beimischung der Potenzialitit nicht trennbar. Die
Wesensteile des physischen Ganzen sind Materie und Form, die sich als Potenz
und Akt erginzen. Die logischen Teile sind aber potenziell ineinander ein-
geschlossen, sodaB jeder logische partikulire Grad eine Bestimmung des all-
gemeinen gibt. Die einzelnen Arten (species) sind im Gattungsmerkmal nur nach
der aufnahmsfihigen Potenzialitit identisch. Deshalb kann die Analogie der
physischen und logischen Ganzheit auf Gott nicht tibertragen- werden, = -



454 Der analytische Wert des Gottesbegriffes

Einfachheit und die Vollkommenbheit, erhellt ohne weiters daraus, daB
letztere Seinsbestimmungen, die ersteren aber Seinsweisen Gottes dar-
stellen. Noch mehr gilt dies von den Eigenschaften Gottes im strengen
Sinne des Wortes, wie z. B. von Vernunft, Wille, Liebe usw. Obgleich
also in allen Wesensziigen und Merkmalen das ungeteilte Sein und die
absolute Transzendenz Gottes enthalten ist, so doch nicht auf gleiche
Weise, sondern nach strenger Ordnung und Anordnung. Das Prinzip
derselben ist in der metaphysischen Wesenheit Gottes selbst zu finden,
deren Lichtstrahlen durch die einzelnen Begriftsgebilde mehr oder
weniger klar durchdringen und zum Verstand gelangen. Jede Wesenheit
ist ordnendes Prinzip aller Eigenschaften und Subjekt jeder Aussage.
Die Subsistenz kann von ihr nur als actus secundus und doch als
Substrat des Daseins ausgesagt werden. Ebenso konnen die notwendigen
akzidentellen Eigenschaften ihr als einem subsistierenden und existie-
renden Bestande zukommen. Die einzelnen metaphysischen Seinsgrade
selbst innerhalb der reinen Wesenheit kénnen nur in ihrer Beziehung
zum Seinsganzen bestimmt werden. Den héchsten metaphysischen
Grad des Menschen stellt die rationalitas dar, da in ihr das wesent-
lichste Merkmal des Menschen am anschaulichsten ausgedriickt wird.
Die iibrigen Seinsgrade sind mehr oder weniger vollkommene Vertreter
des menschlichen Wesens, je nachdem sie in ndherer oder entfernterer
Beziehung zum intellektiven Leben stehen und ihm dienen. Ahnlich
ordnet auch die metaphysische Wesenheit alle Eigenschaften, Wesens-
zlige und Merkmale, sodaBl aus ihrer Zusammenfassung wirklich eine
organische, wohlgeordnete Einheit entsteht.

Das Werk dieser Synthese vollendet Thomas in 43 Abhandlungen
seiner Prima Pars. Den Reichtum seiner Untersuchung veranschaulicht
die im Anhang abgedruckte Tabelle, welche die einzelnen Merkmale
des Gottesbegriffes der Reihe nach, dem Aquinaten folgend, aufzdhlt
und somit auch eine Ubersicht dieses Teiles der Summa bietet. Wie
die von Thomas festgestellten Merkmale eine weitere Ableitung und
Benennung gestatten, haben wir anderswo gezeigt!. Alles, was den
hauptsichlichen, aus den Quellen der natiirlichen Erkenntnis oder der
Offenbarung erreichbaren Inhalt des Gottesbegriffes ausmacht, wird in
klaren und jedes MiBverstindnis ausschlieBenden Merkmalen vorgelegt.
DieWesensziige Gottes, die unterscheidenden Person-Merkmale (notiones),
alle Folgen der Wesenseinheit und der Personen-Vielheit, werden erértert,

1 Divus Thomas, Jahrg. 1940, S. 206 f.



Der analytische Wert des Gottesbegriffes 455

so daB der Gottesbegriff in widerspruchsloser Wahrheit und Schénheit
vor uns steht und mit seinen Strahlen unsern Verstand nunmehr
ungehindert beleuchten und erleuchten kann. Hier beginnt die analy-
tische, fithrende Rolle des Gottesbegriffes, seine Erhabenheit und Herr-
schaft iiber das gesamte theologische Material, und endlich die Belebung
desselben durch jene Heiligkeit, die der doctrina sacra eigen sein soll 1.
Das Endergebnis der Synthese ist ein Wertbegriff, der fiir die Analyse,
fir die Ordnung und Beurteilung der einzelnen Wissensobjekte geeignet
1st. Durch die Synthese ist alles Wissenswerte iiber einen Gegenstand
gleichsam in den Begriff desselben hineingetragen worden. Die ein-
zelnen Wesensziige und Merkmale erscheinen in einem solchen synthe-
tischen Begriffe in sich selbst nicht. Sie laufen in einem Seins-
wesenszug zusammen. Wenn es sich um eine unvollkommene Ganz-
heit handelt, oder wenn der Wesenszug das Ergebnis einer Verstandes-
synthese, der Bildung eines inhaltreichen Begriffes aus dessen Inhalts-
leere ist, dann erhilt dieses synthetische Merkmal durch die Teil-
sichten einen solchen Reichtum, dall es als Seins- oder Erkenntnis-
grund aller Eigenschaften und Erscheinungen auf dem ganzen Gebiet
gelten muB, das die reale, inhaltliche Allgemeinheit (virtualitas actualis)
des Begriffes umfa3t. Da es sich in unserm Falle um eine vollkommene
Ganzheit handelt, miissen wir sagen, daf der durch die Synthese des
Verstandes vollentwickelte Gottesbegriff den in ihm (actu virtualiter)
enthaltenen Teilsichten eine solche . inbegriffene Seinsweise wverleiht,
daB sie in der Kraft des synthetischen Wesenszuges zu jeder Zeit in
sich selbst aufleuchten und dem Verstande gegenwirtig sein kdnnen.
Die Lichtstrahlen des synthetischen Gottesbegriffes vermdgen das
gesamte Seinsgebiet derart zu beleuchten, daBB der Verstand befihigt
wird, alles vom Standpunkte Gottes aus theozentrisch zu beurteilen
und zu werten 2. Auf diese Weise tritt der synthetische, inhaltlich
volle und reiche Gottesbegriff in den Mittelpunkt unserer gesamten
Weltanschauung ; die sacra doctrina aber gestaltet sich zu einer wirk-
lichen Weisheit, die weit {iber der Weltweisheit steht, ja eine ganz

1 Vgl. Divus Thomas, Jahrg. 1939, S. 257; S. 378; Jahrg. 1940, S. 75

2 Aus diesem Grunde ist ein jeder wahrhaft synthetische Begriff ein Abbild
der realen Wesenheit der Dinge. Ein ungeteiltes Seins-Ganze vertritt auch in
der physischen Ordnung die Dinglichkeit, aus welcher die Vielheit der Erschei-
nungen und die Mannigfaltigkeit der Eigenschaften ihr zeitweises Aufleuchten
und ihre Wirklichkeit erhilt. So vertritt auch die in einem Wesenszuge ein-
geschlossene Wirkkraft jene begriffliche Dinglichkeit, in der alle Teilsichten und
Erscheinungen ihren Erkenntnis- und Erklirungsgrund haben.



456 Der analytische Wert des Gottesbegriffes

andere Ordnung der sapientia darstellt. In der Verwendbarkeit des
synthetischen Gottesbegriffes bei der Beurleilung des gesamien inner- und
auflergdtilichen Seinsgebietes nach einzelnen Teilsichten besteht der analy-
tische Wert desselben. In der Entwicklung des kernhaften Inhaltes
(virtualitas actualis) und in der Anwendung der LeuchtRraft des Gotles-
begriffes auf einzelne Seimserscheinungen besteht die Amalyse als inhall-
lich-dingliches Verfahven und als ein wirkliche Seinsbeziehungen offen-
barender Denkvorgang.

Es ist zweifelsohne wahr, daB, je vollstindiger die Teilsichten in
den gemeinsamen Wesenszug eingeschlossen wurden, die Synthese um so
vollendeter ist und der analytische Wert des Begriffes sich um so reicher
erweist. Denn es handelt sich in solchen Fillen nicht um den Wert
des Ansichseins (esse secundum se, des Dinges an sich), sondern um
den inhaltlichen Begriffswert (esse repraesentativum) einer Sache,
dessen Reichtum je nach der Schirfe der Verstandestitigkeit grofer
oder geringer sein kann. Im Sinne einer Gleichheit (comprehensio)
vermdgen wir diese Synthese nur selten zu vollziehen. -Das Ansichsein
st reicher als das begriffliche Sein. V6llig unmoglich ist ein solcher
Ausgleich zwischen dem Ansichsein Gottes und jedem geschaffenen
Begriffe. Auch die reichste Synthese vermag nur den Schattenrill des
Antlitzes Gottes zu bieten, und auch das vollendete Kunstwerk des
Aquinaten ist nur dazu geeignet, daB unser Verstand auf dem Gebiete
der absoluten Transzendenz eine Orientierung, etliche gangbare Wege
finde, und die hauptsichlichsten Momente inne werden, die sie vom
beschriankten Sein unterscheiden. Von diesem Standpunkte aus haben
wir den Abschluf3 der thomistischen Synthese mit der Q. 43 der Prima
Pars. Thomas hat in diesen 233 Artikeln alles zusammengetragen, was
das Gebiet der absoluten Transzendenz gangbar gestaltet ; er hat alle
Teilsichten mit der Geschicklichkeit eines Bildhauers so scharf und
genau herausgearbeitet, dal ein Zweifel iiber die unterscheidenden
Merkmale und iiber die Wesensziige Gottes nicht mehr bestehen kann.

Im Wesentlichen ist indeB die Synthese schon in der Q. 3 ab-
geschlossen, wo Thomas das Ergebnis der Gottesbeweise unter dem
allgemeinen Gesichtspunkt der Einfachheit zusammenfaBt und die
metaphysische Wesenheit Gottes als das esse per se subsistens oder
ens imparticipatum eindeutig bestimmt, Bei der Begriindung der
iibrigen Teilsichten der absoluten Transzendenz Gottes beniitzt Thomas
tatsichlich den hier gewonnenen synthetischen Gesichtspunkt: « quia
Deus est suum esse », lautet seine stindige, oft wiederholte Formel. Die



Der analytische Wert des Gottesbegriffes 457

Vollkommenheit Gottes leitet er direkt aus diesem Satze abl. Die
Seins-Unendlichkeit Gottes ist mit diesem Wesenszuge innigst ver-
bunden, die Unverdnderlichkeit, besonders als Erhabenheit iiber jedes
beschrinkte MaB des eigenen Seins, ist nur dann verstéindlich, wenn
Sein und Sosein in Gott identisch sind 2. Bei der Begriindung der
Einheit 3, und selbst der Unbegreiflichkeit Gottes ¢, finden wir wieder
unseren Satz, so daB man sagen kann, die analytische Wertung des
Gottesbegriffes durchziehe die ganze Synthese des Aquinaten, sofern
darunter die Feststellung der einzelnen Teilsichten zu verstehen ist.

Die Detailsynthese dndert demnach an diesem Wesenszuge Gottes
nichts. Die einzelnen Teilsichten stellen dieses Merkmal nur in ein
helleres Licht, so dal wir am Ende der erveichbaren Synthese in .der
U berzeugung voll bekriftigt werden, daf das Wesen Goltes das esse per se
subsistens 1st und daf die absolute Transzendenz Gottes in diesem Wesens-
2uge aufleuchtet, durch thn die Lichistrahlen auf die iibrigen Teilsichten
und Merkmale wirft und zu unserem Verstande sendet. Nur mit einem
Zuge wird dieses Kennzeichen Gottes im Laufe der Synthese noch
bereichert, daB nimlich nach der Offenbarung dieses iiberweltliche
Ansichsein Gottes in drei Personen zu denken sei. Auf diese Weise
gelangen wir zur Einsicht, daB die absolute Transzendenz Gottes als
esse per se subsistens in tribus Personis zu fassen und als Erkenntnis-
mittel der theozentrischen Betrachtung zu bestimmen sei.

Hiermit sind wir bei I 4, 7 angelangt, wo Thomas den Gottes-
begriff, sofern er das aus der Offenbarung bekannte Ansichsein Gottes
vertritt, als den Mittelpunkt, das Subjekt seiner Theologie erklirt.
Wir kénnen daher auch sagen, dall der analytische Wert des Gottes-
begriffes in dessen Subjeki-Sein bestehe, wenn wir dies nur im Sinne
oder nach Analogie der analytischen Urieile nehmen und verwerten wollen.

Das Subjekt eines analytischen Urteils ist vor allem Erkenntnis-
grund aller Aussagen, die mit ihm notwendig zusammenhingen. In
dieser Eigenschaft erscheint zunichst auch der analytische Wert des
Gottesbegriffes. Die zwingende Kraft, gewisse Eigenschaften und
Aussagen mit ihm zu verbinden oder von ihm zu trennen, ist demselben
als Ergebnis der Gottesbeweise immanent. Die absolute Transzendenz,
zu der wir gelangen, ist nicht eine Begriffs-Transzendenz, sondern eine
Seins-Erhabenheit, die mit allen Forderungen eines Erstseins auftritt

& 2. 2717,1;9;10.
11, 3-4. 47142, 2



458 Der analytische Wert des Gottesbegriffes

und nur die Einfiigung solcher Wesensziige und Merkmale gestattet,
die diese Erhabenheit und dieses Erst-Sein in helleres Licht stellen
und nach einer neuen Teilsicht beleuchten. Erreichen wir demnach
jenen vollen, synthetischen Erkenntnisgrad, daf wir in unserm Gottes-
begriffe alle jene Ziige, die Thomas aufzihlt, psychisch unterbewuft mit-
denken, objekttv aber als in thm wirklich enthaltene, von thm unzertrenn-
liche Bestandteile setzen, so ist ohne weiteves klar, dafS wir ber eventueller
Entwicklung nach Teilsichlen oder beim Bewuftwerden der einzelnen
Merkmale keine weitere Begriindung oder keinen neuen Erkenminisgrund
bendtigen, als den 1m Goltesbegriff ausgedriickten Wesenszug des absoluten
Amnsichseins. Bei der Synthese ist oft eine ziemlich schwierige Ab-
leitung und Begriindung nétig, um unsere Einsicht fesseln zu kénnen.
Ist aber einmal die Tragweite und die inhaltliche Tiefe der Seins-
erhabenheit Gottes erfaBt, so benétigt der Verstand keine weiteren
Hilfsmittel, um sich auf dem Gebiete der absoluten Transzendenz aus-
zukennen und gangbare Wege zu finden. Es ist demnach eine rein
analytische Theologie, in der alle, sowohl die absoluten als auch rela-
tiven Eigenschaften aus dem Wesenszuge Gottes abgeleitet werden,
moglich. Nur mul} dieser Wesenszug als umfassende, metaphysische
Wesenheit Gottes entweder durch eine wissenschaftliche Synthese
nachgewiesen werden, oder wir miissen denselben als einen fertigen
Bestand aus der Offenbarung erhalten. Tatsichlich miissen aber beide
Erkenntnisquellen und -Wege beniitzt werden, damit wir zu jenem
fruchtbaren Gottesbegriff gelangen, der als Erkenntnisgrund fiir jene
Teilsichten dienen kann, die das innerste Wesen Gottes kennzeichnen.

2. Die Macht Gottes als Erkenntnisgrund
der Hervorgiinge : Deus « ex quo omnia ».

Unter den absoluten Eigenschaften zahlt Thomas an letzter Stelle
die Macht auf!. Uber die Macht Gottes gibt Thomas in eigenen
Quaestiones Disputatae kostbare Aufschliisse. In der Anordnung der-
selben fillt der analytische Wert dieses Begriffes viel mehr auf als
in der Summa, wo er die Beschreibung der Werke Gottes im einzelnen
einschaltet und wo infolgedessen der unmittelbare Zusammenhang
zwischen dem Wesenszuge der Macht und seinen einzelnen AuBerungen
nach verschiedenen Betitigungsweisen nicht so sehr zum Vorschein

11 25. — Wir nennen sie absolut im Gegensatz zu den subsistierenden
Relationen.



Der analytische Wert des Gottesbegriffes 459

kommt, als in den Quaestionen. Auf alle Fille kénnen wir in den
Quaestionen gleichsam die Skizze des zweiten Teiles der Prima Pars,
und in der Artikelreihe derselben die genaue Entwicklung des analy-
tischen Wertes dieser Eigenschaft Gottes erblicken.

Die Macht Gottes kann vor allem die Substanz Gottes selbst,
richtiger die absolute Seins-Transzendenz unter dem Gesichtspunkte
der Dynamik bezeichnen. Die absolute Transzendenz ist die Seins-
vollkommenheit, die nur dann als solche gelten kann, wenn der actus
secundus essendi, von dem Thomas die Seinsfiille ableitet?!, die
Statik und Dynamik vollends umfaBt. Die Wesenheit als Urgrund
aller ruhenden, und die Macht als Quelle aller titigen Eigenschaften
sind demnach zwei Teilsichten, unter welchen wir das Ansichsein Gottes
niher bezeichnen und ausdriicken koénnen. Weil aber die Tdtighkest
Gottes sich als geistige Kraftiuferung kundgibl, so stellt die Macht, als
Substanzbezeichnung Gottes, die Geistigkeit, den summus gradus intel-
lectualitatis dar. So hat die Ansicht einiger hervorragender Thomisten,
daB die metaphysische Wesenheit Gottes in der transzendenten Geistig-
keit bestehe, einen unverkennbar guten Sinn. In dieser Fassung ist
jene Gefahr vermieden, der spiter Herm. Schell zum Opfer gefallen ist.
Denn in diesem Falle wird das Wesen Gottes bloB unter zwei vollig
gleichartigen Teilsichten bezeichnet, deren beide die ganze Seinsfiille
Gottes ausdriicken, ohne dafl eine Selbstverursachung, ja auch nur
eine dynamische Selbstbegriindung als Seinsgrundlage Gottes gesetzt
wiirde. :

Nach dieser Auffassung ist alles, was zur Dynamik gehort, eine
Folge, eine Eigenschaft der so gestalteten Natur Gottes. Vernunft,
Wille und selbst die Macht als nichstes Titigkeitsprinzip, samt allen
Aussagen, die kraft derselben Gott zukommen (wie Schépfer, Welt-
regierer, Erloser u. 4.) gehoren zu den Eigenschaften der Dynamik
Gottes im strengen Sinne. Eine ganz besondere Stelle nehmen unter
den Eigenschaften dieser Art die Personbestimmungen ein (proprietates
relativae), die die hochste, wirklich {iberweltliche Vollkommenheit der
Dynamik Gottes offenbaren. Nehmen wir also in unsere Synthese
diese Doppelgestaltung der absoluten Seins-Transzendenz Gottes auf,
so begleitet uns der iiberreiche Wert der dynamischen Teilsicht des
Gottesbegriffes auf dem ganzen Wege der Analyse von Q. 14-119 der
Prima Pars. Demnach gibt es im ersten Teile der Summa zwei leitende

1714, 2



460 Der analytische Wert des Gottesbegriffes

Gedanken, wm die sich alle Fragen gruppieren und aus welchen sie ihre
Lebenskraft schopfen : das Amsichsein und das Ansichiitigsein Goties,
als Teilsichten seiner absoluten Transzendenz. :

Es ist indes leichter, die Macht Gottes als eine Eigenschaft im
strengen Sinne zu fassen und an ihrer fithrenden Rolle den analytischen
Wert des Gottesbegriffes zu messen. Man bekommt ein anschaulicheres
Bild von dem Vorgehen des Aquinaten, wie auch eine bessere Uber-
sicht .iiber den Zusammenhang der einzelnen Fragen.

Die Macht ist nach dieser Auffassung das nichste Prinzip aller
dynamischen AuBerungen der inner- und auBergéttlichen Hervorginge.
Die Beschreibung und Begriindung dieser Hervorgidnge (processiones)
in sich selbst (als termini producti), wie auch nach ihrem formalen
Grund (die hervorbringende Titigkeit nach ihrer inneren Beschaffen-
heit) bildet den Inhalt nicht bloB des ersten Teiles der Summa, sondern
auch aller iibrigen Teile derselben. Die Dynamik kann sich entweder
im prinzipartigen Verhalten oder nach Kausalbeziehungen duBern. In
beiden Formen gibt es eine lange Reihe von Moglichkeiten, insbesondere
nach den vier Arten der Ursichlichkeit, die die Grenzen des « Aus-
sichgehens », der KraftiuBerung eines Dinges umschreiben. Denn so-
lange das Aussichgehen im transzendentalen Sinne genommen wird,
ist jeder Hervorgang ein AuBersichsein, womit gar nichts anderes
bezeichnet wird, als das AusgieBungsvermédgen der Giite (bonum est
diffusivum sui) und das Eingehen in Verhiltnisse, deren Grundlage
die Dynamik, das Resultat aber eine Gegeniiberstellung nach unver-
tauschbaren Beziehungen ist. Die verschiedenen Weisen des « Aus-
sichgehens » miissen auch in Gott vorhanden sein, sofern sie eine
Vollkommenheit bezeichnen. Deshalb gehen wir nicht fehl, wenn wir
annehmen, daB Thomas alle Arten des Hervorganges genau unter-
sucht, auf Gott angewandt und dieselben als Grundlage seiner Lehre
iiber die Dynamik Gottes und seiner entsprechenden Eigenschaften
verwendet hat. ' ' '

Die Dynamik offenbart sich im allgemeinsten im Prinzip-Sein und
in der Begriindung von Prinzip-Verhiltnissen. Das hervorbringende
Prinzip und das Hervorgehende kénnen nach ihrem Sein durch eine
tiefe Kluft getrennt sein und auch in bezug auf die Beeinflussung kann
man von der losen Verbindung bis zur innigsten Seinsmitteilung hinauf
viele Grade unterscheiden. Das Wesentliche hierbei ist indessen die
Wahrung der Ursprungsbeziehung. Das Prinzipsein hingt nur von der
letzteren ab und wichst dem Werle nach umsoméhf, je klarer das Ur-



Der analytische Wert des. Gottesbegriffes 461

sprungsverhiltnis zum Vorschein tritt, wihvend alle iibrigen Unterschei-
dungen in den Hintergrund treten, ja verschwinden. Reine Beziehungen,
die nach Ursprungsverhiltnissen gegeniibergestellt bestehen und den
absoluten Werten nach vollig identisch sind, kénnen nur in einem
iiberweltlichen Sein, bei der absoluten Transzendenz gedacht werden.
Diesen Gedankengang spiegelt der Traktat des Aquinaten iiber die
Dreieinigkeit wider. Derselbe ist auf die Macht Gottes gegriindet,
sofern sie Prinzip immanenter Titigkeit ist und auf Grund der iiber-
weltlichen Seinsfiille und Giite Gottes als Zeugung und Hauchung in
zwei Hervorgingen auch fruchtbar ist. Dieser Traktat ist demnach
eine Beschreibung der genannten fruchtbaren Tétigkeiten Gottes und
der nach Ursprungsverhdltnissen gegeniibergestellten Bestinde (Sub-
sistenzen). Die ersten zwei Fragen (Q. 27-28) enthalten keimhaft
eigentlich alle Satze des ganzen Traktates. Die rein immanenten T#tig-
keiten Gottes in ihrer {iiberweltlichen Fruchtbarkeit (als dictio und
amor) sind die Grundlage — somit die materielle Voraussetzung —,
daB die Natur Gottes in drei Subsistenzen ungeteilt besteht, die nach
reinen Ursprungsbeziehungen gegeniibergestellt sind. ILetztere bilden
den formalen Grund der Vielheit in Gott. Alle nachfolgenden Fragen
dienen bloB zur Erliuterung und Erweiterung dieser Sitze. Aus diesem
Grunde sagen wir, daB der analytische Wert der Macht Gottes in inner-
gottlicher Beziehung geradezu in transzendenter Beleuchtung zum
Vorschein kommt und bei der Beurteilung aller einzelnen Fragen dem
Verstande die Stiitze bietet.

Die zweite Form, in der sich die Hervorginge offenbaren, ist die
der Ursichlichkeit. Bevor wir jedoch die volle Bedeutung derselben
fiir die Summa darlegen, wollen wir versuchen, einen Uberblick iiber
die Hervorginge, bzw. iiber alle einzelnen Teilsichten zu bieten, unter
welchen sie aufgefaBBt und ausgedriickt werden kénnen. Um dies richtig
zu verstehen, miissen wir vor Augen haben, dafl die Hervorginge vor
allem eine zweifache Betrachtungsweise, eine rein dynamische und eine
statische, zulassen. Die dynamische Teilsicht kénnen wir uns nur unter
dem Begriffe der Bewegung (motus) vorstellen, von der die Verdnderung
untrennbar ist, wenn sie auch nicht im strengen Sinne eine solche zu
sein braucht. Die einzelnen Merkmale miissen daher den Elementen
der Bewegung entnommen werden. Die statische Betrachtungsweise
bietet uns das hervorgegangene Sein oder die Seinsweise, deren einzelne
Bestandteile durch die Seinsbeziehungen des Terminus zum Prinzip,
wie auch durch jene der konstitutiven Elemente des Terminus zu-



462 Der analytische Wert des Gottesbegriffes

einander bestimmt werden. Alle diese einzelnen Ziige kénnen an der
Benennung des Hervorganges je nach ihrer Bedeutung und Tragweite
teilnehmen. Dies gilt insbesondere vom hervorgehenden Terminus
(principiatum, Wirkung), der als Endpunkt und auch als Ziel des
ganzen Vorganges den Namen desselben zu tragen pflegt 1. Der Terminus
wirkt artbestimmend, da von seiner Beschaffenheit auch die Benennung
des Vorganges, als eines Werdens, einer Bewegung, abhingt 2. Die
Merkmale der dynamischen Teilsicht werden nach der Art, allenfalls
aber nach der Analogie des Tuns und Leidens (actio-passio) bestimmt,
jene aber des statischen Gesichtspunktes teils nach dem absoluten
Seinsgehalt des Terminus, teils nach den Beziehungen, die aus dem
ganzen Vorgang folgen. Letztere spielen bei der Beurteilung der rela-
tiven Einheit beider Extreme, wie auch bei jener des ganzen Vorganges
eine bedeutende Rolle. Man kann sagen, daBl die Kraft des ganzen,
oft sehr verwickelten Vorganges in diesen Relationen fortdauert, gleich-
sam in ihnen zusammengefaBt wird. Tatsdchlich urteilen wir iiber das
Endergebnis der Hervorginge nach diesen Beziehungen. Man denke
nur beispielsweise an die Frage des Aquinaten anldBlich der Behandlung
der hypostatischen Vereinigung : utrum haec unio sit relatio ? 2. Es
ist daher in der folgenden schematischen Darstellung aller Teilsichten
dem letzten Gliede eine ganz besondere Aufmerksamkeit zu widmen,
wenn man die einzelnen Arten des Hervorganges richtig beurteilen
will. Dies vorausbemerkt, wird die Ubersicht leicht verstindlich 4.

1 Deshalb heiBt beispielsweise der Heilige Geist einfach Processio.

2 Aus diesem Grunde nennen wir den Hervorgang des Wortes eine Zeugung,
im Gegensatz zum Hervorgehen des Heiligen Geistes durch Hauchung.

8 1L 3, 3.

* Die Anwendung der Teilmerkmale dieser Ubersicht bei der thzologischen
Besprechung der einzelnen trinitarischen Probleme zeigt uns den reichen analy-
tischen Wert der Macht Gottes als Prinzip der Hervorgidnge. Wir verstehen vor
allem, warum und in welchem Sinne man selbst in den innergéttlichen Beziehungen
von aktiven und passiven Hervorgingen (generatio, spiratio activa et passiva)
sprechen muB ; daB die formale Grundlage der Ausginge eine rein immanente
Tatigkeit ist ; daB diese Tétigkeit, sofern sie produktiv ist, unbedingt zwei Sub-
sistenzen als gebende und empfangende Bestinde bestimmt. In bezug auf den
eigentlichen iiberweltlichen Seins-Wert der Ausginge werden wir unterrichtet,
dafl die Produkte selbst ihrem Prinzip nach, in der Eigenschaft des Wortes
(proprietas im trinitarischen Sinne) Sohnes, Ebenbildes einerseits, der Liebe,
Gabe und des Geistes andererseits, gegeniibergestellt sind ; daB durch die aktiven
und passiven Ausginge weder zwischen dem Prinzip und dem Produkte noch
im hervorgehenden Terminus selbst neue Verbindungsmittel (nexus formalis)
geschaffen werden, sondern dafBl dies einzig die mitgeteilte géttliche Natur nach
verschiedenen Beziehungen vertritt, so daB das abschlieBende Resultat der Hervor-



Der analytische Wert des Gottesbegriffes 463

formaliter
ut actio : proces- {immanens vittualiter
sio active sump- Sromstimin
in fieri : ratio ma- |ta ratio formalis
terialis processionis | motus transiens
declarata ex princi-
f“s vel causis ;IHEO' materialiter : designatio ex-
tus (in sensu lato) ) tremorum (principii et ter-
inter duo extrema |4 passio : pro- | mini) processionis
cesssio passive . < :
sumpta 13 formaliter : immutatio ex-
Processio, P tremorum ex actione proce-
origo . dente et recepta

ipsum esse procedens, ut
formaliter : esse |terminus processionis

termini producti) peyys formalis coniungens

principia essendi termini

in facto esse : ratio
formalis processio-
nis ; id ad quod ten-
dit, et in quo termi- relatio inter extrema

| natur processio ex consequenti : o o
relatio relatio inter principia es-

sendi termini.

Nach einer niheren Entwicklung der einzelnen Teilsichten gelangen
wir nun zum {iberraschenden Ergebnis, daB3 das Vorgehen des Aquinaten
in seiner Summa nach den Gesichtspunkten dieser Teil-Merkmale
bedingt ist. Betrachten wir zunichst die allgemeine dynamische Be-
schaffenheit der Hervorginge, die wir nicht anders als nach Art eines
Werdens fassen und uns vorstellen kénnen. Wir sind nach einer
analytischen Abstraktion uns dessen bewuBlt, daB die Dynamik der
Hervorginge nicht unbedingt an ein Werden im strengen Sinne
gebunden ist. Hervorgang ist bei Wahrung des Ursprungsverhéiltnisses
ohne Werden, ohne ein — nicht bloB zeitliches, sondern auch im Sein
irgendwie begriindetes — Nacheinander logisch méglich, dinglich aber
an ein iiberweltliches Sein gebunden, das iiber das Gesetz der
Potenzialitit erhaben ist. Uber die Wirklichkeit einer solchen produk-
tiven Dynamik kann uns nur die direkte Erkenntnis dieses Seins unter-
richten, und weil dies uns nicht moéglich ist, so kann die Aufklirung
nur durch die Offenbarung an uns gelangen. Unter dieser Voraus-
setzung erscheint uns die Tatigkeit Gottes in der Summa als eine
Dynamik ohne Werden und als eine solche mit Werden. Die erste
tritt uns in den trinitarischen Ausgingen, die zweite in den Werken

gange bloB die relative Gegeniiberstellung der Subsistenzen bildet. Wir kommen
auf diese Weise durch die analytische Zergliederung des Begriffes zur gleichen
Ubersicht, die wir oben auf Grund des Vorgehens der Summa gegeben haben.



464 Der analytische Wert des Gottesbegriffes

Gottes nach auflen entgegen. Damit haben wir den Arbeitsplan des
Aquinaten nach diesen zwei synthetischen Gesichtspunkten bestimmt,
die, aus dem analytischen Werte der Macht Gottes abgeleitet, die
Gruppierung aller Fragen beherrschen !. : .

Fiir die nihere Gruppierung sind die einzelnen Arten der Ursich-
lichkeit maBgebend. DaB} die Wirkursichlichkeit Gottes die Schopfung
in allen ihren Beziehungen durchdringt, unterliegt keinem Zweifel, und
Thomas selbst beginnt die analytische Betrachiungsweise seiner Summa
mit der hochwichtigen Feststellung: necesse est dicere, omne ens, quod
quocumque modo est, a Deo esse ®. Dies ist der Gesichtspunkt, welcher
die Behandlung aller Fragen seiner Theologie beherrscht. Das Sein
ist eine ureigene, unverinderliche Wirkung Gottes, denn er allein
besitzt das Sein als eine Natur, nur in ihm ist dasselbe ein naturhaft
wirkendes Prinzip. Deshalb hingt jedes Sein von ihm nicht nur im
Werden, sondern auch in seinem Bestehen ab 2. Wo ein Sein ist, da
ist Gott titig und somit seiner Substanz nach gegenwirtig ?.

Die Wirkursichlichkeit Gottes offenbart sich vor allem als Schépfung
(creatib). In ihr tritt die Macht Gottes in einer staunenswerten Uber-
weltlichkeit dem Verstande entgegen. Ihre Erhabenheit iiber das
Gesetz der Potenzialitit ist eine allseitige. Selbst eine vorausgehende
Potenz nach Art der Materialursache ist hierbei ausgeschlossen 8. Die
Schopfung ist, wie Thomas sagt, ex parte modi agendi das hdchste,
wirklich Gottes wiirdige Werk 6. Der Bestimmung und Beschreibung
dieses Ausganges (als Tatigkeit) widmet Thomas eine ganz besondere
Aufmerksamkeit. Wir finden dabei die Hellsicht des Philosophen
gepaart mit der demiitigen Ergebung des Gliaubigen bei der Behand-
lung von Problemen, zu deren Lésung die Krifte des menschlichen
Verstandes nicht ausreichen ”.

1 Zum gleichen Resultate gelangen wir nach der Entwicklung der beiden
Teilsichten des Werdens. Wird das formale Prinzip desselben, die Tatigkeit,
betrachtet, so erhalten wir die Ausginge nach den Gesichtspunkten der actio
formaliter immanens (Dreieinigkeit) und der actio virtualiter transiens (die
Schopfung). Achten wir aber auf das passive Element der Dynamik, so tritt
uns Gott bei der Wahrung seiner voélligen Unverdnderlichkeit nach gleich ewigen
Subsistenzen (Dreieinigkeit) und als auBlergottliche Subsistenzen und Bestdnde
schaffend (in der Schopfung) entgegen. Bei der letzten Form kommt die passive
Verdnderung des hervorgebrachten Terminus als creatio, conservatio und motio
(nach allen Arten, die die Philosophie als alteratio, generatio, corruptio und im
allgemeinen als eductio de potentia in actum kennt) klar zum Vorschein.

21 44 1. 31 104, 1. 41 8, 1.

51 45. 6 I-II 113, 9. 7 I 46, bes. 2.



Der analytische Wert des Gottesbegriffes 465

Nach der Bestimmung des Ausganges gemifl der Teilsicht der
schopferischen Tétigkeit wendet Thomas seinen Blick auf die hervor-
gebrachten Termini derselben, auf die geschaffenen Subsistenzen. DaB
die Schopfung nur subsistenzielle Bestinde hervorbringt, und daB
dieselben wegen ihrer wesentlichen Abhingigkeit (als relativa secundum
dici) das Korrelat der Schopfungstitigkeit als creatio passiva bilden,
hat er im allgemeinen festgestelltl. In dieser Eigenschaft beschreibt
er dieselben zunichst nach allgemeinen Gesichtspunkten, dann aber
bis in alle Einzelheiten. So interessiert ihn vor allem, ob und warum
eine Vielheit der Geschépfe notwendig ist. In den innergéttlichen
Ausgingen offenbart sich sowohl die Fruchtbarkeit, als auch die Macht
Gottes in der Hervorbringung eines einzigen Produktes je nach Spruch
und Liebe. Die ganze ungeteilte gottliche Natur wird durch diese
Tétigkeiten mitgeteilt, so daBl eine weitere Betdtigung in dieser Hinsicht
gar nicht moglich ist 2. Handelt es sich aber um die auBergottlichen
Ausginge, so wird zwar die Allmacht nach ihrer Wirkungsweise (ex
parte modi agendi), nicht aber von seiten der Wirkung hinlinglich

11 45, 3-4. Die passio im eigentlichen Sinne bedeutet die Aufnahme der
von auBenher stammenden Tatigkeit in einem Subjekte und deshalb auch. die
Unterwerfung desselben unter die titige Subsistenz. Letzteres wird durch eine
entsprechende Relation ausgedriickt. Die passio ist daher die wirkende Kraft
selbst, sofern sie im aufnehmenden Subjekte ist. Ist die actio formaliter
transiens, so ist sie das Verbindungsmittel zwischen beiden Subsistenzen und
unterscheidet sich nach actio und passio, je nach der Beziehung zur einen oder
zur anderen. Fehlt aber eine so beschaffene Tatigkeit, so daf3 die actio formaliter
immanens und bloB virtualiter transiens ist, so entbehren wir des oben erwahnten
Verbindungsmittels, und die passio ist nur als hervorgebrachte Wirkung und als
deren Beziehung zur tidtigen Subsistenz vorhanden. So ist es bei der Schopfung,
die als creatio activa eine immanente Tatigkeit Gottes ist und keineswegs ein
Bindeglied zwischen Gott und dem Geschopfe bildet. Die creatio passiva kann
demnach nur durch die hervorgebrachte Subsistenz und durch deren Beziehung
zu Gott vertreten sein. Und weil das Geschopf unter dem ersten und funda-
mentalen Gesichtspunkt Gott wesentlich, also nicht nach einer hinzukommenden,
akzidentellen Teilsicht unterworfen ist, so ist auch seine Beziehung zu Gott eine
wesentliche, in der Seinsgestaltung des Geschopfes begriindete, transzendentale
Relation. Die geschépfliche Subsistenz nach ihrer wesentlichen, transzendentalen
Beziehung zu Gott ist demnach die creatio passiva, wozu eine relatio praedica-
mentalis nach anderen Gesichtspunkten hinzutritt. Denn neben der wesentlichen
Abhingigkeit werden im Geschopfe auch Seinsweisen verwirklicht, die nicht
auf Gott nach seiner absoluten Majestit hinweisen, sondern blofl seine ursich-
liche Beeinflussung erheischen. Diese Beziehungen als zeitlich, rdumlich, oder
nach anderen Beschrinkungen bedingt, sind die pridikamentalen Relationen des
Geschopfes zu Gott. Diese Satze sind mafBgebend auch fiir die iibrigen Beziehungen
des Geschopfes zu Gott, wie z. B, fiir die conservatio passiva, unio passiva usw.

2129, 5.

Diyus Thomas 30



466 Der analytische Wert des Gottesbegriffes

geoffenbart. Das Sein ist in unendlich mannigfachen Formen der Ver-
wirklichung fihig, weil die Seinsfiille, als vorbildliche Ursache der
Seinsbeschrinkung, einer solchen keine Grenzen zieht. Damit auch
diese Fruchtbarkeit Gottes und die unbeschrinkte Ausdehnung seiner
Macht offenbar sei, war es fiir seine Weisheit geziemend, von seiner
mitteilenden Giite aber wurde es direkt — wenn auch nicht notwendig —
gefordert, dal er das Sein einer zielentsprechenden Vielheit mitteile,
und an dessen Segnungen nicht bloB ein Geschépf, sondern eine wohl-
geordnete Mehrheit nach allen Seinsgraden teilnehmen lasse 1. Es ent-
spricht also der Weisheit Gottes, dafl die Schépfung (creatio passiva)
in einer Vielheit und in spezifischer und individueller Differenzierung
erscheine ; die gleiche Weisheit erfordert aber auch, daBl von seiten
des Zweckes bloB eine Schopfung bestehe, welche nach einem einheit-
lichen Gesichtspunkte die Ehre Gottes verkiinde und das Sein und
Leben blo8 als Teilhabe an der Giite Gottes besitze 2.

Zum weiteven allgemeinen Gesichispunkie gehdrt die Betrachtung der
Schépfung nach ihver Fehlerlosigheit. Ist die Schopfung selbst und die
Vielheit der hervorgebrachten Geschopfe gleichsam eine Apotheose der
Allmacht Gottes, so ist die Besprechung des Ubels als Apologie der-
selben gedacht. Die Schopfung ist nicht fehlerlos. Gar manches scheint
daran etwas anderes ahnen zu lassen, als die Hand der allgiitigen All-
macht. Schon bei der prinzipiellen Besprechung der Macht Gottes wirft
Thomas die Frage auf, ob Gott sein Werk auch besser hitte machen kén-
nen 3. Die Weltordnung geht aus einer Weisheit und Giite hervor, die
nicht gréBer sein, und die Welt demnach nicht besser gestalten kénnte.
Thomas wiederholt darum eine oben ausgefithrte Unterscheidung : die
Weltschopfung ist ex parte modi faciendi, besonders mit Riicksicht auf
den letzten Zweck, die beste ; ex parte rei factae konnte sie allerdings
noch besser bestellt sein : ein mehr oder weniger an Giite bzw. Ubel
kénnte das Angesicht der Welt noch verbessern. MuB nun Thomas
die Werke Gottes in sich selbst beschreiben, so kann er die Augen
vor den Mingeln der Schépfung nicht verschlieBen. Darum mufte
er die allgemeinen Prinzipien zur Beurteilung der Méangel und des
Ubels zwischen der Behandlung des Schépfungsaktes und der Be-
schreibung der Produkte nach allen Teilsichten einschalten. Seine
Lésung ist aus dem allgemeinen Schatze des Christentums geschdpft
und ist ein Gemeingut aller Theologen. In diesem Traktate haben wir

171 47, 1-2. 271 47, 3. 31 25, 6.



Der analytische Wert des Gottesbegriffes 467

ein Gegenstiick zu Qu. 5-6 der Prima Pars, wo die Giite Gottes
besprochen wird. Fiir das Ubel brauchen wir weder ein oberstes Prinzip
des Bdsen anzunehmen, noch seinetwegen Gott der Ohnmacht zu zeihen.
Die gegenwiirtige Weltordnung ist ohne Zulassung des Ubels nicht
moglich. Unter den einzelnen Gliedern gibt es solche, die im Dienste
der hoheren Seinsweisen stehen ! und daher, im Interesse der Zweck-
bestimmung derselben, einer Verdnderung unterworfen sind, die vom
partikuliren Standpunkte aus ein Ubel bedeutet. Will daher Gott das
allgemeine Wohl des Weltalls, so ist mit diesem Wollen das partikulire
Ubel per accidens als ein nicht an sich und fiir sich Gewolltes unbedingt
verbunden. In dem an sich gewollten allgemeinen Wohl erhalten dem-
nach die einzelnen Ubelstinde, sofern sie nicht Mingel der freien
Titigkeit bezeichnen, durch ihre Zweckbestimmung den Ausgleich nach
dem Wesenszug des Guten. Selbst die Strafe gehoért hieher. Nur eines
kann diesem Ausgleich nicht unterzogen werden : die Sitinde. Ist des-
halb Gott per accidens Ursache des physischen Ubels, so kann die
Siindenschuld auf ihn keineswegs zuriickgefiithrt werden 2,

Nachdem Thomas die zwei allgemeinen Gesichtspunkte zur Be-
urteilung der Schopfung festgestellt hat, unternimmt er die Beschreibung
derselben nach einzelnen Gruppen und Merkmalen. Die Teilung der
Schopfung in rein geistige, rein kérperliche und gemischte Bestinde
bezeichnet die groBen Ziige seines Arbeitsplanes. Die ndhere Beschreibung
derselben ist fiir den Augenblick nicht unsere Aufgabe. Wir wollen
nur im allgemeinen darauf hinweisen, wie der analytische Wert des
Gottesbegriffes nach der Teilsicht der Macht sich in ihnen bestitigt,
und infolgedessen, wie diese Fragen zur Theologie gehéren.

Die gesamte Schépfung findet in der Summa Platz, als ein Werk
Gottes, als ein terminus connotatus (passive productus) der schépfe-
rischen Titigkeit (creatio activa) Gottes. Sie ¢st, wenn wir so sagen
diirfen, gleichsam der dufere Gegenwert der innergdttlichen Titigkeit, eine
Offenbarung der Herrlichkeit Gottes, ja seine dufere Ehre selbst. Sie
verkiindet die Macht Gottes, nicht blofi dem Konnen nach (productio ex
nihilo), somdern auch gemafs der ovdnenden Weisheit und der sich
ergiefenden Liebe. Diese Gesichtspunkte allein reichen aus, um jeden
profanen Einschlag von diesen Gegenstinden fernzuhalten und sie zu
heiligen Objekten, theologisch erfaBbaren Seinsbestinden der sacra
doctrina zu gestalten. Fiir sich betrachtet, mogen die einzelnen Fragen

1 II-1I 66, 1. 21 49, 2.



468 Der analytische Wert des Gottesbegriffes

auch in den Profanwissenschaften behandelt werden ; durch die genannten
Gottesbeziehungen aber erhilt jeder Satz eine hohere Weihe, wird zu
einem scibile in scientia Dei et beatorum umgestaltet. Will man die
subalternatio der Theologie ernst nehmen, so mull man dieselbe auf
alle Teile und auf alle Gegenstinde dieses Wissenszweiges ausdehnen.
Die Erkennbarkeit (scibilitas) eines Gegenstandes hingt von dessen
Sein und seiner ontologischen Wahrheit ab. Wir kénnen ihn zergliedern,
nach allen seinen Teilsichten und Merkmalen vollkommen erkennen.
Er bleibt aber doch immer. ein. Gegenstand und blo ein Gegenstand,
solange man ihn nicht nach seinen Beziehungen zu untersuchen und
zu erkennen sucht. Hierin zeigt sich der Seins-Reichtum eines Gegen-
standes. Zu dieser Erkenntnis der Beziehungen ist nidmlich unbedingt
erfordert, daB .die Gegenstinde des Hinweises auch in sich erfaBt
werden. Denn nur in dieser Form vermogen sie iiber die gesuchte
relative Stellung AufschluBl zu geben. Je reicher also die Beziehungen
sind, eine um. so vollkommenere Erkenntnis ist aus der Betrachtung
der relativen Umgebung zu erwarten. Mogen einzelne ndchste Bezie-
hungen die Erkennbarkeit des Gegenstandes noch nicht wesentlich
beeinflussen, je weiter wir aufwirts steigen, um so mehr weitet sich
unser Blick, um so einheitlicher und umfassender ist unsere Schau,
so daB3 wir auf einmal gewahr werden, daB3 die erste (an sich) Erkennbar-
keit des Gegenstandes nebensichlich geworden und, in eine hd&here
Sphidre erhoben, einer vollkommeneren Erkennbarkeit und Wissens-
wﬁrdigkeit-'{eilhaftig geworden ist. Es gibt demnach Gegenstinde, die
durch ihven reichen Seinsgehalt wviele Einzelobjekte in ihven Bawmnkreis
ziehen, sich gleichsam wunterordnen und in threr Evkenmbarkeit wesentlich
beeinflussen konnen. An der eigenen Erkennbarkeit solcher untergeord-
neter Gegenstinde wird dabei nichts gedndert. Denn diese hingt von
deren unveriuBerlichen ontologischen Wahrheit ab. Aber die Wissens-
wiirdigkeit (scibilitas), die Fihigkeit, den Verstand gefangen zu nehmen !,
die Einstellung in die Gesamt—Wahrheit, mit einem Wort : die relative
Erkennbarkeit wird eine andere. Der Gegenstand fiir sich ist isoliert.
Er besitzt ein beschrinktes Sein. Daher ist auch der Verstand, solange
er nur diesen Gegenstand betrachtet, beschrinkt in seiner Sicht. Nach
der relativen Einstellung (auf die Werte des Sichverhaltens) erweitert
sich die Seins-Bedeutung des Gegenstandes und somit auch das Blick-

1 Captivatio intellectus nach dem Apostelwort: in captivitatem redigentes
omnem intellectum. II. Cor. 10, 5.



Der analytische Wert des Gottesbegriffes 469

feld des Verstandes : derselbe Gegenstand wird in-einem helleren Lichte
und nach festeren Seins- und Wahrheitsgesichtspunkten geschaut. Diese
reichen Seinsinhalte werden Subjekte (subiecta scientiae) genannt,
denen gegeniiber die einzelnen Gegenstinde bloB als Objekte, in -der
Wahrheit des Subjektes erfallte Gegebenheiten gelten. Ist das Subjekt
seiner Erkennbarkeit nach (ratio formalis qua cognoscendi) nicht bloB
umfassend, sondern gehdrt dasselbe auch einer héheren Ordnung an
als die einzelnen Gegenstidnde, so ist dessen Verhiltnis zu den Objekten
als eine qualifizierte Unterordnung (subalternatio) zu bestimmen, die
eine spezifisch neue Erkennbarkeit der Gegenstinde mit sich bringt.
Nur mull die Beziehung zwischen Subjekt und . Ob]ekt immer fest-
begriindet sein . - :
Eine solche feste Begrundung ist zwischen dem Geschopfe und
Gott vorhanden. Fiir die natiirliche Erkenntnis Gottes ist das Geschépf,
das allgemeine Sein, das Subjekt, Gott in seinen Eigenschaften aber
das Objekt, als im Geschopfe nach kausalen Verbindungen und Zu-
sammenhingen enthalten. Daher erhalten wir aus der Erkenntnis der
relativen ' Stellung des Geschdpfes eine bedeutend erweiterte Welt-
Einsicht und -Ubersicht. Wird diese Gotteserkenntnis durch die Offen-
barung erweitert und vervollkommnet, so wédchst der analytische Wert
des Gottesbegriffes und erhdht sich seine Eignung zur Beurteilung der
Schépfung geradezu ins Unbegrenzte, so dafl wir in ihm ein universelles,
allumfassendes Subjekt vor uns haben. Die Schépfung ist mit diesem
Gottesbegriff nicht bloB nach unserer natiirlichen Erkenntnis, sondern
auch durch die Offenbarung verbunden. Letztere fiigt ganz neue
Gesichtspunkte hinzu, erginzt unsere Erkenntnis tiber das Schopfungs-

&

1 Diese Begriindung kann vor allem auf Ahnlichkeit beruhen. In diesem
Falle ist das Subjekt-Sein auf die vorbildliche Ursichlichkeit (causa exemplaris)
zuriickzufithren. In seinen Analogien oder in seinem Lichte erscheinen die
Objekte klarer und gleichsam als Ausstrahlungen einer gemeinsamen Lichtquelle.
Noch fester sind die wirk- und zweckursichlichen Beziehungen, da die Gegen-
stinde im Subjekte ihrem Sein nach unverkennbar mehr verankert und enthalten
sind als bei der bloBen Ahnlichkeit. Die festesten sind indes die Beziehungen
nach der inneren formalen Ursichlichkeit, da in diesem Falle das Subjekt, wenn
nicht dem Sein, so doch der Erkennbarkeit nach, entweder ein gemeinsames in-
neres Prinzip der Objekte ist, oder letztere sich zu ihm als Gattung (genus) zur
Art (species) verhalten. Thomas beniitzt in seiner Theologie alle diese Quellen,
um aus dem Geschoépf die Erkenntnis Gottes abzuleiten, oder, in .umgekehrter
Richtung, durch das Licht des Gottesbegriffes die Schépfung zu beleuchten. Diese
Erkenntnisquellen und deren Anwendung nach den Grundsatzen der Analogle
bilden den Kern der theologischen Prinzipienlehre des Aquinaten.



470 Der analytische Wert des Gottesbegriffes

werk mit solchen Ziigen, die wir mit den natiirlichen Kriften des Ver-
standes nicht gewinnen kénnen. Fiir die Schépfung selbst aber erheischt
die Offenbarung eine Einstellung, nach welcher dieselbe direkt als ein
Abbild (nach den verschiedenen Abstufungen als vestigium, imago)
Gottes gelten und ihren eigentlichen Wert behaupten muB. Die
Schépfung wird in sich nach den natiirlichen Wissenszweigen erkannt.
Ihve relative Stellung hellt sich in tiberweltlicher Beleuchtung durch die
geoffenbarten Gottesbeziehungen auf. Aus diesem Grunde kann selbst
die einfachste, natiirlichste Erkennbarkeit der Schépfung durch die
Einfligung in die genannten Gottesbeziehungen eine ganz iiberweltliche
Beleuchtung und Erkennbarkeit erhalten, so daB die eigene Erkennbar-
keit dieser héheren qualitativ untergeordnet und damit von der ersteren
spezifisch verschieden ist. Auf diese Weise wird die Schépfung Gegen-
stand der Theologie. Es handelt sich hierbei nicht darum, wie die
Schépfung als Ganzheit und in ihren Teilen beschaffen ist, sondern
wie sie als Werk Gottes, als Verkiinderin seiner Ehre aussieht und was
sie dem Verstande in dieser Eigenschaft sagt. Sie ist — so werden wir
unterrichtet — ein Abglanz der ewigen Wahrheiten, eine Zeugin der
Giite Gottes und seiner iiberflieBenden Mitteilsamkeit, so daf3 jede bis
ins kleinste Detail gehende Erkenntnis der Schépfung schon aus dem
Grunde notwendig ist, damit dadurch unsere Gotteserkenntnis bereichert,
das unvollstindige Wissen iiber das Geschopf aber durch das Wissen
um seine Gottesbeziehungen vervollkommnet wird. Deshalb besitzen
alle Sitze der Summa, die der dulleren Form und Sprache nach auch
in der Psychologie, Kosmologie oder in anderen Wissenszweigen ihren
Platz haben konnten, einen inneren Wert, den sie in den profanen
Wissenschaften nicht haben. Denn nur als Abglanz der Herrlichkeit
Gottes oder als Wegweiser zu Gott kommen sie in der Summa in
Betracht, wahrend ihnen diese Beziehung in den profanen Wissen-
schaften ginzlich fehlt. Deshalb ist z. B. die Erkenntnis des Menschen
nach allen Teilsichten gar nicht Selbstzweck, wie in den natiirlichen
Wissenschaften, sondern nur ein Mittel, um zur tieferen und aus-
gedehnteren Erkenntnis Gottes zu gelangen, oder um die alles ordnende
Weisheit und Giite Gottes uns zum BewuBtsein zu bringen. Wenn wir
die zahlreichen Artikel der Summa von Qu. 50-102 in diesem Lichte
lesen, so erhalten wir von denselben ein ganz anderes Bild, als wenn
wir in ihnen bloB eine Wiederholung der Kosmologie und Psychologie
erblicken wollten. Daf sie aber in diesem Lichte gelesen werden sollen,
fordert von uns der hl. Thomas ausdriicklich in I 1, 7.



Der analytische Wert des Gottesbegriffes 471

Auf diese Weise wird die Schopfung in der Theologie nur im
Lichte und nach dem analytischen Werte des Gottesbegriffes unter der
Teilsicht der Macht betrachtet. Es kommt aber noch ein Gesichtspunkt
dazu, der die Detailuntersuchungen des Aquinaten rechtfertigt. DaB
der letzte Zweck der Schopfung Gott ist, kann nicht bestritten werden.
Aber es gibt auch mittlere Zwecktriger (finis cui), da das niedere
Geschopf naturgemdlB fiir das hohere ins Dasein gerufen wurde. Fiir
unsere menschliche Betrachtungsweise ist das wichtigste Glied in der
Reihe solcher Zwecktrdger der Mensch. Es kommt thm diese Bedeutung
als Ebenbild Gottes zu. Deshalb nimmt dieser Traktat eine gewisse
Zentralstellung in diesem Teile der Prima Pars ein. Der nichste Zweck
der eingeschalteten psychologischen Fragen ist die Klarstellung der
Ebenbildlichkeit Gottes nach allen Voraussetzungen (Koérper, niedere
Vermogen), formalen Prinzipien (Verstand, Wille), wie auch nach den
Folgen des gottlichen Ratschlusses. Deshalb erfolgt hier die Beschrei-
bung des Naturzustandes nach der Urgerechtigkeit . Diese rein theo-
logische Frage zieht demnach alle Teiluntersuchungen in ihren Bann-
kreis, so daB der «heilige» Charakter der Summa auch von diesem
Standpunkte aus sichergestellt ist. Hier tritt die gottliche Macht
zuerst als iiber die Forderungen der Natur hinausgehend und wirkend
entgegen. Ihre titige AuBerung ist die Heiligung des vernunftbegabten
Geschopfes, die elevatio activa; das Produkt (terminus connotatus)
derselben ist die Begnadigung (elevatio passiva).

Neben der Schopfung kemnt Thomas moch einen allgemeinen, um-
fassenden Hervorgang, die Weltregierung, die sich in zweifacher Wirkung
offenbart: in der Evhaltung der Schopfung in threm Sein (conservatio)
und in der wirksamen Fithrung derselben zu threm Ziel (motio). Hier
begegnet uns zuerst der Zweckgedanke, der den fiihrenden Gesichts-
punkt der Secunda Pars bildet. Das Wohl der Welt bildet ein inne-
wohnendes und durch die Glieder des Universums zu erreichendes Gut.
Dasselbe ist aber nur ein Abbild der iiberweltlichen Giite, nach deren
Teilhabe die Welt strebt und durch deren Besitz sie ihren Zweck
erreicht. Gott zieht alles an sich, bewegt die Welt zur Begehrung seiner
Giite und vervollkommnet das Geschopf durch die Mitteilung derselben.
Deshalb ist das Wohl der Welt seinem Prinzip nach etwas Auller- und

1 DaB Thomas die Beschreibung des gefallenen Naturzustandes in der Prima
Secundae bringt, ist daraus zu erkliren, daB er in der Erbsiinde eine Ursache
der personlichen Siinde erblickt und die ganze Frage von diesem Standpunkte
aus behandeln will.



472 Der analytische Wert des Gottesbegriffes

Uberweltliches, und die Weltregierung selbst bezweckt in der geordneten
Verwirklichung desselben im Universum, was Gottes Weisheit im Welt-
plane bestimmt hat 1. Die Vorsehung mag die Weisheit Gottes offen-
baren, die Ausfithrung derselben ist eine Betidtigung seiner Allmacht.

Die Weltordnung ist das Produkt, der terminus connotatus (pas-
sivus) der gubernatio activa. Sie ist erreicht durch die Erhaltung des
Seins und durch die wohlgeordnete Zielstrebigkeit der Geschdpfe. Die
Beschreibung aller Werkzeuge, deren sich Gott in seiner iibergroBen
Giite bedient, bildet den Inhalt der letzten Fragen der Prima Pars.
In diesem Zusammenhange ist man gar nicht erstaunt, da Thomas
selbst den Samen in seine theologischen Betrachtungen hineinzieht. Er
ist eben Mittel und Werkzeug in der Hand Gottes, um seine Werke
im Sein zu erhalten 2. Dasselbe gilt auch von den iibrigen Faktoren,
die Thomas aufzihlt, so daf also die rein theologische Betrachtungs-
weise nicht im mindesten gestért wird und andererseits die Leucht-
kraft des Gottesbegriffes ungehemmt wirken und den einzelnen Gegen-
stinden eine hohere Erkennbarkeit verleihen kann 3.

3. Der zweckursiichliche EinfluB Gottes als Erkenntnis
und Grund der Sittenlehre : Deus « in quo ommia ».

Thomas hat das Versprechen seiner Programm-Einstellung voll-
stindig gehalten. Im Prolog zur I-II nennt er den Traktat der Prima
Pars: de exemplari. Et hat daselbst aus den verschiedensten Er-
kenntnisquellen einen Gottesbegriff aufgebaut und dessen gestaltenden
Wert erprobt. Fiir die weitere Beurteilung der theologischen Fragen,
wie auch der gesamten Wirklichkeit, hat er damit einen allumfassenden
Gesichtspunkt gewonnen, der die einzelnen Gesichtspunkte vorbildlich
(per modum causae exemplaris) beeinflut. Alle Teilsichten sind dem-
selben nicht blof untergeordnet, sondern sind in ihm wirklich innerlich
enthalten, wie das Einzelne im inhaltlich Allgemeinen enthalten zu
sein pflegt. Im Folgenden wird tatsichlich nur der Einflu der Macht
Gottes in den verschiedenen Formen der Begnadigung entwickelt. So

171103

2 Diese Frage muBte auch wegen der Fortpflanzung der Erbsiinde behandelt
werden. Deshalb rechtfertigt auch ein neuer theologischer Gesichtspunkt deren
Aufnahme in die Summa. :

3 DaB Thomas hierbei auch die Ausnahmen von dem gewdhnlichen Natur-
lauf, die Wunder, bespricht, ist in seinem Vorgehen wohl begriindet.



Der analytische Wert des Gottesbegriffes 473

dehnt sich der analytische Wert des Gottesbegriffes auf alle Teile der
Summa aus; iiberall kénnen wir dessen belebende Kraft feststellen.
Aus diesem Grunde werden wir kaum fehlgehen, wenn wir in der
Prima Pars die theologische Prinzipienlehre des Aquinaten erblicken.

Gott in sich und als Prinzip der Welt: das ist der kurze Inhalt
der doctrina sacra nach dem hl. Thomas. In welchem Sinne Gott
bewirkende Ursache der auBergtttlichen Wirklichkeit ist, haben wir
gesehen. Schopfung und Weltregierung umfassen alle einzelnen Formen
seines Einflusses, oder wie Thomas sich ausdriickt: « processionem
secundum quod causa dicitur procedere in effectum, inquantum wvel
movet ipsum, vel similitudinem suam ipsi imprimit»?! Der Welt-
regierung ist eine zweifache Ordnung unterstellt : Natur und Ubernatur.
Die beiden Ordnungen stehen bei Thomas einander nicht feindlich
gegeniiber : die Ubernatur ist bloB eine Erweiterung der Natur, ein
gnadenvolles Zugestindnis von seiten Gottes, wodurch alles verliehen
wird, wozu die Natur an sich nicht ungeeignet, ja im gewissen Sinne
geeignet erscheint. Den aktiven Eingriff Gottes kénnen wir uns unter
den Begriffen der Erhebung (elevatio) und Zusichnahme (assumptio)
vorstellen, falls wir die Eingliederung (unio) in Gott nach der sub-
stanziellen (gratia unionis) und akzidentellen Gnade (gratia habitualis)
auseinanderhalten wollen. Letztere kann wiederum in zweifacher Form
vor sich gehen : als einfache Begnadigung (sanctificatio) und Recht-
fertigung (iustificatio). Die erste Form kommt in der gegenwirtigen
Weltordnung nur bei den Engeln und bei dem ersten Menschenpaar
vor, wihrend die zweite jede andere Begnadigung beherrscht 2. Aus
diesem Grunde ist zwischen der substanziellen und akzidentellen Gnade
in der gegenwirtigen Weltordnung ein inniger Zusammenhang, da die
erste die Quelle der zweiten ist und daher ihren hauptsichlichen
Existenzgrund darin besitzt, daf sie als Heilmittel der Siinde in Gottes
Pline aufgenommen wurde.

In diesem Rahmen stellt Thomas die Allmacht Gottes als eine
Kraftquelle dar, die keine Grenzen kennt. Wie der feststehende Natur-
lauf Gott nicht hindert, in der Form von Wundern Ausnahmen vor-
zunehmen, so bildet auch die Natur kein Hindernis, um ihre Grenzen
bis in die unmittelbare Aufnahme in die Gottheit zu erweitern und sie
des eigentlichen Lebens Gottes teilhaftig zu machen. Ja noch mehr.

171 27, 1.
2 Dies gilt, wenn auch in einem beschrinkten Sinne, selbst von der privile-
gierten Form der Begnadigung in der Unbefleckten Empfingnis.



474 Der analytische Wert des Gottesbegriffes

Selbst der freigewollte Abfall des Menschen von dieser gottlichen
Naturhaftigkeit, die Zuriickweisung der Begnadigung kann Gott nicht
abhalten, entsprechende Wege und Mittel fiir die Riickkehr und
Wiederaufnahme zu finden. In diesen Teilen der Summa erscheint
uns die gottliche Macht demnach, wenn wir so sagen diirfen, in ihren
duBersten Leistungen, wenn auch nicht einfachhin, so doch fiir die
gegenwirtige Weltordnung. Es wird uns vor allem der Mensch als
Ebenbild Gottes nach seiner iibernatiirlichen Bestimmung vor Augen
gefiihrt, und nach allen Prinzipien beschrieben, die ihm zur Erreichung
dieses Zweckes notwendig sind. Wir kénnen ihn auch in seinem Abfall
kennen lernen. Alle entfernten und ndheren Grundlagen der Siinde,
wie auch diese selbst, sowohl im allgemeinen, als auch im einzelnen,
erscheinen vor uns, so dal wir nach dem Studium der Secunda Pars
der Einsicht uns nicht verschlieBen kénnen, daB3 die Menschheit einen
Erhalter (Servator), ja einen Erloser (Salvator) nétig hat.

Im zweiten Teile der Summa werden wir iiber die Tragweite des
Grundsatzes unterrichtet, daB Gott als hochstes Gut alles an sich
zieht und als Zweckursache bewegt!. Was bedeutet dies fiir den
Menschen, dessen eigentiimliche LebensiuBerungen nicht nach ein-
deutig bestimmten physischen Gesetzen, sondern nach eigener Selbst-
bestimmung vor sich gehen ? Gott bleibt auch fiir ihn das héchste
Gut und in ihm ist sein letzter Zweck zu suchen, antwortet Thomas
in den ersten Fragen der Prima Secundae? Gott bewegt ihn als
Objekt, aber auch als innerstes Prinzip seines Seins, als die einzige
iiber dem freien Willen stehende Macht. Der Mensch selbst aber mul3
durch Selbstbewegung und Selbstbestimmung die Pline Gottes ver-
wirklichen 3. Deshalb ist dieses sein Streben die moralische Ordnung
selbst : motus creaturae rationalis in Deum. Jeder einzelne Schritt,
den der Mensch auf diesem Wege machen kann und muB 4, wie auch
die allgemeinen objektiven Grundlagen der moralischen Ordnung
werden von Thomas genau beschrieben ®. Es gibt aber von seiten der
menschlichen Natur gewisse Faktoren, welche dieses Streben hemmen,
ablenken oder fordern koénnen. Auch iiber diese will uns Thomas
unterrichten in seinem spekulativ bisher nicht erreichten oder iiber-
holten Traktat iiber die Gemiitsbewegungen S.

I 4%, 4. 2 1.IT 1-5.
I-II 6-10. 4 1-IT 11-17.
I-II 18-21. 6 I-TIT 22-48.

[~

o



Der analytische Wert des Gottesbegriffes 475

Bleibt der Weg des Hinstrebens zu Gott immer rauh und beschwer-
lich, so fehlen auch die Hilfsmittel nicht, die ihn gangbar und angenehm
gestalten. Dies sind die Seelenfertigkeiten (habitus), deren Beschreibung
Thomas eine ganz besondere Sorge widmet. An sich gehéren diese
Fragen der Psychologie an, ebenso wie in der Prima Pars die Aus-
einandersetzungen iiber den Menschen ; aber als Vehikel des Strebens
nach und zu Gott, insbesondere nach ihrer Notwendigkeit als ein-
gegossene Bestdnde, werden sie zu den herrlichsten theologischen
Gegenstdnden gestaltet. Deshalb kann Thomas diesen Traktat nicht
wiirdiger schlieBen als mit der Besprechung der Gaben des Heiligen
Geistes, in denen die Seeclenfertigkeiten in ihrer hochsten Gottes-
beziehung erscheinen 1.

Nachdem Thomas die Abwendung von Gott, die Siinde, beschrieben
hat 2, unterrichtet er uns iiber die duBeren Prinzipien der moralischen
Ordnung im einzelnen. Auf welchem Wege gelangt zu uns Gottes Plan
iiber die moralische Ordnung und iiber die Forderungen, die an uns
gestellt werden ? Der ausfithrlichen Beantwortung dieser Fragen ist
der Traktat iiber das Gesetz gewidmet 2 Wiederum nicht eine juri-
dische Auseinandersetzung, da das Gesetz als eine von Gott ausgehende
Kundgebung seiner direktiven leitenden Macht, als ein moralisch
bewegendes Werkzeug vorgelegt wird. Gibt das Gesetz ein duBeres
objektives Mittel des Konnens an die Hand, mit dessen Hilfe wir den
Weg zu Gott finden kénnen, so erteilt die Gnade das innere Vermogen,
auf diesem Wege zu bleiben und vorwirts zu streben. Hier erreicht
die Prima Secundae ihren Hohepunkt. Denn dem Menschen, so wie
er ist, niitzt weder die genaue Erkenntnis des zu Gott fiihrenden Weges,
noch des Gesetzes, wenn er nicht von innen aus gestirkt und zur Aus-
fihrung bewegt wird. Der begnadete Mensch ist jenes Kunstwerk
Gottes, das einerseits als ein Abbild (terminus connotatus) der heili-
genden Macht Gottes in der Welt erscheint, und anderseits allen jenen
Aufgaben wirklich gewachsen ist, welche die moralische Ordnung an
den Menschen stellt. So wirft wieder Gottes Giite als anziehende,
seine Macht aber als ausfithrende Kraft ihre Lichtstrahlen zuriick,
so daB wir am Ende der Prima Secundae des durchdringenden und
alles bis ins einzelne belebenden Wertes des Gottesbegriffes uns bewuf3t
werden miissen, selbst wenn wir das Programm des Aquinaten ver-
gessen hitten.

1 1-1T 49-70. 2 1.1 71-89. 3 I-II 90-108.



476 Der analytische Wert des Gottesbegriffes

Die Secunda Secundae ist bloB eine ins einzelne gehende
Besprechung aller Prinzipien, die teils aus der Gnade folgen, teils aber
dazu notwendig sind, um allen Forderungen der moralischen Ordnung
gerecht zu werden. :

Nachdem Thomas uns die groBen Forderungen des moralische
Lebens vorgelegt hat, will er uns den Menschensohn zeigen, der nicht
bloB Verkiinder, sondern auch Vollzieher der Befehle des Vaters war,
und in dem die ganze Wahrheit zur Wirklichkeit geworden ist. Die
Quelle unserer Heiligung, die Art derselben und endlich die Bestimmung
des geheiligten Menschen, der Endpunkt seines Strebens zu Gott oder
des Abfalls von ihm, werden im letzten Teile der Summa genau
besprochen. Die Weltregierung Gottes schafft die Ordnung in der
Schopfung, sie fithrt aber nicht bloB die Einzelnen, sondern auch die
Gesamtheit, richtiger die einzelnen Glieder in der Gesamtheit zu ihrem
letzten Zweck : sie fithrt jenen Ausgleich und jenes Gesamtwohl herbei,
deren man bei der Betrachtung des Einzel-Geschehens leicht vergiBt,
oder die man iiberhaupt nicht merkt. Die Apotheose der Weisheit
Gottes in der Bestimmung und seiner Macht in der Ausfiihrung wird
uns geboten im Gottmenschen, in dessen Wirkungen der Heiligkeit
des Menschen durch die Sakramente und endlich in den Werken, die
Gottes Erbarmen oder seine Gerechtigkeit in Ewigkeit verkiinden.

4. Gott als Vollender seiner Werke: Deus « per quem omnia »
als Erkenntnisgrund der Begnadigung.

Je hoher ein Werk Gottes steht, umso groBere Weisheit muB3 sich
darin offenbaren, nicht blofi von seiten des Werkes selbst, sondern auch
in der Art und Begriindung seiner Hervorbringung. Das hochste Werk
Gottes in der gegenwirtigen Weltordnung ist zweifellos die Mensch-
werdung. Deshalb untersucht Thomas vor allem die Beweggriinde,
welche Gott zur Ausfithrung dieses Werkes, zu einer solchen Verherr-
lichung der menschlichen Natur veranlat haben!. Gottes Macht
wirkt nicht blind, sondern ist durch die Beschliisse seiner Weisheit
geleitet. In diesem Beschlusse ist uns nach Thomas die Erhaltung der
stindigen Menschheit durch Erldsung aus der Siinde das Auffallendste,
so daB wir hierin den Beweggrund der Menschwerdung erblicken miissen.
Nirgends als hier hat Thomas jene Sitze so schén veranschaulicht,

17111 1.



Der analytische Wert des Gottesbegriffes 477

in welchen er behauptet, dall Gott ein agens per intellectum et volun-
tatem sei !, und daB sein Wille objektiv ein bis ins kleinste begriindetes
Wollen ist %

In den nichstfolgenden Fragen wird uns eine andere Eigenschaft
der Macht Gottes vorgelegt. Sie ist nicht bloB an die Weisheit, sondern
in. ihren AuBerungen an die Seinsméglichkeiten gebunden. Diese
Grenzen werden bei dem Geheimnis der Menschwerdung durch die
Unvermischbarkeit (supersubstantialitas) und durch die tiberweltliche
Selbstandigkeit (supersubsistentialitas) Gottes gezogen. Es ist unmog-
lich, daB Gott in eine substanzielle Verbindung und Naturreinheit mit
einem Geschopfe eingehe, oder daB Gottes Natur einer geschaffenen
Subsistenz untergeordnet werde, und so mit ihr eine substanzielle
Einheit bilde. Die Offenbarung unterrichtet uns aber iiber eine sub-
stanzielle Einheit im Gottmenschen. Dies ist nur so méglich, daB die
Subsistenz des Wortes auf die menschliche Natur durch Vereinigung
(unio) iibertragen wird und sie in derselben jene Seins-Selbstindigkeit
erhilt und besitzt, die fiir einen substanziellen Bestand notwendig ist.
Die hypostatische Vereinigung ist das duBere Produkt seinem eigenen
wunderbaren Seine nach, und die assumptio als Verbindung und Zu-
sichnahme ist der titige Eingriff Gottes, dessen terminus connotatus
der Gottmensch ist®. Auf die genaue Feststellung der Begriffe der
Vereinigung (unio) und der Zusichnahme verwendet Thomas eine
besondere Sorge. Im eigentlich formellen Sinne koénnen die beiden
Begriffe nicht miteinander vertauscht und verwechselt werden. Denn
unio driickt das Verhiltnis oder die beziehungsweise Einheit der gott-
lichen und menschlichen Natur in einem formell vereinigenden Prinzip
(nexus formalis), im Worte Gottes aus. Die unio ist demnach ihrem
formellen Prinzip nach etwas Gottliches, Ungeschaffenes, in ihren
Folgen etwas Zeitliches, eine transzendente Beziehung der mensch-
lichen Natur zum Worte Gottes als Prinzip ihres substanziellen Bestandes
und eine pridikamentale Relation zwischen der menschlichen und gott-
lichen Natur auf Grund der Teilhabe der ersterdn am subsistenziellen
Sein der gottlichen Natur. Demgegeniiber bezeichnet die assumptio
formell die substanzielle Vervollkommnung der menschlichen Natur
durch die Person des Wortes. Ihr Wertbestand wird also nach den
Beziehungen des Tuns und Leidens (actio-passio) ausgedriickt, mag dies
auch nicht auf die Wirk-Ursichlichkeit, sondern auf jene zurtickgefiihrt

171 19, 3-4. 21 19, 5. 3 11T 7 et 17.



478 Der analytische Wert des Gottesbegriffes

werden, nach welcher die Subsistenz die Natur zu vervollstindigen und
die Natur die Subsistenz zu tragen pflegt. Man muB hierbei unbedingt
an die Analogie der Formal- und Material-Ursache denken. Die Natur
ist Trigerin der Subsistenz, diese selbst ein innigs't verwirklichendes
und durchdringendes Prinzip der Natur in der Linie der substanziellen
Selbstdndigkeit. Hiermit gewinnen wir. einen Einblick in die Tiefe
und Wirklichkeit der deificatio, der Vergéttlichung der menschlichen
Natur Christi, die letztere bis auf die Hohe der Verwirklichung im
Sein des Wortes erhoben zeigt. Dies ist die letzte Folge der Zusich-
nahme, der substanziellen Vervollkommnung der menschlichen Natur
durch die Person des Wortes 1. Was alles die gottliche Macht in bezug
auf die unio und assumptio verwirklichen kénnte und wie sie tat-
sidchlich vollzogen wurden, beschreibt Thomas genau in den folgenden
Fragen 2.

Nachdem der substanzielle Seinsbestand des Gottmenschen fest-
gestellt wurde, kann man auch dessen innere und duBere Ausstattung
schildern. Dal} die Giite Gottes auf den Gottmenschen im reichsten
MafBe ausgegossen wurde, darf man im vorhinein annehmen. Thomas
will diese AusgieBung der gottlichen Macht wieder nach vorhandenen
Seinsbeziehungen messen, in denen er die Lichtstrahlen der ordnenden
Weisheit Gottes wahrnehmen zu koénnen glaubt. Die, wenn wir so

1 Den synthetischen Gesamtinhalt der unio und assumptio konnen wir
nach dem oben gebildeten Schema tiber die processio darstellen. In diesem Sinne
koénnen beide nach Art eines Werdens, als actio-passio gefafit, ja unter einander
vertauscht und verwechselt werden. In dieser Hinsicht gehoren sie zur wirk-
ursichlichen Titigkeit Gottes, sind ein gemeinsames Werk der Dreieinigkeit,
unterscheiden sich nur dem Wesensgrundzuge (ratio formalis) nach, daB ihr
terminus connotatus verschieden ist. Der unio als actio entspricht das oben
beschriebene Beziehungs-Sein, der assumptio aber das gottlich substanzielle Sein
der menschlichen Natur, oder umgekehrt, die Subsistenz des Wortes nach der
menschlichen Natur und in derselben. Bei dem formalen Charakter der assumptio
muB man auBer dieser gemeinsamen Tatigkeit der Dreieinigkeit noch ein anderes
Moment unterscheiden, das ebenfalls nach Art der actio-passio gefaBt, aber nur
dem Worte Gottes allein eigen ist. Dies kann nur etwas sein, was der Person
als solcher, und nicht auf Grund der Natur zukommt. Dies ist aber die Sub-
sistenz, die eine Person im Unterschied zur anderen besitzt und betatigt. Darin
besteht also das unterscheidende Merkmal der assumptio, daB die Subsistenz
des Wortes auf die menschliche Natur Christi ausgedehnt wird. Dies ist ein
EinfluB, ein Hervorgang, welcher dem Worte mit Ausschlul der beiden anderen
Personen zukommt, und diesen haben wir im Texte nach Analogie der Formal-
ursache bestimmt, wihrend der wirkursichliche EinfluB Gottes, nach welchem
jede Person uniens ad Personam Verbi ist, deren Voraussetzung bildet.

2 III 3-6.



Der analytische Wert des Gottesbegriffes 479

sagen diirfen, bindende Norm der Macht Gottes fiir die AusgieBung
seiner Giite ist die Seinswiirde des Gottmenschen. Alles muB ihm
zugestanden werden, was zur Wahrung dieser Wiirde und zur Aus-
filhrung seiner Sendung notwendig ist. Von diesem Gesichtspunkt
werden alle Fragen beherrscht, in denen die irdische Ausstattung des
Gottmenschen besprochen wird. Die Zusichnahme einer sterblichen
Menschennatur war im Interesse der Erlésung durch den Kreuzestod
notwendig, aber in allen Geistesbeziehungen hat die Giite Gottes die
ganze Uberfiille der Gnade und des Wissens auf den Menschensohn
ausgegossen. Auch bei der Besprechung der Geheimnisse des Lebens
Christi, insbesondere aber seines FErldsungswerkes, ist der erwihnte
Gesichtspunkt vorherrschend geblieben, so daB der Gottesbegriff des
Aquinaten seinen analytischen Wert bis in die kleinsten Einzelheiten
betitigt, und die Macht Gottes in ihrem vollen Glanz im Koénigtum
Christi erscheint, durch welches dem Menschensohn das iudicium super
administrationem totius creaturae zugesprochen wurde .

Wenn je, so ist die beherrschende Kraft des Gottesbegriffes besonders
in diesem Teile der Summa festzustellen. Wie ganz anders hitten
manche theologischen Folgerungen des Aquinaten ausfallen koénnen,
wenn nicht das Ansichsein, sondern die Giite Gottes oder das Kénnen
seiner Macht den Wesenszug bestimmen wiirden. Von dem « potuit » auf
das «fecit » ist der Ubergang sehr verfiihrerisch, wenn nicht die Erhaben-
heit des durch die Weisheit und die freie Selbstbestimmung wirkenden
Ansichseins das Mittelglied bildet. -

Das iiberirdische Leben und Wirken des Gottmenschen unterstellt der
Aquinate dem Begriffe des Priestertums ®. Er ist seiner substanziellen
Beschaffenheit nach ein naturhafter Mittler zwischen Gott und den
Menschen. Seine menschliche Natur ist ein Werkzeug der Dreieinig-
keit in der Verwirklichung des Erlosungswerkes, und der Sohn Gottes
selbst, insofern er die angenommene Natur substanziell vervollkommnet,
ist das handelnde Prinzip (principium quod) bei demselben. Hier steht
wieder eine wunderbare Oekonomie der wirkenden Macht Gottes vor
uns. Bei seinem ureigenen unverduBerlichen Werke der Heiligung und
Rechtfertigung des Menschen steigt Gottes Macht durch geschaffene
Werkzeuge zum Geschépfe herab. Und um diese Wirkungsweise ganz
menschlich zu gestalten, den Bediirfnissen der Menschen anzupassen,
hat Gott durch Christus die aus kérperlichen Elementen zusammen-

1 11T 59, 6 ad 3. 2 III 29, 5.



480 Der analytische Wert des Gottesbegriffes

gesetzten Sakramente als Heiligungsmittel gestiftet. In den Sakra-
menten setzi Christus seine priesterliche Tdtigkeit fort, in ihnen lebt und
wirkt er unter uns auf Evden mnach seinem unbegreiflichen, anbetungs-
wiirdigen, mystischen Sein. Das sakramentale Sein ist ein Produkt, der
terminus connotatus der nach dem « ritus christianae vitae » wirkenden,
heiligenden Macht Gottes. Der aktiven Heiligung von seiten Gottes
entspricht von seiten des Geschopfes das sakramentale Sein, das nicht
blo8 den Begnadigungswillen kundgibt und verkiindet, sondern auch
ein Werkzeug der wirkenden Macht bildet. Das sakramentale Sein ist
ein in mehrfacher Beziehung heiliges Sein ! ; weil es aber bloB Werk-
zeug der Heiligung ist, gehdrt es zu den intentionalen und voriiber-
gehenden Seinsformen. Deshalb ist es nicht ein fiir sich bezwecktes
Produkt, sondern der begnadigte Mensch ist der eigentliche terminus
connotatus der heiligenden Titigkeit Gottes. Weil ferner die sakra-
mentale Gnade nicht einfachhin eine Heiligung, sondern auch ein
Heilmittel der gefallenen, erkrankten menschlichen Natur ist, so-ist
eine spezifische Verschiedenheit und Mehrheit der Sakramente nétig.
Der Beschreibung dieses so wunderbar differenzierten sakramentalen
Seins ist der letzte, unvollendete Teil der Summa gewidmet. Hier
interessiert uns nur, daB3 wir durch jedes Sakrament die Macht Gottes
in verschiedenen Formen kennen lernen, und daB dieselben so als neue
Offenbarungs- und AuBerungsweisen der wirkenden Kraft Gottes und
Christi in die organische Einheit der sacra doctrina eintreten.

Die Sakramente gehen aus Gott hervor, in thnem und durch sie geht
die Kraft Gottes auf das zu heiligende Geschopf iiber. Jeder sakramentale
Ausgang zeigt eine besondere Eigenart auf, die in der iibernatiirlichen
Ordnung einem Wunder gleichkommt ; doch den héchsten Grad er-
reicht dies in der Eucharistie durch die Wesensverwandlung. Das
Produkt der gottlichen Tatigkeit ist ein sakramentales Sein, das nicht
bloB eine voriibergehende, intentionale Seinsweise vertritt, nicht rein
als Vehikel der heiligenden Kraft Gottes angesehen werden will,
sondern den Gottmenschen selbst durch die Verwandlung des Brotes
und Weines enthilt. Ein staunenswertes Wunder, bei dessen Betrach-
tung der Verstand vor gréferen Schwierigkeiten steht, als bei allen
bisher besprochenen Hervorgingen aus Gott. Es sind ferner im eucha-
ristischen Sein alle iibrigen Ausginge ihrer Kraftwirkung nach ein-
geschlossen. Denn nicht blo8 bringt die MachtiuBerung Gottes ein

! Vgl. Divus Thomas, Jahrg. 1940, S. 63 und 81.



Der analytische Wert des Gottesbegriffes 481

wahrhaft iiberweltliches Sein hervor, sondern auch der Finalitit nach
wird eine Einheit der durch das eucharistische Brot genihrten Vielheit
im Gottmenschen und durch ihn in Gott selbst bezweckt und erreicht,
die als Vollendung der aus Gott hervorgehenden und zu ihm zuriick-
kehrenden Schopfung angesehen werden muf. In der Eucharistie
erreicht auch die gnadenvolle Herablassung der Macht Gottes ihren
hochsten Grad. In ihr als Opfer bereitet Gott selbst die Opfergabe
vor und gibt sie dem Menschen in die Hand. Diese Opfergabe ist der
Gottmensch dem eucharistischen Sein nach, das an sich, durch den
Hinweis auf den Kreuzestod, ein Symbol aller jener Gesinnungen ist,
die den Menschen Gott gegeniiber erfiillen miissen. Alles ist uns nach
gottlichem MaBstab und gotteswiirdig vorbereitet, so daB bloB die
Beniitzung von uns gefordert wird, um unseren Gottesdienst so aus-
fithren zu konnen, wie dies unsere Stellung Gott und der Natur gegen-
tiber erfordert. Im Gottmenschen tragen wir unsere Huldigung vor
Gottes Angesicht und in unserer Anbetung zugleich auch die Huldi-
gung der Natur, deren Haupt wir sind.

5. Die Theologie als Weisheit.

Bisher haben wir den Gottesbegriff in seiner artbestimmenden
Funktion betrachtet. In dieser Eigenschaft bildet er gleichsam eine
Lichtzentrale, die jeden Gegenstand in seiner Erkennbarkeit wesent-
lich beeinflut. Gott ist nach Thomas ! in seinem Ansichsein und nach
seiner tiibernatiirlichen Vorsehung das principale revelatum, in dem
alle geoffenbarten Wahrheiten keimhaft enthalten sind. Hierdurch
besitzt er die Kraft, auch die gesamte Schépfung zu einem revelabile
zu gestalten, d. h. deren Erkennbarkeit {iberdies noch durch die Gottes-
beziehungen zu ergdnzen. Auf diese Weise erhilt die Schoépfung eine
von der eigenen Erkennbarkeit wesentlich verschiedene Beleuchtung
und Wissenswiirdigkeit und wird zum Gegenstand der sacra doctrina.
Nach der eigenen Erkennbarkeit bleibt die Schopfung Gegenstand der
Philosophie und der Partikularwissenschaften, nach den geoffenbarten
Gottesbeziehungen aber gehort sie der sacra doctrina an. Die Theologie
kann aus den Angaben der Offenbarung neue Ziige (als obiectum quod
cognitum) zum natiirlich erkennbaren Wahrheitsgehalt hinzufiigen 2 ;

1II-1T 1, 7. :
% So z. B. in bezug auf den letzten Zweck des Menschen und der Schépfung.

Divus Thomas 31



482 Der analytische Wert des Gottesbegriffes

sie kann auch den Verstand in seinen Untersuchungen auf gewisse,
natiirlich nicht wahrnehmbare Gegenstinde hinlenken !; in allen
Fillen aber verleiht sie allen Objekten, die in ihren Bannkreis gezogen
werden, ein vollig neues Erkenntnislicht (ratio formalis qua cognoscendi).
DaB der Gottesbegriff seinen analytischen Wert auf alle Eigenschaften,
auf das gesamte innere Leben Gottes, wie auch auf alle Hervorginge
nach auBen ausgieBt, und wie er dies betitigt, haben wir bisher dar-
gestellt. Daraus ersehen wir auch, was das revelabile als Gegenstand
und die revelabilitas als objektives und subjektives Erkenntnislicht
bei Thomas bedeutet.

Es sind aber nicht alle Gegenstinde, sei es im principale revelatum,
sei es in den einzelnen geoffenbarten Wahrheiten, gleichmiBig enthalten,
und auch die natiirlichen Wissenschaften wollen ihre Selbstindigkeit
vollauf bewahren. Kann der Gottesbegriff seinen analytischen Wert
auch so betitigen, daB er nicht artbestimmend (per modum subalter-
nationis), sondern blof unterordnend (per modum subordinationis) die
Erkennbarkeit der Natur beeinflut ? Auf diese Frage antwortet
Thomas in I 1, 5 und besonders 6 ad 2 mit einem entschiedenen « Ja ».
Die artbestimmende. AusgieBung der analytischen Werte des Gottes-
begriffes ist demnach von dieser rein direktiven und gleichsam richter-
lich unterordnenden wohl zu unterscheiden, wenn wir die Erkenntnis-
ordnungen auseinanderhalten und ihre Zusammenwirkung zu einer
einheitlichen Weltanschauung wahren wollen. Gof#t als Erkenninis-
prinzip einfachhin und Gott als Weltanschawungsprinzip bedeuten fiir
unsere Erkenntnisordnung wesentlich verschiedene Funkiionen.

Zum Begriffe des Erkenntnisprinzips einfachhin gehort es, daB die
einzelnen Gegenstinde und Teilsichten mit ihm innerlich zusammen-
hingen. Dieser Zusammenhang kann nach bloBer logischer Beziehbar-
keit gefaBt werden, so wie wir sagen, daB die Arten in der Gattung,
die Individuen in der Art enthalten sind. Der Zusammenhang ist ein
innerlicher, aber die Gegenstinde selbst sind in ihrem gemeinsamen
Subjekte bloB der Potenz nach enthalten, in die innere Aufnahms-
fihigkeit derselben einfiigbar. Hierin erkennen wir das Subjekt der
Synthese, das Erkenntnisprinzip des suchenden, nach der Wahrheit
tastenden Verstandes. Ist der Zusammenhang zwischen Subjekt und
Objekt ein innerlicher, und ist letzteres im Erkenntnisgrund der inhalt-

1 Wie z. B. fiir die Wesensbestimmung der Quantitit das euchanstxsche
Geheimnis entscheidend einwirkt. .



Der analytische Wert des Gottesbegriffes 483

lichen Wirklichkeit nach enthalten, so haben wir die vollkommenste
Form der Erkenntnisordnung vor uns. Der Hervorgang der einzelnen
Erkenntnisse aus einem gemeinsamen Prinzip und in demselben ist
vollig gesichert'. Zum Begriffe des Weltanschauungsprinzips gehort
nicht unbedingt der beschriebene innere Zusammenhang, noch weniger
aber der inhaltliche EinschluB3 der einzelnen Gegenstinde im Subjekt.
Es gentigt, daB das Erkenntnislicht eines solchen Subjektes oder
Prinzips alle erkennbaren Objekte beleuchten, den Verstand aber auf
seiner Suche nach Wahrheit erleuchten koénne, damit er nicht fehlgehe
und die zu erkennenden Gegenstinde richtig erfassen und besonders
in ihrer relativen Stellung wahrheitsgemid3 beurteilen kénne. Je hoéher
eine Erkenntnis ist, um so mehr erleuchtet ist der Verstand, um so
sicherer kann er bei ihrer Untersuchung im Labyrinth der Einzel-
wahrheiten vorgehen, ohne durch dieselben gestért oder irregefiihrt
zu werden. Und mit je gréBerer Uberzeugung der Verstand an einem
Gegenstand festhilt, um so mehr zieht dessen Erkenntnis alle andern
Objekte in ihren Bannkreis, so daB eine wenn auch akzidentelle und
relative Verinderung der Erkennbarkeit derselben unvermeidlich ist.
Dies ist eine psychologisch erkliarbare Tatsache. Die psychische Persén-
lichkeit des Menschen bildet sich aus den einzelnen BewuBtseins-
vorgangen, ist gleichsam deren unterbewuf3tes Fortleben. Das gesunde
psychische Leben duldet aber keinen RiB, keine unnatiirliche Ver-
doppelung, und wie die psychische Personlichkeit ein ungeteiltes Ganzes
bildet, so muB auch das psychische Personsein, das auf dem Psychischen
aufgebaut wird, ein solches bilden. Deshalb ist es naturgemiB, daB
in der Erkenntnisordnung ein iiberragender Gegenstand die iibrigen in
den eigenen Bannkreis zieht und nach der eigenen Erkennbarkeit farbt.
Die weltanschauliche Einstellung, nicht bloB subjektiv, sondern auch
objektiv gesehen, hingt demnach von solchen iiberwiegenden, inhaltlich
alles beherrschenden Urkenntnissen ab. Sind sie wahr, so fithren sie

1 So ist die Erkenntnis, die Gott von den auBergéttlichen Realititen hat, in
und aus der géttlichen Wesenheit, bzw. Macht zu erkliren. Die Erkenntnis der
Engel ist ein Abbild dieser iiberweltlichen Wissensweise, je nach der umfassenden
Kraft ihrer Spezies. Fiir die menschliche Erkenntnis miissen solche inhaltlich
allgemeine Werte auf dem Wege der Synthese geschaffen werden, so daB auf
ihnen durch die Analyse nur das entwickelt werden kann, was durch die Synthese
in sie hineingetragen wurde. Hierbei ist es belanglos, ob diese Synthese der
menschliche Verstand oder der offenbarende Gott vollzogen hat. DafB wir in der
Offenbarungssynthese eine schwache Ahnlichkeit mit den species universales
infusae der Engelwelt besitzen, liegt auf der Hand. Beide sind direkte Abbilder
der rationes aeternae, nur die Art ihrer Verwirklichung ist verschieden,



484 Der analytische Wert des Gottesbegriffes

den suchenden Verstand auch in seinen Einzeluntersuchungen der
Wahrheit zu, 6ffnen und schirfen dessen Auge zur Wahrnehmung der
richtigen inhaltlichen Beziehungen der iibrigen Gegenstinde ; sind sie
falsch, so blenden sie das Licht des Verstandes und fiihren ihn auf
Abwege. . Wenn wir also den EinfluB solcher Gegenstinde auf unsere
Gesamterkenntnis kurz zusammenfassen wollen, so kénnen wir sagen,
daf der Verstand in ihnen ein Erkemminismittel zur Beurteilung der
Gesamtdinglichkeit, besonders nach der rvelativen Stellung der einzelnen
Glieder untereinander und zur Ganzheit, besitzt. Je nach der Allgemein-
heit der Leuchtkraft kann sich die leitende Rolle solcher Begriffe auf
eine Erkenntnis der beherrschten Gegenstinde in sich, oder auf deren
praktische Wahrheit (nach Annehmbarkeit, nach Gesichtspunkten der
Giite, Schonheit, Brauchbarkeit, Niitzlichkeit usw.) erstrecken. Zu einer
Erkenntnis der untergeordneten Gegenstinde nach ihrer Wahrheit in
sich, ist ein innerer Zusammenhang und EinschluB nétig. Die zweite
Form wird ohne diese Bedingungen nach den Gesichtspunkten der
Méglichkeit, Unméglichkeit, Nichtunméglichkeit und deren Gegensitzen
bloB nach duBleren Verbindungen und Beziehungen verwirklicht. Beide
Formen miissen cognitio in alio genannt werden, aber die erste als in
einem .wirklichen Erkenntnisgrunde (ratio formalis cognoscendi), die
andere aber als eine Voraussetzung (ratio materialis), also eine Erkenntnis
in der Umgebung und nach den Gesichtspunkten der umgebenden
duBeren Gegenstinde 1.

1 5o erkennt man z. B. Gott in sich, klar und nach den ureigenen Gesichts-
punkten, in der visio beata ; in sich, aber schattenhaft, in der Offenbarung ; in
sich, aber nach den gemeinsamen Wesensziigen der Schopfung (deshalb in alio
ut in ratione formali cognoscendi) nach den Beziehungen der strengen Ursichlich-
keit, nach inneren Zusammenhingen ; aber das ureigene Wesen Gottes und seine
Eigenschaften konnen aus der Schopfung gar nicht, und selbst aus der Offenbarung
bloB8 nach den Gesichtspunkten der duBeren Umgebung, als dieser nicht wider-
sprechend, erkannt werden. Wir kénnen das Gesagte nach dem folgenden Schema

darstellen :
(21 seipso: secundum immediatam unionem, per propriam speciem

(secundum proprias

Cognitio ob- secundum connexiones in-|rationes
lecti trinsecas ! in propria veri-
in alio: per spe- tate ontologica secundum commu-

nes rationes

ciem alterius

secundum counexiones extrinsecas : in veritate
alterius ut ambientis.

Das Weltanschauungsprinzip unserer natiirlichen Synthese ist das allgemeine



Der analytische Wert des Gottesbegriffes 485

‘Da nun der geoffenbarte Gottesbegriff den hdchsten Gipfelpunkt
unserer Erkenntnis bildet, ist er ganz besonders geeignet, um als Welt-
anschauungsprinzip verwendet zu werden. In dieser Eigenschaft kann
er vor allem die Einzelwissenschaften der Theologie unterordnen, in
dem Sinne, dafl der suchende Verstand deren Leistungen und Resultate
fiir die Klirung der theologischen Fragen und Probleme beniitzt und
so zu einer einheitlichen Weltanschauung gelangt. Alle Angaben der
Offenbarung, wie auch die theologischen Feststellungen, werden auf
diese Weise durch die Wahrheit der duBleren Umgebung unterstiitzt,
in ihr gesehen. Auf diese Weise erreichen wiv kraft des Gotlesbegriffes,
der sowohl objektiv als auch psychisch die hochste Gegebenheit in uns
bildet und so sein Erst-Sein auf dem ganzen Erkenminisgebiete behaupten
will, daf alle unsere Einzelerkemminisse zu wertvollen Bausteinen einer
etnheitlichen Weltanschawung werden und in dieselbe nach einem grof3-
artig angelegten Plane eingefiigt werden. Die erste ordnende Funktion
des Gottesbegriffes besteht demnach in der Unterordnung der natiir-
lichen, partikuldren Erkenntnis unter die Zielsetzung einer vollstindigen
iibernatiirlich belichteten Weltanschauung. Es wird hierdurch an der
eigenen Erkennbarkeit der Welt nichts gedndert ; nur wird dieselbe
in den Dienst einer héhern Erkenntnisweise gestellt und so als ein
Mittel, als Vehikel beniitzt, um den Verstand in seinem Hoéhenflug zu
fordern, oder wenigstens ihn daran nicht zu hindern. Auf diese Weise
werden die Hindernisse aus dem Weg gerdumt, welche die Zustimmung
des Verstandes zur {ibernatiirlichen Wahrheit hemmen kénnten. Der
Verstand gelangt auf diesem Wege zur festen Uberzeugung, daf
zwischen Natur und Ubernatur keine uniiberbriickbare Kluft besteht,
und daBl wegen der Forderungen der Natur, sofern dieselben fiir sich
(praecisive) betrachtet werden, die Oberhoheit der Ubernatur nicht
unbedingt leiden muB, ja daB letztere ihre herrschende Stellung
behaupten kann. Dieses Werk wird durch die weitere Funktion des
Gottesbegriffes vollendet, sofern er nicht bloB8 unterordnend wirkt,
sondern gleichsam nach Art eines Richters fiir die natiirliche Erkenntnis
angerufen wird. ’ '

Alles, was irgendwie {iberwiegend ist, strebt naturgemiB darnach,
die eigene Erhabenheit zur Geltung zu bringen. Ein Weltanschauungs-
prinzip besitzt in der Tat, wenn es wirklich ein solches ist, alle Eigen-

Sein, richtiger dessen inhaltlich mégliche Zusammenfassung, das esse participatum.
Wie wir uns'dessen zur Beurteilung der Gesamtrealitdt bedienen, siehe: La Sintesi,
p.- 317 f. Uber die Arten der Erkenntnis ebd. p. 362, 386. '



486 Der analytische Wert des Gottesbegriffes

schaften, um einfachhin eine herrschende Stellung in unserem Seelen-
leben einzunehmen. Sein objektiver Wert nach Allgemeinheit und nach
umfassender Kraft {iberwiegt alle Einzelerkenntnisse und partikulidren
Begriffe. Denn gerade aus diesem Grunde ist es Weltanschauungs-
prinzip. Auch der subjektive Wert ist dhnlich gestaltet. Letzteren
koénnten wir uns am besten unter dem Bilde der Anziehungskraft vor-
stellen. Hierbei sind allerdings nicht mehr die reinen Wahrheits-
beziehungen maBgebend. Mag efwas als Wahrheit noch so einleuchtend
sein, steht thm aber das Gemiit feindlich gegeniiber, so ist es fiir das Seelen-
leben eine unfruchtbare, ja tote Gegebenheit. Die einzelnen Seelenvor-
ginge laufen ihren eigenen Weg, ohne von ihm irgendwie beeinflut
zu werden. Trotz der objektiven Eignung zur Vereinheitlichung der-
selben ist in der Seele eine Unordnung, ein heilloser Kampf der Seelen-
vorgange untereinander. Nimmt aber das Gemiit seinerseits und auf
seine Art und Weise eine Wahrheit an, hort die Abneigung gegen
dieselbe auf, und nimmt deren Platz die Liebe ein, so schwindet die
Unfruchtbarkeit und die Interesselosigkeit, und die einzelnen Seelen-
vorgidnge werden einer Kritik vom Standpunkte des nunmehr zur
vollen Herrschaft gelangten Prinzips unterzogen. Es wird auf dem
Gebiete der Wahrheit nicht mehr aufs Geratewohl alles angenommen
oder verworfen, sondern es werden vor allem die eigenen partikuldren
Gesichtspunkte genau gepriift, ob sie vor der Kritik bestehen kénnen.
Auf diese Weise gelangt man zu einer véllig bewuBten Einsicht, ob und
welcher Grad der Evidenz, der Sicherheit usw. den partikuliren Wahr-
heiten zukommt, und so ist man in der Lage, jeder Wahrheit ihren
eigenen Platz in der Weltanschauung zuzuweisen. Die vorherrschende
Erkenntnis wird dadurch zu einem wirklichen Ordnungsprinzip, das
auf der Grundlage einer soliden Kritik die Moglichkeit bietet, iiber
die partikuliren Wahrheiten zu urteilen und ihre Forderungen auf das
richtige Maf} zu beschrinken. Jede Wahrheit beansprucht ihre Geltung
im Seelenleben. Aber das MaB ist verschieden, da es sich hier nicht
um eine absolute, sondern um eine relative Einstellung der Werte
handelt. Und gerade hierin besteht die Einheitlichkeit und das feste
Gefiige der Weltanschauung. Einheit ist aber ohne ein ungeteiltes,
in sich feststehendes Prinzip nicht mdglich. Darauf fult die Forderung
des beschriebenen Weltanschauungsprinzips.

Der umfassende Wert des Gottesbegriffes wurde betont. Damit
er auch zu seiner iiberwiegenden Stellung gelangt, ist die Lduterung
des Gemiitslebens erfordert. Denn schon durch die Annahme des natiir-



Der analytische Wert des Gottesbegriffes 487

lichen Gottesbegriffes wird der Verstand auf eine Ho6he erhoben, wo
sich nicht ein jeder wohl fiihlt und deshalb leicht geneigt ist, anderen
Begriffen und Erkenntnissen die fithrende Rolle zu iiberlassen. Nur
die reine Wahrheitsliebe verleiht der Seele die Geneigtheit, sich auf
dieser Hohe zu halten, auf die sie erhoben wurde, und von dort aus die
partikulire Wirklichkeit zu beurteilen und zu {iberschauen. Noch mehr
gilt dies von dem geoffenbarten Gottesbegriffe. Die gewohnliche Wahr-
heitsliebe reicht zu seiner Annahme nicht aus. Eine ganz besondere
Zuneigung, der pius credulitatis affectus, noch mehr aber die iiber-
natiirliche Vollendung des Gemiitslebens durch die caritas ist dazu
notig, damit der Gottesbegriff in uns zu einer lebendigen Wirklichkeit
werde. Diesen Vorgang der Verwirklichung des Gottesbegriffes nennen
wir Seelenliuterung, und hier teilt sich die Theologie in eine aktive
und passive. Durch diese beiden Werte gestaltet sich die Theologie
zur Weisheit und der Gottesbegriff zum Weltanschauungsprinzip ein-
fachhin. Bekennt sich die Seele zu ihm mit voller Uberzeugung des
Verstandes und umfaBt ihn das Gemiit mit allen Fasern seiner Trieb-
kraft, so besitzt sie ein wirksames Prinzip zur Beurteilung und zur
Ordnung der niedern Realitit. Man kommt zum BewuBtsein, wie
schwer es ist, den objektiven Ma@stab der Wahrheit zu suchen und
anzuwenden. Man sieht ein, wie viele Hindernisse dem Wahrheits-
sucher durch das Gemiitsleben in den Weg gelegt werden. Auf der
Hohe des vollkommen angenommenen Gottesbegriffes hért die Un-
sicherheit und Unbestindigkeit der Orientierung auf. Es ist in der
Seele ein nicht bloB iiberwiegender, sondern auch {iberwiltigender
Wert ‘vorhanden, der ihr keine Ruhe 148t, solange nicht alle Einzel-
erkenntnisse auf ihren wirklichen Wahrheitsgehalt gepriift und nach
deren eigenem Wert geschichtet worden sind. Durch diese Stellung-
nahme wird nicht die Forderung gestellt, daB die Einzelwahrheiten
ihre eigene Erkennbarkeit einbiilen oder vom eigenen Wert etwas ver-
lieren, sondern bloB, dafl dies alles nach einer richtigen Einschdtzung
vor sich gehe. Durch die Seelenliuterung, welche das {iberzeugte
Bekenntnis zum Gottesbegriff erfordert, wird also auch in unserer
Gesamtweltanschauung eine Klirung, Ordnung und Festigkeit erzielt,
die alle Ziige eines psychisch und objektiv festen Bollwerkes an sich
tragt. Wiirde der Gottesbegriff oder die ihn begleitenden Sitze (Dogmen)
bloB als Erkenntnisprinzip verwendet, so kénnte man die Klagen ver-
stehen, daB hierdurch die gesamte natiirliche Erkenntnis in Gefahr
kdme. Dies ist aber nicht der Fall. Als Weltanschawungsprinzip ist



488 Der analytische Wert des Gottesbegriffes

Gott blofi eine Kraftquelle fiir die Seele, um auf dem Wege der Wahrheits-
suche nicht zu verschmachten und dem Trug der Scheinwahrheil zu wider-
stehen. Der lebendige Gottesbegriff ist ferner ein stindiger Fingerzeig,
mit welcher Vorsicht und wmut welcher Genauwigkeit die partikuliren
Erkenntnisquellen und -weisen zu verwenden sind, damit sie im Dienste
einer eimheitlichen Weltanschauung und einer ungeteilten psychischen
Personlichkeit stehen. Nur dies fordert Thomas, wenn er in der Theo-
logie eine Weisheit erblickt.

In dieser Eigenschaft vermag der Gottesbegriff die eigene formale
Wahrheit der Einzelerkenntnisse nicht direkt aufzuhellen. Dies ist die
Aufgabe der nichsten Seins- und Erkenntnisprinzipien der Dinge.
Nur zu einer praktischen Wahrheit fithrt uns zunichst Gott als Welt-
anschauungsprinzip. Der von Gott iiberzeugten Seele erscheint jeder
BewuBtseinsinhalt beim ersten Blick als wahr oder falsch, ohne davon
Rechenschaft abgeben zu kénnen. Dies nennen wir eine Beeinflussung
nach praktischer Wahrheit. Darauf folgt der Drang, dies auch nach
den formalen Griinden der Wahrheit zu untersuchen. Geben die natiir-
lichen ebenbiirtigen Erkenntnisquellen hieriiber einen entsprechenden
AufschluB, so ist die Einfiigung solcher Erkenntnisse in unsere Welt-
anschauung nach ihrer formalen Wahrheit und Wertung moéglich. Ver-
sagen aber dieselben, so daB wir selbst nach der genannten Un’tersuchung
iiber den Eigenwert der Einzelerkenntnisse uns kein Urteil bilden
kénnen, so sind sie aus der Gesamtweltanschauung doch nicht aus-
geschlossen. Ihre Annehmbarkeit oder deren Gegenteil bleibt, vom
allgemeinen Standpunkt des Gottesbegriffes aus, unberithrt: Die Seele
wird durch die Beziehbarkeit solcher Inhalte auf den Urgrund des
Seins beruhigt und durch den gegenteiligen Schein oder auch durch
Qualen, welche die ungelosten oder unlosbaren Probleme ihr verur-
sachen, in ihrer festen Uberzeugung nicht gestért. Auf diese Weise
bewahrheitet sich, da der zum Leben und zum Lebensprinzip gewordene
Gottesbegriff in der Seele eine Lichtquelle bildet, aus der die Uber-
zeugung flieBt, daB jede partikulire Wahrheit fiir unser Gesamtleben
eine sekundire Rolle spielt : nichts Geschaffenes vermag nunmehr die
Seele von Gott zu trennen. _

Dies gilt insbesondere auf dem Gebiet der praktischen Lebens-
fiilhrung. Es ist meistens rein unmoéglich, das Geschehen nach formaler
Wahrheit und Begriindung zu erkennen. Das eigene Leben, noch
mehr aber das der Menschheit, ist ein Geheimnis, das nur die Erkenntnis
des Seinsgrundes selbst enthiillen kénnte. In weiter Entfernung hellen



Der analytische Wert des Gottesbegriffes 489

manchmal die Zusammenhdnge auf. Aber wer vermag diese Weiten
zu erwarten ? Die dazu notige Zeit steht uns nicht zur Verfiigung.
Die Seele aber will beruhigt werden, da sie durch die Schicksalsschlige
allzunahe getroffen wird. Hier kommt die letzte Funktion des Gottes-
begriffes zum Vorschein. Das ganze Weligeschehen erhdlt in seinem
Lichte eine Gottesbeziechung, nach welcher es als ein Ausfluff der Be-
stimmung des Willens Gottes erscheint. Deshalb ist die Theologie Weis-
heit, da sie das Weltgeschehen als Willen Gottes darstellt und so ein
Motiv fiir die Beruhigung des aufgewiihlten Gemdiitslebens bietet.

- Hier kommt die Bedeutung der oben erwihnten Formen der
Theologie ganz besonders zum Vorschein. Den Unterschied zwischen
der aktiven und passiven Seelenliuterung haben wir anderswo genau
beschrieben, wie auch die aus ihnen stammenden Arten der Theologie
angedeutet 1. Selbst wenn wir bei der aktiven Form der Theologie,
moge sie als Scholastik oder als Mystik auftreten, die Eigenwahrheit
der natiirlich erkennbaren Dinge nicht als formale Beweismittel beniitzen
kénnen, so setzt doch die theologische Beweisfithrung deren genaue
Kenntnis voraus. Je tiefer die philosophische und partikulirwissen-
schaftliche Erfassung der Dinge ist, um so tiefer und solider wird ihre
theologische Verwendbarkeit gestaltet sein. Die Theologie erzieht nicht
zur Naivitit und Beschrinktheit, sondern sie will gerade wegen ihres
weltanschaulichen Charakters allen Schwierigkeiten die Stirne bieten.
Hierzu ist aber die Erkenntnis der Dinge nach ihrer eigenen formalen
Wahrheit erfordert, da nur auf diese Weise die relative Stellung der-
selben in der allgemeinen Weltanschauung bestimmt werden kann.
Beiv dieser Art der Theologie kommen. ferner vor allem die irdischen Be-
ziehungen der geoffenbarien Wahrheit in Betracht. Die Wahrheit der
Offenbarung mufl verterdigt wund ihre Brauchbarkeit wmdoglichst allseitig
erwiesen werden. Der letzte Zweck ist immerhin die Ehre des sich
offenbarenden Gottes und die Fiihrung der Seelen zum ewigen Heil 2.
Aber diese Zweckbestimmung bleibt fiir die Theologie als Erkenntnis-
form ein dufBeres, hinzugefiigtes Merkmal. Scholastik und wissenschaft-
liche Mystik mogen ihre Vollendung und ihre ganz menschliche Wertung
in der genannten Liuterung finden ; wesentlich und unzertrennlich
gehort dies nicht zu ihnen. Bildet die Seelenliuterung und das Seelen-

! Divus Thomas, Jahrg. 1940, S. 148; La Sintesi, p. 462 f.

2 Aus diesem Grunde haben wir in die Begriffsbestimmung des Thomismus
die Liuterung und die Umgestaltung des inneren Lebens aufgenommen. Vgl.
La Sintesi, p. 30-31.



490 Der analytische Wert des Gottesbegriffes

heil einen wesentlichen Bestandteil der Theologie, so entsteht jene
Form derselben, die wir formale, iibernatiirliche Mystik nennen. Fiir
dieselbe ist die eigene formale Wahrheit der Dinge nicht maBgebend
und auch nicht von entscheidendem Interesse. Im Lichte der Gaben
des Heiligen Geistes erscheint der Gottesbegriff in einer solchen {iber-
weltlichen Beleuchtung, die nicht bloB jedes irdische Licht iiberstrahlt,
sondern auch den Gottesbegriff selbst in einem anderen Wahrheits-
gehalte zeigt, als jener ist, den wir aus dem bloB8en Glauben, oder aus
der natiirlichen Erkenntnis schopfen. Wir schauen im Lichte der
Gaben, im Rahmen der irdischen Moglichkeiten, dasjenige in sich nach
der eigenen formalen Wahrheit, was wir nach dem Glauben in der
Auktoritit Gottes und nach der natiirlichen Erkenntnis in der Wahr-
heit des beschrinkten Seins miithsam erfassen. Die passive Liuterung
durch die eingegossenen Gaben, wie auch der intuitive Charakter des
mystischen Prozesses kommen hier so klar zum Vorschein, daB3 die
ganze Weltauffassung nur mehr durch die formale Wahrheit des Gottes-
begriffes beherrscht wird, jene der {ibrigen Dinge aber gleichsam zu
verschwinden scheint. Nur eines interessiert einen solchen Mystiker :
inwiefern trigt alles Vergingliche zum Heile bei ? Dies gibt der
mystischen Weltanschauung eine vorwiegend praktische Farbung. Die
Welt und jedes Geschehen, Gut und Bés scheinen im Lichte der iiber-
weltlichen Gottesbeziehungen auf, und dies geniigt, um die fiir die
Ewigkeit, fiir das Heil besorgte Seele zu beruhigen und um sie mit
Gott zu erfiillen. Bei der visio beata hellt alles Vergingliche in der
eigenen spekulativ formalen Erkennbarkeit auf, da die Seele in Gott
als Seinsursprung alles schaut. In den irdischen Erkenntnisweisen
Gottes aber suchen wir aus der formalen Wahrheit der Schépfung,
oder der Offenbarung, Gott in seiner spekulativen Wahrheit zu erfassen.
Die mystische Erkenntnisweise nimmt eine mittlere Stellung ein. Nicht
Gott als Seinsgrund, sondern als Heilsprinzip ist der Mittelpunkt der
mystischen Weltanschauung, so daB zu deren Festigkeit die Erfassung
der praktischen Wahrheit ausreicht, um alle Hindernisse des Heiles
aus dem Wege zu rdumen. Deshalb hat die mystische Weltanschauung
eine personliche Farbung, aber nur in dem Sinne, daB die individuellen
Schwierigkeiten praktisch geldést und der persénliche Besitz des Glau-
bigen zu einer Einheit zusammengefat wird. Die aktive Theologie
strebt nach einer objektiv allgemeinen Synthese, die passiv-formal-
mystische Theologie begniigt sich mit der Ordnung der persénlichen
Interessen und Schwierigkeiten nach den Gesichtspunkten der heil-



Der analytische Wert des Gottesbegriffes 491

bringenden Gottheit. Deshalb sind die Heilsbeziehungen wesentliche
und artbestimmende Merkmale der formalen, {ibernatiirlichen Mystik,
und diese Mystik selbst ist von der Scholastik oder von der wissen-
schaftlichen Mystik wesentlich (der formalis ratio cognoscendi nach)
verschieden.

6. Zusammenfassung.

Der Gottesbegriff betitigt seinen analytischen Wert als Subjekt
der Theologie. Er ist der geistig-objektive Stellvertreter der Seinsfiille
Gottes, sofern dies im Rahmen der menschlichen Méglichkeit zu bewerk-
stelligen ist. In ihm, als in einem ungeteilten objektiven Bestand,
konzentriert der menschliche Geist alles, was ihm von der Seinsfiille
Gottes irgendwie bekannt ist (dies ist sein Inhalt als scitum et revelatum),
wie auch dasjenige, was ihn iiber Gott aufhellen kénnte (scibile oder
revelabile). Dem ausdriicklichen Inhalte nach wird in ihm die absolute
Transzendenz Gottes als Sein oder Natur bezeichnet ; weil aber dies
als das Wesen Gottes, als die Wurzel aller Aussagen und Eigenschaften
festgestellt wurde, umfaBt sein einbegriffener Inhalt die ganze Seins-
fiille Gottes nach allen dem geschaffenen Verstande zuginglichen Teil-
sichten. Durch die Entwicklung dieses einbegriffenen Inhaltes, durch
die Beleuchtung der einzelnen Teilsichten wird der analytische Wert
des Gottesbegriffes betitigt. Er ist Subjekt der Theologie, weil er ein
inhaltlicher Evkenninisgrund alles dessen ist, was fiir die Theologie einen
Wert bedeutet. :

Auch bei dem Aufbau des Gottesbegriffes kommt derselbe in der
Eigenschaft eines Subjektes in Betracht, aber nicht in seiner Inhalts-
fiille, sondern nach seiner Inhaltsleere. Hierin betitigt sich sein synthe-
tischer Wert, der in der Eignung zur inhaltlichen Zusammenfassung
besteht, nach welcher die inhaltsleere, unbestimmte, absolute Trans-
zendenz zur Trigerin der oben beschriebenen begrifflichen Seinsfiille
der Wirklichkeit nach gestaltet wird. Den Anfang dieser Synthese
bildet der analytische, gleichsam auf den reinen Umfang der absoluten
Transzendenz reduzierte Gottesbegriff, der auf diese Weise als Subjekt
jeder Gestaltung fungiert, die im Rahmen dieser Transzendenz méglich
ist. Der synthetische Gottesbegriff, als Resultat der zusammenfassenden
Tétigkeit des Verstandes, ist der Ausgangspunkt der Analyse (ordo
iudicii), worin derselbe als formaler Erkenntnisgrund seinen analytischen
Wert betitigt und als solcher Subjekt der Theologie ist.



492 Der analytische Wert des Gottesbegriffes

In allen Fillen ist das Subjekt (subiectum scieniiae) ein [fiir- sich
wissenswiivdiger Gegenstand, dessen Evkenminis Selbstzweck ist und zu
dessen Klirung (in ordine inventionis, synthesis) die genaue Erfassung
der Einzelgegenstinde nicht blo8 beitrigt, sondern auch unbedingt
notwendig, ja direkt darauf hingeordnet ist !. In ordine iudicii (analysis)
ist das Subjekt ein Evkemntnislicht (ratio cognoscendi), das die Erkenn-
barkeit anderer Gegenstinde entweder wesentlich beeinfluBt, an die
eigene Erkennbarkeit heranzieht (ratio formalis cognoscendi) oder
wenigstens zu deren Klirung, zur Bestimmung ihres eigenen, absoluten
Wertes unterordnend (per modum subordinationis) beitragt, mindestens
aber fiir die relative Stellung derselben, fiir deren Einfiigung in eine
objektive Einheit von einer entscheidenden Bedeutung ist. Das synthe-
tische Erkenntnissubjekt ist ferner ein Sammelpunkt aller Einzel-
gegenstinde, die mit thm in Beziehung stehen, in ihm als in ihrer ratio
universalis kernhaft (virtualiter) enthalten sind, wie das Partikuldre
in seinem inhaltlichen Erkenntnisgrunde enthalten zu sein pflegt. Durch
Zergliederung des umfassenden Inhaltes gelangen wir zur Erkenntnis
der Teilsichten, welche in ihm als in ihrer gemeinsamen Wurzel ent-
halten sind. Das Subjekt ist endlich ein ordnendes Prinzip, welches das
ganze erkennbare Material schichtet und jedem einzelnen Gliede den
entsprechenden Platz in der Gesamtsynthese oder im wissenschaftlichen
System zuweist. Fiir sich betrachtet, sind beispielsweise die einzelnen
Sétze und Thesen in ihrer eigenen Erkennbarkeit unabhingig, neben-
geordnet, da diese bloB von ihrer ontologischen Wahrheit abhingt.
In threr relativen Evkennbarkeit und nach einer solchen Wertung erwogen,
miissen ste aber muit einem andeven Gegenstand verglichen oder aus
einem gemeinsamen Erkemntnisgrunde abgeleitet werden. Je mach dem
Ergebnisse wird die relative Stellung der einzelnen Gegenstinde im
Gebiude der Gesamtwahrheit bestimmt, und es entsteht ihre Unter-
ordnung unter den gemeinsamen Erkenntnisgrund oder zum gemein-
samen Vergleichspunkt, wie auch die gegenseitige Unterordnung, je
nach der ordnenden Kraft der genannten gemeinsamen Prinzipien.

In diesen Punkten kénnen wir die hauptsichlichsten Funktionen
des Erkenntnis-Subjektes zusammenfassen. Alles, was im synthetischen
Subjekte wirklich (actu) vorhanden ist und nach solchen Gesichts-
punkten seinen EinfluB betdtigt, muB vom analytischen Subjekte der

1 « Hoc enim est subiectum in scientia, cuius causas et passiones quaerimus ».
Proem. S. Thomae in Comm. in XII libros Metaph. Aristotelis.



Der analytische Wert des Gottesbegriffes 493

Potenz nach behauptet werden. In allen Fillen erweist sich das Subjekt
als ein Begriffsbestand von {iberwiegender Bedeutung, dessen Ver-
gleichspunkt (Analogon) in der Seinsordnung die Subsistenz bildet *.
Die Gegenstiande, die in seinen Bannkreis gelangen, sind keine Bestidnde
in sich, sondern bestehen als wissenswiirdige Objekte im Subjekt.

In diesen Eigenschaften haben wir den Gottesbegriff in seinen
iiberwiltigenden Funktionen vorgefithrt. Sein iiberweltlicher Bestand
ist durch die absolute Transzendenz, deren Reprisentant er ist,
gesichert. Hiermit steht auch seine allumfassende Kraft als Erkenntnis-
grund und -mittel fest. Der Gottesbegriff ist ein Gegenstand, dessen
Erkenntnis fiir sich gesucht wird, als Selbstzweck einfachhin, und
der deshalb auf dem Erkenntnisgebiete die héchste Wiirde, das am
meisten wissenswerte Objekt darstellt. Wegen seiner Verborgenheit
und Unergriindlichkeit erscheint in ihm auch der heiligste Gegenstand,
der, seine Lichtstrahlen auf andere Gegenstinde werfend, sie zu heiligen
Bestinden gestaltet 2. Hiermit ist der heilige, iibernatiirliche Charakter
nicht blo8 der formalen christlichen Theologie, sondern auch der Welt-
anschauung sichergestellt. = Auch die gréBten Geister des Altertums
fanden keinen wiirdigeren Gegenstand fiir ihre Forschung als Gott 3.
Noch mehr gilt dies vom Christentum, dem reichere Quellen zur Ver-
fiigung stehen, als dem sich selbst iiberlassenen Verstand.

Wir haben ferner dargelegt, wie der Gottesbegriff ein allumfassender
Erkenntnisgrund ist. In ihm finden wir den Ansporn zur genauen
Erkenntnis der Einzeldinge, da wir durch dieselben zu Gott hinauf-
steigen und aus denselben die Merkmale schépfen, mit denen wir
Gottes Transzendenz niher bestimmen koénnen. Dies fiir den ordo
inventionis. Fiir den ordo iudicii erhalten aber die Einzelobjekte von
dem Gottesbegriffe ihren schénsten Schmuck, ihre Einstellung in die
Gesamtsynthese, ihre weltanschauliche Bedeutung. Die Gegenstinde,
deren Erkennbarkeit der Gottesbegriff artbestimmend beeinfluBlt, er-
halten eine ganz eigene Wiirde, indem sie auBler der eigenen Wahrheit
eine Wissenswiirdigkeit direkt nach Gottesbeziehungen, nach einem
iiberweltlichen Lichte aufweisen. So wird mit den Kriften des mensch-
lichen Verstandes und nach den Angaben der Offenbarung eine theo-
zentrische Weltbetrachtung erzielt, bei der nicht mehr das Vorgehen

1 ygl. Divus Thomas, Jahrg. 1939, S. 378.
2 Ebd. S. 257.
3 Franz Brentano: Vom Dasein Gottes (Leipzig 1929), S. 2.



494 Der analytische Wert des Gottesbegriffes

von der Wirkung auf die Ursache, sondern der umgekehrte Weg magB-
gebend ist, sofern dies menschlich erreicht werden kann.

Wir haben endlich den Gottesbegriff in seiner ordnenden Rolle
gezeigt. Vielleicht kam dieselbe nirgends in dem MaBe zur Geltung
wie in der Summa des Aquinaten. Unsere Ausfiihrungen iiber den
Aufbau des Gottesbegriffes, wie auch {iiber die Hervorginge, geben
einen Uberblick iiber diese ordnende Funktion des Gottesbegriffes. Und
trotz der mannigfaltigen Gliederung der Summa in verschiedene Teile,
Traktate, Fragen usw., bleibt die Einheit des Erkenntnissubjektes
vollends gewahrt. Die Transzendenz Gottes beherrscht alles und zieht
als Erkenntnisgrund jeden Gegenstand an sich. Es finden sich nur
funktionelle Unterschiede, wenn im ersten Teile Gott als Exemplar,
im zweiten Teile als das moralische Leben als letzter Zweck beherr-
schende, an sich ziehende Transzendenz, und im dritten Teile endlich
als Vollender des menschlichen Heiles auftritt und so behandelt wird.
Man mag diese Teilung der Funktionen nach der Analogie der partes
potestativae auffassen ; die reale Einheit des Subjektes wie auch die
groBartig angelegte Ungeteiltheit und der einheitliche kiinstlerische
Aufbau der Summa leiden darunter nicht. Auf diese Weise ist die
Summa des Aquinaten die objektiv-wissenschaftliche Verwirklichung
des Apostelwortes : Deus omnia in omnibus!. Deus, qui est, driickt
den allgemeinsten synthetischen Gesichtspunkt und den héchsten
analytischen Wert der Theologie aus. Deus, ex quo omnia, in quo
omnia, per quem omnia, sind Teilaussagen, die die Leuchtkraft des
Gottesbegriffes in einer gewissen Richtung aufhellen und auf ein
bestimmtes Gebiet der erkennbaren Dinge werfen. Man kann demnach
von verschiedenen Teil-Subjekten der Theologie reden, die aber nur
nach Analogie der partes potestativae faBbare Teilsichten des einen,
ungeteilten und in sich unteilbaren Gottesbegriffes sind, der iiber die
Einheit der Theologie und der christlichen Weltanschauung mit der
ganzen Kraft seiner objektiven Seinsfiille wacht und dieselbe bewahrt.

1 1. Cor. 12, 6.



	Der analytische Wert des Gottesbegriffes

