
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 18 (1940)

Artikel: Der analytische Wert des Gottesbegriffes

Autor: Horváth, Alexander M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762440

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762440
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der analytische Wert des Gottesbegriffes.

Von Dr. Alexander M. HORVATH O. P.

1. Analyse und Synthese um den Gottesbegriffs Deus « ut qui est ».

In nicht weniger als 233 Artikeln der prima pars seiner Summa
vollzieht der hl. Thomas die Synthese um den Gottesbegriff. Zweifellos
ist diese Synthese nicht vollständig. Neben den großen Hauptlinien
kommen allerdings zahlreiche, bis ins kleinste Detail ausgearbeitete
Einzelzüge zur Darstellung, die nicht bloß dazu dienen, den Gottesbegriff

plastischer zu gestalten, sondern die auch über Gottes transzendentes

Sein und seine überweltliche Wesenheit ganz kostbare Aufschlüsse
enthalten. Kein einziges Merkmal ist in den inhaltsleeren Gottesbegriff

eingefügt worden, das nicht Abglanz der absoluten Transzendenz
wäre und nicht deren ungeteilte Seinsvollkommenheit an sich trüge.
Betrachtet man diesen Denkvorgang rein vom logischen Standpunkt
aus, so besagt er eine Analyse \ in der ein Ganzes (totum potentiale)
in seine Teilsichten zergliedert wird. Die Einzelmerkmale sind ganz
bestimmte Ausdrucksformen des unbestimmten, inhaltsleeren Ganzen,
das bloß in der Eigenschaft eines logischen Trägers auftritt und die
verschiedenen Teilaussagen vereinigt. Auch die Einheit und die
Vereinigung der Teilsichten im Ganzen ist eine lose und durchaus noch
keine seinsorganische. Das Subjekt (das Ganze) vermag auf dieser

Stufe von der Ordnung oder dem Grade der Seinszugehörigkeit der
einzelnen Züge noch keinen Aufschluß zu geben. Durch dasselbe ist
lediglich die Aussage- und Zueignungsmöglichkeit bestimmter Merkmale

sichergestellt. In ihrer Gruppierung und gegenseitigen Beziehung
sind sie nebengeordnete Bezeichnungen, die je einen Zug des Ganzen

hervorheben, ohne es auch dem Seinswerte nach in verschiedenen realen

Graden auszudrücken. Es sind logische Grade, die nach ihrer Aus-

1 Über die Verwendung dieser Begriffe haben wir ausführlich in unserem
Werke : La Sintesi scientifica di S. Tommaso d'Aquino p. 340 sq. geschrieben.
Hier möge der Hinweis genügen, daß die Benennung Analyse und Synthese nach
umgekehrten Verhältnissen geschieht, je nachdem man von dem ordo primae
oder secundae intentionis spricht.

Divus Thomas 29



450 Der analytische Wert des Gottesbegrifies

dehnung ein Mehr oder Weniger des Ganzen umfassen, richtiger :

dessen potenzielle Allgemeinheit einschränken oder als dessen

Einschränkungen gelten. Aus ihrer Zusammenfassung erhalten wir etwa
die gleiche Allgemeinheit, wie sie der Umfang des Ganzen umschreibt,
sodaß wir am Ende unseres Denkvorganges und der mühsamen
Untersuchung eine erschöpfende Erkenntnis des Ganzen aus dessen Teilen
erhalten.

Der analytische Wert des Gottesbegriffes für diesen logischen
Denkvorgang besteht demnach darin, daß wir die absolute begriffliche
Transzendenz Gottes als eine essentia logica im Sinne eines bestimmbaren

Subjektes fassen, dessen Inhaltsleere wir zunächst durch
Aussagen verschiedenen Umfanges aufzuheben suchen. Da aber diese

Transzendenz das Gesamtgebiet der Aussage- und Bestimmungsmöglichkeiten

positiv und negativ (auf dem Wege der Ausschließung) umfaßt,
ist das Ergebnis dieser Anatyse die klare und bestimmte Erkenntnis,
daß Gottes Transzendenz jede andere Allgemeinheit, auch die Trans-
zendentalität des allgemeinen Seins in einer Weise übersteigt, daß sie

im wahrsten Sinne des Wortes die Unfaßbarkeit darstellt. Sie kann
weder durch geschaffene und noch weniger durch menschliche Begriffe
umschrieben, auch gar nicht durch Häufung derselben irgendeinem
künstlichen Begriffsgebilde gleichgesetzt werden. Jedes geschaffene
Sein kann in dieser Beziehung durch die abstrahierende Tätigkeit des

Verstandes auf ein Gleichmaß gebracht werden. Selbst das allgemeine
Sein kann sein logisches Aequivalent erhalten. Wenn wir behaupten,
daß letzteres als in logische Schemata (genus, species usw.) differenzierte,
oder auf sie zurückführbare und als über dieselben erhabene Seinsform
denkbar und bestimmbar ist, so haben wir seinen vollen Umfang
erschöpft. In dieser Beziehung kann über das allgemeine Sein nichts
weiter bestimmt werden. Noch eher können jene Seinsformen ihren
äquivalenten Ausdruck erhalten, die nach logischen Schemata geordnet
werden können. Die einzelnen logischen Grade sind nicht zahlreich,
auf alle Fälle sind sie endlich, sodaß der Verstand sie alle aufzufinden
und die Faßbarkeit des Gegenstandes zu erschöpfen vermag. Die
absolute Transzendenz und Überweltlichkeit Gottes als Erhabenheit
über jegliche erschöpfende Analyse wird vom hl. Thomas eindeutig
festgestellt, wenn er beweist, daß Gott nach logischen Schemata nicht
gefaßt und bestimmt werden kann1. Dies ist auch der Grund, warum

1 I 3, 5.



Der analytische Wert des Gottesbegriffes 451

er beim Aufbau des Gottesbegriffes nie die Zusammensetzung aus

Gattung und Art u. ä. als Analogie benützt, sondern nur die Seinsgrade

für geeignet hält, um unserer Erfassungsweise die richtige
Linie vorzuschreiben.

Der logisch-analytische Wert des Gottesbegriffes, als einer inhaltsleeren

begrifflichen Transzendenz, ist demnach bloß richtunggebend. Für
unsere inhaltliche Seins-Synthese bildet diese Transzendenz den Fingerzeig,

wo die inhaltlichen Merkmale zu finden sind und wie dieselben
in ein organisches Seinsganze zusammengefaßt werden müssen. Eine

derartige Analyse und ein solcher inhaltsleerer Begriffsbestand ist ein
unerläßlicher Behelf für das menschliche Denken und eine ersprießliche
Forschung. Jedenfalls ist eine wissenschaftliche Begründung der Wahrheit

ohne dieselbe nicht möglich, weil die Denkbarkeit und die

Anordnung nach logischen Schemata hier vor sich geht, und somit die
Annehmbarkeit nach den allgemeinen Gesetzen des menschlichen
Denkens auf diesem Wege der Analyse gestaltet wird h

Betrachtet man diese Untersuchung vom seinsinhaltlichen
Standpunkte aus, so ist der ganze Vorgang als Synthese, als Weg der
Bestimmungsarbeit (via inventionis) zu bezeichnen. Die inhaltsleere, begriffliche

Transzendenz wird als Vertreterin der Seinstranszendenz und als

metaphysische Wesenheit Gottes gefaßt, welche nach Seinsgraden
bestimmt werden soll. Das ganze Feld der Bestimmbarkeit dieser

absoluten Transzendenz vermag der Verstand nicht zu übersehen. Auf
Grund der oben beschriebenen Analyse erhält er allerdings eine weite
Übersicht über dieses Gebiet, aber die Einzelmerkmale müssen erst

aufgesucht und als seinsorganische Teilsichten in das Ganze eingefügt
werden. Bei diesem Vorgehen wird die göttliche Transzendenz nach

Analogie eines totum actuale betrachtet, dessen Teile oder Teilsichten

zwar actu vorhanden, hingegen in sich und in ihrem Verhältnis zum
Ganzen unbekannt, aber bestimmbar sind. In der Verwirklichung
dieser begrifflichen Ganzheit, im Zusammenfassen aller Teilsichten in
ein organisches Seins-Ganze, in der Einfügung derselben in die begriffliche

Bestimmbarkeit Gottes besteht die Synthese, der synthetische
Aufbau des Gottesbegriffes. Dieses Vorgehen ist Synthese, nicht bloß
weil dabei Merkmale zusammengesetzt und eingefügt werden, sondern
auch wegen der Art, wie dieselben aufgefunden werden. Sie müssen von

1 Ob man auf diesem Wege je eine Wahrheit entdeckt hat, oder ob dies
durch Intuition geschehen ist, so daß bloß die Begründung der logischen
Analyse vorbehalten blieb, mag hier dahingestellt bleiben.



452 Dçr analytische Wert des Gottesbegriffes

außen her in : den inhaltsleeren Gottesbegriff eingefügt werden, nicht
weil demselben die repräsentative Kraft abginge, sondern weil. dër
Verstand die volle Bedeutung der aus den Gottesbeweisen geschöpften
absoluten Transzendenz Gottes nicht zu erfassen vermag. Tatsächlich
ist diese Transzendenz kein inhaltsleeres Gebilde ; nur methodisch; wird
sie vom Verstände so gefaßt. Eine Art Beklemmung und Verlegenheit
vor dem überwältigenden Ergebnisse zwingt den Verstand, diese
absolute Transzendenz zunächst als einen völlig unbekannten Bestand
zu betrachten. Hiebe; ist er sich aber klar bewußt, daß dieser

Gegenstand aus den nämlichen Quellen, aus denen sein Dasein
erkannt wurde, wenigstens nach den hauptsächlichsten Merkmalen
auch in seinem Wesen bestimmbar sein muß 1.

Unter dieser Voraussetzung tritt der menschliche Verstand an
den inhaltsleeren Gottesbegriff, als den Repräsentanten der absoluten
Seinstranszendenz, heran. In der oben beschriebenen Analyse kann
man die Transzendenz nach Analogie eines totum potentiale und einer

logischen Universalität behandeln. Bei der inhaltlichen Synthese jedoch
hat sie nur als Seinstranszendenz, also nach der Analogie eines totum
actuale und einer metaphysisch-inhaltlichen Universalität Bedeutung.
Das Aufsuchen jener Merkmale, welche die Teilsichten eines für den

Verstand noch, ungestalteten Gottesbegriffes darstellen, nennen wir
ordö inventionis der Erkenntnistätigkeit ; die organische Einfügung
derselben in die absolute Transzendenz, als metaphysische Wesenheit

Gottes, heißt Synthese. Daher gehört der Aufbau des Gottesbegriffes
der bestimmenden Erkenntnisordnung an ; als fertiger, vollkommener
Begriffsbestand ist er das Ergebnis eines besonderen synthetischen
Verfahrens.

Mit dem Ausdruck «Synthese» wollen wir aber nicht bloß die

äußere Gestalt des Denkvorganges, sondern hauptsächlich den inneren,

organischen Seinswert des Resultates bezeichnen. Hierbei kommt in
erster Linie das Verhältnis der einzelnen Teilsichten zum Ganzen in

1 Dies gilt von dem. natürlich erwiesenen Gottesbegriffe ebenso wie von
jenem, dessen Kenntnis aus der Offenbarung geschöpft wird. Die Offenbarung
zeigt Gott in einer noch höheren Transzendenz und Überweltlichkeit, als die
Gottesbeweise. Die Dreipersönlichkeit bedeutet für unseren Verstand eine größere
Erhabenheit. über die Welt und deren Seinsweisen, als die bloße Einheit dem
Wesen nach. Daher weist der durch die Offenbarung ergänzte Gottesbegriff oder
die durch denselben geforderte Transzendenz Gottes zwecks näherer Bestimmung
außer zu den natürlichen Quellen auch zu denen, aus welchen die Offenbarung
quillt und zu uns geleitet wird.



Der analytische Wert des Gottesbegriffes 453

Betrachtl. In ihrer Anordnung kommt der Gesichtspunkt nach der
Akt- und Potenzbeziehung nicht nur nicht zum Vorschein, sondern ist
völlig ausgeschlossen. Die Teilsichten können auch für den suchenden,

gestaltenden und aufnehmenden Verstand nur als aus dem innersten
Wesen der Seinstranszendenz hervorbrechende Strahlen gelten. Diese

einzelnen Lichtstrahlen sind leichter wahrnehmbar als die ganze Lichtfülle

; sie bringen aber die letztere voll und ungeteilt zum Bewußtsein,
wenn auch nur in mehr oder weniger heller Beleuchtung. In dieser

Anordnung der Teilsichten nach mehr oder weniger umfassendem Inhalt
können wir von der sogenannten organischen Seins-Synthese des Gottes-

begnffes sprechen. Daß beispielsweise die Unveränderlichkeit und die

Unermeßlichkeit vom Sein Gottes inhaltlich weniger umfassen, als die

1 Wie jeder andere Begriff, so ist auch der der Ganzheit auf Gott nur im
analogen Sinne anwendbar. Daß die Einfachheit Gottes jede Teilung, selbst im
Sinne einer Zergliederung nach logischen Schemata, von Gott ausschließt, folgt
aus I 3, 5. Es werden indessen Seins-Teilsichten nicht bloß nicht ausgeschlossen,
sondern durch die Seinsfülle Gottes, in der alle partikulären Seinsweisen
enthalten und durch dieselbe begründet sind, direkt gefordert. Diese
allumfassende Seinsvollkommenheit, als realen Grund aller Teilsichten, nennen wir die
metaphysische Wesenheit Gottes, und diese betrachten wir nach Analogie einer
Ganzheit, eines totum actuale. Sie kann mit Recht wegen ihrer allumfassenden,
auf alle Teilsichten sich erstreckenden und sie nach der göttlichen Transzendenz
bestimmenden Allgemeinheit eine Ganzheit genannt werden. Diese Ganzheit ist
ferner nach Analogie eines totum actuale zu fassen, da die Teilsichten in ihr nicht
bloß etwa kernhaft begründet, sondern in ihr und mit ihr der vollen Seins-
Identität nach enthalten sind. Aus diesem Grunde ist sie eine vollständige,
vollkommene Ganzheit (totalitas perfectionis), da sie ihre Einheit und ihre Seins-
Festigkeit nicht aus den Teilsichten schöpft wie etwa ein aus Materie und Form
entstandenes Seins-Ganze (totalitas imperfectionis). Sie ist endlich eine
metaphysische Ganzheit (totum metaphysicum), da die Teilsichten nur nach Analogie
der gradus metaphysici und nach deren nächsten partikulären Folgen gefaßt
und bestimmt werden können. Der meist charakteristische Unterschied der
metaphysischen Teile von den übrigen ähnlichen Seinsformen besteht aber darin,
daß sie untereinander nach einem Wesenszug zwar völlig getrennt, auf einander
nicht zurückführbar sind, aber in ihrem Seinsgrunde eine ungetrennte Seiris-
Identität darstellen. Das Vorzügliche bei der Betrachtung einer solchen Seins-
Ganzheit ist, daß die Teile weder in ihrer Beziehung zum Ganzen, noch
untereinander nach den Gesichtspunkten von Potenz und Akt aufgefaßt werden müssen.
Deshalb ist diese Analogie auf Gott übertragbar. Vom totum physicum, wie
auch von der logischen Ganzheit, sofern die Teile nach logischen Schemata
bestimmt werden, ist die Beimischung der Potenzialität nicht trennbar. Die
Wesensteile des physischen Ganzen sind Materie und Form, die sich als Potenz
und Akt ergänzen. Die logischen Teile sind aber potenziell ineinander
eingeschlossen, sodaß jeder logische partikuläre Grad eine Bestimmung des
allgemeinen gibt. Die einzelnen Arten (species) sind im Gattungsmerkmal nur nach
der aufnahmsfähigen Potenzialität identisch. Deshalb kann die Analogie der
physischen und logischen Ganzheit auf Gott nicht übertragen Werden,



454 Der analytische Wert des Gottesbegrifies

Einfachheit und die Vollkommenheit, erhellt ohne weiters daraus, daß

letztere Seinsbestimmungen, die ersteren aber Seinsweisen Gottes
darstellen. Noch mehr gilt dies von den Eigenschaften Gottes im strengen
Sinne des Wortes, wie z. B. von Vernunft, Wille, Liebe usw. Obgleich
also in allen Wesenszügen und Merkmalen das ungeteilte Sein und die
absolute Transzendenz Gottes enthalten ist, so doch nicht auf gleiche
Weise, sondern nach strenger Ordnung und Anordnung. Das Prinzip
derselben ist in der metaphysischen Wesenheit Gottes selbst zu finden,
deren Lichtstrahlen durch die einzelnen Begriftsgebilde mehr oder

weniger klar durchdringen und zum Verstand gelangen. Jede Wesenheit
ist ordnendes Prinzip aller Eigenschaften und Subjekt jeder Aussage.
Die Subsistenz kann von ihr nur als actus secundus und doch als

Substrat des Daseins ausgesagt werden. Ebenso können die notwendigen
akzidentellen Eigenschaften ihr als einem subsistierenden und existierenden

Bestände zukommen. Die einzelnen metaphysischen Seinsgrade
selbst innerhalb der reinen Wesenheit können nur in ihrer Beziehung
zum Seinsganzen bestimmt werden. Den höchsten metaphysischen
Grad des Menschen stellt die rationalitas dar, da in ihr das wesentlichste

Merkmal des Menschen am anschaulichsten ausgedrückt wird.
Die übrigen Seinsgrade sind mehr oder weniger vollkommene Vertreter
des menschlichen Wesens, je nachdem sie in näherer oder entfernterer

Beziehung zum intellektiven Leben stehen und ihm dienen. Ähnlich
ordnet auch die metaphysische Wesenheit alle Eigenschaften, Wesenszüge

und Merkmale, sodaß aus ihrer Zusammenfassung wirklich eine

organische, wohlgeordnete Einheit entsteht.
Das Werk dieser Synthese vollendet Thomas in 43 Abhandlungen

seiner Prima Pars. Den Reichtum seiner Untersuchung veranschaulicht
die im Anhang abgedruckte Tabelle, welche die einzelnen Merkmale
des Gottesbegriffes der Reihe nach, dem Aquinaten folgend, aufzählt
und somit auch eine Übersicht dieses Teiles der Summa bietet. Wie
die von Thomas festgestellten Merkmale eine weitere Ableitung und

Benennung gestatten, haben wir anderswo gezeigt h Alles, was den

hauptsächlichen, aus den Quellen der natürlichen Erkenntnis oder der

Offenbarung erreichbaren Inhalt des Gottesbegriffes ausmacht, wird in
klaren und jedes Mißverständnis ausschließenden Merkmalen vorgelegt.
DieWesenszüge Gottes, die unterscheidenden Person-Merkmale (notiones),
alle Folgen der Wesenseinheit und der Personen-Vielheit, werden erörtert,

1 Divus Thomas, Jahrg. 1940, S. 206 f.



Der analytische Wert des Gottesbegriffes 455

so daß der Gottesbegriff in widerspruchsloser Wahrheit und Schönheit

vor uns steht und mit seinen Strahlen unsern Verstand nunmehr
ungehindert beleuchten und erleuchten kann. Hier beginnt die analytische,

führende Rolle des Gottesbegriffes, seine Erhabenheit und
Herrschaft über das gesamte theologische Material, und endlich die Belebung
desselben durch jene Heiligkeit, die der doctrina sacra eigen sein soll h
Das Endergebnis der Synthese ist ein Wertbegriff, der für die Analyse,
für die Ordnung und Beurteilung der einzelnen Wissensobjekte geeignet
ist. Durch die Synthese ist alles Wissenswerte über einen Gegenstand
gleichsam in den Begriff desselben hineingetragen worden. Die
einzelnen Wesenszüge und Merkmale erscheinen in einem solchen synthetischen

Begriffe in sich selbst nicht. Sie laufen in einem

Seinswesenszug zusammen. Wenn es sich um eine unvollkommene Ganzheit

handelt, oder wenn der Wesenszug das Ergebnis einer Verstandessynthese,

der Bildung eines inhaltreichen Begriffes aus dessen Inhaltsleere

ist, dann erhält dieses synthetische Merkmal durch die
Teilsichten einen solchen Reichtum, daß es als Seins- oder Erkenntnis-
grund aller Eigenschaften und Erscheinungen auf dem ganzen Gebiet

gelten muß, das die reale, inhaltliche Allgemeinheit (virtualitas actualis)
des Begriffes umfaßt. Da es sich in unserm Falle um eine vollkommene
Ganzheit handelt, müssen wir sagen, daß der durch die Synthese des

Verstandes vollentwickelte Gottesbegriff den in ihm (actu virtualiter)
enthaltenen Teilsichten eine solche inbegriffene Seinsweise verleiht,
daß sie in der Kraft des synthetischen Wesenszuges zu jeder Zeit in
sich selbst aufleuchten und dem Verstände gegenwärtig sein können.
Die Lichtstrahlen des synthetischen Gottesbegriffes vermögen das

gesamte Seinsgebiet derart zu beleuchten, daß der Verstand befähigt
wird, alles vom Standpunkte Gottes aus theozentrisch zu beurteilen
und zu werten2. Auf diese Weise tritt der synthetische, inhaltlich
volle und reiche Gottesbegriff in den Mittelpunkt unserer gesamten
Weltanschauung ; die sacra doctrina aber gestaltet sich zu einer
wirklichen Weisheit, die weit über der Weltweisheit steht, ja eine ganz

5 Vgl. Divus Thomas, Jahrg. 1939, S. 257 ; S. 378 ; Jahrg. 1940, S. 75
2 Aus diesem Grunde ist ein jeder wahrhaft synthetische Begriff ein Abbild

der realen Wesenheit der Dinge. Ein ungeteiltes Seins-Ganze vertritt auch in
der physischen Ordnung die Dinglichkeit, aus welcher die Vielheit der Erscheinungen

und die Mannigfaltigkeit der Eigenschaften ihr zeitweises Aufleuchten
und ihre Wirklichkeit erhält. So vertritt auch die in einem Wesenszuge
eingeschlossene Wirkkraft jene begriffliche Dinglichkeit, in der alle Teilsichten und
Erscheinungen ihren Erkenntnis- und Erklärungsgrund haben.



456 Der analytische Wert des Gottesbegriffes

andere Ordnung der sapientia darstellt. In der Verwendbarkeit des

synthetischen Gottesbegriffes bei der Beurteilung des gesamten inner- und
außergöttlichen Seinsgebietes nach einzelnen Teilsichten besteht der analytische

Wert desselben. In der Entwicklung des kernhaften Inhaltes

(virtualitas actualis) und in der Anwendung der Leuchtkraft des

Gottesbegriffes auf einzelne Seinserscheinungen besteht die Analyse als

inhaltlich-dingliches Verfahren und als ein wirkliche Seinsbeziehungen
offenbarender Denkvorgang.

Es ist zweifelsohne wahr, daß, je vollständiger die Teilsichten in
den gemeinsamen Wesenszug eingeschlossen wurden, die Synthese um so

vollendeter ist und der analytische Wert des Begriffes sich um so reicher
erweist. Denn es handelt sich in solchen Fällen nicht um den Wert
des Ansichseins (esse secundum se, des Dinges an sich), sondern um
den inhaltlichen Begriffswert (esse repraesentativum) einer Sache,

dessen Reichtum je nach der Schärfe der Verstandestätigkeit größer
oder geringer sein kann. Im Sinne einer Gleichheit (comprehensio)

vermögen wir diese Synthese nur selten zu vollziehen. Das Ansichsein
ist reicher als das begriffliche Sein. Völlig unmöglich ist ein solcher

Ausgleich zwischen dem Ansichsein Gottes und jedem geschaffenen

Begriffe. Auch die reichste Synthese vermag nur den Schattenriß des

Antlitzes Gottes zu bieten, und auch das vollendete Kunstwerk des

Aquinaten ist nur dazu geeignet, daß unser Verstand auf dem Gebiete

der absoluten Transzendenz eine Orientierung, etliche gangbare Wege
finde, und die hauptsächlichsten Momente inne werden, die sie vom
beschränkten Sein unterscheiden. Von diesem Standpunkte aus haben
wir den Abschluß der thomistischen Synthese mit der Q. 43 der Prima
Pars. Thomas hat in diesen 233 Artikeln alles zusammengetragen, was
das Gebiet der absoluten Transzendenz gangbar gestaltet ; er hat alle
Teilsichten mit der Geschicklichkeit eines Bildhauers so scharf und

genau herausgearbeitet, daß ein Zweifel über die unterscheidenden
Merkmale und über die Wesenszüge Gottes nicht mehr bestehen kann.

Im Wesentlichen ist indeß die Synthese schon in der Q. 3

abgeschlossen, wo Thomas das Ergebnis der Gottesbeweise unter dem

allgemeinen Gesichtspunkt der Einfachheit zusammenfaßt und die

metaphysische Wesenheit Gottes als das esse per se subsistens oder

ens imparticipatum eindeutig bestimmt. Bei der Begründung der

übrigen Teilsichten der absoluten Transzendenz Gottes benützt Thomas
tatsächlich den hier gewonnenen synthetischen Gesichtspunkt : « quia
Deus est suum esse », lautet seine ständige, oft wiederholte Formel. Die



Der analytische Wert des Gottesbegriffes 457

Vollkommenheit Gottes leitet er direkt aus diesem Satze ab 1. Die
Seins-Unendlichkeit Gottes ist mit diesem Wesenszuge innigst
verbunden, die Unveränderlichkeit, besonders als Erhabenheit über jedes
beschränkte Maß des eigenen Seins, ist nur dann verständlich, wenn
Sein und Sosein in Gott identisch sind2. Bei der Begründung der

Einheit 3, und selbst der Unbegreiflichkeit Gottes 4, finden wir wieder

unseren Satz, so daß man sagen kann, die analytische Wertung des

Gottesbegriffes durchziehe die ganze Synthese des Aquinaten, sofern
darunter die Feststellung der einzelnen Teilsichten zu verstehen ist.

Die Detailsynthese ändert demnach an diesem Wesenszuge Gottes
nichts. Die einzelnen Teilsichten stellen dieses Merkmal nur in ein
helleres Licht, so daß wir am Ende der erreichbaren Synthese in der

Überzeugung voll bekräftigt werden, daß das Wesen Gottes das esse per se

subsistens ist und daß die absolute Transzendenz Gottes in diesem Wesenszuge

aufleuchtet, durch ihn die Lichtstrahlen auf die übrigen Teilsichten
und Merkmale wirft und zu unserem Verstände sendet. Nur mit einem

Zuge wird dieses Kennzeichen Gottes im Laufe der Synthese noch

bereichert, daß nämlich nach der Offenbarung dieses überweltliche
Ansichsein Gottes in drei Personen zu denken sei. Auf diese Weise

gelangen wir zur Einsicht, daß die absolute Transzendenz Gottes als

esse per se subsistens in tribus Personis zu fassen und als Erkenntnismittel

der theozentrischen Betrachtung zu bestimmen sei.

Hiermit sind wir bei I 1, 7 angelangt, wo Thomas den Gottesbegriff,

sofern er das aus der Offenbarung bekannte Ansichsein Gottes

vertritt, als den Mittelpunkt, das Subjekt seiner Theologie erklärt.
Wir können daher auch sagen, daß der analytische Wert des

Gottesbegriffes in dessen Subjekt-Sein bestehe, wenn wir dies nur im Sinne
oder nach Analogie der analytischen Urteile nehmen und verwerten wollen.

Das Subjekt eines analytischen Urteils ist vor allem Erkenntnisgrund

aller Aussagen, die mit ihm notwendig zusammenhängen. In
dieser Eigenschaft erscheint zunächst auch der analytische Wert des

Gottesbegriffes. Die zwingende Kraft, gewisse Eigenschaften und
Aussagen mit ihm zu verbinden oder von ihm zu trennen, ist demselben
als Ergebnis der Gottesbeweise immanent. Die absolute Transzendenz,

zu der wir gelangen, ist nicht eine Begriffs-Transzendenz, sondern eine

Seins-Erhabenheit, die mit allen Forderungen eines Erstseins auftritt

1 I 4, 2.
3 I 11, 3-4.

2 I 7, 1 ; 9 ; 10.
4 X 12, 2.



458 Der analytische Wert des Gottesbegrifies

und nur die Einfügung solcher Wesenszüge und Merkmale gestattet,
die diese Erhabenheit und dieses Erst-Sein in helleres Licht stellen
und nach einer neuen Teilsicht beleuchten. Erreichen wir demnach

jenen vollen, synthetischen Erkenntnisgrad, daß wir in unserrn
Gottesbegriffe alle jene Züge, die Thomas aufzählt, psychisch unterbewußt
mitdenken, objektiv aber als in ihm wirklich enthaltene, von ihm unzertrennliche

Bestandteile setzen, so ist ohne weiteres klar, daß wir bei eventueller

Entwicklung nach Teilsichten oder beim Bewußtwerden der einzelnen

Merkmale keine weitere Begründung oder keinen neuen Erkenntnisgrund
benötigen, als den im Gottesbegriff atisgedrückten Wesenszug des absoluten

Ansichseins. Bei der Synthese ist oft eine ziemlich schwierige
Ableitung und Begründung nötig, um unsere Einsicht fesseln zu können,
Ist aber einmal die Tragweite und die inhaltliche Tiefe der
Seinserhabenheit Gottes erfaßt, so benötigt der Verstand keine weiteren

Hilfsmittel, um sich auf dem Gebiete der absoluten Transzendenz aus-
zukennen und gangbare Wege zu finden. Es ist demnach eine rein
analytische Theologie, in der alle, sowohl die absoluten als auch
relativen Eigenschaften aus dem Wesenszuge Gottes abgeleitet werden,
möglich. Nur muß dieser Wesenszug als umfassende, metaphysische
Wesenheit Gottes entweder durch eine wissenschaftliche Synthese
nachgewiesen werden, oder wir müssen denselben als einen fertigen
Bestand aus der Offenbarung erhalten. Tatsächlich müssen aber beide

Erkenntnisquellen und -Wege benützt werden, damit wir zu jenem
fruchtbaren Gottesbegriff gelangen, der als Erkenntnisgrund für jene
Teilsichten dienen kann, die das innerste Wesen Gottes kennzeichnen.

2. Die Macht Gottes als Erkenntnisgrund
der Hervorgänge : Dens « ex quo omnia ».

Unter den absoluten Eigenschaften zählt Thomas an letzter Stelle
die Macht auf L Uber die Macht Gottes gibt Thomas in eigenen

Quaestiones Disputatae kostbare Aufschlüsse. In der Anordnung
derselben fällt der analytische Wert dieses Begriffes viel mehr auf als

in der Summa, wo er die Beschreibung der Werke Gottes im einzelnen

einschaltet und wo infolgedessen der unmittelbare Zusammenhang
zwischen dem Wesenszuge der Macht und seinen einzelnen Äußerungen
nach verschiedenen Betätigungsweisen nicht so sehr zum Vorschein

1 I 25. — Wir nennen sie absolut im Gegensatz zu den subsistierenden
Relationen.



Der analytische Wert des Gottesbegrifles 459

kommt, als in den Quaestionen. Auf alle Fälle können wir in den

Quaestionen gleichsam die Skizze des zweiten Teiles der Prima Pars,
und in der Artikelreihe derselben die genaue Entwicklung des
analytischen Wertes dieser Eigenschaft Gottes erblicken.

Die Macht Gottes kann vor allem die Substanz Gottes selbst,

richtiger die absolute Seins-Transzendenz unter dem Gesichtspunkte
der Dynamik bezeichnen. Die absolute Transzendenz ist die
Seinsvollkommenheit, die nur dann als solche gelten kann, wenn der actus
secundus essendi, von dem Thomas die Seinsfülle ableitet1, die
Statik und Dynamik vollends umfaßt. Die Wesenheit als Urgrund
aller ruhenden, und die Macht als Quelle aller tätigen Eigenschaften
sind demnach zwei Teilsichten, unter welchen wir das Ansichsein Gottes
näher bezeichnen und ausdrücken können. Weil aber die Tätigkeit
Gottes sich als geistige Kraftäußerung kundgibt, so stellt die Macht, als

Substanzbezeichnung Gottes, die Geistigkeit, den summus gradus intel-
lectualitatis dar. So hat die Ansicht einiger hervorragender Thomisten,
daß die metaphysische Wesenheit Gottes in der transzendenten Geistigkeit

bestehe, einen unverkennbar guten Sinn. In dieser Fassung ist
jene Gefahr vermieden, der später Herrn. Schell zum Opfer gefallen ist.
Denn in diesem Falle wird das Wesen Gottes bloß unter zwei völlig
gleichartigen Teilsichten bezeichnet, deren beide die ganze Seinsfülle

Gottes ausdrücken, ohne daß eine Selbstverursachung, ja auch nur
eine dynamische Selbstbegründung als Seinsgrundlage Gottes gesetzt
würde.

Nach dieser Auffassung ist alles, was zur Dynamik gehört, eine

Folge, eine Eigenschaft der so gestalteten Natur Gottes. Vernunft,
Wille und selbst die Macht als nächstes Tätigkeitsprinzip, samt allen

Aussagen, die kraft derselben Gott zukommen (wie Schöpfer, Welt-
regierer, Erlöser u. ä.) gehören zu den Eigenschaften der Dynamik
Gottes im strengen Sinne. Eine ganz besondere Stelle nehmen unter
den Eigenschaften dieser Art die Personbestimmungen ein (proprietates
relativae), die die höchste, wirklich überweltliche Vollkommenheit der

Dynamik Gottes offenbaren. Nehmen wir also in unsere Synthese
diese Doppelgestaltung der absoluten Seins-Transzendenz Gottes auf,
so begleitet uns der überreiche Wert der dynamischen Teilsicht des

Gottesbegriffes auf dem ganzen Wege der Analyse von Q. 14-119 der
Prima Pars. Demnach gibt es im ersten Teile der Summa zwei leitende

1 I 4, 2.



460 Der analytische Wert des Gottesbegriffes

Gedanken, um die sich alle Fragen gruppieren und aus welchen sie ihre

Lebenskraft schöpfen : das Ansichsein und das Ansichtätigsein Gottes,

als Teilsichten seiner absoluten Transzendenz.

Es ist indes leichter, die Macht Gottes als eine Eigenschaft im
strengen Sinne zu fassen und an ihrer führenden Rolle den analytischen
Wert des Gottesbegriffes zu messen. Man bekommt ein anschaulicheres

Bild von dem Vorgehen des Aquinaten, wie auch eine bessere Übersicht

über den Zusammenhang der einzelnen Fragen.
Die Macht ist nach dieser Auffassung das nächste Prinzip aller

dynamischen Äußerungen der inner- und außergöttlichen Hervorgänge.
Die Beschreibung und Begründung dieser Hervorgänge (processiones)
in sich selbst (als termini producti), wie auch nach ihrem formalen
Grund (die hervorbringende Tätigkeit nach ihrer inneren Beschaffenheit)

bildet den Inhalt nicht bloß des ersten Teiles der Summa, sondern
auch aller übrigen Teile derselben. Die Dynamik kann sich entweder
im prinzipartigen Verhalten oder nach Kausalbeziehungen äußern. In
beiden Formen gibt es eine lange Reihe von Möglichkeiten, insbesondere

nach den vier Arten der Ursächlichkeit, die die Grenzen des

«Aussichgehens », der Kraftäußerung eines Dinges umschreiben. Denn
solange das Aussichgehen im transzendentalen Sinne genommen wird,
ist jeder Hervorgang ein Außersichsein, womit gar nichts anderes

bezeichnet wird, als das Ausgießungsvermögen der Güte (bonum est
diffusivum sui) und das Eingehen in Verhältnisse, deren Grundlage
die Dynamik, das Resultat aber eine Gegenüberstellung nach unver-
tauschbaren Beziehungen ist. Die verschiedenen Weisen des «

Aussichgehens » müssen auch in Gott vorhanden sein, sofern sie eine

Vollkommenheit bezeichnen. Deshalb gehen wir nicht fehl, wenn wir
annehmen, daß Thomas alle Arten des Hervorganges genau untersucht,

auf Gott angewandt und dieselben als Grundlage seiner Lehre
über die Dynamik Gottes und seiner entsprechenden Eigenschaften
verwendet hat.

Die Dynamik offenbart sich im allgemeinsten im Prinzip-Sein und
in der Begründung von Prinzip-Verhältnissen. Das hervorbringende
Prinzip und das Hervorgehende können nach ihrem Sein durch eine
tiefe Kluft getrennt sein und auch in beziig auf die Beeinflussung kann
man von der losen Verbindung bis zur innigsten Seinsmitteilung hinauf
viele Grade unterscheiden. Das Wesentliche hierbei ist indessen die

Wahrung der Ursprungsbeziehung. Das Prinzipsein hängt mir von der
letzteren ab und wächst dem Werte nach umsomehr, je klarer das Ur-



Der analytische Wert des. Gottesbegrifies 461

Sprungsverhältnis zum Vorschein tritt, während alle übrigen Unterscheidungen

in den Hintergrund treten, ja verschwinden. Reine Beziehungen,
die nach Ursprungsverhältnissen gegenübergestellt bestehen und den
absoluten Werten nach völlig identisch sind, können nur in einem
überweltlichen Sein, bei der absoluten Transzendenz gedacht werden.
Diesen Gedankengang spiegelt der Traktat des Aquinaten über die

Dreieinigkeit wider. Derselbe ist auf die Macht Gottes gegründet,
sofern sie Prinzip immanenter Tätigkeit ist und auf Grund der
überweltlichen Seinsfülle und Güte Gottes als Zeugung und Hauchung in
zwei Hervorgängen auch fruchtbar ist. Dieser Traktat ist demnach
eine Beschreibung der genannten fruchtbaren Tätigkeiten Gottes und
der nach Ursprungsverhältnissen gegenübergestellten Bestände (Sub-
sistenzen). Die ersten zwei Fragen (Q. 27-28) enthalten keimhaft
eigentlich alle Sätze des ganzen Traktates. Die rein immanenten
Tätigkeiten Gottes in ihrer überweltlichen Fruchtbarkeit (als dictio und
amor) sind die Grundlage — somit die materielle Voraussetzung —,
daß die Natur Gottes in drei Subsistenzen ungeteilt besteht, die nach
reinen Ursprungsbeziehungen gegenübergestellt sind. Letztere bilden
den formalen Grund der Vielheit in Gott. Alle nachfolgenden Fragen
dienen bloß zur Erläuterung und Erweiterung dieser Sätze. Aus diesem

Grunde sagen wir, daß der analytische Wert der Macht Gottes in
innergöttlicher Beziehung geradezu in transzendenter Beleuchtung zum
Vorschein kommt und bei der Beurteilung aller einzelnen Fragen dem

Verstände die Stütze bietet.
Die zweite Form, in der sich die Hervorgänge offenbaren, ist die

der Ursächlichkeit. Bevor wir jedoch die volle Bedeutung derselben

für die Summa darlegen, wollen wir versuchen, einen Überblick über
die Hervorgänge, bzw. über alle einzelnen Teilsichten zu bieten, unter
welchen sie aufgefaßt und ausgedrückt werden können. Um dies richtig
zu verstehen, müssen wir vor Augen haben, daß die Hervorgänge vor
allem eine zweifache Betrachtungsweise, eine rein dynamische und eine

statische, zulassen. Die dynamische Teilsicht können wir uns nur unter
dem Begriffe der Bewegung (motus) vorstellen, von der die Veränderung
untrennbar ist, wenn sie auch nicht im strengen Sinne eine solche zu
sein braucht. Die einzelnen Merkmale müssen daher den Elementen
der Bewegung entnommen werden. Die statische Betrachtungsweise
bietet uns das hervorgegangene Sein oder die Seinsweise, deren einzelne

Bestandteile durch die Seinsbeziehungen des Terminus zum Prinzip,
wie auch durch jene der konstitutiven Elemente des Terminus zu-



462 Der analytische Wert des Gottesbegriffes

einander bestimmt werden. Alle diese einzelnen Züge können an der

Benennung des HerVorganges je nach ihrer Bedeutung und Tragweite
teilnehmen. Dies gilt insbesondere vom hervorgehenden Terminus

(principiatum, Wirkung), der als Endpunkt und auch als Ziel des

ganzen Vorganges den Namen desselben zu tragen pflegt1. Der Terminus
wirkt artbestimmend, da von seiner Beschaffenheit auch die Benennung
des Vorganges, als eines Werdens, einer Bewegung, abhängt2. Die
Merkmale der dynamischen Teilsicht werden nach der Art, allenfalls
aber nach der Analogie des Tuns und Leidens (actio-passio) bestimmt,
jene aber des statischen Gesichtspunktes teils nach dem absoluten

Seinsgehalt des Terminus, teils nach den Beziehungen, die aus dem

ganzen Vorgang folgen. Letztere spielen bei der Beurteilung der
relativen Einheit beider Extreme, wie auch bei jener des ganzen Vorganges
eine bedeutende Rolle. Man kann sagen, daß die Kraft des ganzen,
oft sehr verwickelten Vorganges in diesen Relationen fortdauert, gleichsam

in ihnen zusammengefaßt wird. Tatsächlich urteilen wir über das

Endergebnis der Hervorgänge nach diesen Beziehungen. Man denke

nur beispielsweise an die Frage des Aquinaten anläßlich der Behandlung
der hypostatischen Vereinigung : utrum haec unio sit relatio 3. Es
ist daher in der folgenden schematischen Darstellung aller Teilsichten
dem letzten Gliede eine ganz besondere Aufmerksamkeit zu widmen,
wenn man die einzelnen Arten des Hervorganges richtig beurteilen
will. Dies vorausbemerkt, wird die Übersicht leicht verständlich 4.

1 Deshalb heißt beispielsweise der Heilige Geist einfach Processio.
2 Aus diesem Grunde nennen wir den Hervorgang des Wortes eine Zeugung,

im Gegensatz zum Hervorgehen des Heiligen Geistes durch Hauchung.
3 III 2, 7.
1 Die Anwendung der Teilmerkmale dieser Übersicht bei der theologischen

Besprechung der einzelnen trinitarischen Probleme zeigt uns den reichen
analytischen Wert der Macht Gottes als Prinzip der Hervorgänge. Wir verstehen vor
allem, warum und in welchem Sinne man selbst in den innergöttlichen Beziehungen
von aktiven und passiven Hervorgängen (generatio, spiratio activa et passiva)
sprechen muß ; daß die formale Grundlage der Ausgänge eine rein immanente
Tätigkeit ist ; daß diese Tätigkeit, sofern sie produktiv ist, unbedingt zwei Sub-
sistenzen als gebende und empfangende Bestände bestimmt. In bezug auf den
eigentlichen überweltlichen Seins-Wert der Ausgänge werden wir unterrichtet,
daß die Produkte selbst ihrem Prinzip nach, in der Eigenschaft des Wortes
(proprietas im trinitarischen Sinne) Sohnes, Ebenbildes einerseits, der Liebe,
Gabe und des Geistes andererseits, gegenübergestellt sind ; daß durch die aktiven
und passiven Ausgänge weder zwischen dem Prinzip und dem Produkte noch
im hervorgehenden Terminus selbst neue Verbindungsmittel (nexus formalis)
geschaffen werden, sondern daß dies einzig die mitgeteilte göttliche Natur nach
verschiedenen Beziehungen vertritt, so daß das abschließende Resultat der Hervor-



Der analytische Wert des Gottesbegriffes 463

Processio,
origo

in fieri : ratio ma-
terialis processionis
declarata ex princi
piis vel causis ; mo
tus (in sensu lato)
inter duo extrema

ut actio : processio
active sump-

ta, ratio formalis
motus

in facto esse : ratio
formalis processionis

; id ad quod tendit,

et in quo termi-
natur processio

ui passio : pro-
cesssio passive

sumpta

formaliter : esse
termini producti

ex consequents
relatio

immanens

transiens

f formaliter

virtualiter
transiens

materialiter : designatio ex-
tremorum (principii et
termini) processionis
formaliter : immutatio ex-
tremorum ex actione proce-
dente et recepta
ipsum esse procedens, ut
terminus processionis

nexus formalis coniungens
I principia essendi termini

[ relatio inter extrema

I relatio inter principia
essendi termini.

Nach einer näheren Entwicklung der einzelnen Teilsichten gelangen
wir nun zum überraschenden Ergebnis, daß das Vorgehen des Aquinaten
in seiner Summa nach den Gesichtspunkten dieser Teil-Merkmale
bedingt ist. Betrachten wir zunächst die allgemeine dynamische
Beschaffenheit der Hervorgänge, die wir nicht anders als nach Art eines

Werdens fassen und uns vorstellen können. Wir sind nach einer

analytischen Abstraktion uns dessen bewußt, daß die Dynamik der

Hervorgänge nicht unbedingt an ein Werden im strengen Sinne

gebunden ist. Hervorgang ist bei Wahrung des Ursprungsverhältnisses
ohne Werden, ohne ein — nicht bloß zeitliches, sondern auch im Sein

irgendwie begründetes — Nacheinander logisch möglich, dinglich aber

an ein überweltliches Sein gebunden, das über das Gesetz der
Potenzialität erhaben ist. Über die Wirklichkeit einer solchen produktiven

Dynamik kann uns nur die direkte Erkenntnis dieses Seins

unterrichten, und weil dies uns nicht möglich ist, so kann die Aufklärung
nur durch die Offenbarung an uns gelangen. Unter dieser Voraussetzung

erscheint uns die Tätigkeit Gottes in der Summa als eine

Dynamik ohne Werden und als eine solche mit Werden. Die erste

tritt uns in den trinitarischen Ausgängen, die zweite in den Werken

gänge bloß die relative Gegenüberstellung der Subsistenzen bildet. Wir kommen
auf diese Weise durch die analytische Zergliederung des Begriffes zur gleichen
Übersicht, die wir oben auf Grund des Vorgehens der Summa gegeben haben.



464 Der analytische Wert des Gottesbegrifies

Gottes nach außen entgegen. Damit haben wir den Arbeitsplan des

Aquinaten nach diesen zwei synthetischen Gesichtspunkten bestimmt,
die, aus dem analytischen Werte der Macht Gottes abgeleitet, die

Gruppierung aller Fragen beherrschen h

Für die nähere Gruppierung sind die einzelnen Arten der Ursächlichkeit

maßgebend. Daß die Wirkursächlichkeit Gottes die Schöpfung
in allen ihren Beziehungen durchdringt, unterliegt keinem Zweifel, und
Thomas selbst beginnt die analytische Betrachtungsweise seiner Summa

mit der hochwichtigen Feststellung: necesse est dicere, omne ens, quod

quocumque modo est, a Deo esse 2. Dies ist der Gesichtspunkt, welcher
die Behandlung aller Fragen seiner Theologie beherrscht. Das Sein

ist eine ureigene, unveränderliche Wirkung Gottes, denn er allein
besitzt das Sein als eine Natur, nur in ihm ist dasselbe ein naturhaft
wirkendes Prinzip. Deshalb hängt jedes Sein von ihm nicht nur im
Werden, sondern auch in seinem Bestehen ab 3. Wo ein Sein ist, da
ist Gott tätig und somit seiner Substanz nach gegenwärtig 4.

Die Wirkursächlichkeit Gottes offenbart sich vor allem als Schöpfung
(creatio). In ihr tritt die Macht Gottes in einer staunenswerten Über-
weltlichkeit dem Verstände entgegen. Ihre Erhabenheit über das

Gesetz der Potenzialität ist eine allseitige. Selbst eine vorausgehende
Potenz nach Art der Materialursache ist hierbei ausgeschlossen 5. Die

Schöpfung ist, wie Thomas sagt, ex parte modi agendi das höchste,
wirklich Gottes würdige Werk 6. Der Bestimmung und Beschreibung
dieses Ausganges (als Tätigkeit) widmet Thomas eine ganz besondere

Aufmerksamkeit. Wir finden dabei die Hellsicht des Philosophen
gepaart mit der demütigen Ergebung des Gläubigen bei der Behandlung

von Problemen, zu deren Lösung die Kräfte des menschlichen
Verstandes nicht ausreichen 7.

1 Zum gleichen Resultate gelangen wir nach der Entwicklung der beiden
Teilsichten des Werdens. Wird das formale Prinzip desselben, die Tätigkeit,
betrachtet, so erhalten wir die Ausgänge nach den Gesichtspunkten der actio
formaliter immanens (Dreieinigkeit) und der actio virtualiter transiens (die
Schöpfung). Achten wir aber auf das passive Element der Dynamik, so tritt
uns Gott bei der Wahrung seiner völligen Unveränderlichkeit nach gleich ewigen
Subsistenzen (Dreieinigkeit) und als außergöttliche Subsistenzen und Bestände
schaffend (in der Schöpfung) entgegen. Bei der letzten Form kommt die passive
Veränderung des hervorgebrachten Terminus als creatio, conservatio und motio
(nach allen Arten, die die Philosophie als alteratio, generatio, corruptio und im
allgemeinen als eductio de potentia in actum kennt) klar zum Vorschein.

2 I 44, 1. 3 I 104, 1. 4 I 8, 1.
5 I 45. 6 I-II 113, 9. 7 I 46, bes. 2.



Der analytische Wert des Gottesbegriffes 465

Nach der Bestimmung des Ausganges gemäß der Teilsicht der
schöpferischen Tätigkeit wendet Thomas seinen Blick auf die
hervorgebrachten Termini derselben, auf die geschaffenen Subsistenzen. Daß
die Schöpfung nur subsistenzielle Bestände hervorbringt, und daß
dieselben wegen ihrer wesentlichen Abhängigkeit (als relativa secundum

dici) das Korrelat der Schöpfungstätigkeit als creatio passiva bilden,
hat er im allgemeinen festgestellt1. In dieser Eigenschaft beschreibt
er dieselben zunächst nach allgemeinen Gesichtspunkten, dann aber
bis in alle Einzelheiten. So interessiert ihn vor allem, ob und warum
eine Vielheit der Geschöpfe notwendig ist. In den innergöttlichen
Ausgängen offenbart sich sowohl die Fruchtbarkeit, als auch die Macht
Gottes in der Hervorbringung eines einzigen Produktes je nach Spruch
und Liebe. Die ganze ungeteilte göttliche Natur wird durch diese

Tätigkeiten mitgeteilt, so daß eine weitere Betätigung in dieser Hinsicht
gar nicht möglich ist 2. Handelt es sich aber um die außergöttlichen
Ausgänge, so wird zwar die Allmacht nach ihrer Wirkungsweise (ex
parte modi agendi), nicht aber von Seiten der Wirkung hinlänglich

1 I 45, 3-4. Die passio im eigentlichen Sinne bedeutet die Aufnahme der
von außenher stammenden Tätigkeit in einem Subjekte und deshalb auch, die
Unterwerfung desselben unter die tätige Subsistenz. Letzteres wird durch eine
entsprechende Relation ausgedrückt. Die passio ist daher die wirkende Kraft
selbst, sofern sie im aufnehmenden Subjekte ist. Ist die actio formaliter
transiens, so ist sie das Verbindungsmittel zwischen beiden Subsistenzen und
unterscheidet sich nach actio und passio, je nach der Beziehung zur einen oder
zur anderen. Fehlt aber eine so beschaffene Tätigkeit, so daß die actio formaliter
immanens und bloß virtualiter transiens ist, so entbehren wir des oben erwähnten
Verbindungsmittels, und die passio ist nur als hervorgebrachte Wirkung und als
deren Beziehung zur tätigen Subsistenz vorhanden. So ist es bei der Schöpfung,
die als creatio activa eine immanente Tätigkeit Gottes ist und keineswegs ein
Bindeglied zwischen Gott und dem Geschöpfe bildet. Die creatio passiva kann
demnach nur durch die hervorgebrachte Subsistenz und durch deren Beziehung
zu Gott vertreten sein. Und weil das Geschöpf unter dem ersten und
fundamentalen Gesichtspunkt Gott wesentlich, also nicht nach einer hinzukommenden,
akzidentellen Teilsicht unterworfen ist, so ist auch seine Beziehung zu Gott eine
wesentliche, in der Seinsgestaltung des Geschöpfes begründete, transzendentale
Relation. Die geschöpfliche Subsistenz nach ihrer wesentlichen, transzendentalen
Beziehung zu Gott ist demnach die creatio passiva, wozu eine relatio praedica-
mentalis nach anderen Gesichtspunkten hinzutritt. Denn neben der wesentlichen
Abhängigkeit werden im Geschöpfe auch Seinsweisen verwirklicht, die nicht
auf Gott nach seiner absoluten Majestät hinweisen, sondern bloß seine ursächliche

Beeinflussung erheischen. Diese Beziehungen als zeitlich, räumlich, oder
nach anderen Beschränkungen bedingt, sind die prädikamentalen Relationen des

Geschöpfes zu Gott. Diese Sätze sind maßgebend auch für die übrigen Beziehungen
des Geschöpfes zu Gott, wie z. B. für die conservatio passiva, unio passiva usw.

2 I 27, 5.

Divus Thomas 30



466 Der analytische Wert des Gottesbegriffes

geoffenbart. Das Sein ist in unendlich mannigfachen Formen der
Verwirklichung fähig, weil die Seinsfülle, als vorbildliche Ursache der

Seinsbeschränkung, einer solchen keine Grenzen zieht. Damit auch
diese Fruchtbarkeit Gottes und die unbeschränkte Ausdehnung seiner
Macht offenbar sei, war es für seine Weisheit geziemend, von seiner

mitteilenden Güte aber wurde es direkt — wenn auch nicht notwendig —
gefordert, daß er das Sein einer zielentsprechenden Vielheit mitteile,
und an dessen Segnungen nicht bloß ein Geschöpf, sondern eine

wohlgeordnete Mehrheit nach allen Seinsgraden teilnehmen lasse l. Es
entspricht also der Weisheit Gottes, daß die Schöpfung (creatio passiva)
in einer Vielheit und in spezifischer und individueller Differenzierung
erscheine ; die gleiche Weisheit erfordert aber auch, daß von Seiten

des Zweckes bloß eine Schöpfung bestehe, welche nach einem einheitlichen

Gesichtspunkte die Ehre Gottes verkünde und das Sein und
Leben bloß als Teilhabe an der Güte Gottes besitze 2.

Zum weiteren allgemeinen Gesichtspunkte gehört die Betrachtung der

Schöpfung nach ihrer Fehlerlosigkeit. Ist die Schöpfung selbst und die

Vielheit der hervorgebrachten Geschöpfe gleichsam eine Apotheose der

Allmacht Gottes, so ist die Besprechung des Übels als Apologie
derselben gedacht. Die Schöpfung ist nicht fehlerlos. Gar manches scheint
daran etwas anderes ahnen zu lassen, als die Hand der allgütigen
Allmacht. Schon bei der prinzipiellen Besprechung der Macht Gottes wirft
Thomas die Frage auf, ob Gott sein Werk auch besser hätte machen können

3. Die Weltordnung geht aus einer Weisheit und Güte hervor, die

nicht größer sein, und die Welt demnach nicht besser gestalten könnte.
Thomas wiederholt darum eine oben ausgeführte Unterscheidung : die

Weltschöpfung ist ex parte modi faciendi, besonders mit Rücksicht auf
den letzten Zweck, die beste ; ex parte rei factae könnte sie allerdings
noch besser bestellt sein : ein mehr oder weniger an Güte bzw. Übel
könnte das Angesicht der Welt noch verbessern. Muß nun Thomas
die Werke Gottes in sich selbst beschreiben, so kann er die Augen
vor den Mängeln der Schöpfung nicht verschließen. Darum mußte

er die allgemeinen Prinzipien zur Beurteilung der Mängel und des

Übels zwischen der Behandlung des Schöpfungsaktes und der

Beschreibung der Produkte nach allen Teilsichten einschalten. Seine

Lösung ist aus dem allgemeinen Schatze des Christentums geschöpft
und ist ein Gemeingut aller Theologen. In diesem Traktate haben wir

1 I 47, 1-2. 2 I 47, 3. 3 I 25, 6.



Der analytische Wert des Gottesbegriffes 467

ein Gegenstück zu Qu. 5-6 der Prima Pars, wo die Güte Gottes
besprochen wird. Für das Übel brauchen wir weder ein oberstes Prinzip
des Bösen anzunehmen, noch seinetwegen Gott der Ohnmacht zu zeihen.
Die gegenwärtige Weltordnung ist ohne Zulassung des Übels nicht
möglich. Unter den einzelnen Gliedern gibt es solche, die im Dienste
der höheren Seinsweisen stehen 1 und daher, im Interesse der
Zweckbestimmung derselben, einer Veränderung unterworfen sind, die vom
partikulären Standpunkte aus ein Übel bedeutet. Will daher Gott das

allgemeine Wohl des Weltalls, so ist mit diesem Wollen das partikuläre
Übel per accidens als ein nicht an sich und für sich Gewolltes unbedingt
verbunden. In dem an sich gewollten allgemeinen Wohl erhalten demnach

die einzelnen Übelstände, sofern sie nicht Mängel der freien

Tätigkeit bezeichnen, durch ihre Zweckbestimmung den Ausgleich nach
dem Wesenszug des Guten. Selbst die Strafe gehört hieher. Nur eines

kann diesem Ausgleich nicht unterzogen werden : die Sünde. Ist
deshalb Gott per accidens Ursache des physischen Übels, so kann die
Sündenschuld auf ihn keineswegs zurückgeführt werden 2.

Nachdem Thomas die zwei allgemeinen Gesichtspunkte zur
Beurteilung der Schöpfung festgestellt hat, unternimmt er die Beschreibung
derselben nach einzelnen Gruppen und Merkmalen. Die Teilung der

Schöpfung in rein geistige, rein körperliche und gemischte Bestände
bezeichnet die großen Züge seines Arbeitsplanes. Die nähere Beschreibung
derselben ist für den Augenblick nicht unsere Aufgabe. Wir wollen

nur im allgemeinen darauf hinweisen, wie der analytische Wert des

Gottesbegriffes nach der Teilsicht der Macht sich in ihnen bestätigt,
und infolgedessen, wie diese Fragen zur Theologie gehören.

Die gesamte Schöpfung findet in der Summa Platz, als ein Werk
Gottes, als ein terminus connotatus (passive productus) der schöpferischen

Tätigkeit (creatio activa) Gottes. Sie ist, wenn wir so sagen

dürfen, gleichsam der äußere Gegenwert der innergöttlichen Tätigkeit, eine

Offenbarung der Herrlichkeit Gottes, ja seine äußere Ehre selbst. Sie

verkündet die Macht Gottes, nicht bloß dem Können nach (joroductio ex

nihilo), sondern auch gemäß der ordnenden Weisheit und der sich

ergießenden Liebe. Diese Gesichtspunkte allein reichen aus, um jeden
profanen Einschlag von diesen Gegenständen fernzuhalten und sie zu
heiligen Objekten, theologisch erfaßbaren Seinsbeständen der sacra
doctrina zu gestalten. Für sich betrachtet, mögen die einzelnen Fragen

1 II-II 66, 1. 2 I 49, 2.



468 Der analytische Wert des Gottesbegriffes

auch in den Profanwissenschaften behandelt werden ; durch die genannten
Gottesbeziehungen aber erhält jeder Satz eine höhere Weihe, wird zu
einem scibile in scientia Dei et beatorum umgestaltet. Will man die
subalternatio der Theologie ernst nehmen, so muß man dieselbe auf
alle Teile und auf alle Gegenstände dieses Wissenszweiges ausdehnen.

Die Erkennbarkeit (scibilitas) eines Gegenstandes hängt von dessen

Sein und seiner ontologischen Wahrheit ab. Wir können ihn zergliedern,
nach allen seinen Teilsichten und Merkmalen vollkommen erkennen.

Er bleibt aber doch immer ein Gegenstand und bloß ein Gegenstand,
solange man ihn nicht nach seinen Beziehungen zu untersuchen und
zu erkennen sucht. Hierin zeigt sich der Seins-Reichtum eines
Gegenstandes. Zu dieser Erkenntnis der Beziehungen ist nämlich unbedingt
erfordert, daß die Gegenstände des Hinweises auch in sich erfaßt
werden. Denn nur in dieser Form vermögen sie über die gesuchte
relative Stellung Aufschluß zu geben. Je reicher also die Beziehungen
sind, eine um so vollkommenere Erkenntnis ist aus der Betrachtung
der relativen Umgebung zu erwarten. Mögen einzelne nächste
Beziehungen die Erkennbarkeit des Gegenstandes noch nicht wesentlich

beeinflussen, je weiter wir aufwärts steigen, um so mehr weitet sich

unser Blick, um so einheitlicher und umfassender ist unsere Schau,

so daß wir auf einmal gewahr werden, daß die erste (an sich) Erkennbarkeit

des Gegenständes nebensächlich geworden und, in eine höhere

Sphäre erhoben, einer vollkommeneren Erkennbarkeit und
Wissenswürdigkeit teilhaftig geworden ist. Es gibt demnach Gegenstände, die

durch ihren reichen Seinsgehalt viele Einzelobjekte in ihren Bannkreis
ziehen, sich gleichsam unterordnen und in ihrer Erkennbarkeit wesentlich

beeinflussen können. An der eigenen Erkennbarkeit solcher untergeordneter

Gegenstände wird dabei nichts geändert. Denn diese hängt von
deren unveräußerlichen ontologischen Wahrheit ab. Aber die

Wissenswürdigkeit (scibilitas), die Fähigkeit, den Verstand gefangen zu nehmen 1,

die Einstellung in die Gesamt-Wahrheit, mit einem Wort : die relative
Erkennbarkeit wird eine andere. Der Gegenstand für sich ist isoliert.
Er besitzt ein beschränktes Sein. Daher ist auch der Verstand, solange

er nur diesen Gegenstand betrachtet, beschränkt in seiner Sicht. Nach
der relativen Einstellung (auf die Werte des Sichverhaltens) erweitert
sich die Seins-Bedeutung des Gegenstandes und somit auch das Blick-

1 Captivatio intellectus nach dem Apostelwort : in captivitatem redigentes
omnem intellectum. II. Cor. 10, 5.



Der analytische Wert des Gottesbegriffes 469

feld des Verstandes : derselbe Gegenstand wird in einem helleren Lichte
und nach festeren Seins- und Wahrheitsgesichtspunkten geschaut. Diese
reichen Seinsinhalte werden Subjekte (subiecta scientiae) genannt,
denen gegenüber die einzelnen Gegenstände bloß als Objekte, in der
Wahrheit des Subjektes erfaßte Gegebenheiten gelten. Ist das Subjekt
seiner Erkennbarkeit nach (ratio formalis qua cognoscendi) nicht bloß
umfassend, sondern gehört dasselbe auch einer höheren Ordnung an
als die einzelnen Gegenstände, so ist dessen Verhältnis zu den Objekten
als eine qualifizierte Unterordnung (subalternatio) zu bestimmen, die
eine spezifisch neue Erkennbarkeit der Gegenstände mit sich bringt.
Nur muß die Beziehung zwischen Subjekt und Objekt immer
festbegründet sein h

Eine solche feste Begründung ist zwischen dem Geschöpfe und
Gott vorhanden. Für die natürliche Erkenntnis Gottes ist das Geschöpf,
das allgemeine Sein, das Subjekt, Gott in seinen Eigenschaften aber
das Objekt, als im Geschöpfe nach kausalen Verbindungen und
Zusammenhängen enthalten. Daher erhalten wir aus der Erkenntnis der
relativen Stellung des Geschöpfes eine bedeutend erweiterte Welt-
Einsicht und -Übersicht. Wird diese Gotteserkenntnis durch die
Offenbarung erweitert und vervollkommnet, so wächst der analytische Wert
des Gottesbegriffes und erhöht sich seine Eignung zur Beurteilung der

Schöpfung geradezu ins Unbegrenzte, so daß wir in ihm ein universelles,
allumfassendes Subjekt vor uns haben. Die Schöpfung ist mit diesem

Gottesbegriff nicht bloß nach unserer natürlichen Erkenntnis, sondern
auch durch die Offenbarung verbunden. Letztere fügt ganz neue

Gesichtspunkte hinzu, ergänzt unsere Erkenntnis über das Schöpfungs-

I
1 Diese Begründung kann vor allem auf Ähnlichkeit beruhen. In diesem

Falle ist das Subjekt-Sein auf die vorbildliche Ursächlichkeit (causa exemplairs)
zurückzuführen. In seinen Analogien oder in seinem Lichte erscheinen die
Objekte klarer und gleichsam als Ausstrahlungen einer gemeinsamen Lichtquelle.
Noch fester sind die wirk- und zweckursächlichen Beziehungen, da die Gegenstände

im Subjekte ihrem Sein nach unverkennbar mehr verankert und enthalten
sind als bei der bloßen Ähnlichkeit. Die festesten sind indes die Beziehungen
nach der inneren formalen Ursächlichkeit, da in diesem Falle das Subjekt, wenn
nicht dem Sein, so doch der Erkennbarkeit nach, entweder ein gemeinsames
inneres Prinzip der Objekte ist, oder letztere sich zu ihm als Gattung (genus) zur
Art (species) verhalten. Thomas benützt in seiner Theologie alle diese Quellen,
um aus dem Geschöpf die Erkenntnis Gottes abzuleiten, oder, in umgekehrter
Richtung, durch das Licht des Gottesbegriffes die Schöpfung zu beleuchten. Diese
Erkenntnisquellen und deren Anwendung nach den Grundsätzen der Analogie
bilden den Kern der theologischen Prinzipienlehre des Aquinaten.



470 Der analytische Wert des Gottesbegriffes

werk mit solchen Zügen, die wir mit den natürlichen Kräften des

Verstandes nicht gewinnen können. Für die Schöpfung selbst aber erheischt
die Offenbarung eine Einstellung, nach welcher dieselbe direkt als ein

Abbild (nach den verschiedenen Abstufungen als vestigium, imago)
Gottes gelten und ihren eigentlichen Wert behaupten muß. Die
Schöpfung wird in sich nach den natürlichen Wissenszweigen erkannt.
Ihre relative Stellung hellt sich in überweltlicher Beleuchtung durch die

geoffenbarten Gottesbeziehungen auf. Aus diesem Grunde kann selbst
die einfachste, natürlichste Erkennbarkeit der Schöpfung durch die

Einfügung in die genannten Gottesbeziehungen eine ganz überweltliche
Beleuchtung und Erkennbarkeit erhalten, so daß die eigene Erkennbarkeit

dieser höheren qualitativ untergeordnet und damit von der ersteren

spezifisch verschieden ist. Auf diese Weise wird die Schöpfung Gegenstand

der Theologie. Es handelt sich hierbei nicht darum, wie die

Schöpfung als Ganzheit und in ihren Teilen beschaffen ist, sondern
wie sie als Werk Gottes, als Verkünderin seiner Ehre aussieht und was
sie dem Verstände in dieser Eigenschaft sagt. Sie ist — so werden wir
unterrichtet — ein Abglanz der ewigen Wahrheiten, eine Zeugin der
Güte Gottes und seiner überfließenden Mitteilsamkeit, so daß jede bis
ins kleinste Detail gehende Erkenntnis der Schöpfung schon aus dem
Grunde notwendig ist, damit dadurch unsere Gotteserkenntnis bereichert,
das unvollständige Wissen über das Geschöpf aber durch das Wissen

um seine Gottesbeziehungen vervollkommnet wird. Deshalb besitzen
alle Sätze der Summa, die der äußeren Form und Sprache nach auch
in der Psychologie, Kosmologie oder in anderen Wissenszweigen ihren
Platz haben könnten, einen inneren Wert, den sie in den profanen
Wissenschaften nicht haben. Denn nur als Abglanz der Herrlichkeit
Gottes oder als Wegweiser zu Gott kommen sie in der Summa in
Betracht, während ihnen diese Beziehung in den profanen
Wissenschaften gänzlich fehlt. Deshalb ist z. B. die Erkenntnis des Menschen

nach allen Teilsichten gar nicht Selbstzweck, wie in den natürlichen
Wissenschaften, sondern nur ein Mittel, um zur tieferen und
ausgedehnteren Erkenntnis Gottes zu gelangen, oder um die alles ordnende
Weisheit und Güte Gottes uns zum Bewußtsein zu bringen. Wenn wir
die zahlreichen Artikel der Summa von Qu. 50-102 in diesem Lichte
lesen, so erhalten wir von denselben ein ganz anderes Bild, als wenn
wir in ihnen bloß eine Wiederholung der Kosmologie und Psychologie
erblicken wollten. Daß sie aber in diesem Lichte gelesen werden sollen,
fordert von uns der hl. Thomas ausdrücklich in I 1, 7.



Der analytische Wert des Gottesbegrifies 471

Auf diese Weise wird die Schöpfung in der Theologie nur im
Lichte und nach dem analytischen Werte des Gottesbegriffes unter der
Teilsicht der Macht betrachtet. Es kommt aber noch ein Gesichtspunkt
dazu, der die Detailuntersuchungen des Aquinaten rechtfertigt. Daß
der letzte Zweck der Schöpfung Gott ist, kann nicht bestritten werden.
Aber es gibt auch mittlere Zweckträger (finis cui), da das niedere

Geschöpf naturgemäß für das höhere ins Dasein gerufen wurde. Für
unsere menschliche Betrachtungsweise ist das wichtigste Glied in der
Reihe solcher Zweckträger der Mensch. Es kommt ihm diese Bedeutung
als Ebenbild Gottes zu. Deshalb nimmt dieser Traktat eine gewisse

Zentralstellung in diesem Teile der Prima Pars ein. Der nächste Zweck
der eingeschalteten psychologischen Fragen ist die Klarstellung der
Ebenbildlichkeit Gottes nach allen Voraussetzungen (Körper, niedere

Vermögen), formalen Prinzipien (Verstand, Wille), wie auch nach den

Folgen des göttlichen Ratschlusses. Deshalb erfolgt hier die Beschreibung

des Naturzustandes nach der Urgerechtigkeit h Diese rein
theologische Frage zieht demnach alle Teiluntersuchungen in ihren Bannkreis,

so daß der « heilige » Charakter der Summa auch von diesem

Standpunkte aus sichergestellt ist. Hier tritt die göttliche Macht
zuerst als über die Forderungen der Natur hinausgehend und wirkend
entgegen. Ihre tätige Äußerung ist die Heiligung des vernunftbegabten
Geschöpfes, die elevatio activa ; das Produkt (terminus connotatus)
derselben ist die Begnadigung (elevatio passiva).

Neben der Schöpfung kennt Thomas noch einen allgemeinen,
umfassenden Hervorgang, die Weltregierung, die sich in zweifacher Wirkung
offenbart: in der Erhaltung der Schöpfung in ihrem Sein (conservatio)
und in der wirksamen Führung derselben zu ihrem Ziel (motio). Hier
begegnet uns zuerst der Zweckgedanke, der den führenden Gesichtspunkt

der Secunda Pars bildet. Das Wohl der Welt bildet ein
innewohnendes und durch die Glieder des Universums zu erreichendes Gut.
Dasselbe ist aber nur ein Abbild der überweltlichen Güte, nach deren
Teilhabe die Welt strebt und durch deren Besitz sie ihren Zweck
erreicht. Gott zieht alles an sich, bewegt die Welt zur Begehrung seiner
Güte und vervollkommnet das Geschöpf durch die Mitteilung derselben.
Deshalb ist das Wohl der Welt seinem Prinzip nach etwas Außer- und

1 Daß Thomas die Beschreibung des gefallenen Naturzustandes in der Prima
Secundae bringt, ist daraus zu erklären, daß er in der Erbsünde eine Ursache
der persönlichen Sünde erblickt und die ganze Frage von diesem Standpunkte
aus behandeln will.



472 Der analytische Wert des Gottesbegriffes

Überweltliches, und die Weltregierung selbst bezweckt in der geordneten

Verwirklichung desselben im Universum, was Gottes Weisheit im Weltplane

bestimmt hatl. Die Vorsehung mag die Weisheit Gottes
offenbaren, die Ausführung derselben ist eine Betätigung seiner Allmacht.

Die Weltordnung ist das Produkt, der terminus connotatus
(passivus) der gubernatio activa. Sie ist erreicht durch die Erhaltung des

Seins und durch die wohlgeordnete Zielstrebigkeit der Geschöpfe. Die

Beschreibung aller Werkzeuge, deren sich Gott in seiner übergroßen
Güte bedient, bildet den Inhalt der letzten Fragen der Prima Pars.

In diesem Zusammenhange ist man gar nicht erstaunt, daß Thomas
selbst den Samen in seine theologischen Betrachtungen hineinzieht. Er
ist eben Mittel und Werkzeug in der Hand Gottes, um seine Werke
im Sein zu erhalten 2. Dasselbe gilt auch von den übrigen Faktoren,
die Thomas aufzählt, so daß also die rein theologische Betrachtungsweise

nicht im mindesten gestört wird und andererseits die Leuchtkraft

des Gottesbegriffes ungehemmt wirken und den einzelnen
Gegenständen eine höhere Erkennbarkeit verleihen kann 3.

3. Der zweckursächliche Einfluß Gottes als Erkenntnis
und Grund der Sittenlehre : Deus « in quo omnia ».

Thomas hat das Versprechen seiner Programm-Einstellung
vollständig gehalten. Im Prolog zur I-II nennt er den Traktat der Prima
Pars : de exemplari. Et hat daselbst aus den verschiedensten

Erkenntnisquellen einen Gottesbegriff aufgebaut und dessen gestaltenden
Wert erprobt. Für die weitere Beurteilung der theologischen Fragen,
wie auch der gesamten Wirklichkeit, hat er damit einen allumfassenden

Gesichtspunkt gewonnen, der die einzelnen Gesichtspunkte vorbildlich
(per modum causae exemplaris) beeinflußt. Alle Teilsichten sind
demselben nicht bloß untergeordnet, sondern sind in ihm wirklich innerlich
enthalten, wie das Einzelne im inhaltlich Allgemeinen enthalten zu
sein pflegt. Im Folgenden wird tatsächlich nur der Einfluß der Macht
Gottes in den verschiedenen Formen der Begnadigung entwickelt. So

1 I 103.
2 Diese Frage mußte auch wegen der Fortpflanzung der Erbsünde behandelt

werden. Deshalb rechtfertigt auch ein neuer theologischer Gesichtspunkt deren
Aufnahme in die Summa.

3 Daß Thomas hierbei auch die Ausnahmen von dem gewöhnlichen Naturlauf,

die Wunder, bespricht, ist in seinem Vorgehen wohl begründet.



Der analytische Wert des Gottesbegriffes 473

dehnt sich der analytische Wert des Gottesbegriffes auf alle Teile der
Summa aus ; überall können wir dessen belebende Kraft feststellen.
Aus diesem Grunde werden wir kaum fehlgehen, wenn wir in der
Prima Pars die theologische Prinzipienlehre des Aquinaten erblicken.

Gott in sich und als Prinzip der Welt : das ist der kurze Inhalt
der doctrina sacra nach dem hl. Thomas. In welchem Sinne Gott
bewirkende Ursache der außergöttlichen Wirklichkeit ist, haben wir
gesehen. Schöpfung und Weltregierung umfassen alle einzelnen Formen
seines Einflusses, oder wie Thomas sich ausdrückt : « processionem
secundum quod causa dicitur procedere in effectum, inquantum vel
movet ipsum, vel similitudinem suam ipsi imprimit »1. Der
Weltregierung ist eine zweifache Ordnung unterstellt : Natur und Ubernatur,
Die beiden Ordnungen stehen bei Thomas einander nicht feindlich
gegenüber : die Übernatur ist bloß eine Erweiterung der Natur, ein

gnadenvolles Zugeständnis von seiten Gottes, wodurch alles verliehen

wird, wozu die Natur an sich nicht ungeeignet, ja im gewissen Sinne

geeignet erscheint. Den aktiven Eingriff Gottes können wir uns unter
den Begriffen der Erhebung (elevatio) und Zusichnahme (assumptio)
vorstellen, falls wir die Eingliederung (unio) in Gott nach der sub-
stanziellen (gratia unionis) und akzidentellen Gnade (gratia habitualis)
auseinanderhalten wollen. Letztere kann wiederum in zweifacher Form
vor sich gehen : als einfache Begnadigung (sanctificatio) und
Rechtfertigung (iustificatio). Die erste Form kommt in der gegenwärtigen
Weltordnung nur bei den Engeln und bei dem ersten Menschenpaar

vor, während die zweite jede andere Begnadigung beherrscht 2. Aus
diesem Grunde ist zwischen der substanziellen und akzidentellen Gnade

in der gegenwärtigen Weltordnung ein inniger Zusammenhang, da die
erste die Quelle der zweiten ist und daher ihren hauptsächlichen
Existenzgrund darin besitzt, daß sie als Heilmittel der Sünde in Gottes
Pläne aufgenommen wurde.

In diesem Rahmen stellt Thomas die Allmacht Gottes als eine

Kraftquelle dar, die keine Grenzen kennt. Wie der feststehende Naturlauf

Gott nicht hindert, in der Form von Wundern Ausnahmen
vorzunehmen, so bildet auch die Natur kein Hindernis, um ihre Grenzen

bis in die unmittelbare Aufnahme in die Gottheit zu erweitern und sie

des eigentlichen Lebens Gottes teilhaftig zu machen. Ja noch mehr.

1 I 27, i.
2 Dies gilt, wenn auch in einem beschränkten Sinne, selbst von der privilegierten

Form der Begnadigung in der Unbefleckten Empfängnis.



474 Der analytische Wert des Gottesbegrifies

Selbst der freigewollte Abfall des Menschen von dieser göttlichen
Naturhaftigkeit, die Zurückweisung der Begnadigung kann Gott nicht
abhalten, entsprechende Wege und Mittel für die Rückkehr und
Wiederaufnahme zu finden. In diesen Teilen der Summa erscheint

uns die göttliche Macht demnach, wenn wir so sagen dürfen, in ihren
äußersten Leistungen, wenn auch nicht einfachhin, so doch für die

gegenwärtige Weltordnung. Es wird uns vor allem der Mensch als

Ebenbild Gottes nach seiner übernatürlichen Bestimmung vor Augen
geführt, und nach allen Prinzipien beschrieben, die ihm zur Erreichung
dieses Zweckes notwendig sind. Wir können ihn auch in seinem Abfall
kennen lernen. Alle entfernten und näheren Grundlagen der Sünde,
wie auch diese selbst, sowohl im allgemeinen, als auch im einzelnen,
erscheinen vor uns, so daß wir nach dem Studium der Secunda Pars
der Einsicht uns nicht verschließen können, daß die Menschheit einen

Erhalter (Servator), ja einen Erlöser (Salvator) nötig hat.
Im zweiten Teile der Summa werden wir über die Tragweite des

Grundsatzes unterrichtet, daß Gott als höchstes Gut alles an sich

zieht und als Zweckursache bewegt1. Was bedeutet dies für den

Menschen, dessen eigentümliche Lebensäußerungen nicht nach

eindeutig bestimmten physischen Gesetzen, sondern nach eigener
Selbstbestimmung vor sich gehen Gott bleibt auch für ihn das höchste

Gut und in ihm ist sein letzter Zweck zu suchen, antwortet Thomas
in den ersten Fragen der Prima Secundae2. Gott bewegt ihn als

Objekt, aber auch als innerstes Prinzip seines Seins, als die einzige
über dem freien Willen stehende Macht. Der Mensch selbst aber muß
durch Selbstbewegung und Selbstbestimmung die Pläne Gottes
verwirklichen 3. Deshalb ist dieses sein Streben die moralische Ordnung
selbst : motus creaturae rationalis in Deum. Jeder einzelne Schritt,
den der Mensch auf diesem Wege machen kann und muß 4, wie auch
die allgemeinen objektiven Grundlagen der moralischen Ordnung
werden von Thomas genau beschrieben 5. Es gibt aber von Seiten der
menschlichen Natur gewisse Faktoren, welche dieses Streben hemmen,
ablenken oder fördern können. Auch über diese will uns Thomas
unterrichten in seinem spekulativ bisher nicht erreichten oder
überholten Traktat über die Gemütsbewegungen6.

1 I 44, 4.
3 I-XI 6-10.
5 I-II 18-21.

2 I-II 1-5.
4 I-II 11-17.
6 I-II 22-48.



Der analytische Wert des Gottesbegrifies 475

Bleibt der Weg des Hinstrebens zu Gott immer rauh und beschwerlich,

so fehlen auch die Hilfsmittel nicht, die ihn gangbar und angenehm
gestalten. Dies sind die Seelenfertigkeiten (habitus), deren Beschreibung
Thomas eine ganz besondere Sorge widmet. An sich gehören diese

Fragen der Psychologie an, ebenso wie in der Prima Pars die
Auseinandersetzungen über den Menschen ; aber als Vehikel des Strebens
nach und zu Gott, insbesondere nach ihrer Notwendigkeit als

eingegossene Bestände, werden sie zu den herrlichsten theologischen
Gegenständen gestaltet. Deshalb kann Thomas diesen Traktat nicht
würdiger schließen als mit der Besprechung der Gaben des Heiligen
Geistes, in denen die Seelenfertigkeiten in ihrer höchsten
Gottesbeziehung erscheinen 1.

Nachdem Thomas die Abwendung von Gott, die Sünde, beschrieben
hat 2, unterrichtet er uns über die äußeren Prinzipien der moralischen

Ordnung im einzelnen. Auf welchem Wege gelangt zu uns Gottes Plan
über die moralische Ordnung und über die Forderungen, die an uns
gestellt werden Der ausführlichen Beantwortung dieser Fragen ist
der Traktat über das Gesetz gewidmet 3. Wiederum nicht eine
juridische Auseinandersetzung, da das Gesetz als eine von Gott ausgehende

Kundgebung seiner direktiven leitenden Macht, als ein moralisch

bewegendes Werkzeug vorgelegt wird. Gibt das Gesetz ein äußeres

objektives Mittel des Könnens an die Hand, mit dessen Hilfe wir den

Weg zu Gott finden können, so erteilt die Gnade das innere Vermögen,
auf diesem Wege zu bleiben und vorwärts zu streben. Hier erreicht
die Prima Secundae ihren Höhepunkt. Denn dem Menschen, so wie

er ist, nützt weder die genaue Erkenntnis des zu Gott führenden Weges,
noch des Gesetzes, wenn er nicht von innen aus gestärkt und zur
Ausführung bewegt wird. Der begnadete Mensch ist jenes Kunstwerk
Gottes, das einerseits als ein Abbild (terminus connotatus) der
heiligenden Macht Gottes in der Welt erscheint, und anderseits allen jenen
Aufgaben wirklich gewachsen ist, welche die moralische Ordnung an
den Menschen stellt. So wirft wieder Gottes Güte als anziehende,
seine Macht aber als ausführende Kraft ihre Lichtstrahlen zurück,
so daß wir am Ende der Prima Secundae des durchdringenden und
alles bis ins einzelne belebenden Wertes des Gottesbegriffes uns bewußt
werden müssen, selbst wenn wir das Programm des Aquinaten
vergessen hätten.

1 I-II 49-70. 2 I-II 71-89. 3 I-II 90-108.



476 Der analytische Wert des Gottesbegriffes

Die Secunda Secundae ist bloß eine ins einzelne gehende

Besprechung aller Prinzipien, die teils aus der Gnade folgen, teils aber
dazu notwendig sind, um allen Forderungen der moralischen Ordnung
gerecht zu werden.

Nachdem Thomas uns die großen Forderungen des moralischen
Lebens vorgelegt hat, will er uns den Menschensohn zeigen, der nicht
bloß Verkünder, sondern auch Vollzieher der Befehle des Vaters war,
und in dem die ganze Wahrheit zur Wirklichkeit geworden ist. Die

Quelle unserer Heiligung, die Art derselben und endlich die Bestimmung
des geheiligten Menschen, der Endpunkt seines Strebens zu Gott oder
des Abfalls von ihm, werden im letzten Teile der Summa genau
besprochen. Die Weltregierung Gottes schafft die Ordnung in der

Schöpfung, sie führt aber nicht bloß die Einzelnen, sondern auch die

Gesamtheit, richtiger die einzelnen Glieder in der Gesamtheit zu ihrem
letzten Zweck : sie führt jenen Ausgleich und jenes Gesamtwohl herbei,
deren man bei der Betrachtung des Einzel-Geschehens leicht vergißt,
oder die man überhaupt nicht merkt. Die Apotheose der Weisheit
Gottes in der Bestimmung und seiner Macht in der Ausführung wird
uns geboten im Gottmenschen, in dessen Wirkungen der Heiligkeit
des Menschen durch die Sakramente und endlich in den Werken, die
Gottes Erbarmen oder seine Gerechtigkeit in Ewigkeit verkünden.

4. Gott als Vollender seiner Werke: Deus «per quem omnia»
als Erkenntnisgrund der Begnadigung.

Je höher ein Werk Gottes steht, umso größere Weisheit muß sich

darin offenbaren, nicht bloß von Seiten des Werkes selbst, sondern auch

in der Art und Begründung seiner Hervorbringung. Das höchste Werk
Gottes in der gegenwärtigen Weltordnung ist zweifellos die
Menschwerdung. Deshalb untersucht Thomas vor allem die Beweggründe,
welche Gott zur Ausführung dieses Werkes, zu einer solchen Verherrlichung

der menschlichen Natur veranlaßt haben1. Gottes Macht
wirkt nicht blind, sondern ist durch die Beschlüsse seiner Weisheit
geleitet. In diesem Beschlüsse ist uns nach Thomas die Erhaltung der

sündigen Menschheit durch Erlösung aus der Sünde das Auffallendste,
so daß wir hierin den Beweggrund der Menschwerdung erblicken müssen.

Nirgends als hier hat Thomas jene Sätze so schön veranschaulicht,

1 III l.



Der analytische Wert des Gottesbegriffes 477

in welchen er behauptet, daß Gott ein agens per intellectum et volun-
tatem seix, und daß sein Wille objektiv ein bis ins kleinste begründetes
Wollen ist2.

In den nächstfolgenden Fragen wird uns eine andere Eigenschaft
der Macht Gottes vorgelegt. Sie ist nicht bloß an die Weisheit, sondern
in ihren Äußerungen an die Seinsmöglichkeiten gebunden. Diese
Grenzen werden bei dem Geheimnis der Menschwerdung durch die
Unvermischbarkeit (supersubstantialitas) und durch die überweltliche
Selbständigkeit (supersubsistentialitas) Gottes gezogen. Es ist unmöglich,

daß Gott in eine substanzielle Verbindung und Naturreinheit mit
einem Geschöpfe eingehe, oder daß Gottes Natur einer geschaffenen
Subsistenz untergeordnet werde, und so mit ihr eine substanzielle
Einheit bilde. Die Offenbarung unterrichtet uns aber über eine
substanzielle Einheit im Gottmenschen. Dies ist nur so möglich, daß die
Subsistenz des Wortes auf die menschliche Natur durch Vereinigung
(unio) übertragen wird und sie in derselben jene Seins-Selbständigkeit
erhält und besitzt, die für einen substanziellen Bestand notwendig ist.
Die hypostatische Vereinigung ist das äußere Produkt seinem eigenen
wunderbaren Seine nach, und die assumptio als Verbindung und Zu-
sichnahme ist der tätige Eingriff Gottes, dessen terminus connotatus
der Gottmensch ist 3. Auf die genaue Feststellung der Begriffe der

Vereinigung (unio) und der Zusichnahme verwendet Thomas eine

besondere Sorge. Im eigentlich formellen Sinne können die beiden

Begriffe nicht miteinander vertauscht und verwechselt werden. Denn
unio drückt das Verhältnis oder die beziehungsweise Einheit der
göttlichen und menschlichen Natur in einem formell vereinigenden Prinzip
(nexus formalis), im Worte Gottes aus. Die unio ist demnach ihrem
formellen Prinzip nach etwas Göttliches, Ungeschaffenes, in ihren
Folgen etwas Zeitliches, eine transzendente Beziehung der menschlichen

Natur zum Worte Gottes als Prinzip ihres substanziellen Bestandes

und eine prädikamentale Relation zwischen der menschlichen und
göttlichen Natur auf Grund der Teilhabe der ersterdn am subsistenziellen
Sein der göttlichen Natur. Demgegenüber bezeichnet die assumptio
formell die substanzielle Vervollkommnung der menschlichen Natur
durch die Person des Wortes. Ihr Wertbestand wird also nach den

Beziehungen des Tuns und Leidens (actio-passio) ausgedrückt, mag dies

auch nicht auf die Wirk-Ursächlichkeit, sondern auf jene zurückgeführt

1 I 19, 3-4. 3 I 19, 5. 3 III 7 et 17.



478 Der analytische Wert des Gottesbegriffes

werden, nach welcher die Subsistenz die Natur zu vervollständigen und
die Natur die Subsistenz zu tragen pflegt. Man muß hierbei unbedingt
an die Analogie der Formal- und Material-Ursache denken. Die Natur
ist Trägerin der Subsistenz, diese selbst ein innigst verwirklichendes
und durchdringendes Prinzip der Natur in der Linie der substanziehen

Selbständigkeit. Hiermit gewinnen wir. einen Einblick in die Tiefe
und Wirklichkeit der deificatio, der Vergöttlichung der menschlichen
Natur Christi, die letztere bis auf die Höhe der Verwirklichung im
Sein des Wortes erhoben zeigt. Dies ist die letzte Folge der Zusich-

nahme, der substanziellen Vervollkommnung der menschlichen Natur
durch die Person des Wortes L Was alles die göttliche Macht in bezug
auf die unio und assumptio verwirklichen könnte und wie sie

tatsächlich vollzogen wurden, beschreibt Thomas genau in den folgenden
Fragen 2.

Nachdem der substanzielle Seinsbestand des Gottmenschen
festgestellt wurde, kann man auch dessen innere und äußere Ausstattung
schildern. Daß die Güte Gottes auf den Gottmenschen im reichsten
Maße ausgegossen wurde, darf man im vorhinein annehmen. Thomas
will diese Ausgießung der göttlichen Macht wieder nach vorhandenen

Seinsbeziehungen messen, in denen er die Lichtstrahlen der ordnenden
Weisheit Gottes wahrnehmen zu können glaubt. Die, wenn wir so

1 Den synthetischen Gesamtinhalt der unio und assumptio können wir
nach dem oben gebildeten Schema über die processio darstellen. In diesem Sinne
können beide nach Art eines Werdens, als actio-passio gefaßt, ja unter einander
vertauscht und verwechselt werden. In dieser Hinsicht gehören sie zur
wirkursächlichen Tätigkeit Gottes, sind ein gemeinsames Werk der Dreieinigkeit,
unterscheiden sich nur dem Wesensgrundzuge (ratio formalis) nach, daß ihr
terminus connotatus verschieden ist. Der unio als actio entspricht das oben
beschriebene Beziehungs-Çein, der assumptio aber das göttlich substanzielle Sein
der menschlichen Natur, oder umgekehrt, die Subsistenz des Wortes nach der
menschlichen Natur und in derselben. Bei dem formalen Charakter der assumptio
muß man außer dieser gemeinsamen Tätigkeit der Dreieinigkeit noch ein anderes
Moment unterscheiden, das ebenfalls nach Art der actio-passio gefaßt, aber nur
dem Worte Gottes allein eigen ist. Dies kann nur etwas sein, was der Person
als solcher, und nicht auf Grund der Natur zukommt. Dies ist aber die
Subsistenz, die eine Person im Unterschied zur anderen besitzt und betätigt. Darin
besteht also das unterscheidende Merkmal der assumptio, daß die Subsistenz
des Wortes auf die menschliche Natur Christi ausgedehnt wird. Dies ist ein
Einfluß, ein Hervorgang, welcher dem Worte mit Ausschluß der beiden anderen
Personen zukommt, und diesen haben wir im Texte nach Analogie der Formalursache

bestimmt, während der wirkursächliche Einfluß Gottes, nach welchem
jede Person uniens ad Personam Verbi ist, deren Voraussetzung bildet.

2 III 3-6.



Der analytische Wert des Gottesbegriffes 479

sagen dürfen, bindende Norm der Macht Gottes für die Ausgießung
seiner Güte ist die Seinswürde des Gottmenschen. Alles muß ihm
zugestanden werden, was zur Wahrung dieser Würde und zur
Ausführung seiner Sendung notwendig ist. Von diesem Gesichtspunkt
werden alle Fragen beherrscht, in denen die irdische Ausstattung des

Gottmenschen besprochen wird. Die Zusichnahme einer sterblichen
Menschennatur war im Interesse der Erlösung durch den Kreuzestod
notwendig, aber in allen Geistesbeziehungen hat die Güte Gottes die

ganze Überfülle der Gnade und des Wissens auf den Menschensohn

ausgegossen. Auch bei der Besprechung der Geheimnisse des Lebens

Christi, insbesondere aber seines Erlösungswerkes, ist der erwähnte

Gesichtspunkt vorherrschend geblieben, so daß der Gottesbegriff des

Aquinaten seinen analytischen Wert bis in die kleinsten Einzelheiten
betätigt, und die Macht Gottes in ihrem vollen Glanz im Königtum
Christi erscheint, durch welches dem Menschensohn das iudicium super
administrationem totius creaturae zugesprochen wurde 1.

Wenn je, so ist die beherrschende Kraft des Gottesbegriffes besonders

in diesem Teile der Summa festzustellen. Wie ganz anders hätten
manche theologischen Folgerungen des Aquinaten ausfallen können,
wenn nicht das Ansichsein, sondern die Güte Gottes oder das Können
seiner Macht den Wesenszug bestimmen würden. Von dem « potuit » auf
das « fecit » ist der Übergang sehr verführerisch, wenn nicht die Erhabenheit

des durch die Weisheit und die freie Selbstbestimmung wirkenden
Ansichseins das Mittelglied bildet.

Das überirdische Leben und Wirken des Gottmenschen unterstellt der

Aquinate dem Begriffe des Priestertums 2. Er ist seiner substanziellen
Beschaffenheit nach ein naturhafter Mittler zwischen Gott und den
Menschen. Seine menschliche Natur ist ein Werkzeug der Dreieinigkeit

in der Verwirklichung des Erlösungswerkes, und der Sohn Gottes
selbst, insofern er die angenommene Natur substanziell vervollkommnet,
ist das handelnde Prinzip (principium quod) bei demselben. Hier steht
wieder eine wunderbare Oekonomie der wirkenden Macht Gottes vor
uns. Bei seinem ureigenen unveräußerlichen Werke der Heiligung und
Rechtfertigung des Menschen steigt Gottes Macht durch geschaffene
Werkzeuge zum Geschöpfe herab. Und um diese Wirkungsweise ganz
menschlich zu gestalten, den Bedürfnissen der Menschen anzupassen,
hat Gott durch Christus die aus körperlichen Elementen zusammen-

1 III 59, 6 ad 3. 2 III 22, 5.



480 Der analytische Wert des Gottesbegriffes

gesetzten Sakramente als Heiligungsmittel gestiftet. In den
Sakramenten setzt Christus seine priesterliche Tätigkeit fort, in ihnen lebt und
wirkt er unter uns auf Erden nach seinem unbegreiflichen, anbetungswürdigen,

mystischen Sein. Das sakramentale Sein ist ein Produkt, der
terminus connotatus der nach dem « ritus christianae vitae » wirkenden,
heiligenden Macht Gottes. Der aktiven Heiligung von Seiten Gottes

entspricht von Seiten des Geschöpfes das sakramentale Sein, das. nicht
bloß den Begnadigungswillen kundgibt und verkündet, sondern auch
ein Werkzeug der wirkenden Macht bildet. Das sakramentale Sein ist
ein in mehrfacher Beziehung heiliges Sein 1

; weil es aber bloß Werkzeug

der Heiligung ist, gehört es zu den intentionalen und
vorübergehenden Seinsformen. Deshalb ist es nicht ein für sich bezwecktes

Produkt, sondern der begnadigte Mensch ist der eigentliche terminus
connotatus der heiligenden Tätigkeit Gottes. Weil ferner die
sakramentale Gnade nicht einfachhin eine Heiligung, sondern auch ein
Heilmittel der gefallenen, erkrankten menschlichen Natur ist, so ist
eine spezifische Verschiedenheit und Mehrheit der Sakramente nötig.
Der Beschreibung dieses so wunderbar differenzierten sakramentalen
Seins ist der letzte, unvollendete Teil der Summa gewidmet. Hier
interessiert uns nur, daß wir durch jedes Sakrament die Macht Gottes
in verschiedenen Formen kennen lernen, und daß dieselben so als neue

Offenbarungs- und Äußerungsweisen der wirkenden Kraft Gottes und
Christi in die organische Einheit der sacra doctrina eintreten.

Die Sakramente gehen aus Gott hervor, in ihnen und durch sie geht
die Kraft Gottes auf das zu heiligende Geschöpf über. Jeder sakramentale

Ausgang zeigt eine besondere Eigenart auf, die in der übernatürlichen
Ordnung einem Wunder gleichkommt ; doch den höchsten Grad
erreicht dies in der Eucharistie durch die Wesensverwandlung. Das

Produkt der göttlichen Tätigkeit ist ein sakramentales Sein, das nicht
bloß eine vorübergehende, intentionale Seinsweise vertritt, nicht rein
als Vehikel der heiligenden Kraft Gottes angesehen werden will,
sondern den Gottmenschen selbst durch die Verwandlung des Brotes
und Weines enthält. Ein staunenswertes Wunder, bei dessen Betrachtung

der Verstand vor größeren Schwierigkeiten steht, als bei allen
bisher besprochenen Hervorgängen aus Gott. Es sind ferner im eucha-
ristischen Sein alle übrigen Ausgänge ihrer Kraftwirkung nach
eingeschlossen. Denn nicht bloß bringt die Machtäußerung Gottes ein

1 Vgl. Divus Thomas, Jahrg. 1940, S. 63 und 81.



Der analytische Wert des Gottesbegrifies 481

wahrhaft überweltliches Sein hervor, sondern auch der Finalität nach

wird eine Einheit der durch das eucharistische Brot genährten Vielheit
im Gottmenschen und durch ihn in Gott selbst bezweckt und erreicht,
die als Vollendung der aus Gott hervorgehenden und zu ihm
zurückkehrenden Schöpfung angesehen werden muß. In der Eucharistie
erreicht auch die gnadenvolle Herablassung der Macht Gottes ihren
höchsten Grad. In ihr als Opfer bereitet Gott selbst die Opfergabe

vor und gibt sie dem Menschen in die Hand. Diese Opfergabe ist der
Gottmensch dem eucharistischen Sein nach, das an sich, durch den

Hinweis auf den Kreuzestod, ein Symbol aller jener Gesinnungen ist,
die den Menschen Gott gegenüber erfüllen müssen. Alles ist uns nach

göttlichem Maßstab und gotteswürdig vorbereitet, so daß bloß die

Benützung von uns gefordert wird, um unseren Gottesdienst so

ausführen zu können, wie dies unsere Stellung Gott und der Natur gegenüber

erfordert. Im Gottmenschen tragen wir unsere Huldigung vor
Gottes Angesicht und in unserer Anbetung zugleich auch die Huldigung

der Natur, deren Haupt wir sind.

5. Die Theologie als Weisheit.

Bisher haben wir den Gottesbegriff in seiner artbestimmenden
Funktion betrachtet. In dieser Eigenschaft bildet er gleichsam eine

Lichtzentrale, die jeden Gegenstand in seiner Erkennbarkeit wesentlich

beeinflußt. Gott ist nach Thomas 1 in seinem Ansichsein und nach
seiner übernatürlichen Vorsehung das principale revelatum, in dem
alle geoffenbarten Wahrheiten keimhaft enthalten sind. Hierdurch
besitzt er die Kraft, auch die gesamte Schöpfung zu einem revelabile
zu gestalten, d. h. deren Erkennbarkeit überdies noch durch die
Gottesbeziehungen zu ergänzen. Auf diese Weise erhält die Schöpfung eine

von der eigenen Erkennbarkeit wesentlich verschiedene Beleuchtung
und Wissenswürdigkeit und wird zum Gegenstand der sacra doctrina.
Nach der eigenen Erkennbarkeit bleibt die Schöpfung Gegenstand der
Philosophie und der Partikularwissenschaften, nach den geoffenbarten
Gottesbeziehungen aber gehört sie der sacra doctrina an. Die Theologie
kann aus den Angaben der Offenbarung neue Züge (als obiectum quod
cognitum) zum natürlich erkennbaren Wahrheitsgehalt hinzufügen 2

;

1 II-II l, 7.
2 So z. B. in bezug auf den letzten Zweck des Menschen und der Schöpfung.

Divus Thomas 31



482 Der analytische Wert des Gottesbegriffes

sie kann auch den Verstand in seinen Untersuchungen auf gewisse,

natürlich nicht wahrnehmbare Gegenstände hinlenken 1
; in allen

Fällen aber verleiht sie allen Objekten, die in ihren Bannkreis gezogen
werden, ein völlig neues Erkenntnislicht (ratio formalis qua cognoscendi).
Daß der Gottesbegriff seinen analytischen Wert auf alle Eigenschaften,
auf das gesamte innere Leben Gottes, wie auch auf alle Hervorgänge
nach außen ausgießt, und wie er dies betätigt, haben wir bisher
dargestellt. Daraus ersehen wir auch, was das revelabile als Gegenstand
und die revelabilitas als objektives und subjektives Erkenntnislicht
bei Thomas bedeutet.

Es sind aber nicht alle Gegenstände, sei es im principale revelatum,
sei es in den einzelnen geoffenbarten Wahrheiten, gleichmäßig enthalten,
und auch die natürlichen Wissenschaften wollen ihre Selbständigkeit
vollauf bewahren. Kann der Gottesbegriff seinen analytischen Wert
auch so betätigen, daß er nicht artbestimmend (per modum subalter-
nationis), sondern bloß unterordnend (per modum subordinationis) die
Erkennbarkeit der Natur beeinflußt Auf diese Frage antwortet
Thomas in I 1, 5 und besonders 6 ad 2 mit einem entschiedenen « Ja ».

Die artbestimmende Ausgießung der analytischen Werte des

Gottesbegriffes ist demnach von dieser rein direktiven und gleichsam richterlich

unterordnenden wohl zu unterscheiden, wenn wir die Erkenntnisordnungen

auseinanderhalten und ihre Zusammenwirkung zu einer
einheitlichen Weltanschauung wahren wollen. Gott als Erkenntnisprinzip

einfachhin und Gott als Weltanschauungsprinzip bedeuten für
unsere Erkenntnisordnung wesentlich verschiedene Funktionen.

Zum Begriffe des Erkenntnisprinzips einfachhin gehört es, daß die
einzelnen Gegenstände und Teilsichten mit ihm innerlich zusammenhängen.

Dieser Zusammenhang kann nach bloßer logischer Beziehbarkeit

gefaßt werden, so wie wir sagen, daß die Arten in der Gattung,
die Individuen in der Art enthalten sind. Der Zusammenhang ist ein
innerlicher, aber die Gegenstände selbst sind in ihrem gemeinsamen

Subjekte bloß der Potenz nach enthalten, in die innere Aufnahmsfähigkeit

derselben einfügbar. Hierin erkennen wir das Subjekt der
Synthese, das Erkenntnisprinzip des suchenden, nach der Wahrheit
tastenden Verstandes. Ist der Zusammenhang zwischen Subjekt und
Objekt ein innerlicher, und ist letzteres im Erkenntnisgrund der inhalt-

1 Wie z. B. für die Wesensbestimmung der Quantität das eucharistische
Geheimnis entscheidend einwirkt..



Der analytische Wert des Gottesbegriffes 483

liehen Wirklichkeit nach enthalten, so haben wir die vollkommenste
Form der Erkenntnisordnung vor uns. Der Hervorgang der einzelnen

Erkenntnisse aus einem gemeinsamen Prinzip und in demselben ist

völlig gesichert L Zum Begriffe des Weltanschauungsprinzips gehört
nicht unbedingt der beschriebene innere Zusammenhang, noch weniger
aber der inhaltliche Einschluß der einzelnen Gegenstände im Subjekt.
Es genügt, daß das Erkenntnislicht eines solchen Subjektes oder

Prinzips alle erkennbaren Objekte beleuchten, den Verstand aber auf
seiner Suche nach Wahrheit erleuchten könne, damit er nicht fehlgehe
und die zu erkennenden Gegenstände richtig erfassen und besonders

in ihrer relativen Stellung wahrheitsgemäß beurteilen könne. Je höher
eine Erkenntnis ist, um so mehr erleuchtet ist der Verstand, um so

sicherer kann er bei ihrer Untersuchung im Labyrinth der
Einzelwahrheiten vorgehen, ohne durch dieselben gestört oder irregeführt
zu werden. Und mit je größerer Überzeugung der Verstand an einem

Gegenstand festhält, um so mehr zieht dessen Erkenntnis alle andern

Objekte in ihren Bannkreis, so daß eine wenn auch akzidentelle und
relative Veränderung der Erkennbarkeit derselben unvermeidlich ist.
Dies ist eine psychologisch erklärbare Tatsache. Die psychische Persönlichkeit

des Menschen bildet sich aus den einzelnen Bewußtseinsvorgängen,

ist gleichsam deren unterbewußtes Fortleben. Das gesunde

psychische Leben duldet aber keinen Riß, keine unnatürliche
Verdoppelung, und wie die psychische Persönlichkeit ein ungeteiltes Ganzes

bildet, so muß auch das psychische Personsein, das auf dem Psychischen
aufgebaut wird, ein solches bilden. Deshalb ist es naturgemäß, daß

in der Erkenntnisordnung ein überragender Gegenstand die übrigen in
den eigenen Bannkreis zieht und nach der eigenen Erkennbarkeit färbt.
Die weltanschauliche Einstellung, nicht bloß subjektiv, sondern auch

objektiv gesehen, hängt demnach von solchen überwiegenden, inhaltlich
alles beherrschenden Urkenntnissen ab. Sind sie wahr, so führen sie

1 So ist die Erkenntnis, die Gott von den außergöttlichen Realitäten hat, in
und aus der göttlichen Wesenheit, bzw. Macht zu erklären. Die Erkenntnis der
Engel ist ein Abbild dieser überweltlichen Wissensweise, je nach der umfassenden
Kraft ihrer Spezies. Für die menschliche Erkenntnis müssen solche inhaltlich
allgemeine Werte auf dem Wege der Synthese geschaffen werden, so daß auf
ihnen durch die Analyse nur das entwickelt werden kann, was durch die Synthese
in sie hineingetragen wurde. Hierbei ist es belanglos, ob diese Synthese der
menschliche Verstand oder der offenbarende Gott vollzogen hat. Daß wir in der
Offenbarungssynthese eine schwache Ähnlichkeit mit den species universales
infusae der Engelwelt besitzen, liegt auf der Hand. Beide sind direkte Abbilder
der rationes aeternae, nur die Art ihrer Verwirklichung ist verschieden.



484 Der analytische Wert des Gottesbegrifies

den suchenden Verstand auch in seinen Einzeluntersuchungen der
Wahrheit zu, öffnen und schärfen dessen Auge zur Wahrnehmung der

richtigen inhaltlichen Beziehungen der übrigen Gegenstände ; sind sie

falsch, so blenden sie das Licht des Verstandes und führen ihn auf
Abwege. Wenn wir also den Einfluß solcher Gegenstände auf unsere
Gesamterkenntnis kurz zusammenfassen wollen, so können wir sagen,
daß der Verstand in ihnen ein Erkenntnismittel zur Beurteilung der

Gesamtdinglichkeit, besonders nach der relativen Stellung der einzelnen

Glieder untereinander und zur Ganzheit, besitzt. Je nach der Allgemeinheit

der Leuchtkraft kann sich die leitende Rolle solcher Begriffe auf
eine Erkenntnis der beherrschten Gegenstände in sich, oder auf deren

praktische Wahrheit (nach Annehmbarkeit, nach Gesichtspunkten der

Güte, Schönheit, Brauchbarkeit, Nützlichkeit usw.) erstrecken. Zu einer
Erkenntnis der untergeordneten Gegenstände nach ihrer Wahrheit in
sich, ist ein innerer Zusammenhang und Einschluß nötig. Die zweite
Form wird ohne diese Bedingungen nach den Gesichtspunkten der

Möglichkeit, Unmöglichkeit, NichtUnmöglichkeit und deren Gegensätzen
bloß nach äußeren Verbindungen und Beziehungen verwirklicht. Beide
Formen müssen cognitio in alio genannt werden, aber die erste als in"

einem ..wirklichen Erkenntnisgrunde (ratio formalis cognoscendi), die

andere aber als eine Voraussetzung (ratio materialis), also eine Erkenntnis
in der Umgebung und nach den Gesichtspunkten der umgebenden
äußeren Gegenstände x.

1 So erkennt man z.B. Gott in sich, klar und nach den ureigenen Gesichtspunkten,

in der visio beata ; in sich, aber schattenhaft, in der Offenbarung ; in
sich, aber nach den gemeinsamen Wesenszügen der Schöpfung (deshalb in alio
ut in ratione formali cognoscendi) nach den Beziehungen der strengen Ursächlichkeit,

nach inneren Zusammenhängen ; aber das ureigene Wesen Gottes und seine

Eigenschaften können aus der Schöpfung gar nicht, und selbst aus der Offenbarung
bloß nach den Gesichtspunkten der äußeren Umgebung, als dieser nicht
widersprechend, erkannt werden. Wir können das Gesagte nach dem folgenden Schema
darstellen :

in seipso : secundum immediatam unionem, per propriam speciem

Cognitio ob-
iecti

in alio : per
speciem alterius

secundum connexiones in-
trinsecas : in propria veri-
tate ontologica

secundum proprias
rationes

secundum communes

rationes

secundum connexiones extrinsecas : in veritate
alterius ut ambientis.

Das Weltänschauungsprinzip unserer natürlichen Synthese ist das allgemeine



Der analytische Wert des GottesbegriSes 485

Da nun der geoffenbarte Gottesbegriff den höchsten Gipfelpunkt
unserer Erkenntnis bildet, ist er ganz besonders geeignet, um als

Weltanschauungsprinzip verwendet zu werden. In dieser Eigenschaft kann
er vor allem die Einzelwissenschaften der Theologie unterordnen, in
dem Sinne, daß der suchende Verstand deren Leistungen und Resultate
für die Klärung der theologischen Fragen und Probleme benützt und
so zu einer einheitlichen Weltanschauung gelangt. Alle Angaben der

Offenbarung, wie auch die theologischen Feststellungen, werden auf
diese Weise durch die Wahrheit der äußeren Umgebung unterstützt,
in ihr gesehen. Auf diese Weise erreichen wir kraft des Gottesbegriffes,
der sowohl objektiv als auch psychisch die höchste Gegebenheit in uns
bildet und so sein Erst-Sein auf dem ganzen Erkenntnisgebiete behaupten

will, daß alle unsere Einzelerkenntnisse zu wertvollen Bausteinen einer
einheitlichen Weltanschauung werden und in dieselbe nach einem großartig

angelegten Plane eingefügt werden. Die erste ordnende Funktion
des Gottesbegriffes besteht demnach in der Unterordnung der
natürlichen, partikulären Erkenntnis unter die Zielsetzung einer vollständigen
übernatürlich belichteten Weltanschauung. Es wird hierdurch an der

eigenen Erkennbarkeit der Welt nichts geändert ; nur wird dieselbe

in den Dienst einer höhern Erkenntnisweise gestellt und so als ein

Mittel, als Vehikel benützt, um den Verstand in seinem Höhenflug zu
fördern, oder wenigstens ihn daran nicht zu hindern. Auf diese Weise
werden die Hindernisse aus dem Weg geräumt, welche die Zustimmung
des Verstandes zur übernatürlichen Wahrheit hemmen könnten. Der
Verstand gelangt auf diesem Wege zur festen Überzeugung, daß

zwischen Natur und Übernatur keine unüberbrückbare Kluft besteht,
und daß wegen der Forderungen der Natur, sofern dieselben für sich

(praecisive) betrachtet werden, die Oberhoheit der Übernatur nicht
unbedingt leiden muß, ja daß letztere ihre herrschende Stellung
behaupten kann. Dieses Werk wird durch die weitere Funktion des

Gottesbegriffes vollendet, sofern er nicht bloß unterordnend wirkt,
sondern gleichsam nach Art eines Richters für die natürliche Erkenntnis
angerufen wird.

Alles, was irgendwie überwiegend ist, strebt naturgemäß darnach,
die eigene Erhabenheit zur Geltung zu bringen. Ein Weltanschauungsprinzip

besitzt in der Tat, wenn es wirklich ein solches ist, alle Eigen-

Sein, richtiger dessen inhaltlich mögliche Zusammenfassung, das esse participatum.
Wie wir uns dessen zur Beurteilung der Gesamtrealität bedienen, siehe : La Sintesi,
p. 317 f. Über die Arten der Erkenntnis ebd. p. 362, 386.



486 Der analytische Wert des Gottesbegriffes

schaffen, um einfachhin eine herrschende Stellung in unserem Seelenleben

einzunehmen. Sein objektiver Wert nach Allgemeinheit und nach
umfassender Kraft überwiegt alle Einzelerkenntnisse und partikulären
Begriffe. Denn gerade aus diesem Grunde ist es Weltanschauungsprinzip.

Auch der subjektive Wert ist ähnlich gestaltet. Letzteren
könnten wir uns am besten unter dem Bilde der Anziehungskraft
vorstellen. Hierbei sind allerdings nicht mehr die reinen
Wahrheitsbeziehungen maßgebend. Mag etwas als Wahrheit noch so einleuchtend

sein, steht ihm aber das Gemüt feindlich gegenüber, so ist es für das Seelenleben

eine unfruchtbare, ja tote Gegebenheit. Die einzelnen Seelenvorgänge

laufen ihren eigenen Weg, ohne von ihm irgendwie beeinflußt
zu werden. Trotz der objektiven Eignung zur Vereinheitlichung
derselben ist in der Seele eine Unordnung, ein heilloser Kampf der
Seelenvorgänge untereinander. Nimmt aber das Gemüt seinerseits und auf
seine Art und Weise eine Wahrheit an, hört die Abneigung gegen
dieselbe auf, und nimmt deren Platz die Liebe ein, so schwindet die
Unfruchtbarkeit und die Interesselosigkeit, und die einzelnen
Seelenvorgänge werden einer Kritik vom Standpunkte des nunmehr zur
vollen Herrschaft gelangten Prinzips unterzogen. Es wird auf dem
Gebiete der Wahrheit nicht mehr aufs Geratewohl alles angenommen
oder verworfen, sondern es werden vor allem die eigenen partikulären
Gesichtspunkte genau geprüft, ob sie vor der Kritik bestehen können.
Auf diese Weise gelangt man zu einer völlig bewußten Einsicht, ob und
welcher Grad der Evidenz, der Sicherheit usw. den partikulären Wahrheiten

zukommt, und so ist man in der Lage, jeder Wahrheit ihren
eigenen Platz in der Weltanschauung zuzuweisen. Die vorherrschende
Erkenntnis wird dadurch zu einem wirklichen Ordnungsprinzip, das

auf der Grundlage einer soliden Kritik die Möglichkeit bietet, über
die partikulären Wahrheiten zu urteilen und ihre Forderungen auf das

richtige Maß zu beschränken. Jede Wahrheit beansprucht ihre Geltung
im Seelenleben. Aber das Maß ist verschieden, da es sich hier nicht
um eine absolute, sondern um eine relative Einstellung der Werte
handelt. Und gerade hierin besteht die Einheitlichkeit und das feste

Gefüge der Weltanschauung. Einheit ist aber ohne ein ungeteiltes,
in sich feststehendes Prinzip nicht möglich. Darauf fußt die Forderung
des beschriebenen Weltanschauungsprinzips.

Der umfassende Wert des Gottesbegriffes wurde betont. Damit
er auch zu seiner überwiegenden Stellung gelangt, ist die Läuterung
des Gemütslebens erfordert. Denn schon durch die Annahme des natür-



Der analytische Wert des Gottesbegrifies 487

liehen Gottesbegriffes wird der Verstand auf eine Höhe erhoben, wo
sich nicht ein jeder wohl fühlt und deshalb leicht geneigt ist, anderen

Begriffen und Erkenntnissen die führende Rolle zu überlassen. Nur
die reine Wahrheitsliebe verleiht der Seele die Geneigtheit, sich auf
dieser Höhe zu halten, auf die sie erhoben wurde, und von dort aus die

partikuläre Wirklichkeit zu beurteilen und zu überschauen. Noch mehr

gilt dies von dem geoffenbarten Gottesbegriffe. Die gewöhnliche
Wahrheitsliebe reicht zu seiner Annahme nicht aus. Eine ganz besondere

Zuneigung, der pius credulitatis affectus, noch mehr aber die
übernatürliche Vollendung des Gemütslebens durch die Caritas ist dazu

nötig, damit der Gottesbegriff in uns zu einer lebendigen Wirklichkeit
werde. Diesen Vorgang der Verwirklichung des Gottesbegriffes nennen
wir Seelenläuterung, und hier teilt sich die Theologie in eine aktive
und passive. Durch diese beiden Werte gestaltet sich die Theologie
zur Weisheit und der Gottesbegriff zum Weltanschauungsprinzip ein-
fachhin. Bekennt sich die Seele zu ihm mit voller Überzeugung des

Verstandes und umfaßt ihn das Gemüt mit allen Fasern seiner Triebkraft,

so besitzt sie ein wirksames Prinzip zur Beurteilung und zur
Ordnung der niedern Realität. Man kommt zum Bewußtsein, wie
schwer es ist, den objektiven Maßstab der Wahrheit zu suchen und
anzuwenden. Man sieht ein, wie viele Hindernisse dem Wahrheitssucher

durch das Gemütsleben in den Weg gelegt werden. Auf der
Höhe des vollkommen angenommenen Gottesbegriffes hört die
Unsicherheit und Unbeständigkeit der Orientierung auf. Es ist in der
Seele ein nicht bloß überwiegender, sondern auch überwältigender
Wert vorhanden, der ihr keine Ruhe läßt, solange nicht alle
Einzelerkenntnisse auf ihren wirklichen Wahrheitsgehalt geprüft und nach
deren eigenem Wert geschichtet worden sind. Durch diese Stellungnahme

wird nicht die Forderung gestellt, daß die Einzelwahrheiten
ihre eigene Erkennbarkeit einbüßen oder vom eigenen Wert etwas
verlieren, sondern bloß, daß dies alles nach einer richtigen Einschätzung
vor sich gehe. Durch die Seelenläuterung, welche das überzeugte
Bekenntnis zum Gottesbegriff erfordert, wird also auch in unserer
Gesamtweltanschauung eine Klärung, Ordnung und Festigkeit erzielt,
die alle Züge eines psychisch und objektiv festen Bollwerkes an sich

trägt. Würde der Gottesbegriff oder die ihn begleitenden Sätze (Dogmen)
bloß als Erkenntnisprinzip verwendet, so könnte man die Klagen
verstehen, daß hierdurch die gesamte natürliche Erkenntnis in Gefahr
käme. Dies ist aber nicht der Fall. Als Weltanschauungsprinzip ist



488 Der analytische Wert dès Gottesbegrifies

Gott bloß eine Kraftquelle für die Seele, um auf dem Wege der Wahrheitssuche

nicht zu verschmachten und dem Trug der Scheinwahrheit zu
widerstehen. Der lebendige Gottesbegriff ist ferner ein ständiger Fingerzeig,
mit welcher Vorsicht und mit welcher Genauigkeit die partikulären
Erkenntnisquellen und -weisen zu verwenden sind, damit sie im Dienste
einer einheitlichen Weltanschauung und einer ungeteilten psychischen
Persönlichkeit stehen. Nur dies fordert Thomas, wenn er in der Theologie

eine Weisheit erblickt.
In dieser Eigenschaft vermag der Gottesbegriff die eigene formale

Wahrheit der Einzelerkenntnisse nicht direkt aufzuhellen. Dies ist die

Aufgabe der nächsten Seins- und Erkenntnisprinzipien der Dinge.
Nur zu einer praktischen Wahrheit führt uns zunächst Gott als

Weltanschauungsprinzip. Der von Gott überzeugten Seele erscheint jeder
Bewußtseinsinhalt beim ersten Blick als wahr oder falsch, ohne davon
Rechenschaft abgeben zu können. Dies nennen wir eine Beeinflussung
nach praktischer Wahrheit. Darauf folgt der Drang, dies auch nach
den formalen Gründen der Wahrheit zu untersuchen. Geben die natürlichen

ebenbürtigen Erkenntnisquellen hierüber einen entsprechenden
Aufschluß, so ist die Einfügung solcher Erkenntnisse in unsere
Weltanschauung nach ihrer formalen Wahrheit und Wertung möglich.
Versagen aber dieselben, so daß wir selbst nach der genannten Untersuchung
über den Eigenwert der Einzelerkenntnisse uns kein Urteil bilden
können, so sind sie aus der Gesamtweltanschauung doch nicht
ausgeschlossen. Ihre Annehmbarkeit oder deren Gegenteil bleibt, vom
allgemeinen Standpunkt des Gottesbegriffes aus, unberührt. Die Seele

wird durch die Beziehbarkeit solcher Inhalte auf den Urgrund des

Seins beruhigt und durch den gegenteiligen Schein oder auch durch
Qualen, welche die ungelösten oder unlösbaren Probleme ihr
verursachen, in ihrer festen Überzeugung nicht gestört. Auf diese Weise

bewahrheitet sich, daß der zum Leben und zum Lebensprinzip gewordene

Gottesbegriff in der Seele eine Lichtquelle bildet, aus der die

Überzeugung fließt, daß jede partikuläre Wahrheit für unser Gesamtleben
eine sekundäre Rolle spielt : nichts Geschaffenes vermag nunmehr die
Seele von Gott zu trennen.

Dies gilt insbesondere auf dem Gebiet der praktischen
Lebensführung. Es ist meistens rein unmöglich, das Geschehen nach formaler
Wahrheit und Begründung zu erkennen. Das eigene Leben, noch
mehr aber das der Menschheit, ist ein Geheimnis, das nur die Erkenntnis
des Seinsgrundes selbst enthüllen könnte. In weiter Entfernung hellen



Der analytische Wert- des Gottesbegriffes 489

manchmal die Zusammenhänge auf. Aber wer vermag diese Weiten
zu erwarten Die dazu nötige Zeit steht uns nicht zur Verfügung.
Die Seele aber will beruhigt werden, da sie durch die Schicksalsschläge
allzunahe getroffen wird. Hier kommt die letzte Funktion des

Gottesbegriffes zum Vorschein. Das ganze Weltgeschehen erhält in seinem

Lichte eine Gottesbeziehung, nach welcher es als ein Ausfluß der

Bestimmung des Willens Gottes erscheint. Deshalb ist die Theologie Weisheit,

da sie das Weltgeschehen als Willen Gottes darstellt und so ein
Motiv für die Beruhigung des aufgewühlten Gemütslebens bietet.

Hier kommt die Bedeutung der oben erwähnten Formen der

Theologie ganz besonders zum Vorschein. Den Unterschied zwischen

der aktiven und passiven Seelenläuterung haben wir anderswo genau
beschrieben, wie auch die aus ihnen stammenden Arten der Theologie
angedeutet1. Selbst wenn wir bei der aktiven Form der Theologie,

möge sie als Scholastik oder als Mystik auftreten, die Eigenwahrheit
der natürlich erkennbaren Dinge nicht als formale Beweismittel benützen

können, so setzt doch die theologische Beweisführung deren genaue
Kenntnis voraus. Je tiefer die philosophische und partikulärwissenschaftliche

Erfassung der Dinge ist, um so tiefer und solider wird ihre

theologische Verwendbarkeit gestaltet sein. Die Theologie erzieht nicht
zur Naivität und Beschränktheit, sondern sie will gerade wegen ihres
weltanschaulichen Charakters allen Schwierigkeiten die Stirne bieten.
Hierzu ist aber die Erkenntnis der Dinge nach ihrer eigenen formalen
Wahrheit erfordert, da nur auf diese Weise die relative Stellung
derselben in der allgemeinen Weltanschauung bestimmt werden kann.
Bei dieser Art der Theologie kommen ferner vor allem die irdischen
Beziehungen der geoffenbarten Wahrheit in Betracht. Die Wahrheit der

Offenbarung muß verteidigt und ihre Brauchbarkeit möglichst allseitig
erwiesen werden. Der letzte Zweck ist immerhin die Ehre des sich
offenbarenden Gottes und die Führung der Seelen zum ewigen Heil 2.

Aber diese Zweckbestimmung bleibt für die Theologie als Erkenntnisform

ein äußeres, hinzugefügtes Merkmal. Scholastik und wissenschaftliche

Mystik mögen ihre Vollendung und ihre ganz menschliche Wertung
in der genannten Läuterung finden ; wesentlich und unzertrennlich
gehört dies nicht zu ihnen. Bildet die Seelenläuterung und das Seelen-

1 Divus Thomas, Jahrg. 1940, S. 148 ; La Sintesi, p. 462 f.
3 Aus diesem Grunde haben wir in die Begriffsbestimmung des Thomismus

die Läuterung und die Umgestaltung des inneren Lebens aufgenommen. Vgl.
La Sintesi, p. 30-31.



490 Der analytische Wert des Gottesbegriffes

heil einen wesentlichen Bestandteil der Theologie, so entsteht jene
Form derselben, die wir formale, übernatürliche Mystik nennen. Für
dieselbe ist die eigene formale Wahrheit der Dinge nicht maßgebend
und auch nicht von entscheidendem Interesse. Im Lichte der Gaben
des Heiligen Geistes erscheint der Gottesbegriff in einer solchen
überweltlichen Beleuchtung, die nicht bloß jedes irdische Licht überstrahlt,
sondern auch den Gottesbegriff selbst in einem anderen Wahrheitsgehalte

zeigt, als jener ist, den wir aus dem bloßen Glauben, oder aus
der natürlichen Erkenntnis schöpfen. Wir schauen im Lichte der

Gaben, im Rahmen der irdischen Möglichkeiten, dasjenige in sich nach
der eigenen formalen Wahrheit, was wir nach dem Glauben in der
Auktorität Gottes und nach der natürlichen Erkenntnis in der Wahrheit

des beschränkten Seins mühsam erfassen. Die passive Läuterung
durch die eingegossenen Gaben, wie auch der intuitive Charakter des

mystischen Prozesses kommen hier so klar zum Vorschein, daß die

ganze Weltauffassung nur mehr durch die formale Wahrheit des

Gottesbegriffes beherrscht wird, jene der übrigen Dinge aber gleichsam zu
verschwinden scheint. Nur eines interessiert einen solchen Mystiker :

inwiefern trägt alles Vergängliche zum Heile bei Dies gibt der

mystischen Weltanschauung eine vorwiegend praktische Färbung. Die
Welt und jedes Geschehen, Gut und Bös scheinen im Lichte der
überweltlichen Gottesbeziehungen auf, und dies genügt, um die für die

Ewigkeit, für das Heil besorgte Seele zu beruhigen und um sie mit
Gott zu erfüllen. Bei der visio beata hellt alles Vergängliche in der

eigenen spekulativ formalen Erkennbarkeit auf, da die Seele in Gott
als Seinsursprung alles schaut. In den irdischen Erkenntnisweisen
Gottes aber suchen wir aus der formalen Wahrheit der Schöpfung,
oder der Offenbarung, Gott in seiner spekulativen Wahrheit zu erfassén.

Die mystische Erkenntnisweise nimmt eine mittlere Stellung ein. Nicht
Gott als Seinsgrund, sondern als Heilsprinzip ist der Mittelpunkt der

mystischen Weltanschauung, so daß zu deren Festigkeit die Erfassung
der praktischen Wahrheit ausreicht, um alle Hindernisse des Heiles

aus dem Wege zu räumen. Deshalb hat die mystische Weltanschauung
eine persönliche Färbung, aber nur in dem Sinne, daß die individuellen
Schwierigkeiten praktisch gelöst und der persönliche Besitz des Gläubigen

zu einer Einheit zusammengefaßt wird. Die aktive Theologie
strebt nach einer objektiv allgemeinen Synthese, die passiv-formal-
mystische Theologie begnügt sich mit der Ordnung der persönlichen
Interessen und Schwierigkeiten nach den Gesichtspunkten der heil-



Der analytische Wert des Gottesbegriffes 491

bringenden Gottheit. Deshalb sind die Heilsbeziehungen wesentliche
und artbestimmende Merkmale der formalen, übernatürlichen Mystik,
und diese Mystik selbst ist von der Scholastik oder von der
wissenschaftlichen Mystik wesentlich (der formalis ratio cognoscendi nach)
verschieden.

6. Zusammenfassung.

Der Gottesbegriff betätigt seinen analytischen Wert als Subjekt
der Theologie. Er ist der geistig-objektive Stellvertreter der Seinsfülle

Gottes, sofern dies im Rahmen der menschlichen Möglichkeit zu
bewerkstelligen ist. In ihm, als in einem ungeteilten objektiven Bestand,
konzentriert der menschliche Geist alles, was ihm von der Seinsfülle
Gottes irgendwie bekannt ist (dies ist sein Inhalt als scitum et revelatum),
wie auch dasjenige, was ihn über Gott aufhellen könnte (scibile oder

revelabile). Dem ausdrücklichen Inhalte nach wird in ihm die absolute
Transzendenz Gottes als Sein oder Natur bezeichnet ; weil aber dies

als das Wesen Gottes, als die Wurzel aller Aussagen und Eigenschaften
festgestellt wurde, umfaßt sein einbegriffener Inhalt die ganze Seinsfülle

Gottes nach allen dem geschaffenen Verstände zugänglichen
Teilsichten. Durch die Entwicklung dieses einbegriffenen Inhaltes, durch
die Beleuchtung der einzelnen Teilsichten wird der analytische Wert
des Gottesbegriffes betätigt. Er ist Subjekt der Theologie, weil er ein

inhaltlicher Erkenntnisgrund alles dessen ist, was für die Theologie einen

Wert bedeutet.

Auch bei dem Aufbau des Gottesbegriffes kommt derselbe in der

Eigenschaft eines Subjektes in Betracht, aber nicht in seiner Inhaltsfülle,

sondern nach seiner Inhaltsleere. Hierin betätigt sich sein synthetischer

Wert, der in der Eignung zur inhaltlichen Zusammenfassung
besteht, nach welcher die inhaltsleere, unbestimmte, absolute
Transzendenz zur Trägerin der oben beschriebenen begrifflichen Seinsfülle
der Wirklichkeit nach gestaltet wird. Den Anfang dieser Synthese
bildet der analytische, gleichsam auf den reinen Umfang der absoluten
Transzendenz reduzierte Gottesbegriff, der auf diese Weise als Subjekt
jeder Gestaltung fungiert, die im Rahmen dieser Transzendenz möglich
ist. Der synthetische Gottesbegriff, als Resultat der zusammenfassenden

Tätigkeit des Verstandes, ist der Ausgangspunkt der Analyse (ordo
iudicii), worin derselbe als formaler Erkenntnisgrund seinen analytischen
Wert betätigt und als solcher Subjekt der Theologie ist.



492 Der analytische Wert des Gottesbegrifies

In allen Fällen ist das Subjekt (subiectum scientiae) ein für sich

wissenswürdiger Gegenstand, dessen Erkenntnis Selbstzweck ist und zu
dessen Klärung (in ordine inventionis, synthesis) die genaue Erfassung
der Einzelgegenstände nicht bloß beiträgt, sondern auch unbedingt
notwendig, ja direkt darauf hingeordnet ist1. In ordine iudicii (analysis)
ist das Subjekt ein Erkenntnislicht (ratio cognoscendi), das die Erkennbarkeit

anderer Gegenstände entweder wesentlich beeinflußt, an die

eigene Erkennbarkeit heranzieht (ratio formalis cognoscendi) oder

wenigstens zu deren Klärung, zur Bestimmung ihres eigenen, absoluten
Wertes unterordnend (per modum subordinationis) beiträgt, mindestens
aber für die relative Stellung derselben, für deren Einfügung in eine

objektive Einheit von einer entscheidenden Bedeutung ist. Das synthetische

Erkenntnissubjekt ist ferner ein Sammelpunkt aller
Einzelgegenstände, die mit ihm in Beziehung stehen, in ihm als in ihrer ratio
universalis kernhaft (virtualiter) enthalten sind, wie das Partikuläre
in seinem inhaltlichen Erkenntnisgrunde enthalten zu sein pflegt. Durch
Zergliederung des umfassenden Inhaltes gelangen wir zur Erkenntnis
der Teilsichten, welche in ihm als in ihrer gemeinsamen Wurzel
enthalten sind. Das Subjekt ist endlich ein ordnendes Prinzip, welches das

ganze erkennbare Material schichtet und jedem einzelnen Gliede den

entsprechenden Platz in der Gesamtsynthese oder im wissenschaftlichen

System zuweist. Für sich betrachtet, sind beispielsweise die einzelnen
Sätze und Thesen in ihrer eigenen Erkennbarkeit unabhängig,
nebengeordnet, da diese bloß von ihrer ontologischen Wahrheit abhängt.
In ihrer relativen Erkennbarkeit und nach einer solchen Wertung erwogen,
müssen sie aber mit einem anderen Gegenstand verglichen oder aus
einem gemeinsamen Erkenntnisgrunde abgeleitet werden. Je nach dem

Ergebnisse wird die relative Stellung der einzelnen Gegenstände im
Gebäude der Gesamtwahrheit bestimmt, und es entsteht ihre
Unterordnung unter den gemeinsamen Erkenntnisgrund oder zum gemeinsamen

Vergleichspunkt, wie auch die gegenseitige Unterordnung, je
nach der ordnenden Kraft der genannten gemeinsamen Prinzipien.

In diesen Punkten können wir die hauptsächlichsten Funktionen
des Erkenntnis-Subjektes zusammenfassen. Alles, was im synthetischen
Subjekte wirklich (actu) vorhanden ist und nach solchen Gesichtspunkten

seinen Einfluß betätigt, muß vom analytischen Subjekte der

1 « Hoc enim est subiectum in scientia, cuius causas et passiones quaerimus ».

Proem. S. Thomae in Comm. in XII libros Metaph. Aristotelis.



Der analytische Wert des Gottesbegriffes 493

Potenz nach behauptet werden. In allen Fällen erweist sich das Subjekt
als ein Begriffsbestand von überwiegender Bedeutung, dessen

Vergleichspunkt (Analogon) in der Seinsordnung die Subsistenz bildetx.
Die Gegenstände; die in seinen Bannkreis gelangen, sind keine Bestände
in sich, sondern bestehen als wissenswürdige Objekte im Subjekt.

In diesen Eigenschaften haben wir den Gottesbegriff in seinen

überwältigenden Funktionen vorgeführt. Sein überweltlicher Bestand
ist durch die absolute Transzendenz, deren Repräsentant er ist,
gesichert. Hiermit steht auch seine allumfassende Kraft als Erkenntnisgrund

und -mittel fest. Der Gottesbegriff ist ein Gegenstand, dessen

Erkenntnis für sich gesucht wird, als Selbstzweck einfachhin, und
der deshalb auf dem Erkenntnisgebiete die höchste Würde, das am
meisten wissenswerte Objekt darstellt. Wegen seiner Verborgenheit
und Unergründlichkeit erscheint in ihm auch der heiligste Gegenstand,
der, seine Lichtstrahlen auf andere Gegenstände werfend, sie zu heiligen
Beständen gestaltet 2. Hiermit ist der heilige, übernatürliche Charakter
nicht bloß der formalen christlichen Theologie, sondern auch der
Weltanschauung sichergestellt. Auch die größten Geister des Altertums
fanden keinen würdigeren Gegenstand für ihre Forschung als Gott 3.

Noch mehr gilt dies vom Christentum, dem reichere Quellen zur
Verfügung stehen, als dem sich selbst überlassenen Verstand.

Wir haben ferner dargelegt, wie der Gottesbegriff ein allumfassender

Erkenntnisgrund ist. In ihm finden wir den Ansporn zur genauen
Erkenntnis der Einzeldinge, da wir durch dieselben zu Gott hinaufsteigen

und aus denselben die Merkmale schöpfen, mit denen wir
Gottes Transzendenz näher bestimmen können. Dies für den ordo
inventionis. Für den ordo iudicii erhalten aber die Einzelobjekte von
dem Gottesbegriffe ihren schönsten Schmuck, ihre Einstellung in die

Gesamtsynthese, ihre weltanschauliche Bedeutung. Die Gegenstände,
deren Erkennbarkeit der Gottesbegriff artbestimmend beeinflußt,
erhalten eine ganz eigene Würde, indem sie außer der eigenen Wahrheit
eine Wissenswürdigkeit direkt nach Gottesbeziehungen, nach einem
überweltlichen Lichte aufweisen. So wird mit den Kräften des menschlichen

Verstandes und nach den Angaben der Offenbarung eine theo-
zentrische Weltbetrachtung erzielt, bei der nicht mehr das Vorgehen

1 Vgl. Divus Thomas, lahrg. 1939, S. 378.
2 Ebd. S. 257.
8 Franz Brentano: Vom Dasein Gottes (Leipzig 1929), S. 2.



494 Der analytische Wert des Gottesbegrifies

von der Wirkung auf die Ursache, sondern der umgekehrte Weg
maßgebend ist, sofern dies menschlich erreicht werden kann.

Wir haben endlich den Gottesbegriff in seiner ordnenden Rolle

gezeigt. Vielleicht kam dieselbe nirgends in dem Maße zur Geltung
wie in der Summa des Aquinaten. Unsere Ausführungen über den

Aufbau des Gottesbegriffes, wie auch über die Hervorgänge, geben
einen Überblick über diese ordnende Funktion des Gottesbegriffes. Und
trotz der mannigfaltigen Gliederung der Summa in verschiedene Teile,
Traktate, Fragen usw., bleibt die Einheit des Erkenntnissubjektes
vollends gewahrt. Die Transzendenz Gottes beherrscht alles und zieht
als Erkenntnisgrund jeden Gegenstand an sich. Es finden sich nur
funktionelle Unterschiede, wenn im ersten Teile Gott als Exemplar,
im zweiten Teile als das moralische Leben als letzter Zweck
beherrschende, an sich ziehende Transzendenz, und im dritten Teile endlich
als Vollender des menschlichen Heiles auftritt und so behandelt wird.
Man mag diese Teilung der Funktionen nach der Analogie der partes
potestativae auffassen ; die reale Einheit des Subjektes wie auch die

großartig angelegte Ungeteiltheit und der einheitliche künstlerische
Aufbau der Summa leiden darunter nicht. Auf diese Weise ist die

Summa des Aquinaten die objektiv-wissenschaftliche Verwirklichung
des Apostelwortes : Deus omnia in omnibus 1. Deus, qui est, drückt
den allgemeinsten synthetischen Gesichtspunkt und den höchsten

analytischen Wert der Theologie aus. Deus, ex quo omnia, in quo
omnia, per quem omnia, sind Teilaussagen, die die Leuchtkraft des

Gottesbegriffes in einer gewissen Richtung aufhellen und auf ein
bestimmtes Gebiet der erkennbaren Dinge werfen. Man kann demnach

von verschiedenen Teil-Subjekten der Theologie reden, die aber nur
nach Analogie der partes potestativae faßbare Teilsichten des einen,

ungeteilten, und in sich unteilbaren Gottesbegriffes sind, der über die

Einheit der Theologie und der christlichen Weltanschauung mit der

ganzen Kraft seiner objektiven Seinsfülle wacht und dieselbe bewahrt.

1 I. Cor. 12, 6.


	Der analytische Wert des Gottesbegriffes

