Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 18 (1940)

Artikel: Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert
Autor: Lohr, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762438

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762438
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Mendikantenarmut
im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert.

Nach den Schriften von Johannes von Dambach O. P,
und Johannes Dominici O. P.

Von G. M. LOHR O. P,

I. Die Entwicklung im 13. Jahrhundert
und die Lage um die Mitte des 14. Jahrhunderts.

Die Streitigkeiten, die im Minoritenorden nach dem Tode des
hl. Franziskus iiber die Beobachtung der Armut ausbrachen und ein
Jahrhundert andauerten, sind bekannt ; es ist oft dariiber gehandelt
worden . Die Entwicklung im Dominikanerorden verlief entschieden
ruhiger 2. Gewil3 hatten auch St. Dominikus und sein Orden sich fiir
vollige Besitzlosigkeit entschieden; auf dem ersten Generalkapitel,
das Pfingsten 1220 zu Bologna tagte, wurde der BeschluBl gefaBt :
« ne possessiones vel redditus de cetero tenerent fratres nostri» 3. Doch
die Auffassung von der Besitzlosigkeit war von vorneherein in beiden
Orden ganz verschieden, wie der groBe Historiker Heinrich Denifle
O. P. in seiner grundlegenden Abhandlung iiber « Die Konstitutionen
des Prediger-Ordens vom Jahre 1228 » zuerst klar gezeigt hat 4 Im

1 Heribert Holzapfel O.F. M., Handbuch der Geschichte des Franziskaner-
ordens. Freiburg i. Br., Herder. 1909. Ka#l Balthasar O. F. M., Geschichte des
Armutsstreites im Franziskanerorden bis zum Konzil von Vienne (Vorreformations-
geschichtliche Forschungen, hg. H. Finke, VI). Miinster i. W. 1911.

2 C. Lambermond O. P., Der Armutsgedanke des hl. Dominikus und seines
Ordens. Phil. Diss. von Freiburg (Schweiz). Zwolle 1926.

8 Mon. O. P. hist. XVI (= Monumenta Ord. Praed. historica). Rom 1935,
Libellus de principiis Ord. Praed. Jordani de Saxonia, n. 87. H. Chr. Scheeben,
Der hl. Dominikus. Freiburg i. Br., Herder 1927, S. 302 ff. und Anm. 203, meint,
die Armutsauffassung, die 1220 zum Gesetz erhoben wurde, sei vom heiligen
Dominikus schon 1216 seinen Briidern als Rat empfohlen worden, wihrend
B. Altaner, Der Armutsgedanke beim hl. Dominikus (Theologie und Glaube XI,
404-417), den Heiligen erst in den folgenden Jahren in die allgemeine Armuts-
bewegung eintreten 1iB3t.

4 Archiv fiir Literatur- und Kirchengeschichte des Mittelalters, hg. von
H. Denifle und Fr. Ehrle, T (1885), 165-227.

25 257



386 Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert

Dominikanerorden war die vollige Armut in erster Linie als Mittel
fiir die Seelsorge gedacht, nicht etwa als eine Art Selbstzweck, und
gemal3 den Anforderungen der Seelsorge mufite auch die Armut des
Ordens angepaBt werden. Wegweisend waren hier namentlich ‘die
meisterhaften Ausfithrungen des hl. Thomas von Aquin in der II-IT
seiner Summa: Theologica, besonders q. 186 und 188, art. 7, iiber das
Armutsgeliibde und seine Bedeutung im Ordensstande iiberhaupt
und dann im besondern iiber die Armut in einem Orden, der eingesetzt
ist: «ad contemplata ‘aliis tradenda», d. h. im Predigerorden. Erst
seit Ende des 13. Jahrhunderts und namentlich in den ersten Jahr-
zehnten des 14. nimmt die Frage nach Erlaubtheit des Besitzes im
Dominikanerorden schirfere Formen an, weil der Gegensatz zwischen
den Konstitutionen bzw. der alten Praxis und der neuen Lebensweise
doch zu offenkundig und fiir jeden sichtbar war ; jetzt kann man von
einer Armutsfrage bzw. Besitzfrage im Orden reden.

Die vollige Besitzlosigkeit war ein Zeichen von hohem Idealismus ;
aus diesem Idealismus heraus war ja der Orden mit seinen weltum-
spannenden Zielen geboren. Es war in der damaligen Mé&nchswelt
unerhoért, daB ein ganzer Orden ohne Besitz sein, in der Hauptsache
nur vom tdglichen Bettel leben sollte. St. Dominikus ging mit Lehre
und Beispiel voran. Falls in einem Konvent, so forderte er gelegentlich,
fiir einen Tag hinreichend Nahrung vorhanden wire, dann sollte an
diesem Tage nicht weiter gesammelt werden!. Das war sein persén-
liches Beispiel, aber keine Vorschrift. Ein groBer Heiliger, der einen
Orden griindet, stellt nicht nur ein MittelmaB auf, sondern verkérpert
in seiner Person ein hohes Ideal, zu dem seine Schne sich immer wieder
emporringen sollen. Die Generalkapitel dringen aber darauf, man
solle nicht mehr als fiir ein Jahr Vorrite an Getreide und Wein sammeln 2.
Es war keine Kleinigkeit, eine groBe Kommunitit Tag fiir Tag blof
durch Almosen zu ernidhren, zumal der Brauch der MeBstipendien
in dem MaBe wie heute noch nicht so allgemein war. Mit dem Studium
war der tdgliche Bettel {iberhaupt schlecht vereinbar. Bereits 1251
mull das Generalkapitel einen Hilferuf fiir das Kdélner Generalstudium,
das erst seit 1248 bestand, erlassen, es drohe wegen Mangels an finan-
ziellen Mitteln einzugehen 3. Und das zu einer Zeit, da Albert d. Gr.

1 Mon. O.P. 16, 150, n. 32.

2 Mon. O. P. hist. 3 (Rom 1898), 12 Z. 5 (1239) ; 15 Z. 23 (1240).

8 Mon. O. P. hist. 8, 59 : « Injungimus priori provinciali Theotonie, quod de
consilio diffinitorum capituli generalis vel provincialis faciat subvenire domui

258



Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert 387

und Thomas von Aquin dort lehrten. Die Verhiltnisse des praktischen
Lebens waren also dazu angetan, den ersten Idealismus zu ddmpfen.

Man war gezwungen, gewisse Ausnahmen zu gestatten. Der Orden
rechnete damit, daB der einzelne nach Mdglichkeit selber sich Kleider
und Biicher beschaffe, ein Zeichen, wie schwierig manchmal der Unter-
halt wurde ; er muBte also unter gewissen Kautelen dafiir ein depositum
personale bewilligen!. Hier lag eine groBe Versuchung, von hier ging
auch tatsichlich viel Unheil aus ; man braucht nur im 15. Jahrhundert
das Urteil eines so gelehrten und erfahrenen Mannes wie Johann Niders
O. P. zu horen. Der Mensch bleibt nicht beim unbedingt Notwendigen
stehen, er geht dann leicht zum Angenehmen, ja direkt Uberfliissigen
iiber. Dazu der Reiz des Besitzes, des Verfiigenkdénnens. Immer nein
sagen sollen, wenn es angeboten wird, ist nicht leicht. Die Praedicatores
generales, die Magistri in theologia, capellani domini Papae, confes-
sores regum et principum sind hohe Leute, auf die man von selber
Riicksicht nimmt, sie gehen voran, sie sind gewohnt, mit Geld umzu-
gehen, die andern folgen nach. Bereits die Briefe, die Heinrich Finke
aus der deutschen Ordensprovinz aus den Jahren 1270-1290 heraus-
gegeben hat 2, zeigen das Depositum als eine selbstverstindliche Ein-
richtung und auch, daf3 es sich dabei bisweilen um betrichtliche Summen
handelt.

Wenn der urspriingliche Idealismus abnahm, so ist aber auch
zu beriicksichtigen, dafl um 1300 ein #iefgehender Wechsel in der ganzen
Stimmung der abendlindischen Gesellschaft eintrat — und der Nachwuchs
der Orden ging doch aus dieser Gesellschaft hervor. Einer der fithrenden
Wirtschaftshistoriker, Gustav Schmoller, hat kriftig darauf hinge-
wiesen, wie das 13. Jahrhundert namentlich fiir das Rheingebiet einen
gewaltigen Aufschwung auf allen Gebieten des technischen und kultu-
rellen Lebens bedeutet, « lauter Bildungen, die bereits gegen 1300 einem
biirgerlich behaglichen materialistischen LebensgenuB, einer wesentlich

Coloniensi ab aliis provincie sue domibus, ne studium generale ibi positum
propter inopiam domus impediri contingat. » Noch viel schlimmer sah es in Paris,
im Hauptstudienhaus des Ordens, aus. Man vgl. Mon O.P. 3, 36 (1246); 109
(1261) ; 225 (1283) ; 253 (1289). 1246 heiBt es : « Cum domus Parisiensis multum
sit gravata, rogamus affectuose fratres de omnibus provinciis, ut ipsi de testa-
mentis et aliis helemosinis sint solliciti quantumcumgque poterunt aliquod auxilium
predicte domui procurare. »

1 A. Mortier, Histoire des Maitres Généraux de 1’'Ordre des Fréres Précheurs,
IV, 327. Lambermond, S. 47 ff.

? Ungedruckte Dominikanerbriefe des 13. Jahrhunderts. Paderborn 1891.

259



388 Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert

andern Gesittung Platz gemacht haben ! ». Dabei hatte der Dominikaner-
orden im deutschen Sprachgebiet sein rasches Emporblithen wihrend
des 13. Jahrhunderts «neben seiner innern Kraft, der Freundschaft
des Volkes und der Gunst der Laien-GroBen verdankt. Namentlich
in den Kreisen des Adels ist er auf lange Zeit eine populdre Institution
geblieben 2 », des Adels, der nunmehr selber wirtschaftlich und moralisch
tief heruntersinkt. Der Kreuzzugsgeist des 12. und 13. Jahrhunderts
ist weitgehend geschwunden. Caritas refriguit, das ist der stdndige
Klageruf der Kapitel und der Prediger, die Almosen reichen nicht
aus, weil die Glaubigen zuriickhaltender im Geben, freilich auch, weil
der Mendikanten zu viele geworden sind 3.

So ‘stellten sich nach und nach unter mancherlei Formen ver-
steckt Versuche ein, feste Einkiinfte zu verschaffen. Es war die gleiche
Entwicklung wie im Minoritenorden, obwohl dort die Armut etwas
ganz anderes zu bedeuten hatte. Ich verweise dafiir auf die griindliche
Darstellung von P. Karl Balthasar 4 ; selbst hier sind im 13. Jahrhundert
da und dort feste Einkiinfte trotz des ausdriicklichen Verbotes der
Regel mehr oder weniger offen angenommen und mit juristischen
Fiktionen verteidigt worden.

Die Ordensleitung machte sich aber doch Sorgen wegen der Beob-
achtung der Armut. Der General Stephan von Besangon fand, wie
der Dominikanerchronist von Kolmar bemerkt, 1294 das Kloster
Montpellier im Besitz von festen Renten fiir Jahrzeitstiftungen und
zwang es zum Verzicht. Er kam in die deutsche Provinz und fand
dort in mehreren Kléstern dieselben Verhiltnisse5. Er wollte die

1 StraBburgs Blite und die volkswirthschaftliche Revolution im XIII.
Jahrhundert. Rektoratsrede. StraBburg 1875, S. 17. Derselbe : Stralburg zur
Zeit der Zunftkdmpfe. Rede. StraBburg 1875, S. 18 ff.

2 Finke, Dominikanerbriefe, S. 10.

3 Freilich scheint mir iibertrieben, was Hifzfeld schreibt: « Zu Ende des
13. Jahrhunderts war die Zahl der Briider ins UnermeBliche gestiegen» (Hist.
Jahrbuch 48, 21). Vgl. auch H. C. Lambermond, Der Armutsgedanke des
hl. Dominikus S. 29, 84. P. Mandonnet schiatzt die Zahl der Dominikaner am
Ende des 13. Jahrhunderts auf mindestens 10 000, fiir 1337 nimmt er 12 000 an.
(Saint Dominique, 2. Aufl.,, von H. Vieaire, I [1938], 188).

% Die Geschichte des Armutsstreites im Franziskanerorden bis zum Konzil
von Vienne. Miinster 1911.

5 « Item 1290 (= 1294) fr. Stephanus (von Besangon) magister Ordinis in
Monte Pessulano redditus pro anniversariis repperit, quos resignare jussit. Venit
ad Theutoniam et ibi plures conventus consimiliter repperit redditus sic [habere],
sed non artavit ad resignandum, differens ad capitulum generale tractandum, sed
ante mortuus est» (22. Nov. 1294). Basel, Univ. Bibl. A. X. 130, {f. 39¥. In der
Ausgabe der MG. SS. XVII, 227, findet sich diese Stelle nicht. Vgl. auch sein

260



Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert 389

Frage auf dem Generalkapitel behandeln, starb aber bereits im gleichen
Jahre. Die General- und Provinzialkapitel* mahnen, dafB liegender
Besitz nicht gestattet sei; so bereits in den siebenziger und achtziger
Jahren des 13. Jahrhunderts, ein Beweis, daB Ubertretungen vor-
kamen. General Hugo von Vaucemain (1331-1341) sucht sich in seinen
Gewissensnoten zu helfen; er erlangt ein pépstliches Privileg, wie
uns Petrus de Palude und Johannes von Dambach mitteilen, wonach
« perpetua legata pro cultu divino » gestattet seien 2. Er fragt in einem
ausfithrlichen Schreiben bei Palude an, der im einzelnen antwortet
und dabei interessante Streiflichter auf die Zustinde betreffend die
Armut fallen 1Bt 3. Vaucemain kam in Differenzen mit Papst Bene-
dikt XII. Es muB sich dabei auch um die Besitzfrage gehandelt haben,
wenn auch die Ansichten dariiber auseinandergehen, was der Papst
eigentlich beabsichtigte 4.

Die Mendikanten dehnten sich also immer mehr aus, erwarben
Besitzungen in den Stddten, zundchst um die Kloster herum zur Ver-
groBerung und Abrundung des Klosterbezirkes, dann aber auch hier
und da in andern Stadtteilen. Die Biirgerschaft wurde allmihlich
unruhig ; sie fand, daBl das Gut der Toten Hand in einem fiir das Gemein-
wohl gefihrlichen MafBe wachse: es hatte die biirgerlichen Lasten
nicht zu tragen, war abgabenfrei, die Wehrpflicht konnte so wie so
nicht von den Geistlichen ausgeiibt werden. Es kommt so ziemlich

scharfes Vorgehen in Mailand, wo er den Gehalt fiir den Professor an der Kathe-
drale ausschlug. Mortier, Histoire des Maitres Généraux 2, 298.

1 Mortier 2, 176. Mon. O. P. 3, 174, 263. Lambermond, S. 43. Dazu hiufig
spater das Verbot fiir die Briider, sich Renten zu kaufen. Mon. O. P. 4, 208, 248.

2 « Ad sextum dicendum de redditibus fratrum ad vitam, sicut de anni-
versariis, quod licet oblatos recipere vel extra judicium petere, non in judicio ab
invito extorquere nisi dispensative ex causa necessitatis predicte, propter vitam
scilicet et libros. Ad privilegium vero videtur satis concedere, quod possumus
recipere legata perpetua ad perpetuum cultum divinum, sed pro pictantiis ad
sustentationem aut indumentis perpetuis recipere perpetua legata non exprimitur
in verbis privilegii quae misistis. Timeo etiam, ne illud privilegium parum valeat
ad propositum, quia ibi non exprimitur ,contraria constitutione vel consuetudine
non obstante’ ». Basel, Univ. Bibl. A X 129, f. 132V-1337. Dieser Zusatz fehlt bei
Mortier 3, 132, und in meiner Ausgabe Quell. u. Forsch. (= Quellen und
Forschungen zur Geschichte des Dominikanerordens in Deutschland. Leipzig
1907 ff.) 16/17, n. 393 a.

8 Druck bei Mortier 3, 131/32. Quell. u. Forsch. 16/17, n. 393 a. Voll-
stindiger in den Hss. der Basler Univ. Bibl. A X 130, f. 28— 297 und A X 129,
f. 132r—133r.

L Vel 4. Walg, Compendium historiae Ord. Praedicatorum. Romae 1930,
S. 45-49, bes. S. 49,

261



390 Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert

in allen deutschen Reichsstidten?! zu Konflikten, besonders heftig
in StraBburg (1287-1290), wo der Orden vertrieben wurde und doch
zuletzt siegte 2. Man einigte sich iiberall mehr oder weniger giitlich.

Fiir die deutschen Dominikaner wurde die Lage auBerordentlich
verschirft durch den Sireit Ludwig des Bayern mait der pdpstlichen
Kurie, wihrend in Frankreich der hundertjdhrige Krieg mit England
die Kloster ruinierte und die Disziplin erschiitterte. Die Dominikaner,
die durchweg in den Reichsstidten ihre Hiuser hatten, sollten der
Biirgerschaft die pidpstlichen Sentenzen gegen Ludwig verkiinden,
den Gottesdienst in den mit dem Interdikt belegten Stidten einstellen
und jeden Verkehr mit den Gebannten abbrechen. GewiB gab es da
einige Mitglieder, die darauf nicht eingehen wollten, aber eine Eingabe
vom 23. August 1333 an den Papst stellt fest, daBl von 46 Klostern
der stiddeutschen Provinz hochstens 20 Mitglieder dem Bavarus anhin-
gen und zwar gezwungen metu gravi. Anderseits wendet sich der
Dauphin Humbert am 3. Mai 1341 in einem Schreiben an Ludwig und
bittet um Nachsicht fiir die Predigerbriider, die bereits aus 18 deutschen
Klostern vertrieben seien3. Der Graf Konrad von Freiburg i. Br.
und sein Sohn bitten am 6. Februar 1344 den Papst um einen Beicht-
brief fiir die Sterbestunde mit der Begriindung : «pauperes fratres
Praedicatores eiectos de suis conventibus recepit in terra sua et eis
alimenta ministravit et adhuc, quotquot ad ipsum veniunt, recipit
et de victu caritative providet»4 Man kann sich leicht ausmalen,
wie verheerend diese lange Verbannung auf die Zerriittung des Kon-
ventslebens wirken muBte. Fiir die Stellung und die Tatigkeit des
Ordens war ebenso schlimm, da8 die Birgerschaft, die in den siid-
deutschen Stidten weithin mit Ludwig hielt, gegen den Orden erbittert
wurde und sich von ihm abwandte 5.

1 J. Wiesehoff, Die Stellung der Bettelorden in den freien deutschen
Reichsstidten im Mittelalter. phil. Diss. Miinster 1905, bes. S. 69-120. Meine
Ausfithrungen Quell. u. Forsch. XV, 81-84.

2 Vgl. die Ausfithrungen von Finke, Dominikanerbriefe, S. 36-41.

8 Abgedruckt : Bulletin de 1’Académie delphinale, 4me série, t. 8 (1894).
Grenoble 1895 S. 534. Neues Archiv fiir dltere deutsche Geschichtskunde,
Bd. 30 (1905), S. 447.

4 Siegmund Riezler, Vatikanische Akten. Innsbruck 1891.

% Die beste Schilderung der ganzen Lage gibt eine zeitgendssische Schilderung
in Hs 726 der Eichstitter Staatsbibliothek, die darlegen will, warum jetzt Besitz
im Orden no6tig sei. f. 1947 bringt sie den Brief des Petrus de Palude ad ma-
gistrum Ordinis fr. Hugonem (— 1967), dann von f. 196¥ an eine Art Kommentar
dazu, aus dem ich folgendes entnehme :

262



Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert 391

~ f. 197V : de domibus que sunt hospicia terminorum predicantium videtur
non solum racionabilis, sed necessaria dispensacio facta jam a centum annis (vgl.
dagegen die Bestimmungen unter Provinzial Ulrich von StraBburg c. 1275. Finke,
n. 52).

f. 198r. Warum der Besitz notwendig sei : Prima causa: Caritas in multis
locis refriguit. Fratres in terminis predicacionum suarum per questum vix con-
quirunt decimam suorum antiquorum antecessorum, ita videlicet, quod ubi
frater antiquitus per mendicacionem habuit centum modios annone, modo vix
conquirit decem et minus, cum tamen, sicut deducendo posset probari, non minus
honeste conversentur moderni quam antecessores eorum. ‘

Secunda causa: solutio Quarte (Bonifaz VIII, s. nachher).

Tertia causa (fur eine dispensatio bez. des Besitzes) : In provincia specialiter
Theutonie, in qua soli fratres servant processus apostolicos contra dominum
Ludwicum editos aliis onnibus, immo toto clero seculari et regulari divina cele-
brantibus, fratribus autem interdictum stricte tenentibus, propter quod fratres
incurrerunt et quottidie incurrunt indignacionem prelatorum et subditorum
ecclesiasticorum et signanter eciam aliorum religiosorum contra nos concitancium
homines omnium statuum et sexus communiter utriusque. Item fratres ex jam
dicta causa sunt in hostili persecucione principum, comitum, baronum et aliorum
existencium in terris eorundem, que effectualiter (?) ad Bavarum sunt. Item
rectores civitatum quidam nos persecuntur, alii dissimulant, nulli tamen juvant
propter populares et ipsorum victum, quia populares nobls adversantur qui
affectu predicto miserabiliter sunt infecti. ‘

Ex hiis omnibus non recipimus elemosinam vel nullam vel minus sufficientem
pro necessitatibus nostris a clericis, a laycis, a civibus, popularibus, rusticis, quorum
major pars arbitratur (?) nos solos processibus apostolicis obligari, aliis vulgaribus
opinantibus nos esse excommunicatos, pro eo quod ecclesias divina prophanancium
non intramus. Unde nec testamenta pro nobis sicut hactenus condunt vel legata
vel elemosinas conferunt, sed per divinam providenciam actenus habitis fratres
utuntur, qui si de modo collatis et conferendis pro isto tempore (?) deberent
sustentari propter defectum necessariorum fame perirent. Item fratres qui
frequentant terminos predicacionum, ut dictum est superius, contempnuntur
in tantum, ut oporteat eos in conventibus plurimum remanere relicta predica-
cione, propter quam Ordo noster noscitur institutus. Causa cuius maxime in hoc
consistit, quod propter fautoriam nobilium Alemannie ipsorum terre sunt ex
processibus introducte, propter quod fratres in villis et oppidis terrarum dictarum
non intrant ecclesias, eo quod ibidem divina prophanantur. Et ideo rectores
ecclesiarum eis interdicunt sermones, audienciam confessionum, et sic coguntur
in conventibus remanere, presertim cum sic in nullo possint facere fructum ani-
marum nec missas legendo nec predicando nec confessiones audiendo. Et per
consequens ipsi fratres [non] portant a fidelibus fructum temporalem, quem,
si non esset obediencia processuum, reportarent. Unde sumus in persecucione
et in omni miseria primi (?) in tantum, quod adhuc ab aliquibus conventibus
sumus ejecti, idem timentes in omnibus locis, in quibus habemus conventus domino
Ludwico mediate vel immediate subjectos, nec in aliquo predictorum locorum
stamus securi.

Ex hoc jam evenit, quod quorum parentes vel parentela fuerint nobiscum
sepulti, alibi eligunt sepeliri beneficia subtrahentes consueta et alios ab huius-
modi retrahentes, de nobis tanquam de deletis (?) et perituris simpliciter despe-
rando. Ex hoc factum est, quod amici et familiares et benefactores et alii se a
nobis personis et elemosinis elongant nec nobis confitentur, tum divina nobis
non audiunt neque sermones, et stamus in plerisque eciam sicut miseri layci

263



392 Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert

In diese Lage und in diese Stimmung hinein fillt nun der ErlaB
der Bulle Bonifaz’ VIII. Super cathedram vom Jahre 1300. Neben
Einschrinkungen im Beichthéren und im Predigen bestimmt sie,
daB die Mendikanten zwar alle zum Begrdbnis annehmen diirfen, die
bei ihren Kirchen oder Niederlassungen begraben sein wollen, daf3
sie dann aber von allem, was ihnen dieserhalb an zeitlichen Emolu-
menten zuflielt, der Pfarrkirche ein Viertel als kanonischen Anteil
iiberweisen miissen (Portio canonica, Quarta funeralis)I. Andere
fassen die Fille, in denen die Abgabe entrichtet werden muBte, noch
weiter 2. Was diese Abgabe zu bedeuten hatte, hat einmal der gefeierte
Theologe und Kanonist Petrus de Palude O. P. in seinem Gutachten
an den Ordensgeneral Hugo von Vaucemain (c. 1335) dargelegt®. Er
bemerkt, es diirften ewige Almosen angenommen und sogar im Fall
der Notwendigkeit gerichtlich gefordert werden «in locis, ubi ita
refriguit caritas, quod fratres spiritualia seminantes non possint aliter
metere temporalia, maxime propter Quartam Bonifatianam, quae
aufert ab eis plus quam quartam partem victus eorum, qui maxime
consistit' in legatis». Und: «dominus papa amoveat vel temperet
Quartam illam, quam nec religiosi divites nec collegia alia solvunt
de consuetudine generali. Alias fratres communiter deficient in neces-
sariis, nisi redditus recipiant, qui sine sollicitudine valeant possideri ».
Auf der andern Seite erhalten wir ein anschauliches Bild, wie es wirklich
zuging, wenn wir die Darlegung des Kolner Stadtpfarrers Johannes
Mulrepesch von St. Columba lesen, die er zu Avignon in seinem Prozel3
mit den Koélner Minoriten einreichte (1341). Er zdhlt im einzelnen
genau auf, was in den sieben Jahren seiner Pfarrtitigkeit die Minoriten
von seinen Pfarrangehérigen erhalten hitten an Hiusern, an Waren,

latitantes in derisionem religiosorum aliorum et divina prophanancium clericorum.

Ex hiis ergo et aliis multiplicibus tribulacionibus, scripto de facili non
comprehensibilibus. .. trahitur causa non solum sufficiens, sed eciam necessaria.
in supradictis. ..

1 C. Paulus, Ordens- und Weltclerus beim Ausgang des 13. Jahrhunderts
im Kampf um die Pfarrechte. Gottinger phil. Diss. 1899. P. Glorieux, Prélats
frangais contre Religieux mendiants. Autour de la bulle : « Ad fructus uberes »
(1281-1290). in : Revue d’'Histoire de I'Eglise de France. 16me année (1925),
S. 809-331; 471-495. K. L. Hitzfeld, Krise in den Bettelorden im Pontifikat
Bonifaz VIII ? (Historisches Jahrbuch der Goérres-Gesellschaft 48 [1928], S. 1-30).
Glorieux vertritt nach Hitzfeld einen Pro-Mendikantenstandpunkt (S. 2, Anm. 3),
wihrend Hitzfeld zum Gegenteil neigt.

% Buvkhard Mathis O. M. Cap., Die Privilegien des Franziskanerordens
bis zum Konzil von Vienne (1311). Paderborn, 1928, S. 90.

8 Quellen u. Forsch. XVI/XVII, S. 156, n. 393 a.

264



Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert 393

an barem Gelde. Es macht allerdings eine bedeutende Summe aus?,
Da versteht man, was Petrus de Palude meint, wenn er erklirt : victus
eorum maxime consistit in legatis.

Die Wirkungen der Bulle zeigten sich bald, wenn sie vielleicht
auch im Dominikanerorden nicht so schwerwiegender Art waren wie
im Minoritenorden 2. Ich konnte das, um einen besondern Fall zu
nennen, fiir das Koélner Dominikanerkloster nachweisen, das durch
die Zahl und Bedeutung seiner Mitglieder, durch sein Generalstudium,
fir die ganze Provinz mafBgebend war. Das Ergebnis meiner Studien
habe ich damals in folgenden Sitzen zusammengefalBt: « Aus allem
ergibt sich, daB seit Ende der zwanziger Jahre des 14. Jahrhunderts
bei den Kolner Predigern praktisch eine andere Auffassung iiber den
Erwerb von Liegenschaften, die nicht unmittelbar oder mittelbar
zum Kloster gehorten, aufkam. Seit spitestens 1330 scheuen sie sich
nicht, weitabliegenden Besitz, gewohnlich mit der Verpflichtung zum
Anniversar, dauernd festzuhalten. Man gibt ihn in den meisten Fillen
nicht mehr aus der Hand, sondern leiht ihn aus auf Lebenszeit oder
auch in Erbleihe 2 ». Noch frither, schon seit 1301, kénnen wir in Kdln
die Annahme von Renten feststellen 4.

So war die Lage des Ordens in der Besitz- und Armutsfrage schon
sehr prekir geworden, als der vielleicht schwerste Schlag erfolgte,
das Vorgehen Koilns, der reichsten und volkreichsten Stadt im deut-
schen Sprachgebiet, gegen die Mendikanten, insbesondere gegen die
Predigerbriider 5. Nachdem lange Verhandlungen gescheitert waren,
kam es im Sommer 1347 zur gewaltsamen Austreibung der Domini-
kaner aus Koln, ein Ereignis, das tiefen Eindruck auch in der Ferne
machte ; der Schweizer Minorit Johannes von Winterthur berichtet
ausdriicklich davon. Der Kélner Rat erlieB eine Morgensprache, d. h.
eine feierliche Rechtsverkiindigung, in der er die Dominikaner fiir
besitzunfihig erklarte, da Besitz gegen ihre Regel und ihre Konsti-
tutionen verstofBe ; er verkaufte auf Grund dieser Erklirung das auBer-
halb der Klostermauern liegende Eigentum des Ordens. Vorher aber
und gleichzeitig deckte er sich, indem er Gutachten bei zahlreichen
Juristen zu seinen Gunsten einholte. In seiner Verteidigungs- und

1 Quellen u. Forsch. XVI/XVII, n. 454 a.

* Hitzfeld, S. 21 ff.

3 Quellen u. Forsch. XV, 15.

* Quellen u. Forsch. XV, S. 19 ff.

¥ Vgl. meine Ausfithrungen in Quellen u. Forsch. XV, 81-154.

265



394 Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert

Anklageschrift gegen die Kolner Predigerbriider erklirt er, er habe
sich iiber deren Verpflichtung zur Besitzlosigkeit bei den Rechtsgelehrten
unterrichtet und recht bekommen, « prout nos etiam in consultatio-
nibus meliorum sollempnium doctorum et clericorum studii Aurelia-
nensis (Orléans) eorum sigillis sigillatis et nobis rescriptis, quos super
istis consuluimus, recepimus magistraliter declaratum?». Ein aus-
fiihrliches Rechtsgutachten fiir den Kélner Rat, worin eine Reihe
von Juristen der Kurie von Avignon zugunsten der Stadt ihr Votum
abgeben, ist noch erhalten im Archiv der Stadt Aachen?. Johannes
von Dambach erwihnt neben einigen andern Juristen vor allem den
Kanonisten Johannes Andreae in Bologna 3, einen der berithmtesten
Rechtsgelehrten des Mittelalters, der den Mendikanten nicht gewogen
ist und die Dekretalen in diesem Sinne auslegt. Esist daher fiir Dambach
ein Triumph, daB er berichten kann : « Et ipse Johannes Andree, forsan
contritus, ad satisfaciendum utcumque Ordini nostro, quem tam in
praesenti materia quam alias pluries per glosas suas laesit, intravit
Ordinem nostrum ante mortem suam in conventu Bononiensi, de cuius
conventus statu propter illa, quae notorie habet, posset magis haberi
scrupulus, quam fortassis de statu cuiuscumque alterius conventus ».
Die Nachricht, daB Andreae im Gewande des Ordens beigesetzt sei,
kénnte stimmen : er starb am 7. Juli 1348 an der Pest und wurde zu
Bologna in der Dominikanerkirche begraben.

Die Angegriffenen wehrten sich. Nicht bloB, daB sie einen ProzeB
an der Kurie anstrengten, der, solange der dem Orden auBerordentlich
gewogene Papst Klemens VI. lebte, giinstig verlief ; sie veréffentlichten
auch eigene Verteidigungsschriften, in denen sie die RechtmiBigkeit
ihres Besitzes nachzuweisen suchten. Kleinere oder gréBere Stiicke,
leider anonym, sind erhalten geblieben in einer Handschrift, die aus
dem ehemaligen Regensburger Dominikanerkloster stammt ¢, und in

1 Quellen u. Forsch. XVI/XVII, n. 872, S. 343. :

% Aachen, Stadtarchiv, Q. I, 1. Mit Namen werden genannt : Rycardus de
Wynnendewold, legum doctor, in Romana curia advocatus ; Oliverius de Cerzoto,
sacri palatii causarum auditor ; Johannes de Scherlacci de Pisis, utriusque juris
doctor ac sacri palacii apostolici causarum auditor ; Dinus de ... doctor decre-
torum ac sacri palacii causarum auditor ; Sanxius Canalis, sacri palacii auditor
et decretorum doctor et in legibus licenciatus; Petrus Fabri, legum doctor et
sacri palacii causarum auditor.

3 Joh. Fr. v. Schulte, Die Geschichte der Quellen u. Literatur des Canonischen
Rechtes von Gratian bis zur Gegenwart, Bd. 2, 205-229. Lexikon fiir Theologie
u. Kirche V, 477.

4 Clm 26876 f. 2r-57. Blatt 1 fehlt. Der Traktat ist im wesentlichen ein
wortliches Exzerpt aus dem Traktat Dambachs, Conclusio 4. Am Schluf} ist

266



Die Mendikanténarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert 395

einer .Handschrift der Leipziger Universitdtsbibliothek. Der Kolner
Dominikaner Johannes Schadelant, spiter papstlicher Nuntius fiir
Deutschland und der Reihe nach Bischof von Kulm, Hildesheim,
Worms und Augsburg, wandte sich in einer jetzt verlorenen Schrift
gegen die Anklagen der Stadt und gegen ihren Berater Heinrich von
Treisal. Die wertvollste Gegenschrift stammt aber augenscheinlich
von dem elsdssischen Dominikaner Johannes von Dambach ; sie macht
uns am besten vertraut mit der Auffassung, die die Mitglieder der
deutschen Ordensprovinz und wahrscheinlich mehr oder weniger der
ganze Orden tiiber die Rechtmifigkeit und Erlaubtheit des Besitzes
damals hatte. ‘

Das alles ist zu berticksichtigen, wenn man die Traktate verstehen
und wiirdigen will, die nun seit Mitte des 14. Jahrhunderts von
Dominikanern verfaBt werden, insbesondere die Schrift Johanns von
Dambach.

II. Johann von Dambach
und sein Tractus de proprietate mendicantium

- Johann von Dambach? entstammte einer adligen Familie, die
zu Dambach bei Barr im Elsall ihren Stammsitz hatte. 1288 geboren,
trat er 1308 in das Dominikanerkloster zu StraBburg ein, in das 1315
auch Johannes Tauler kam. Uber seine ersten Jahre wissen wir nichts
Niheres ; er wird neben andern Studienhiusern, z. B. Bologna, auch
Paris und das dortige Generalstudium besucht haben, eine seltene
Auszeichnung, die nur wenigen Auserlesenen zuteil wurde. Man er-
schlieBt den Aufenthalt zu St. Jakob in Paris aus der besonderen

von anderer Hand hinzugefiigt : « Ad quintum dicendum, prout dominus Clemens
papa quintus (!) anno domini 1342 (!) in publico consistorio Avinione declaravit
in causa conventus Coloniensis in eadem praedicta quaestione laborantibus dixit
vivae vocis oraculo, fratribus non repugnare habere redditus extra septa monas-
terii, quia nec regula hoc prohibet, sed magis concedit in communi, alias nec ea
juste possiderent canonici regulares, cum sit una et eadem regula. Item dixit
secundo, quod redditus habere vel propria non repugnat constitutionibus fratrum
praedictorum, quia ex indulto sedis apostolicae possunt suas constitutiones
corrigere, immutare, deponere (?), addere totiens quotiens utilitati et honestati
Ordinis videbitur expedire, maxime cum talia videntur habere de suorum licentia
et beneplacito superiorum. Haec ille... Haec conscripsi Coloniae a. d. 1388 in
beanismo existente (!).»

1 Quellen u. Forsch. XV, 137, Anm.

? Vgl. iiber ihn Quétif-Echard, Scriptores Ord. Praed. I (Paris, 1719), 667-670 ;
N. Paulus, Johann von Dambach (Bulletin eccl. de Strasbourg, 1922, 52-61,
146-152) ; Albert Auer O.S.B., Johannes von Dambach und die Trostbiicher
vom 11. bis zum 16. Jahrhundert. Miinster i. W. 1928.

267



396 Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert

Verehrung, die er mit Tauler diesem Kloster entgegenbrachte . Urkund-
lich kénnen wir Dambach zuerst in Koln feststellen, wo er am 14. und
24, Januar 1327 als Zeuge im Prozesse Meister Eckharts erscheint 2.
Er gehort dem Kolner Kloster an, wahrscheinlich war er dort Lektor.
Dann wird er in sein StraBburger Kloster zuriickgekehrt sein. Als
seine Mitbriider das tiber StraBburg wegen der Parteinahme der Stadt
fir Ludwig den Bayer verhingte Interdikt beobachteten, muBten
sie die Stadt verlassen (1339) und gingen in die Verbannung, wahr-
scheinlich nach Basel . Hier bringt auch Dambach die nichsten Jahre
zu. Das glaubte B. Altaner daraus schlieBen zu kénnen, daB der Domi-
nikaner Dietrich von Kolmar, an den ein Brief des bekannten Mysti-
kers Venturino von Bergamo vom Dezember 1340 mit GriiBen fiir
Dambach gerichtet ist, wahrscheinlich Basler Konventual war 4. Man
kann hinzufiigen, daB ein anderer Dominikaner, Johannes Atzenbach,
der mit Dambach zusammen genannt wird, sicher Basler Konventual
ist und am 15. Oktober 1339 urkundlich in Basel bezeugt ist . Anfangs
1347 befindet sich Dambach an der Kurie in Avignon und erhilt durch
Vermittlung Kaiser Karls IV. und Unterstiitzung des Ordensgenerals
und des Provinzials von Klemens VI. die Erlaubnis, in Montpellier
zum Magister der Theologie zu promovieren. Bei dieser Gelegenheit
horen wir, daB die groBe Ordensprovinz Teutonia keinen magister
in s. pagina besitzt und daB deswegen schon mehrmals von ihr bei
den Generalkapiteln der Antrag gestellt worden ist, Dambach moge
nach Paris ad legendum Sententias geschickt werden®. Mai 1347
erscheint er als Magister der Theologie und wird erster Regens des
mit der Universitit 1347 errichteten Generalstudiums in Prag. Als
solcher wird er, wie das in Paris und sonst iiblich war, nur ein Jahr
gewaltet haben. 1350 ist er wieder an der Kurie in Avignon. Von da
an wird er wohl in der Hauptsache in StraBburg geweilt haben ; am
31. Oktober 1356 wird er hier urkundlich erwihnt. Sein Hauptwerk
De consolatione theologiae hat er im Exil geschrieben, also wohl in

1 Quétif-Echard, S. 668.

2 Quellen u. Forsch. XVI/XVII, n. 287 a und 287 c.

8 Georg Boner, Das Predigerkloster in Basel von der Griindung bis zur
Klosterreform, 1233-1429. Basel, 1935, S. 169-174.

* B. Altaner, Venturino von Bergamo O.P. (Kirchengeschichtl. Abh. von
M. Sdralek, IX, 2). 1911, S. 42, 135.

5 Basel, Staatsarchiv, Predigerkloster UU, n. 295.

 Denifle, Archiv fiir Literatur- und Kirchengeschichte des Mittelalters 3,
640-645.

268



Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert 397

Basel, vielleicht 1346. DalBl Dambach noch 1341 in Bologna Theologie
studiert habe — nur das dortige Kloster kommt in Betracht, die
Universitit erhielt erst 1360 eine theologische Fakultit — wie N. Paulus
glaubt !, ist unwahrscheinlich ; Dambachs Bemerkung «cum essem
adhuc Bononiae studens » muBl auf eine frithere Zeit gehen, nicht auf
1341, als er bereits 53 Jahre ziahlte. Er starb 1372 im Alter von
84 Jahren, von denen er 64 im Orden zugebracht hatte 2. Bezeichnend
fiir seine Geistesrichtung ist seine Freundschaft mit Eckhart und
dann mit dem Mystiker Venturino von Bergamo O. P., der ihn in einem,
leider nicht mehr erhaltenen Briefe rithmt als « homo modestus, quietus,
tranquillus, maturus, humilis, prudens, sobrius, pudicus, benignus,
affabilis, moribus suavis, in conversatione discretus, otiositatis inimicus,
cum summo desiderio insistens scripturis divinis 2 ».

Denifle meint von Dambach 4, er sei zwar kein tiefer Denker,
aber ein auf das Praktische gerichteter Geist gewesen. Seine zahl-
reichen, meist kleinern Schriften befassen sich auch in der Tat durchweg
mit praktischen, aktuellen Fragen. Er ist nicht bloB Theologe, sondern
ebenso sehr Jurist. Das bringt es mit sich, daB er ganz logisch-juris-
tisch Schritt fiir Schritt vorgeht, um seine Ansicht zu erhirten, auf
jeden Einwurf eingeht, um ihn zu widerlegen ; das bringt es auch mit
sich, daB er sich hiufig in juristische Distinktionen, um nicht zu sagen
Spitzfindigkeiten, verliert und auf Wortklaubereien eingeht, die uns
heute nicht mehr zusagen. Ich lasse daher das meiste von seinen Aus-
fiihrungen aus und bringe nur das, was historisches Interesse bietet.
Diese extrem-juristische Tendenz zeigt sich in andern seiner kleinen
Schriften noch mehr, z. B. De simonia in Ordine ; De quantitate indul-
gentiarum ; De interdicto. - Dambach hat aber trotz seiner juristischen
Einstellung doch einen gewissen Sinn fiir geschichtliche Entwicklung
in unserer Frage. So bemerkt er ausdriicklich: « Statutum Ordinis
de non recipiendis redditibus vel possessionibus, quemcumque intel-
lectum primarium habuerit, nunc, postquam constitutio de religiosis
domibus Libro sexto edita est, potest commode intelligi...» Oder :
« Dato quod Predicatores possessiones et redditus o/im non habuerint. . .»

1 N. Paulus, Geschichte des Ablasses im Mittelalter, I (1922), 349.

% Unser Joh. Dambach darf nicht verwechselt werden mit dem Freiburger
Prior Hanns von Dambach (Paulus, Bulletin, S. 59-60). Der Freiburger Dambach
wird 1419 und 1437 als Prior erwihnt.

8 Quétif-Echard, 1, 669.

4 Archiv 3, 640.

269



398 Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert

Fiir Dambachs Charakteristik ist von Bedeutung auch seine von Albert
Auer wiederaufgefundene Denkschrift an Kaiser Karl IV., Karl moge
beim Papste auf schleunige Aufhebung des Interdiktes und seiner
Folgen in Deutschland dringen. Auer bemerkt mit Recht: «Das
Charakterbild des Predigers, der sich uns in seinen andern Schriften
nur zu oft als den Mann der Schule und fast unoriginell darstellt,
gewinnt hiedurch einen wohltuenden Zug von Urspriinglichkeit und
regem Gefiihlsleben* ». Uns beschiftigt hier allein sein

Tractatus de proprietate mendicantium °.

Geschrieben wurde er, wie Dambach mehrmals bemerkt, in
StraBburg und vollendet am Markustag (24. April) 1362 3. Als AnlaB
gibt er ganz allgemein an, er wolle schreiben «propter dubia quae
versantur apud aliquos etiam bene peritos de hiis, que fratribus
Predicatoribus de numero mendicantium existentibus licet vel non
licet habere in communi, quae materia potest etiam ad nonnullos
alios religiosos mendicantes extendi». Er will also allgemein MiBver-
standnisse beziiglich der Mendikantenarmut im Predigerorden zer-
streuen, aber hat doch vor allem die Koélner Verhiltnisse im Auge,
wenn er sie auch nicht ausdriicklich als Veranlassung angibt. Er bringt
wortlich einen Haupteinwurf aus der Anklageschrift des Kélner Rates,
zitiert fortwihrend die Entscheidungen des Papstes in der Kolner
Sache, nimmt mehrmals auf den Kélner Streit Bezug. Dambach hatte
tibrigens allen AnlaBl dazu. Zwar war der Kolner Streit offziell ent-
schieden (23. Juli 1351) ¢, aber Friede war nicht eingetreten. Noch
am 17. Januar 1361 muBle Erzbischof Wilhelm von Koéln, der Schieds-
richter von 1351, eine feierliche Erklirung zu Gunsten der Dominikaner
gegen MiBdeutungen seines Schiedsspruches abgeben ; er erklart sie
ausdriicklich fiir erbfihig und bestitigt, daB3 sie gemal den papstlichen

1 Historisches Jahrbuch 46 (1926), 534,

2 Ich benutze die Hs C V 18 der Basler Universitdtsbibliothek (f. 33™-367).
Vgl. dazu Auer, S. 29 f. Auer kennt auBerdem noch eine Hs in Grenoble und
ein Bruchstiick in der Staatsbibliothek zu Bamberg, Theol. 31, 1667-1707. Statt

Joh. Frikenhuser, professor Maguntiae, 1492 (Awuer, S. 30), wird wohl Prior Mag.
1428 zu lesen sein. ‘

3 Auer, S. 29, glaubt, ein genauer Beleg fiir die Richtigkeit dieser Datierung
kénne nicht erbracht werden und begniigt sich mit der Feststellung, der Traktat
sei nach 1342 geschrieben. Ihm waren meine Untersuchungen tiber den Kolner
Streit unbekannt, auf den Dambach fortwihrend Riicksicht nimmt und der erst
1361 endgiiltig beigelegt wurde.

% Quellen u. Forsch. XVI/XVII, n. 874.

270



Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert 399

Entscheidungen ewige MeBstiftungen frei und rechtmiBig besitzen
diirfen . Es war also wirklich ein aktuelles Thema, das Dambach
behandelte.

Dambach will den Traktat in wvier Sdtzen vollenden und dazu die
Losung einiger Einwidnde geben.

1. Prima Conelusio : Si fratres Praedlcatores rerum sibi dona-
tarum vel legatarum eo fine expresse, ut ipsi eas pro sua utilitate
venderent, non essent capaces quantum ad dominium, posset eis donatio
talis vel legatio inutilis esse, sive tenerentur eas vendere per se et princi-
paliter sive tantum sicut instrumentum donantis wvel legantis.

Es geht hier um die Grundlage, die Voraussetzung der ganzen
Ausfithrungen Dambachs. Er erkldrt, es handle sich um die Meinung
eines Doctor juris canonici, « qui mota quaestione, an res immobiles
fratribus Minoribus et Praedicatoribus vel aliis mendicantibus legari
possint vel donari, respondit, quod sic, hoc expresse adiecto, ut ipsi
res illas vendant... Quam venditionem dicit fieri ab ipso donante
vel legante, non autem ab ipso donatario vel legatario, nisi quatenus
praestat ministerium facti meri tamqua pica vel organum ipsius donantis
et per ipsum quasi per fistulam seu lapideum canale dominium rei
venditae transeat a legante vel donante in emptorem. »

Dambach bringt fiir seine Aufstellung zwei Beweise und I6st 10
Einwinde, die in der Mehrzahl von dem erwihnten Doctor stammen.
Sie sind rein juristisch gehalten und bringen nichts Besonderes.

2. Secunda Conelusio : Fratres Ordinis Praedicatorum, non
obstante ipsorum mendicitate, domorum aut aliarum rerum immo-
bilium sibi legatarum vel donatarum ac ratione successionis sibi, si
essent in saeculo, debitarum sunt capaces, saltem cum proposito vendends.

Fir diese Aufstellung bringt er acht Beweise, von denen ich einige
herausgreife. Die vier ersten sind aufgebaut auf der Dekretale Exivi
de paradiso, die Papst Klemens V. auf dem Konzil von Vienne am
6. Mai 1312 fiir die Minoriten erlieB. Darin wird die minoritische Armut
eingeschirft, nicht mehr in der idealen Hohe, wie St. Franziskus sie
gelibt und gelehrt hatte, sondern mit den Erklirungen und Einschrin-
kungen, die sich im Lauf des 13. Jahrhunderts durchgesetzt und die
Zustimmung der Pipste gefunden hatten 2. Es ist fiir Dambach ein
Leichtes, die Anwendung a fortiori auf die Prediger zu machen.

1 G. M. Léhr, Die Teutonia im 15. Jahrhundert (Quellen u. Forsch. XIX),
178-79 und dazu die Ausfithrungen, S. 39-40.
2 Holzapfel, Handbuch der Geschichte des Franziskanerordens, S. 59-60.

271



400 Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert

DaB die Predigerbriidder Immobilien, die ihnen geschenkt werden,
annehmen diirfen, ergibt sich aus folgender Erwigung : die Minoriten,
von denen man es doch weniger annehmen wiirde, diirfen von
jenen, die in den Orden eintreten, ohne Bedenken Geschenke an-
nehmen (Dekretale Exivi, verbo: Nos autem considerantes attente) ;
der Papst macht dabei keinen Unterschied zwischen Mobilien und
Immobilien. _

Dafl die Predigerbriider Immobilien «saltem parvae quantitatis
sub modo et figura legati» annehmen diirfen, ergibt sich aus einer
dhnlichen Erwigung: den Minderbriidern darf ein liegender Besitz
durch Legat vermacht werden, also auch den Predigern. Dambach
glaubt dies Recht der Minoriten aus der Dekretale Exivi, verbo :
Declarantes dicimus, herauslesen zu kénnen, wenn nur die Erbschaft
nicht geschieht «in fraudem successionum ». |

Dal3 die Predigerbriider nicht nur Kirche, Chor und Claustrum,
sondern auch Girten und Grundstiicke besitzen diirfen, erhellt wieder
aus der Dekretale Exivi, verbo : Licet, wo es heit : « Licet fratribus
non liceat habere hortos aliquos, ut colantur et olera et alia hortalitia
quae pretio distrahantur, necnon vineas, tamen non solum est licitum,
sed et multum conveniens rationi, quod fratres, qui in laboribus spiri-
tualibus, orationibus et studiis sedulo occupantur, ortos et areas habeant
competentes ad recollectionem sui et interdum ad se ipsos post labores
huiusmodi corporaliter deducendos necnon ad habenda necessaria
ortalitia pro se ipsis». Dann diirfen die Predigerbriider um so mehr
solche Immobilien besitzen, da sie stets die Konvente als ihr Eigentum
betrachteten, wihrend die Minoriten kein Eigentum, sondern nur
den Gebrauch davon haben.

DaB die Prediger fihig sind, Immobilien wenigstens im Fall der
Not anzunehmen, ergibt sich wiederum aus dem Vorbild der Minoriten,
die nach der Dekretale Exivi im Falle, daB sie in anderer Weise den
Lebensunterhalt nicht gewinnen konnen, granaria et cellaria besitzen
dirfen. Die Entscheidung dariiber liegt beim Provinzialminister und
Kustoden mit Zustimmung der Diskreten. Also auch die Prediger.

Ferner : die Predigerbriider sind von der Kirche eingesetzt zum
Unterricht des Volkes. Also muB ihnen, obwohl sie Mendikanten sind,
die Moglichkeit offen stehen, Immobilien anzunehmen, wenigstens in
dem Falle, dafl sie ohne einigen Besitz durch den Bettel allein nicht
den noétigen Unterhalt gewinnen konnen. Der Fall trifft aber « in multis
locis et hic etiam in Argentina» zu, daB «tam parvus est quaestus

272



Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert 401

mendicitatis, quod non sufficeret fratribus ad eorum congruam
sustentationem.

Gegen dieses seine Aufstellung erheben sich nun eine Reihe von
Schwierigkeiten. Ein Jurist fithrt in einer Schrift dagegen an (repli-
cando in scriptis) : die Dekretale Super specula (X c. 5, V. b) spricht
nur von Weltklerikern, es ist aber nicht erlaubt, sie auch auf die Mendi-
kanten anzuwenden, auch wenn diese das Volk selbst mehr als die
Weltkleriker unterrichten.

Dambach bemerkt zu diesem Einwurf : die Dekretale Inter cetera
(X c. 15, I. 31) scheint dagegen mehr die Mendikanten im Auge zu
haben. Die Dekretale Super specula anderseits, die auf dem Lateran-
konzil erlassen wurde, spricht allgemein von Lehrern der Theologie,
die an den Metropolitankirchen angestellt werden sollen. «Sed ex
iis possunt esse et sunt religiosi, ut in Salizburgal et in multis aliis
ecclesiis... In pluribus ecclesiis metropolitanis... solent assumi
magistri seu doctores de Ordinibus mendicantium, ut in ecclesia Pra-
gensi 2, Lugdunensi et Remenst®, ubi in ecclesiis canonicorum legunt
fratres Ordinis Praedicatorum, qui habent inde statuta stipendia ».

Ein anderer Jurist macht gleichfalls schriftlich den Einwurf:
Zugegeben, daB die Predigerbriider zur Aufgabe haben, das Volk zu
unterrichten, und dementsprechend auch ein Anrecht auf den nétigen
Unterhalt besitzen, so folgt daraus nur : Unterhalt « salvo voto profes-
sionis et de rebus, quarum sunt capaces ». Die Dekretale Super specula
setzt aber eine Person voraus, die besitzfihig ist. Und wenn erfahr-
ungsgemdl die Briider ohne einigen Besitz bloB durch die incerta
mendicitas nicht den nétigen Unterhalt gewinnen koénnen, so diirfen
sie deswegen doch nicht gegen ihr Geliibde handeln. Und reicht der

1 Noch Ende des 15. Jahrhunderts war die lectura daselbst im Besitz der
Dominikaner ; vgl. Quellen u. Forsch. VI, 73, 78, 128.

% 1348 beginnt Johann von Mihren O. P. an der Kathedrale zu lesen. (Auer,
S. 3.) Er ist doch wohl identisch mit Joh. Moravetz O. P., oriundus de regno
Boemie et de conventu Pragensi, der am 1. September 1348 auf Bitten Karls IV.
zum pépstl. Ponitentiar ernannt, aber bereits am 23. Mirz 1349 zuriickgerufen
wird (Joh. Moravi), da er zum Beichtvater des Konigs bestimmt ist. [. Vincke,
Zeitschr. der Savignystiftung, kanon. Abt. 58 (1938), 414 f. Dambach selbst
wurde 1347 durch das Generalkapitel zum ersten Regens des neu errichteten
Generalstudiums in Prag ernannt und erhielt als Nachfolger 1348 Leo von Ratig,
1349 Martinus Clatovinensis (Glottovenk). Mon. O. P., hist. IV, 319, 325, 330, 337.

3 Er hitte auch nennen kénnen Metz (Mortier, 1, 638) und Mailand (Mortier,
II, 298). Mandonnet erwihnt weiter Toulouse, Bordeaux, Tortosa, Valencia
und Urgel (P. Mandonnet O. P., Saint Dominique, 2. Aufl.,, M. H. Vicaire, I, 195).

2 273



402 Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert

Bettel an einigen Orten nicht fiir 20 Personen, dann sollen sie sich
eben mit 10 begniigen.

Die Antwort, die Dambach darauf gibt, ist bemerkenswert. « Nec
obstat votum professionis, quia Praedicatores non vovent non recipere
res immobiles nec servare regulam et constitutiones, sed vovent obser-
vantiam seu obedire secundum regulam et constitutiones». TLuther
hat spiter gegen den Ordensstand denselben Einwurf gemacht, der
Ordensmann gelobe die ganze Regel, was er doch unmoglich halten
konne. Heinrich Denifle hat in seiner klassischen Untersuchung {iber
den Ordensstand und das Vollkommenheitsideal darauf erwidert?,
Luther habe eine total falsche Auffassung vorgetragen, da die simt-
lichen Orden des Mittelalters, vor allem auch sein eigener Orden, aus-
driicklich geloben, vivere secundum regulam. Zu der Bemerkung,
man solle sich im Falle der Not mit 10 Briidern begniigen, weist Dam-
bach darauf hin, dal im Dominikanerorden 12 Mitglieder als Mindest-
zahl fir einen Konvent verlangt werden 2, und auch dafiir reiche an
manchen Orten der Bettel nicht aus.

Ey faft nun seine Ansicht so zusammen: Gewil3, ein Besitz, der
die Notwendigkeit des Bettels ausschlieBt, wire gegen die Armut des
Ordens ; nicht aber ein Besitz, bei dem diese Notwendigkeit bestehen
bleibt, d. h. wenn man nicht hoffen darf, durch den Bettel allein den
Unterhalt gewinnen zu koénnen. Man muBl also die Bestimmung der
Konstitutionen «de non recipiendis redditibus et possessionibus »
interpretieren. Dagegen spricht auch nicht die Dekretale X de excess.
prael. (in VI°, 3, 17, c. un.), die von den Mendikanten sagt, « quod
eis per quaestum publicum tribuere solet victum incerta mendicitas »,
denn das ist zu verstehen « de tali incerta mendicitate, quae sola suffi-
ceret ad tribuendum victum et congruam sustentationem, quod moderno
tempore, quo caritas refriguit, praesertim in partibus Rheni, non posset
facere mendicitas fratrum Praedicatorum ».

Ein weiterer Einwurf deckt sich mit dem, den der Kélner Rat
gegen den Besitz der Koélner Dominikaner erhob : « fratribus secundum
constitutiones eorum et votum professionis repugnat habere proprie-
tatem et dominium reddituum et possessionum» Ahnlich auch
Andreae, wie Dambach bemerkt. Die Antwort ist die gleiche wie

1 TLuther und Luthertum, I. Mainz, 1904, S. 66-69.

% « Conventus citra numerum duodenarium et sine licentia generalis capituli
et sine priore et doctore non mittatur ». Dist. II, n. 23 (Denifle, Archiv I, S. 57) ;
Dist. II primum capitulum (seit Raymund von Pennafort. Denifle, V, S. 21).

274



Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert 403

vorhin : die Ordenskonstitutionen reden von einem Besitz, der die
Notwendigkeit des Bettels ausschlieBt, aber «considerata numero-
sitate fratrum et statu ipsorum ac aliis circumstantiis... etiamsi
(possessiones et redditus) non sint absolute parvae et paucae, sed in
respectu ad dictas fratrum circumstantias. Pawupertas enim non solum
consistit tn nihil habendo, sed potest etiam comsistere in habendo parum
vel paucas possessiones... Unde statutum Ordinis de non recipiendis
redditibus vel possessionibus, quemcumque intellectum primarium
habuerit, nunc, postquam constitutio religionum De religiosis domibus
libro VI (3, 17, c. un.) edita est, commode potest intelligi de reddi-
tibus et possessionibus, quae sine mendicitate sint sufficientes ad
congruam fratrum sustentationem ». So ist es auch gestattet, Besitz
auBerhalb des Klosterbezirkes anzunehmen, in der Absicht, ihn zu
verdufBern, sobald es geschehen kann. Er beruft sich noch auf die
Erlasse Klemens IV 1. und namentlich Klemens VI., der den Kdlnern
befahl 2, den dortigen Dominikanern alles das herauszugeben, was
ihnen fiir Abhaltung von Anniversarien oder fiir ewige Almosen gestiftet
war. Gegen Johannes Andreae weist er insbesondere darauf hin, daB
Clemens VI. in seiner Bulle an den Kolner Erzbischof erklirt habe,
die Predigerbriider koénnten ewige Almosen besitzen, d. h. also Ein-
kiinfte und Besitzungen 2.

1 Lambermond, S. 78. Es handelt sich um die Bulle vom 31. Mai 1265 (Bulla-
rium O. P, I, S. £70), aus der auch die Rechtsgelehrten des Kolner Rates folgendes
Stiick hervorheben : « Fratres praedicti gloriantur, se habere privilegium a sede
apostolica, per quod dicunt eis licere acquirere et tenere redditus, possessiones
et bona praedicta. Et quidem verum est, quod habent unum privilegium quod
emanavit a Clemente papa quarto et per papam Bonifatium VIII et Benedictum XI
et Johannem XXII extitit confirmatum seu innovatum, in quo huiusmodi clausula
continetur : Concedimus quoque vobis, ut de hiis que in ornamentis aut pro eis
aut libris seu fabrica, luminaribus, anniversariis septimo, vicesimo, tricesimo
sive aliis ad perpetuum cultum seu pro pictantiis aut victu ad sustentationem
vestram vel indumentis aut calciamentis vestris necnon pro annuis censibus
redimendis, ad quorum solutionem aliquae domus vestri Ordinis obligari noscuntur,
vel de domibus, praediis, hortis et locis emendis vobis legantur, dummodo prae-
missa non convertantur in usus alios, sed in illos dumtaxat, pro quibus relinquuntur
aut alios etiam, qui in hac concessione aut indulgentia continentur, nulli canonicam
justitiam aut portionem aliquam teneamini exhibere» (Aachen, Stadtarchiv,
Q. I, 1).

2 Quellen u. Forsch. XVI/XVII, n. 862, S. 831.

3 a.a. O. und Quellen u. Forsch. XIX, S. 178, n. 50, wo Erzb. Wilhelm von
Kéln 1361 als Schiedsrichter erklirt, die Prediger konnten gemdif3 den péapstl.
Privilegien Erbschaften annehmen, mufliten sie aber verdufBern « exceptis anni-
versariis et elemosinis perpetuis, quae pro peragendis anniversariis perpetue eis

275



404  Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert

Ein weitever Etnwurf: Die Nachfolge der Armut des armen Christus,
wie die Prediger und Minoriten sie iiben wollen (X c¢. Nimis iniqua,
V. 31, 16), geht nicht gut zusammen mit dem Besitz von Hiusern
und andern Immobilien und Einkiinften. Antwort wie vorher : der
Einwurf trifft nicht zu, « dummodo res illae sint adeo parvae et paucae
non absolute, sed respectu numerositatis personarum et malitiae
temporis praesentis vel de proximo verisimiliter imminentis. .. »

Ein letzter Einwurf, den ein « jurisperitus in replicatione quadam
scripta » erhebt : die Regel und der Orden der Predigerbriider sind
vom apostolischen Stuhle auf die altissima (arctissima) paupertas
aufgebaut (X, V. 31, 17). Da nun die Prediger vom HI. Stuhle den
Minoriten gleichgestellt werden und die Minoriten keine Immobilien
und Einkiinfte besitzen diirfen (in Clem. V. 11, 1), so gilt das Gleiche
auch von den Predigern.

Aus der langen Erwiderung hebe ich nur einen Satz hervor. Die
Armut der beiden Orden kann genannt werden «altissima i. e. quia
respectu numerositatis seu multitudinis ipsorum et aliarum circum-
stantiarum ipsos contingentium est valde alta et per consequens potest
altissima appellari..., tum quia dato, quod Praedicatores possessiones
et vedditus olim mon habuerint nec modo haberent, tamen possent habere
huiusmodi saltem dispensative, ut infra in ultima conclusione patebit ».

3. Tertia Coneclusio : Fratres Ordinis Praedicatorum, non obstante
ipsorum mendicitate, domorum et aliarum rerum immobilium pro
anniversariis vel perpetuis elemosinis sibi legatarum vel donatarum
sunt capaces, saltem cum proposito eas aliquibus personis honestis et
quietts vendendi ad dies vitae earundem personarum.

Bewets : den Minoriten ist nach der Bulle Exivi gestattet, zu ihrer
Erholung und Sammlung Girten zu besitzen. Dann gilt dasselbe
von den Predigern, deren Hauser vor allem dem Heile der Seelen dienen
sollen. Dann darf man aber auch folgern, «quod et domos et curias
cum hortis vicinas seu propinquas suo conventui licet eis recipere cum
proposito vendendi eas personis honestis et quietis ad vitam ipsarum,
ne per inhonestos vicinos et inquietos recollectio et studium fratrum
et per consequens fructus animarum tam in sermonibus quam in
confessionibus ac consiliis fratrum consistens et accessus etiam ad
eos gratia istorum forsitan propter inhonestatem vicinorum impediatur ».

deputantur, qualem elemosinam sic ipsis donatam recipere et tenere possunt
licite et de jure».

276



Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert 405

Das ist derselbe Gedanke, den frither Petrus de Palude mit aller Deutlich-
keit betont hatte: «alias non possent ibi praedicationem facere nec
confessiones audire et sic impediretur salus animarum, quae magis
est de intentione, quam carere possessionibus ».

Es entsprach das der im Orden bestehenden, durchaus berech-
tigten Praxis, die Palude fiir Paris und Metz bezeugt. Wir konnen
sie urkundlich auch fiir Ké6ln nachweisen, wo die Dominikaner die an
das Kloster anstoBenden, ithnen zugehérigen Hauser an ruhige Personen
auf Lebenszeit vergeben, mit der Verpflichtung zum personlichen
Bewohnen und dem Verbot, eine offentliche Schenke darin zu halten .
Auf den Einwand eines Juristen, mit demselben Rechte kénne man
dann auch «aliae possessiones amplae et horti» erwerben, antwortet
er, es handle sich nur um einen Raum «ad aliquarum cannarum men-
suram vicinae 2 ». :

Ein zweiter Beweis lautet so : Der Orden hat das Recht zu betteln.
Darunter fallen aber nicht bloB tdgliche Almosen, sondern auch ewige,
wie Papst Klemens VI. in seinem Schreiben an den Kélner Erzbischof
erklirt hat. Diese elemosynae perpetuae konnen bestehen in Zinsen
oder in liegendem Besitz. In letzterm Fall ist das einzig Richtige,
ihn an zuverldssige Personen in Leibzucht auszutun. Wiirde man
ihn nidmlich verkaufen, dann wire es dahin mit dem ewigen Almosen ;
wiirde der Konvent ihn fiir sich selber behalten, so wiirde das der
Bettelarmut widersprechen.

Den dritten Beweis lasse ich aus. Der wierte besagt kurz : Beim
Streit der Dominikaner mit der Stadt Koln, der gerade um diese Art
Verkauf ging, verteidigte Papst Klemens VI. die Dominikaner. Es
lohnt sich, den wichtigsten Teil der Ausfiihrungen wortlich zu bringen.
« Praemissae venditionis modum per nonnullos in Romana curia coram
summo pontifice accusatum ipse summus pontifex ex certa scientia
toleravit et fratribus saltem implicite videtur indulsisse. Quod patet
ex hoc, quod in lite civium Coloniensium contra fratres, quae lis super
tali modo vendendi principaliter versabatur, fratres ipsi Ordinis
Praedicatorum per fratrem Heinricum de Treisa, tunc nostri Ordinis,
sed nunc Ordinis Augustinensium 3, et per alios procuratores eorundem

1 z. B. Quellen u. Forsch. XVI/XVII, n. 167-168, 382, 384-385 u. &.

? canna = etwa 2 Meter.

3 Heinricus de Treisa wird noch 1351 als Dominikaner bezeichnet (Quellen
u. Forsch. XVI/XVTI, n. 875, S. 3870). Der Traktat Dambachs ist also nach dieser
Zeit verfafBt.

277



406 Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert

civium clericos et laicos coram domino Clemente papa VI. et coram
cardinalibus in curia Romana accusati fuerunt de receptione domorum
et earum venditione ad dies vitae personarum ementium, et nihilominus
postmodum idem papa Clemens notificavit seu notificari fecit per
bullam domino archiepiscopo Coloniensi, fratrum conservatori, trans-
missam, falsam esse accusationem praedicti fratris fugitivi, celebre
nomen fratrum Praedicatorum enormiter laedentis ».

Fiinftens spricht fiir die Erlaubtheit dieser Ausleihe auf Lebens-
zeit, die namentlich in groBen Stidten wie Paris und Metz iiblich ist,
wo sich viele Rechtskundige und Doktoren beider Rechte befinden,
die Duldung, die auch andere Pipste auf Grund der Kenntnisse der
Verhiltnisse (tolerantia ex certa scientia) gelibt haben. Besonders
ist hier das Verhalten der beiden aus dem Orden hervorgegangenen
Pipste, Innozenz V. und Benedikt XI., zu béachten. Letzterer war
frither General des Ordens und muBite von Amts wegen wenigstens
die wichtigsten Kloster visitieren ; ihm kann also der wirkliche Stand
der Verhiltnisse, namentlich diese Verkaufsart, nicht unbekannt
gewesen sein.

Endlich weist Dambach hin auf den bekannten Streit der Stadt
StraBburg mit den dortigen Dominikanern, der mit einer Ratsver-
ordnung vom Jahre 1283 begann, zu einer dreijihrigen Verbannung
der Dominikaner (1287-1290) fithrte und dann doch mit deren Siege
endete!. Ein Hauptstreitpunkt war u. a., daB die Mendikanten die
ihnen zufallenden Hiuser und sonstigen Immobilien nicht mehr auf
Leibzucht austun, sondern vorbehaltlos verkaufen sollten. Weil die
Dominikaner sich dessen weigerten, muBten sie, durch den Hunger
gezwungen, in die Verbannung gehen. Bischof Konrad von Strafburg,
auf den sich beide Parteien als Schiedsrichter zuletzt geeinigt hatten,
entschied dann am 11. August 1290 : « ... arbitrando pronuntiamus,
priorem et fratres antedictos promittere vel observare non posse
secundum deum et observantiam sui Ordinis et absque peccato articulos
memoratos ». Die Stadt protestierte ein paar Tage spiter gegen den
Schiedsspruch und zahlte die vereinbarte hohe Konventionalstrafe
von 00 Mark, aber die Verbannten konnten zuriickkehren. Und in
derselben Stadt wurde 6 Jahre spiter Nikolaus Boccasino, der spitere

1 Heinrich Finke, Ungedruckte Dominikanerbriefe des 13. Jahrhunderts.
Paderborn, 1891, S. 36-41, und die dort angegebene Literatur, bes. Straburger
Urkundenbuch Bd. II (1886).

278



Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert 407

Papst Benedikt XI., den die Kirche als Seligen verehrt !, zum General
des Ordens gewdhlt. Dambach fiigt hinzu, dal nach dem StraBburger
Urteilsspruch keine Entscheidung ergangen sei, die dem Schiedsspruche
und dem Urteile der bischéflichen Berater widerspreche, sondern
vielmehr das Gegenteil.

Einwdnde gegen den dritten Satz werden nur zwei gebracht,
wir kénnen dariiber hinweggehen.

4. Quarta Coneclusio : Fratres Ordinis Praedicatorum, non obstante
sua mendicitate, redditus aut possessiones justo titulo sibi obvenientes
praecipue pro anniversariis et perpetuis elemosinis sibi legatas wvel
donatas non solum vendere, sed etiam in casu necessitatis jure proprie-
tatis el dominis licite sibi retinere possunt, saltem de dispensatione suorum
superiorum.

Der Beweisfithrung schickt Dambach 6 Pracambula voraus.
Das erste handelt von den Verpflichtungen der Ordensleute iiberhaupt.
Hier zitiert er wortlich die langen Ausfithrungen des hl. Thomas 2 in
der II-II q. 186 a. 2 und a. 7 sowie q. 188 a. 7, wo der englische Lehrer
seine sog. Instrumentaltheorie darlegt mit den Kernsitzen : «res
temporales in modica quantitate habere, quantum necessarium est
pro victu et vestitu, modicam sollicitudinem ingerunt, quae perfectioni
et speculationi non repugnat» (so faBt Dambach die Ausfithrungen
zusammen) und : « non oportet, quod religio sit tanto perfectior, quanto
majorem habet paupertatem, sed quanto eius paupertas est magis
proportionata fini communi et speciali ».

Die Autoritit und die Argumente des hl. Thomas sind fiir Dambach
auch in der Armutsauffassung ausschlaggebend. Freilich durfte er
nicht erwarten, mit dieser Theorie des hl. Thomas, die iibrigens auch
von seinen Ordensgenossen Richard Kilwardby, der sonst wissenschaft-
licher Gegner des Aquinaten ist, und Humbertus de Romanis ver-
teidigt, von den Minoriten wie Johannes Olivi und selbst einem Johann
Pecham scharf angegriffen wurde, bei den Minoriten und ihren Anhén-
gern viel Eindruck zu machen. P. Balthasar gesteht von seinen
Mitbriidern ® : « Theoretisch hilt man an der héchsten Armut fest ;
tatsdchlich aber ist sie zu einem juristischen Gebidude geworden ».

1 A. Mortier, Histoire des Maitres Généraux, II (1905), 328.

2 Lambermond, S. 65-70.

8 K. Balthasar O.F.M., Geschichte des Armutsstreites, S. 28; 157 ff. —
Fy. Ehyle, Archiv fiir Literatur- u. Kirchengeschichte des Mittelalters, III, 515.

— Wilhelm Kothe, Kirchliche Zustinde Straburgs im 14. Jahrhundert. Freiburg
i. Breisgau, 1903, S. 93, Anm. 6.

279



408 Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert

Das zweite Praeambulum beantwortet mit den Ausfiihrungen
des hl. Thomas (II-IT q. 186 a. 9) die Frage, ob die Predigerbriider
kraft ihrer ProfeBformel immer schwer siindigen, wenn sie ihre Regel
iibertreten. Er zitiert die bertthmte Stelle (ad primum) : «in quibusdam
religionibus adhuc cautius profitentur obedientiam secundum regulam,
ita quod professioni non contrariatur nisi id, quod est contra praeceptum
regulae ».

Drittens : bei den Predigerbriidern ist eine Ubertretung der Regel
moglich, ohne dafB {iberhaupt eine Siinde begangen wird, weil sie sich
zur Beobachtung der Regel nicht unter Siinde verpflichten, sondern
nur zur Ubernahme der festgesetzten BuBe. Das ergibt sich aus dem
Text der Konstitutionen, der im Prolog bei den leitenden Grundsitzen
das ausdriicklich ausspricht ! ; aus dem Kommentar des Ordensgenerals
Humbertus de Romanis und aus den Worten des hl. Dominikus. Dann
aber allgemein daraus, daB sich die Prediger nur insoweit verpflichtet
haben, also zu mehr nicht verpflichtet sind (q. 186 a. 9 ad 1).

Viertens: die Predigerbriider sind zur Beobachtung ihrer Konsti-
tutionen verpflichtet : « secundum mentem et intentionem legislatoris et
non semper, secundum quod verba sonant vocaliter ». Das trifft also
auch zu auf die Bestimmung, dall Einkiinfte und Besitz verboten sind.

Fiinftens: « Constitutiones fratrum Praedicatorum obligant eos
dispensabiliter », d. h. die Obern kénnen in einzelnen Fillen von deren
Beobachtung dispensieren. Diese Dispensgewalt ist im Orden von
grundsitzlicher Bedeutung. Darum- heit es bereits in den ersten
Konstitutionen im Prolog : « Ad haec tamen in conventu suo praelatus
dispensandi cum fratribus habeat potestatem, cum sibi aliquando
videbitur expedire, in his praecipue, quae studium vel praedicationem
vel animarum fructum videbuntur impedire, cum Ordo noster specia-
liter ob praedicationem et animarum salutem ab initio noscatur insti-
tutus fuisse, et studium nostrum ad hoc principaliter ardenterque
summo opere debeat intendere, ut proximorum animabus possimus
utiles esse ».

Sechstens : « Consuetudo habita in Ordine Praedicatorum vim
habet constitutionis, si ipsa sit in Ordine approbata et diu obtenta
et observata communiter ». Er verweist auf die entsprechende Bestim-

mung der Konstitutionen 2.
Auf diese Voraussetzungen gestiitzt, ist es nun Dambach nicht

1 Dewnifle, Archiv I, 194; V, 6.
2 Denifle, V, 30-31.

280



Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert 409

schwer, seine These zu erhidrten. Er bringt sechs Beweise, die ich nur
kurz andeuten will.

Der erste Beweis stiitzt sich auf das erste und fiinfte Praecambulum.
Das Evangelium empfiehlt die freiwillige Armut, weil dadurch die
Hindernisse der Liebe Gottes entfernt werden, ndmlich die iibermiBige
Sorge fiir das Zeitliche, die Anhédnglichkeit an das Irdische, die Hoffart
des Lebens. Das kann zutreffen bei groBem Besitz, nicht aber, wenn
in gewissen Fillen ein miBiger Besitz festgehalten wird. Wo man
also infolge der Landesverhiltnisse oder aus andern gerechten Ursachen
das Noétige nicht haben kann, da ist ein geringer Besitz gestattet. Das
entspricht ganz dem Zweck des Ordens und wird durch ihn gefordert.
« Studium impedit inquietudo et tumultus. Unde non est contra finem
studii, sed confert pro studio, si aliquae possessiunculae domorum
fratribus propinquarum habeantur ad tollendum inquietudinem talium
hominum, qui eas alias inhabitando studium impedirent. Prae-
dicatio vero et fructus animarum possent plurimum impediri propter
inhonestatem et turpitudinem locorum talibus religiosis vicinorum,
ne forte ad eorum praedicationes et consilia venientes vel gratia con-
fessionis ad eos accedentes ad lupanaria accedere crederentur. Igitur
videtur, quod in hiis et consimilibus casibus non derogat fini dictae
religionis dispensative tenere possessiones aliquas et redditus in com-
muni». Tatsichlich ist auch in den Schreiben Papst Clemens VI. an
den Kolner Rat nur die Rede von « nimia et excessiva possessio bono-
rum » 1, welche die Koélner Dominikaner besitzen sollen.

Der zweile Bewers (Praeambulum 2) lautet so : was andere Mendi-
kanten mit derselben Regel ohne schwere Siinde besitzen diirfen —
gemeint sind offenbar die Augustinereremiten und Serviten, die er bei
der zweiten Conclusio, Einwurf 1 nennt —, das ist auch den Predigern
trotz ihrer Mendikantenarmut wenigstens mit Dispens gestattet, denn
die Prediger verpflichten sich durch ihre Konstitutionen nicht unter
einer Siinde und geloben auch nur gemiB der Regel Gehorsam zu leisten
(cautius quam alii profitentur).

Drittens (Praeambulum 3) : die Konstitution, die Besitz und Ein-
kiinfte verbietet, ist «simplex statutum sine- additione praecepti»;
denn Humbertus de Romanis, der die in den Konstitutionen enthal-
tenen Praecepta im einzelnen aufzihlt (im ganzen 11) 2, deren Uber-

1 Quellen u. Forsch. XVI/XVII, n. 866, S. 334; n. 864, S. 333.
2 Humbertus de Romanis, Opera de vita regulari, ed. J. J. Berthier, II, 53,
n. 17.

281



410 Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert

tretung also schwere Siinde wire, erwihnt hier kein Praeceptum .
So kénnen also die Briider einige Besitzungen oder Einkiinfte als gemein-
sames Eigentum besitzen, wenigstens mit Dispens, wofern die Not-
wendigkeit das verlangt.

Viertens (Praeambulum 4): ein geringer Besitz an Immobilien
und Einkiinften, {iber dessen Notwendigkeit und Umfang die Obern
zu entscheiden haben, soweit der Zweck des Ordens («servire Deo
praedicando, docendo et fructum animarum faciendo») das verlangt,
entspricht auch der Intention des hl. Dominikus : « Mens seu intentio
b. Dominici et successorum eius, qui per suas constitutiones posses-
siones et redditus abdicaverunt, fuit, ut fratres per occupationes tem-
poralium non distraherentur a studio et per consequens non impe-
direntur in praedicatione, consilio et doctrina, quibus procuranda
erat salus animarum. Ubi ergo verisimiliter inveniretur, quod illa
abdicatio in aliquo casu magis eos distraheret et fructum animarum
impediret, ibi esset secundum intentionem constitutionum et statuen-
tium tanta abdicatio repudienda, ne praepostero ordine dimisso fine
principali intentio principalis in media poneretur. Possunt autem
multi casus tales inveniri, ut est necessitas vitae et librorum pro doctrina
et fructu animarum necessariorum 2 et quies ad studendum et honestas
circumjacentium locorum, ut in prima ratione fuit tactum ».

Fiinftens (Praeambulum 5) : Die Dispensation durch den Prilaten
darf nur geschehen, wenn sich sonst ein Hindernis fiir das Studium,
die Predigt oder die Seelsorge ergeben wiirde® Es wire unsinnig
anzunehmen, die Armut sei im Predigerorden als Selbstzweck beab-
sichtigt ; sie soll nur ein Mittel fiir die Seelsorge sein und dementspre-
chend soll unter Umstdnden von ihr dispensiert werden.

1 Das war die Anklage des Kdlner Rates, « quod dicti prior et fratres in via
et statu salvandorum non erant, utpote qui in peccato mortali jugiter persevera-
bant...». Quellen u. Forsch. XVI/XVII, S. 329, 342.

2 Betreffend Biicherpreise am Ende des 13. Jahrhunderts notiere ich folgende
Vermerke des Petrus de Monasterio O. P. in Basler Handschriften aus seinem
Besitz : C. V. 13, Excerpta pro religiosis usw., valet unam marcam. F. I. 19,
Secunda pars de animalibus domini Alberti. Utraque pars constat 7 marcas
argenti. Die Kolnische marca (Rechnungsmiinze!), die allgemeines Ansehen
besa, hatte am Ende des 13. Jahrhunderts noch einen Silbergehalt von
81, 36 Gramm (18, 86 Friedensmark) ; dazu kommt noch die mehrfache Kauf-
kraft. Vgl. E. Kruse, Kolnische Geldgeschichte bis 1386 (Westdeutsche Zeit-
schrift fir Geschichte und Kunst, Erganzungsheft IV). 1888, S. 119.

8 Vgl. die Einwirkung auf den Minoritenorden, der allméhlich die Seelsorge
in den Vordergrund stellt. Balthasar, S. 26 f., 101 u. 6.

282



Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert 411

Sechstens (Praeambulum 6) : Besitz und Einkiinfte in der ange-
gebenen Form sind von den hochsten Vorgesetzten in einigen Teilen
des Ordens von jeher geduldet worden, sind also statthaft. Dambach
meint, vom General Raymund von Pennafort an sei das der Fall gewesen ;
die Generalkapitel, die hochste Autoritdt des Ordens, hitten es gewuBt ;
von den Pépsten erklire Innozenz IV., die Prediger lebten «in altissima
paupertate », Gregor X. auf dem zweiten Lyoner Konzil rechne sie
zu den Mendikanten ; dhnlich sprichen Innozenz V., der doch Provin-
zial der Provinz Francia gewesen sei, und Benedikt XI., «qui fuit
magister Ordinis et hoc statutum noverat ; item fuit Italicus ac per
hoc plene noverat, qualiter talia a conventibus Italiae habebantur... »
Das Vorgehen des Generals Stephan von Besancgon scheint Dambach
nicht zu kennen, jedenfalls erwihnt er es nicht. Im 14. Jahrhundert
waren die Ordensgenerile mehrmals in den Kléstern am Rhein, in
Basel und StraBburg z. B. ; wir horen aber nicht davon, daB sie gegen
Annahme von Besitz oder Renten eingeschritten seien. Dambach
gibt die opinio communis seiner Mitbriider wieder ; sie fiithlen sich
im Recht. Ich erinnere nur an das Verhalten des Basler Mystikers
Johannes von Atzenbach, eines Freundes Venturinos von Bergamo
und Dambachs *.

Als AbschluBl bringt Dambach das fiir den Ordensgeneral Hugo
von Vaucemain bestimmte Gutachten («tempore Benedicti Papae XI
ad quandam consultationem per fratrem Hugonem magistrum Ordinis
ad eum factam») 2, mit dem Dambach grundsitzlich iibereinstimmt.

Dambach sieht sich nun gezwungen, gegen diesen vierten Satz
und gegen seine Ausfithrungen iiberhaupt einen Einwand vorzubringen,
den zu widerlegen ithm gewiB nicht leicht geworden ist. Es ist der
Hinweis auf das Verbot des heiligen Ordensstifters, Besitz und Renten
anzunehmen, und den Fluch, den er iiber jene aussprach, die in seinen
Orden Besitzungen einfiithren wiirden. Ob St. Dominikus sich in dieser
scharfen Form ausgesprochen hat, ist nicht ganz sicher. Altaner glaubt
das sog. Testament des hl. Dominikus, d. h. die Worte, die er auf
dem Sterbebette gesprochen haben soll, als unecht hinstellen zu kénnen.
Scheeben umgekehrt tritt voll und ganz fiir die Echtheit ein ®. Jeden-

1 Georg Bomer, Das Predigerkloster in Basel von der Griindung bis zur
Klosterreform, 1233-1429. Basel, 1935, S. 174 f.

? Damit sind etwaige Bedenken gegen die Echtheit des Schreibens erledigt.
Vgl. Mortier, 111, 132, Anm.

8 H. Chy. Scheeben, Der hl. Dominikus, S. 452, Anm. 327.

283



412 Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert

falls ist diese Erzdhlung sehr frith im Orden verbreitet worden ; schon
lange vor Dambach galt sie als unzweifelhaft echt. So kann man es
verstehen, daB bei den Angriffen der Kolner und der andern Gegner
der Hinweis auf diesen Fluch der eigentliche Trumpf warl. Es ist
auch nicht zu leugnen : es handelt sich dabei um eine ernste Sache,
es wire frivol, das abstreiten zu wollen. Die Prediger fiithlten den
Stachel sehr schmerzlich. Dambach antwortet kurz und sachlich. Es
empfiehlt sich, seine Darlegung wortlich zu bringen.

« Nec conclusioni obstat prohibitio b. Dominici de non introdu-
cendis in Ordine possessionibus. Nam hoc sane potest intelligi 1) de
possessionibus in Ordine i. e. per totum Ordinem habendis et 2) maxime
per fratres colendis, eo modo quo possessiones ab aliis religiosis, puta
Cisterciensibus vel Nigris (Benediktiner) aut Albis monachis (Klunia-
zenser), cum multa distractione et impedimento studii seu fructus
animarum habentur. Vel 3) de possessionibus necessitatem mendi-
candi et paupertatem voluntariam excludentibus, utpote ad congruam
sustentationem sufficientibus. Vel 4) de possessionibus extra casum
necessitatis et sine dispensatione habendis vigente adhuc erga fratres
caritate hominum, antequam refriguerat. Aliter enim intelligendo
forsitan fuisset Deum temptare. 5). Sed nec sua prohibitio vel impre-
catio est ita irrationabiliter intelligenda, quod per eam praejudicare
voluerit parem potestatem vel auctoritatem habenti. Absit enim,
quod non noverit, quod par in parem non habet imperium. »

Die iibrigen Einwidnde sind bereits frither mehr oder weniger
angefithrt worden, so, die Prediger handelten « contra votum et obli-
gationem suae professionis », wenn sie Besitz oder Einkiinfte anndhmen.
Es war einer der Einwiirfe des Kdlner Rates 2. Antwort : Nein, soweit
es sich um einen miBigen Besitz handelt, der mit Dispens der Ordens-
leitung angenommen wird. Oder : wo bleibt dann die altissima paupertas,
die bei den Predigern stets von den Pdpsten hervorgehoben wird ?
Gegen diesen Einwurf hat schon ein anderer (Joh. Schadelant O. P. ?)
geschrieben, mit dessen Antwort Dambach nicht ganz zufrieden ist.
Dambach bleibt bei seiner Interpretation : « vivere in altissima pau-
pertate est vivere non semper in paupertate, qua non est altior, sed
etiam in paupertate valde alta»; es gibt verschiedene Grade der altissima
paupertas. Endlich: dann konnten die Prediger so viel Besitz erwerben,
daB sie nicht mehr zu betteln brauchten, sie wiren kein Bettelorden

1 Quellen u. Forsch. XVI/XVII, S. 342 f.
22 a O, S. 329, 342.

284



Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert 413

mehr. Darauf kann er auf Grund seiner oft dargelegten Ausfiihrungen
kurz erwidern: es handelt sich nur um einen geringen Besitz,
der zur Erginzung des Bettels dienen soll, dazu nicht fiir den
ganzen Orden.

Es sei nun gestattet, mit einigen Worten auf die Beurteilung von
Dambachs Ansicht und der Beweisfithrung einzugehen. Was er im
Grunde will, sagt er oft und deutlich genug : das Ideal ist, keine Besit-
zungen zu haben und allein mit dem Bettel und den Almosen aus-
zukommen. Geniigen aber die Almosen nicht mehr, dann ist ein gewisser
Besitz erlaubt, vor allem regelmidBige Einkiinfte, Stiftungen fiir Anni-
versarien, Verkdufe auf Lebenszeit. Doch darf der Besitz nie derart
sein, daB der Orden nicht mehr zu betteln brauchte ; das ware gegen
ein Grundgesetz des Ordens, das wire unerlaubt. Dambach steht
damit in vollem Einklang mit den berufenen Vertretern des Ordens.
Das Generalkapitel von 1337 erkliart ndmlich : « Per religiosos mendi-
cantes non solum intelligit Constitutio illos religiosos mendicantes,
qui possessiones non habent nec in proprio nec in communi, sed etiam
illos religiosos, qui etsi possessionem habeant, propter tamen earum
exiguitatem consueverunt communiter mendicare ! ». Dambach hilt
am Alten mehr fest als Petrus de Palude, der doch offen mit dem
Gedanken spielt, der Orden konne, wie die Abstinenz, so auch das
Besitzverbot aufheben 2. Er findet iibrigens eine Parallele im Mino-
ritenorden, wo der General Gerardus Odonis offen auf die Aufhebung
des Geldverbotes hinarbeitete, unterstiitzt von Papst Johannes XXII,
obwohl der bestimmte Wille des hl. Franziskus keinem Zweifel unterlag?.
Dambach will, der Orden solle so eingerichtet sein, daB} die Salus ani-
marum, der eigentliche Zweck des Ordens, voll und ganz erreicht werde.
Dabei soll aber nach Moglichkeit die mendicitas, weil gemi dem
Willen des hl. Stifters, bewahrt werden. Das ist pietit- und maBvoll,
man konnte mit gutem Grunde daran festhalten. Er will also den
faktischen Zustand theoretisch rechtfertigen, als zu Recht bestehend
erweisen. Er kann das auch mit gutem Gewissen tun, wenn er sich
auf Klemens VI. beruft. Was dieser Papst im o6ffentlichen Konsi-

1 Mon. O. P., hist.,, IV, 244.

2 Quellen u. Forsch. XVI/XVII, S. 155: «Sicut Ordo in generalissimo
capitulo statuit inviolabiliter de redditibus et possessionibus non recipiendis,
sicut de carnibus non comedendis, ita per simile capitulum generalissimum
utrumque posset rectractari, si expediens judicaretur ».

8 Holzapfel, Handbuch, S. 77-79.

285



414 Die Mendikanténarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert

storium zugunsten der Kélner Dominikaner sagt, ist genau das, was
Dambach weit ausfiihrt .

Eine groBe Rolle spielen bei ihm die elemosinae perpetuae 2. Aber
war das nicht eine Fiktion, feste Renten in durchsichtiger Verhiillung ?
GewiB3, man darf sie an und fiir sich im Gericht nicht fordern, denn
dann wiren es keine Almosen mehr. Aber es gibt Ausnahmen, sagt
Petrus de Palude, und die Minoriten sagen : der Wille des Testators
mufl erfiilllt werden, daher darf man sie auch im Gericht fordern 2.
Die Beweiskraft seiner Argumente ist verschieden. Die Griinde fiir
den dritten Satz, hauptsichlich historischer Art, sind nicht iibel. Es
wurde tatsichlich, wenn auch nicht iiberall, seit drei Menschenaltern
mit solchen Verkdufen auf Lebenszeit operiert, und wenn 1347 der

1 In einer Handschrift der Leipziger Universitdtsbibliothek fand ich fol-
genden Text, der bei der Diirftigkeit der Nachrichten iiber den Proze$3 der Kolner
Dominikaner gegen den Kolner Rat an der Kurie in Avignon willkommen sein
diirfte : « In causa Coloniensium contra Praedicatores Clemens VI, cum esset
per Richardum Amnglicum advocatum Coloniensem in consistorio propositum,
quod fratres ipsi injuste et indebite domos et redditus in suae salutis dispendium
haberent et possiderent, cum hoc eorundem fratrum, ut dicebat, repugnaret voto
et mendicitati manifeste, ipse Clemens officium advocati assumens dixit et ostendit,
quod eorum regulae non repugnet, cum habeant regulam sancti Augustini, per
[quam] eis non prohibetur praedicta habere in communi, sed magis concedit ea
ratione (?), ut canonici regulares ea juste habere possunt. Nec repugnet eorumdem
constitutionibus, quae eos non obligant ad culpam, sed ad penam, Unde cum
in eorundem constitutionibus nulla pena de hoc sit scripta, non peccarent in aliquo,
maxime cum ex eorum praelatorum talia procedant assensu. Ex alio ipsi fratres
suas constitutiones habent per se mutare, declarare et corrigere, prout eorum
universali (?) statui noverint esse proficuum. Terfio ostendit, quod non repugnet
eorum mendicitati, quia non habent tantum dicti fratres, quin adhuc pro neces-
sitatibus eorum cogantur mendicare. Concludens ipsos posse habere domos et
redditus. Addens, non esse praesumendum, quod tam magni et sancti viri Parisius
et alibi permitterent eos aliqua possidere contra conscientiam.

Et cum advocatus contra fratres obiceret, quod ipsi ultra sexcentos florenos
in redditibus haberent et multas domos, volens ex hoc concludere, quod nimii
essent census et domus ad compatiendum secum altissimam paupertatem, cuius
ipsi essent professores et imitatores, papa Clemens respondit, quod sexcentos
vel mille florenos et plus vel minus ipsos fratres posse habere, cum eorum mendi-
citati et paupertati nullius esset arbitrari vel determinari nisi solum praelatorum
eiusdem Ordinis, quorum interest scire fratrum et conventuum necessitates,
victum et vestitum. Item Clemens mandavit sub bulla Coloniensibus, ut permit-
tant fratres Preadicatores libere uti pacificeque gaudere perpetuis elemosinis
et memoriis perpetuis et anniversariis legatis pro salute fidelium » (fol. 180).

? Bevor man feste Renten annahm, wird gern den Dominikanerinnen, die’
besitzfahig waren, eine Schenkung gemacht mit der Auflage, dem Minnerkloster
eine bestimmte Rente zu zahlen. Vgl. meine Ausfithrungen Quellen u. Forsch.XV,
18 f.

8 K. Balthasar, Geschichte des Armutsstreites, S. 88.

286



Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert 415

Kolner Rat dagegen auftrat und hier von schwerer Siinde sprach,
so war das nur ein Macht- und Wirtschaftskampf, bei dem alle Griinde
willkommen waren. Ob Dambach seine Gegner iiberzeugt hat ? Dam-
bach stellt sich auf den Boden der Tatsachen und des wirklichen Lebens,
die Kanonisten aus dem Weltklerus vertreten den entgegengesetzten
Standpunkt, sie bleiben bei der buchstdblichen Auslegung und stellen
in der Armutsfrage die Prediger auf eine Linie mit den Minoriten *.

III. Johannes Dominici > und sein Traktat De proprio, an conveniat
fratribus Ordinis Praedicatorum in communi aut in particulari.

Es sah in Wirklichkeit viel schlimmer aus, als Dambach es 1362
dargelegt hatte. Die Pest im Jahre 1347-1348 (der « Schwarze Tod »),
die sich periodisch wiederholte, schlug dem Ordensleben unheilbare
Wunden. Die Kléster wurden entvolkert, vor allem in Italien und
Stidfrankreich. Um die Liicken einigermafBen auszufiillen, nahm man
ohne Unterschied junge Leute, ja Kinder auf, die die ausgelassenen
Gewohnheiten der damaligen Welt mitbrachten und im Kloster bei-
behielten 3. Dann kam ein noch schwererer Schlag, das abendlindische
Schisma (seit 1378), das den Dominikanerorden wie auch die andern
Orden spaltete und die Aufrechthaltung der Zucht fast unmdglich

1 Ich mochte hier noch hinweisen auf die Quaestio : Utrum sit licitum fra-
tribus Praedicatoribus, tenere possessiones et redditus perpetuos ? des magister
Raymundus Cabasse O. P. aus dem Kloster Montpellier (Cabasse erhalt 1389
Juli 18 von Clemens VII die Erlaubnis zur Promotion. K. Eubel, Die Avignon-
esische Obedienz der Mendikantenorden. Paderborn, 1900, S. 68, n. 575). Cabasse
geht weiter als Dambach. Die Pietit Dambachs, der doch immer wieder das
urspriingliche Armutsideal betont und nach Moglichkeit retten will, geht ihm
ab. Entscheidend ist fiir ihn die entgegenstehende Consuetudo, die den Pipsten
in Avignon bekannt ist und von ihnen offen geduldet wird. (Handschriften in
Basel, Univ. Bibl. A X 45 und Rom, Vaticana, Ottob. lat. 32, S. 175-185).

2 Eine Schilderung seines Lebens gibt sein dankbarer Schiiler, der hl. Antonin,
in seiner Chronik, p. 3, tit. 23, cap. II, § 3. Von neuerer Literatur sei erwadhnt :
P. Augustin Résler C. SS. R., Cardinal Johannes Dominici O. P., Freiburg i. Br.,
1893 ; H. V. Sauerland, Z. fur Kirchengeschichte, Bd. IX, 10, und 15; P. Man-
donnet O. P., Historisches Jahrbuch, 21 (1900), 388-402; Alfred Peter, Studien
iber den Kardinal Johannes Dominici. Phil. Diss. Freiburg i. Br., 1911. Speziell
iiber seine Reformtitigkeit im Orden : A. Mortier, Histoire des Maitres Généraux
de I’Ordre des Fréres Précheurs, Bd. III und IV, 1907 f.

8 Vgl. Risler, S. 6-8. Antonin sagt in der Chronik, p. 3, tit. 24, c. 8, § 3:
« Et tunc (1347), ut dicitur, coeperunt religiones mendicantium, quae florebant
in ecclesia Dei, relaxari et tepescere, tum deficientibus in eis ex morbo plurimis
probatis et notabilibus viris, qui eas doctrina et exemplis sustentabant, tum ex
causa, tot scilicet et talium infirmitatum relaxato rigore in cibo et aliis ; cessante

287



416 Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert

machte. Das Ende des 14. und der Anfang des 15. Jahrhunderts
bedeuten in der Geschichte der Orden einen wirklichen Tiefstand.

Das schwere Werk der Erneuerung des Predigerordens geht
zuletzt auf die hl. Katharina von Siena zuriick. Sie sagte ihrem Beicht-
vater, dem sel. Raymund von Capua, das Generalat des Ordens voraus,
das er tatsichlich in ihrem Todesjahr 1380 fiir die réomische Obedienz
antrat, und bildete ihn fiir diese Aufgabe heran!. Raymunds treuester
Gehilfe war, neben dem Deutschen Konrad von PreuBlen, der als erster
1389 mit der Reform begann, der sel. Johannes Dominici, der ebenfalls,
wenigstens indirekt, von der hl. Katharina angeregt wurde, und viel-
leicht noch mehr von einer Schiilerin der Heiligen, der sel. Klara
Gambacorta 2.

Johannes Dominici wurde 1357 in Florenz geboren und fand
dort mit 17 Jahren Aufnahme in dem bertihmten Dominikanerkloster
Santa Maria Novella. Er entwickelte sich zu einem gewaltigen Prediger
und trat vor allem seit 1387, wo er als Lektor der Theologie und Pre-
diger nach Venedig geschickt wurde, als solcher hervor. Seit 1391
beginnt er dort mit der Einfithrung der Observanz, fungiert als Vikar
des Ordensgenerals fiir die Ausbreitung der Reform in Italien, erneuert
drei Mannerkloster und griindet das streng observante Dominikanerin-
nenkloster Corpus Christi in Venedig. Seit 1399 wieder in Florenz
als Prediger und Reformator, griindet er 1405-1406 das Kloster Fiesole,
in das bereits 1405 der hl. Antonin und 1407 Fra Angelico eintraten.
Auf Dominicis spitere Titigkeit im Dienste Gregors XII. und auf
dem Konstanzer Konzil und auf seine literarische Tatigkeit, namentlich
seine Stellung zum Humanismus?® gehe ich nicht ein. Gegeniiber
den Verdachtigungen, die H. V. Sauerland iiber Dominicis Charakter
ausgesprochen hat, weise ich hin auf die Abhandlung P. Mandonnets
und die Berichtigung, die Sauerland selber gebracht hat 4, sowie Alfred

autem peste rigor ille reparari non valuit ex tepiditate tam supervenientium
praesidentium quam subditorum ». Fir das Kloster Basel haben wir die Nach-
richt : « In aestate eiusdem anni (1349) in conventu Basiliensi... obiit excellens
et nobilis ac literatus vir Hugo (Miinch) de Miinchenstein, prior, et cum eo fratres
sacerdotes decem ». Quellen u. Forsch. zur Gesch. d. Dominikanerordens, 29
(1933), 64.

1 A. Walz, Compendium Historiae Ord. Praedicatorum. 1930, Rom, S. 57 f.
Mortier, 3, 497.

2 Résler, S. 13 ; Mortier, 8, 585 ff.

3 Rosler, S. 182 ff. Das Hauptwerk Dominicis gegen den Humanismus,
Lucula noctis, hat Remi Coulon erstmalig herausgegeben, Paris, 1908.

* Zeitschrift f. Kirchengeschichte, XV, 388.

288



Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert 417

Peter, S. 9-17. Dominici starb als Kardinal auf der Legationsreise,
die er im Auftrage Papst Martins V. unternommen hatte, am 10. Juni
1419 im Kloster der observanten Paulaner zu Buda in Ungarn.

Die Erneuerung des Ordenslebens nach den Idealen des hl. Domi-
nikus war, wie der hl. Antonin hervorhebt, das eigentliche Lebens-
werk Dominicis. Er sah das traurige Bild der Wirklichkeit, die vollige
Erschlaffung. Das muB man im Auge behalten, wenn man seine Aus-
fiihrungen im Traktat «De proprio, an conveniat fratribus Ordinis
Praedicatorum in communs aut in particulari »* und namentlich seine
Sprache richtig beurteilen will. Die Zeit der Abfassung 148t sich ziem-
lich genau bestimmen. Beim vierten Beweis fiir die Erlaubtheit des
Besitzes erwihnt er, daB der jetzt lebende Papst Bonifatius IX. die
fritheren Besitzprivilegien der Papste auf Bitte des sidchsischen Pro-
vinzials aus Liibeck (Dietrich Kolle) 1394 von neuem bestdtigt habe
und dann nochmals 1401 auf Ersuchen des Ordensgenerals Thomas
de Firmo. Da Bonifatius IX. am 1. Oktober 1404 starb, so ist damit
der Zeitraum abgegrenzt: zwischen 1401 und Herbst 1404. Auch
die nihere Veranlassung gibt Dominici an : der Provinzial der rémischen
Provinz, der, wie Dominici an einer andern Stelle bemerkt, selber
eifrig fiir die Reform des Ordens tatig ist ?, hat die Magister der Theo-
logie seiner Provinz und damit auch Dominici aufgefordert, in dieser
brennenden Frage ihr Gutachten abzugeben. So sehr auch Dominici
im Prolog seine Bedenken #uBert, die ihn von einer Antwort abhalten
kénnten, so ist es ihm im Grunde doch recht, die Anschauungen, die
er schon so lange vertreten hat, jetzt in einer offiziellen Form vortragen
zu koénnen, Gehen wir auf den Inhalt ndher ein.

Die Griinde fiir die Erlaubtheit des Besitzes.

Nach einem kurzen schwungvollen, aber doch etwas gekiinstelten
Prolog leitet er das erste Kapitel mit Angabe des Fragepunktes ein.
« Ortum dubium, noverca virtutum avaritia ortum, cui juxta prophe-
tarum dicta omnes student, a minimo usque ad maximum, a sacerdote

1 Ich lege zugrunde die Handschrift Theol. 117, f. 51774, der Staatsbiblio-
thek Bamberg. Die Handschrift Cent. III, n. 83, der Niirnberger Stadtbibliothek
weist einige groBle Liicken auf.

%2 Es handelt sich, wie mir der Prasident des Istituto storico O. P. P. Thomas
Kéappeli mitteilt, um Fridericus Frezzi von Foligno, der im August 1400 gewé&hlt
und am 16. Nov. 1403 Bischof von Foligno wurde. Damit ist der Termin der
Abfassung des Traktates niher auf die Jahre 1401-1403 festgelegt. Zu Frezzi
vgl. Movtier, 1V, 12, 23, 67.

27 289



418 Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert

usque ad prophetam, tu pater proponis sacrae sophiae magistris,
subditis tibi Romanae provinciae, et michi cum illis, discipulo nequa-
quam perito, an liceat fratribus Praedicatoribus in communi vel parti-
culariter possessiones habere». Zuerst bringt er im ersten Kapitel
das vor, was zugunsten eines Besitzes sprechen konnte. Dieser Beweise
sind nicht weniger als zwolf und einer davon, der zehnte, umfalt
zahlreiche Unterabteilungen, die fast fiir ebenso viele Beweise gelten
kénnten. Einige davon sind uns bereits aus Dambach bekannt, der
sie sich zu eigen gemacht hat. Andere, wie etwa der erste, dritte und
sechste, machen einen sonderbaren Eindruck ; man wire geneigt, sie
{iberhaupt nicht ernst zu nehmen. Die andern aber gehen von den
tatsichlichen Verhiltnissen aus, sie spielen — das ist der Grundgedanke
— die Consuetudo gegen das geschriebene Gesetz aus, sie wollen also
eine historische Entwicklung rechtfertigen, wie es bereits Dambach
offen ausgesprochen hat, wenn er dem «olim» das «nunc» gegeniiber-
stellt. Es seien die 12 Beweise kurz dargelegt, ausfiihrlicher dasjenige,
was historisches Interesse bietet und einen Einblick in die damaligen
Verhiltnisse — es ist Schismazeit — gewdhrt.

Evster Beweis: Dem Stand der Apostel widerspricht nicht der
Besitz irdischer Giiter. Also auch nicht dem Orden der Predigerbriider,
der ja — das ist ein Lieblingsgedanke des Ordens namentlich in der
Friihzeit und kommt auch in den Schreiben der Pipste immer wieder
vor — das Leben der Apostel erneuern will. Solange die Apostel pre-
digend durch die Welt zogen, hatten sie keinen Besitz, aber nachdem
die Kirche festgegriindet war, hat sie Besitz angenommen. So auch
der Predigerorden: solange er noch keine festen Niederlassungen
hatte, sollte er auf Besitz verzichten, aber nachdem er iiberall groBe
Kloster errichtet hat, soll er das Beispiel der Apostel nachahmen
und Besitz annehmen. Am SchluB die interessante Bemerkung :
wenn Christus und die Apostel durch Lazarus, Martha und Maria
unterstiitzt wurden, dann gilt auch : «licet Praedicatoribus imitantibus
Deum possidere immobilia sub nomine aliorum bonorum virorum vel
etiam mulierum, sicut faciunt hodie multi religiosi mendicantes, quorum
aliqui invenerunt Lazarum, id est societatem virorum, aliqui habent
Mariam et Martam, scilicet collegium beginarum et etiam sororum
vel monalium, quae sunt tamquam procuratores fratrum, ne et 1psi
occupentur circa negotia possessionum, sed libere defecatum accipiant
fructum et liberius valeant praedicationibus insudare ».

Der zweite Beweis ist aus Dambach bekannt: die apostolische

290



Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert 419

Regel der Predigerbriider verbietet nicht den Besitz. Auch die Konsti-
tutionen verbieten ihn nicht unter Siinde, denn sie verpflichten nicht
unter Siinde, soweit nicht ein praeceptum oder contemptus vorliegt.

Dritter Bewers: Die « cautissima et laudabilis professio » der Predi-
gerbriider schlieBt nicht den Gebrauch von liegendem Besitz oder
von Renten aus, da sie nur geloben, ihren Préilaten gemdB der Regel
und den Konstitutionen zu gehorchen. Daraus werden drei Folge-
rungen gezogen, von denen ich die zweite und dritte, die besonders
merkwiirdig sind, hierhin setze. « Sequitur secundo, uno vero adjuncto,
quod peccant fratres Praedicatores tam in communi quam in parti-
culari possessionibus retinendis pro viribus non dare operam efficacem.
Hoc patet, quia praelati Ordinis antedicti non solum hoc ex intentione
permittunt, sed desiderant esse et se velle ostendunt, cum in eorum
capitulis provincialibus et visitationibus conventuum faciunt acerrimas
leges et etiam praecepta, ne possessiones quovismodo possint alienari. . .
Certum est autem, prima veritate docente, quod servus, qui scit volun-
tatem domini sui et non facit eam, plagis vapulabit multis. Sequitur
tertio, eiusdem Ordinis Praelatos graviter peccare, si praecipiant
subditis possessionibus renuntiare aut alias ceremonias observare, si
verisimiliter credunt eos ad oppositum inclinari. .. »

Vierter Beweis: Mehrere Papste haben dem Orden den GenuB
von Besitz bewilligt, so Clemens IV., «qui floruit a. d. 1264, decem
annis ante obitum sancti Doctoris, anno scilicet 43. ab institutione
Ordinis, quando sanctorum fratrum zelus fervebat. Item per Boni-
fatium VIII. a. d. 1294, Ordine adhuc sanctitate fulgente». Ferner
Clemens VI., Johannes XXII., Gregor XI., Bonifatius 1X.

Fiinfter Beweis: Dem Predigerorden ist der Besitz von Immo-
bilien und Mobilien gestattet, also auch deren Gebrauch. Dal} der
Besitz gestattet ist, ergibt sich aus der geduldeten Gewohnheit des
Ordens .

1 Die Schilderung dieser Gewohnheit ist so drastisch, daB der ganze Text
hier folgen mége : « Vendunt enim fratres et emunt a centum annis citra, sicut
patet per acta capitulorum generalium, libros sibi mutuo et etiam personis extra-
neis et pretium cum lucro in res alias, prout eis videtur, commutant. Quinimmo
repetunt alter ab altero debita sibi, ita quod etiam in capitulis tam generalibus
quam provincialibus publici judices ponuntur ad tales causas audiendas et per
diffinitivam sententiam reddendum unicuique quod suum est, non tantum inter
subditum et subditum, sed etiam inter subditos et suos praelatos, tamquam
praelati non habeant potestatem super rebus temporalibus subditorum suorum’
aliam, quam habeant priores et consules civitatum super rebus civium suorum,
quibus legitime praesunt. Hic petit sibi debitum, quia fuit cantor vel officialis

291



420 Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert

Sechster Beweis: Jeder Ordensmann darf zu einem vollkommenern
Orden iibergehen. Wenn also ein einzelner Predigerbruder erlaubter-
weise zu einem besitzenden Orden iibergehen darf, wie es hiufig
geschieht, z. B. zu den Benediktinern oder zu den Kartdusern, dann
darf um so mehr der ganze Orden von der Besitzlosigkeit zur Annahme
von Besitz iibergehen. Auf einen naheliegenden Einwand wird die
Antwort gegeben : « Neque dicendum est, quod hoc sit concessum
propter artiorem vitam. Nam artior est vita quoad omnia fratrum
Praedicatorum ad unguem servata, quam sit monachorum regula-
riter conservata. Simile dico de vita Carthusianorum, cum mendi-
citas et ad praedicandum discursus sit magis dura quam eorum suavis
et benigne procurata reclusio. » Dabei ist nicht erwihnt, daB der Uber-
tritt in gewisse Benediktinerkloster nicht aus Verlangen nach gréBerer
Vollkommenheit geschah, sondern aus dem Gegenteil.

Siebenter Bewets: Der Orden darf rechtmiBig Erbschaften antreten
und sie sogar gerichtlich fordern, wie ja den Konventen Immobilien
vermacht werden fiir den Unterhalt der Kirchen, die Pflege der Kranken,
fiir Piktanzen, fiir Jahrgedédchtnisse. '

Achter Beweis: «Consuetudo tempore et moribus approbata et
adversus honestissimas leges praescribit et jus novum inducit. Sed
a centum annis citra multae domus Ordinis continue et pacifice posses-
siones plurimas habuerunt et habent. Ergo jam licet ex lege, quae
fortassis hactenus non licebant. Probatur minor: conventus Bomno-
niensis, Florentinus, Venetus; quoad redditus annuales Pisanus...
quos aemulantur ceteri, nullatenus aut minus ditati ».

Den neunten Beweis iibergehe ich. Der wichtigste ist der zehnte;
er 1iBt uns wirklich einen Einblick in die Mentalitit des Ordens tun :
Die Predigerbriider sind in Anbetracht der heutigen Zeit und der heu-
tigen Verhiltnisse nicht zu tadeln, wenn sie Besitz annehmen, im
Gegenteil. Denn die Predigerbriider sind gemall ihrer urspriinglichen
Verfassung bestimmt zum Bettel und zur Predigt, aber doch vor allem
zur Predigt, aus der auch mehr Gutes hervorgeht. Beides zusammen
koénnen sie aber heute nicht mehr iiben, denn :

honoratus. Ille, quia infirmatus de propria bursa sibi subvenit. Alter quoniam
libros ligavit vel reparavit domum seu coquus fuit per annum. Aliquis, quoniam
ambulavit in servitium conventus. Nonnulli petunt solitas vestes, usque ad
campanas pro pignore usurpantes». So merkwiirdig uns diese Schilderung anmuten
mag, so trifft sie leider mehr oder weniger auf das gesamte damalige Ordensleben
zu. Fir den Dominikanerorden im besondern geniigt ein Blick in das Briefregister
des sel. Ordensgenerals Raymund von Capua (Mon. O. P. hist. Bd. XIX).

292



Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert 421

a) die Almosen sind zuritickgegangen «refrigescente caritate
multorum » ;

b) es treten keine Laienbriider mehr ein und sie haben bisher den
Bettel ausgeiibt ;

¢) der Bettelnden sind zu viele geworden ;

d) daheute alles viel teurer ist, muB3 man groBere Auslagen machen ;

e) die Predigt verlangt heute viel mehr Vorbereitung, da viele
Prediger aufgestanden sind « prurientes auribus»; wer ihre Predigt-
weise nicht mitmacht, wird verlacht ;

f) es sind neue Sekten entstanden, gegen die keine Biicher von
den alten Lehrern vorliegen. So miissen die Prediger sich gegen sie
linger vorbereiten ;

g) die Laien verachten heute nicht bloB die Mendikanten, die
sie um Almosen bitten, sondern auch die reichen Kleriker, die ihnen
ithre Giiter mitteilen ;

k) heute muBB wegen der allgemeinen Sittenverderbnis dauernd
gepredigt werden.

Wenn also, so schlieBt die Darlegung, die Prediger auch noch
betteln sollen, dann miissen sie nicht nur personlich auf den Bettel
gehen, sondern auch bestindig Almosen sammeln, koérperliche Arbeiten
verrichten, den Laien sich anpassen und mit schidlichen Personen
hdufig verkehren.

Elftens: Kein Gesetz schlieft praktisch den Gebrauch von Besitz
aus : die romische Kurie weiB3 es und duldet es, daB den Ordensleuten
eine bestimmte Summe oder ein bestimmter Besitz fiir Beschaffung
von Kleidung gegeben wird ; die papstlichen Kapline, die dem Ordens-
stande angehdren, erhalten genau denselben Anteil an den Servitien
wie die andern; die Ordensfrauen empfangen vom Kloster nur den
Unterhalt, Kleidung bekommen sie von den Eltern oder durch den
Ertrag der eigenen Arbeit. Wenn dagegen die Bestimmung des Ordens
steht, so kann die durch ein Capitulum generalissimum aufgehoben
werden. |

Endlich: Die Predigerbriider diirfen « tam in communi quam in
particulari » reichlich Geld besitzen, Wein, Getreide, Ol und andere
notwendige Dinge, denn ohne sie konnen sie den Zweck des Ordens
nicht erreichen. Es wird dabei auf die Summa Theologica II-II q. 188
a. 7 verwiesen, wo aber der hl. Thomas gewi8 nicht als Kronzeuge
genannt werden darf. Ja diese Haltung diirfte vorzuziehen sein, da
die Briider dann ganz frei fiir die Predigt wiren und nicht immer an

293



422  Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert

den Erwerb des Unterhaltes zu denken brauchten. Hier vor allem
scheine sich der Predigerorden von dem Minoritenorden zu unter-
scheiden, da die Minoriten jeden Tag ihren Unterhalt erbetteln miiB3ten,
wihrend die Prediger dafiir bestdndig dem Néchsten geistliche Nahrung
bieten kénnten. DaB aber viel Geld notwendig sei, wird aus der Erfah-
rung bewiesen, die sehr lehrreich geschildert wird 1.

Es ist kein erfreuliches Bild, das aus diesen Darlegungen sich
ergibt. Die Verhiltnisse lagen wirklich so, die Entwicklung war manch-
mal stirker als der beste Wille, allein von Idealismus wird hier niemand
reden konnen, sondern von Weltformigkeit. Was vor allem auffillt,
das ist die Selbstverstindlichkeit, mit der der Besitz gerechtfertigt
wird, nicht bloB der Besitz der Kommunitit, sondern auch Besitz
des Einzelnen, der vielfach nur diirftig mit juristischen Formeln verdeckt
wurde.

Die Antwort Dominicis.

Man kann es verstehen, wenn Johannes Dominici seiner ganzen
Geistesrichtung und seiner Reformtitigkeit entsprechend fiir diese
Beweisfithrung nur eine scharfablehnende Antwort findet. « His argu-
mentis obstat deus veritatis cum omnibus sanctis et ego ad partem
negativam quaestionis unica sum ratione contentus, et est talis» :
die Kinder sind verpflichtet, die Versprechungen oder Anordnungen
des Vaters einzuhalten. Der Griinder des Predigerordens aber und
seine Nachfolger, die die Konstitutionen aufgestellt haben, bestimmten,
der Orden solle ohne Besitz und feste Einkiinfte leben. So hat es
St. Dominikus versprochen ; in dieser Form haben die Pipste den
Orden Dbestdtigt. So sind also die Nachkommen verpflichtet und
zwar «de lege communi, non solum privata », nicht bloB unter Ver-
pflichtung zur BuBe, sondern auch unter Siinde, auf alle Einkiinfte
restlos zu verzichten. Die Pipste (Honorius III., Gregor IX., Cle-
mens IV.) bezeugen, daB die Predigerbriider leben wollen «in artissima,
paupertate et abdicatione temporalium ». St. Dominikus hat den Fluch

1 « Nam oportet eos libros ubique emere et maxime peregrinos, cum non
ubique idem vigeat studium ; conventibus extraneis contributiones solvere ;
pictantias repertis (!) constudentibus facere; non parva munuscula dare; sibi
de victu aliqualiter et de vestitu integraliter providere, cum id non valeant conven-
tus, donec fuerint largis possessionibus farciati. Ad ultimum coguntur non modicum
eos exponere pro gradibus assequendis, sine quibus verbum dei praedicatum et
consilia data wvidentur hodie cum nausea vilipendi». Jedes Sitzchen konnte
reichlich belegt werden.

294



Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert 423

iiber jene ausgesprochen, die Besitz in seinen Orden einfithren wiirden ;
und, was dieser Fluch des Vaters bedeutet, das kann man leicht fest-
stellen, wenn man den Orden, da er ohne Besitz lebte, vergleicht mit
dem Orden von heute, der Besitz hat.

' Dominici legt seine Ansicht ausfiihwvlich in 12 Artikeln dar (Kapitel
3-14 einschl.), worin er indirekt auch die 12 Gegengriinde widerlegt.
Ich begniige mich damit, die 12 Artikel aufzuzdhlen und den einen
oder andern charakteristischen Ausspruch herauszuheben.

1. In quo status perfectionis existat. Hier wird die Lehre des
hl. Thomas, wie sie in der II-IT de statibus hominum und in dem Opus-
culum De perfectione vitae spiritualis enthalten ist, ausfithrlich dar-
gelegt. Dominici zitiert hier wie auch sonst beifdllig die Juristen,
u. a. Joh. Andreae.

2. Ad quid principaliter Ordo praedictus sit institutus. Er definiert
den Predigerorden so: « Ordo Praedicatorum est religio vel ordo ad
praedicandum principaliter institutus, in abdicatione omnium mobi-
lium et immobilium, exceptis paucis mobilibus pro communi utilitate
moderate servatis». In diesem Artikel beschiftigt er sich vielfach
mit dem hl. Dominikus, bemerkt u. a., er habe die Kommentare des
Heiligen zu den Apostelbriefen zu Toulouse gesehen ; hebt die Ahn-
lichkeit des hl. Dominikus mit Christus hervor!, wobei er auf den
« Florentinus laureatus vulgaris poeta» (Dante ?) verweist und auf
Katharina von Siena (damals noch nicht heiliggesprochen), von der
er schreibt: « Propter haec et quaedam plura, quae lectori subtilius
pensanda relinquo, facile praebui credulas aures cuidam devotissimae
feminae narranti in divina vigilia a virgine matre se audisse:
Filius meus post apostolum Paulum nullum in via similiorem sibi
vita et affectu beato Dominico fundatore Ordinis Praedicatorum
cognovit ».

3. Ad quantum regula suos obliget professores. Er sagt u. a. am
SchluB : « Certum est, quod quicumque habet possessiones in parti-
culari, habet contra inhibitionem sui superioris, scilicet dei, ecclesiae,
regulae, b. Dominici, capituli generalissimi, constitutionum... Simi-
liter dico, quod habere possessiones in communi huic Ordini secundum
regulam erit mortale peccatum ». Ferner : was den Religiosen bewilligt
wird, wird von ihnen tatsichlich als « proprium » betrachtet. Beweis :

1 Auch der hl. Antonin hat einen eigenen Abschnitt « Similitudines inter
Christum et B. Dominicum ». Chronik 3, tit. 23, § 2.

295



424  Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert

wenn der Obere das Bewilligte zuriicknehmen will, gibt man es Laien
zur Aufbewahrung oder man liuft weg oder legt das Ordensgewand
ab, «wie ich aus Erfahrung weiB ». Man sage auch nicht, das treffe
nur bei wenigen zu. Im Anfang des Ordens war das so: « pauci enim
talibus utebantur et vendebant et emebant. Sed modo, proh dolor,
omnes tangit et nescio si dicam, quod est rarior fenice (Phoenice),
qui concessis non utitur ut propriis ». Hier spricht doch offenbar der
Prediger.

4. St constitutiones et quando suos professos ligent ad culpam.

5. Quid importetur per professionem tacitam vel expressam.

6. Quibus et quando indulta apostolica suffragentur.

7. Quae sit differentia inter proprietatem et usum.

8. An liceat capitulo generalissimo Ordini concedeve, quod habeat
m communi vel particulari possessiones vel redditus annuales. Et ant-
wortet absolut : nein. Denn das hieBe, den Orden von einer hdéhern
Stufe zu einer niedern herabziehen. Darum diirfen auch sogar die
Kartduser de jure communi zu den Predigerbriidern iibertreten, wenn
diese sub regulari observantia leben. Er stimmt auch darin dem Gegner
zu, daB der Predigerorden, der nach seiner Regel lebt, strenger sei
als der Kartiduserorden, und fiihrt das im einzelnen aus.

9. Numquid professores altisstmae paupertatis petere possint civiliter,
quae sunt illis rite velicta. Antwort: «Quia constitutiones vetant
possessiones et redditus haberi, debent fratres semper parati esse relin-
quere talia auferenti ».

10. Qualiter consuetudo vim legis inducat. Die Abhandlung miindet
in die pathetische Anrede an den Provinzial aus: « Tu nemini librum
ad usum, cellam ad morandum, hortulum ad fabulandum, praedium
ad usufructandum, peculium ad distrahendum et, quod iniquissimum
est, facultatem ad sibi heredem substituendum vel alteri ac alicui
patri succedendum quovismodo concedas, cum nullo jure hoc posse
sit tibi concessum ». Dazu ist zu bemerken, dafl der erste Reformator
des Ordens, der sel. Ordensgeneral Raymund von Capua (1399), Beicht-
vater und Berater der hl. Katharina von Siena, mehr oder weniger
all das, durch die Verhiltnisse gezwungen, bewilligt hat .

11. Quid agendum sit fratribus Praedicatoribus, victu atque vestitu
deficientibus ets. Das war natiirlich der schwerwiegendste Einwand,
der Dominici gemacht werden konnte. Um so bestimmter ist seine

1 Vgl. sein Registrum literarum in : Mon. O. P. hist. 19. Rom 1937.
296



Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert 425

Antwort. Kurz gesagt: wenn die Predigerbriider wirklich keinen
andern Ausweg mehr finden sollten, was aber niemals der Fall sein
wird, dann diirfen sie bescheidenen Besitz annehmen und davon leben.
Vorher aber sollen sie alle {iberfliissigen Ausgaben meiden, sie sollen zum
gemeinsamen Leben zuriickkehren ; sie sollen dann nach dem Beispiel
des hl. Dominikus zu zweien ausgehen, iiberall predigen und ihren
Unterhalt erbetteln 1.

12. Si apostoli bona mobilia eis oblata servaverint im crastinum
necne. Dominici gibt hier eine Abhandlung iiber die Stufen des geist-
lichen Lebens ; er fiihrt aus, wie die Apostel nach und nach den gradus
incipientium vel novitiorum, gradus proficientium et professorum,
gradus quiescentium et perfectorum erreicht haben. Wie die Novizen
zu erziehen sind, zeigt er am Beispiel des Heilandes, der in zwolffacher
Weise die novitii apostoli herangebildet habe. Am SchluBl richtet
er an seinen Provinzial die Frage: «Quot wvidistis per nostram
Italiam et quoties innumerabilibus populis et longo tempore in
theologia famosos magistros praedicare et alios graduatos infra
dignitatem doctoralem, et praeter desideratam pecuniam nullum
fructum reportare ? »

Die praktische Schlufifolgerung der gamzem Abhandlung bildet die
scharfe Aufforderung, der einzelne Predigerbruder diirfe nicht von
den Einkiinften eines Klosters leben, die aus Besitz stammten ; er
miisse suchen mit Almosen auszukommen 2. Sei das unmdglich, dann
diirfe er zu einem observanten Kloster seines Ordens iibertreten. Im
schlimmsten Falle soll er einen strengern Orden wihlen.

1 Einige Ausziige, die ich bringe, geben ein anschauliches Bild von Dominicis
Denk- und Schreibweise : « Primo expensae superfluae et inordinatae debent
vitari, ut necessitates convertantur in usum. Hinc consequenter renuntiandi
humiliter erunt honores, promotiones et gradus, pro quibus assequendis non
parum acquiritur census. Deinde non sit fratribus passim usus equorum, ut
hordeum jumentorum vertatur in suavissimum pabulum filiorum. Sint pauca
indumenta, non divitum habentium pompam, non plicaturis imitantia papam,
non materiae multae pondere gravantia dorsum, non sericis sulcata suturis, non
denique pulveres purgantia terrae, ut tres vel quattuor vestiantur ex uno. Domus
excelsae et summitenens (?) aedificia latere utroque protensae de cetero cons-
truenda regibus et principibus relinquantur mundi praesentis... Absint a mendi-
cantium usu pariter et aspectu auro et argento distincta vanis fulgentia tecta.
Tigna et laquearia non sint colorum vermiculata picturis... Epicurina convivia
poenitentiae veri cultores non norint... Quanta frumenti, vini et olei copia
redundarent cellaria ex aere per multos soluto in curia Romana vel etiam gratis ».

? Dominici predigt hier, was er selber 1400 in S. Maria Novella in Florenz
geiibt hat. Vgl. Risler, S. 61, Anm. 1.

297



426 Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert

Zur Beurteilung Dominicis.

Das sind im wesentlichen Dominicis Ausfithrungen. Er ver-
bindet streng juristische Art — er hat einmal in Florenz, wie uns
der hl. Antonin berichtet?!, die Fastenpredigten {iiber die Regulae
juris in Sexto gehalten und jeden Tag dariiber zwei Mal unter
groBem Zulauf gepredigt — mit rhetorischer Form, im Gegen-
satz zu Dambach, der immer ruhig und niichtern bleibt. Dem ent-
spricht es auch, daB er sich ab und zu, namentlich am SchluB eines
Kapitels, an seinen Provinzial wendet, um ihn mit feurigen Worten
an die Unerlaubtheit des Besitzes zu erinnern. Auf das Ganze gesehen,
ist Dominici im Gegensatz zu Dambach Rigorist. Es trifft das zu,
was etwas spdter Raphael de Pornasio O. P., der geistige Fiihrer der
Konventualen, tiber ihn bemerkt?: «Ex quo patet, quod Joannes
Dominici nimis stricte incedit in suo tractatu... quod superior est
Deus, Ecclesia, regula et B. Dominicus et quod istis inferiores non
possent dispensare ». Dominici will die Verhiltnisse im Orden auf
die Anfinge zuriickschrauben, er duldet keine Abschwichung des
Ideals, iibersieht dabei aber, daB die Verhiltnisse sich von Grund aus
gedndert haben, und hat kein Verstdndnis fiir den Gedanken einer
Entwicklung. So kann er tatsdchlich auch nicht durchdringen, obwohl
er rein formell, d. h. in der Erklirung des Buchstabens der Konstitu-
tionen gegeniiber seinen Gegnern recht hat. Der hl. Antonin von
Florenz, sein groBer Schiiler, der fiir seinen Meister eine tiefe Verehrung
zeigt, dabei aber gerade wegen seiner erleuchteten Klugheit und Lebens-
nahe geriihmt wurde, geht einen andern Weg als Dominici. So scharf
er den Luxus und die Unordnung der laxen Mitbriider riigt, so ist
er dennoch in Anbetracht der verdnderten Verhiltnisse in gewissen
Fallen fiir Annahme eines gemeinsamen Besitzes. Seine Ausfithrungen
in der Chronik sind lehrreich und indirekt eine Widerlegung der Beweise
Dominicis. Das « Testament » des hl. Dominikus, d. h. u. a. die Ver-
pflichtung zur strengen Besitzlosigkeit, muf unbedingt eingehalten
werden, wo kein zwingender Grund zum Abweichen vorliegt, damit
uns nicht der Fluch des Vaters trifft. Anders aber ist es, wenn ein
Zwang zur Annahme von Besitz vorliegt, d. h. wenn sonst erfahrungs-
gemiB die Briider nicht in geniigender Zahl zusammenleben kénnen. Da

1 Chronik 3, tit. 23, cap. 11, § 3.
2 Zitiert bei Quétif-Echard, Scriptores O. P., I (1719), 770P.

298



Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert 427

aber durch ein capitulum generalissimum die Annahme von Besitz
und festen Renten strengstens verboten worden ist und die Kirche
die Konstitutionen gutgeheilen hat, so wird man nicht «tuto» ohne
Dispensation der Kirche davon abgehen koénnen. Es scheint auch
vernunftgemdll, bei ganz verdnderten Zeitverhdltnissen diese Konsti-
tution zu dndern oder davon zu dispensieren, wenn man anders nicht
leben kann. Damals ndmlich gab es nur Ménche, die nicht zu betteln
brauchten, und so flossen reichlich Almosen. Heute gibt es zahlreiche
Bettelorden beiderlei Geschlechts®. Das folgende zitiere ich wortlich,
da es bezeichnend ist fiir die Mentalitit des Heiligen, der im Mittel-
punkt der Renaissance, in Florenz, lebte und wirkte : « Et quoniam
abundavit iniquitas, refriguit caritas multorum et multiplicatis pecu-
niis ex gemmis et pompis laicorum, parci sunt in elemosinis dandis
et libentius expendunt in capellis et ornamentis superfluis et pompis
ecclesiarum, quam in subventione pauperum ».

Die Auffassung Antonins deckt sich also im wesentlichen mit der
Dambachs, nur daB3 jetzt die Beobachtung des Ideals noch schwerer
geworden war als Mitte des 14. Jahrhunderts. Die Ordensleitung
handelte entsprechend der Ansicht Dambachs und Antonins. Der
General Bartholomius Texerii (1426-1449), einer der hervorragendsten
Reformer des Ordens, begab sich gleich nach seiner Wahl zu Papst
Martin V. und erlangte von ihm alles, was er begehrte, u. a. daB er den
Klostern die Annahme von Besitz und Renten gestatten kénne, wo
es fiir ihren Unterhalt noétig sei2. Das war auch die Uberzeugung der
spitern Generile, nementlich des grofen Kajetan : damit die vita
privata, der groBte Krebsschaden der Orden, getilgt werden kann,
muB die vita communis mit allen Mitteln beférdert werden, und das
geht nicht ohne gemeinsamen Besitz 2.

1 3 tit. 23, cap. 4, § 13. Lambermond, S. 93-95.

2 So berichtet der hl. Antonin, Chronik 3, tit. 23, cap. 12. Texerius selber
erklirt 1428 bei der Reform des Basler Klosters : « Quia ex speciali indulto domini
papae vivae vocis oraculo de possessionibus in communi retentis dispensare potest
(Texerius), prohibet omnibus, ne quis sine sua licentia eas alienet, distrahat vel
amoveat aut vendat» (G. Léhr, Die Teutonia im 15. Jahrhundert. Quellen u.
Forsch. XIX (1924), 53-54).

3 Kommentar zur II-II q. 188 a 7. Lambermond, S. 96-97. Vgl. dazu die
Rundschreiben Kajetans aus AnlaB der Generalkapitel, bes. 1513 und 1515
(Mon. O. P. hist. 9, 93 f.,, 124 {.).

299



	Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert

