
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 18 (1940)

Artikel: Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert

Autor: Löhr, G.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762438

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762438
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Mendikantenarmut
im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert
Nach den Schriften von Johannes von Dambach 0. P.

und Johannes Dominici 0. P.

Von G. M. LOHR O. P.

I. Die Entwicklung im 13. Jahrhundert
und die Lage um die Mitte des 14. Jahrhunderts.

Die Streitigkeiten, die im Minoritenorden nach dem Tode des

hl. Franziskus über die Beobachtung der Armut ausbrachen und ein

Jahrhundert andauerten, sind bekannt ; es ist oft darüber gehandelt
worden h Die Entwicklung im Dominikanerorden verlief entschieden

ruhiger 2. Gewiß hatten auch St. Dominikus und sein Orden sich für
völlige Besitzlosigkeit entschieden ; auf dem ersten Generalkapitel,
das Pfingsten 1220 zu Bologna tagte, wurde der Beschluß gefaßt :

« ne possessiones vel redditus de cetero tenerent fratres nostri » 3. Doch
die Auffassung von der Besitzlosigkeit war von vorneherein in beiden
Orden ganz verschieden, wie der große Historiker Heinrich Denifle
O. P. in seiner grundlegenden Abhandlung über « Die Konstitutionen
des Prediger-Ordens vom Jahre 1228 » zuerst klar gezeigt hat 4. Im

1 Heribert Holzapfel O. F. M., Handbuch der Geschichte des Franziskanerordens.

Freiburg i. Br., Herder. 1909. Karl Balthasar O. F. M., Geschichte des
Armutsstreites im Franziskanerorden bis zum Konzil von Vienne (Vorreformations-
geschichtliche Forschungen, hg. H. Finke, VI). Münster i. W. 1911.

2 C. Lambermond O. P., Der Armutsgedanke des hl. Dominikus und seines
Ordens. Phil. Diss, von Freiburg (Schweiz). Zwolle 1926.

3 Mon. O. P. hist. XVI Monumenta Ord. Praed. historica). Rom 1935.
Libellus de principiis Ord. Praed. Jordani de Saxonia, n. 87. H. Chr. Scheeben,
Der hl. Dominikus. Freiburg i. Br., Herder 1927, S. 302 fi. und Anm. 203, meint,
die Armutsauffassung, die 1220 zum Gesetz erhoben wurde, sei vom heiligen
Dominikus schon 1216 seinen Brüdern als Rat empfohlen worden, während
B. Altaner, Der Armutsgedanke beim hl. Dominikus (Theologie und Glaube XI,
404-417), den Heiligen erst in den folgenden Jahren in die allgemeine
Armutsbewegung eintreten läßt.

4 Archiv für Literatur- und Kirchengeschichte des Mittelalters, hg. von
H. Denifle und Fr. Ehrle, I (1885), 165-227.

25 257



386 Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert

Dominikanerorden war die völlige Armut in erster Linie als Mittel
für die Seelsorge gedacht, nicht etwa als eine Art Selbstzweck, und
gemäß den Anforderungen der Seelsorge mußte auch die Armut des

Ordens angepaßt werden. Wegweisend waren hier namentlich die
meisterhaften Ausführungen des hl. Thomas von Aquin in der II-II
seiner Summa Theologica, besonders q. 186 und 188, art. 7, über das

Armutsgelübde und seine Bedeutung im, Ordensstande überhaupt
und dann im besondern über die Armut in einem Orden, der eingesetzt
ist : « ad contemplatajaliis tradenda », d. h. im Predigerorden. Erst
seit Ende des 13. Jahrhunderts und namentlich in den ersten
Jahrzehnten des 14. nimmt die Frage nach Erlaubtheit des Besitzes im
Dominikanerorden schärfere Formen an, weil der Gegensatz zwischen
den Konstitutionen bzw. der alten Praxis und der neuen Lebensweise

doch zu offenkundig und für jeden sichtbar war ; jetzt kann man von
einer Armutsfrage bzw. Besitzfrage im Orden reden.

Die völlige Besitzlosigkeit war ein Zeichen von hohem Idealismus ;

aus diesem Idealismus heraus war ja der Orden mit seinen

weltumspannenden Zielen geboren. Es war in der damaligen Mönchswelt

unerhört, daß ein ganzer Orden ohne Besitz sein, in der Hauptsache
nur vom täglichen Bettel leben sollte. St. Dominikus ging mit Lehre
und Beispiel voran. Falls in einem Konvent, so forderte er gelegentlich,
für einen Tag hinreichend Nahrung vorhanden wäre, dann sollte an
diesem Tage nicht weiter gesammelt werden L Das war sein persönliches

Beispiel, aber keine Vorschrift. Ein großer Heiliger, der einen
Orden gründet, stellt nicht nur ein Mittelmaß auf, sondern verkörpert
in seiner Person ein hohes Ideal, zu dem seine Söhne sich immer wieder

emporringen sollen. Die Generalkapitel drängen aber darauf, man
solle nicht mehr als für ein Jahr Vorräte an Getreide und Wein sammeln 2.

Es war keine Kleinigkeit, eine große Kommunität Tag für Tag bloß

durch Almosen zu ernähren, zumal der Brauch der Meßstipendien
in dem Maße wie heute noch nicht so allgemein war. Mit dem Studium
war der tägliche Bettel überhaupt schlecht vereinbar. Bereits 1251

muß das Generalkapitel einen Hilferuf für das Kölner Generalstudium,
das erst seit 1248 bestand, erlassen, es drohe wegen Mangels an
finanziellen Mitteln einzugehen 3. Und das zu einer Zeit, da Albert d. Gr.

1 Mon. O. P. 16, 150, n. 32.
2 Mon. O. P. hist. 3 (Rom 1898), 12 Z. 5 (1239) ; 15 Z. 23' (1240).
3 Mon. O. P. hist. 3, 59 : « Injungimus priori provinciali Theotonie, quod de

consilio diffinitorum capituli generalis vel provincialis faciat subvenire domui

258



Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert 387

und Thomas von Aquin dort lehrten. Die Verhältnisse des praktischen
Lebens waren also dazu angetan, den ersten Idealismus zu dämpfen.

Man war gezwungen, gewisse Ausnahmen zu gestatten. Der Orden
rechnete damit, daß der einzelne nach Möglichkeit selber sich Kleider
und Bücher beschaffe, ein Zeichen, wie schwierig manchmal der Unterhalt

wurde ; er mußte also unter gewissen Kautelen dafür ein depositum
personale bewilligen I. Hier lag eine große Versuchung, von hier ging
auch tatsächlich viel Unheil aus ; man braucht nur im 15. Jahrhundert
das Urteil eines so gelehrten und erfahrenen Mannes wie Johann Niders
O. P. zu hören. Der Mensch bleibt nicht beim unbedingt Notwendigen
stehen, er geht dann leicht zum Angenehmen, ja direkt Überflüssigen
über. Dazu der Reiz des Besitzes, des Verfügenkönnens. Immer nein

sagen sollen, wenn es angeboten wird, ist nicht leicht. Die Praedicatores

générales, die Magistri in theologia, capellani domini Papae, confes-

sores regum et principum sind hohe Leute, auf die man von selber

Rücksicht nimmt, sie gehen voran, sie sind gewohnt, mit Geld umzugehen,

die andern folgen nach. Bereits die Briefe, die Heinrich Finke
aus der deutschen Ordensprovinz aus den Jahren 1270-1290

herausgegeben hat2, zeigen das Depositum als eine selbstverständliche

Einrichtung und auch, daß es sich dabei bisweilen um beträchtliche Summen

handelt.
Wenn der ursprüngliche Idealismus abnahm, so ist aber auch

zu berücksichtigen, daß um 1300 ein tiefgehender Wechsel in der ganzen
Stimmung der abendländischen Gesellschaft eintrat — und der Nachwuchs
der Orden ging doch aus dieser Gesellschaft hervor. Einer der führenden
Wirtschaftshistoriker, Gustav Schmoller, hat kräftig darauf
hingewiesen, wie das 13. Jahrhundert namentlich für das Rheingebiet einen

gewaltigen Aufschwung auf allen Gebieten des technischen und kulturellen

Lebens bedeutet, « lauter Bildungen, die bereits gegen 1300 einem

bürgerlich behaglichen materialistischen Lebensgenuß, einer wesentlich

Coloniensi ab aliis provincie sue domibus, ne Studium generale ibi positum
propter inopiam domus impediri contingat. » Noch viel schlimmer sah es in Paris,
im Hauptstudienhaus des Ordens, aus. Man vgl. Mon O. P. 3, 36 (1246) ; 109
(1261) ; 225 (1283) ; 253 (1289). 1246 heißt es : « Cum domus Parisiensis multum
sit gravata, rogamus affectuose fratres de omnibus provinciis, ut ipsi de testa-
mentis et aliis helemosinis sint solliciti quantumcumque poterunt aliquod auxilium
predicte domui procurare. »

1 A. Mortier, Histoire des Maîtres Généraux de l'Ordre des Frères Prêcheurs,
IV, 327. Lambermond, S. 47 fi.

2 Ungedruckte Dominikanerbriefe des 13. Jahrhunderts. Paderborn 1891.

259



388 Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert

andern Gesittung Platz gemacht haben 1
». Dabei hatte der Dominikanerorden

im deutschen Sprachgebiet sein rasches Emporblühen während
des 13. Jahrhunderts « neben seiner innern Kraft, der Freundschaft
des Volkes und der Gunst der Laien-Großen verdankt. Namentlich
in den Kreisen des Adels ist er auf lange Zeit eine populäre Institution
geblieben 2

», des Adels, der nunmehr selber wirtschaftlich und moralisch
tief heruntersinkt. Der Kreuzzugsgeist des 12. und 13. Jahrhunderts
ist weitgehend geschwunden. Caritas refriguit, das ist der ständige
Klageruf der Kapitel und der Prediger, die Almosen reichen nicht
aus, weil die Gläubigen zurückhaltender im Geben, freilich auch, weil
der Mendikanten zu viele geworden sind 3.

So stellten sich nach und nach unter mancherlei Formen
versteckt Versuche ein, feste Einkünfte zu verschaffen. Es war die gleiche
Entwicklung wie im Minoritenorden, obwohl dort die Armut etwas

ganz anderes zu bedeuten hatte. Ich verweise dafür auf die gründliche
Darstellung von P. Karl Balthasar 4

; selbst hier sind im 13. Jahrhundert
da und dort feste Einkünfte trotz des ausdrücklichen Verbotes der

Regel mehr oder weniger offen angenommen und mit juristischen
Fiktionen verteidigt worden.

Die Ordensleitung machte sich aber doch Sorgen wegen der
Beobachtung der Armut. Der General Stephan von Besançon fand, wie
der Dominikanerchronist von Kolmar bemerkt, 1294 das Kloster
Montpellier im Besitz von festen Renten für Jahrzeitstiftungen und

zwang es zum Verzicht. Er kam in die deutsche Provinz und fand
dort in mehreren Klöstern dieselben Verhältnisse5. Er wollte die

1 Straßburgs Blüte und die volkswirtschaftliche Revolution im XIII.
Jahrhundert. Rektoratsrede. Straßburg 1875, S. 17. Derselbe: Straßburg zur
Zeit der Zunftkämpfe. Rede. Straßburg 1875, S. 18 ff.

2 Finke, Dominikanerbriefe, S. 10.
3 Freilich scheint mir übertrieben, was Hitzfeld schreibt : « Zu Ende des

13. Jahrhunderts war die Zahl der Brüder ins Unermeßliche gestiegen» (Hist.
Jahrbuch 48, 21). Vgl. auch H. C. Lambermond, Der Armutsgedanke des

hl. Dominikus S. 29, 84. P. Mandonnet schätzt die Zahl der Dominikaner am
Ende des 13. Jahrhunderts auf mindestens 10 000, für 1337 nimmt er 12 000 an.
(Saint Dominique, 2. Aufl., von H. Vicaire, I [1938], 188).

4 Die Geschichte des Armutsstreites im Franziskanerorden bis zum Konzil
von Vienne. Münster 1911.

5 «Item 1290 1294) fr. Stephanus (von Besançon) magister Ordinis in
Monte Pessulano redditus pro anniversariis repperit, quos resignare jussit. Venit
ad Theutoniam et ibi plures conventus consimiliter repperit redditus sie [habere],
sed non artavit ad resignandum, differens ad capitulum generale tractandum, sed
ante mortuus est» (22. Nov. 1294). Basel, Univ. Bibl. A. X. 130, f. 39T. In der
Ausgabe der MG. SS. XVII, 227, findet sich diese Stelle nicht. Vgl. auch sein

260



Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert 389

Frage auf dem Generalkapitel behandeln, starb aber bereits im gleichen
Jahre. Die General- und Provinzialkapitel1 mahnen, daß liegender
Besitz nicht gestattet sei ; so bereits in den siebenziger und achtziger
Jahren des 13. Jahrhunderts, ein Beweis, daß Übertretungen
vorkamen. General Hugo von Vaucemain (1331-1341) sucht sich in seinen

Gewissensnöten zu helfen ; er erlangt ein päpstliches Privileg, wie

uns Petrus de Palude und Johannes von Dambach mitteilen, wonach
« perpétua legata pro cultu divino » gestattet seien 2. Er fragt in einem
ausführlichen Schreiben bei Palude an, der im einzelnen antwortet
und dabei interessante Streiflichter auf die Zustände betreffend die

Armut fallen läßt 3. Vaucemain kam in Differenzen mit Papst Benedikt

XII. Es muß sich dabei auch um die Besitzfrage gehandelt haben,

wenn auch die Ansichten darüber auseinandergehen, was der Papst
eigentlich beabsichtigte h

Die Mendikanten dehnten sich also immer mehr aus, erwarben

Besitzungen in den Städten, zunächst um die Klöster herum zur
Vergrößerung und Abrundung des Klosterbezirkes, dann aber auch hier
und da in andern Stadtteilen. Die Bürgerschaft wurde allmählich
unruhig ; sie fand, daß das Gut der Toten Hand in einem für das Gemeinwohl

gefährlichen Maße wachse : es hatte die bürgerlichen Lasten
nicht zu tragen, war abgabenfrei, die Wehrpflicht konnte so wie so

nicht von den Geistlichen ausgeübt werden. Es kommt so ziemlich

scharfes Vorgehen in Mailand, wo er den Gehalt für den Professor an der Kathedrale

ausschlug. Mortier, Histoire des Maîtres Généraux 2, 298.
1 Mortier 2, 176. Mon. O. P. 3, 174, 263. Lambermond, S. 43. Dazu häufig

später das Verbot für die Brüder, sich Renten zu kaufen. Mon. O. P. 4, 208, 248.
2 « Ad sextum dicendum de redditibus fratrum ad vitam, sicut de anni-

versariis, quod licet oblatos recipere vel extra judicium petere, non in judicio ab
invito extorquere nisi dispensative ex causa necessitatis predicte, propter vitam
scilicet et libros. Ad Privilegium vero videtur satis concedere, quod possumus
recipere legata perpétua ad perpetuum cultum divinum, sed pro pictantiis ad
sustentationem aut indumentis perpetuis recipere perpétua legata non exprimitur
in verbis privilegii quae misistis. Timeo etiam, ne illud Privilegium parum valeat
ad propositum, quia ibi non exprimitur .contraria constitutione vel consuetudine
non obstante' ». Basel, Univ. Bibl. A X 129, f. 132T-133r. Dieser Zusatz fehlt bei
Mortier 3, 132, und in meiner Ausgabe Quell, u. Forsch. Quellen und
Forschungen zur Geschichte des Dominikanerordens in Deutschland. Leipzig
1907 ff.) 16/17, n. 393 a.

3 Druck bei Mortier 3, 131/32. Quell, u. Forsch. 16/17, n. 393 a.
Vollständiger in den Hss. der Basler Univ. Bibl. A X 130, f. 28r— 29r und A X 129,
f. 132r—133r.

4 Vgl. A. Walz, Compendium historiae Ord. Praedicatorum. Romae 1930,
S. 45-49, bes. S. 49.

261



390 Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert

in allen deutschen Reichsstädten1 zu Konflikten, besonders heftig
in Straßburg (1287-1290), wo der Orden vertrieben wurde und doch
zuletzt siegte 2. Man einigte sich überall mehr oder weniger gütlich.

Für die deutschen Dominikaner wurde die Lage außerordentlich
verschärft durch den Streit Ludwig des Bayern mit der päpstlichen
Kürie, während in Frankreich der hundertjährige Krieg mit England
die Klöster ruinierte und die Disziplin erschütterte. Die Dominikaner,
die durchweg in den Reichsstädten ihre Häuser hatten, sollten der

Bürgerschaft die päpstlichen Sentenzen gegen Ludwig verkünden,
den Gottesdienst in den mit dem Interdikt belegten Städten einstellen
und jeden Verkehr mit den Gebannten abbrechen. Gewiß gab es da

einige Mitglieder, die darauf nicht eingehen wollten, aber eine Eingabe
vom 23. August 1333 an den Papst stellt fest, daß von 46 Klöstern
der süddeutschen Provinz höchstens 20 Mitglieder dem Bavarus anhingen

und zwar gezwungen metu gravi. Anderseits wendet sich der

Dauphin Humbert am 3. Mai 1341 in einem Schreiben an Ludwig und
bittet um Nachsicht für die Predigerbrüder, die bereits aus 18 deutschen
Klöstern vertrieben seien3. Der Graf Konrad von Freiburg i. Br.
und sein Sohn bitten am 6. Februar 1344 den Papst um einen Beichtbrief

für die Sterbestunde mit der Begründung : « pauperes fratres
Praedicatores eiectos de suis conventibus recepit in terra sua et eis

alimenta ministravit et adhuc, quotquot ad ipsum veniunt, recipit
et de victu caritative providet »4. Man kann sich leicht ausmalen,
wie verheerend diese lange Verbannung auf die Zerrüttung des

Konventslebens wirken mußte. Für die Stellung und die Tätigkeit des

Ordens war ebenso schlimm, daß die Bürgerschaft, die in den
süddeutschen Städten weithin mit Ludwig hielt, gegen den Orden erbittert
wurde und sich von ihm abwandteB.

1 J. Wiesehoff, Die Stellung der Bettelorden in den freien deutschen
Reichsstädten im Mittelalter, phil. Diss. Münster 1905, bes. S. 69-120. Meine
Ausführungen Quell, u. Forsch. XV, 81-84.

2 Vgl. die Ausführungen von Finke, Dominikanerbriefe, S. 36-41.
3 Abgedruckt: Bulletin de l'Académie delphinale, 4me série, t. 8 (1894).

Grenoble 1895 S. 534. Neues Archiv für ältere deutsche Geschichtskunde,
Bd. 30 (1905), S. 447.

4 Siegmund Riezler, Vatikanische Akten. Innsbruck 1891.
6 Die beste Schilderung der ganzen Lage gibt eine zeitgenössische Schilderung

in Hs 726 der Eichstätter Staatsbibliothek, die darlegen will, warum jetzt Besitz
im Orden nötig sei. f. 194v bringt sie den Brief des Petrus de Palude ad ma-
gistrum Ordinis fr. Hugonem (— 196r), dann von f. 196T an eine Art Kommentar
dazu, aus dem ich folgendes entnehme :

262



Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert 391

'

f. 197T : de domibus que sunt hospicia terminorum predicantium videtur
non solum racionabilis, sed necessaria dispensacio facta jam a centum annis (vgl.
dagegen die Bestimmungen unter Provinzial Ulrich von Straßburg c. 1275. Finke,
n. 52).

f. 198r. Warum der Besitz notwendig sei : Prima causa: Caritas in multis
locis refriguit. Fratres in terminis predicacionum suarum per questum vix con-
quirunt decimam suorum antiquorum antecessofum, ita videlicet, quod ubi
frater antiquitus per mendicacionem habuit centum modios annone, modo vix
conquirit decern et minus, cum tarnen, sicut deducendo posset probari, non minus
honeste conversentur moderni quam antecessores eorum.

Secunda causa : solutio Quarte (Bonifaz VIII, s. nachher).
Tertia causa (für eine dispensatio bez. des Besitzes) : In provincia specialiter

Theutonie, in qua soli fratres servant processus apostolicos contra dominum
Ludwicum editos aliis onnibus, immo toto clero seculari et regulari divina cele-

brantibus, fratribus autem interdictum stricte tenentibus, propter quod fratres
incurrerunt et quottidie incurrunt indignacionem prelatorum et subditorum
ecclesiasticorum et signanter eciam aliorum religiosorum contra nos concitancium
homines omnium statuum et sexus communiter utriusque. Item fratres ex jam
dicta causa sunt in hostili persecucione principum, comitum, baronum et aliorum
existencium in terris eorundem, que effectualiter ad Bavarum sunt. Item
rectores civitatum quidam nos persecuntur, alii dissimulant, nulli tarnen juvant
propter populäres et ipsorum victum, quia populäres nobis adversantur qui
affectu predicto miserabiliter sunt infecti.

Ex hiis omnibus non recipimus elemosinam vel nullam vel minus sufficientem
pro necessitatibus nostris a clericis, a laycis, a civibus, popularibus, rusticis, quorum
major pars arbitratur nos solos processibus apostolicis obligari, aliis vulgaribus
opinantibus nos esse excommunicatos, pro eo quod ecclesias divina prophanancium
non intramus. Unde nec testamenta pro nobis sicut hactenus condunt vel legata
vel elemosinas conferunt, sed per divinam providenciam actenus habitis fratres
utuntur, qui si de modo collatis et conferendis pro isto tempore deberent
sustentari propter defectum necessariorum fame périrent. Item fratres qui
fréquentant terminos predicacionum, ut dictum est superius, contempnuntur
in tantum, ut oporteat eos in conventibus plurimum remanere relicta predica-
cione, propter quam Ordo noster noscitur institutus. Causa cuius maxime in hoc
consistit, quod propter fautoriam nobilium Alemannie ipsorum terre sunt ex
processibus introducte, propter quod fratres in villis et oppidis terrarum dictarum
non intrant ecclesias, eo quod ibidem divina prophanantur. Et ideo rectores
ecclesiarum eis interdicunt sermones, audienciam confessionum, et sic coguntur
in conventibus remanere, presertim cum sic in nullo possint facere fructum ani-
marum nec missas legendo nec predicando nec eonfessiones audiendo. Et per
consequens ipsi fratres [non] portant a fidelibus fructum temporalem, quem,
si non esset obediencia processuum, reportarent. Unde sumus in persecucione
et in omni miseria primi in tantum, quod adhuc ab aliquibus conventibus
sumus ejecti, idem timentes in omnibus locis, in quibus habemus conventus domino
Ludwico mediate vel immediate subjectos, nec in aliquo predictorum locorum
stamus securi.

Ex hoc jam evenit, quod quorum parentes vel parentela fuerint nobiscum
sepulti, alibi eligunt sepeliri bénéficia subtrahentes consueta et alios ab huius-
modi retrahentes, de nobis tanquam de deletis et perituris simpliciter despe-
rando. Ex hoc factum est, quod amici et familiäres et benefactores et alii se a
nobis personis et elemosinis elongant nec nobis confitentur, tum divina nobis
non audiunt neque sermones, et stamus in plerisque eciam sicut miseri layci

263



392 Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert

In diese Lage und in diese Stimmung hinein fällt nun der Erlaß
der Bulle Bonifaz' VIII. Super cathedram vom Jahre 1300. Neben

Einschränkungen im Beichthören und im Predigen bestimmt sie,
daß die Mendikanten zwar alle zum Begräbnis annehmen dürfen, die
bei ihren Kirchen oder Niederlassungen begraben sein wollen, daß
sie dann aber von allem, was ihnen dieserhalb an zeitlichen Emolu-
menten zufließt, der Pfarrkirche ein Viertel als kanonischen Anteil
überweisen müssen (Portio canonica, Quarta funeralis) L Andere
fassen die Fälle, in denen die Abgabe entrichtet werden mußte, noch
weiter 2. Was diese Abgabe zu bedeuten hatte, hat einmal der gefeierte
Theologe und Kanonist Petrus de Palude O. P. in seinem Gutachten
an den Ordensgeneral Hugo von Vaucemain (c. 1335) dargelegt 3. Er
bemerkt, es dürften ewige Almosen angenommen und sogar im Fall
der Notwendigkeit gerichtlich gefordert werden « in locis, ubi ita
refriguit Caritas, quod fratres spiritualia seminantes non possint aliter
metere temporalia, maxime propter Quartam Bonifatianam, quae
aufert ab eis plus quam quartam partem victus eorum, qui maxime
consistit in legatis ». Und : « dominus papa amoveat vel temperet
Quartam illam, quam nec religiosi divites nec collegia alia solvunt
de consuetudine generali. Alias fratres communiter deficient in neces-

sariis, nisi redditus recipiant, qui sine sollicitudine valeant possideri ».

Auf der andern Seite erhalten wir ein anschauliches Bild, wie es wirklich
zuging, wenn wir die Darlegung des Kölner Stadtpfarrers Johannes
Mulrepesch von St. Columba lesen, die er zu Avignon in seinem Prozeß

mit den Kölner Minoriten einreichte (1341). Er zählt im einzelnen

genau auf, was in den sieben Jahren seiner Pfarrtätigkeit die Minoriten
von seinen Pfarrangehörigen erhalten hätten an Häusern, an Waren,

latitantes in derisionem religiosorum aliorum et divina prophanancium clericorum.
Ex hiis ergo et aliis multiplicibus tribulacionibus, scripto de facili non

comprehensibilibus. trahitur causa non solum sufficiens, sed eciam necessaria.
in supradictis.

1 C. Paulus, Ordens- und Weltclerus beim Ausgang des 13. Jahrhunderts
im Kampf um die Pfarrechte. Göttinger phil. Diss. 1899. P. Glorieux, Prélats
français contre Religieux mendiants. Autour de la bulle : « Ad fructus uberes »

(1281-1290). in : Revue d'Histoire de l'Eglise de France. 16me année (1925),
S. 309-331 ; 471-495. K. L. Hitzfeld, Krise in den Bettelorden im Pontifikat
Bonifaz VIII (Historisches Jahrbuch der Görres-Gesellschaft 48 [1928], S. 1-30).
Glorieux vertritt nach Hitzfeld einen Pro-Mendikantenstandpunkt (S. 2, Anm. 3),
während Hitzfeld zum Gegenteil neigt.

2 Burkhard Mathis O. M. Cap., Die Privilegien des Franziskanerordens
bis zum Konzil von Vienne (1311). Paderborn, 1928, S. 90.

3 Quellen u. Forsch. XVI/XVII, S. 156, n. 393 a.

264



Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert 393

an barem Gelde. Es macht allerdings eine bedeutende Summe aus 1.

Da versteht man, was Petrus de Palude meint, wenn er erklärt : victus
eorum maxime consistit in legatis.

Die Wirkungen der Bulle zeigten sich bald, wenn sie vielleicht
auch im Dominikanerorden nicht so schwerwiegender Art waren wie
im Minoritenorden2. Ich konnte das, um einen besondern Fall zu
nennen, für das Kölner Dominikanerkloster nachweisen, das durch
die Zahl und Bedeutung seiner Mitglieder, durch sein Generalstudium,
für die ganze Provinz maßgebend war. Das Ergebnis meiner Studien
habe ich damals in folgenden Sätzen zusammengefaßt : « Aus allem

ergibt sich, daß seit Ende der zwanziger Jahre des 14. Jahrhunderts
bei den Kölner Predigern praktisch eine andere Auffassung über den
Erwerb von Liegenschaften, die nicht unmittelbar oder mittelbar
zum Kloster gehörten, aufkam. Seit spätestens 1330 scheuen sie sich

nicht, weitabliegenden Besitz, gewöhnlich mit der Verpflichtung zum
Anniversar, dauernd festzuhalten. Man gibt ihn in den meisten Fällen
nicht mehr aus der Hand, sondern leiht ihn aus auf Lebenszeit oder
auch in Erbleihe 3 ». Noch früher, schon seit 1301, können wir in Köln
die Annahme von Renten feststellen 4.

So war die Lage des Ordens in der Besitz- und Armutsfrage schon
sehr prekär geworden, als der vielleicht schwerste Schlag erfolgte,
das Vorgehen Kölns, der reichsten und volkreichsten Stadt im
deutschen Sprachgebiet, gegen die Mendikanten, insbesondere gegen die

Predigerbrüder5. Nachdem lange Verhandlungen gescheitert waren,
kam es im Sommer 1347 zur gewaltsamen Austreibung der Dominikaner

aus Köln, ein Ereignis, das tiefen Eindruck auch in der Ferne
machte ; der Schweizer Minorit Johannes von Winterthur berichtet
ausdrücklich davon. Der Kölner Rat erließ eine Morgensprache, d. h.
eine feierliche Rechtsverkündigung, in der er die Dominikaner für
besitzunfähig erklärte, da Besitz gegen ihre Regel und ihre
Konstitutionen verstoße ; er verkaufte auf Grund dieser Erklärung das außerhalb

der Klostermauern liegende Eigentum des Ordens. Vorher aber
und gleichzeitig deckte er sich, indem er Gutachten bei zahlreichen

Juristen zu seinen Gunsten einholte. In seiner Verteidigungs- und

1 Quellen u. Forsch. XVI/XVII, n. 454 a.
2 Hitzfeld, S. 21 ff.
3 Quellen u. Forsch. XV, 15.
4 Quellen u. Forsch. XV, S. 19 ff.
6 Vgl. meine Ausführungen in Quellen u. Forsch. XV, 81-154.

265



394 Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert

Anklageschrift gegen die Kölner Predigerbrüder erklärt er, er habe
sich über deren Verpflichtung zur Besitzlosigkeit bei den Rechtsgelehrten
unterrichtet und recht bekommen, « prout nos etiam in consultatio-
nibus meliorum sollempnium doctorum et clericorum studii Aurelia-
nensis (Orléans) eorum sigillis sigillatis et nobis rescriptis, quos super
istis consuluimus, recepimus magistraliter declaratum1 ». Ein
ausführliches Rechtsgutachten für den Kölner Rat, worin eine Reihe

von Juristen der Kurie von Avignon zugunsten der Stadt ihr Votum
abgeben, ist noch erhalten im Archiv der Stadt Aachen 2. Johannes
von Dambach erwähnt neben einigen andern Juristen vor allem den

Kanonisten Johannes Andreae in Bologna3, einen der berühmtesten
Rechtsgelehrten des Mittelalters, der den Mendikanten nicht gewogen
ist und die Dekretalen in diesem Sinne auslegt. Es ist daher für Dambach
ein Triumph, daß er berichten kann : « Et ipse Johannes Andree, forsan

contritus, ad satisfaciendum utcumque Ordini nostro, quem tarn in
praesenti materia quam alias pluries per glosas suas laesit, intravit
Ordinem nostrum ante mortem suam in conventu Bononiensi, de cuius

conventus statu propter ilia, quae notorie habet, posset magis haberi

scrupulus, quam fortassis de statu cuiuscumque alterius conventus ».

Die Nachricht, daß Andreae im Gewände des Ordens beigesetzt sei,

könnte stimmen : er starb am 7. Juli 1348 an der Pest und wurde zu
Bologna in der Dominikanerkirche begraben.

Die Angegriffenen wehrten sich. Nicht bloß, daß sie einen Prozeß

an der Kurie anstrengten, der, solange der dem Orden außerordentlich

gewogene Papst Klemens VI. lebte, günstig verlief ; sie veröffentlichten
auch eigene Verteidigungsschriften, in denen sie die Rechtmäßigkeit
ihres Besitzes nachzuweisen suchten. Kleinere oder größere Stücke,
leider anonym, sind erhalten geblieben in einer Handschrift, die aus
dem ehemaligen Regensburger Dominikanerkloster stammt i, und in

1 Quellen u. Forsch. XVI/XVII, n. 872, S. 343.
2 Aachen, Stadtarchiv, Q. I, 1. Mit Namen werden genannt : Rycardus de

Wynnendewold, legum doctor, in Romana curia advocatus ; Oliverius de Cerzoto,
sacri palatii causarum auditor ; Johannes de Scherlacci de Pisis, utriusque juris
doctor ac sacri palacii apostolici causarum auditor ; Dinus de doctor decre-
torum ac sacri palacii causarum auditor ; Sanxius Canalis, sacri palacii auditor
et decretorum doctor et in legibus licenciatus ; Petrus Fabri, legum doctor et
sacri palacii causarum auditor.

3 Joh. Fr. v. Schulte, Die Geschichte der Quellen u. Literatur des Canonischen
Rechtes von Gratian bis zur Gegenwart, Bd. 2, 205-229. Lexikon für Theologie
u. Kirche V, 477.

4 Clm 26876 f. 2r-5r. Blatt 1 fehlt. Der Traktat ist im wesentlichen ein
wörtliches Exzerpt aus dem Traktat Dambachs, Conclusio 4. Am Schluß ist

266



Die Mendikanteiiarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert 395

einer Handschrift der Leipziger Universitätsbibliothek. Der Kölner
Dominikaner Johannes Schadelant, später päpstlicher Nuntius für
Deutschland und der Reihe nach Bischof von Kulm, Hildesheim,
Worms und Augsburg, wandte sich in einer jetzt verlorenen Schrift
gegen die Anklagen der Stadt und gegen ihren Berater Heinrich von
Treisa1. Die wertvollste Gegenschrift stammt aber augenscheinlich
von dem elsässischen Dominikaner Johannes von Dambach ; sie macht
uns am besten vertraut mit der Auffassung, die die Mitglieder der
deutschen Ordensprovinz und wahrscheinlich mehr oder weniger der

ganze Orden über die Rechtmäßigkeit und Erlaubtheit des Besitzes
damals hatte.

Das alles ist zu berücksichtigen, wenn man die Traktate verstehen
und würdigen will, die nun seit Mitte des 14. Jahrhunderts von
Dominikanern verfaßt werden, insbesondere die Schrift Johanns von
Dambach.

II. Johann von Dambach
und sein Tractus de proprietate mendicantium

Johann von Dambach2 entstammte einer adligen Familie, die

zu Dambach bei Barr im Elsaß ihren Stammsitz hatte. 1288 geboren,
trat er 1308 in das Dominikanerkloster zu Straßburg ein, in das 1315

auch Johannes Tauler kam. Über seine ersten Jahre wissen wir nichts
Näheres ; er wird neben andern Studienhäusern, z. B. Bologna, auch
Paris und das dortige Generalstudium besucht haben, eine seltene

Auszeichnung, die nur wenigen Auserlesenen zuteil wurde. Man
erschließt den Aufenthalt zu St. Jakob in Paris aus der besonderen

von anderer Hand hinzugefügt : « Ad quintum dicendum, prout dominus Clemens
papa quintus anno domini 1342 in publico consistorio Avinione declaravit
in causa conventus Coloniensis in eadem praedicta quaestione laborantibus dixit
vivae vocis oraculo, fratribus non repugnare habere redditus extra septa monas-
terii, quia nec régula hoc prohibet, sed magis concedit in communi, alias nec ea
juste possiderent canonici reguläres, cum sit una et eadem régula. Item dixit
secundo, quod redditus habere vel propria non répugnât constitutionibus fratrum
praedictorum, quia ex indulto sedis apostolicae possunt suas constitutiones
corrigere, immutare, deponere addere totiens quotiens utilitati et honestati
Ordinis videbitur expedire, maxime cum talia videntur habere de suorum licentia
et beneplacito superiorum. Haec ille. Haec conscripsi Coloniae a. d. 1388 in
beanismo existente »

1 Quellen u. Forsch. XV, 137, Anm.
2 Vgl. über ihn Quétif-Echard, Scriptores Ord. Praed. I (Paris, 1719), 667-670 ;

N. Paulus, Johann von Dambach (Bulletin eccl. de Strasbourg, 1922, 52-61,
146-152); Albert Auer O.S.B., Johannes von Dambach und die Trostbücher
vom 11. bis zum 16. Jahrhundert. Münster i. W. 1928.

267



396 Die Mendikantenarmut im Dominikauerorden im 14. Jahrhundert

Verehrung, die er mit Tauler diesem Kloster entgegenbrachte h Urkundlich

können wir Dambach zuerst in Köln feststellen, wo er am 14. und
24. Januar 1327 als Zeuge im Prozesse Meister Eckharts erscheint 2.

Er gehört dem Kölner Kloster an, wahrscheinlich war er dort Lektor.
Dann wird er in sein Straßburger Kloster zurückgekehrt sein. Als
seine Mitbrüder das über Straßburg wegen der Parteinahme der Stadt
für Ludwig den Bayer verhängte Interdikt beobachteten, mußten
sie die Stadt verlassen (1339) und gingen in die Verbannung,
wahrscheinlich nach Basel 3. Hier bringt auch Dambach die nächsten Jahre
zu. Das glaubte B. Altaner daraus schließen zu können, daß der
Dominikaner Dietrich von Kolmar, an den ein Brief des bekannten Mystikers

Venturino von Bergamo vom Dezember 1340 mit Grüßen für
Dambach gerichtet ist, wahrscheinlich Basler Konventual war 4. Man
kann hinzufügen, daß ein anderer Dominikaner, Johannes Atzenbach,
der mit Dambach zusammen genannt wird, sicher Basler Konventual
ist und am 15. Oktober 1339 urkundlich in Basel bezeugt ist s. Anfangs
1347 befindet sich Dambach an der Kurie in Avignon und erhält durch

Vermittlung Kaiser Karls IV. und Unterstützung des Ordensgenerals
und des Provinzials von Klemens VI. die Erlaubnis, in Montpellier
zum Magister der Theologie zu promovieren. Bei dieser Gelegenheit
hören wir, daß die große Ordensprovinz Teutonia keinen magister
in s. pagina besitzt und daß deswegen schon mehrmals von ihr bei
den Generalkapiteln der Antrag gestellt worden ist, Dambach möge
nach Paris ad legendum Sententias geschickt werden6. Mai 1347

erscheint er als Magister der Theologie und wird erster Regens des

mit der Universität 1347 errichteten Generalstudiums in Prag. Als
solcher wird er, wie das in Paris und sonst üblich war, nur ein Jahr
gewaltet haben. 1350 ist er wieder an der Kurie in Avignon. Von da

an wird er wohl in der Hauptsache in Straßburg geweilt haben ; am
31. Oktober 1356 wird er hier urkundlich erwähnt. Sein Hauptwerk
De consolatione theologiae hat er im Exil geschrieben, also wohl in

1 Quêtif-Echard, S. 668.
2 Quellen u. Forsch. XVI/XVII, n. 287 a und 287 c.
3 Georg Boner, Das Predigerkloster in Basel von der Gründung bis zur

Klosterreform, 1233-1429. Basel, 1935, S. 169-174.
4 B. Altaner, Venturino von Bergamo O. P. (Kirchengeschichtl. Abh. von

M. Sdralek, IX, 2). 1911, S. 42, 135.
5 Basel, Staatsarchiv, Predigerkloster DU, n. 295.
6 Denifle, Archiv für Literatur- und Kirchengeschichte des Mittelalters 3,

640-645.

268



Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert 397

Basel, vielleicht 1346. Daß Dambach noch 1341 in Bologna Theologie
studiert habe — nur das dortige Kloster kommt in Betracht, die

Universität erhielt erst 1360 eine theologische Fakultät — wie N. Paulus

glaubt x, ist unwahrscheinlich ; Dambachs Bemerkung « cum essem

adhuc Bononiae studens » muß auf eine frühere Zeit gehen, nicht auf
1341, als er bereits 53 Jahre zählte. Er starb 1372 im Alter von
84 Jahren, von denen er 64 im Orden zugebracht hatte 2. Bezeichnend

für seine Geistesrichtung ist seine Freundschaft mit Eckhart und
dann mit dem Mystiker Venturino von Bergamo 0. P., der ihn in einem,
leider nicht mehr erhaltenen Briefe rühmt als « homo modestus, quietus,
tranquillus, maturus, humilis, prudens, sobrius, pudicus, benignus,
affabilis, moribus suavis, in conversatione discretus, otiositatis inimicus,
cum summo desiderio insistens scripturis divinis 3 ».

Denifle meint von Dambach4, er sei zwar kein tiefer Denker,
aber ein auf das Praktische gerichteter Geist gewesen. Seine

zahlreichen, meist kleinern Schriften befassen sich auch in der Tat durchweg
mit praktischen, aktuellen Fragen. Er ist nicht bloß Theologe, sondern
ebenso sehr Jurist. Das bringt es mit sich, daß er ganz logisch-juris-
tisch Schritt für Schritt vorgeht, um seine Ansicht zu erhärten, auf
jeden Einwurf eingeht, um ihn zu widerlegen ; das bringt es auch mit
sich, daß er sich häufig in juristische Distinktionen, um nicht zu sagen

Spitzfindigkeiten, verliert und auf Wortklaubereien eingeht, die uns
heute nicht mehr zusagen. Ich lasse daher das meiste von seinen

Ausführungen aus und bringe nur das, was historisches Interesse bietet.
Diese extrem-juristische Tendenz zeigt sich in andern seiner kleinen
Schriften noch mehr, z. B. De simonia in Ordine ; De quantitate indul-
gentiarum ; De interdicto. Dambach hat aber trotz seiner juristischen
Einstellung doch einen gewissen Sinn für geschichtliche Entwicklung
in unserer Frage. So bemerkt er ausdrücklich : « Statutum Ordinis
de non recipiendis redditibus vel possessionibus, quemcumque intel-
lectum primarium habuerit, nunc, postquam constitutio de religiosis
domibus Libro sexto édita est, potest commode intelligi.. » Oder :

« Dato quod Predicatores possessiones et redditus olim non habuerint...»

1 N. Paulus, Geschichte des Ablasses im Mittelalter, I (1922), 349.
2 Unser Joh. Dambach darf nicht verwechselt werden mit dem Freiburger

Prior Hanns von Dambach (Paulus, Bulletin, S. 59-60). Der Freiburger Dambach
wird 1419 und 1437 als Prior erwähnt.

3 Quétif-Echard, I, 669.
4 Archiv 3, 640.

269



398 Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert

Für Dambachs Charakteristik ist von Bedeutung auch seine von Albert
Auer wiederaufgefundene Denkschrift an Kaiser Karl IV., Karl möge
beim Papste auf schleunige Aufhebung des Interdiktes und seiner

Folgen in Deutschland dringen. Auer bemerkt mit Recht : « Das
Charakterbild des Predigers, der sich uns in seinen andern Schriften
nur zu oft als den Mann der Schule und fast unoriginell darstellt,
gewinnt hiedurch einen wohltuenden Zug von Ursprünglichkeit und

regem Gefühlsleben1 ». Uns beschäftigt hier allein sein

Tractatus de proprietate mendicantium 9.

Geschrieben wurde er, wie Dambach mehrmals bemerkt, in
Straßburg und vollendet am Markustag (24. April) 1362 3. Als Anlaß

gibt er ganz allgemein an, er wolle schreiben « propter dubia quae
versantur apud aliquos etiam bene peritos de hiis, que fratribus
Predicatoribus de numéro mendicantium existentibus licet vel non
licet habere in communi, quae materia potest etiam ad nonnullos
alios religiosos mendicantes extendi ». Er will also allgemein
Mißverständnisse bezüglich der Mendikantenarmut im Predigerorden
zerstreuen, aber hat doch vor allem die Kölner Verhältnisse im Auge,
wenn er sie auch nicht ausdrücklich als Veranlassung angibt. Er bringt
wörtlich einen Haupteinwurf aus der Anklageschrift des Kölner Rates,
zitiert fortwährend die Entscheidungen des Papstes in der Kölner
Sache, nimmt mehrmals auf den Kölner Streit Bezug. Dambach hatte
übrigens allen Anlaß dazu. Zwar war der Kölner Streit offziell
entschieden (23. Juli 1351) 4, aber Friede war nicht eingetreten. Noch

am 17. Januar 1361 muße Erzbischof Wilhelm von Köln, der Schiedsrichter

von 1351, eine feierliche Erklärung zu Gunsten der Dominikaner

gegen Mißdeutungen seines Schiedsspruches abgeben ; er erklärt sie

ausdrücklich für erbfähig und bestätigt, daß sie gemäß den päpstlichen

1 Historisches Jahrbuch 46 (1926), 534.
2 Ich benutze die Hs C V 18 der Basler Universitätsbibliothek (f. 33r-56T).

Vgl. dazu Auer, S. 29 f. Auer kennt außerdem noch eine Hs in Grenoble und
ein Bruchstück in der Staatsbibliothek zu Bamberg, Theol. 31, 166r-170r. Statt
Joh. Frikenhuser, professor Maguntiae, 1492 (Auer, S. 30), wird wohl Prior Mag.
1428 zu lesen sein.

3 A uer, S. 29, glaubt, ein genauer Beleg für die Richtigkeit dieser Datierung
könne nicht erbracht werden und begnügt sich mit der Feststellung, der Traktat
sei nach 1342 geschrieben. Ihm waren meine Untersuchungen über den Kölner
Streit unbekannt, auf den Dambach fortwährend Rücksicht nimmt und der erst
1361 endgültig beigelegt wurde.

4 Quellen u. Forsch. XVI/XVII, n. 874.

270



Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert 399

Entscheidungen ewige Meßstiftungen frei und rechtmäßig besitzen
dürfen h Es war also wirklich ein aktuelles Thema, das Dambach
behandelte.

Dambach will den Traktat in vier Sätzen vollenden und dazu die

Lösung einiger Einwände geben.
1. Prima Conclusio : Si fratres Praedicatores rerum sibi dona-

tarum vel legatarum eo fine expresse, ut ipsi eas pro sua utilitate
venderent, non essent capaces quantum ad dominium, posset eis donatio
talis vel legatio inutilis esse, sive tenerentur eas vendere per se et princi-
paliter sive tantum sicut instrumentum donantis vel legantis.

Es geht hier um die Grundlage, die Voraussetzung der ganzen
Ausführungen Dambachs. Er erklärt, es handle sich um die Meinung
eines Doctor juris canonici, « qui mota quaestione, an res immobiles
fratribus Minoribus et Praedicatoribus vel aliis mendicantibus legari
possint vel donari, respondit, quod sic, hoc expresse adiecto, ut ipsi
res illas vendant... Quam venditionem dicit fieri ab ipso donante
vel legante, non autem ab ipso donatario vel legatario, nisi quatenus
praestat ministerium facti meri tamqua pica vel Organum ipsius donantis
et per ipsum quasi per fistulam seu lapideum canale dominium rei
venditae transeat a legante vel donante in emptorem. »

Dambach bringt für seine Aufstellung zwei Beweise und löst 10

Einwände, die in der Mehrzahl von dem erwähnten Doctor stammen.
Sie sind rein juristisch gehalten und bringen nichts Besonderes.

2. Secunda Conclusio : Fratres Ordinis Praedicatorum, non
obstante ipsorum mendicitate, domorum aut aliarum rerum immo-
bilium sibi legatarum vel donatarum ac ratione successionis sibi, si

essent in saeculo, debitarum sunt capaces, saltern cum proposito vendendi.

Für diese Aufstellung bringt er acht Beweise, von denen ich einige

herausgreife. Die vier ersten sind aufgebaut auf der Dekretale Exivi
de paradiso, die Papst Klemens V. auf dem Konzil von Vienne am
6. Mai 1312 für die Minoriten erließ. Darin wird die minoritische Armut
eingeschärft, nicht mehr in der idealen Höhe, wie St. Franziskus sie

geübt und gelehrt hatte, sondern mit den Erklärungen und Einschränkungen,

die sich im Lauf des 13. Jahrhunderts durchgesetzt und die

Zustimmung der Päpste gefunden hatten 2. Es ist für Dambach ein
Leichtes, die Anwendung a fortiori auf die Prediger zu machen.

1 G. M. Lohr, Die Teutonia im 15. Jahrhundert (Quellen u. Forsch. XIX),
178-79 und dazu die Ausführungen, S. 39-40.

2 Holzapfel, Handbuch der Geschichte des Franziskanerordens, S. 59-60.

271



400 Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert

Daß die Predigerbrüder Immobilien, die ihnen geschenkt werden,
annehmen dürfen, ergibt sich aus folgender Erwägung : die Minoriten,
von denen man es doch weniger annehmen würde, dürfen von
jenen, die in den Orden eintreten, ohne Bedenken Geschenke
annehmen (Dekretale Exivi, verbo : Nos autem considérantes attente) ;

der Papst macht dabei keinen Unterschied zwischen Mobilien und
Immobilien.

Daß die Predigerbrüder Immobilien « saltern parvae quantitatis
sub modo et figura legati » annehmen dürfen, ergibt sich aus einer
ähnlichen Erwägung : den Minderbrüdern darf ein liegender Besitz
durch Legat vermacht werden, also auch den Predigern. Dambach

glaubt dies Recht der Minoriten aus der Dekretale Exivi, verbo :

Déclarantes dicimus, herauslesen zu können, wenn nur die Erbschaft
nicht geschieht « in fraudem successionum ».

Daß die Predigerbrüder nicht nur Kirche, Chor und Claustrum,
sondern auch Gärten und Grundstücke besitzen dürfen, erhellt wieder

aus der Dekretale Exivi, verbo : Licet, wo es heißt : « Licet fratribus
non liceat habere hortos aliquos, ut colantur et olera et alia hortalitia
quae pretio distrahantur, necnon vineas, tarnen non solum est licitum,
sed et multum conveniens rationi, quod fratres, qui in laboribus spiri-
tualibus, orationibus et studiis sedulo occupantur, ortos et areas habeant

compétentes ad recollectionem sui et interdum ad se ipsos post labores
huiusmodi corporaliter deducendos necnon ad habenda necessaria

ortalitia pro se ipsis ». Dann dürfen die Predigerbrüder um so mehr
solche Immobilien besitzen, da sie stets die Konvente als ihr Eigentum
betrachteten, während die Minoriten kein Eigentum, sondern nur
den Gebrauch davon haben.

Daß die Prediger fähig sind, Immobilien wenigstens im Fall der

Not anzunehmen, ergibt sich wiederum aus dem Vorbild der Minoriten,
die nach der Dekretale Exivi im Falle, daß sie in anderer Weise den

Lebensunterhalt nicht gewinnen können, granaria et cellaria besitzen

dürfen. Die Entscheidung darüber liegt beim Provinzialminister und
Kustoden mit Zustimmung der Diskreten. Also auch die Prediger.

Ferner : die Predigerbrüder sind von der Kirche eingesetzt zum
Unterricht des Volkes. Also muß ihnen, obwohl sie Mendikanten sind,
die Möglichkeit offen stehen, Immobilien anzunehmen, wenigstens in
dem Falle, daß sie ohne einigen Besitz durch den Bettel allein nicht
den nötigen Unterhalt gewinnen können. Der Fall trifft aber « in multis
locis et hic etiam in Argentina » zu, daß « tarn parvus est quaestus

272



Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert 401

mendicitatis, quod non sufficeret fratribus ad eorum congruam
sustentationem.

Gegen dieses seine Aufstellung erheben sich nun eine Reihe von
Schwierigkeiten. Ein Jurist führt in einer Schrift dagegen an (repli-
cando in scriptis) : die Dekretale Super specula (X c. 5, V. 5) spricht
nur von Weltklerikern, es ist aber nicht erlaubt, sie auch auf die Mendi-
kanten anzuwenden, auch wenn diese das Volk selbst mehr als die
Weltkleriker unterrichten.

Dambach bemerkt zu diesem Einwurf : die Dekretale Inter cetera

(X c. 15, I. 31) scheint dagegen mehr die Mendikanten im Auge zu
haben. Die Dekretale Super specula anderseits, die auf dem Laterankonzil

erlassen wurde, spricht allgemein von Lehrern der Theologie,
die an den Metropolitankirchen angestellt werden sollen. « Sed ex
iis possunt esse et sunt religiosi, ut in Saltzburga1 et in multis aliis
ecclesiis... In pluribus ecclesiis métropolitains... soient assumi

magistri seu doctores de Ordinibus mendicantium, ut in ecclesia Pra-
gensi 2, Lugdunensi et Remensi3, ubi in ecclesiis canonicorum legunt
fratres Ordinis Praedicatorum, qui habent inde statuta stipendia ».

Ein anderer Jurist macht gleichfalls schriftlich den Einwurf :

Zugegeben, daß die Predigerbrüder zur Aufgabe haben, das Volk zu
unterrichten, und dementsprechend auch ein Anrecht auf den nötigen
Unterhalt besitzen, so folgt daraus nur : Unterhalt « salvo voto professions

et de rebus, quarum sunt capaces ». Die Dekretale Super specula
setzt aber eine Person voraus, die besitzfähig ist. Und wenn
erfahrungsgemäß die Brüder ohne einigen Besitz bloß durch die incerta
mendicitas nicht den nötigen Unterhalt gewinnen können, so dürfen
sie deswegen doch nicht gegen ihr Gelübde handeln. Und reicht der

1 Noch Ende des 15. Jahrhunderts war die lectura daselbst im Besitz der
Dominikaner ; vgl. Quellen u. Forsch. VI, 73, 78, 128.

2 1348 beginnt Johann von Mähren O. P. an der Kathedrale zu lesen. (Auer,
S. 3.) Er ist doch wohl identisch mit Joh. Moravetz O. P., oriundus de regno
Boemie et de conventu Pragensi, der am 1. September 1348 auf Bitten Karls IV.
zum päpstl. Pönitentiar ernannt, aber bereits am 23. März 1349 zurückgerufen
wird (Joh. Moravi), da er zum Beichtvater des Königs bestimmt ist. J. Vincke,
Zeitschr. der Savignystiftung, kanon. Abt. 58 (1938), 414 f. Dambach selbst
wurde 1347 durch das Generalkapitel zum ersten Regens des neu errichteten
Generalstudiums in Prag ernannt und erhielt als Nachfolger 1348 Leo von Ratic,
1349 Martinus Clatovinensis (Glottovenk). Mon. O. P., hist. IV, 319, 325, 330, 337.

3 Er hätte auch nennen können Metz (Mortier, I, 638) und Mailand (Mortier,
II, 298). Mandonnet erwähnt weiter Toulouse, Bordeaux, Tortosa, Valencia
und Urgel (P. Mandonnet O. P., Saint Dominique, 2. Aufl., M. H. Vicaire, I, 195).

26 273



402 Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert

Bettel an einigen Orten nicht für 20 Personen, dann sollen sie sich
eben mit 10 begnügen.

Die Antwort, die Dambach darauf gibt, ist bemerkenswert. « Nec
obstat votum professionis, quia Praedicatores non vovent non recipere
res immobiles nec servare regulam et constitutiones, sed vovent obser-
vantiam seu obedire secundum regulam et constitutiones ». Luther
hat später gegen den Ordensstand denselben Einwurf gemacht, der
Ordensmann gelobe die ganze Regel, was er doch unmöglich halten
könne. Heinrich Denifle hat in seiner klassischen Untersuchung über
den Ordensstand und das Vollkommenheitsideal darauf erwidert*,
Luther habe eine total falsche Auffassung vorgetragen, da die
sämtlichen Orden des Mittelalters, vor allem auch sein eigener Orden,
ausdrücklich geloben, vivere secundum regulam. Zu der Bemerkung,
man solle sich im Falle der Not mit 10 Brüdern begnügen, weist Dambach

darauf hin, daß im Dominikanerorden 12 Mitglieder als Mindestzahl

für einen Konvent verlangt werden 2, und auch dafür reiche an
manchen Orten der Bettel nicht aus.

Er faßt nun seine Ansicht so zusammen: Gewiß, ein Besitz, der
die Notwendigkeit des Bettels ausschließt, wäre gegen die Armut des

Ordens ; nicht aber ein Besitz, bei dem diese Notwendigkeit bestehen

bleibt, d. h. wenn man nicht hoffen darf, durch den Bettel allein den

Unterhalt gewinnen zu können. Man muß also die Bestimmimg der
Konstitutionen « de non recipiendis redditibus et possessionibus »

interpretieren. Dagegen spricht auch nicht die Dekretale X de excess,

prael. (in VI0, 3, 17, c. un.), die von den Mendikanten sagt, « quod
eis per quaestum publicum tribuere solet victum incerta mendicitas »,

denn das ist zu verstehen « de tali incerta mendicitate, quae sola suffi-
ceret ad tribuendum victum et congruam sustentationem, quod moderno

tempore, quo Caritas refriguit, praesertim in partibus Rheni, non posset
facere mendicitas fratrum Praedicatorum ».

Ein weiterer Einwurf deckt sich mit dem, den der Kölner Rat
gegen den Besitz der Kölner Dominikaner erhob : « fratribus secundum
constitutiones eorum et votum professionis répugnât habere proprie-
tatem et dominium reddituum et possessionum ». Ähnlich auch

Andreae, wie Dambach bemerkt. Die Antwort ist die gleiche wie

1 Luther und Luthertum, I. Mainz, 1904, S. 66-69.
2

« Conventus citra numerum duodenarium et sine licentia generalis capituli
et sine priore et doctore non mittatur ». Dist. II, n. 23 (Denifle, Archiv I, S. 57) ;
Dist. II primum capitulum (seit Raymund von Pennafort. Denifle, V, S. 21).

274



Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert 403

vorhin : die Ordenskonstitutionen reden von einem Besitz, der die

Notwendigkeit des Bettels ausschließt, aber « considerata numero-
sitate fratrum et statu ipsorum ac aliis circumstantiis... etiamsi

(possessiones et redditus) non sint absolute parvae et paucae, sed in
respectu ad dictas fratrum circumstantias. Paupertas enim non solum

consistit in nihil habenäo, sed potest etiam consistere in habendo parum
vel paucas possessiones... Unde statutum Ordinis de non recipiendis
redditibus vel possessionibus, quemcumque intellectum primarium
habuerit, nunc, postquam constitutio religionum De religiosis domibus

libro VI0 (3, 17, c. un.) édita est, commode potest intelligi de redditibus

et possessionibus, quae sine mendicitate sint sufficientes ad

congruam fratrum sustentationem ». So ist es auch gestattet, Besitz
außerhalb des Klosterbezirkes anzunehmen, in der Absicht, ihn zu
veräußern, sobald es geschehen kann. Er beruft sich noch auf die

Erlasse Klemens IV1. und namentlich Klemens VI., der den Kölnern
befahl2, den dortigen Dominikanern alles das herauszugeben, was
ihnen für Abhaltung von Anniversarien oder für ewige Almosen gestiftet
war. Gegen Johannes Andreae weist er insbesondere darauf hin, daß

Clemens VI. in seiner Bulle an den Kölner Erzbischof erklärt habe,
die Predigerbrüder könnten ewige Almosen besitzen, d. h. also

Einkünfte und Besitzungen 3.

1 Lambermond, S. 78. Es handelt sich um die Bulle vom 31. Mai 1265 (Bulla-
rium O. P., I, S. 470), aus der auch die Rechtsgelehrten des Kölner Rates folgendes
Stück hervorheben : « Fratres praedicti gloriantur, se habere Privilegium a sede

apostolica, per quod dicunt eis licere acquirere et tenere redditus, possessiones
et bona praedicta. Et quidem verum est, quod habent unum Privilegium quod
emanavit a demente papa quarto et per papam Bonifatium VIII et Benedictum XI
et Johannem XXII extitit confirmatum seu innovatum, in quo huiusmodi clausula
continetur : Concedimus quoque vobis, ut de hiis que in ornamentis aut pro eis
aut libris seu fabrica, luminaribus, anniversariis septimo, vicesimo, tricesimo
sive aliis ad perpetuum cultum seu pro pictantiis aut victu ad sustentationem
vestram vel indumentis aut calciamentis vestns necnon pro annuis censibus
redimendis, ad quorum solutionem aliquae domus vestri Ordinis obligari. noscuntur,
vel de domibus, praediis, hortis et locis emendis vobis legantur, dummodo prae-
missa non convertantur in usus alios, sed in illos dumtaxat, pro quibus relinquuntur
aut alios etiam, qui in hac concessione aut indulgentia continentur, nulli canonicam
justitiam aut portionem aliquam teneamini exhibere » (Aachen, Stadtarchiv,
Q- I.

2 Quellen u. Forsch. XVI/XVII, n. 862, S. 331.
3 a. a. O. und Quellen u. Forsch. XIX, S. 178, n. 50, wo Erzb. Wilhelm von

Köln 1361 als Schiedsrichter erklärt, die Prediger könnten gemäß den päpstl.
Privilegien Erbschaften annehmen, mußten sie aber veräußern « exceptis
anniversariis et elemosinis perpetuis, quae pro peragendis anniversariis perpetue eis

275



404 Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert

Ein weiterer Einwurf : Die Nachfolge der Armut des armen Christus,
wie die Prediger und Minoriten sie üben wollen (X c. Nimis iniqua,
V. 31, 16), geht nicht gut zusammen mit dem Besitz von Häusern
und andern Immobilien und Einkünften. Antwort wie vorher : der

Einwurf trifft nicht zu, « dummodo res illae sint adeo parvae et paucae
non absolute, sed respectu numerositatis personarum et malitiae
temporis praesentis vel de proximo verisimiliter imminentis...»

Ein letzter Einwurf, den ein « jurisperitus in replicatione quadam
scripta » erhebt : die Regel und der Orden der Predigerbrüder sind

vom apostolischen Stuhle auf die altissima (arctissima) paupertas
aufgebaut (X, V. 31, 17). Da nun die Prediger vom Hl. Stuhle den

Minoriten gleichgestellt werden und die Minoriten keine Immobilien
und Einkünfte besitzen dürfen (in Clem. V. 11, 1), so gilt das Gleiche
auch von den Predigern.

Aus der langen Erwiderung hebe ich nur einen Satz hervor. Die
Armut der beiden Orden kann genannt werden « altissima i. e. quia
respectu numerositatis seu multitudinis ipsorum et aliarum circum-
stantiarum ipsos contingentium est valde alta et per consequens potest
altissima appellari..., tum quia dato, quod Praedicatores possessiones
et redditus olim non habuerint nec modo haberent, tarnen possent habere
huiusmodi saltern dispensative, ut infra in ultima conclusione patebit ».

3. Tertia Conelusio : Fratres Ordinis Praedicatorum, non obstante

ipsorum mendicitate, domorum et aliarum rerum immobilium pro
anniversariis vel perpetuis elemosinis sibi legatarum vel donatarum
sunt capaces, sattem cum proposito eas aliquibus personis honestis et

quietis vendendi ad dies vitae earundem personarum.
Beweis: den Minoriten ist nach der Bulle Exivi gestattet, zu ihrer

Erholung und Sammlung Gärten zu besitzen. Dann gilt dasselbe

von den Predigern, deren Häuser vor allem dem Heile der Seelen dienen

sollen. Dann darf man aber auch folgern, « quod et domos et curias

cum hortis vicinas seu propinquas suo conventui licet eis recipere cum
proposito vendendi eas personis honestis et quietis ad vitam ipsarum,
ne per inhonestos vicinos et inquietos recollectio et Studium fratrum
et per consequens fructus animarum tarn in sermonibus quam in
confessionibus ac consiliis fratrum consistens et accessus etiam ad

eos gratia istorum forsitan propter inhonestatem vicinorum impediatur ».

deputantur, qualem elemosinam sie ipsis donatam recipere et tenere possunt
licite et de jure ».

276



Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert 405

Das ist derselbe Gedanke, den früher Petrus de Palude mit aller Deutlichkeit

betont hatte : « alias non possent ibi praedicationem facere nec
confessiones audire et sic impediretur salus animarum, quae magis
est de intentione, quam carere possessionibus ».

Es entsprach das der im Orden bestehenden, durchaus berechtigten

Praxis, die Palude für Paris und Metz bezeugt. Wir können
sie urkundlich auch für Köln nachweisen, wo die Dominikaner die an
das Kloster anstoßenden, ihnen zugehörigen Häuser an ruhige Personen

auf Lebenszeit vergeben, mit der Verpflichtung zum persönlichen
Bewohnen und dem Verbot, eine öffentliche Schenke darin zu halten L
Auf den Einwand eines Juristen, mit demselben Rechte könne man
dann auch « aliae possessiones amplae et horti » erwerben, antwortet
er, es handle sich nur um einen Raum « ad aliquarum cannarum men-
suram vicinae 2 ».

Ein zweiter Beweis lautet so : Der Orden hat das Recht zu betteln.
Darunter fallen aber nicht bloß tägliche Almosen, sondern auch ewige,
wie Papst Klemens VI. in seinem Schreiben an den Kölner Erzbischof
erklärt hat. Diese elemosynae perpetuae können bestehen in Zinsen
oder in liegendem Besitz. In letzterm Fall ist das einzig Richtige,
ihn an zuverlässige Personen in Leibzucht auszutun. Würde man
ihn nämlich verkaufen, dann wäre es dahin mit dem ewigen Almosen ;

würde der Konvent ihn für sich selber behalten, so würde das der
Bettelarmut widersprechen.

Den dritten Beweis lasse ich aus. Der vierte besagt kurz : Beim
Streit der Dominikaner mit der Stadt Köln, der gerade um diese Art
Verkauf ging, verteidigte Papst Klemens VI. die Dominikaner. Es

lohnt sich, den wichtigsten Teil der Ausführungen wörtlich zu bringen.
« Praemissae venditionis modum per nonnullos in Romana curia coram
summo pontifice accusatum ipse summus pontifex ex certa scientia
toleravit et fratribus saltern implicite videtur induisisse. Quod patet
ex hoc, quod in lite civium Coloniensium contra fratres, quae lis super
tali modo vendendi principaliter versabatur, fratres ipsi Ordinis
Praedicatorum per fratrem Heinricum de Treisa, tunc nostri Ordinis,
sed nunc Ordinis Augustinensium 3, et per alios procuratores eorundem

1 z. B. Quellen u. Forsch. XVI/XVII, n. 167-168, 382, 384-385 u. Ö.
2 canna etwa 2 Meter.
3 Heinricus de Treisa wird noch 1351 als Dominikaner bezeichnet (Quellen

u. Forsch. XVI/XVII, n. 875, S. 370). Der Traktat Dambachs ist also nach dieser
Zeit verfaßt.

277



406 Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert

civium clericos et laicos coram domino demente papa VI. et coram
cardinalibus in curia Romana accusati fuerunt de receptione domorum
et earum venditione ad dies vitae personarum ementium, et nihilominus
postmodum idem papa Gemens notificavit seu notificari fecit per
bullam domino archiepiscopo Coloniensi, fratrum conservatori, trans-
missam, falsam esse accusationem praedicti fratris fugitivi, celebre

nomen fratrum Praedicatorum enormiter laedentis ».

Fünftens spricht für die Erlaubtheit dieser Ausleihe auf Lebenszeit,

die namentlich in großen Städten wie Paris und Metz üblich ist,
wo sich viele Rechtskundige und Doktoren beider Rechte befinden,
die Duldung, die auch andere Päpste auf Grund der Kenntnisse der
Verhältnisse (tolerantia ex certa scientia) geübt haben. Besonders

ist hier das Verhalten der beiden aus dem Orden hervorgegangenen
Päpste, Innozenz V. und Benedikt XI., zu beachten. Letzterer war
früher General des Ordens und mußte von Amts wegen wenigstens
die wichtigsten Klöster visitieren ; ihm kann also der wirkliche Stand
der Verhältnisse, namentlich diese Verkaufsart, nicht unbekannt

gewesen sein.

Endlich weist Dambach hin auf den bekannten Streit der Stadt
Straßburg mit den dortigen Dominikanern, der mit einer Ratsverordnung

vom Jahre 1283 begann, zu einer dreijährigen Verbannung
der Dominikaner (1287-1290) führte und dann doch mit deren Siege

endete L Ein Hauptstreitpunkt war u. a., daß die Mendikanten die

ihnen zufallenden Häuser und sonstigen Immobilien nicht mehr auf
Leibzucht austun, sondern vorbehaltlos verkaufen sollten. Weil die
Dominikaner sich dessen weigerten, mußten sie, durch den Hunger

gezwungen, in die Verbannung gehen. Bischof Konrad von Straßburg,
auf den sich beide Parteien als Schiedsrichter zuletzt geeinigt hatten,
entschied dann am 11. August 1290 : «... arbitrando pronuntiamus,
priorem et fratres antedictos promittere vel observare non posse
secundum deum et observantiam sui Ordinis et absque peccato articulos
memoratos ». Die Stadt protestierte ein paar Tage später gegen den

Schiedsspruch und zahlte die vereinbarte hohe Konventionalstrafe

von 500 Mark, aber die Verbannten konnten zurückkehren. Und in
derselben Stadt wurde 6 Jahre später Nikolaus Boccasino, der spätere

1 Heinrich Finke, Ungedruckte Dominikanerbriefe des 13. Jahrhunderts.
Paderborn, 1891, S. 36-41, und die dort angegebene Literatur, bes. Straßburger
Urkundenbuch Bd. II (1886).

278



Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert 407

Papst Benedikt XI., den die Kirche als Seligen verehrt1, zum General
des Ordens gewählt. Dambach fügt hinzu, daß nach dem Straßburger
Urteilsspruch keine Entscheidung ergangen sei, die dem Schiedssprüche
und dem Urteile der bischöflichen Berater widerspreche, sondern
vielmehr das Gegenteil.

Einwände gegen den dritten Satz werden nur zwei gebracht,
wir können darüber hinweggehen.

4. Quarta Conclusio : Fratres Ordinis Praedicatorum, non obstante

sua mendicitate, redditus aut possessiones justo titulo sibi obvenientes

praecipue pro anniversariis et perpetuis elemosinis sibi legatas vel
donatas non solum vendere, sed etiam in casu necessitatis jure proprie-
tatis et dominii licite sibi retinere possunt, saltern de dispensatione suorum
superiorum.

Der Beweisführung schickt Dambach 6 Praeambula voraus.
Das erste handelt von den Verpflichtungen der Ordensleute überhaupt.
Hier zitiert er wörtlich die langen Ausführungen des hl. Thomas 2 in
der II-II q. 186 a. 2 und a. 7 sowie q. 188 a. 7, wo der englische Lehrer
seine sog. Instrumentaltheorie darlegt mit den Kernsätzen : « res

temporales in modica quantitate habere, quantum necessarium est

pro victu et vestitu, modicam sollicitudinem ingerunt, quae perfectioni
et speculationi non répugnât » (so faßt Dambach die Ausführungen
zusammen) und : « non oportet, quod religio sit tanto perfectior, quanto
majorem habet paupertatem, sed quanto eius paupertas est magis
proportionata fini communi et speciali ».

Die Autorität und die Argumente des hl. Thomas sind für Dambach
auch in der Armutsauffassung ausschlaggebend. Freilich durfte er
nicht erwarten, mit dieser Theorie des hl. Thomas, die übrigens auch

von seinen Ordensgenossen Richard Kilwardby, der sonst wissenschaftlicher

Gegner des Aquinaten ist, und Humbertus de Romanis
verteidigt, von den Minoriten wie Johannes Olivi und selbst einem Johann
Pecham scharf angegriffen wurde, bei den Minoriten und ihren Anhängern

viel Eindruck zu machen. P. Balthasar gesteht von seinen

Mitbrüdern3 : « Theoretisch hält man an der höchsten Armut fest ;

tatsächlich aber ist sie zu einem juristischen Gebäude geworden ».

1 A. Mortier, Histoire des Maîtres Généraux, II (1905), 328.
2 Lambermond, S. 65-70.
3 K. Balthasar O. F. M., Geschichte des Armutsstreites, S. 28; 157 ff. —

Fr. Ehrle, Archiv für Literatur- u. Kirchengeschichte des Mittelalters, III, 515.
— Wilhelm Rothe, Kirchliche Zustände Straßburgs im 14. Jahrhundert. Freiburg
i. Breisgau, 1903, S. 93, Anm. 6.

279



408 Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert

Das zweite Praeambulum beantwortet mit den Ausführungen
des hl. Thomas (II-II q. 186 a. 9) die Frage, ob die Predigerbrüder
kraft ihrer Profeßformel immer schwer sündigen, wenn sie ihre Regel
übertreten. Er zitiert die berühmte Stelle (ad primum) : « in quibusdam
religionibus adhuc cautius profitentur obedientiam secundum regulam,
ita quod professioni non contrariatur nisi id, quod est contra praeceptum
regulae ».

Drittens: bei den Predigerbrüdern ist eine Übertretung der Regel
möglich, ohne daß überhaupt eine Sünde begangen wird, weil sie sich

zur Beobachtung der Regel nicht unter Sünde verpflichten, sondern

nur zur Übernahme der festgesetzten Buße. Das ergibt sich aus dem

Text der Konstitutionen, der im Prolog bei den leitenden Grundsätzen
das ausdrücklich ausspricht1 ; aus dem Kommentar des Ordensgenerals
Humbertus de Romanis und aus den Worten des hl. Dominikus. Dann
aber allgemein daraus, daß sich die Prediger nur insoweit verpflichtet
haben, also zu mehr nicht verpflichtet sind (q. 186 a. 9 ad 1).

Viertens: die Predigerbrüder sind zur Beobachtung ihrer
Konstitutionen verpflichtet : « secundum mentem et intentionem legislatoris et

non semper, secundum quod verba sonant vocaliter ». Das trifft also

auch zu auf die Bestimmung, daß Einkünfte und Besitz verboten sind.

Fünftens : « Constitutiones fratrum Praedicatorum obligant eos

dispensabiliter », d. h. die Obern können in einzelnen Fällen von deren

Beobachtung dispensieren. Diese Dispensgewalt ist im Orden von
grundsätzlicher Bedeutung. Darum heißt es bereits in den ersten

Konstitutionen im Prolog : « Ad haec tarnen in conventu suo praelatus
dispensandi cum fratribus habeat potestatem, cum sibi aliquando
videbitur expedire, in his praecipue, quae Studium vel praedicationem
vel animarum fructum videbuntur impedire, cum Ordo noster specia-

liter ob praedicationem et animarum salutem ab initio noscatur insti-
tutus fuisse, et Studium nostrum ad hoc principaliter ardenterque

summo opere debeat intendere, ut proximorum animabus possimus
utiles esse ».

Sechstens : « Consuetudo habita in Ordine Praedicatorum vim
habet constitutionis, si ipsa sit in Ordine approbata et diu obtenta
et observata communiter ». Er verweist auf die entsprechende Bestimmung

der Konstitutionen 2.

Auf diese Voraussetzungen gestützt, ist es nun Dambach nicht

1 Denifle, Archiv I, 194 ; V, 6.
2 Denifle, V, 30-31.

280



Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert 409

schwer, seine These zu erhärten. Er bringt sechs Beweise, die ich nur
kurz andeuten will.

Der erste Beweis stützt sich auf das erste und fünfte Praeambulum.
Das Evangelium empfiehlt die freiwillige Armut, weil dadurch die
Hindernisse der Liebe Gottes entfernt werden, nämlich die übermäßige
Sorge für das Zeitliche, die Anhänglichkeit an das Irdische, die Hoffart
des Lebens. Das kann zutreffen bei großem Besitz, nicht aber, wenn
in gewissen Fällen ein mäßiger Besitz festgehalten wird. Wo man
also infolge der Landesverhältnisse oder aus andern gerechten Ursachen
das Nötige nicht haben kann, da ist ein geringer Besitz gestattet. Das

entspricht ganz dem Zweck des Ordens und wird durch ihn gefordert.
« Studium impedit inquietudo et tumultus. Unde non est contra finem
studii, sed confert pro studio, si aliquae possessiunculae domorum
fratribus propinquarum habeantur ad tollendum inquietudinem talium
hominum, qui eas alias inhabitando Studium impedirent. Prae-
dicatio vero et fructus animarum possent plurimum impediri propter
inhonestatem et turpitudinem locorum talibus religiosis vicinorum,
ne forte ad eorum praedicationes et consilia venientes vel gratia con-
fessionis ad eos accedentes ad lupanaria accedere crederentur. Igitur
videtur, quod in hiis et consimilibus casibus non derogat fini dictae

religionis dispensative tenere possessiones aliquas et redditus in com-
muni ». Tatsächlich ist auch in den Schreiben Papst Clemens VI. an
den Kölner Rat nur die Rede von « nimia et excessiva possessio bonorum

»1, welche die Kölner Dominikaner besitzen sollen.

Der zweite Beweis (Praeambulum 2) lautet so : was andere Mendi-
kanten mit derselben Regel ohne schwere Sünde besitzen dürfen —
gemeint sind offenbar die Augustinereremiten und Serviten, die er bei
der zweiten Conclusio, Einwurf 1 nennt —, das ist auch den Predigern
trotz ihrer Mendikantenarmut wenigstens mit Dispens gestattet, denn
die Prediger verpflichten sich durch ihre Konstitutionen nicht unter
einer Sünde und geloben auch nur gemäß der Regel Gehorsam zu leisten

(cautius quam alii profitentur).
Drittens (Praeambulum 3) : die Konstitution, die Besitz und

Einkünfte verbietet, ist « simplex statutum sine additione praecepti » ;

denn Humbertus de Romanis, der die in den Konstitutionen enthaltenen

Praecepta im einzelnen aufzählt (im ganzen 11) 2, deren Über-

1 Quellen u. Forsch. XVI/XVII, n. 866, S. 334 ; n. 864, S. 333.
2 Humbertus de Romanis, Opera de vita regulari, ed. J. J. Berthier, II, 53,

n. 17.

281



410 Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert

tretung also schwere Sünde wäre, erwähnt hier kein PraeceptumI.
So können also die Brüder einige Besitzungen oder Einkünfte als gemeinsames

Eigentum besitzen, wenigstens mit Dispens, wofern die
Notwendigkeit das verlangt.

Viertens (Praeambulum 4) : ein geringer Besitz an Immobilien
und Einkünften, über dessen Notwendigkeit und Umfang die Obern

zu entscheiden haben, soweit der Zweck des Ordens (« servire Deo

praedicando, docendo et fructum animarum faciendo ») das verlangt,
entspricht auch der Intention des hl. Dominikus : « Mens seu intentio
b. Dominici et successorum eius, qui per suas constitutiones posses-
siones et redditus abdicaverunt, fuit, ut fratres per occupationes tem-
poralium non distraherentur a studio et per consequens non impe-
direntur in praedicatione, consilio et doctrina, quibus procuranda
erat salus animarum. Ubi ergo verisimiliter inveniretur, quod illa
abdicatio in aliquo casu magis eos distraheret et fructum animarum

impediret, ibi esset secundum intentionem constitutionum et statuen-
tium tanta abdicatio repudienda, ne praepostero ordine dimisso fine

principali intentio principalis in media poneretur. Possunt autem
multi casus tales inveniri, ut est nécessitas vitae et librorum pro doctrina
et fructu animarum necessariorum 2 et quies ad studendum et honestas

circumjacentium locorum, ut in prima ratione fuit tactum ».

Fünftens (Praeambulum 5) : Die Dispensation durch den Prälaten
darf nur geschehen, wenn sich sonst ein Hindernis für das Studium,
die Predigt oder die Seelsorge ergeben würde3. Es wäre unsinnig
anzunehmen, die Armut sei im Predigerorden als Selbstzweck
beabsichtigt ; sie soll nur ein Mittel für die Seelsorge sein und dementsprechend

soll unter Umständen von ihr dispensiert werden.

1 Das war die Anklage des Kölner Rates, « quod dicti prior et fratres in via
et statu salvandorum non erant, utpote qui in peccato mortali jugiter persevera-
bant... ». Quellen u. Forsch. XVI/XVII, S. 329, 342.

2 Betreffend Bücherpreise am Ende des 13. Jahrhunderts notiere ich folgende
Vermerke des Petrus de Monasterio O. P. in Basler Handschriften aus seinem
Besitz : C. V. 13, Excerpta pro religiosis usw., valet unam marcam. F. I. 19,
Secunda pars de animalibus domini Alberti. Utraque pars constat 7 marcas
argenti. Die Kölnische marca (Rechnungsmünze die allgemeines Ansehen
besaß, hatte am Ende des 13. Jahrhunderts noch einen Silbergehalt von
81, 36 Gramm (18, 86 Friedensmark) ; dazu kommt noch die mehrfache Kaufkraft.

Vgl. E. Kruse, Kölnische Geldgeschichte bis 1386 (Westdeutsche
Zeitschrift für Geschichte und Kunst, Ergänzungsheft XV). 1888, S. 119.

3 Vgl. die Einwirkung auf den Minoritenorden, der allmählich die Seelsorge
in den Vordergrund stellt. Balthasar, S. 26 f., 101 u. ö.

282



Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert 411

Sechstens (Praeambulum 6) : Besitz und Einkünfte in der
angegebenen Form sind von den höchsten Vorgesetzten in einigen Teilen
des Ordens von jeher geduldet worden, sind also statthaft. Dambach
meint, vom General Raymund von Pennafort an sei das der Fall gewesen ;

die Generalkapitel, die höchste Autorität des Ordens, hätten es gewußt ;

von den Päpsten erkläre Innozenz IV., die Prediger lebten « in altissima
paupertate », Gregor X. auf dem zweiten Lyoner Konzil rechne sie

zu den Mendikanten ; ähnlich sprächen Innozenz V., der doch Provin-
zial der Provinz Francia gewesen sei, und Benedikt XI., « qui fuit
magister Ordinis et hoc statutum noverat ; item fuit Italicus ac per
hoc plene noverat, qualiter talia a conventibus Italiae habebantur...»
Das Vorgehen des Generals Stephan von Besançon scheint Dambach
nicht zu kennen, jedenfalls erwähnt er es nicht. Im 14. Jahrhundert
waren die Ordensgeneräle mehrmals in den Klöstern am Rhein, in
Basel und Straßburg z. B. ; wir hören aber nicht davon, daß sie gegen
Annahme von Besitz oder Renten eingeschritten seien. Dambach

gibt die opinio communis seiner Mitbrüder wieder ; sie fühlen sich

im Recht. Ich erinnere nur an das Verhalten des Basler Mystikers
Johannes von Atzenbach, eines Freundes Venturinos von Bergamo
und Dambachs 1.

Als Abschluß bringt Dambach das für den Ordensgeneral Hugo
von Vaucemain bestimmte Gutachten (« tempore Benedicti Papae XI
ad quandam consultationem per fratrem Hugonem magistrum Ordinis
ad eum factam ») 2, mit dem Dambach grundsätzlich übereinstimmt.

Dambach sieht sich nun gezwungen, gegen diesen vierten Satz

und gegen seine Ausführungen überhaupt einen Einwand vorzubringen,
den zu widerlegen ihm gewiß nicht leicht geworden ist. Es ist der

Hinweis auf das Verbot des heiligen Ordensstifters, Besitz und Renten

anzunehmen, und den Fluch, den er über jene aussprach, die in seinen

Orden Besitzungen einführen würden. Ob St. Dominikus sich in dieser

scharfen Form ausgesprochen hat, ist nicht ganz sicher. Altaner glaubt
das sog. Testament des hl. Dominikus, d. h. die Worte, die er auf
dem Sterbebette gesprochen haben soll, als unecht hinstellen zu können.
Scheeben umgekehrt tritt voll und ganz für die Echtheit ein 3. Jeden-

1 Georg Boner, Das Predigerkloster in Basel von der Gründung bis zur
Klosterreform, 1233-1429. Basel, 1935, S. 174 f.

2 Damit sind etwaige Bedenken gegen die Echtheit des Schreibens erledigt.
Vgl. Mortier, III, 132, Anm.

3 H. Chr. Scheeben, Der hl. Dominikus, S. 452, Anm. 327.

283



412 Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert

falls ist diese Erzählung sehr früh im Orden verbreitet worden ; schon

lange vor Dambach galt sie als unzweifelhaft echt. So kann man es

verstehen, daß bei den Angriffen der Kölner und der andern Gegner
der Hinweis auf diesen Fluch der eigentliche Trumpf war1. Es ist
auch nicht zu leugnen : es handelt sich dabei um eine ernste Sache,

es wäre frivol, das abstreiten zu wollen. Die Prediger fühlten den

Stachel sehr schmerzlich. Dambach antwortet kurz und sachlich. Es

empfiehlt sich, seine Darlegung wörtlich zu bringen.
« Nec conclusioni obstat prohibitio b. Dominici de non introdu-

cendis in Ordine possessionibus. Nam hoc sane potest intelligi 1) de

possessionibus in Ordine i. e. per totum Ordinem habendis et 2) maxime

per fratres colendis, eo modo quo possessiones ab aliis religiosis, puta
Cisterciensibus vel Nigris (Benediktiner) aut Albis monachis (Klunia-
zenser), cum multa distractione et impedimento studii seu fructus
animarum habentur. Vel 3) de possessionibus necessitatem mendi-
candi et paupertatem voluntariam excludentibus, utpote ad congruam
sustentationem sufficientibus. Vel 4) de possessionibus extra casum
necessitatis et sine dispensatione habendis vigente adhuc erga fratres
caritate hominum, antequam refriguerat. Aliter enim intelligendo
forsitan fuisset Deum temptare. 5). Sed nec sua prohibitio vel impre-
catio est ita irrationabiliter intelligenda, quod per eam praejudicare
voluerit parem potestatem vel auctoritatem habenti. Absit enim,

quod non noverit, quod par in parem non habet imperium. »

Die übrigen Einwände sind bereits früher mehr oder weniger
angeführt worden, so, die Prediger handelten « contra votum et

Obligationen! suae professionis », wenn sie Besitz oder Einkünfte annähmen.
Es war einer der Einwürfe des Kölner Rates 2. Antwort : Nein, soweit

es sich um einen mäßigen Besitz handelt, der mit Dispens der Ordensleitung

angenommen wird. Oder : wo bleibt dann die altissima paupertas,
die bei den Predigern stets von den Päpsten hervorgehoben wird
Gegen diesen Einwurf hat schon ein anderer (Joh. Schadelant 0. P.

geschrieben, mit dessen Antwort Dambach nicht ganz zufrieden ist.
Dambach bleibt bei seiner Interpretation : « vivere in altissima pau-
pertate est vivere non semper in paupertate, qua non est altior, sed

etiam in paupertate valde alta» ; es gibt verschiedene Grade der altissima

paupertas. Endlich : dann könnten die Prediger so viel Besitz erwerben,
daß sie nicht mehr zu betteln brauchten, sie wären kein Bettelorden

1 Quellen u. Forsch. XVI/XVII, S. 342 f.
2 a. a. O., S. 329, 342.

284



Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert 413

mehr. Darauf kann er auf Grund seiner oft dargelegten Ausführungen
kurz erwidern : es handelt sich nur um einen geringen Besitz,
der zur Ergänzung des Bettels dienen soll, dazu nicht für den

ganzen Orden.

Es sei nun gestattet, mit einigen Worten auf die Beurteilung von
Dambaehs Ansieht und der Beweisführung einzugehen. Was er im
Grunde will, sagt er oft und deutlich genug : das Ideal ist, keine

Besitzungen zu haben und allein mit dem Bettel und den Almosen
auszukommen. Genügen aber die Almosen nicht mehr, dann ist ein gewisser
Besitz erlaubt, vor allem regelmäßige Einkünfte, Stiftungen für
Anniversarien, Verkäufe auf Lebenszeit. Doch darf der Besitz nie derart
sein, daß der Orden nicht mehr zu betteln brauchte ; das wäre gegen
ein Grundgesetz des Ordens, das wäre unerlaubt. Dambach steht
damit in vollem Einklang mit den berufenen Vertretern des Ordens.

Das Generalkapitel von 1337 erklärt nämlich : « Per religiosos mendi-
cantes non solum intelligit Constitutio illos religiosos mendicantes,

qui possessiones non habent nec in proprio nec in communi, sed etiam
illos religiosos, qui etsi possessionem habeant, propter tarnen earum
exiguitatem consueverunt communiter mendicare 1

». Dambach hält
am Alten mehr fest als Petrus de Palude, der doch offen mit dem
Gedanken spielt, der Orden könne, wie die Abstinenz, so auch das

Besitzverbot aufheben 2. Er findet übrigens eine Parallele im Mino-
ritenorden, wo der General Gerardus Odonis offen auf die Aufhebung
des Geldverbotes hinarbeitete, unterstützt von Papst Johannes XXII,
obwohl der bestimmte Wille des hl. Franziskus keinem Zweifel unterlag®.
Dambach will, der Orden solle so eingerichtet sein, daß die Salus ani-

marum, der eigentliche Zweck des Ordens, voll und ganz erreicht werde.

Dabei soll aber nach Möglichkeit die mendicitas, weil gemäß dem
Willen des hl. Stifters, bewahrt werden. Das ist pietät- und maßvoll,
man konnte mit gutem Grunde daran festhalten. Er will also den

faktischen Zustand theoretisch rechtfertigen, als zu Recht bestehend
erweisen. Er kann das auch mit gutem Gewissen tun, wenn er sich
auf Klemens VI. beruft. Was dieser Papst im öffentlichen Konsi-

1 Mon. O. P., hist., IV, 244.
2 Quellen u. Forsch. XVI/XVII, S. 155 : « Sicut Ordo in generalissimo

capitulo statuit inviolabiliter de redditibus et possessionibus non recipiendis,
sicut de carnibus non comedendis, ita per simile capitulum generalissimum
utrumque posset rectractari, si expediens judicaretur ».

3 Holzapfel, Handbuch, S. 77-79.

285



414 Die Mendikaxitenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert

storium zugunsten der Kölner Dominikaner sagt, ist genau das, was
Dambach weit ausführtL

Eine große Rolle spielen bei ihm die elemosinae perpetuae 2. Aber
war das nicht eine Fiktion, feste Renten in durchsichtiger Verhüllung
Gewiß, man darf sie an und für sich im Gericht nicht fordern, denn
dann wären es keine Almosen mehr. Aber es gibt Ausnahmen, sagt
Petrus de Palude, und die Minoriten sagen : der Wille des Testators
muß erfüllt werden, daher darf man sie auch im Gericht fordern 3.

Die Beweiskraft seiner Argumente ist verschieden. Die Gründe für
den dritten Satz, hauptsächlich historischer Art, sind nicht übel. Es

wurde tatsächlich, wenn auch nicht überall, seit drei Menschenaltern
mit solchen Verkäufen auf Lebenszeit operiert, und wenn 1347 der

1 In einer Handschrift der Leipziger Universitätsbibliothek fand ich
folgenden Text, der bei der Dürftigkeit der Nachrichten über den Prozeß der Kölner
Dominikaner gegen den Kölner Rat an der Kurie in Avignon willkommen sein
dürfte : « In causa Coloniensium contra Praedicatores Clemens VI, cum esset

per Richardum Anglicum. advocatum Coloniensem in consistorio propositum,
quod fratres ipsi injuste et indebite domos et redditus in suae salutis dispendium
haberent et possiderent, cum hoc eorundem fratrum, ut dicebat, repugnaret voto
et mendicitati manifeste, ipse Clemens officium advocati assumens dixit et ostendit,
quod eorum regulae non repugnet, cum habeant regulam sancti Augustini, per
[quam] eis non prohibetur praedicta habere in communi, sed magis concedit ea
ratione ut canonici reguläres ea juste habere possunt. Nec repugnet eorumdem
constitutionibus, quae eos non obligant ad culpam, sed ad penam, Unde cum
in eorundem constitutionibus nulla pena de hoc sit scripta, non peccarent in aliquo,
maxime cum ex eorum praelatorum talia procédant assensu. Ex alio ipsi fratres
suas constitutiones habent per se mutare, declarare et corrigere, prout eorum
universali statui noverint esse proficuum. Tertio ostendit, quod non repugnet
eorum mendicitati, quia non habent tantum dicti fratres, quin adhuc pro neces-
sitatibus eorum cogantur mendicare. Concludens ipsos posse habere domos et
redditus. Addens, non esse praesumendum, quod tarn magni et sancti viri Parisius
et alibi permitterent eos aliqua possidere contra conscientiam.

Et cum advocatus contra fratres obiceret, quod ipsi ultra sexcentos florenos
in redditibus haberent et multas domos, volens ex hoc concludere, quod nimii
essent census et domus ad compatiendum secum altissimam paupertatem, cuius
ipsi essent professores et imitatores, papa Clemens respondit, quod sexcentos
vel mille florenos et plus vel minus ipsos fratres posse habere, cum eorum mendicitati

et paupertati nullius esset arbitrari vel determinari nisi solum praelatorum
eiusdem Ordinis, quorum interest scire fratrum et conventuum necessitates,
victum et vestitum. Item Clemens mandavit sub bulla Coloniensibus, ut permettant

fratres Preadicatores libere uti pacificeque gaudere perpetuis elemosinis
et memoriis perpetuis et anniversariis legatis pro salute fidelium » (fol. 180).

2 Bevor man feste Renten annahm, wird gern den Dominikanerinnen, die'
besitzfähig waren, eine Schenkung gemacht mit der Auflage, dem Männerkloster
eine bestimmte Rente zu zahlen. Vgl. meine Ausführungen Quellen u. Forsch.XV,
18 f.

3 K. Balthasar, Geschichte des Armutsstreites, S. 88.

286



Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert 415

Kölner Rat dagegen auftrat und hier von schwerer Sünde sprach,
so war das nur ein Macht- und Wirtschaftskampf, bei dem alle Gründe
willkommen waren. Ob Dambach seine Gegner überzeugt hat Dambach

stellt sich auf den Boden der Tatsachen und des wirklichen Lebens,
die Kanonisten aus dem Weltklerus vertreten den entgegengesetzten
Standpunkt, sie bleiben bei der buchstäblichen Auslegung und stellen
in der Armutsfrage die Prediger auf eine Linie mit den Minoriten L

HI. Johannes Dominici 2 und sein Traktat De proprio, an conveniat
fratribus Ordinis Praedicatorum in communi aut in particulari.

Es sah in Wirklichkeit viel schlimmer aus, als Dambach es 1362

dargelegt hatte. Die Pest im Jahre 1347-1348 (der «Schwarze Tod»),
die sich periodisch wiederholte, schlug dem Ordensleben unheilbare
Wunden. Die Klöster wurden entvölkert, vor allem in Italien und
Südfrankreich. Um die Lücken einigermaßen auszufüllen, nahm man
ohne Unterschied junge Leute, ja Kinder auf, die die ausgelassenen
Gewohnheiten der damaligen Welt mitbrachten und im Kloster
beibehielten 3. Dann kam ein noch schwererer Schlag, das abendländische
Schisma (seit 1378), das den Dominikanerorden wie auch die andern
Orden spaltete und die Aufrechthaltung der Zucht fast unmöglich

1 Ich möchte hier noch hinweisen auf die Quaestio : Utrum sit licitum
fratribus Praedicatoribus, tenere possessiones et redditus perpetuos des magister
Raymundus Cabasse O. P. aus dem Kloster Montpellier (Cabasse erhält 1389

Juli 18 von Clemens VII die Erlaubnis zur Promotion. K. Eubel, Die Avignon-
esische Obedienz der Mendikantenorden. Paderborn, 1900, S. 68, n. 575). Cabasse

geht weiter als Dambach. Die Pietät Dambachs, der doch immer wieder das
ursprüngliche Armutsideal betont und nach Möglichkeit retten will, geht ihm
ab. Entscheidend ist für ihn die entgegenstehende Consuetudo, die den Päpsten
in Avignon bekannt ist und von ihnen offen geduldet wird. (Handschriften in
Basel, Univ. Bibl. A X 45 und Rom, Vaticana, Ottob. lat. 32, S. 175-185).

2 Eine Schilderung seines Lebens gibt sein dankbarer Schüler, der hl. Antonin,
in seiner Chronik, p. 3, tit. 23, cap. II, § 3. Von neuerer Literatur sei erwähnt :

P. Augustin Rosier C. SS. R., Cardinal Johannes Dominici O. P., Freiburg i. Br.,
1893 ; H. V. Sauerland, Z. für Kirchengeschichte, Bd. IX, 10, und 15 ; P. Man-
donnet O. P., Historisches Jahrbuch, 21 (1900), 388-402 ; Alfred Peter, Studien
über den Kardinal Johannes Dominici. Phil. Diss. Freiburg i. Br., 1911. Speziell
über seine Reformtätigkeit im Orden : A. Mortier, Histoire des Maîtres Généraux
de l'Ordre des Frères Prêcheurs, Bd. III und IV, 1907 f.

3 Vgl. Rosier, S. 6-8. Antonin sagt in der Chronik, p. 3, tit. 21, c. 8, § 3 :

«Et tunc (1347), ut dicitur, coeperunt religiones mendicantium, quae florebant
in ecclesia Dei, relaxari et tepescere, tum deficientibus in eis ex morbo plurimis
probatis et notabilibus viris, qui eas doctrina et exemplis sustentabant, tum ex
causa, tot scilicet et talium infirmitatum relaxato rigore in cibo et aliis ; cessante

287



416 Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert

machte. Das Ende des 14. und der Anfang des 15. Jahrhunderts
bedeuten in der Geschichte der Orden einen wirklichen Tiefstand.

Das schwere Werk der Erneuerung des Predigerordens geht
zuletzt auf die hl. Katharina von Siena zurück. Sie sagte ihrem Beichtvater,

dem sei. Raymund von Capua, das Generalat des Ordens voraus,
das er tatsächlich in ihrem Todesjahr 1380 für die römische Obedienz

antrat, und bildete ihn für diese Aufgabe heran h Raymunds treuester
Gehilfe war, neben dem Deutschen Konrad von Preußen, der als erster
1389 mit der Reform begann, der sei. Johannes Dominici, der ebenfalls,
wenigstens indirekt, von der hl. Katharina angeregt wurde, und
vielleicht noch mehr von einer Schülerin der Heiligen, der sei. Klara
Gambacorta 2.

Johannes Dominici wurde 1357 in Florenz geboren und fand
dort mit 17 Jahren Aufnahme in dem berühmten Dominikanerkloster
Santa Maria Novella. Er entwickelte sich zu einem gewaltigen Prediger
und trat vor allem seit 1387, wo er als Lektor der Theologie und
Prediger nach Venedig geschickt wurde, als solcher hervor. Seit 1391

beginnt er dort mit der Einführung der Observanz, fungiert als Vikar
des Ordensgenerals für die Ausbreitung der Reform in Italien, erneuert
drei Männerklöster und gründet das streng observante Dominikanerinnenkloster

Corpus Christi in Venedig. Seit 1399 wieder in Florenz
als Prediger und Reformator, gründet er 1405-1406 das Kloster Fiesole,
in das bereits 1405 der hl. Antonin und 1407 Fra Angelico eintraten.
Auf Dominicis spätere Tätigkeit im Dienste Gregors XII. und auf
dem Konstanzer Konzil und auf seine literarische Tätigkeit, namentlich
seine Stellung zum Humanismus3. gehe ich nicht ein. Gegenüber
den Verdächtigungen, die H. V. Sauerland über Dominicis Charakter
ausgesprochen hat, weise ich hin auf die Abhandlung P. Mandonnets
und die Berichtigung, die Sauerland selber gebracht hat 4, sowie Alfred

autem peste rigor ille reparari non valuit ex tepiditate tarn supervenientium
praesidentium quam subditorum ». Für das Kloster Basel haben wir die Nachricht

: « In aestate eiusdem anni (1349) in conventu Basiliensi. obiit excellens
et nobilis ac literatus vir Hugo (Münch) de Münchenstein, prior, et cum eo fratres
sacerdotes decern ». Quellen u. Forsch, zur Gesch. d. Dominikanerordens, 29

(1933), 64.
1 A. Walz, Compendium Historiae Ord. Praedicatorum. 1930, Rom, S. 57 f.

Mortier, 3, 497.
2 Rosier, S. 13 ; Mortier, 3, 585 ff.
3 Rosier, S. 182 S. Das Hauptwerk Dominicis gegen den Humanismus,

Lucula noctis, hat Remi Coulon erstmalig herausgegeben, Paris, 1908.
4 Zeitschrift f. Kirchengeschichte, XV, 388.

288



Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert 417

Peter, S. 9-17. Dominici starb als Kardinal auf der Legationsreise,
die er im Auftrage Papst Martins V. unternommen hatte, am 10. Juni
1419 im Kloster der observanten Paulaner zu Buda in Ungarn.

Die Erneuerung des Ordenslebens nach den Idealen des hl. Dominikus

war, wie der hl. Antonin hervorhebt, das eigentliche Lebenswerk

Dominicis. Er sah das traurige Bild der Wirklichkeit, die völlige
Erschlaffung. Das muß man im Auge behalten, wenn man seine

Ausführungen im Traktat «De proprio, an conveniat fratribus Ordinis
Praedicatorum in communi aut in particulari »1 und namentlich seine

Sprache richtig beurteilen will. Die Zeit der Abfassung läßt sich ziemlich

genau bestimmen. Beim vierten Beweis für die Erlaubtheit des

Besitzes erwähnt er, daß der jetzt lebende Papst Bonifatius IX. die

früheren Besitzprivilegien der Päpste auf Bitte des sächsischen Pro-
vinzials aus Lübeck (Dietrich Kolle) 1394 von neuem bestätigt habe

und dann nochmals 1401 auf Ersuchen des Ordensgenerals Thomas
de Firmo. Da Bonifatius IX. am 1. Oktober 1404 starb, so ist damit
der Zeitraum abgegrenzt : zwischen 1401 und Herbst 1404. Auch
die nähere Veranlassung gibt Dominici an : der Provinzial der römischen

Provinz, der, wie Dominici an einer andern Stelle bemerkt, selber

eifrig für die Reform des Ordens tätig ist2, hat die Magister der Theologie

seiner Provinz und damit auch Dominici aufgefordert, in dieser

brennenden Frage ihr Gutachten abzugeben. So sehr auch Dominici
im Prolog seine Bedenken äußert, die ihn von einer Antwort abhalten

könnten, so ist es ihm im Grunde doch recht, die Anschauungen, die

er schon so lange vertreten hat, jetzt in einer offiziellen Form vortragen
zu können. Gehen wir auf den Inhalt näher ein.

Die Gründe für die Erlaubtheit des Besitzes.

Nach einem kurzen schwungvollen, aber doch etwas gekünstelten
Prolog leitet er das erste Kapitel mit Angabe des Fragepunktes ein.

« Ortum dubium, noverca virtutum avaritia ortum, cui juxta prophe-
tarum dicta omnes student, a minimo usque ad maximum, a sacerdote

1 Ich lege zugrunde die Handschrift Theol. 117, f. 51r-74r, der Staatsbibliothek

Bamberg. Die Handschrift Cent. III, n. 83, der Nürnberger Stadtbibliothek
weist einige große Lücken auf.

2 Es handelt sich, wie mir der Präsident des Istituto storico O. P. P. Thomas
Käppeli mitteilt, um Fridericus Frezzi von Foligno, der im August 1400 gewählt
und am 16. Nov. 1403 Bischof von Foligno wurde. Damit ist der Termin der
Abfassung des Traktates näher auf die Jahre 1401-1403 festgelegt. Zu Frezzi
vgl. Mortier, IV, 12, 23, 67.

27 289



418 Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert

usque ad prophetam, tu pater proponis sacrae sophiae magistris,

subditis tibi Romanae provinciae, et michi cum Ulis, discipulo nequa-

quam perito, an liceat fratribus Praedicatoribus in communi vel parti-
culariter possessiones habere ». Zuerst bringt er im ersten Kapitel
das vor, was zugunsten eines Besitzes sprechen könnte. Dieser Beweise

sind nicht weniger als zwölf und einer davon, der zehnte, umfaßt

zahlreiche Unterabteilungen, die fast für ebenso viele Beweise gelten

könnten. Einige davon sind uns bereits aus Dambach bekannt, der

sie sich zu eigen gemacht hat. Andere, wie etwa der erste, dritte und

sechste, machen einen sonderbaren Eindruck ; man wäre geneigt, sie

überhaupt nicht ernst zu nehmen. Die andern aber gehen von den

tatsächlichen Verhältnissen aus, sie spielen — das ist der Grundgedanke

die Consuetudo gegen das geschriebene Gesetz aus, sie wollen also

eine historische Entwicklung rechtfertigen, wie es bereits Dambach

offen ausgesprochen hat, wenn er dem « olim » das « nunc » gegenüberstellt.

Es seien die 12 Beweise kurz dargelegt, ausführlicher dasjenige,

was historisches Interesse bietet und einen Einblick in die damaligen

Verhältnisse — es ist Schismazeit — gewährt.

Erster Beweis: Dem Stand der Apostel widerspricht nicht der

Besitz irdischer Güter. Also auch nicht dem Orden der Predigerbrüder,

der ja — das ist ein Lieblingsgedanke des Ordens namentlich in der

Frühzeit und kommt auch in den Schreiben der Päpste immer wieder

vor — das Leben der Apostel erneuern will. Solange die Apostel

predigend durch die Welt zogen, hatten sie keinen Besitz, aber nachdem

die Kirche festgegründet war, hat sie Besitz angenommen. So auch

der Predigerorden : solange er noch keine festen Niederlassungen

hatte, sollte er auf Besitz verzichten, aber nachdem er überall große

Klöster errichtet hat, soll er das Beispiel der Apostel nachahmen

und Besitz annehmen. Am Schluß die interessante Bemerkung :

wenn Christus und die Apostel durch Lazarus, Martha und Maria

unterstützt wurden, dann gilt auch : « licet Praedicatoribus imitantibus

Deum possidere immobilia sub nomine aliorum bonorum virorum vel

etiam mulierum, sicut faciunt hodie multi religiosi mendicantes, quorum

aliqui invenerunt Lazarum, id est societatem virorum, aliqui habent

Mariam et Martam, scilicet collegium beginarum et etiam sororum

vel monalium, quae sunt tamquam procuratores fratrum, ne et ipsi

occupentur circa negotia possessionum, sed libere defecatum accipiant

fructum et liberius valeant praedicationibus insudare ».

Der zweite Beweis ist aus Dambach bekannt : die apostolische

290



Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert 419

Regel der Predigerbrüder verbietet nicht den Besitz. Auch die
Konstitutionen verbieten ihn nicht unter Sünde, denn sie verpflichten nicht
unter Sünde, soweit nicht ein praeceptum oder contemptus vorliegt.

Dritter Beweis : Die « cautissima et laudabilis professio » der
Predigerbrüder schließt nicht den Gebrauch von liegendem Besitz oder

von Renten aus, da sie nur geloben, ihren Prälaten gemäß der Regel
und den Konstitutionen zu gehorchen. Daraus werden drei
Folgerungen gezogen, von denen ich die zweite und dritte, die besonders

merkwürdig sind, hierhin setze. « Sequitur secundo, uno vero adjuncto,
quod peccant fratres Praedicatores tarn in communi quam in parti-
culari possessionibus retinendis pro viribus non dare operam efficacem.

Hoc patet, quia praelati Ordinis antedicti non solum hoc ex intentione
permittunt, sed desiderant esse et se velle ostendunt, cum in eorum
capitulis provincialibus et visitationibus conventuum faciunt acerrimas

leges et etiam praecepta, ne possessiones quovismodo possint alienari.
Certum est autem, prima veritate docente, quod servus, qui seit volun-
tatem domini sui et non tacit earn, plagis vapulabit multis. Sequitur
tertio, eiusdem Ordinis Praelatos graviter peccare, si praecipiant
subditis possessionibus renuntiare aut alias ceremonias observare, si
verisimiliter credunt eos ad oppositum inclinari...»

Vierter Beweis: Mehrere Päpste haben dem Orden den Genuß

von Besitz bewilligt, so Clemens IV., « qui floruit a. d. 1264, decern

annis ante obitum saneti Doctoris, anno scilicet 43. ab institutione
Ordinis, quando sanctorum fratrum zelus fervebat. Item per Boni-
fatium VIII. a. d. 1294, Ordine adhuc sanetitate fulgente ». Ferner
Clemens VI., Johannes XXII., Gregor XI., Bonifatius IX.

Fünfter Beweis : Dem Predigerorden ist der Besitz von Immobilien

und Mobilien gestattet, also auch deren Gebrauch. Daß der
Besitz gestattet ist, ergibt sich aus der geduldeten Gewohnheit des

Ordens 1.

1 Die Schilderung dieser Gewohnheit ist so drastisch, daß der ganze Text
hier folgen möge : « Vendunt enim fratres et emunt a centum annis citra, sicut
patet per acta capitulorum generalium, libros sibi mutuo et etiam personis extra-
neis et pretium cum lucro in res alias, prout eis videtur, commutant. Quinimmo
repetunt alter ab altero débita sibi, ita quod etiam in capitulis tarn generalibus
quam provincialibus publici judices ponuntur ad taies causas audiendas et per
diffinitivam sententiam reddendum unieuique quod suum est, non tantum inter
subditum et subditum, sed etiam inter subditos et suos praelatos, tamquam
praelati non habeant potestatem super rebus temporalibus subditorum suorum
aliam, quam habeant priores et consules civitatum super rebus civium suorum,
quibus legitime praesunt. Hic petit sibi debitum, quia fuit cantor vel ofhcialis

291



420 Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden, im 14. Jahrhundert

Sechster Beweis : Jeder Ordensmann darf zu einem vollkommenem
Orden übergehen. Wenn also ein einzelner Predigerbruder erlaubterweise

zu einem besitzenden Orden übergehen darf, wie es häufig
geschieht, z. B. zu den Benediktinern oder zu den Kartäusern, dann
darf um so mehr der ganze Orden von der Besitzlosigkeit zur Annahme

von Besitz übergehen. Auf einen naheliegenden Einwand wird die

Antwort gegeben : « Neque dicendum est, quod hoc sit concessum

propter artiorem vitam. Nam artior est vita quoad omnia fratrum
Praedicatorum ad unguem servata, quam sit monachorum regula-
riter conservata. Simile dico de vita Carthusianorum, cum mendi-
citas et ad praedicandum discursus sit magis dura quam eorum suavis

et benigne procurata reclusio. » Dabei ist nicht erwähnt, daß der Übertritt

in gewisse Benediktinerklöster nicht aus Verlangen nach größerer
Vollkommenheit geschah, sondern aus dem Gegenteil.

Siebenter Beweis : Der Orden darf rechtmäßig Erbschaften antreten
und sie sogar gerichtlich fordern, wie ja den Konventen Immobilien
vermacht werden für den Unterhalt der Kirchen, die Pflege der Kranken,
für Piktanzen, für Jahrgedächtnisse.

Achter Beweis: « Consuetudo tempore et moribus approbata et
adversus honestissimas leges praescribit et jus novum inducit. Sed

a centum annis citra multae domus Ordinis continue et paciüce posses-
siones plurimas habuerunt et habent. Ergo jam licet ex lege, quae
fortassis hactenus non licebant. Probatur minor : conventus Bono-
niensis, Florentinus, Venetus ; quoad redditus annuales Pisanus...

quos aemulantur ceteri, nullatenus aut minus ditati ».

Den neunten Beweis übergehe ich. Der wichtigste ist der zehnte;

er läßt uns wirklich einen Einblick in die Mentalität des Ordens tun :

Die Predigerbrüder sind in Anbetracht der heutigen Zeit und der
heutigen Verhältnisse nicht zu tadeln, wenn sie Besitz annehmen, im
Gegenteil. Denn die Predigerbrüder sind gemäß ihrer ursprünglichen
Verfassung bestimmt zum Bettel und zur Predigt, aber doch vor allem

zur Predigt, aus der auch mehr Gutes hervorgeht. Beides zusammen
können sie aber heute nicht mehr üben, denn :

honoratus. Ille, quia infirmatus de propria bursa sibi subvenit. Alter quoniam
libros ligavit vel reparavit domum seu coquus fuit per annum. Aliquis, quoniam
ambulavit in servitium conventus. Nonnulli petunt solitas vestes, usque ad

campanas pro pignore usurpantes ». So merkwürdig uns diese Schilderung anmuten
mag, so trifft sie leider mehr oder weniger auf das gesamte damalige Ordensleben
zu. Für den Dominikanerorden im besondern genügt ein Blick in das Briefregister
des sei. Ordensgenerals Raymund von Capua (Mon. O. P. hist. Bd. XIX).
292



Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert 421

a) die Almosen sind zurückgegangen « refrigescente caritate
multorum » ;

b) es treten keine Laienbrüder mehr ein und sie haben bisher den

Bettel ausgeübt ;

c) der Bettelnden sind zu viele geworden ;

d) da heute alles viel teurer ist, muß man größere Auslagen machen ;

e) die Predigt verlangt heute viel mehr Vorbereitung, da viele
Prediger aufgestanden sind « prurientes auribus » ; wer ihre Predigtweise

nicht mitmacht, wird verlacht ;

f) es sind neue Sekten entstanden, gegen die keine Bücher von
den alten Lehrern vorliegen. So müssen die Prediger sich gegen sie

länger vorbereiten ;

g) die Laien verachten heute nicht bloß die Mendikanten, die
sie um Almosen bitten, sondern auch die reichen Kleriker, die ihnen
ihre Güter mitteilen ;

h) heute muß wegen der allgemeinen Sittenverderbnis dauernd

gepredigt werden.
Wenn also, so schließt die Darlegung, die Prediger auch noch

betteln sollen, dann müssen sie nicht nur persönlich auf den Bettel
gehen, sondern auch beständig Almosen sammeln, körperliche Arbeiten
verrichten, den Laien sich anpassen und mit schädlichen Personen

häufig verkehren.

Elftens: Kein Gesetz schließt praktisch den Gebrauch von Besitz

aus : die römische Kurie weiß es und duldet es, daß den Ordensleuten
eine bestimmte Summe oder ein bestimmter Besitz für Beschaffung
von Kleidung gegeben wird ; die päpstlichen Kapläne, die dem Ordensstande

angehören, erhalten genau denselben Anteil an den Servitien
wie die andern ; die Ordensfrauen empfangen vom Kloster nur den

Unterhalt, Kleidung bekommen sie von den Eltern oder durch den

Ertrag der eigenen Arbeit. Wenn dagegen die Bestimmung des Ordens

steht, so kann die durch ein Capitulum generalissimum aufgehoben
werden.

Endlich : Die Predigerbrüder dürfen « tarn in communi quam in
particulari » reichlich Geld besitzen, Wein, Getreide, Öl und andere

notwendige Dinge, denn ohne sie können sie den Zweck des Ordens
nicht erreichen. Es wird dabei auf die Summa Theologica II-II q. 188

a. 7 verwiesen, wo aber der hl. Thomas gewiß nicht als Kronzeuge
genannt werden darf. Ja diese Haltung dürfte vorzuziehen sein, da
die Brüder dann ganz frei für die Predigt wären und nicht immer an

293



422 Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert

den Erwerb des Unterhaltes zu denken brauchten. Hier vor allem
scheine sich der Predigerorden von dem Minoritenorden zu
unterscheiden, da die Minoriten jeden Tag ihren Unterhalt erbetteln müßten,
während die Prediger dafür beständig dem Nächsten geistliche Nahrung
bieten könnten. Daß aber viel Geld notwendig sei, wird aus der Erfahrung

bewiesen, die sehr lehrreich geschildert wird I.

Es ist kein erfreuliches Bild, das aus diesen Darlegungen sich

ergibt. Die Verhältnisse lagen wirklich so, die Entwicklung war manchmal

stärker als der beste Wille, allein von Idealismus wird hier niemand
reden können, sondern von Weltförmigkeit. Was vor allem auffällt,
das ist die Selbstverständlichkeit, mit der der Besitz gerechtfertigt
wird, nicht bloß der Besitz der Kommunität, sondern auch Besitz
des Einzelnen, der vielfach nur dürftig mit juristischen Formeln verdeckt
wurde.

Die Antwort Dominicis.

Man kann es verstehen, wenn Johannes Dominici seiner ganzen
Geistesrichtung und seiner Reformtätigkeit entsprechend für diese

Beweisführung nur eine scharfablehnende Antwort findet. « His
argumenta obstat deus veritatis cum omnibus Sanctis et ego ad partem
negativam quaestionis unica sum ratione contentus, et est talis » :

die Kinder sind verpflichtet, die Versprechungen oder Anordnungen
des Vaters einzuhalten. Der Gründer des Predigerordens aber und
seine Nachfolger, die die Konstitutionen aufgestellt haben, bestimmten,
der Orden solle ohne Besitz und feste Einkünfte leben. So hat es

St. Dominikus versprochen ; in dieser Form haben die Päpste den
Orden bestätigt. So sind also die Nachkommen verpflichtet und
zwar « de lege communi, non solum privata », nicht bloß unter
Verpflichtung zur Buße, sondern auch unter Sünde, auf alle Einkünfte
restlos zu verzichten. Die Päpste (Honorius III., Gregor IX.,
Clemens IV.) bezeugen, daß die Predigerbrüder leben wollen « in artissima

paupertate et abdicatione temporalium ». St. Dominikus hat den Fluch

1
« Nam oportet eos libros ubique emere et maxime peregrinos, cum non

ubique idem vigeat Studium ; conventibus extraneis contributiones solvere ;

pictantias repertis constudentibus facere ; non parva munuscula dare ; sibi
de victu aliqualiter et de vestitu integraliter providere, cum id non valeant conven-
tus, donec fuerint largis possessionibus farciati. Ad ultimum coguntur non modicum
eos exponere pro gradibus assequendis, sine quibus verbum dei praedicatum et
consilia data videntur hodie cum nausea vilipendi ». Jedes Sätzchen könnte
reichlich belegt werden.

294



Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert 423

über jene ausgesprochen, die Besitz in seinen Orden einführen würden ;

und, was dieser Fluch des Vaters bedeutet, das kann man leicht
feststellen, wenn man den Orden, da er ohne Besitz lebte, vergleicht mit
dem Orden von heute, der Besitz hat.

Dominici legt seine Ansicht ausführlich in 12 Artikeln dar (Kapitel
3-14 einschl.), worin er indirekt auch die 12 Gegengründe widerlegt.
Ich begnüge mich damit, die 12 Artikel aufzuzählen und den einen

oder andern charakteristischen Ausspruch herauszuheben.
1. In quo status perfectionis existât. Hier wird die Lehre des

hl. Thomas, wie sie in der II-II de statibus hominum und in dem Opus-
culum De perfectione vitae spiritualis enthalten ist, ausführlich
dargelegt. Dominici zitiert hier wie auch sonst beifällig die Juristen,
u. a. Joh. Andreae.

2. Ad quid principaliter Ordo praedictus sit institutus. Er definiert
den Predigerorden so : « Ordo Praedicatorum est religio vel ordo ad

praedicandum principaliter institutus, in abdicatione omnium mobi-
lium et immobilium, exceptis paucis mobilibus pro communi utilitate
moderate servatis ». In diesem Artikel beschäftigt er sich vielfach
mit dem hl. Dominikus, bemerkt u. a., er habe die Kommentare des

Heiligen zu den Apostelbriefen zu Toulouse gesehen ; hebt die
Ähnlichkeit des hl. Dominikus mit Christus hervor1, wobei er auf den
« Florentinus laureatus vulgaris poeta » (Dante verweist und auf
Katharina von Siena (damals noch nicht heiliggesprochen), von der

er schreibt : « Propter haec et quaedam plura, quae lectori subtilius
pensanda relinquo, facile praebui credulas aures cuidam devotissimae
feminae narranti in divina vigilia a virgine matre se audisse :

Filius meus post apostolum Paulum nullum in via similiorem sibi
vita et affectu beato Dominico fundatore Ordinis Praedicatorum
cognovit ».

3. Ad quantum régula suos ohliget professores. Er sagt u. a. am
Schluß : « Certum est, quod quicumque habet possessiones in parti-
culari, habet contra inhibitionem sui superioris, scilicet dei, ecclesiae,

regulae, b. Dominici, capituli generalissimi, constitutionum... Similiter

dico, quod habere possessiones in communi huic Ordini secundum
regulam erit mortale peccatum ». Ferner : was den Religiösen bewilligt
wird, wird von ihnen tatsächlich als « proprium » betrachtet. Beweis :

1 Auch der hl. Antonin hat einen eigenen Abschnitt « Similitudines inter
Christum et B. Dominicum ». Chronik 3, tit. 23, § 2.

295



424 Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert

wenn der Obere das Bewilligte zurücknehmen will, gibt man es Laien

zur Aufbewahrung oder man läuft weg oder legt das Ordensgewand
ab, « wie ich aus Erfahrung weiß ». Man sage auch nicht, das treffe

nur bei wenigen zu. Im Anfang des Ordens war das so : « pauci enim
talibus utebantur et vendebant et emebant. Sed modo, proh dolor,
omnes tangit et nescio si dicam, quod est rarior fenice (Phoenice),

qui concessis non utitur ut propriis ». Hier spricht doch offenbar der

Prediger.
4. Si constitutiones et quando suos professos ligent ad culpam.
5. Quid importetur per professionem tacitam vel expressam.
6. Quibus et quando indulta apostolica suffragentur.
7. Quae sit differentia inter proprietatem et usum.
8. An liceat capitulo generalissimo Ordini concedere, quod habeat

in communi vel particulari possessiones vel redditus annuales. Et
antwortet absolut : nein. Denn das hieße, den Orden von einer höhern
Stufe zu einer niedern herabziehen. Darum dürfen auch sogar die

Kartäuser de jure communi zu den Predigerbrüdern übertreten, wenn
diese sub regulari observantia leben. Er stimmt auch darin dem Gegner

zu, daß der Predigerorden, der nach seiner Regel lebt, strenger sei

als der Kartäuserorden, und führt das im einzelnen aus.
9. Numquid professores altissimae paupertatis petere possint civiliter,

quae sunt Ulis rite relicta. Antwort : « Quia constitutiones vetant
possessiones et redditus haberi, debent fratres semper parati esse relin-

quere talia auferenti ».

10. Qualiter consuetudo vim legis inducat. Die Abhandlung mündet
in die pathetische Anrede an den Provinzial aus : « Tu nemini librum
ad usum, cellam ad morandum, hortulum ad fabulandum, praedium
ad usufructandum, peculium ad distrahendum et, quod iniquissimum
est, facultatem ad sibi heredem substituendum vel alteri ac alicui
patri succedendum quovismodo concédas, cum nullo jure hoc posse
sit tibi concessum ». Dazu ist zu bemerken, daß der erste Reformator
des Ordens, der sei. Ordensgeneral Raymund von Capua (1399), Beichtvater

und Berater der hl. Katharina von Siena, mehr oder weniger
all das, durch die Verhältnisse gezwungen, bewilligt hat1.

11. Quid agendum sit fratribus Praedicatoribus, victu atque vestitu

deficientibus eis. Das war natürlich der schwerwiegendste Einwand,
der Dominici gemacht werden konnte. Um so bestimmter ist seine

1 Vgl. sein Registrum literarum in : Man. O. P. hist. 19. Rom 1937.

296



Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert 425

Antwort. Kurz gesagt : wenn die Predigerbrüder wirklich keinen
andern Ausweg mehr finden sollten, was aber niemals der Fall sein

wird, dann dürfen sie bescheidenen Besitz annehmen und davon leben.

Vorher aber sollen sie alle überflüssigen Ausgaben meiden, sie sollen zum
gemeinsamen Leben zurückkehren ; sie sollen dann nach dem Beispiel
des hl. Dominikus zu zweien ausgehen, überall predigen und ihren
Unterhalt erbetteln 1.

12. Si apostoli bona mobilia eis oblata servaverint in crastinum

necne. Dominici gibt hier eine Abhandlung über die Stufen des

geistlichen Lebens ; er führt aus, wie die Apostel nach und nach den gradus
incipientium vel novitiorum, gradus proficientium et professorum,
gradus quiescentium et perfectorum erreicht haben. Wie die Novizen

zu erziehen sind, zeigt er am Beispiel des Heilandes, der in zwölffacher
Weise die novitii apostoli herangebildet habe. Am Schluß richtet
er an seinen Provinzial die Frage : « Quot vidistis per nostram
Italiam et quoties innumerabilibus populis et longo tempore in
theologia famosos magistros praedicare et alios graduatos infra
dignitatem doctoralem, et praeter desideratam pecuniam nullum
fructum reportare »

Die praktische Schlußfolgerung der ganzen Abhandlung bildet die
scharfe Aufforderung, der einzelne Predigerbruder dürfe nicht von
den Einkünften eines Klosters leben, die aus Besitz stammten ; er
müsse suchen mit Almosen auszukommen 2. Sei das unmöglich, dann
dürfe er zu einem observanten Kloster seines Ordens übertreten. Im
schlimmsten Falle soll er einen strengern Orden wählen.

1 Einige Auszüge, die ich bringe, geben ein anschauliches Bild von Dominicis
Denk- und Schreibweise : « Primo expensae superfluae et inordinatae debent
vitari, ut necessitates convertantur in usum. Hinc consequenter renuntiandi
humiliter erunt honores, promotiones et gradus, pro quibus assequendis non
parum acquiritur census. Deinde non sit fratribus passim usus equorum, ut
hordeum jumentorum vertatur in suavissimum pabulum filiorum. Sint pauca
indumenta, non divitum habentium pompam, non plicaturis imitantia papam,
non materiae multae pondéré gravantia dorsum, non sericis sulcata suturis, non
denique pulveres purgantia terrae, ut très vel quattuor vestiantur ex uno. Domus
excelsae et summitenens aedificia latere utroque protensae de cetero cons-
truenda regibus et principibus relinquantur mundi praesentis. Absint a mendi-
cantium usu pariter et aspectu auro et argento distincta vanis fulgentia tecta.
Tigna et laquearia non sint colorum vermiculata picturis.. Epicurina convivia
poenitentiae veri cultores non norint. Quanta frumenti, vini et olei copia
redundarent cellaria ex aere per multos soluto in curia Romana vel etiam gratis ».

2 Dominici predigt hier, was er selber 1400 in S. Maria Novella in Florenz
geübt hat. Vgl. Rosier, S. 61, Anm. 1.

297



426 Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert

Zur Beurteilung Dominicis.

Das sind im wesentlichen Dominicis Ausführungen. Er
verbindet streng juristische Art — er hat einmal in Florenz, wie uns
der hl. Antonin berichtet1, die Fastenpredigten über die Regulae

juris in Sexto gehalten und jeden Tag darüber zwei Mal unter
großem Zulauf gepredigt — mit rhetorischer Form, im Gegensatz

zu Dambach, der immer ruhig und nüchtern bleibt. Dem
entspricht es auch, daß er sich ab und zu, namentlich am Schluß eines

Kapitels, an seinen Provinzial wendet, um ihn mit feurigen Worten
an die Unerlaubtheit des Besitzes zu erinnern. Auf das Ganze gesehen,

ist Dominici im Gegensatz zu Dambach Rigorist. Es trifft das zu,
was etwas später Raphael de Pornasio O. P., der geistige Führer der

Konventualen, über ihn bemerkt2 : « Ex quo patet, quod Joannes
Dominici nimis stricte incedit in suo tractatu... quod superior est

Deus, Ecclesia, régula et B. Dominicus et quod istis inferiores non
possent dispensare ». Dominici will die Verhältnisse im Orden auf
die Anfänge zurückschrauben, er duldet keine Abschwächung des

Ideals, übersieht dabei aber, daß die Verhältnisse sich von Grund aus

geändert haben, und hat kein Verständnis für den Gedanken einer

Entwicklung. So kann er tatsächlich auch nicht durchdringen, obwohl

er rein formell, d. h. in der Erklärung des Buchstabens der Konstitutionen

gegenüber seinen Gegnern recht hat. Der hl. Antonin von
Florenz, sein großer Schüler, der für seinen Meister eine tiefe Verehrung
zeigt, dabei aber gerade wegen seiner erleuchteten Klugheit und Lebensnähe

gerühmt wurde, geht einen andern Weg als Dominici. So scharf

er den Luxus und die Unordnung der laxen Mitbrüder rügt, so ist
er dennoch in Anbetracht der veränderten Verhältnisse in gewissen
Fällen für Annahme eines gemeinsamen Besitzes. Seine Ausführungen
in der Chronik sind lehrreich und indirekt eine Widerlegung der Beweise

Dominicis. Das « Testament » des hl. Dominikus, d. h. u. a. die

Verpflichtung zur strengen Besitzlosigkeit, muß unbedingt eingehalten
werden, wo kein zwingender Grund zum Abweichen vorliegt, damit
uns nicht der Fluch des Vaters trifft. Anders aber ist es, wenn ein

Zwang zur Annahme von Besitz vorliegt, d. h. wenn sonst erfahrungsgemäß

die Brüder nicht in genügender Zahl zusammenleben können. Da

1 Chronik 3, tit. 23, cap. 11, § 3.
2 Zitiert bei Quétif-Echard, Scriptores O. P., I (1719), 770b.

298



Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert 427

aber durch ein capitulum generalissimum die Annahme von Besitz
und festen Renten strengstens verboten worden ist und die Kirche
die Konstitutionen gutgeheißen hat, so wird man nicht « tuto » ohne

Dispensation der Kirche davon abgehen können. Es scheint auch

vernunftgemäß, bei ganz veränderten ZeitVerhältnissen diese Konstitution

zu ändern oder davon zu dispensieren, wenn man anders nicht
leben kann. Damals nämlich gab es nur Mönche, die nicht zu betteln
brauchten, und so flössen reichlich Almosen. Heute gibt es zahlreiche
Bettelorden beiderlei Geschlechts 1. Das folgende zitiere ich wörtlich,
da es bezeichnend ist für die Mentalität des Heiligen, der im Mittelpunkt

der Renaissance, in Florenz, lebte und wirkte : « Et quoniam
abundavit iniquitas, refriguit Caritas multorum et multiplicatis pecu-
niis ex gemmis et pompis laicorum, parci sunt in elemosinis dandis
et libentius expendunt in capellis et ornamentis superfluis et pompis
ecclesiarum, quam in subventione pauperum ».

Die Auffassung Antonins deckt sich also im wesentlichen mit der

Dambachs, nur daß jetzt die Beobachtung des Ideals noch schwerer

geworden war als Mitte des 14. Jahrhunderts. Die Ordensleitung
handelte entsprechend der Ansicht Dambachs und Antonins. Der
General Bartholomäus Texerii (1426-1449), einer der hervorragendsten
Reformer des Ordens, begab sich gleich nach seiner Wahl zu Papst
Martin V. und erlangte von ihm alles, was er begehrte, u. a. daß er den

Klöstern die Annahme von Besitz und Renten gestatten könne, wo
es für ihren Unterhalt nötig sei2. Das war auch die Überzeugung der

spätem Generäle, nementlich des großen Kajetan : damit die vita
privata, der größte Krebsschaden der Orden, getilgt werden kann,
muß die vita communis mit allen Mitteln befördert werden, und das

geht nicht ohne gemeinsamen Besitz3.

1 3 tit. 23, cap. 4, § 13. Lambermond, S. 93-95.
2 So berichtet der hl. Antonin, Chronik 3, tit. 23, cap. 12. Texerius selber

erklärt 1428 bei der Reform des Basler Klosters : « Quia ex speciali indulto domini
papae vivae vocis oraculo de possessionibus in communi retentis dispensare potest
(Texerius), prohibet omnibus, ne quis sine sua licentia eas alienet, distrahat vel
amoveat aut vendat » (G. Lohr, Die Teutonia im 15. Jahrhundert. Quellen u.
Forsch. XIX (1924), 53-54).

3 Kommentar zur II-II q. 188 a 7. Lambermond, S. 96-97. Vgl. dazu die
Rundschreiben Kajetans aus Anlaß der Generalkapitel, bes. 1513 und 1515

(Mon. O. P. hist. 9, 93 f., 124 f.).

299


	Die Mendikantenarmut im Dominikanerorden im 14. Jahrhundert

