Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 18 (1940)

Artikel: Logos und Eucharistie nach Justinus | Apol. c. 66
Autor: Perler, O.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762436

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762436
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Logos und Eucharistie
nach Justinus 1 Apol. c. 66.

Von Dr. O. PERLER.

Die vom rémischen Martyrer Justin um 155 verfaf3te Beschreibung
der urchristlichen Tauf- und Eucharistiefeier (I Apol. cc. 61-67) zog
wegen ihrer liturgie- und dogmengeschichtlichen Bedeutung von jeher
die Aufmerksamkeit aller auf sich. Trotzdem fand die schwierige
Stelle iiber das Wesen der Eucharistie (c. 66) immer noch keine all-
gemein anerkannte Deutung. Die gebriuchlichen Ubersetzungen ! und
Erkldrungen ? sind irrefithrend, unvollstindig, u. E. zum Teil unrichtig.
Der Text ist zudem von so gedrdngter Kiirze, daBl er auf den ersten
Blick kaum seiner ganzen Tiefe nach erfafit wird. Damit diirfte eine
neue Untersuchung an dieser Stelle gerechtfertigt sein.

Unter den Heiden wurden iiber die liturgischen Versammlungen
der Christen schamlose Geriichte herumgeboten. Um deren Haltlosig-
keit zu erweisen, schildert der Apologet die christliche Weihefeier :
Taufe (c. 61) und Eucharistie (c. 65), sowie die sonntigliche Wieder-
holung der letzteren (c. 67). Da insbesondere der Glaube an die
Gegenwart Christi im eucharistischen Brot und Wein den Gedanken
an den GenuB geschlachteter Kinder hervorgerufen hatte 3, sieht sich
Justin zur bedeutungsvollen Aussage veranlaBt (c. 66) :

1 Die von M. J. Rouét de Journel, Enchiridion Patristicum (1932) n. 128
nachgedruckte lateinische Ubersetzung Pr. Maran's, Migne PG 6, 428. —
G. Rauschen, S. Iustini apologiae duae (Florilegium Patristicum 22 (1911) 107/9) ;
Monumenta eucharistica et liturgica (Floril. Patr. 7% (1914) 16/7) ; Bibliothek
der Kirchenviter 12 (1913) 81 (135). — J. Quasten, Monum. eucharist. (Floril,
Patr. 73 1 (1935) 17 £.). — I. C. Th. Otto, Iustini opera3 I, 1 (1876) 181/3.

2 0. Bardenhewer, Geschichte der altkirchlichen Literatur I 2 (1913) 259. —
P. Batiffol, Etudes d’histoire positive, 2me sér.: L’Eucharistie ? (1920) 6-32. —
G. Bardy, art. Justin (saint) in Dictionnaire de Théologie Catholique 8 (Paris 1924)
2271/4. B. Altaner, Patrologie (1938) 66 f. — Es kann nicht unsere Aufgabe sein
hier alle Autoren zu nennen., Zu weiteren wird im Laufe des Aufsatzes Stellung
genommen.

3 T Apol. 26 (1, 82 C); II Apol. 12 (4, 232/4) ; Dial. 10 (2, 38 B). Wir zi-
tieren nach der Ausgabe I. C. Th. Offo, wobei nur die pars. 1 und 2 des tomus L.,
nicht aber dieser selbst angegeben wird.

168



Logos und Eucharistie nach Justinus I Apol. c. 66 297

K N e \ ¢ )\ ~ T e~ > '1 K3 ’8 \ v)\)\
« Kal 9 tpoon altn xakeitar wap’ fpiv euyaptotio, Mg oudevi @Ay pe-
~ !rt 3 s\ ~ ’ LAY ~ 3 \ 4 < 3 e ~ N
tacyelv E50v EoTiy 7 T® misTebovtt adnlf elvar Ta Sedwdaymeva 0o’ Hudv, xal
a r -~ \ ] 2 ’ £y
hovsapivy TO OTEp &q)écswg Gpap TRV xal si avayévvnsty Aoutpoy, xal 0UTwg
-~ € [4 LY 7§ ? \ L3 \ i ¥ % X 2
Brotvtt d¢ b Xototds mapédwxev. OV yap ®¢ xowdy &pTov 0UBE XOWdV TOpA

ravte hapBovopey © GAN

v tpémov 1 &1 Adyouv Heol
2a capxomornfels ‘Insovs Xptorde
3 0 cotip Hpdv
2b xal cupxa xal aipe

3 Omip cwtnplag Huey Eoyev

of \ \ » Y. . A ’ ~ y s 5
outws 1 xal TNy 8t euydic Adyou Tov oo’ aUToU
k4 ~ \l
2 evyapiatnleioay Tpowmy
) T k4 \ ’ \ \ ’ ¢ ~
38 &f no alpa xal capxes xata petaBoAny TpEQOVTAL TRV
3 ’ ~ r 3 ~
2a &xeivov ToU capxomotnbevtos Ingov

2b xal capxa xai alpe E3:3dyOnmey elvar. » 1

« Und diese Speise heil3t bei uns Eucharistie. Daran darf nur teil-
haben, wer von der Wahrheit unserer Lehre iiberzeugt ist, das Bad
fiir die Nachlassung der Stinden und zur Wiedergeburt empfangen hat
und nach den Vorschriften Christi lebt. Denn wir nehmen sie (dies)
nicht fiir gew6hnliches Brot noch fiir gemeinen Trank, sondern

wie 1 der durch Gotteswort

2a fleischgewordene Jesus Christus
3 wunser Erretter

2b Fleisch und Blut
3 fiir unsere Errettung hatte

so 1 ist nach der uns mitgeteilten Lehre auch die durch ein
von ihm kommendes Gebetswort
2 zur Eucharistie gewordene Speise,
3 aus der Blut und Fleisch unserer Umwandlung geméif
genidhrt werden,

2a jenes fleischgewordenen Jesus
2b Fleisch und Blut ».

Die von Justin aufgestellte Parallele zwischen Menschwerdung
und Eucharistie erheischt von selbst eine Aufteilung der langen Periode

1 Ausgabe Otto, I, 1, 180/2.
169



298 Logos und Eucharistie nach Justinus I Apol. c. 66

in die sich entsprechenden, klar aufgebauten Glieder!. Damit haben
wir den natiirlichsten Wegleiter zur Sinnermittlung gefunden. Auf den
ersten Blick werden die drei Hauptgedanken erfaBlich :

1. Die dem Logos zugeschriebenen Wandlungen in Menschwerdung
und Eucharistie.

2. Deren unmittelbare Wirkung : Christi Fleisch bezw. die Eucha-
ristie, in beiden Fillen ist es Christi Fleisch und Blut.

3. Deren Zweck : Unsere Rettung bezw. unsere Umwandlung.

1. Justin beginnt mit der Behauptung, die Menschwerdung sei
das Werk des Logos: «Aw Adyou Oeot saoxomorqeic I. X.». Bereits
in Kapitel 32 2 und 33 ® hatte er diesen Gedanken ausfithrlich behandelt.

Logos ist bei Justin ein weiter und schillernder Begriff, bald
Quasi-Attribut Gottes 4, bald das vom Vater gezeugte, klar unter-
schiedene, personliche Wort ®, bald die in der Welt wirkende Kraft
Gottes ¢, bald die den heidnischen Weisen mitgeteilte Erkenntniskraft
(«Mdyos omeppatixés») 7, bald die menschgewordene géttliche Person
Jesu Christi 8. DaB wir bei dieser Mannigfaltigkeit nicht selten klar
umrissene Unterscheidungen vermissen, liegt auf der Hand.

Ein Vergleich verschiedener Stellen zeigt indessen, daff Justin im
Gebrauch des Artikels nicht willkiirlich vorzugehen scheint. Logos
ohne Artikel, also in einer mehr unpersonlichen, dehnbaren Weise
bezeichnet im allgemeinen die in der Schoépfung wirksame Vernunft-
Kraft Gottes?.

1 Solche Parallelen scheint Justin geliebt zu haben. Er war in ihrer Aus-
wahl gliicklich und hat die Theologie damit befruchtet, wie es auch der bertihmte
Vergleich zwischen Eva und Maria beweist, dem wir zum ersten Mal Dial. 100
(2, 358 C) begegnen.

21, 98 B.

31, 102 A.

4 Vgl. IT Apol. 6 (1, 212 D) ; Dial. 62 (2, 220 D). Diese Stellen sind zum
Wenigsten unklar und lassen die Unterscheidung der spiteren Apologeten in
« héyoe évdiablztoc» und « mpogopizdc » voraussehen.

5 T Apol. 23 (1, 72 C), 59 (1, 158 D) ; Dial. 61 (2, 214 B), 128 (2, 460 C),
2, 462 B).

I Apol. 64 (1, 176 B); Dial. 61 (2, 212 A).

IT Apol. 8 (1, 220 C), 13 (1, 238 C). Vgl. I Apol. 46 (1, 128 C).

I Apol. 46 (1, 128 C), 63 (7, 172 A) ; Dial. 105 (II, 376 C).

Man vergleiche z. B. I Apol. 64 (1, 176 B) : « Tov Geov &ua Aéyou tov nbopov
motficat Eyvwoav». I Apol. 5 (1, 18 A) werden beide Begriffe : Logos als in der
Welt wirkende Erkenntniskraft und als menschgewordenes Wort nebeneinander-
gestellt, im ersten Falle ohne, im zweiten Falle mit Artikel: « ... ¢v "EMwnot 84
Ywxpatovs U0 Ayou RAéYYOn Tavta, ... &v BapBdpoic Um” avtol ol Adyou popewbivrog ».
Vgl. I Apol. 46 (1, 128 C); Dial. 61 (2, 212 B; 214 C); I Apol. 23 (1, 72 C) ;
Dial. 105 (2, 376 C): «rdvos zal Suvapts .

170

129

—_—

© W a o



Logos und Eucharistie nach Justinus I Apol. c. 66 299

Von ihr wird gesagt, der Vater hitte sie vor allen Geschépfen als
verniinftige Kraft, als Prinzip der Schépfung gezeugt, um durch sie
alles vernunftgemal3 hervorzubringen und ordnungsgemill zu lenken !,
Das Wort sei daher, weil es die in der Welt wirkende Kraft Gottes
sei, iiberall gegenwdrtig. Durch seine Gegenwart allein werde auch die
Erkenntnis mdéglich 2. Aber wihrend die heidnischen Weisen, welche
die Wahrheit nur unvollkommen erkannten, blof3 einen Teil des Logos
(¢« Xdyos omeppatixds ») erhalten hatten, besifen die Christen, welche
die volle Wahrheit erhielten, den ganzen Logos 2.

Wie die Lehre vom «Adyos omepuatixds» beweist, liegt hier
zweifellos eine vielleicht iiber Philo gehende Beeinflussung durch den
Stoizismus vor. Diese Zusammenhinge sind so oft aufgedeckt worden,
daB3 wir sie nicht ndher zu begriinden brauchen . Auch nach dem
Stoizismus bedingt der in die Vielheit der «Adyor omeppatixol» aus-
gestrahlte, unpersonliche, g6ttliche Logos als formgebendes und wir-
kendes Prinzip, als «Adyoc xai 8dvapc» die ordnungsgemifBe Ent-
wicklung der Welt. '

Wenn daher Justin schreibt, Jesus Christus sei durch Gottes Wort
« 3t& Adyou Ocol » (ohne Artikel) Mensch geworden, so diirfte dies nicht
ohne Absicht geschehen sein. Im Vordergrund seiner Anschauung
steht nicht der Gedanke an den personlichen Logos, sondern mehr der
stoisch beeinfluBBte kosmische Begriff der gottlichen Logos-Kraft, welche
alles Geschehen bewirkt und bestimmt 5.

Ganz folgerichtig wird daher auch das Wort des Verkiindigungs-
engels (Luk. 1, 35) : « Heiliger Geist wird iiber dich kommen und Kraft
vom Allerhéchsten wird dich {iberschatten » vom Schépferlogos ver-
standen 6. Der Mangel jeglichen Artikels : « [TveSpa &ytov ... xal Sbvaps
ddlerou » beglinstigte diese Auslegung. Der Prolog des vierten Evange-
liums (Joh. 1, 3. 14: «Ildvra 3 adtoU [toU Adyou] iyéveto .. & Adyos
odpf &yéveto») wird die biblische Begriindung dazu gewesen sein.

1 Dial. 61 (2, 212 A) ; I Apol. 59 (1, 158 D), 64 (1, 176 B).

2 II Apol. 10 (1, 228 A).

3 II Apol. 8 (1, 222 C), 13 (238 C).

4 Vgl. Anathon Aall, Geschichte der Logosidee in der christl. Literatur (Leipzig
1899) 281 ff. J. Lebreton, Histoire du dogme de la Trinité II2 (1928) 436/39.

51 Apol. 32 (1, 98 B): « ... éx feiac Suvapewc». I Apol. 46 (1,130 D) :
« ... Sie Buvapewe Tod Adyou ».

6 T Apol. 33 (1, 102 B). Diese Auffassung war in den ersten Jahrhunderten
weit verbreitet. Vgl. Hermas. Sim. V, 6, 5 ; Tert. de carne Chr. 19 Migne PL 2, 784 f.
Klem. Al Strom. 5, 3, 16, 5 GCS Klem. 2, 336 (O. Stdhlin) usw. Vgl. 0. Casel,
Die Eucharistielehre des hl. Justinus Martyr, Der Katholik 4. Folge 13 (1914) 159 ff.

17



300 Logos und Eucharistie nach Justinus I Apol. c. 66

Von dieser Betrachtung her diirfte das vielumstrittene Vergleichs-
glied iiber die Eucharistie eine gewisse Aufhellung erfahren : « OStwg
xal v 8¢ edyfc Adyov Tol map’ altol edyapiotyicicav Tpogry » xTA.

Je nach dem Abhédngigkeitsverhdltnis und der Art der - beiden
Genitive « 3" edyc Adyou » («edym Adyouv » oder « edydc Adyoc) und je nach
dem Sinn der zusitzlichen Bestimmung « wap’ avtod » (Christ{zs oder
Gott Vater) sind verschiedene Ubersetzungen moglich :

I. « Adyog » abhdngig von «edy?d » (« edyn Adyou ») :
1. Durch ein Gebet des Wortes (dessen Urheber der Logos ist
= genit. subject.), das von ihm (von Gott, vom Vater) kommt.
2. Durch das Gebet (durch das Beten) eines Wortes, das von ihm
(von Christus) kommt (die Einsetzungsworte).
3. Durch ein Gebet um das Wort (um den Logos = genit. object.),
das von ithm (vom Vater) kommt (Logosepiklese).

II. « Edy% » abhdngig von «Xdyos» («edyiic Adyos ») :

4. Durch ein Wort des Gebetes (durch ein Gebetswort = genit.
explicativus), das von ihm (von Christus) kommt (Einsetzungs-
worte).

5. Durch ein Wort des Gebetes (genit. explicat.), das von ihm
kommt (von Christus als dem «Xdyos xai 3bvamis beot » und das
an ihm, an seiner Kraft teilnimmt).

Die Losungen 1 und 3 verstehen unter « Xdyos» den personlichen
vom Vater ausgehenden « Adyos». Wenn sich die von J. Watterich !,
F. J. Délger 2, G. Rauschen 3, H. Lietzmann 4, F. Cabrol 3, J. Quasten ¢,
A. Arnold 7 und anderen befiirwortete 3. Losung rechtfertigen 1408t,
ist Justin der erste Zeuge der eigentlichen, formellen ILogosepiklese,
die uns in manchen Quellen des 4. Jahrh. so klar begegnet.

Losung 2 unterscheidet sich inhaltlich nicht von Lésung 4. Sie

1 J. Watterich, Der Konsekrationsmoment im hl. Abendmahl und seine
Geschichte (Heidelberg 1896) 38.

2 Fr. J. Délger, 'Iy6ic I (Rom 1910) 73/5, II (Miinster 1922) 497/502.

3 G. Rauschen, Frithchristl. Apologeten I, Bibl. d. Kirchenviter 12 (Kemp-
ten-Miinchen 1913) 135.

4 H. Lietzmann, Messe und Herrenmahl (Bonn 1926) 77 A. 1.

5 F. Cabrol, art. Epiclése, Dict. d’archéologie chrét. et de liturgie V, 1
(Paris 1922) 143.

§ J. Quasten, Monumenta eucharistica, Florilegium Patristicum 7, 1 (Bonn
1935) 18 A. 1.

7 A. Avrnold, Der Ursprung des christl. Abendmahls im Lichte der neuesten
liturgiegeschichtlichen Forschungen, Freiburger theolog. Studien 45 (Freiburg i. Br-
1937) 133 f.

172



Logos und Eucharistie nach Justinus I Apol. c. 66 301

kommt wegen der ungewdhnlichen Bedeutung des Substantivs « edy+ »
kaum in Betracht.

Das Gesetz des Parallelismus, das bei Justin so peinlich einge-
halten wird, und der Nichtgebrauch des Artikels diirften den natiir-
lichsten Weg aus dem Wirrwarr der Moglichkeiten weisen. « Awx Adyov
(feoB) » ruft nach einem « & (edy¥c) Adyov » : « Wie durch Gotteswort
... 8o durch Gebetswori». Das Fehlen jeglichen Artikels beweist
offenbar, daB3 Justin absichtlich jeder ndheren Bestimmung aus dem
Wege geht, um den Parallelismus nicht zu stéren. Es geniigt ihm
aufzuzeigen, daBl in beiden Fillen « 3i& Adyouv » Christi Fleisch und
Blut gegenwirtig werden.

Noch mehr! Hinge «Xdyos» von «ebyq» ab, dann wire nicht
einzusehen, warum der Ausdruck « Adyes », nachdem er nun als Gegen-
stand der an den Vater gerichteten Epiklese einen ganz bestimmten
Sinn erhalten hat, eines Artikels entbehren sollte. Auch die Erginzung
«tol map  adtou » wire dann eindeutig von Gott bezw. vom Vater zu
verstehen. Grammatikalisch richtiger, empfindungsgemafl gehoért aber
das Pronomen «adtot » zum unmittelbar vorausgehenden Subjekt
« "Ineovc Xptstde ».

Ist es zudem wahrscheinlich, daB die Logosspekulation, die erst
seit den Apologeten unter Anfithrung eines Laien, Justins, Bedeutung
erlangte, bereits um die Mitte des 2. Jahrh. die eucharistische Liturgie
weitgehend beeinflut hat!? Die zum Beweise angefiihrte alteste
Eucharistie-Logosepiklese steht in der im 4. Jahrh. entstandenen
Gebetssammlung des &dgyptischen Bischofs Serapion 2. Die friitheste
Quelle zur romischen Liturgie, die Paradosis Hippolyts, kennt die
Logosepiklese noch nicht?® Auch die Texte des Irenaeus sind nicht
eindeutig .

Die Losungen 4 oder 5 driangen sich daher als die weitaus wahr-
scheinlichsten auf, das umsomehr, als der Ausdruck «edy¥c Adyoc »
durch eine ausgezeichnete Parallele in I Apol. c. 13 gestiitzt wird :
« Durch Gebets- und Danksagungswort (« Adyw edyfc xai edyaptatios »)

1 Aristides z. B. ist die Logosspekulation noch unbekannt.

213, 4 (F. X. Funk, Didascalia et Constitutiones Apostolorum 2 (Pader-
bornae 1905) 174/6). J. Quasten, Floril. Patr. 7, 1, 62 f.

3 F. X. Funk a. O. 2, 100. Wenigstens wird hier nicht ausdriicklich der
Logos genannt, sondern das Pneuma, das allerdings vielfach mit dem Logos
identifiziert wurde. J. Quasten, Floril. Patr. 7, 1, 30.

4 So unten anzufithrende Texte adv. haer. IV 18, 45, V 2, 1-3.

173



302 Logos und Eucharistie nach Justinus I Apol. c. 66

loben wir (Gott) fiir alles, was wir genieBen »!. Vermutlich handelt
es sich um die gleichen eucharistischen Gebete.

Justin fahrt zum Beweise seiner Aussage iiber das Wesen der
Eucharistie weiter : « Denn die Apostel haben in den von ihnen ver-
faBten Denkwiirdigkeiten, welche Evangelien genannt werden, fol-
gendermallen den an sie ergangenen Befehl iiberliefert: Jesus habe,
nachdem er Brot genommen und Dank gesagt, gesprochen : Tuet dies
zu meinem Andenken, dies ist mein Leib, und nachdem er gleicherweise
den Kelch genommen und Dank gesagt, gesprochen : Dies ist mein
Blut, und ihnen allein (davon) mitgeteilt». Wie die Konjunktion
«yap», die Erwdhnung der Evangelien, die in keiner Quelle vor-
kommende Wortstellung : « Todto woteire » an der Spitze, iiberhaupt
die gedankliche Folge beweist, soll damit nicht, wie behauptet wurde,
dieser «Adyos evyd¢c» ausdriicklich angefiihrt, sondern der Schriftbeleg
dafiir erbracht werden, da3 die Eucharistie wahrhaft Fleisch und Blut
Christi sei. Tatsdchlich aber scheint mit diesen Worten ungewollt
eine liturgische Formel, wahrscheinlich der rémischen Kirche {iber-
liefert worden zu sein. Justin spricht von der Ubermittlung eines
fortwahrend ausgefithrten Befehls Christi (« oftws mapédwxay évrerdbar »).
Zwangsldufig muBte er sich dabei an die laut gesprochenen liturgischen
Formeln erinnern, auf die das Volk mit « Amen » antwortete und die
er «evyal xat edyaptoriow»? nennt. Die von ihm erwdhnten Ein-
setzungsworte finden sich wortlich, selbst wenn wir von der Umstellung
absehen, weder in einem der uns erhaltenen Evangelien, noch im
ersten Korintherbrief Kap. 11, 23/6, obwohl ausdriicklich die Evangelien
als Quelle angegeben werden. Es ist nicht wahrscheinlich, geschweige
denn notwendig anzunehmen, daBl Justin seine Angabe einem un-
bekannten Evangelium entnommen habe 8. Es verhilt sich an unserer
Stelle wohl &dhnlich wie in der vierten mystagogischen Katechese
Cyrills aus Jerusalem. Cyrill fithrt angeblich die biblischen Einsetzungs-
worte an. In Wirklichkeit scheint er die liturgische Konsekrations-
formel aus dem Gedéichtnis zu wiederholen, wie ein Vergleich mit den
liturgischen Formeln nahelegt ¢. Justins sicher auch nicht vollstindige

14, 40 C. 21 Apol. 65 (1, 178 D), 67 (1, 186 E).

8 Das hat fiir andere Stellen kiirzlich wieder E. R. Buckley, Justin Martyr’s
quotations from the synoptic tradition, Journal of Theol. Stud. 36 (1935) 173/6 zu
begriinden versucht. Fiir unsere Stelle ist diese Annahme sicher nicht notwendig.

4 Cat. myst. 4, 1, J. Quasten, Floril. Patr. 7, 2, 25 (98). Vergleiche damit
die durch H. Lietzmann, Messe und Herrenmahl (Bonn 1926) S. 24 ff. S. 49 zu-
sammengestellten Formeln.

174



Logos und Eucharistie nach Justinus I Apol. c¢. 66 303

Text hat tatsichlich am meisten Ahnlichkeit mit der Konsekrations-
formel, die uns Hippolyts Paradosis aufbewahrt hat L.

Dieser «Xdyog edy¥c» ist jedoch mehr als eine zum Gedéchtnis
vollzogene Wiederholung der Einsetzungsworte Christi (4. Losung).
Der gerade hier streng gewahrte Parallelismus (« 8wz Adyov 0ot ») und
die durch ihn bedingte umstdndliche Bezeichnung der Konsekrations-
formel (« 3w Adyouv elyc ») zeigen, dall die Justins Denken beherrschende
Logosspekulation im Spiele ist. Wie diese das erste Glied erklart, so
auch das von ihm abhingige zweite. Der liturgische Gebetslogos, der
von Christus, dem menschgewordenen Logos, kommt, nimmt an seiner
gottlichen Kraft und schépferischen, umgestaltenden Wirksamkeit teil.
Justin denkt sich vielleicht denselben als irgend eine Ausstrahlung des
gottlichen Logos geradeso wie es der « Adyos smepparixds » inbezug auf die
Erkenntnis ist. Bei der Spirlichkeit der Quellen miissen wir uns eine
genauere Bestimmung dieser Wirkweise versagen. Jedenfalls ist diese Ver-
kniipfung der Grund, weshalb sich das Wunder der Menschwerdung von
neuem vollzieht : Wie durch Gottes-Logos Jesus Christus Fleisch gewor-
den ist, so wird durch Gebets-Logos die Speise zur Eucharistie.

Der theologische Gedanke, der zur Logos-Epiklese fithren multe,
liegt also vor. Irenaeus und spétere Schriftsteller, welche den Text
Justins kennen muBten, werden die Richtigkeit dieser Annahme besser
beweisen als die dunklen Anspielungen unserer Stelle es vermdgen.

1 F. X. Funk, Didascalia 2 (Paderborn 1905) 100; vgl. R. H. Counolly,
The so-called Egyptian Church Order and derived Documents, Texts and Studies
8, & (1916) 176 : « ... accipiens panem gratias tibi agens dixit : accipite, mandu-
cate hoc est corpus meum quod pro vobis confringetur. Similiter et calicem
dicens : Hic est sanguis meus, qui pro vobis effunditur ; quando hoc facitis meam
commemorationem facitis ». In Riickiibersetzung diirfte das lauten : « ... kaBov
dptov edyapratfioag oot elmey ! Aifete, odyere: Todté dote 1o cdpa pov
o Omip Jpev xhopevoy . ‘Qoadtwe nal motiproy héywy: Toltd ot 1o al-
pe pou to OmEp Yoy Exyuwdpevov . ‘Ogdwig dav motonte Todto, elg THY ERMV
avduvnoty moreite. » Die gesperrten Stellen stehen wortlich in Justin: « ...
Tov Inoolv AaBdvra dprov elyapiotficavia cimeiv: Tolré moreive sig
THY Evapuvnaiv pov, toUtd Eatt to cHpa pov' Kail 1o wmorHploy dpoimg
hafdvra xal edyapiothoavra eimeiv: To¥té o7t To aips pov» DBemerkens-
wert ist die Awuslassumg des Wortes «%xlacev» an beiden Stellen gegen alle
biblischen Berichte und die liturgischen Formeln, des paulinischen (bezw. Lk.)
«peta to Setmviioor », obwohl der Ausdruck «dwolwe» bezw. « moxdtwe» diesen
Quellen entnommen ist, der Erwihnung des «xoawvn, Siabfivy» (Paulus, Lk.).
Erwéhnenswert ist ebenso die 4hnlich lautende Fassung des paulinischen Schlusses :
« Toto moweize eic v dvduvnoiv pou». Die Auslassungen und Umstellungen
Justins erkliren sich aus dem Zwecke seines Textes. Wenn diese Ahnlichkeiten
auch nicht streng beweisend sind, so sind sie zum Wenigsten auffallend.

175



304 Logos und Eucharistie nach Justinus I Apol. c. 66

Aber bei Justin scheint die personliche Logosspekulation und nicht
ein bereits eingebiirgerter liturgischer Brauch aus den oben genannten
Griinden die Quelle desselben gewesen zu sein.

2. Die Wirkungen der dem Logos zugeschriebenen Wandlungen
sind in einem Falle die « Fleischwerdung », im anderen die « Eucharistie-
werdung ».

Das Verb «euyaptsteiv » in der von Justin gebrauchten passiven
Form ist ebenso wie das Substantiv «edyapisria», d. h. Abendmahl,
eine christliche Neuprigung. Justin sieht sich veranlaB3t, dies in-
bezug auf das Substantiv seinen heidnischen Lesern ausdriicklich zu
bemerken : « Diese Speise heif3t bei uns Eucharistie ». Das Verb wird
also parallel zu « sapxomoinfeic » eine durch den Gebetslogos geschehende
Wirkung besagen, durch welche die Speise «edyapistia», Brot und
Wein « edyapiovévia »1 werden, geradeso wie Jesus Christus durch
Gottes-Logos Fleisch wurde. Es scheint sich somit um einen eigens
gewihlten terminus technicus zu handeln, den wir mit « Eucharistie
werden » iibersetzen und nicht nur « unter Danksagung segnen ». Wozu
denn sonst die Tautologie: « Durch einen Gebetslogos unter Dank-
sagung gesegnete Speise » 7 Warum nicht das spiater hiaufig gebrauchte
viel einfachere «aywlety », etwa : « A’ edyfc xal edyapiotios Adyou ayias-
fcicav tpopnv»2? KEine &dhnliche Wendung finden wir bereits bei
Ignatius von Antiochien® und deutlicher in zwei von Justin ab-
hédngigen Texten des Iremaeus. Adv. haer. V 2, 3: «... & &oros ...
.o YiveTar edyaptetia, cdpa Xptotov ... wpochapmBavipeva tol Adyov Tou Ocou
ebyapiotia yivetat, dmep Eoti cwpa xal aipwe tov Xpiotou » 4.

Die Vergleichsglieder sind also :

«I. X, sapxomorydeig capxa xai alpa Eoyev»
«tpognv  edyapiernleioay  cdpxa xal afpwa eivary.

In absichtlicher Betonung und in einer zum Realismus gesteigerten
Klarheit wird in diesen Sdtzchen behauptet, sowohl der durch den
Logos Gottes menschgewordene Jesus Christus habe Fleisch und Blut
gehabt als auch die durch das Gebetswort zur Eucharistie gewordene
Speise sei jenes fleischgewordenen Jesus Fleisch und Blut.

Es scheint iiberfliissig zu sein, auf die in diesen Worten enthaltene

11 Apol. 67 (1, 186 E).

2 Vgl. Origenes, in Mt. tom. XI, 14, 499 GCS Orig. 10, 1, 57 (E. Benz) :
€ ... 70 ayialbpevoy e Adyou Oeol xal gvredfewe » im AnschluB an I Tim. & 5.

3 Sm. 7, 1 F. X. Funk, Patres apostol. 12 (Tubingae 1901) 280.

¢ Die iibliche Kapiteleinteilung nach R. Massuet, Migne PG 7, 1124;
W. Harvey V, 2-3, Bd. 2, 319 f., 323.

176



Logos und Eucharistie nach Justinus I Apol. c. 66 305

iiber jeden Zweifel erhabene Gleichsetzung des Fleisches und Blutes
des historischen Jesus mit dem Fleische und Blute des eucharistischen
Jesus ndher einzugehen. Die Ausdrucksweise ist von bemerkenswerter
theologischer Schérfe. Man kann es dem Dogmatiker nicht wehrens
wenn er die SchluBfolgerung zieht, bereits nach Justin sei die unmittel-
bare Wirkung der Wandlung Christi Fleisch und Blut, seine Seele sei
also nur « per concomitantiam », seine Gottheit und Person auf Grund
der hypostatischen Verbindung zugegen. Eine auf dem Boden niich-
terner Geschichtlichkeit stehende Betrachtung wird ihrerseits folgern,
daB3 der ausgesprochene Realismus unseres Textes iiber die Zwecke
einer an die Heiden gerichteten Apologie hinausgeht. Die Behauptung’
Christus habe Fleisch und Blut gehabt, scheint auch nicht durch die
eucharistischen Doppelgestalten : Brot und Wein hinreichend begriindet
zu sein. Der johanneische Ausdruck «cupf» statt «eadpa» ist dabei
wohl zu beachten. In dieser Behauptung klingt vielmehr die Polemik
gegen die doketische Christologie eines Markion nach, von der uns
der Kirchenhistoriker Eusebius ! zu berichten weill und die sich Irenaeus
zum Vorbild genommen haben mag. Nach Ignatius wurden die christo-
logischen Hiresien bereits zu seiner Zeit auf die Eucharistie iibertragen :
« Von der Eucharistie und dem Gebete enthalten sie sich, weil sie nicht
zugeben, daB die Eucharistie Fleisch unseres Erlsers Jesu Christi sei,
das fiir unsere Seelen gelitten hat, das der Vater in seiner Giite auf-
erweckt hat. Jene, die der Gabe Gottes mit Widerspruch begegnen,
werden in ihrer Streitsucht dem Tode anheimfallen. Es wiirde ihnen
zum Nutzen gereichen, wenn sie am Liebesmahl teilhdtten, um auch
an der Auferstehung teilnehmen zu konnen ».? An dieser klaren Aus-
drucksweise beider Schriftsteller und an ihrer Ablehnung jeder spiritua-
listischen Auffassung scheitern die noch nicht verstummten Versuche,
die reale Gegenwart durch Impanation oder durch bloB dynamische
Gegenwart zu erkliren.

3. Merkwiirdigerweise hat das dritte Vergleichsglied, der Zweck der
Menschwerdung bezw. der Eucharistie, nicht die gebiihrende Beachtung
gefunden. Wesen und Wege des Heiles waren in den Polemiken zwischen
Katholiken, Gnostikern und Markioniten zu den brennensten Fragen
geworden, Fleisch und Blut sind in einem spiritualistischen System
der Erldsung nicht teilhaftig. Im Gegenteil, diese wird durch die Los-

1 Kirchengeschichte IV, 18, 9 Ed. Shwarz, Kl. Ausgabe 4. Aufl. Leipzig
1932, S. 155.
2Sm. 7, 1. F. X. Funk 12, 280.

20 177



306 Logos und Eucharistie nach Justinus I Apol. c. 66

lésung von jeder Koérperlichkeit verwirklicht. Die Aufgabe des Erlésers
besteht gerade in der Beschleunigung dieser Loslésung und in der
Mitteilung der rein geistigen Gnosis.

Die kirchlichen Polemiker ihrerseits halten an der natiirlichen Ein-
heit von Leib und Seele, von Geist und koérperlicher Materie im mensch-
lichen Gebilde fest. Leib und Seele bediirfen der Erlésung. Auch
Fleisch und Blut koénnen daher des Heiles teilhaftig werden. Bereits
Ignatius!, vor allem aber Irenaeus? und Tertullian® sind solche
Gedankenginge geldufig.

Justin seinerseits kennt diese Irrlehrer, welche die Auferstehung
der Leiber leugnen und eine Rettung der Seele allein bekennen?. Er
bekampft sie geradeso, wie er auch den Stoikern die Moglichkeit der
Auferstehung zu beweisen sucht 8. Die Kraft Gottes ist unermeBlich,
Christus wird bei seiner Wiederkunft das Fleisch auferwecken & und
dabei das Heil vollenden ?. Wenn Justin ferner den menschgewordenen
Logos als Kraft Gottes bezeichnet, durch die Gott alles erschafft 8,
dann wird ihm der Gedanke, die Auferweckung des Fleisches als Voll-
endung des Heiles sei das Werk des Logos, nicht fremd gewesen sein.
An unserer Stelle sickert diese Polemik in den Worten durch : « Der
fleischgewordene Jesus Christus unser Evldser hatte Fleisch und Blut
fiir unsere Erldsumg». Dann folgt, daB die gleiche Polemik wie bei
Irenaeus, wie bei Tertullian wahrscheinlich auch die Stelle iiber die
Eucharistie beeinflult hat.

Von diesem richtigen Gefiihl geleitet, legen verschiedene Autoren
« xara peraforiv » von der Umwandlung der verklirten Leiber aus und
iibersetzen « durch die unser Fleisch und Blut mit Riicksicht auf die
Umwandlung gendhrt werden », obwohl der Priposition « xatd » selten
diese Bedeutung zukommt und obwohl der Ausdruck « peraBody », der
nun einen sehr bestimmten Sinn erhidlt, jeglichen Artikels entbehrt.
Die grammatikalisch natiirlichste Bestimmung dieser « wetaBoArs », das
Possessivpronomen « juav » wurde zu «aipa xai sdpxes » gezogen ¥, um

1 R. 7, 8 F.X. Funk 1% 260; S. 7, 1 (12, 280).

2 Adv. haer. V 12. Migne PG 7, 1151 ff. W. Harvey 2, 349 ff.; V 14 f.
Migne PG 7, 1160 ff. W. Harvey 2, 360 ff.

3 Adv. Marc. V, 9 CSEL 47, 601 f. De carnis resurrect. 8 CSEL 47, 36 f.

¢ Dial. 80 (2, 290 A). 51 Apol. 18 f. (1, 58 B/ 62 B).

¢ Dial. 69 (2, 250 B). 7 Dial. 35 (2, 122 C).

8 Dial. 61 (2, 212 A); 114 (2, 206 D). I Apol. 59 (1, 158 D).

9 Th. Otto (1, 181 A %) nennt einzig 4. H. Schick, Hist.-liturg. Abhandlungen
(Leipzig 1861) 88 f., der das Pronomen zu « perafBoin» 2zog.

178



Logos und Eucharistie nach Justinus I Apol. c. 66 307

damit den Gegensatz unseres Fleisches und Blutes zu Christi Fleisch
und Blut hervorzuheben. Letzteres ist aber weder von Justin beab-
sichtigt noch notwendig. Es ist selbstverstdndlich, daB3 nicht Christi,
sondern unser Fleisch und Blut durch die Eucharistie gendhrt werden.
Die Umstellung «eaipa xai odpxes» statt «odpf xai afwa», vor allem
der Plural «eapxec » begriinden den Unterschied zwischen Christi Fleisch
und Blut und unserem Fleisch und Blut mehr als hinreichend. Das Pos-
sessivpronomen « nuav » gehdrt den grammatikalischen Gepflogenheiten
und dem Sprachgebrauch Justins! entsprechend zu «peraBorqv». Es ver-
kniipft diese « perafody » mit den durch das gleiche Possessivpronomen
auffallend gekennzeichneten Parallelgliedern «& swthp 7 & vy, «dmép cwty-
ofag wdv » und gibt ihr in unzweideutiger Weise einen sehr natiirlichen
Sinn : « Die zur Eucharistie gewordene Speise erndhrt Fleisch und Blut
nicht nach gewthnlicher Art, sondern umserer Umwandlung gemil ».

Wiirde sich ein einziges sicheres Beispiel von einer auch sonst
seltenen finalen Bedeutung der Pradposition « xara » in Justin finden, so
kénnten wir sie hier annehmen und wiirden dann iibersetzen : « Mit
Riicksicht auf unsere Umwandlung ». Indessen diirfte Justin, wie die
christliche Antike iiberhaupt, realistischer gedacht haben. Die Um-
wandlung beginnt jetzt. Als ein bereits hier gewirktes, ewiges Leben
beschreibt Johannes 6, 53 ff. die Frucht der Eucharistie. Die Unsterb-
lichmachung des Fleisches ist nur die letzte und gewissermalBen natiir-
liche Vollendung : « Wer mein Fleisch it und mein Blut trinkt, der
hat («¥yet») das ewige Leben und ich werde ihn auferwecken am
jingsten Tage ». Ignatius ? nennt in sehr konkreter Art die Eucharistie
«eine Arznei zur Unsterblichkeit und ein Gegengift gegen den Tod ».
Noch realistischer werden wir die Ausdriicke und die Auffassung eines
Irenaeus ® finden, um von spiteren nicht zu sprechen. Wahrscheinlich
ist demnach Justins Text zu iibersetzen : « Fleisch und Blut werden
durch die Eucharistie gemal3 unserer (bereits jetzt erfolgenden, unsterb-
lichmachenden) Umwandlung genidhrt». Jedenfalls ist der platte
Gedanke einer Erndhrung von Fleisch und Blut durch Umwandlung,
d. h. natiirliche Assimilation des Brotes und Weines ausgeschlossen.
Die Unsterblichmachung des Fleisches durch die Eucharistie als wesent-
liche Vollendung des Heiles war in der Polemik der alten Kirche gegen
alle spiritualistischen Erlésungslehren zu hiufig betont worden, als daf

1 Wir haben iiber 40 Stellen nachgepriift.
2 Ephes. 20, 2. F. X. Funk 12, 230. :
8 Adv. haer. IV 18, 4-5; V 2-3 W. Harvey 2, 204 und 319 ff.

149



308 Logos und Eucharistie nach Justinus I Apol. c. 66

wir den Gedanken bei Justin, der einer der bedeutendsten Gegner
Markions war, vermissen koénnten.

Also nicht ein Gegensatz zwischen Christi Fleisch und Blut und
unserem Fleisch und Blut liegt vor, sondern eine wenigstens latente
Gegeniiberstellung der dreifachen « perafold » in der Menschwerdung,
in der Eucharistie, in der Parusie. In allen diesen Wandlungen ist der
gottliche Logos die wirksame Ursache: Wie der Logos-Dynamis die
Welt erschafft, erhdlt, ordnet, so bewirkt er die Inkarnation, macht
er Brot und Wein zur Eucharistie, d. h. zu Fleisch und Blut des
menschgewordenen Logos, wandelt er die mit Fleisch und Blut Christi
gendhrten Leiber um, ihnen auf diese Weise die Auferstehung und damit
das Heil sichernd. Mit den Ausdriicken « perafddery » und « peraBodq » !
wird daher bereits Justin « verwandeln » und das sehr spite «trans-
substantiatio » bezeichnet haben 2. Wir treffen sie erst wieder im
vierten Jahrhundert bei Cyrill von Jerusalem, Johannes Chrysostomus,
Theodoret usw. Neben ihnen « peramociv» bei Gregor von Nyssa,
Cyrill von Alexandrien, « petappufuifey » bei Johannes Chrysostomus,
« mutare », « convertere » bei den Lateinern 3.

Liturgie- und dogmengeschichtlich sind diese Ergebnisse, die wir
hier zusammenfassen mochten, nicht ganz belanglos. Justins Text
beweist zwar nicht die bereits erfolgte Einfithrung der Logosepiklese.
Sie erklirt nur deren Entstehung. Die zur Begriindung der realen
Gegenwart angefithrten Einsetzungsworte sind wahrscheinlich der
romischen Liturgie entlehnt. Sie wiren in diesem Falle eines der
dltesten Zeugnisse zur Geschichte des romischen Kanons. Unsere
Stelle darf auch mit Recht als erster Versuch zur Transsubstantiations-
lehre angesprochen werden, und zwar nicht nur, weil eine Umwand-
lung vorausgesetzt wird, sondern weil dieselbe indirekt als durch den
Logos bewirkte « perafols» bezeichnet wird ¢, Die durch den Logos

1 Zu « petaforn » vergleiche I Apol. 13 (1, 40 D), IT Apol. 5 (1, 208 A f);
I Apol. 20 (1, 64 C), II Apol. 7 (1, 218 D).

2 Nicht richtig scheint daher die Ansicht Al. Scheiwiler’s, Die Elemente
der Eucharistie in den ersten drei Jahrhunderten, Forschungen zur christl.
Literatur und Dogmengeschichte 3, & (Mainz 1903) 36/8, O. Casel’s, Die Eucharistie-
lehre des hl. Justinus Martyr. Der Katholik 4. Folge 13 (1914) 159 zu sein, nach
welchen «elyapigteiv» den Sinn von « verwandeln » hatte.

3 Vgl. P. Batiffol, L’'Eucharistie, la présence réelle et la transsubstantiation ?
(Paris 1920) 311/480.

4 G. Rauschen, Eucharistie und BuBsakrament in den ersten sechs Jahrh.
der Kirche (Freiburg i. Br. 1908) 27 miBt jedenfalls dem Texte Justins nicht die
ihm gebiihrende Bedeutung bei.

180



Logos und Eucharistie nach Justinus I Apol. c. 66 309

bezw. durch seine an den liturgischen Gebetslogos gebundene Kraft
vollzogene Umwandlung des Brotes und Weines ist der Grund, wes-
halb Fleisch und Blut des menschgewordenen Jesus in der Eucharistie
gegenwartig werden. Die sakramentale Wirkweise des vom Vorsteher
gesprochenen Gebetslogos und die Wirkungen der Eucharistie (Um-
wandlung, Unsterblichmachung) werden von der Justin eigenen Logos-
lehre aus erklart. Die stark stoische Farbung dieser Theologie darf
nicht erstaunen. Sie bietet, weil zeit- und personenbedingt, die beste
Gewdhr fiir die Richtigkeit unserer Auslegung.

Freilich mag man die Frage aufwerfen, ob all diese Gedanken, die wir
aus diesem einzigen Satze herauszuhoren vermeinen, wirklich auch in ithm
beschlossen sind. Leider sind die polemischen Werke Justins, die den
besten Aufschlul3 geben kénnten, der Zeit zum Opfer gefallen. In Er-
mangelung derselben sind die Quellen, auf die Justin vermutlich zurtick-
geht, einerseits, die von ihm abhdngigen Textel eines Irenaeus Adv.
haer. IV 18, 4-5 und V 2, 1-3 anderseits ein nicht zu unterschitzendes
Mittel, um die Richtigkeit unserer Auslegung nachzupriifen.

Justin schépfte seine Gedanken wahrscheinlich aus Ignatius von
Antiochien. Sicherer ist seine Abhidngigkeit von Johannes 6, 25-60.
Wir hatten bereits Gelegenheit Ignatius Sm. 7,1 zu erwidhnen :

«Edyapiotiac xal mpogeuyfic anéyovrar, did 1o pf dpoloyelv Ay Uy a -
ptotiay ohpxra eivar tol cwrtfipoc Audv "Incol Xpioted thv imip tdv &pap-
ndv Apev maboloav, fv T ypnotérntt 6 marhp fyepev. Of odv dvmidéyovies <

dwped tol Oeol oulnTolvreg amofviorovay. Zuvépepey 8¢ altols dyamav, ive wal
AVEGTHGLY 0.

Wenn wir von der Justin eigenen Logosspekulation absehen, so
haben wir hier eine auffallende Parallele. Wir finden ndmlich dhnliche
doketische Anschauungen, die zuﬁickgewiesen werden, einen ahnlichen
Vergleich zwischen Menschwerdung und Eucharistie. Bei Justin ist
dieser allerdings viel klarer. Die Auferweckung des Fleisches ist auch
nach Ignatius die Wirkung der Eucharistie 2. Noch tiberraschender ist
die Ahnlichkeit in der Terminologie: Ig. «edyapiotia xal mpocevyr »;
Ju. «edyal xal edyaprotiar». Ig. «edyampiotiav (hier im gleichen tech-
nischen Sinne wie bei Justin) cdpxa civar tod cotioos Auav I. X. »;
Ju. «edyapietnleicay Tpoghy (= edyaprortiav) ... Exelvou ... cdpxe ... eivauy.

1 Zur Abhingigkeit des Irenaeus von Justin vergleiche Fr. Loofs, Theophilus
von Antiochien adversus Marcionem und die anderen theologischen Quellen bei
Irenaeus, Texte und Untersuchungen 4. Harnack - C. Schmidt &. Reihe 1. Bd. 2. H.
(Leipzig 1930) 339/74 u. a. Unseren beiden Texten wurde indessen nicht die

gebithrende Aufmerksamkeit entgegengebracht.
2 Vgl. Ephes. 20, 2. F. X. Funk 12, 230,

181



310 Logos und Eucharistie nach Justinus I Apol. c. 66

Der Zusammenhang dieser Ausdriicke mit dem vierten Evangelium
ist nicht zu bezweifeln. Das gilt auch in vermehrtem MafBe fiir den
ganzen Vergleich Justins. In der VerheiBung der Eucharistie (Jo. 6,
25-60) nennt sich Jesus das lebendige Brot, das vom Himmel herab-
gestiegen ist (Menschwerdung), das sich zur wahren Speise gibt (Eu-
charistie) und das durch diesen GenufB3 die Unsterblichkeit bewirkt
(Auferstehung des Fleisches). Justins Worte « 31 Adyouv caoxomornelc »
stehen fast wortlich im Prolog 1, 3. 14: « Idvra 3/ adtot [toU Adyou]
Eyeveto ... & Adyoc capf éyévero». Im Gegensatz zu allen Einsetzungs-
berichten, in denen « sGpa » statt « adof » steht, gebrauchen Justin und
Ignatius «oapt xal afpa». Die Gesamtabhidngigkeit Justins wird auch
dadurch nahegelegt, daB8 dieser in Dial. 70! « swparowotciv » gewadhlt
hat und nicht «capxomoweiv » wie I Apol. 66. Vgl. Jo. 6, 5 16

Wichtiger fiir das Verstdndnis Justins sind die Texte des Irenaeus,
da sie unzweifelhafte Zeichen ihrer Abhangigkeit von I Apol. 66 auf-
weisen. Sie sind daher die notwendige Erginzung unserer Ausfithrungen.

Adv. haer. IV 18, 4-5 2 wird die gnostische Unterscheidung zwischen
dem Vater bezw. seinem gottlichen Wort und dem Weltbildner, ferner
die Auffassung von der Entstehung der Welt als Folge eines Falles,
was hinwieder die Ablehnung der Auferstehung des Fleisches nach
sich zieht, mit dem Hinweis auf den Widerspruch dieser Lehre zum
eucharistischen Kulte widerlegt :

4. « Quomodo autem constabit eis, eum panem in quo gratiae actae
sint, corpus esse Domini sui, et calicem sanguinis ejus, si non ipsum fabri-
catoris mundi Filium dicant, id est, Verbum ejus, per quod lignum
fructificat, et effluunt fontes, et terra dat primum quidem foenum, post
deinde spicam, deinde plenum triticum in spica ? 5. Quomodo autem
rursus dicunt carnem in corruptionem devenire, et non percipere vitam,
quae a corpore Domini et sanguine alitur ? Ergo aut sententiam mutent,
aut abstineant offerendo quae praedicta sint. Nostra autem consonans
est sententia Eucharistiae, et Eucharistia rursus confirmat sententiam
nostram. Offerimus enim ei quae sunt ejus, congruenter communicationem
et unitatem praedicantes carnis et spiritus. Quemadmodum enim qui est
a terra panis, percipiens invocationem Dei, jam non communis panis est,
sed FEucharistia, ex duabus rebus constans, terrena et coelesti: sic et

corpora mnostra percipientia Eucharistiam, jam non sunt corruptibilia,
spem resurrectionis habentia ». (« ‘Q¢ yap 6 amd tie y#¢ dproc mposraBdmevos

192, 254 A.

2 Die (gebriauchliche) Kapitelangabe ist nach R. Massuet, Migne PG 7, 1027/9
der lateinische Text nach W. Harvey IV 18, 3-4 Bd. 2, 204/8, der griechische nach
K. Holl, Fragmente vornicidnischer Kirchenviter aus den Sacra parallela heraus-
gegeben, Texte und Untersuchungen O. v. Gebhardt und Ad. Harnack, Neue Folge

5. Bd. H. 2 (1901) 61 f. Nr. 147.
182



Logos und Eucharistie nach Justinus I Apol. c. 66 311

\ 3 7 ~ ~ 2 I3 ~ »” ’ 2 ] o4 L4 ’

v Enixdnawy t00 Beol ounétt xowog dptog Eotlv, al) evyaptotia &x U0 TPAYPATLY GUVED-
mwvia, miyefou te xal oVpaviou, oltws xal ta copata HUGV petodapBavovra TH¢ u-
yoprotiag pnréte eivar gbapra thv EAmida tig elc aldva avasthoews Eyovra ».)

Adv. haer. V 2, 1-31 wird auf breiterer Grundlage der gleiche
Irrtum bekd@mpft und dabei erkldrt, auch diese materielle Welt sei
das Werk des Vaters und seines Wortes. Dieses komme daher bei
der Menschwerdung nicht in fremdes Eigentum. Es sei wahrhaft
Fleisch und Blut geworden. Diese teile es uns in den zur Eucharistie
gewordenen Geschopfen von Brot und Wein mit, auf diese Weise die
Auferstehung des Fleisches sichernd. Auch das Fleisch sei daher des
Heiles, des Lebens, der Unsterblichkeit fihig. Die Hauptstellen lauten :

«1. Vani autem et qui in aliena dicunt Deum wvenisse, velut aliena
concupiscentem ... neque vere nos redemit sanguine suo, si non vere
homo factus est ... 2. Vani ... qui ... carnis salutem negant et regenera-
tionem ejus spernunt, dicentes non eam capacem esse incorruptibilitatis.
Si autem, non salvetur haec videlicet, nec Dominus sanguine suo redemit
nos, neque calix Eucharistiae communicatio sanguinis ejus est, neque
panis quem frangimus communicatio corporis ejus est ... Et quoniam
membra ejus sumus, et per creaturam nutrimur; creaturam autem ipse
nobis praestat, solem suum oriri faciens, et pluens quemadmodum wvult,
eum calicem qui est creatura, suum sanguinem qui effusus est, ex quo
auget nostrum sanguinem ; et eum panem qui est a creatura, suum corpus
confirmavit, ex quo nostra auget corpora. 3. Quando ergo et mixtus calix,
et factus panis percipit Verbum Dei, et fit Eucharistia sanguinis et corporis
Christi, ex quibus augetur et consistit carnis nostrae substantia ; quomodo
carnem negant capacem esse donationis Dei, quae est vita aeterna, quae
sanguine et corpore Christi nutritur et membrum ejus est ? (‘Omdre odv
*xal TO rexpappévov motnpiov xal 6 yeyovas dptog imdéyetor tov Adyov tol fzol xal
yivetar edyapiotia, odpa Xpiotol, &x toutwyv te alber xal ouvéotnuev 7 Tig capxds
fudy Oméotaatg, Wi SexTixny WM sivar Thv odpxa Myoust TH¢ Swpeds ol 0Beol, frig
gotl Lwh aidviog, thv dmo ToU copatos xal aipatos Tol wuplov Tpegouévny wal pélog
adtoY Umdpyovoay ;) Quemadmodum et beatus Apostolus ait in epistola quae
est ad Ephesios; Quoniam membra sumus covporis ejus, de carne ejus,
et de osstbus ejus (Eph. 5, 30 vgl. Gen. 2, 23): non de spiritali aliquo
et invisibili homine dicens haec ; (Spiritus enim neque ossa, neque carnes
habet [Lc. 24, 39]) sed de ea dispositione quae est secundum verum
hominem, quae ex carnibus et nervis et ossibus consistit ; quae de calice,
qui est sanguis ejus, nutritur ; et de pane, quod est corpus ejus, augetur.
Et quemadmodum lignum vitis depositum in terram, suo fructificat
tempore, et granum tritici decidens in terram et dissolutum, multiplex
surgit per Spiritum Dei, qui continet omnia ; quae deinde per sapientiam
in usum hominis veniunt, et percipientia verbum Dei Eucharistia fiunt,
quod est corpus et sanguis Christi (mposhapBavépeva tov Myov 1ol Oe0d elyapio-
tio yivetar, 6mep doti cwmpa ral aipe tob Xpretol): sic et nostra corpora ex ea
nutrita, et reposita in terram, et resoluta in ea, resurgent in suo tempore,
Verbo Dei resurrectionem eis donante ... quoniam virtus Dei in infirmi-
tate perficitur ».

1 Migne PG 7, 1123/7. W. Harvey 2, 317/23. K. Holl 68 f. Nr. 159.
183



312 Logos und Eucharistie nach Justinus I Apol. c. 66

Wir finden in diesen Texten alle Gedanken Justins wieder : Er-
schaffung der Welt durch den Logos, daher auch der menschlichen
Natur Christi, Gegenwirtigsetzung des Fleisches und Blutes Christi
durch das Wort, Unsterblichmachung der Leiber durch den GenuB3
der Eucharistie, Auferweckung derselben durch den Logos. Die Bediirf-
nisse der etwas anders gearteten Polemik erkliren die Ausfiihrlichkeit,
mit welcher z. B. die Aufgabe des Logos bei der Schépfung, die
Begriindung der Unverweslichkeit des Fleisches durch die Eucharistie
behandelt werden. DaB die Menschwerdung des Logos sein eigenes
Werk sei, wird zwar nicht ausdriicklich gesagt, ergibt sich aber aus der
ganzen Auffassung des Irenaeus. Hier ist der Gedanke in etwa in der
Ablehnung des gnostischen Irrtums enthalten : « In aliena dicunt Deum
venisse velut aliena concupiscentem ».

Die durch diese Ubereinstimmung wahrscheinlich gewordene Ab-
hiangigkeit Irenaeus von Justin diirfte die vollig gleich gefiihrte Begriin-
dung der Unsterblichmachung des Fleisches besonders in IV 18, b
zur GewiBheit erheben. Sie beruht auf einem Vergleich, der bis zu
einzelnen Ausdriicken an beiden Orten identisch ist :

Just. «bv tpémov — oftwe . Ir. «d¢ — Butwe .

Just. «tpoph alty xadeirar ... edyaptotia ... o ... x0tvdv dpTov.

Ir. « o0xért xo0tvdc dproc dotly, AN edyaptatian,

Just. <oy 8 edyfic Ayou Tod map’ avrol edyapraTnieicav TpooHy ».

Ir.  «é ... dprog mpoohaBépevos v EmixAnorv 7ob feol.» Vgl I 13, 2:
« eUY&PLOTELY xal ... TOV Adyov ThHe Emuxdfoewe» und Just. c. 67, 5 «ed-
ya¢ wal evyaprotios ». '

Just. «edyapiornleioay tpophy ... cdpra xal atpma civar».

Ir. V 2, 3: « mpochapfavdépeva tov Adyov 103 feod eldyaprocio yiverar, Omep
totl odpa xal atpa 109 Xprotod ».

JuSt. « atpa xal GOpXEC TPEQOVTAL D,

Ir. IV 18, &: «odpra ... amd 1ol cvpatos tod Kuplov ... tpegopévnvr V,
2, 8 zweimal der gleiche Ausdruck.

Die Bedeutung dieser Parallele liegt nun darin, daB sie klar und
ausfithrlich enthalt, was ihre Vorlage in gedringter Kiirze sagte oder
nur andeutete. Diese Ausfiihrlichkeit enthebt uns einer eingehenden
Behandlung aller Vergleichsglieder.

Justins schwierige Wendung « 3¢’ edy%¢ Myov tot map’ adtol edyaototy-
fcicay tpogrv» kehrt bei Irenaeus in drei verschiedenen Fassungen

wieder :

IV. 18, 5: « b amd ¥s yis &proc mpochaBdumevos Ty Emixdnety Tob feol. »
V. 2, 2: «b yeyovws &prog Emdeyetat Tov Adyov ToU feol. »

V. 2, 3: [Brot und Wein] « moochapBavdmeva tdv Adyov 7ot Beol. »

184



Logos und Eucharistie nach Justinus I Apol. c. 66 313

« IMpochawBavery tnyv Enixinaty Tob Geod » ist gleich « mposhauBavew tov Adyov
Tou feou. »

Dieser «Xdyoc 1ot 0col » kann aber nicht bloB das von Gott
stammende oder an ihn gerichtete Wort bedeuten. Er ist auch nicht
der durch die Konsekration in der Eucharistie dem Fleische und Blute
nach gegenwirtig gewordene Logos. Er ist, wie der Kontext beweist,
nicht vom schoépferischen Logos zu trennen, der die eucharistischen
Elemente aus dem Holz der Rebe und aus dem Weizenkorn erschafft
und einst die Leiber auferwecken wird. Diesbeziiglich ist Irenaeus viel
klarer als Justin. Wir miissen also unter « Adyos tob 6eot » den in seiner
Wirksamkeit an ein liturgisches Gebet gebundenen géttlichen Logos
selbst verstehen. Wie jede Umwandlung, so bewirkt er durch die
« émixhnog » auch die Wandlung der eucharistischen Elemente in sein
Fleisch und in sein Blut.

Ob aber «i&mixinowg» hier eine an Gott gerichtete formelle Bitte
besagt, den Logos zu senden (« Herbeirufung », formelle Epiklese) oder
aber eine einfache Nennung des Gottesnamens (Aussprechen der Konse-
krationsformel, Epiklese im weiteren Sinne), 148t sich nicht eindeutig
ermitteln !, Jedenfalls gebraucht Irenaeus den Ausdruck «énixiyoic»
oder «invocatio» IT 32, 52 im Sinne einer einfachen Anrufung oder
Nennung des Namens Jesu, in Kraft dessen Teufel ausgetrieben und
Kranke geheilt werden. I 21, 532 heiBit «invocatio» nicht notwendig
Herbeirufung, sondern es kann sich, wie die unmittelbar vorher (n. 3)
iiberlieferten Formeln beweisen, um ein bloBes Aussprechen magisch
wirkender Formeln handeln. Das Vorhandensein der formellen Logos-
epiklese 148t sich daher bei Irenaeus nicht nachweisen, wenn sie auch
nicht ausgeschlossen ist. Daher ist auch der RiickschluB auf Justin
nicht zwingend.

Leider ist das Verhiltnis, das zwischen Anrufung und Logos
besteht, wie bei Justin mit Dunkelheit umgeben. Von dieser Unge-
wiBheit beeinfluBt, schreibt W. Harvey an zwei véllig gleichen Stellen
(V 2, 3 Anfang und Mitte) das erste Mal ¢ « Verbum Dei » mit Majuskel,

1 Vgl. zur Frage der Epiklese O. Casel, Zur Epiklese, Jahrbuch fiir Liturgie-
wissenschaft 3 (1923) 100/2; & (192%&) 169/78. J. W. Tyrer, The meaning of
¢mixdnotc, The Journal of Theological Studies 25 (1924) 139/50. R. H. Comnnolly,
The meaning of énixinoic: A reply, ebd. 337/64. E. G. Cuthbert- F. Atchley,
On the Epiclesis of the Eucharistic Liturgy and the Consecration of the Font,
Oxford 1935.

2 Migne PG 7, 830. W. Harvey II 49, 3 Bd. 1, 375.

3 Migne PG 7, 665 f. W. Hayvey 1 14, & Bd. 1, 187.
42, 820 «... factus panis percipit Verbum Dei ».

185



314 Logos und Eucharistie nach Justinus I Apol. c. 66

das zweite Mal ! « verbum Dei » mit Minuskel. Eines steht bei Irenaeus
fest : Zwei Dinge wirken bei der Entstehung der Eucharistie mit :
Brot und Wein einerseits und der zu ihnen hinzutretende Logos bezw.
die sie umgestaltende, an die Epiklese gebundene Logoskraft anderseits.

Sehr ausfiihrlich kommt endlich bei Irenaeus die umgestaltende,
die Auferstehung des Fleisches begriindende Wirkung der Eucharistie
zum Ausdruck. Seine Texte sind der eigentliche Schliissel zum Ver-
stindnis Justins. Durch die Teilnahme an der Eucharistie sind die
Leiber dauernder Verwesung enthoben. Sie haben die Hoffnung auf
die Auferstehung. In der Mitteilung der Unsterblichkeit besteht das
Heil des Fleisches. Dem gnostischen Spiritualismus gegeniiber wird in
unerhértem Realismus betont: Christi Fleisch und Blut ndhrt («teépern)s
bringt zum Wachstum (« ad%e: ») unser Fleisch. Sein Blut erfrischt
(« Beder ») unser Blut. Aus Christi Fleisch und Blut erhilt unsere fleisch-
liche Substanz Bestand. Zur Bekriftigung dafiir, daB es sich dabel
um eine physische Vereinigung handelt, die ihren tiefsten Grund in
unserem Verhidltnis als Glieder zum Leibe des menschgewordenen
Wortes hat, wird der Paulustext Eph. 5, 30 mit einer Variante an-
gefiihrt, die im Urtexte fehlt und der Genesis entnommen ist (« Quoniam
membra sumus corporis ejus, de carne ejus, et de ossibus ejus» Gn. 2, 23 £.);
ferner das Wort des Auferstandenen Lk. 24, 39 : « Ein Geist hat weder
Bein noch Fleisch ». An anderer Stelle 2 wird diese Mitteilung unsterb-
lich machender goéttlicher « Substanz » mit einem Schwamme ver-
glichen, der sich mit Fliissigkeit vollsaugt, mit einer Fackel, die vom
Feuer durchdrungen wird. Der Urheber dieser Umgestaltungen ist der
Logos 3, er, der auch Wein aus dem Holz der Rebe und Brot aus dem
Weizenkorn hervorbringt *.

Das Auffallendste an dieser Eucharistielehre ist auBler dem Realis-
mus ihre Verbindung mit der Logoslehre. Mit ihr und nicht mit den
Kategorien des Aristoteles wird der Versuch unternommen, Trans-
substantiation und sakramentale Wirksamkeit theologisch zu erkldren.

Diese wissenschaftlichen Versuche werden von den Alexandrinern
Klemens und Origenes, die bekanntlich platonisch-stoischen Einfliissen
am unbefangensten gegeniiberstanden, mit noch gréfBerer Kiihnheit
wiederholt werden. Fiigen wir ihre allegorisierende Denk- und Schreib-

12, 822 f. « ... percipientia verbum Dei ».

2 Adv. Haer. V 3, 3. Migne PG 7, 1131. W. Harvey 2, 327.

3 Adv. Haer. V, 2, 3. Migne PG 7, 1127. W. Harvey 2, 323.
4 Adv. Haer. IV, 18, 4. Migne PG 7, 1027. W. Harvey 2, 204.

186



Logos und Eucharistie nach Justinus I Apol. c. 66 315

weise hinzu, so ist die unvermeidliche Folge eine dynamisch-spiritua-
listische Farbung ihrer Eucharistielehre, ohne daf3 wir das Recht hitten,
sofort auf die Leugnung der realen Gegenwart zu schlieBen. Von dieser
Erwigung aus verstehen wir aber manchen schwierigen Text, dessen
Sinn uns sonst verschlossen bliebe.

Man lese z. B. Klemens Paed. IT 2, 19,3/20, 1! : « Die Mischung
von Getrink und Logos wird Eucharistie genannt ». « Die Kraft des
Logos », die auch jenen unsterblich macht, der an der Eucharistie
teilhat, ist « Geist» («mvebpma», d. h. gottlicher Geist). « Der Vater
mischt den Menschen, dieses géttliche Gemisch, mit géttlichem Pneuma »,
d. h. die Seele «und mit géttlichem Logos», d. h. den Leib. «Kpdstc
motol xal Adyou edyaptotion xéxAnrar» bezeichnet nicht das konstitutive
Wesen der Eucharistie (Akzidenzien und Substanz). Der Ausdruck
sagt unmittelbar nichts {iber die reale Gegenwart aus. Er gibt die
Ursachen an: Mischwein und Logos bezw. seine gottliche Kraft
(«mvelpa»), die bei der Entstehung der Eucharistie und bei der Unsterb-
lichmachung des Fleisches (als der Wirkung der Eucharistie) wirksam
sind. Er ist also die Umsetzung der irenaeischen Worte : « "Aptog . ..
nposhaBdpevos iy Emixhnowy tov Oeot oder tdv Adyov Tol feol ... evympis-
tle &x 3%0 mpaypatwy cuvestmxuiax Emiyefou Te xal olpaviov ... granum
surgit per Spiritum Dei (identisch mit «Xdyog tot Beov » vgl. IV 21, 3)

. corpora surgent ... Verbo Dei resurrectionem eis dante ».

Noch enger schlieBt sich Origenes? an die von der griechischen
Philosophie geschaffene Terminologie und Spekulation an, wenn er
Werden und Wirken der Eucharistie in die Begriffe « $n-Adyos » kleidet
und dafiir die Begriindung in der Schrift findet. « Was durch Gottes
Wort und Gebet (I Tim. 4,5) geheiligt ist », schreibt er im Kommentar
zu Matthaeus 11, 14, «heiligt nicht durch die der eigenen Natur des
Brotes und Weines zukommende Kraft («t® i3{w Adyw ») jenen, der an
der Eucharistie teilnimmt. Denn in diesem Falle wiirde auch jener
geheiligt, der unwiirdig das Brot des Herrn genieft. ... Die durch
Gottes Wort und Gebet geheiligte (I Tim. 4,5) Speise geht nach ihrer
materiellen Seite (¢ xat’ adte t> Olixdv ») in den Magen und an den
fiir den Auswurf bestimmten Ort (Mt. 15,17), gemaB dem zu ihr hinzu-
getretenen Gebete aber (« xatd thy Emyevopévny adtd edydy») gereicht
sie, wie der Glaube lehrt, zum Nutzen ... Nicht die Materie (« §)y »)
des Brotes ist es, sondern das iiber das Brot gesprochene Wort (« 4

1 GCS Klemens I, 167 (0. Stihlin).
2 Origenes in Mt. tom. XI, 14, 499 f. GCS Orig. 10, 1, 57 f. (E. Benaz).

187



316 Logos und Eucharistie nach Justinus I Apol. c. 66

¢n’ adte eipnpévos Adyos»), welches jenem zum Nutzen gereicht, der
nicht unwiirdig den Herrn it ».

Bei Irenaeus war die « énixhnoc ot 0Ocol » gleich dem «Xdyos tov
6eoU». Hier ist die «émiyevopévy adtd edyn» gleich dem «én’ adtd sipnuévos
Adyos ». Dort war es der Logos, der die Unsterblichkeit des Fleisches
bewirkt. Hier ist es das iiber das Brot gesprochene Wort, das Nutzen
bringt oder wirksam ist. In Jo. comm. 32, 241 steht fiir « wirksames
Wort » («Adyoc wgeddv») «nutzbringende » und «wirksame Kraft »
(« Sdvapis openTixy ... Evepyalopmévy »).

Das Verstindnis eréffnet uns auch hier die Logos-Dynamis Speku-
Hation. Das iiber Brot und Wein gesprochene Wort heiligt diese, wei
es von der gottlichen Logoskraft erfiillt ist. Diese gleiche Logoskraft
ist es, die hinwieder jenen heiligt, der wiirdig die Eucharistie genief3t.
Auch hier ist es nicht der Gedanke an das konstitutive Wesen der
Eucharistie und an die reale Gegenwart, der im Blickpunkt der Betrach-
tung liegt, sondern die dynamische, in die Logosspekulation gekleidete
Auffassung von der Wirkweise. Letztere ist insofern bei der Verwand-
lung der Elemente wie bei der Wirkung der Eucharistie identisch, als
in beiden Fillen die gleiche Logoskraft tdtig ist, und zwar ist sie es
in der Eucharistie nur auf Grund der vorausgegangenen durch das
Wort bewirkten Wandlung. Das und nur das will Origenes an dieser
Stelle sagen. Wahrscheinlich hat er den Paulustext « 8w Adyouv Oeol xal
¢mredlewe» (I Tim. 4, b) vom persténlichen Wort Gottes, das im eucharis-
tischen Gebete wirksam ist, verstanden. Dieser sakramentale Dynamis-
mus schlieBt indessen den Glauben an die reale Gegenwart nicht aus.

Es wire eine dankbare Aufgabe, die mit Justin einsetzende Logos-
spekulation in der Sakramentenlehre durch die ganze altchristliche Zeit
hindurch systematisch weiter zu verfolgen. Wir konnten hier nur auf ei-
nige Beispiele hinweisen. Der Einflull der Logoslehre auf die Gestaltung
der christologischen und trinitarischen Dogmen und Kontroversen in der
alten Kirche sind bis zur Ubersittigung bekannt. Ferner ist die Auswir-
kung derselben auf die liturgische Entwicklung wiederholt Gegenstand
wissenschaftlicher Untersuchungen geworden. Ihr Verhdltnis zur Theo-
logie der Sakramente ist jedoch u. E. nur ungeniigend ermittelt worden?.

1 Origenes in Io. comm. XXXII, 24, 309 GCS Orig. 4, 467 (E. Preuschen).

2 Vgl. die begriiBenswerten Aufsitze von H. D. Simonin, A propos d’un
texte eucharistique de S. Irénée, Rev. des sciences philos. et théol. 23 (193%)
281/92, D. van den Eynde, Eucharistia ex duabus rebus constans: S. Irenaei
adv. haereses IV, 18, 5, Antonianum 15 (1940) 13/28.

188



	Logos und Eucharistie nach Justinus I Apol. c. 66

