Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 18 (1940)

Artikel: Warum die Stinde?

Autor: Friethoff, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762435

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762435
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Warum die Siinde ?

Von C. FRIETHOFF 0. P.

Was immer geschieht, untersteht Gottes Leitung. AuBer ihm
(praeter eum) geschieht nichts ; und alles, was er will, geschieht unab-
wendlich. Die bdse Tat vermag, ebensowenig wie die gute, Gottes
Erstursidchlichkeit zu entgehen. Anderseits ist es aber kraft Gottes
unantastbarer Heiligkeit undenkbar, daB er der Urheber der Siinde
wire. So entsteht das groBe Problem der Siinde, das mysterium
iniquitatis, das man in die Worte Davids fassen kann, die er iiber
Semei sprach: «LaBt ihn fluchen; denn der Herr hat ihm gesagt:
Fluche David !» (II Sam. 16, 10).

Gleichwie man auf dem Gebiete der Kunst, der Technik usw. von
Fehlern redet, insofern das Ziel nicht erreicht wird, infolge Versagens
der Wirkursache, so spricht man auch in der sittlichen Ordnung von
Fehlern — d. h. von Siinden —, insofern der Wille als Wirkursache
das ihm gesetzte Ziel verfehlt (de Malo 3, 1). Infolgedessen unter-
scheiden wir in der siindigen Tat ein doppeltes Moment : ein positives,
d. h. die gesetzte Tat, und ein privatives, d. h. den Mangel an der
schuldigen Hinordnung auf Gott als Endziel des menschlichen Lebens.

Die Siinde als Tat schreiben wir Gottes EinfluB zu, und zwar
vorerst deswegen, weil Gott allein seine Existenz ist, und infolgedessen
alle andern Dinge verursacht, die ihre Existenz nur haben ; sodann
deswegen, weil alle Ursachen in bezug auf Gott nur als zweife Ursachen
in Betracht kommen koénnen (I-II 79, 2).

Ungeachtet dieser gottlichen Ursichlichkeit ist aber die Méglich-
keit des privativen Elementes, und damit der Siinde nicht ausgeschlossen.
Der Grund liegt darin, daBB der Einflul einer héheren Ursache auf eine
niedrigere in derselben aufgenommen wird gemiB den Dispositionen
dieser niederen Ursache: so wird beim geringsten Versagen dieser
letzteren die Wirkung ausbleiben, oder wenigstens nicht vollkommen
sein (I Sent. 40, 4, 2 ad 3"™). Bekannt ist das Beispiel vom Hinkenden :
was im Gange desselben Bewegung ist, stammt aus der Bewegungskraft ;
was aber mangelhaft ist, stammt nicht aus der Bewegungskraft, die
an sich vollkommen sein kann, sondern aus der Mangelhaftigkeit des

157



286 Warum die Siinde ?

korperlichen Gliedes als Zwischenursache. So ist es auch in der Siinde :
alles was da gut ist in sittlicher, physiologischer, psychologischer Hin-
sicht, stammt von Gott; was aber mangelhaft ist, ist der niederen,
von Gott bewegten Ursache zuzuschreiben (de Malo 3, 2).
Indessen muB zugestanden werden, daB, falls diese Mangelhaftig-
keit, dieses Versagen der untergeordneten Ursache eintrite, neben und
unabhingig von Gott und seinem bewegenden EinfluB, die gottliche
Erstursidchlichkeit doch beeintrachtigt wiirde ! Zwischen dem Wirken
Gottes und dem des mangelhaften, d. h. siindigenden menschlichen
Willens, mul also ein ursichlicher Zusammenhang bestehen. Und diese
Seite des Problems der Stinde wollen wir hier ins Auge fassen.

Wie wir seiner Zeit (1926) in dieser Zeitschrift dargelegt haben,
kommt der genannte Zusammenhang nach Calvin zustande durch den
gottlichen Willen selber : Gott will die Siinde, wenn auch aus einem uns
unbekannten, jedoch heiligen Beweggrunde. Sowenig wir aber einen
ursichlichen Zusammenhang zwischen Gottes Erstursichlichkeit und
der menschlichen Siindhaftigkeit verneinen diirfen, ebensowenig diirfen
wir denselben darin suchen, daB die Siinde selber Objekt des gottlichen
Willens wire. Das physische Ubel kann tatsichlich von Gott gewollt
werden, da es nicht gegen die Eigenart des géttlichen Gutes gerichtet
ist ; aber beziiglich der Siinde, dem moralischen Ubel, ist dies unméglich.

Der Wille strebt nur dasjenige an, was als begehrenswert erkannt
ist (de Malo 6), und deshalb ist es ebenso unmdglich, das Bose, d. h.
den Mangel des Guten, das vorhanden sein sollte, zu begehren, als
etwas zu héren, das keinen Laut von sich gibt. Der Mensch kann
tatsidchlich das Bose wollen, auch wenn er es als solches anerkannt hat ;
z. B. wenn ein und dieselbe Handlung verschiedene, d. h. gute und
bése Folgen nach sich zieht, so wird der sittlich gute Mensch zwar
nur die guten Folgen beabsichiigen, aber nichtsdestoweniger will er doch
auch die bésen Folgen — wenngleich er sie nicht beabsichtigt. Wollte
er die bosen Folgen wirklich nicht, so wiirde er die Tat als solche
unterlassen (de Malo 3, 12). Indessen ist ohne weiteres klar, daB3 dieser
Mensch auf ganz andere Weise die guten und die bdsen Folgen will :
die guten will er an sich, er beabsichtigt sie; die bosen jedoch will er
nur, insoweit sie mit den guten verbunden sind. Also um des gewollten
Guten willen wird das Boése, das mit diesem Guten verbunden ist,
matgewollt.

Da aber, wie gesagt, das Bose ein Mangel des Guten ist, unter-

158



Warum die Siinde ? 287

scheiden wir zwischen einem Gute, mit welchem das Bése verbunden
ist, und einem anderen Gute, das durch das Bdse gehindert oder
zerstort wird. Wihlt man also ein Gut, mit welchem etwas Béses
verbunden ist, dann mufBl man infolgedessen auf das andere Gut ver-
zichten, das durch dieses Bose verhindert wird. So wollte Esau lieber
die Speise genieBen, die Jakob zubereitet hatte, und damit sein Erst-
geburtsrecht preisgeben, als sich dieses Rechtes freuen und dabei
vor Hunger sterben! Somit ist klar, dal das Bése nie angestrebt
wiirde, wenn nicht das Gut, mit welchem das Bése verbunden ist,
wntensiver gewollt wire als das andere Gut, das durch dieses Bose ge-
hindert wird (I 19, 9). Hétte Esau sein Erstgeburtsrecht mehr geliebt
als die Speise, so hitte er nie um seiner leiblichen Sittigung willen auf
jenes Vorzugsrecht verzichtet !

Gott nun kann nichts intensiver wollen als seine eigene géttliche
Giite : ist diese doch das eigenste Objekt seines Willens, sodal er nichts
anderes wollen kann, es sei denn in Hinordnung auf seine Giite. Da die
Siinde aber gerade die Zerstérung der Hinordnung auf Gott als letztes
Ziel aller Dinge, und speziell des verniinftigen Geschdpfes in sich
schlieBt, und deshalb im Gegensatz zur Eigenart der gottlichen Giite
steht, ist es vollstindig ausgeschlossen, dall Gott, um irgend welches
andern Gutes willen, die Siinde wollte, sei es fiir sich selbst, sei es in
andern (I-IT 79, 1). Deshalb wire es nicht nur verfehlt, mit Calvin
zu sagen, daB Gott um irgend eines heiligen Beweggrundes willen
die Siinde des Menschen und des Engels wollte, sondern auch zu
behaupten, daBl Gott, obschon er das Bése nicht will, dennoch wolle,
daBl es etwas Boses gebe, oder daBl Béses geschehe (I 19, 9 ad 1%™).
Mit anderen Worten : nicht nur die Siinde selber, sondern auch das
Geschehen der Siinde kann unmoglich Objekt des gottlichen Willens
genannt werden, da dies einen Widerspruch in sich schlgsse. Gott kann
weder siindigen, noch wollen, dal3 andere siindigen. Das Versagen der
gottlichen Erstursichlichkeit der untergeordneten sekundiren Ursachen
kann niemals aus dem gottlichen Willen selbst erklirt werden.

Es wire aber auch verfehlt, hieraus zu schlieBen, daBl deshalb
die Siinde gegen den Willen Gottes geschehe. Es kann nicht behauptet
werden, daBl eines von beiden notwendig wahr sein miisse : daBl die
Stinde geschehe entweder gegen den Willen Gottes oder gemill seinem
Willen. Zwischen zwei kontradiktorischen Gegensitzen gibt es tatsich-
lich kein Mittelding. Aber in unserem Problem stehen nicht einander
gegeniiber wollen und nichi-wollen, sondern geschehen und nicht-geschehen.

159



288 Warum die Siinde ?

Es ist also notwendig, daB die Siinde entweder geschieht oder nicht-
geschieht ; aber es ist nicht nétig, daB Gott will, daB die Siinde geschieht,
oder will, daB sie nicht geschieht. Neben diesen beiden Affirmationen
steht eine dritte : Gott hat weder den Willen, daB die Siinde geschieht,
noch den Willen, daBl sie nicht geschieht, sondern den Willen, den
positiven Willen, zuzulassen, daB sie geschieht (I 19, 9 ad 3"™).

Die Stinde geschieht deshalb weder dem goéttlichen Willen gemil,
noch gegen denselben, aber auch nicht auBler dem Bereiche der gott-
lichen Ursdchlichkeit : sie wiirde nicht geschehen, wenn Gott nicht den
positiven Willen hitte, sie zuzulassen.

Was bedeutet denn dieses Zulassen ?

In speziellen Féllen diirfte der Sinn des Wortes zulassen ziemlich
mannigfaltig sein, aber im allgemeinen bedeutet es nichi-verhindern,
nicht-vereiteln. Wir mochten vier Fille unterscheiden :

1. Der Ausdruck «zulassen » kann eine Art Vortauschung besagen,
wenn der Zulassende selber den Willen hat, daB das sog. Zugelassene ge-
schieht. So kann die Eisenbahnverwaltung «ganz gerne» die Presseorgane
zur Besichtigung einiger funkelnagelneuer Personenwagen zulassen !
D. h. die Verwaltung sieht das gerne ; denn eine « gute» Presse .....

2. Oft 148t man nur deshalb etwas zu, weil man nicht imstande
ist, etwas an dem «zugelassenen» Ereignis zu dndern: es ist ein
Geschehenlassen dessen, was man nun einmal nicht anders machen
kann. — Der groBe Unterschied zwischen diesen beiden Fillen ist klar :
im ersten Fall ist mit der Zulassung auch der Wille des Zulassenden
verbunden ; im zweiten dagegen kann mit der Zulassung ein volliges
Nicht-wollen zusammenbestehen.

3. Zwischen den beiden genannten Fillen scheint die aus der
Moraltheologie bekannte Zulassung ihren Platz zu haben. Lehren doch
die Moraltheologen, dal man unter gewissen Bedingungen die bdsen
Folgen einer Handlung, die um ihrer guten Folgen willen gesetzt wird,
zulassen darf, obschon mit den guten Folgen unausbleiblich auch die
bose verbunden ist. Auch hier handelt es sich um ein Unvermoégen,
aber um ein relatives: denn sobald die Handlung gesetzt wird, kann man
sich der bosen Folge nicht mehr erwehren. Hier haben wir also den Fall,
daBl das Bose Willensobjekt ist, nicht zwar als Objekt des Wollens,
sondern des Mifwollens. Gesetzt, dal man den guten Erfolg bezweckt,
kann man dem bdsen nicht entgehen ; diesen bezweckt man allerdings
nicht, aber man will ihn doch mit dem guten. Wollte man ndmlich

160



Warum die Siinde ? 289

den bosen Erfolg iberhaupt nicht, dann wiirde man auch véllig absehen
vom guten Erfolg und die Handlung einfach unterlassen. Das Wollen
dieser bosen Folge ist also nicht ein volles, denn man bezweckt sie
nicht ; sie ist auch nicht Objekt des Wollens, sondern nur des Mit-
wollens. Aber auch das Unvermdgen ist nicht ein volles, denn man
kann der bosen Folge vorbeugen durch Unterlassung der Handlung.
Dieser dritte Fall stimmt also mit dem zweiten tiiberein, insofern es
sich auch hier um ein Unvermoégen handelt: wihrend es dort ein
absolutes ist, ist es hier ein relatives. Er stimmt auch mit dem ersten
Falle iiberein, insofern auch hier die Rede ist von Wollen : man will
dasjenige, von dem man sagt, dass man es zulasse; doch dort will
man es an sich als etwas Gutes; hier als ein mit dem Guten ver-
bundenes Bose, das nur mitgewollt wird.

4. Ein vierter Fall des Zulassens stimmt teilweise mit dem zweiten
iiberein, insofern das Zugelassene nicht Objekt des Wollens ist; er
unterscheidet sich aber schlechthin vom zweiten Fall, da hier kein
Unvermégen das Verhindern des Zugelassenen vereitelt.

In allen diesen Fillen ist das Zulassen ein Nicht-verhindern ; aber
die Ursache, der Grund, warum man nicht verhindert (d. h. zuldBt),
ist vollig verschieden. Im ersten Fall verhindert man nicht, da man
auch selber das sog. Zugelassene will; im zweiten Fall ist es absolut
unmoglich, das Zugelassene zu verhumdern, auch wenn man es lieber
nicht wollte ; im dritten Fall gehen das Wollen des Zugelassenen mit
einem hypothetischen Unvermogen Hand in Hand ; im vierten Fall aber
ist der einzige Grund, warum man das Zugelassene nicht verhindert
(zuldBt), der, daf wman nicht verhindern will, obschon weder das Zu-
gelassene selbst Objekt des Willens ist noch ein Unvermédgen die Ver-
hinderung des Zugelassenen vereitelt.

Gott nun kann die «zugelassene » Siinde nicht wollen, weder an
sich, noch um eines Guten willen, dem sie anhaftet. Es ist also aus-
geschlossen, daB3 die gottliche Zulassung im ersten oder dritten Sinne
verstanden werden sollte. Auch der zweite Fall trifft hier nicht zu,
da es Gott ein Leichtes wire, alle Siinden zu verhindern. Da also Gott
die «zugelassene » Siinde selber nicht wollen kann, und anderseits
michtig ist, sie zu verhindern, und es doch nicht tut, muB3 die gott-
liche Zulassung im vierten Sinne genommen werden: Goft will die
Siinde wicht verhindern. Es handelt sich deshalb um einen positiven
Willen Gottes, dessen Objekt weder die Siinde ist, noch das Geschehen

19 161



290 Warum die Siinde ?

der Siinde, noch die eventuellen guten Folgen, sondern nur das reine
Nicht-verhindern : Gott 148t die Siinde zu, da er nicht verhindern will,
dafl sie geschieht.

Man achte aber wohl auf die wahre Bedeutung der Verneinung ;
d. h. auf welches verbum sich das adverbium #nicht bezieht : auf ver-
hindern, oder wollen, oder auf beides zugleich.

1. Bezieht es sich auf beides, dann wird die ganze Handlung ver-
neint : nicht wollen-verhindern (non velle impedire). So kann man
sich auch verhalten gegeniiber dem unbekannten Boésen, oder im
Schlafe oder in BewubBtlosigkeit ; m. a. W. so verstanden, schlieBt das
« Nicht-verhindern-wollen » jeden Willensakt und jede Tat aus, und
ist infolgedessen auch kein Zulassen mehr.

2. Die Negation kann sich auf das Wollen beziehen : nichi-wollen
verhindern (das Latein hat dafiir ein eigenes Verbum : « nolle » impedire).
Da aber, wie oben gesagt, nur das Gute Objekt des Willens sein kann,
wiahrend das Bose, oder wenigstens das Nicht-Gute Objekt des Ablehnens
ist, muB bei einer Zulassung, im Sinne von «nichi-wollen verhindern »,
das Verhindern als etwas Boses oder wenigstens als etwas Nicht-Gutes
aufgefalit werden.

Wenn man also sagte, daB3 der Ausdruck : « Gott 1aBt die Siinde zu »
in dem Sinne erklirt werden soll, dal3 Gott die Siinde wnichi-will ver-
hindern, dann hieBe das: in den Augen Gottes ist das Verhindern der
Siinde etwas Boses. Nie aber kann das Vereiteln der Siinde als etwas
Boéses angesehen werden, auller wenn man die Sénde selber, oder ihr
Geschehen als etwas Guies einschitzt, d. h. wenn man die Siinde selber
will oder mitwill, wenn sie Objekt des Willens ist. Gott kann aber,
wie dargelegt, die Siinde nie wollen oder mitwollen, und deshalb
miissen wir ohne weiteres sagen, dal in den Augen Gottes das Ver-
hindern der Siinde nie als etwas Bises oder Nichi-Gutes angesehen werden
kann, und daB es deshalb nie Objekt seines Ablehnens oder Nicht-
wollens (nolle) sein kann. Die gottliche Zulassung der Siinde ist also
nicht so zu erkliren, dafl Gott sich weigere, die Stinde zu verhindern.

3. Die Partikel « nicht » kann sich in der Kombination « nicht-ver-
hindern-wollen » auch auf das Verhindern beziehen : wicht-verhindern
wollen (velle non impedire). Jedes intellektuelle Wesen — sei es Gott,
sei es Engel oder Mensch — kann das Nichi-tun als etwas Gutes auffassen
und, so betrachtet, zum Objekt eines positiven Willensaktes machen
(I-IT 13, 6). Nicht-tun ist an sich ein Nichts, Mangel einer Aktivitit ;
aber das Suspendieren der Aktivitit kann als gut und niitzlich an-

162



Warum die Siinde ? 291

gesehen werden. Wihrend nun im zweiten Sinn des Nicht-verhindern-
wollen, das Verhindern, als etwas Bdéses, Objekt des Nicht-wollens
wird, muB8 im dritten Sinn das Nichi-verhindern, als etwas Gutes
betrachtet, Objekt des Wollens sein. Das ist ein gewaltiger Unterschied !

Das Verhindern der Siinde ist immer etwas Gutes, da die Siinde
immer etwas Béses ist, und das Verhindern des Bésen nur gut sein kann !

Unter gewissen Bedingungen kann aber das Nicht-verhindern dey
Siinde etwas Gutes sein. Es ist nie etwas Bdses, einen Menschen von
der Siinde (sagen wir Verleumdung) abzuhalten ; aber es kann etwas
Gutes sein, ihn davon #nicht abzuhalten. Wenn wir z. B. ziemlich sicher
sind, daB einer, falls wir ihn von seiner Verleumdung abzuhalten ver-
suchen, gotteslisterlich aufschreien wird, ist es etwas Gutes, ihn an
seiner Verleumdung nicht zu hindern! Obschon es gut ist, der Ver-
leumdung vorzubeugen, ist es hier besser, das nicht zu tun. Das
Nicht-verhindern der Siinde sehen wir in diesem Fall als etwas Gutes
an, und wollen deshalb positiv diese Siinde nicht verhindern.

Die Frage lautet also folgendermalBen: Kann Gott das Nicht-
verhindern der Siinde als etwas Gutes ansehen, und deshalb zum
Objekt seines Wollens machen, d. h. die Siinde nicht verhindern wollen,
und sie so zulassen ?

Kann dies bejaht werden, dann ist tatsdchlich der ursichliche
Zusammenhang gegeben zwischen der vollkommenen géttlichen Wirkung
und dem Versagen des mangelhaften menschlichen Willens. Dann
geschieht die Stinde nur da und dann, wo Gott fiir gut findet, sie nicht
zu verhindern. Objekt des géttlichen Willens ist dann weder die Siinde,
noch das Geschehen der Siinde, noch eine gute Folge derselben ; Gott
lehnt es nicht ab, die Siinde zu verhindern ; aber Gott verhindert sie tat-
sdchlich nicht, da gerade das Nicht-verhindern der Siinde Objekt seines
Willens ist, insofern Gott es als gut beurteilt, sie nicht zu verhindern.

Warum ? ’

Wir miissen bedenken, daBl die gottliche Giite das Endziel der
Schopfung und der gottlichen Leitung aller Einzeldinge und des
ganzen Universums ist (I 44, 4 et 103, 2). Dasselbe, was die Wirk-
ursache in ihren Folgen auszuprigen beabsichtigt, dasselbe verlangt
der Empfanger zu erlangen. Wie also die gottliche Giite der Grund
alles gottlichen Wollens und Wirkens ist, so ist sie auch das Endziel
alles dessen, was er will und lenkt. Gott als Wirkursache und Lenker
will seine Giite mitteilen (bonitas divina communicanda), wihrend die
Geschépfe an derselben gottlichen Giite Anteil nehmen méchten

163



292 Warum die Siinde ?

(bonitas divina communicata). Alles hat Gott deshalb geschaffen, und
alles fithrt und leitet er, damit im ganzen Universum seine Giite und
Schénheit zur Darstellung gelange. Die Geschépfe aber — wie voll-
kommen sie auch sein moégen — sind beschrinkt und innerhalb der
engen Grenzen von genus und species befangen. Sie suchen deshalb
Gott darzustellen nicht so fast nach ihrer Erhabenheit, als vielmehr
in ihrer groBen Mannigfaltigkeit. Rein materieller Unterschied hilft
hiezu kaum, sodal3 die Darstellung der unendlichen Giite und Schénheit
Gottes im Universum, d. h. die duBBere Gloria Dez, sich nur finden kann
im formellen Unterschied zwischen vielen Geschopfen, deren einige
die hochste, andere die mittlere, andere die unterste Stufe einnehmen,
sodaB} es bessere, gute und weniger gute Dinge gibt. Nicht nur einzeln,
in sich selbst betrachtet, sondern vielmehr im Zusammenhang des
gewaltigen Universums, bringen die Geschoépfe in geschaffener Art die
gottliche Giite zum Ausdruck.

In jedem Zusammenhang muBl, damit das Bonum commune nicht
zu sehr beeintrichtigt werde, oft ein kleineres Ubel geduldet werden.
Geschiftsleute wissen dariiber Bescheid. Wie oft miissen im Interesse
eines groBen Geschiftes — sagen wir eines Bazars — auch Artikel gefiihrt
werden, die an sich mehr Verlust als Gewinn einbringen, deren Verkauf
aber im Bazar niitzlich oder gar notwendig ist um des Ganzen willen !

So muBl auch der Lenker des Weltganzen, soll die Stufenordnung
der Tiere erhalten werden, zulassen, daf Léwen und Tiger nicht nur
Gras fressen, was unbedingt das Leiden und den Tod anderer Tiere
mit sich fithrt. Mit einem Worte : viel Ubles muB geduldet werden,
damit nicht viel Gutes gehindert werde.

Wie es nun in der Naturordnung geht und gehen muB, so geschieht
es auch beziiglich des Ubernatiirlichen. Wenn Gott in seiner Allmacht
alle Stinden verhindern wiirde — was er unbedingt kénnte —, so miilite
notwendig auch viel Gutes vereitelt werden. Wie kénnte sich die
heilige Kirche ihres martyrum candidatus exercitus freuen, wenn Gott
nicht in seiner Weisheit die nach Rache rufenden Siinden der Verfolger
und Tyrannen zulieBe, sondern alle diese Siinden verhinderte ? Sicher,
Gott will die Siinde nicht, damit es Martyrerruhm gebe, denn Gott
kann die Siinde weder an sich noch um eines Guten willen wollen ;
und deshalb wire es verfehlt zu sagen: Got#t lifit die Siinde zu, um
mittels des Bisen Gutes zu bewirken! Eine solche Behauptung wire
gotteslisterlich, denn sie schreibt Gott den positiven Willen der Siinde
zu, und geschihe es auch um des gewollten Guten willen! Das Bose

164



Warum die Siinde ? 293

dient nie dazu, um etwas Gutes zu schaffen! Gott verhindert aber
die Siinde nicht (d. h. Gott 148t die Siinde zu), damit nicht zugleich
auch viel Gutes vereitelt werde. Kurz und kriftig und genau kénnen
wir diese Wahrheit nach Matt. 13, 24-30 so formulieren : Ne forte cum
zizania evadicetur simul et triticum ! Das Bose ist nie Ursache des Guten ;
aber das Nicht-ausreiBen des Unkrautes (Nicht-verhindern der Siinde)
kann oft das Getreide vor dem Ausgerissenwerden bewahren. Die
Zulassung der ersten Siinde schon hat dies bewiesen ; darum singt die
heilige Kirche am Ostersamstag in ihrer feierlichsten Prifation, dem
Exsultet, mit Bezug auf die Siinde Adams: O felix culpa, quae talem
ac tantum wmeruit habeve Redemptorem !

Die Siinde ist deshalb weder an sich, noch als Mittel oder Anlal}
zum Guten von Gott gewollt ; sie geschieht auch nicht gegen seinen
Willen, und ebensowenig auBer dem Bereiche seines Willens (nec
secundum nec contra nec praeter voluntatem Dei). Gott 14Bt sie aber
zu, d. h. er will sie nicht-verhindern, da eben das Nicht-verhindern
ein groBes Gut ist ; nur so wird auch viel Gutes nicht beeintrachtigt !

Dies ist also die allgemeine Antwort auf eine allgemeine Frage :
Warum will Gott nicht alle Siinden verhindern, oder : Warum 40t
Gott zu, daB es neben guten Menschen auch bdse in der Welt gibt ?

Man kann die Frage aber auch im einzelnen stellen : Warum 1403t
Gott jetzt diese Siinde Hugos zu ? Warum findet es Gott fiir gut,
die Stinde Hugos nicht zu verhindern, wohl aber jene Rudolfs ?

Man muB vorerst beachten, daB3, wie ausdriicklich im Rémerbrief
(1, 24 {.) gesagt wird, die spitere Siinde als gottliche Strafe fiir frithere
betrachtet werden muB. Das trifft aber nicht zu, wenn es sich um
die erste Siinde handelt.

Wir miissen sodann bedenken, daB Gott die Siinde verhindert
durch seine Gnade, die das tatsidchliche Fehlen des natiirlicherweise
fehlbaren menschlichen Willens verhindert. Nun ist aber, wie der
hl. Thomas uns belehrt, klar, daB der Mangel der nétigen Gnade an
sich nicht als etwas Gutes betrachtet werden kann, und deshalb von
Gott nicht gewollt wird. Es muB also ein Grund vorliegen, warum
der Mangel der Gnade im einzelnen Falle als etwas Gutes betrachtet
werden kann. Dieser Grund ist die Gerechtigkeit! Wenn ein Mensch
die nétige Gnade nicht haben will, oder, was auf das Gleiche heraus-
kommt, ganz nachlissig sich gegeniiber dem Empfang der Gnade
verhilt, dann ist es wohl gut, ja gerecht, daB er sie nicht erlangt. Und

165



294 ‘ Warum die Siinde ?

in diesem Fall gibt Gott ihm die Gnade, welche die Siinde verhindert
hitte, nicht ! (I Sent. XL, 4, 2 ; vgl. auch I-II 79, 3 und C, G. III 159).

Gott gibt also seine Gnade, welche die Siinde verhindern soll, dem
Menschen, der diese Gnade verlangt ; und er verweigert dieselbe Gnade
dem Menschen, der sie nicht verlangt. Nie aber kann der Mensch die
Gnade verlangen aus eigener Kraft ; er kann es nur kraft einer anderen
Gnade ! Hiermit wird aber unsere Frage nicht ausgeschaltet. Denn
wihrend der eine Mensch, aus Gnade, die Gnade verlangt, widersteht
der andere der Gnade aus eigenem frerten Willen! Gott verhindert
in diesem Fall also die Stinde Hugos nicht, da Hugo aus seinem eigenen
freien Willen die notige Gnade ablehnt. Damit sind wir am Ende
angelangt : einen tieferen Grund der Stinde gibt es nicht ; denn nicht
Gott, sondern der Mensch will die Siinde.

Wohl kann der allmichtige Gott auch diesen bésen Willen Hugos
wieder beugen, sodall Hugo die Gnade verlangt; und tatsichlich tut
das Gott auch dann und wann. Aber bevor wir fragen : Warum nicht
immer ? miissen wir uns zuerst wohl besinnen ! Wir fragen doch nicht
mehr linger nach der Verhinderung der Wirkung der Sekundirursache
(warum verhindert Gott die aus dem freien Willen Hugos hervor-
gehende Siinde nicht ?), sondern nach der Wegnahme der Ursache
(warum beugt Gott den freien Willen Hugos nicht um ?).

Wir kommen also wieder auf das Mysterium der Priddestination.
Und die Antwort ist demgemiB wieder eine zweifache! Warum hat
Gott einige Menschen zum ewigen Leben auserwihlt, andere aber
nicht ? Warum 148t Gott zu, daB es siindige Menschen in der Welt
gibt 7 Warum bekehrt Gott einige Siinder, andere aber nicht ? Auf
diese Frage haben wir oben die Antwort gegeben : ne forte cum zizania . . .
Fassen wir die Frage aber in concreto : Warum beugt Gott den freien
Willen Rudolfs, und nicht den Hugos? Warum hat Gott Petrus
erwahlt, Judas jedoch nicht ? Warum 148t Gott zu, dal Hugo ein
Stinder ist ? — da geziemt sich nur ein ehrfurchtsvolles Schweigen.
Hingt das doch nur vom freien gottlichen Willen ab, so wie es vom
freien Willen des Maurers abhingt, warum er den einen Stein hierhin,
und den andern dorthin setzt.

AbschlieBend wollen wir noch in einem Einzelfall durch Frage
und Antwort unseren Gedankengang illustrieren.

1. Welchesist derausschlagende Grund, daBl Hugoden Gregor verleumdet ?
Es gibt keinen tieferen Grund als den freien Willen Hugos.

166



10.

11.

12.

13.

Warum die Siinde ? 295

Geschieht diese Stinde Hugos dem Willen Gottes gemil( ?

Nein, denn Gott kann die Siinde weder an sich wollen, noch in
etwas Gutem mutwollen.

Geschieht sie also gegen den Willen Gottes ?

Nein, denn gegen den Willen Gottes kann iiberhaupt nichts geschehen.
Geschieht sie denn auBer dem Bereiche des gottlichen Willens ?
Nein, denn sie kann nur geschehen, wenn und wo Gott sie zulidBt.
Was bedeutet diese gottliche Zulassung ?

Wir sagen, dall Gott die Siinde zuldBt, da er sie nicht verhindern will.
Warum will Gott die Siinde nicht verhindern ?

Gott will sie nicht verhindern, da es gut ist, sie nicht zu verhindern.

. Warum ist es gut, die Siinde nicht zu verhindern ?

Im allgemeinen ist es gut, die Stinde nicht zu verhindern, ne forte
cum zizania eradicetur et triticum !

Warum aber hat Gott Hugo nicht daran gehindert, da er Gregor
verleumdete ?

Vielleicht ist diese Verleumdung, oder besser ihre Zulassung, schon
eine Strafe fiir eine frithere Siinde Hugos.

Warum hat denn Gott die frithere Siinde, und sogar die erste Siinde
Hugos zugelassen ?

Gott hat die erste Siinde Hugos zugelassen (und z. B. nicht die
Rudolfs), da Hugo sich nicht um die dazu nétige Gnade gekiimmert
hat (Rudolf aber hat darnach verlangt und darum gebetet).
Warum hat Hugo sich nie um diese Gnade gekiimmert, wohl aber
Rudolf ?

Rudolf bat um die Gnade vermittels der Gnade ; Hugo aber tat
nicht es aus eigenem freien Willen.

Hitte Gott machen koénnen, daBl auch Hugo um die Gnade bat ?
Allerdings.

Warum hat denn Gott wohl Rudolf, nicht aber Hugo beten lassen ?
Im allgemeinen kann man hierauf sagen: diese Gegensitze von
beten und nicht-beten, verlangen und nicht-verlangen gehéren zur
Vollkommenheit des Universums, die nicht bestiinde, wenn Gott
endgiiltig alle Siinde verhinderte.

Aber warum trifft es nun in particulari gerade Hugo, daB3 er auf
diese Weise der Vollkommenheit des Universums dienen soll ?
Hieriiber hat Gott uns nichts geoffenbart. Wir beugen wuns vor
dem unergriindlichen Mysterium !

167



	Warum die Sünde?

