
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 18 (1940)

Artikel: Warum die Sünde?

Autor: Friethoff, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762435

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762435
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Warum die Sünde

Von C. FRIETHOFF O. P.

Was immer geschieht, untersteht Gottes Leitung. Außer ihm
(praeter eum) geschieht nichts ; und alles, was er will, geschieht unab-
wendlich. Die böse Tat vermag, ebensowenig wie die gute, Gottes
Erstursächlichkeit zu entgehen. Anderseits ist es aber kraft Gottes
unantastbarer Heiligkeit undenkbar, daß er der Urheber der Sünde

wäre. So entsteht das große Problem der Sünde, das mysterium
iniquitatis, das man in die Worte Davids fassen kann, die er über
Semei sprach : « Laßt ihn fluchen ; denn der Herr hat ihm gesagt :

Fluche David » (II Sam. 16, 10).
Gleichwie man auf dem Gebiete der Kunst, der Technik usw. von

Fehlern redet, insofern das Ziel nicht erreicht wird, infolge Versagens
der Wirkursache, so spricht man auch in der sittlichen Ordnung von
Fehlern — d. h. von Sünden —, insofern der Wille als Wirkursache
das ihm gesetzte Ziel verfehlt (de Malo 3, 1). Infolgedessen
unterscheiden wir in der sündigen Tat ein doppeltes Moment : ein positives,
d. h. die gesetzte Tat, und ein privatives, d. h. den Mangel an der

schuldigen Hinordnung auf Gott als Endziel des menschlichen Lebens.

Die Sünde als Tat schreiben wir Gottes Einfluß zu, und zwar
vorerst deswegen, weil Gott allein seine Existenz ist, und infolgedessen
alle andern Dinge verursacht, die ihre Existenz nur haben ; sodann

deswegen, weil alle Ursachen in bezug auf Gott nur als zweite Ursachen
in Betracht kommen können (I-II 79, 2).

Ungeachtet dieser göttlichen Ursächlichkeit ist aber die Möglichkeit

des privativen Elementes, und damit der Sünde nicht ausgeschlossen.
Der Grund liegt darin, daß der Einfluß einer höheren Ursache auf eine

niedrigere in derselben aufgenommen wird gemäß den Dispositionen
dieser niederen Ursache : so wird beim geringsten Versagen dieser

letzteren die Wirkung ausbleiben, oder wenigstens nicht vollkommen
sein (I Sent. 40, 4, 2 ad 3um). Bekannt ist das Beispiel vom Hinkenden :

was im Gange desselben Bewegung ist, stammt aus der Bewegungskraft ;

was aber mangelhaft ist, stammt nicht aus der Bewegungskraft, die

an sich vollkommen sein kann, sondern aus der Mangelhaftigkeit des

157



286 Warum die Sünde

körperlichen Gliedes als Zwischenursache. So ist es auch in der Sünde :

alles was da gut ist in sittlicher, physiologischer, psychologischer
Hinsicht, stammt von Gott ; was aber mangelhaft ist, ist der niederen,

von Gott bewegten Ursache zuzuschreiben (de Malo 3, 2).
Indessen muß zugestanden werden, daß, falls diese Mangelhaftigkeit,

dieses Versagen der untergeordneten Ursache einträte, neben und

unabhängig von Gott und seinem bewegenden Einfluß, die göttliche
Erstursächlichkeit doch beeinträchtigt würde Zwischen dem Wirken
Gottes und dem des mangelhaften, d. h. sündigenden menschlichen

Willens, muß also ein ursächlicher Zusammenhang bestehen. Und diese

Seite des Problems der Sünde wollen wir hier ins Auge fassen.

Wie wir seiner Zeit (1926) in dieser Zeitschrift dargelegt haben,
kommt der genannte Zusammenhang nach Calvin zustande durch den

göttlichen Willen selber : Gott will die Sünde, wenn auch aus einem uns

unbekannten, jedoch heiligen Beweggrunde. Sowenig wir aber einen

ursächlichen Zusammenhang zwischen Gottes Erstursächlichkeit und
der menschlichen Sündhaftigkeit verneinen dürfen, ebensowenig dürfen
wir denselben darin suchen, daß die Sünde selber Objekt des göttlichen
Willens wäre. Das physische Übel kann tatsächlich von Gott gewollt
werden, da es nicht gegen die Eigenart des göttlichen Gutes gerichtet
ist ; aber bezüglich der Sünde, dem moralischen Übel, ist dies unmöglich.

Der Wille strebt nur dasjenige an, was als begehrenswert erkannt
ist (de Malo 6), und deshalb ist es ebenso unmöglich, das Böse, d. h.

den Mangel des Guten, das vorhanden sein sollte, zu begehren, als

etwas zu hören, das keinen Laut von sich gibt. Der Mensch kann
tatsächlich das Böse wollen, auch wenn er es als solches anerkannt hat ;

z. B. wenn ein und dieselbe Handlung verschiedene, d. h. gute und
böse Folgen nach sich zieht, so wird der sittlich gute Mensch zwar
nur die guten Folgen beabsichtigen, aber nichtsdestoweniger will er doch
auch die bösen Folgen — wenngleich er sie nicht beabsichtigt. Wollte
er die bösen Folgen wirklich nicht, so würde er die Tat als solche
unterlassen (de Malo 3, 12). Indessen ist ohne weiteres klar, daß dieser
Mensch auf ganz andere Weise die guten und die bösen Folgen will :

die guten will er an sich, er beabsichtigt sie ; die bösen jedoch will er

nur, insoweit sie mit den guten verbunden sind. Also um des gewollten
Guten willen wird das Böse, das mit diesem Guten verbunden ist,
wîYgewollt.

Da aber, wie gesagt, das Böse ein Mangel des Guten ist, unter-

158



Warum die Sünde 287

scheiden wir zwischen einem Gute, mit welchem das Böse verbunden
ist, und einem anderen Gute, das durch das Böse gehindert oder

zerstört wird. Wählt man also ein Gut, mit welchem etwas Böses

verbunden ist, dann muß man infolgedessen auf das andere Gut
verzichten, das durch dieses Böse verhindert wird. So wollte Esau lieber
die Speise genießen, die Jakob zubereitet hatte, und damit sein

Erstgeburtsrecht preisgeben, als sich dieses Rechtes freuen und dabei

vor Hunger sterben Somit ist klar, daß das Böse nie angestrebt
würde, wenn nicht das Gut, mit welchem das Böse verbunden ist,
intensiver gewollt wäre als das andere Gut, das durch dieses Böse
gehindert wird (I 19, 9). Hätte Esau sein Erstgeburtsrecht mehr geliebt
als die Speise, so hätte er nie um seiner leiblichen Sättigung willen auf
jenes Vorzugsrecht verzichtet

Gott nun kann nichts intensiver wollen als seine eigene göttliche
Güte : ist diese doch das eigenste Objekt seines Willens, sodaß er nichts
anderes wollen kann, es sei denn in Hinordnung auf seine Güte. Da die
Sünde aber gerade die Zerstörung der Hinordnung auf Gott als letztes
Ziel aller Dinge, und speziell des vernünftigen Geschöpfes in sich

schließt, und deshalb im Gegensatz zur Eigenart der göttlichen Güte

steht, ist es vollständig ausgeschlossen, daß Gott, um irgend welches

andern Gutes willen, die Sünde wollte, sei es für sich selbst, sei es in
andern (I-II 79, 1). Deshalb wäre es nicht nur verfehlt, mit Calvin
zu sagen, daß Gott um irgend eines heiligen Beweggrundes willen
die Sünde dès Menschen und des Engels wollte, sondern auch zu

behaupten, daß Gott, obschon er das Böse nicht will, dennoch wolle,
daß es etwas Böses gebe, oder daß Böses geschehe (I 19, 9 ad l1).
Mit anderen Worten : nicht nur die Sünde selber, sondern auch das

Geschehen der Sünde kann unmöglich Objekt des göttlichen Willens

genannt werden, da dies einen Widerspruch in sich schlösse. Gott kann
weder sündigen, noch wollen, daß andere sündigen. Das Versagen der

göttlichen Erstursächlichkeit der untergeordneten sekundären Ursachen
kann niemals aus dem göttlichen Willen selbst erklärt werden.

Es wäre aber auch verfehlt, hieraus zu schließen, daß deshalb

die Sünde gegen den Willen Gottes geschehe. Es kann nicht behauptet
werden, daß eines von beiden notwendig wahr sein müsse : daß die

Sünde geschehe entweder gegen den Willen Gottes oder gemäß seinem

Willen. Zwischen zwei kontradiktorischen Gegensätzen gibt es tatsächlich

kein Mittelding. Aber in unserem Problem stehen nicht einander

gegenüber wollen und nicht-wollen, sondern geschehen und nicht-geschehen.

159



288 Warum die Sünde

Es ist also notwendig, daß die Sünde entweder geschieht oder nicht-
geschieht ; aber es ist nicht nötig, daß Gott will, daß die Sünde geschieht,
oder will, daß sie nicht geschieht. Neben diesen beiden Affirmationen
steht eine dritte : Gott hat weder den Willen, daß die Sünde geschieht,
noch den Willen, daß sie nicht geschieht, sondern den Willen, den

positiven Willen, zuzulassen, daß sie geschieht (I 19, 9 ad ß1).
Die Sünde geschieht deshalb weder dem göttlichen Willen gemäß,

noch gegen denselben, aber auch nicht außer dem Bereiche der
göttlichen Ursächlichkeit : sie würde nicht geschehen, wenn Gott nicht den

positiven Witten hätte, sie zuzulassen.

Was bedeutet denn dieses Zulassen

In speziellen Fällen dürfte der Sinn des Wortes zulassen ziemlich

mannigfaltig sein, aber im allgemeinen bedeutet es nicht-verhindern,
nicht-vereiteln. Wir möchten vier Fälle unterscheiden :

1. Der Ausdruck « zulassen » kann eine Art Vortäuschung besagen,

wenn der Zulassende selber den Willen hat, daß das sog. Zugelassene
geschieht. So kann die Eisenbahnverwaltung «ganz gerne» die Presseorgane

zur Besichtigung einiger funkelnagelneuer Personenwagen zulassen

D. h. die Verwaltung sieht das gerne ; denn eine « gute » Presse

2. Oft läßt man nur deshalb etwas zu, weil man nicht imstande
ist, etwas an dem « zugelassenen » Ereignis zu ändern : es ist ein
Geschehenlassen dessen, was man nun einmal nicht anders machen
kann. — Der große Unterschied zwischen diesen beiden Fällen ist klar :

im ersten Fall ist mit der Zulassung auch der Wille des Zulassenden
verbunden ; im zweiten dagegen kann mit der Zulassung ein völliges
Nicht-wollen zusammenbestehen.

3. Zwischen den beiden genannten Fällen scheint die aus der

Moraltheologie bekannte Zulassung ihren Platz zu haben. Lehren doch
die Moraltheologen, daß man unter gewissen Bedingungen die bösen

Folgen einer Handlung, die um ihrer guten Folgen willen gesetzt wird,
zulassen darf, obschon mit den guten Folgen unausbleiblich auch die
böse verbunden ist. Auch hier handelt es sich um ein Unvermögen,
aber um ein relatives : denn sobald die Handlung gesetzt wird, kann man
sich der bösen Folge nicht mehr erwehren. Hier haben wir also den Fall,
daß das Böse Willensobjekt ist, nicht zwar als Objekt des Wollens,
sondern des Mïfwollens. Gesetzt, daß man den guten Erfolg bezweckt,

kann man dem bösen nicht entgehen ; diesen bezweckt man allerdings
nicht, aber man will ihn doch mit dem guten. Wollte man nämlich

160



Warum die Sünde 289

den bösen Erfolg überhaupt nicht, dann würde man auch völlig absehen

vom guten Erfolg und die Handlung einfach unterlassen. Das Wollen
dieser bösen Folge ist also nicht ein volles, denn man bezweckt sie

nicht ; sie ist auch nicht Objekt des Wollens, sondern nur des

Mitwollens. Aber auch das Unvermögen ist nicht ein volles, denn man
kann der bösen Folge vorbeugen durch Unterlassung der Handlung.
Dieser dritte Fall stimmt also mit dem zweiten überein, insofern es

sich auch hier um ein Unvermögen handelt : während es dort ein
absolutes ist, ist es hier ein relatives. Er stimmt auch mit dem ersten
Falle überein, insofern auch hier die Rede ist von Wollen : man will
dasjenige, von dem man sagt, dass man es zulasse ; doch dort will
man es an sich als etwas Gutes ; hier als ein mit dem Guten
verbundenes Böse, das nur mfigewollt wird.

4. Ein vierter Fall des Zulassens stimmt teilweise mit dem zweiten
überein, insofern das Zugelassene nicht Objekt des Wollens ist ; er
unterscheidet sich aber schlechthin vom zweiten Fall, da hier kein
Unvermögen das Verhindern des Zugelassenen vereitelt.

In allen diesen Fällen ist das Zulassen ein Nicht-verhindern ; aber
die Ursache, der Grund, warum man nicht verhindert (d. h. zuläßt),
ist völlig verschieden. Im ersten Fall verhindert man nicht, da man
auch selber das sog. Zugelassene will; im zweiten Fall ist es absolut

unmöglich, das Zugelassene zu verhindern, auch wenn man es lieber
nicht wollte ; im dritten Fall gehen das Wollen des Zugelassenen mit
einem hypothetischen Unvermögen Hand in Hand ; im vierten Fall aber
ist der einzige Grund, warum man das Zugelassene nicht verhindert
(zuläßt), der, daß man nicht verhindern will, obschon weder das

Zugelassene selbst Objekt des Willens ist noch ein Unvermögen die

Verhinderung des Zugelassenen vereitelt.

Gott nun kann die « zugelassene » Sünde nicht wollen, weder an
sich, noch um eines Guten willen, dem sie anhaftet. Es ist also

ausgeschlossen, daß die göttliche Zulassung im ersten oder dritten Sinne

verstanden werden sollte. Auch der zweite Fall trifft hier nicht zu,
da es Gott ein Leichtes wäre, alle Sünden zu verhindern. Da also Gott
die « zugelassene » Sünde selber nicht wollen kann, und anderseits

mächtig ist, sie zu verhindern, und es doch nicht tut, muß die göttliche

Zulassung im vierten Sinne genommen werden : Gott will die
Sünde nicht verhindern. Es handelt sich deshalb um einen positiven
Willen Gottes, dessen Objekt weder die Sünde ist, noch das Geschehen

19 161



290 Warum die Sünde

der Sünde, noch die eventuellen guten Folgen, sondern nur das reine
Nicht-verhindern : Gott läßt die Sünde zu, da er nicht verhindern will,
daß sie geschieht.

Man achte aber wohl auf die wahre Bedeutung der Verneinung ;

d. h. auf welches verbum sich das adverbium nicht bezieht : auf
verhindern, oder wollen, oder auf beides zugleich.

1. Bezieht es sich auf beides, dann wird die ganze Handlung
verneint : nicht wollen-verhindern (non velle impedire). So kann man
sich auch verhalten gegenüber dem unbekannten Bösen, oder im
Schlafe oder in Bewußtlosigkeit ; m. a. W. so verstanden, schließt das

« Nicht-verhindern-wollen » jeden Willensakt und jede Tat aus, und
ist infolgedessen auch kein Zulassen mehr.

2. Die Negation kann sich auf das Wollen beziehen : nicht-wollen
verhindern (das Latein hat dafür ein eigenes Verbum : « nolle » impedire).
Da aber, wie oben gesagt, nur das Gute Objekt des Willens sein kann,
während das Böse, oder wenigstens das Nicht-Gute Objekt des Ablehnens

ist, muß bei einer Zulassung, im Sinne von « nicht-wollen verhindern »,

das Verhindern als etwas Böses oder wenigstens als etwas Nicht-Gutes
aufgefaßt werden.

Wenn man also sagte, daß der Ausdruck : « Gott läßt die Sünde zu »

in dem Sinne erklärt werden soll, daß Gott die Sünde nicht-will
verhindern, dann hieße das : in den Augen Gottes ist das Verhindern der

Sünde etwas Böses. Nie aber kann das Vereiteln der Sünde als etwas
Böses angesehen werden, außer wenn man die Sünde selber, oder ihr
Geschehen als etwas Gutes einschätzt, d. h. wenn man die Sünde selber

will oder mitwill, wenn sie Objekt des Willens ist. Gott kann aber,
wie dargelegt, die Sünde nie wollen oder mitwollen, und deshalb
müssen wir ohne weiteres sagen, daß in den Augen Gottes das

Verhindern der Sünde nie als etwas Böses oder Nicht- Gutes angesehen werden

kann, und daß es deshalb nie Objekt seines Ablehnens oder Nicht-
wollens (nolle) sein kann. Die göttliche Zulassung der Sünde ist also

nicht so zu erklären, daß Gott sich weigere, die Sünde zu verhindern.
3. Die Partikel « nicht » kann sich in der Kombination «

nicht-verhindern-wollen » auch auf das Verhindern beziehen : nicht-verhindern
wollen (velle non impedire). Jedes intellektuelle Wesen — sei es Gott,
sei es Engel oder Mensch — kann das Nicht-tun als etwas Gutes auffassen

und, so betrachtet, zum Objekt eines positiven Willensaktes machen

(I-II 13, 6). Nicht-tun ist an sich ein Nichts, Mangel einer Aktivität ;

aber das Suspendieren der Aktivität kann als gut und nützlich an-

162



Warum die Sünde 291

gesehen werden. Während nun im zweiten Sinn des Nicht-verhindern-

wollen, das Verhindern, als etwas Böses, Objekt des Nicht-wollens
wird, muß im dritten Sinn das Nicht-verhindern, als etwas Gutes

betrachtet, Objekt des Wollens sein. Das ist ein gewaltiger Unterschied
Das Verhindern der Sünde ist immer etwas Gutes, da die Sünde

immer etwas Böses ist, und das Verhindern des Bösen nur gut sein kann
Unter gewissen Bedingungen kann aber das Nicht-verhindern der

Sünde etwas Gutes sein. Es ist nie etwas Böses, einen Menschen von
der Sünde (sagen wir Verleumdung) abzuhalten ; aber es kann etwas
Gutes sein, ihn davon nicht abzuhalten. Wenn wir z. B. ziemlich sicher

sind, daß einer, falls wir ihn von seiner Verleumdung abzuhalten
versuchen, gotteslästerlich aufschreien wird, ist es etwas Gutes, ihn an
seiner Verleumdung nicht zu hindern Obschon es gut ist, der

Verleumdung vorzubeugen, ist es hier besser, das nicht zu tun. Das
Nicht-verhindern der Sünde sehen wir in diesem Fall als etwas Gutes

an, und wollen deshalb positiv diese Sünde nicht verhindern.
Die Frage lautet also folgendermaßen : Kann Gott das Nicht-

verhindern der Sünde als etwas Gutes ansehen, und deshalb zum
Objekt seines Wollens machen, d. h. die Sünde nicht verhindern wollen,
und sie so zulassen

Kann dies bejaht werden, dann ist tatsächlich der ursächliche

Zusammenhang gegeben zwischen der vollkommenen göttlichen Wirkung
und dem Versagen des mangelhaften menschlichen Willens. Dann
geschieht die Sünde nur da und dann, wo Gott für gut findet, sie nicht
zu verhindern. Objekt des göttlichen Willens ist dann weder die Sünde,
noch das Geschehen der Sünde, noch eine gute Folge derselben ; Gott
lehnt es nicht ab, die Sünde zu verhindern ; aber Gott verhindert sie

tatsächlich nicht, da gerade das Nicht-verhindern der Sünde Objekt seines

Willens ist, insofern Gott es als gut beurteilt, sie nicht zu verhindern.
Warum
Wir müssen bedenken, daß die göttliche Güte das Endziel der

Schöpfung und der göttlichen Leitung aller Einzeldinge und des

ganzen Universums ist (I 44, 4 et 103, 2). Dasselbe, was die
Wirkursache in ihren Folgen auszuprägen beabsichtigt, dasselbe verlangt
der Empfänger zu erlangen. Wie also die göttliche Güte der Grund
alles göttlichen Wollens und Wirkens ist, so ist sie auch das Endziel
alles dessen, was er will und lenkt. Gott als Wirkursache und Lenker
will seine Güte mitteilen (bonitas divina communicanda), während die
Geschöpfe an derselben göttlichen Güte Anteil nehmen möchten

163



292 Warum die Sünde

(bonitas divina communicata). Alles hat Gott deshalb geschaffen, und
alles führt und leitet er, damit im ganzen Universum seine Güte und
Schönheit zur Darstellung gelange. Die Geschöpfe aber — wie
vollkommen sie auch sein mögen — sind beschränkt und innerhalb der

engen Grenzen von genus und species befangen. Sie suchen deshalb
Gott darzustellen nicht so fast nach ihrer Erhabenheit, als vielmehr
in ihrer großen Mannigfaltigkeit. Rein materieller Unterschied hilft
hiezu kaum, sodaß die Darstellung der unendlichen Güte und Schönheit
Gottes im Universum, d. h. die äußere Gloria Dei, sich nur finden kann
im formellen Unterschied zwischen vielen Geschöpfen, deren einige
die höchste, andere die mittlere, andere die unterste Stufe einnehmen,
sodaß es bessere, gute und weniger gute Dinge gibt. Nicht nur einzeln,
in sich selbst betrachtet, sondern vielmehr im Zusammenhang des

gewaltigen Universums, bringen die Geschöpfe in geschaffener Art die

göttliche Güte zum Ausdruck.
In jedem Zusammenhang muß, damit das Bonum commune nicht

zu sehr beeinträchtigt werde, oft ein kleineres Übel geduldet werden.
Geschäftsleute wissen darüber Bescheid. Wie oft müssen im Interesse
eines großen Geschäftes — sagen wir eines Bazars —• auch Artikel geführt
werden, die an sich mehr Verlust als Gewinn einbringen, deren Verkauf
aber im Bazar nützlich oder gar notwendig ist um des Ganzen willen

So muß auch der Lenker des Weltganzen, soll die Stufenordnung
der Tiere erhalten werden, zulassen, daß Löwen und Tiger nicht nur
Gras fressen, was unbedingt das Leiden und den Tod anderer Tiere
mit sich führt. Mit einem Worte : viel Übles muß geduldet werden,
damit nicht viel Gutes gehindert werde.

Wie es nun in der Naturordnung geht und gehen muß, so geschieht
es auch bezüglich des Übernatürlichen. Wenn Gott in seiner Allmacht
alle Sünden verhindern würde — was er unbedingt könnte —, so müßte

notwendig auch viel Gutes vereitelt werden. Wie könnte sich die

heilige Kirche ihres martyrum candidatus exercitus freuen, wenn Gott
nicht in seiner Weisheit die nach Rache rufenden Sünden der Verfolger
und Tyrannen zuließe, sondern alle diese Sünden verhinderte Sicher,

Gott will die Sünde nicht, damit es Martyrerruhm gebe, denn Gott
kann die Sünde weder an sich noch um eines Guten willen wollen ;

und deshalb wäre es verfehlt zu sagen : Gott läßt die Sünde zu, um
mittels des Bösen Gutes zu bewirken! Eine solche Behauptung wäre

gotteslästerlich, denn sie schreibt Gott den positiven Willen der Sünde

zu, und geschähe es auch um des gewollten Guten willen Das Böse

164



Warum die Sünde 293

dient nie dazu, um etwas Gutes zu schaffen Gott verhindert aber
die Sünde nicht (d. h. Gott läßt die Sünde zu), damit nicht zugleich
auch viel Gutes vereitelt werde. Kurz und kräftig und genau können
wir diese Wahrheit nach Matt. 13, 24-30 so formulieren : Ne forte cum
zizania eradicetur simul et triticum Das Böse ist nie Ursache des Guten ;

aber das Nicht-ausreißen des Unkrautes (Nicht-verhindern der Sünde)
kann oft das Getreide vor dem Ausgerissenwerden bewahren. Die

Zulassung der ersten Sünde schon hat dies bewiesen ; darum singt die

heilige Kirche am Ostersamstag in ihrer feierlichsten Präfation, dem

Exsultet, mit Bezug auf die Sünde Adams : 0 felix culpa, quae talem

ac tantum meruit habere Redemptorem
Die Sünde ist deshalb weder an sich, noch als Mittel oder Anlaß

zum Guten von Gott gewollt ; sie geschieht auch nicht gegen seinen

Willen, und ebensowenig außer dem Bereiche seines Willens (nec

secundum nec contra nec praeter voluntatem Dei). Gott läßt sie aber

zu, d. h. er will sie nicht-verhindern, da eben das Nicht-verhindern
ein großes Gut ist ; nur so wird auch viel Gutes nicht beeinträchtigt

Dies ist also die allgemeine Antwort auf eine allgemeine Frage :

Warum will Gott nicht alle Sünden verhindern, oder : Warum läßt
Gott zu, daß es neben guten Menschen auch böse in der Welt gibt

Man kann die Frage aber auch im einzelnen stellen : Warum läßt
Gott jetzt diese Sünde Hugos zu Warum findet es Gott für gut,
die Sünde Hugos nicht zu verhindern, wohl aber jene Rudolfs

Man muß vorerst beachten, daß, wie ausdrücklich im Römerbrief
(1, 24 f.) gesagt wird, die spätere Sünde als göttliche Strafe für frühere
betrachtet werden muß. Das trifft aber nicht zu, wenn es sich um
die erste Sünde handelt.

Wir müssen sodann bedenken, daß Gott die Sünde verhindert
durch seine Gnade, die das tatsächliche Fehlen des natürlicherweise
fehlbaren menschlichen Willens verhindert. Nun ist aber, wie der
hl. Thomas uns belehrt, klar, daß der Mangel der nötigen Gnade an
sich nicht als etwas Gutes betrachtet werden kann, und deshalb von
Gott nicht gewollt wird. Es muß also ein Grund vorliegen, warum
der Mangel der Gnade im einzelnen Falle als etwas Gutes betrachtet
werden kann. Dieser Grund ist die Gerechtigkeit Wenn ein Mensch
die nötige Gnade nicht haben will, oder, was auf das Gleiche
herauskommt, ganz nachlässig sich gegenüber dem Empfang der Gnade

verhält, dann ist es wohl gut, ja gerecht, daß er sie nicht erlangt. Und

165



294 Warum die Sünde

in diesem Fall gibt Gott ihm die Gnade, welche die Sünde verhindert
hätte, nicht (I Sent. XL, 4, 2 ; vgl. auch I-II 79, 3 und C. G. III 159).

Gott gibt also seine Gnade, welche die Sünde verhindern soll, dem

Menschen, der diese Gnade verlangt ; und er verweigert dieselbe Gnade
dem Menschen, der sie nicht verlangt. Nie aber kann der Mensch die
Gnade verlangen aus eigener Kraft ; er kann es nur kraft einer anderen
Gnade Hiermit wird aber unsere Frage nicht ausgeschaltet. Denn
während der eine Mensch, aus Gnade, die Gnade verlangt, widersteht
der andere der Gnade aus eigenem freien Willen! Gott verhindert
in diesem Fall also die Sünde Hugos nicht, da Hugo aus seinem eigenen

freien Willen die nötige Gnade ablehnt. Damit sind wir am Ende
angelangt : einen tieferen Grund der Sünde gibt es nicht ; denn nicht
Gott, sondern der Mensch will die Sünde.

Wohl kann der allmächtige Gott auch diesen bösen Willen Hugos
wieder beugen, sodaß Hugo die Gnade verlangt ; und tatsächlich tut
das Gott auch dann und wann. Aber bevor wir fragen : Warum nicht
immer müssen wir uns zuerst wohl besinnen Wir fragen doch nicht
mehr länger nach der Verhinderung der Wirkung der Sekundärursache

(warum verhindert Gott die aus dem freien Willen Hugos
hervorgehende Sünde nicht sondern nach der Wegnahme der Ursache

(warum beugt Gott den freien Willen Hugos nicht um
Wir kommen also wieder auf das Mysterium der Prädestination.

Und die Antwort ist demgemäß wieder eine zweifache Warum hat
Gott einige Menschen zum ewigen Leben auserwählt, andere aber
nicht Warum läßt Gott zu, daß es sündige Menschen in der Welt
gibt Warum bekehrt Gott einige Sünder, andere aber nicht Auf
diese Frage haben wir oben die Antwort gegeben : ne forte cum zizania
Fassen wir die Frage aber in concreto : Warum beugt Gott den freien
Willen Rudolfs, und nicht den Hugos Warum hat Gott Petrus
erwählt, Judas jedoch nicht Warum läßt Gott zu, daß Hugo ein
Sünder ist — da geziemt sich nur ein ehrfurchtsvolles Schweigen.

Hängt das doch nur vom freien göttlichen Willen ab, so wie es vom
freien Willen des Maurers abhängt, warum er den einen Stein hierhin,
und den andern dorthin setzt.

Abschließend wollen wir noch in einem Einzelfall durch Frage
und Antwort unseren Gedankengang illustrieren.

1. Welches ist der ausschlagende Grund, daß Hugo den Gregor verleumdet
Es gibt keinen tieferen Grund als den freien Willen Hugos.

166



Warum die Sünde 295

2. Geschieht diese Sünde Hugos dem Willen Gottes gemäß

Nein, denn Gott kann die Sünde weder an sich wollen, noch in
etwas Gutem mitwollen.

3. Geschieht sie also gegen den Willen Gottes

Nein, denn gegen den Willen Gottes kann überhaupt nichts geschehen.

4. Geschieht sie denn außer dem Bereiche des göttlichen Willens
Nein, denn sie kann nur geschehen, wenn und wo Gott sie zuläßt.

5. Was bedeutet diese göttliche Zulassung
Wir sagen, daß Gott die Sünde zuläßt, da er sie nicht verhindern will.

6. Warum will Gott die Sünde nicht verhindern
Gott will sie nicht verhindern, da es gut ist, sie nicht zu verhindern.

7. Warum ist es gut, die Sünde nicht zu verhindern
Im allgemeinen ist es gut, die Sünde nicht zu verhindern, ne forte
cum zizania eradicetur et triticum

8. Warum aber hat Gott Hugo nicht daran gehindert, daß er Gregor
verleumdete
Vielleicht ist diese Verleumdung, oder besser ihre Zulassung, schon

eine Strafe für eine frühere Sünde Hugos.
9. Warum hat denn Gott die frühere Sünde, und sogar die erste Sünde

Hugos zugelassen
Gott hat die erste Sünde Hugos zugelassen (und z. B. nicht die

Rudolfs), da Hugo sich nicht um die dazu nötige Gnade gekümmert
hat (Rudolf aber hat darnach verlangt und darum gebetet).

10. Warum hat Hugo sich nie um diese Gnade gekümmert, wohl aber

Rudolf
Rudolf bat um die Gnade vermittels der Gnade ; Hugo aber tat
nicht es aus eigenem freien Willen.

11. Hätte Gott machen können, daß auch Hugo um die Gnade bat
Allerdings.

12. Warum hat denn Gott wohl Rudolf, nicht aber Hugo beten lassen

Im allgemeinen kann man hierauf sagen : diese Gegensätze von
beten und nicht-beten, verlangen und nicht-verlangen gehören zur
Vollkommenheit des Universums, die nicht bestünde, wenn Gott
endgültig alle Sünde verhinderte.

13. Aber warum trifft es nun in particulari gerade Hugo, daß er auf
diese Weise der Vollkommenheit des Universums dienen soll
Hierüber hat Gott uns nichts geoffenbart. Wir beugen uns vor
dem unergründlichen Mysterium

167


	Warum die Sünde?

