
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 18 (1940)

Artikel: De spei christianae fideique divinae mutua dependentia

Autor: Ramírez, J.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762434

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762434
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


De spei christianae fideique divinae
mutua dependentia.

Scripsit J. M. Ramirez 0. P.

Nuper agentes de certitudine spei christianae, per transennam et
veluti summis labiis tetigimus factum realis amissionis spei
christianae a vere fideli quandoque positive desperante de aeterna sua
salute consequenda, quin tarnen eo ipso fidem suam amittat h Hoc
enim factum mirum in modum confirmabat doctrinam de reali dis-
tinctione certitudinis spei christianae a certitudine fidei divinae simulque
problema excitabat de modo et ratione dependentiae prioris certitudinis
ab altera, — de qua eo in loco erat sermo.

Hac ergo de causa, amici quidam optimi enixe a me petierunt
ut hanc rem directe retractarem, ad solvendum, pro virili, problema
illud de vi et modo dependentiae certitudinis spei christianae a
certitudine fidei divinae.

Hisce amicorum votis — quibus contraire nefas •— obsecundantes,

quaestionem versabimus de reali separabilitate spei christianae a fide

divina, non solum ratione positivae desperationis credentis, verum
et quocumque alio modo accidere queat.

Atqui realis separatio spei christianae a fide divina dupliciter
potest accipi : primo, retinendo spem christianam amissa fide ; secundo,

retinendo fidem divinam amissa spe. Neque alius modus possibilis
fingi valet.

Duo ergo examinanda veniunt : unum, realis amissibilitas fidei
divinae retenta spe; aliud, realis amissibilitas spei christianae retenta fide.

CAPUT I.

De amissione fidei divinae retenta spe.

Fidem divinam amitti posse retenta spe, duobus modis valet

intelligi : primo, in statu viae ; secundo, in statu termini.

1 Ciencia Tomista 57 (1938), p. 375, ubi in linea 31 error quidam irrepsit :

loco particulari, legendum partiali.
83



212 De spei christianae fideique divinae mutua dependentia

Art. 1.

An possit fides amitti divina retenta spe in statu viae.

Porro spem christianam manere non posse in statu viae amissa

fide, omnium theologorum communis sententia est1. Se habet enim
fides divina ad spem theologicam in hac vita sicut fundamentum ad

parietem aedificii spiritualis et sicut synderesis supernaturalis ad

intentionem finis supernaturalis 2. Atqui paries subsistere non potest
destructo fundamento, neque intentio finis supernaturalis sine synderesi
supernaturali, quia nihil volitum neque intentum supernaturaliter
nisi prius supernaturaliter cognitum. Unde S. Thomas nervöse scribit :

« non potest spes haberi de aeterna beatitudine nisi credatur possibilis,
quia impossibile non cadit sub spe » (II-II 4, 7 ad 2). « Ad hoc ergo,
quod aliquis speret, requiritur quod obiectum spei proponatur ei ut
possibile : sed obiectum spei est, uno modo, beatitudo aeterna et,
alio modo, divinum auxilium ; et utrumque eorum proponitur nobis

per fidem, per quam nobis innotescit quod ad vitam aeternam possumus

pervenire et quod ad hoc paratum est nobis divinum auxilium, secundum

illud Heb. 11, 6 : accedentem ad Deum oportet credere quia est et
quia inquirentibus se remunerator est » (II-II 17, 7 c).

Id, quod S. Augustinus demonstraverat hac pulchra et cogente
ratione : Oratio est interpretativa spei. Atqui sine fide impossibile
est orare Deum in hac vita, secundum illud : quomodo invocabunt
in quern non crediderunt (Rom. 10, 14). Ergo et sine fide impossibile
est habere spem : « quid autem sperari potest quod non creditur »

(Enchiridion, cap. 7-8, n° 2. ML. 40, 234).

Qua etiam de causa docet Apostolus gentes, ante fidem Christi
susceptam, esse « promissionis spem non habentes et sine Deo in hoc

mundo » (Eph. 2, 12) ; ac fideles thessalonicenses monet ne de caris
suis defunctis ultra modum contristentur « sicut et ceteri [= gentiles,
infidèles] qui spem non habent » (I Thess. 4, 13), quia in altera vita
omnes simul semper cum Domino erimus.

Et inde est quod, per se loquendo, gravius est peccatum infide-
litatis quam peccatum simplicis desperationis, quia « subvertit
fundamentum omnium bonorum [supernaturalium], sine quo nihil boni

1 Si unus excipiatur lac. Almainus, de quo videri potest B. Medina O. P.,
in I-II 65, 5, § Est aliud dubium, p. 451 b. Salmanticae 1588.

2 De Spe 4 obi. 14 et resp. ; II Sent. d. 41 q. 1 a. 1 ; II-II 10, 4 ad 2.

84



De spei christianae fideique divinae mutua dependentia 213

remanet » (IV Seilt, d. 13 q. 2 a. 2 c. Cf. ibid. ad 2 et II-II 2, 3 obi. 1) ;

et sie, amissa fide, spes et Caritas radicitus evelluntur et funditus
evertuntur (De Malo 2, 10 ad 2).

Haec omnia clara sunt et a nemine in dubium revocata.

Art. 2.

Num divina fides amitti queat retenta spe in statu termini.

Tota ergo difficultas devolvitur ad aliud membrum disiunetionis,
an scilicet in statu termini manere possit vera spes theologica amissa

fide.

§ I.

In statu termini infelicis seu damnatorum.

Qua quidem in re, missis damnatis, quibus spes nulla theologica
affulgere potest, quia de ratione damnationis aeternae est ut vita
aeterna sit eis reapse impossibilis et ut hanc impossibilitatem ipsi
certo sciant (Cf. III Sent. d. 26 q. 2 a. 5 qla. 4 c, ed. Moos O. P., n° 160 ;

II-II 18, 3 c), iuxta illud : « mortuo homine impio, nulla erit ultra
spes » (Prov. 11, 7), et illud : « talia dixerunt in inferno hi qui pecca-
verunt : quoniam spes impii tanquam lanugo est quae a vento tollitur,
et tanquam spuma gracilis quae a procella dispergitur, et tanquam fumus
qui a vento diffusus est, et tanquam memoria hospitis unius diei prae-
tereuntis » (Sap. 5, 14-15), quae terribili verbo resonat Liturgia : « in
inferno nulla est redemptio » ; — quaestio unice movetur de beatis,

utrum révéra spem suam aliquo modo retineant, nam fidem eos non
amplius habere in propatulo est.

§ II.

In statu termini felicis seu beatorum et in Christo Iesu
inter nos degente.

A. MOTIVA DUBITANDI.

Atqui beatos retinere aliquo modo spem suam argumenta non
negligenda evincere videntur.

1. Et primo quidem argumentum a posteriori, ex signo orationis ;

nam oratio est signum et interpres spei. Constat autem beatos in patria

85



214 De spei christianae fideique divinae mutua dependentia

adhuc orare et intercedere pro nobis viatoribus ut salvemur ; qua de

causa, invocantur ab Ecclesia et compellantur ut pro nobis orent et
intercédant : Sancta Maria, ora pro nobis ; omnes sancti et sanctae

Dei, intercedite pro nobis. Beati ergo in patria spem habent de aeterna
salute viatorum.

2. Sed et a priori suppetit argumentum. Manente proprio obiecto
et proprio actu spei theologicae, manet et ipsa spes. Utrumque autem
manet in patria.

Manet sane obiectum proprium spei, quod est perfecta et con-
summata beatitudo supernaturalis sperantis : siquidem huiusmodi
beatitudo non erit plene perfecteque consummata usque dum totum
hominem et secundum animam et secundum corpus pervadat atque
perfundat, quod erit tantum in consummatione saeculi cum animae
sanctae corpora sua glorificanda, iam glorificata, reassument. Animae

ergo sanctae in coelo degentes retinent saltern spem de proprii corporis
glorificatione futura et de totali et consummata totius hominis glori-
ficatione possidenda.

Manet quoque proprius actus spei circa ipsam animae beatitu-
dinem. Est enim duplex actus spei theologicae circa beatitudinem
essentialem ipsius animae : unus jormalis, qui est sperare et exspectare
beatitudinem illam ut futuram et possibilem speranti ; et hic actus
viatorum tantum est : — alius fundamentals, qui est concupiscere
seu amare amore concupiscentiae eandem beatitudinem veluti summum
bonum sperantis, et hic amor non est solius beatitudinis distantis sed

et praesentis ac possessae, ideoque non evacuatur in patria sed manet
consummatus et perfectus ; amore enim concupiscentiae prosequimur
nedum bonum distans, sed et praesens. Manet ergo in patria proprius
et fundamentals actus spei circa principale eius obiectum, quod est

animae beatitudo essentialis.
3. Praesertim vero urgent argumenta pro exsistentia spei theologicae

in Christo Iesu cum in terris degeret, qui tarnen simul erat beatus

seu comprehensor. Ei enim convenit spes theologica cui convenit meri-
tum theologicum, quia meritum proprium theologicum est funda-
mentum spei formatae merentis (II-II 17, 8 ad 2 et 3) ; unde et in
definitione spei actualis formatae ponitur : ex mentis proveniens (I-II
62, 1 ad 2 ; II-II 17, 1 ad 2). Sed Christus merito theologico meruit
sibi ipsi immortalitatem et gloriam proprii corporis, et impassibilitatem
propriae animae, propriique nominis exsaltationem atque sessionem

ad dexteram Patris, et universalem in omnia potestatem (III Sent.

86



D e spei christianae fideique divinae mutua dependentia 215

d. 18 q. 1 a. 4 qla. 1-4 ; Summa theol. Ill 49, 6) ; meruit etiam nobis
omnibus, scilicet toti corpori Ecclesiae, salutem aeternam omnesque
gratias ad earn conducentes (III Sent. d. 18 q. 1 a. 6 ; Summa theol.

Ill 19, 4 ; 48, 1), hoc est, salutem et glorificationem totius sui corporis
mystici, quae tarnen paulatim et individualiter perficitur decursu
saeculorum usque ad mundi finem seu consummationem. Christus

ergo Iesus habuit veram spem theologicam, cum in terris degeret,
respectu glorificationis proprii corporis physici et mystici, eamque
adhuc in coelis retinere videtur respectu saltern aedificationis proprii
corporis mystici in consummationem sanctorum. Propter quod Apostolus

scribit : « videmus Iesum, propter passionem mortis, gloria et

honore coronatum » (Heb. 2, 9) ; et in eius ore ponit verbum Psaltis :

« ego ero fidens in Eum [= Deum Patrem] » (ibid., 13). Atque in Psalmo
messianico trigesimo frequenter iteratur : « in te, Domine, speravi ;
ego autem in Domino speravi ; ego autem in te speravi, Domine »

(Psalm. 30, 1, 7, 15).
Ob haec aliave similia motiva non defuerunt theologi quidam graves

admittentes veram, quodam sensu, spem in Christo Iesu et in beatis.

B. SOLUTIO QUAESTIONIS.

Si quis tarnen recte consideret, huiusmodi argumenta non con-
eludunt intentum de exsistentia verae spei theologieae in beatis et in
Christo Iesu, licet fortasse sit necesse admittere in hoc vel in illis
quandam aliam spem vel modum spei.

Qua in re oportet prae oculis habere distinctionem duplicem :

aliam ex parte spei ; aliam ex parte eorum de quorum spei exsistentia

disputatur.
Ex parte quidem spei notandum est earn bifarie sumi posse : uno

modo, large seu improprie, pro quolibet motu appetitus sensitivi
vel rationalis, naturalis vel supernaturalis, in bonum correspondens
nondum possessum sed aliquo modo absens et futurum ; quo in sensu,
desiderium seu concupiscentia pariterque exspectatio simplex cuius-

cumque futuri boni appellari potest spes
1

: alio modo, proprie ac stride,

1 Spes large dicta : S. Thomas III Sent. d. 26 q. 1 a. 3 ad 2, ed. cit.,
n° 49 ; q. 2 a. 5 qla. 2 c. n° 155 ; d. 31 q. 2 a. 1 qla. 2 ad 2, n° 105 ;

— improprie dicta : S. Thomas, III Sent. d. 26 q. 2 a. 5 qla. 4 ad 1, n° 161 ;

S. Albertus Magnus, III Sent. d. 26 a. 7 c, ed. Borgnet, t. 28, p. 502 b ;

a. 8 ad 2 et 3, p. 505 a ; — eommuniter dicta : S. Thomas, De Spe 4 c et ad 16 ;

I-II 40, 1 ad 1 ; 67, 4 ad 3.

87



216 De spei christianae fideique divinae mutua dependentia

pro motu vel actu vel habitu appetitus in bonum futurum arduum
seu difficile, possibile tarnen adeptu speranti ; et sic spes potest nomi-
nare tria : primo, motum passionalem seu passionem appetitus irascibilis
in bonum sensibile futurum et arduum simulque possibile adeptu ;

secundo, actum vel habitum fiduciae seu spei moralis in bonum spiri-
tuale creatum et humanum futurum et arduum adeptuque possibile,
— quae spes est pars quaedam potentialis fortitudinis ad magnani-
mitatem redueta ; tertio, actum vel habitum spei theologicae, quo voluntas
sperantis fertur in bonum supernaturale increatum et divinum aeternae

beatitudinis futurum, summe arduum et difficile, ei tarnen adeptu
possibile per auxilium ipsius Dei (Cf. III Sent. d. 26 q. 2 a. 2 c. n° 99).

Ex parte vero eorum, de quorum spei exsistentia disputatur, distin-
guendi sunt puri comprehensores, nempe saneti omnes et angeli in coelis

semper videntes faciem Dei ; — et Christus Iesus cum in terris degeret,

qui non erat purus comprehensor sed simul et viator. Non enim est
eadem ratio eademque difficultas utrobique pro una alterave spe aut
modo spei.

1. De spe theologica.

Si ergo loquamur de spe theologica, dicendum est eam nequaquam
manere in angelis et animabus beatis neque adfuisse in Christo Iesu

cum in terris degebat.

a) Non manet in angelis et beatis animabus.

Non manere in angelis et animabus beatis constat demonstra-
tione sive indirecta sive directa.

Demonstratio indirecta sumitur ex destruetione proprii fundamenti
spei. Sublato fundamento aedificii spiritualis, destruitur paries super
illud constructa. Atqui in aedificio supernaturali fides se habet ad

spem ut fundamentum ad parietem, iuxta illud S. Augustini : « domus

Dei... credendo fundatur, sperando erigitur » (Sermo 27 de Scripturis,

cap. 1, n° 1, ML. 38, 178), et in patria evacuatur fides (I Cor. 13, 2-13).

Ergo eo ipso spes theologica destruetur.
Quo argumento utitur S. Albertus Magnus scribens : « spes fundatur

in cognitione aenigmatica quae ostendit rem speratam in speculo et

aenigmate [et propter hoc fides definitur ab Apostolo, Heb. 11, 1 :

substantia, idest fundamentum sperandarum rerum] ; et ideo quia
etiam id quod exspectant vident in lumine Verbi, non dicuntur spem

88



De spei christianae fideique divinae mutua dependentia 217

habere illius » (III Sent. d. 26 a. 8 c, ed. cit. t. 28, p. 505 a. Cf. ibid.
q. 1, arg. 1 et 2 sed contra 504 b) x.

Demonstratio directa fundatur in remotione omnium elementorum
essentialiter constituentium ipsam spem. Ubi desunt proprium obiectum
et proprius actus et ipse habitus spei theologicae, deest et tota spes
theologica ; haec enim tria necessario pertinent ad spem theologicam
sicut et ad quamlibet virtutem : obiectum, actus et habitas, cum habitus
specificetur et defmiatur per proprium actum in comparatione ad

proprium obiectum (II-II 4, 1) : ubi ergo haec tria desunt, nihil spei
theologicae remanet. Atqui révéra haec tria simul desunt in angelis
et in animabus beatis.

Deest proprium obiectum spei theologicae ut reduplicative est obiectum

spei, quod est beatitudo essentialis nondum adepta, adipiscibilis tarnen

per auxilium Dei. Est itaque duplex obiectum formale spei : unum
formale quod seu terminativum, quod est beatitudo essentialis futura
seu nondum adepta, quae in recto dicit beatitudinem obiectivam et
in obliquo seu de connotato beatitudinem formalem, nec tarnen revera
sunt duae beatitudines separatae sed beatitudo obiectiva applicata
creaturae beatae 2

: aliud formale quo seu motivum, quod est auxilium
1 Fides est fundamentum et spei et caritatis : aliter tarnen et aliter. Caritatis

enim est fundamentum ex ea parte tantum quae perfectionis est in fide, nempe
cognitionis supernaturalis Dei ; non ex ea parte quae imperfectionis est in ipsa,
scilicet cognitionis obscurae seu aenigmaticae : quia Caritas, de se, nullam involvit
imperfectionem in attingendo Deum ; perfecto autem perfectum fundamentum
debetur. — At spei est fundamentum ex utraque parte, quia essentialiter importât,
sicut fides ipsa, perfectionem simul et imperfectionem : perfectionem quidem,
in quantum attingit ipsum Deum ; imperfectionem vero, in quantum attingit eum
ut non habitum seu non possessum, utpote non visum. Unde fides, qua talis,
est per se et essentialiter fundamentum spei ; caritatis vero non est fundamentum
per se et essentialiter ut fides, sed ut cognitio supernaturalis Dei, quae plene et
perfecte habetur in visione Dei intuitiva : quo fit, ut visio facialis Dei sit per se

et connaturaliter fundamentum caritatis, dum cognitio aenigmatica fidei est
solum fundamentum eius per accidens, quamdiu nempe Caritas est in statu imperfecta

viae. Patet autem quod, sublato fundamento per se et essentiali, ruit
aedificium superstructum : non vero si tollatur fundamentum per accidens et
accidentale et temporaneum, nisi pro illo tantum tempore in quo nondum fuit
positum fundamentum per se. Sublata ergo fide, ruit spes semper et ubique et
in omnibus ; at non ruit Caritas nisi in viatoribus tantum. Videsis De Spe 4 ad 14.

2 Ad rem S. Thomas : « finis dicitur dupliciter. Uno modo, ipsa res. Alio
modo, adeptio rei. Quae quidem non sunt duo fines ; sed unus finis in se consi-
deratus et alteri applicatus. Deus igitur est ultimus finis sicut res quae ultimo
quaeritur ; fruitio autem sicut adeptio huius ultimi finis. Sicut igitur non est

alius finis Deus et fruitio Dei, ita eadem ratio fruitionis est qua fruimur Deo et

qua fruimur divina fruitione ; et eadem ratio est de beatitudine creata, quae in
fruitione consistit » (I-II 11, 3 ad 3).

89



218 De spei christianae fideique divinae mutua dependentia

supernaturale omnipotentiae Dei, vi cuius ilia beatitudo est nobis

adipiscibilis, idest possibilis adeptu vera realique potentia 1. Iam vero
utrumque obiectum spei theologicae, qua tale, deest in patria.

Deest enim beatitudo obiectiva essentialis ut futura seu nondum

adepta, licet materialiter maneat absolute sumpta, cum maneat ipsa
divina essentia sicuti est in se ; quod est manere ut res, non ut obiecta

spei : quia de ratione termini seu status beatitudinis est comprehensio
beatitudinis obiectivae, quae fit per visionem eius facialem et intuitivam
« nulla mediante creatura in ratione obiecti visi se habente, sed divina
essentia immediate se nude, clare et aperte eis [= beatis] ostendente »

(Benedictas XII, Constitutio dogmatica Benedictus Deus, die 29 ianuarii
1336. D. B. n° 530). In patria ergo beatitudo obiectiva manet essen-

tialiter ut obiectum visionis et comprehensionis, non ut obiectum spei.

Quod et Apostolus nervöse tradidit, scribens ad Romanos : « spes quae
videtur non est spes ; nam quod videt quis, quid sperat P... : quod non
videmus, speramus » (Rom. 8, 24-25). Nimirum « res sperata quae
videtur quasi praesentialiter habita non est spes, idest non est res

sperata sed habita ; spes enim est exspectatio futuri [secundum illud
Sophon. 3, 8] : exspecta me, dicit Dominus, in die resurrectionis meae

in futurum » (S. Thomas in h. 1.).

Propter quod, ex parte obiecti formalis terminativi, contraponuntur
spes et res : in via est spes, non res ; in patria est res, non spes. « Spes
enim modo vocatur, tunc non spes sed res erit ; tamdiu enim vocatur
spes quamdiu non videtur quod speratur, dicente Apostolo (Rom. 8,

24-25) : spes autem quae videtur non est spes ; quod enim videt quis,
quid sperat » (S.Augustinus, enarratio in Psalm. 91, n° 1. ML. 37, 1171).

Ergo « ipsa spes non erit sempiterna. Cum enim res venerit, spes

non erit ; tamdiu quippe dicitur spes, quamdiu nondum tenetur res,
dicente Apostolo (Rom. 8, 24-25) : 'spes autem quae videtur non est

spes ; quod enim videt quis, quid sperat Si autem quod non videmus

speramus, per patientiam exspectamus'. Si ergo spes quae videtur
non est spes ; quia quod videt quis, quid sperat et ideo vocatur spes

quia quod non videmus speramus : — cum venerit quod videamus, spes

non erit quia res erit » (S. Augustinus, Sermones post maurinos reperti,

1 Nam, ut optime ait S. Thomas, « obiectum spei non est possibile [possi-
bilitate mere logica vel metaphysica, quae obiectiva etiam dicitur] prout est quae-
dam differentia veri ; sic enim consequitur habitudinem praedicati ad subiectum :

sed obiectum spei est possibile [potentia physica et subiectiva] quod dicitur
secundum aliquam potentiam » realem et activam (I-II 40, 3 ad 2).

90



De spei christianae fideique divinae mutua dependentia 219

sermo 126, ed. G. Morin O. S. B., apud Miscellanea Agostiniana, vol. I,
p. 134, 7-13. Romae 1930). Nimirum, tunc desinet spes quando tenebitur
res ibid., 1. 16-17).

Deest pariter beatitudo formalis essentialis connotata ut obiecta

spei, nempe ut futura non ut praesens, ut possibilis non ut actualis ;
quia praecise huiusmodi beatitudo, ut actualiter praesens, est forma
constitutiva creaturae beatae ut beata reapse est. Neque in ea est

metaphysice possibilis ulla futuritio ratione evolutionis aut interrup-
tionis aut successionis cuiuscumque, quia « postquam inchoata fuerit
vel erit talis intuitiva ac facialis visio et fruitio in eisdem [= angelis
et animabus beatis], eadem visio et fruitio sine aliqua intercisione

seu evacuatione praedictae visionis et fruitionis continuata exstitit et

continuabitur usque ad finale iudicium et ex tunc usque in sempiternum »

(Benedictas XII, loc. cit. D. B. n° 530). Cuius ratio est, quia sicut
creatura beata fit formaliter « particeps divinae operationis in videndo
Deum, ita fit particeps aeternitatis qua divina operatio mensuratur »

(IV Sent. d. 49 q. 1 a. 2 qla. 3 ad 3), quae est tota simul in actu perfecta,
ubi non est praeteritum nec futurum neque praesens ut est instans,
cum haec sint differentiae temporis. Beatitudo ergo formalis, quae
et vita aetema dicitur, mensuratur aeternitate ideoque vere est, sicut
et ipsa aeternitas, « interminabilis vitae tota simul et perfecta possessio »

(Boëtius, De Consolatione philosophiae, lib. V, prosa 6, n° 4, éd. G.

Weinberger, CSEL. 67, 122, 13. Vindobonae 1934). Quam ob rem S. Thomas

profundissime scribit : « illi qui erunt in patria erunt maxime, quantum
ad praemium substantiale, in participatione aeternitatis ; et ideo,
secundum hoc, non erit eis aliquid de praemio futuri, sed totum simul
habent: unde non remanet in eis spes » ut obiectum sive ut res sperata

(III Sent. d. 31 q. 2 a. 1 qla. 2 ad 1, n° 104. Cf. etiam IV Sent. d. 49

q. 1 a. 2 qla. 3 c. ; De Spe a. 4 ad 3 ; Summa theol. I 10, 3c; I-II
66, 4 ad 2 ; II-II 18, 2 ad 2).

Deest quo que auxilium supernaturale omnipotentiae Dei ut reduplicative

est obiectum motivum spei theologicae. Cuius causa est, quia tota
ratio obiecti motivi spei est reddere obiectum eius terminativum
formaliter attingibile, ut obiectum, a spe : sicut univcrsaliter tota ratio
obiecti motivi alicuius potentiae vel habitus vel actus est reddere
obiectum terminativum eorum formaliter attingibile, ut obiectum, a

potentia vel habitu vel actu. Ubi ergo nullum est aut esse potest
obiectum terminativum, ut taie, alicuius potentiae vel habitus vel

actus, ibi nec obiectum motivum adest ; quia proprius actus non est

91



220 De spei christienae fideique divinae mutua dependentia

nisi in propria potentia. Atqui obiectum formale terminativum spei

theologicae, quod est beatitudo essentialis obiectiva ut connotat beati-
tudinem essentialem formalem, nullo modo est nec esse potest in patria
reduplicative ut obiectum spei, nempe ut assequendum vel possidendum,
cum beatitudo ilia sit essentialiter adepta et possessa actu in statu
termini seu beatitudinis, ut patet ex modo dictis. Ergo neque obiectum
motivum spei theologicae, qua tale, manet aut manere potest in patria.

Re quidem vera, totum munus ac tota ratio obiecti motivi spei

theologicae est formaliter reddere speranti beatitudinem obiectivam
et formalem adeptu possibilem reali et physica potentia, dempta eius

improportione quae inassequibilitatem beatitudinis secum ferebat. Iam
vero in patria neutra beatitudo est amplius possibilis adeptu neque ardua
beatis. Non est amplius adipiscibilis seu possibilis adeptu, quia, per
definitionem status patriae seu beatitudinis, est actu adepta et perfecte

possessa : nequit autem idem secundum idem et respectu eiusdem

esse simul possibile et actuale, sicut non potest idem secundum idem
esse simul in actu et in potentia. Neque ardua seu difficilis adeptu,

cum sit iam actu possessa ; nam « bonum, ex quo iam possidetur, nullam
difficultatem ingerit possidenti : unde non salvatur ibi ratio ardui »

(De Verit. 26, 4 c. Cf. etiam I II 23, 3 c).

Quod et inductive apparet. Duplex enim est difficultas seu arduitas
alicui creaturae adipiscendi beatitudinem obiectivam et formalem

supernaturalem : una per se, ex eius essentiali excessu seu improportione

respectu potentiae activae naturalis aut connaturalis creaturae ;

alia per accidens, ex debilitate vel impedimento aliquo potentiae naturalis

aut connaturalis ex peccato aut vulnere peccati proveniens. Ad
rem S. Thomas : « difficile est quod transcendit potentiam. Sed hoc

contingit esse dupliciter : uno modo, quia transcendit potentiam secundum

suum naturalem ordinem ; et tunc, si ad hoc possit pervenire
aliquo auxilio, dicitur difficile : si autem nullo modo, dicitur impossibile,
sicut impossibile est hominem volare : •— alio modo, transcendit aliquid
potentiam, non secundum ordinem naturalem potentiae, sed propter
aliquod impedimentum potentiae adiunctum ; sicut ascendere non est

contra naturalem ordinem potentiae animae motivae, quia anima

quantum est de se nata est movere in quamlibet partem, sed impe-
ditur ab hoc propter corporis gravitatem : unde difficile est homini
ascendere » (I 62, 2 ad 2).

In patria vero neutra est difficultas. Non per se, quia creaturae
beatae lumine gloriae perfunduntur, quod est habitus operativus per-

92



De spei christianae fideique divinae mutua dependentia 221

fectus et consummatus et expeditus semperque in actu secundo visionis
intuitivae divinae essentiae, ideoque beatis confert non solum possi-
bilitatem seu potentiam exercendi actum beatificum sicut alii habitus
supernaturales conférant eos habentibus potentiam operandi super-
naturalia, sed etiam facilitatem sicut alii habitus connaturales seu acqui-
siti conferunt potentiis quibus insunt facilitatem operandi connatu-
ralia : immo et necessitatem eis confert ; quia intellectus creatus lumine
gloriae elevatus et informatus necessario elicit, quoad specificationem et

quoad exercitium, actum visionis beatificae divinae essentiae. Magis

ergo facile et connaturale est beatis, habentibus lumen gloriae, videre
divinam essentiam visione intuitiva et faciali, quam habenti oculos

sanos et apertos et illuminâtes videre sensibilia.

Neque ulla erit difßcultas per accidens, quia ibi nullum erit impe-
dimentum naturae, quae omnino sanata et reparata erit ; nec gratiae

quantum ad usum eius et conservationem, quae consummata et perfecta
erit, ablatis radicitus omnibus peccatis et reliquiis peccatorum, ita
« ut sit Deus omnia in omnibus » (I Cor. 15, 28), semper actu a beatis
dilectus secundum totum suum posse absque ulla remissione vel retar-
datione (Cf. De Caritate a. 10 c) vel possibilitate peccandi. Unde
conservatio et continuatio beatitudinis semel adeptae nullam habet
rationem arduitatis pro beatis : « ex hoc enim ipso [quo quis beatus

est] accepit non solum facultatem sed etiam necessitatem quandam

nunquam peccandi, sed semper permanendi ; et ideo Maliter tollitur
ratio spei » obiectivae seu rei et rationis sperandi (De Spe a. 4 ad 3).

Egent tarnen beati auxilio Dei actuali ad videndum et amandum

Deum, non ad sperandum, quia « quantumcumque natura aliqua cor-

poralis vel spiritualis ponatur perfecta, non potest in suum actum

procedere nisi moveatur a Deo » (I-II 109, le); et ideo « etiam in
statu gloriae, quando gratia erit omnino perfecta, homo divino a^lxilio

indigebit » (ibid., a. 9 ad 1) ad actus beatificos exercendos : nec enim

omne auxilium gratiae est motivum formale spei, sicut neque omnis

virtus et actus supernaturalis est spes, etiam quamdiu sumus in via.

Ceterum, haec indigentia divini auxilii ad omnes actus creaturae
solum probat manere in beatis donum timoris reverentialis consummati ;
quia haec connaturalis indigentia omnis creaturae fundatur in naturali
defectu eius omnino ab ea inalienabili et inseparabili, qui est esse ex
nihilo ideoque nec suum esse nec suum agere — propter quod « nulla
creatura potest in quemeumque actum prodire nisi virtute motionis
divinae » (I-II 109, 9 c) —, et hac ratione omnis creatura, quantum-

93



222 De spei christianae fideique divinae mutua dependentia

cumque perfecta et elevata et beata, in infinitum distat a Deo qui est

suum esse et suum agere. Haec ergo infinita distantia divinae maiestatis
et altitudinis prae omni creatura creata et creabili, in quocumque
statu inveniatur, est proprium obiectum et motivum timoris reve-
rentialis creaturae ad Creatorem, qui propterea manet in patria perfectus
et consummatus : nam beati perfectissima cognitione speculativa et
practica seu affectiva cognoscunt, et hunc suum naturalem defectum,
et infinitam perfectionem ac plenitudinem Dei, et excessum infinitum
Creatoris prae creatura in omni perfectione et actualitate, intime ac

profundissime sentientes pelagum infinitam perfectionis divinae maiestatis

et abyssum infinitam imperfectionis creaturae, quae ex se nihil
est cum sit ex nihilo. Quo in sensu S. Thomas verissime scripsit : est

quidam « defectus naturalis, secundum quod quaelibet creatura
in infinitum distat a Deo ; qui defectus nunquam tolletur : et hunc
defectum respicit timor reverentialis, qui erit in patria, qui reverentiam
exhibebit suo Creatori ex consideratione maiestatis eius, in propriam
desiliens parvitatem. Sed obiectum spei, quod est beatitudinem esse

futuram [nam spes importât quendam defectum, scilicet futuritionem
beatitudinis], tolletur, ea superveniente ; et ideo spes non remanebit »

(De Spe a. 4 ad 2. Cf. etiam II-II 19, 11 ad 3).
Deest insuper proprius actus spei theologicae, qui est exspectare,

quasi anhelando, inhiando, tendendo in proprium eius obiectum, quod
est aeterna beatitudo, per auxilium supernaturale omnipotentiae Dei,
iuxta illud S. Thomae : « inclinatio voluntatis tendentis in bonum
aeternum quasi possibile sibi per gratiam, est actus spei » (III Sent,
d. 26 q. 2 a. 3 qla. 1 c, n° 115).

Quod patet, primo quidem ex auctoritate Benedicti XII definientis
quod « visio huiusmodi divinae essentiae eiusque fruitio actus fidei
et spei in eis [= angelis et animabus beatis] évacuant, prout fides et
spes sunt proprie virtutes theologicae » (Constitutio dogmatica Bene-

dictus Deus, D. B. n° 530). In beatis ergo non est amplius actus fidei
theologicae, sed actus visionis facialis et intuitivae divinae essentiae ;

neque actus spei theologicae, sed actus fruitionis de divina essentia

intuitive visa et possessa.
Deinde constat ex ratione theologica duplici : alia fundata in modo

dictis de obiecto spei ; alia in ipsamet natura actus spei et actus beati fici,
seu etiam status beati et status sperantis.

Prima ratio est huiusmodi. Ubi non datur obiectum proprium
et formale spei theologicae nequit dari proprius et formalis actus eius :

94



De spei christianae fideique divinae mutua dependentia 223

tum quia obiectum spei se habet ad actum eius ut movens quoad sped-
ficationem ad motum quoad exercitium, qui necessario supponit motum
quoad specificationem et necessario fit secundum ipsum ; cum dari
nequeat actus exercitus extra propriam speciem et specificationem,
sicut dari non potest res exsistens extra propriam essentiam, puta
homo realis extra rationem humanitatis seu homo individuus extra
speciem humanam : — tum etiam quia actus spei se habet ad proprium
eius obiectum ut proprium agens ad proprium finem : agens autem
non agit nisi causa finis qui est ei tota ratio agendi, cum finis sit causa

ipsius causalitatis causae efficientis ; et propter hoc nullum agens,
nulla potentia, nullus habitus agit quidquam extra rationem formalem
sui obiecti, quin potius absoluta necessitate « omnes actiones quae
procedunt ab aliqua potentia [vel habitu vel agente] causantur ab ea

secundum rationem formalem sui obiecti » vel finis (I-IÏ 1, 1 c). Sublato

ergo proprio et formali obiecto spei theologicae, nequit dari, impos-
sibilitate metaphysica, proprius et formalis actus eius theologicus.

Atqui révéra in patria tollitur radicitus proprium et formale
obiectum spei theologicae qua tale, et motivum et terminativum,
et de facto et de possibili, ut patet ex dictis. Ergo est metaphysice
impossibile quod in beatis detur actus proprius et formalis spei

theologicae.
Alia ratio talis est. Impossibile est idem secundum idem et res-

pectu eiusdem esse simul in actu et in potentia, in quiete seu in termino
et in motu seu in via, in facto esse et in fieri. Atqui beatus, qua talis,
est in actu perfecta beatitudinis possessae non amplius amissibilis nec

diminuibilis : dum sperans, qua talis, est in potentia respectu eiusdem;

quia spes theologica, ex qua sperans formaliter denominatur talis,
est de beatitudine futura et possibili, ad quam adipiscendam sperans
est potens seu in potentia reali et physica. -— Pariter beatus est in quiete

beatitudinis possessae utpote in termino eius completo et ultimo :

dum sperans est in motu ad eandem, utpote in via ad ipsam ; qua de

causa, sperans se habet ad beatum ut currens ad sedentem et quies-

centem in termino cursus, et ut viator ad comprehensorem. — Denique
beatus est, per definitionem, in facto esse beatitudinis, hoc est, in statu
beatitudinis acquisitae ; dum sperans, ut talis, est in fieri respectu

eiusdem, idest in statu beatitudinis acquirendae ; qua ratione, sperans
extendit seipsum ad beatitudinem consequendam, earn studiose et

ardenter quaerens, forti animo ac totis viribus in ipsam tendens, et

currens alacriter ad eam quantocius attrectandam et apprehendendam,

95



224 De spei christianae fideique divinae mutua dependentia

iuxta verbum Apostoli : « currite, ut comprehendatis » (I Cor. 9, 24) :

sperantes siquidem sunt « exspectantes et properantes in adventum diei
Domini » (II Pet. 3, 12), qui est dies aeternae beatitudinis. Ergo impos-
sibile est beatos esse simul sperantes spe theologica (Cf. I-II 67, 4 c).

Deest pnaliter ipse habitus spei theologicae. Nam de ipso habitu

seu virtute spei loquitur Paulus I Cor. 13, 13, ut concedunt omnes

theologi inde probantes fidem, spem et caritatem esse habitus seu

per modum permanentis, cum dicat : « nunc manent fides, spes, Caritas,

tria haec ». Atqui Apostolus ibidem expresse docet quod in patria
evacuabuntur seu destruentur fides et spes, ubi sola manebit Caritas :

nunc quidem, dum sumus in via, manent tria haec ; tunc vero, cum
videbimus Deum facie ad faciem, non manebit nisi sola Caritas, quae
ideo maior est fide et spe, siquidem Caritas numquam excidet (I Cor. 13,
8 et 12).

Quod quidem probat sequenti argumento. « Cum venerit quod
perfectum est, evacuabitur quod ex parte est » et imperfectum (I Cor. 13,

10). Sed fides et spes sunt ex parte et imperfectae ; quia « videmus

nunc per speculum in aenigmate », hoc est, ex parte cognoscimus (v. 12),

per fidem ambulantes et non per speciem (II Cor. 5, 7), et per spem
properantes et incedentes ad interiora velaminis, sub obscuritate seu
velamine fidei (Heb. 6, 19), atque ideo ex parte : nam « quod non videmus,

speramus » (Rom. 8, 24). Ergo in patria, quando venerit quod perfectum
est, scilicet quando videbimus Deum facie ad faciem, eum cognoscentes
sicut et cogniti sumus ab eo (I Cor. 13, 12), evacuabuntur fides et

spes.
Ratio autem theologica huius exclusionis patet ex hucusque dictis.

Ubi enim non dantur de facto nec dari possunt obiectum proprium
et actus proprius spei theologicae, ibi non datur nec dari potest virtus
seu habitus spei ; quia virtus spei, tota quanta est, ordinatur ad
proprium obiectum attingendum per proprios actus ; sicut omnis habitus
operativus, totus quantus est, ordinatur ad proprium obiectum per
proprios actus (I-II 49, 3) ; sublata ergo omni possibilitate opera-
tionis per remotionem obiecti et actus actualis et possibilis, impossibile
est remanere habitum operativum, quia esset principium essentialiter
operativum quod essentialiter non posset operari, et hoc est contradictio
in adiecto. Atqui in patria non dantur de facto nec dari possunt
proprium obiectum et proprius actus spei theologicae, ut constat ex dictis.
Ergo in patria non datur de facto nec dari potest habitus seu virtus
spei theologicae.

96



De spei christianae fideique divinae mutua dependentia 225

S. Thomas ipse, ad rem quod spectat, hoc tradiderat argumentum,
dum scribit : « obiectum alicuius virtutis potest deesse dupliciter. Uno
modo, [de facto, sed] cum possibilitate habendi, et sie etiam obiecto

non habito [de facto], potest esse actus virtutis et virtus, sub hac condi-
tione : si facultas adesset. Alio modo, cum impossibilitate habendi ;

et sic nee habitus nec actus manet : frustra enim remaneret : et hoc modo

tollitur obiectum spei in patria, quia nunquam de cetero erit possibile
beatitudinem esse futuram » (De Spe 4 ad 11). Et rursus : « ubi non potest
esse actus, ibi non est habitus ; sed in patria non potest esse actus

spei, qui respicit beatitudinem non habitam ; ergo ibi non potest esse

habitus spei» (De Spe, 4, arg. 3 sed contra. Cf. III Sent. 31,2,4c in fine).
Si ergo nec de facto nec de possibili manet in patria quidquam

obiecti et actus et habitus spei theologicae, concludendum est nihil
spei theologicae in angelis et in beatis animabus manere, sed totam et

totaliter evacuatam esse. Quam quidem spei exclusionem usque adeo

extulit S. Thomas, ut dixerit maiorem esse quam exclusio fidei eaque
magis apparere (III Sent. d. 31 q. 2 a. 1 qla. 2 c, et qla. 3 c, nls 101-

103, 108).

b) Non manet in Christo Iesu inter nos degente.

Quod vero non adfuerit spes theologica in Christo Iesu dum in
terris degeret, ex eodem constat prineipio. Nam sublato spei theologicae

fundamento, tollitur et ipsa spes. Atqui in Christo Iesu, cum
in terris degeret, sublatum erat fundamentum spei theologicae, quia
spes « fundatur supra cognitionem aenigmaticam » Dei (III Sent. d. 26

q. 2 a. 5 qla. 1 c, n° 151), hoc est, supra fidem theologicam, quae in
Christo Iesu non adfuerat, eo quod inde ab initio suae conceptionis
visione ipsius Dei fruebatur (Summa theol., III 7, 3 c).

Praeterea, déficiente ratione formali obiectiva spei theologicae,
deest et spes ipsa. Sed in Christo Iesu inter nos degente deerat ratio
formalis obiectiva spei theologicae, quae est absentia beatitudinis
essentialis ipsius sperantis ; nam inde ab initio conceptionis suae erat

perfectus comprehensor, ideoque essentialem beatitudinem suam

plene perfecteque possidebat.
Nullo ergo modo in Christo Iesu, dum in terris degebat, spes aderat

theologica.
Haec tarnen absentia spei theologicae in Christo Iesu non eodem

certitudinis gradu constat sicut in angelis et animabus beatis. Tota
enim ratio huius absentiae spei est eius incompossibilitas cum visione

15 97



226 De spei christianae fideique divinae mutua dependentia

et fruitione divinae essentiae in eodem subiecto exsistentibus (I-II
67, 4 c). Iam vero non constat eodem certitudinis gradu exsistentia
visionis et fruitionis in angelis beatisque animabus et in anima Christi
inter homines degentis. Nam pro illis est de fide divina et catholica,
ut patet ex Constitutione dogmatica Benedicti XII (D. B. n° 530)

et ex Concilio Florentino (D. B. n° 693) ; pro anima vero Christi in
terris degentis nulla est huiusmodi sollemnis definitio, sed solum
unanimis theologorum consensus et decretum S. Officii decernentis

non posse tuto doceri contrarium, scilicet non constare fuisse in anima
Christi inter homines degentis scientiam quam habent beati seu compre-
hensores (Decretum S. Officii, die 7 iunii 1918. Acta Apost. Sedis, X
[1918], p. 282) ; et ideo est dicenda theologice certa, non tarnen proprie
loquendo de fide divina et catholica. Minus ergo certa est absentia
fidei et spei theologicae in anima Christi inter nos degentis quam in
angelis et beatis animabus.

c) Enodantur motiva dubitandi.

Quod rursus argumenta indicata pro exsistentia spei theologieae
in illis non urgeant, facili negotio suadetur.

1. Primum enim argumentum ex sanctorum oratione pro aeterna
salute viatorum, deficit in duobus. Primo, ex parte connexionis orationis

cum spe orantis; quia oratio non est signum proprium spei neque ideo

convertibile cum ipsa, cum possit esse, et quidem maxime, signum
et effectus caritatis, iuxta illud S. Augustini : « fides credit, spes et

Caritas orant » (Enchiridion, cap. 7, n° 2. ML. 40, 234). Potest ergo
oratio esse unius spei, ut oratio peccatoris ; aut unius caritatis, ut
oratio sanctorum in coelo ; aut spei et caritatis simul, ut oratio iustorum
viatorum : maxime autem oratio est caritatis et misericordiae spiri-
tualis — unde et inter opera misericordiae spiritualis computatur
(II-II 32, 2) —, quam perfectissime habent animae beatae erga eorum
fratres in hac lacrymarum valle adhuc peregrinantes (Cf. De Spe

4 ad 5).
Secundo deficit ex parte connexionis spei cum aliorum aeterna salute,

quae secundaria est et contingens ideoque accidentalis, non primaria
et necessaria et essentialis : haec enim est ad aeternam salutem solius

sperantis.
Ad cuius evidentiam recolere oportet in spe theologica tria haec

esse ad invicem proportionata : obiectum terminativum seu rem spe-

98



De spei christianae fideique divinae mutua dependentia 227

ratam, subiectum sperans et obiectum motivum seu fundamentum
sperandi. Se habent enim res sperata et subiectum sperans ad motivum
sperandi, sicut causa finalis ad causam efficientem : res quidem speranda,
sicut finis cuius gratia; subiectum vero sperans, sicut finis cui res

sperata speratur ; auxilium autem Dei seu motivum sperandi, sicut
causa efficiens, quatenus potentem reddit sperantem consequendi bonum
speratum1. Porro, causa finalis et causa efficiens sunt sibi invicem
proportionatae, cum sint ad invicem causae in diverso genere ; et hinc
effata illa : ordo agentium respondet ordini finium ; ordo finium res-
pondet ordini agentium.

Sicut ergo in obiecto terminativo seu fine cuius gratia spei theo-
logicae distinguimus obiectum principale, quod est gloria essentialis
animae ; et obiectum secundarium, quod est gloria accidentalis corporis :
ita in subiecto sperante seu fine cui distinguimus subiectum principale
spei, quod est propria anima sperantis ; et subiectum secundarium,

quod est proprium corpus sperantis vel animae aliorum hominum: et
similiter, in agente seu auxiliante sperantem ad consequendam rem
speratam distinguimus agentem seu auxiliantem principalem, qui est
solus Deus ; et agentem secundarium et instrumentalem, qui est creatura
intellectualis ut stat sub Deo principaliter adiuvante, prout revera
se habet creatura orans.

Atqui spes theologica non definitur per finem secundarium, neque
per subiectum secundarium, neque per auxiliantem secundarium, sed

per solum finem principalem et per subiectum principale et per
auxiliantem principalem ad quae dicit ordinem per se primo et immediate,
utpote ad proprium obiectum formale motivum et terminativum et
ad proprium subiectum : quia omnis virtus, cum sit habitus, per se

primo dicit ordinem ad proprium subiectum cuius est, sicut proprius
actus primus ad propriam potentiam quam informat ac perficit ; et
cum simul sit habitus operativus, dicit ordinem immediatum ad

proprium et formale obiectum motivum et terminativum, a quo speci-
ficatur seu movetur quoad specificationem in propria eius operatione :

— e contra, ad obiectum secundarium et ad secundarium subiectum
et ad auxiliantem secundarium non dicit ordinem nisi secundarium

et mediatum et accidentalem, idest ut stant sub primariis correspon-
dentibus et mediantibus illis, non autem absolute et secundum se

considerata.

1 Adiuvans enim vel auxilians est subdivisio quaedam causae efficientis,
ut videre est apud S. Thomam in V Metaph., lect. 2, ed. Cathala, n° 766.

99



228 De spei christianae fideique divinae mutua dependentia

Dempto igitur proprio et principali subiecto spei quod est propria
anima sperantis, per eius realem et effectivam beatificationem, spes
eius theologica non amplius manet, quantumcumque multiplicentur
secundaria subiecta, quae non cadunt sub spe nisi prout unita seu
adnexa principaliter speranti. Beati ergo in patria non possunt via-
toribus spe theologica sperare vitam aeternam, quia nemo sperat

aliquid per spem quam non habet.

Quod tarnen de facto eis desiderent atque exoptent aeternam salutem,
immo et pro illis orent ac intercédant apud Deum omnipotentem, dicen-
dum est hoc facere ex caritate, quam perfectissimam et ordinatissimam

erga eos habent : est enim Caritas amicitia quaedam supernaturalis
hominis iusti ad Deum et ad proximum fundata super communicatione
vel communicabilitate beatitudinis aeternae (II-II 23, 1).

Quae quidem explicatio rursus comprobari potest directe et positive

ex ipsa natura spei et caritatis. Est enim de ratione caritatis extendi

ad alterum, hoc est, ad amicum, cum sit essentialiter amicitia. Est

quoque de ratione caritatis, sicut et de ratione amicitiae, exoptare
amico, sicut et sibi ipsi, bonum quod sibimet maxime appétit. Atqui
bonum, ut res, quod homo iustus sibimet maxime diligit est beatitudo
formalis essentialis (II-II 25, 2). Ergo et de ratione caritatis est quod
homo iustus proximis suis, utpote amicis suis, exoptet maxime formalem
beatitudinem essentialem ; et quidem eodem caritatis actu quo sibimet
earn diligit.

E contra, de ratione spei est dicere ordinem ad solum sperantem,

eo quod spes importât essentialiter motum quendam sive protensionem
appetitus in bonum futurum arduum consequendum : motus autem

semper est ad proprium terminum proportionatum mobili ; et ideo

spes directe et per se et ratione sui solum respicit proprium bonum

sperantis, non bonum alterius. Non ergo spes vi sui et ex propriis
habet ut extendatur ad exoptandum et sperandum aliis bonum futurum
arduum quod sperans sibimet sperat (II-II 17, 3).

Quia tarnen speramus aliis aeternam beatitudinem sicut nobis-

metipsis, haec extensio spei nostrae ad aliorum beatitudinem debet

ei convenire ratione et virtute caritatis oui per se convenit cuique spes

coniungitur in eodem subiecto : quod enim convenit alicui, nec tarnen

per se, convenit ei per aliud cui convenit per se, quia omne quod est

per aliud reducitur ad id quod est per se. Unio ergo caritativa sperantis
ad proximum suum requiritur ad sperandum ei aeternam beatitudinem,
ut radix prima et conditio sine qua non. Sancti ergo in hac vita dupli-

100



De spei christianae fideique divinae mutua dependentia 229

citer exoptant aliis beatitudinem aeternam : uno modo, ex caritate ;

alio modo, ex spe. Nec tarnen ex aequo : sed per prius, ex caritate ; et
nonnisi per posterius et dependenter a caritate, ex spe. In patria vero,
sublata ratione formali et proprio subiecto spei, beatitudinem illam
exoptant aliis, eam non habentibus sed habere potentibus, ex sola

caritate.
Itaque possumus aliis exoptare beatitudinem aeternam ex caritate

et ex spe, quando spes est simul cum caritate in eodem subiecto exop-
tante ; possumus etiam eam exoptare eisdem ex sola caritate, cum

spes evacuatur adveniente beatitudine speranti : at non possumus
idem facere ex sola spe, quae ex propriis non habet extendi et terminari
ad alios. Neque tarnen -plus exoptant sancti beatitudinem aliis cum
ipsam eis desiderant ex spe et caritate quam cum idem faciunt ex sola

caritate, quin potius multo minus, quia Caritas in patria est multo
fortior et intensior quam in via ; sed solum pluribus modis.

Nihil ergo extraneum dicimus cum affirmamus sanctos in patria
proximis suis viatoribus exoptare ac desiderare beatitudinem aeternam

ex sola caritate, quasi transferentes propriam materiam spei ad cari-
tatem ; sed potius quid omnino naturale et rationabile. Horum enim
beatitudo exoptanda cadit sub caritate per se ; et nonnisi ex caritate
et per caritatem extenditur ad spem. Sublata ergo spe, cui talis materia

appropriabatur et communicabatur ex caritate, reabsorbetur in unam
caritatem cui ex propriis et per se conveniebat, et quidem intensiori
et perfection quodam modo (Cf. II-II 17, 3 ; 18, 2 ad 3).

2. Pariter deficit secundum argumentum ex permanentia proprii
obiecti et proprii actus spei theologicae in patria ; tum ex parte formae

argumentandi, tum ex parte materiae.
Ex parte quidem formae; quia ad rationem spei theologicae, et

consequenter ad eius exsistentiam, tria simul et cumulative requiruntur,
ut apparet ex dictis, nimirum proprium obiectum et proprius actus

et proprium subiectum ut reduplicative sunt obiectum, actus et sub-

iectum spei. Licet ergo concluderemus ultro dari in patria proprium
obiectum et proprius actus spei, non inde sequeretur statim dari spem

ipsam, quia deest proprium subiectum eius, quod est propria anima

sperantis beatificanda. — Haec tarnen hypothesis est revera impos-
sibilis, quia reapse dari nequit proprius actus spei sine proprio eius

subiecto a quo vitaliter elicitur et in quo vitaliter est sicut in proprio
subiecto, cum actus spei sit essentialiter Vitalis ideoque immanens

propriae eius causae sicut proprio subiecto. — Adde insuper haec tria

101



230 De spei christianae fideique divinae mutua dependentia

formaliter sumpta essentialiter esse correlativa : est autem de ratione
correlativorum simul esse ; uno ergo déficiente, ruunt cetera.

Ex -parte etiam materiae, quia falsum est dari in patria proprium
obiectum et proprium actum spei theologicae.

Deest siquidem ibi proprium obiectum spei, quod est aeterna bea-

titudo perfecta et consummata sperantis ut futura et ardua. Nam in
beatis animabus, etiam ante reassumptionem corporis, perfecta et
consummata beatitudo aeterna non est futura neque ardua.

Non est reapse futura, sed praesens ; quia to ta beatitudo essentialis
est perfecta et consummata in anima beata, quae non augetur intensive
ex proprii corporis beatificatione sed solum mere extensive : ita ut
homo beatus non habeat plus beatitudinis ante et post corporis
reassumptionem et glorificationem, sed solum plures partes humanae naturae
beatificatas (Cf. I-II 4, 5 ad 5). Tota ergo beatitudo corporis est

radicaliter et eminenter in anima beata ; et ideo in sola anima beata
est iam essentialiter et intensive tota hominis beatitudo perfecta et

consummata, et actu praehabetur eminenter quidquid extensive et

accidentaliter adveniet post corporis resurrectionem : unde et tota

beatitudo corporis est ex redundantia beatitudinis animae.

Quod si reapse esset futura — dato, non concesso —, non est tarnen

vere ardua pro anima beata : tum quia non habet rationem magni, « quia
gloria corporis est minimum quiddam in comparatione ad gloriam
animae » (II-II 18, 2 ad 4. Cf. etiam II-II 17, 2 ad 3) ; tum etiam quia
hoc minimum non habet rationem difficilis seu magni intensive, nam
habens gloriam animae eo ipso habet adaequatam et necessariam causam
seu radicem gloriae corporis, quae ex gloria animae naturaliter et
inevitabiliter résultat (I-II 67, 4 ad 3 ; II-II 2 ad 4 ; De Spe 4 ad 15).

Est ergo aequivocatio in nomine beatitudinis totalis et consummatae :
si enim loquamur de totalitate essentiali et intensiva et de consummatione

specifica, est tota et consummata actu in sola beatitudine animae;
sin vero sermo fiat de totalitate mere extensiva et accidentali, tota erit
et consummata post corporis glorificationem. At haec accidentalis

perfectio et consummatio non specificat neque specifice mutat spei
essentiam.

Deest similiter proprius spei actus, non solum sperandi, propter
actualem tentionem seu comprehensionem Dei beatificantis ; verum
etiam desiderandi, propter consummatam fruitionem de Deo possesso :

qua de causa, Benedictus XII definivit quod sicut visio facialis Dei
evacuat actum fidei theologicae, ita fruitio beatifica evacuat actum

102



De spei christianae fideique divinae mutua dependentia 231

spei theologicae (Constitutio dogmatica citata, D. B. n° 530). Fruitio
ergo beatifica, quae essentialiter est de beatitudine obiectiva actu

possessa et de actuali eius possessione quae est beatitudo formalis,
non est actus spei sed caritatis, quia « eadem est ratio fruitionis qua
fruimur Deo et qua fruimur divina fruitione » (I-II 13, 3 ad 3).

Neque actus amoris concupiscentiae erga propriam beatitudinem

formalem, qui manebit in patria, est actus spei, sed actus caritatis. Est
enim duplex hominis beatitudo essentialis : una obiectiva seu increata,

quae est Deus ipse beatificans ; alia subiectiva seu creata, quae est

ipsa possessio seu actus possidendi Deum beatificantem. Utraque
est summe amabilis amore supernaturali, cum utraque sit summum
bonum supernaturale. Differenter tarnen : nam beatitudo formalis,
cum non sit persona sed res et quidem de genere accidentis, non est

amabilis amore amicitiae sed solum amore concupiscentiae ; e contra
beatitudo obiectiva, cum sit ipsemet Deus ideoque persona summa
et optima, est amabilis utroque amore licet diversimode : nam per se

primo et essentialiter est amabilis amore perfecto amicitiae, et nonnisi

per posterius et accidentaliter est amabilis amore imperfecto
concupiscentiae, quatenus amans non attingit rationem absolutam bonitatis
divinae in seipsa sed solum rationem relativam eius ut largientis amanti
beatitudinem creatam.

In via ergo beatitudo obiectiva amari potest amore perfecto
amicitiae et amore imperfecto concupiscentiae : amore quidem perfecto
amicitiae a caritate vel etiam a spe formata, quia amor amicitiae est

proprius caritatis, et spei non convenit ex propriis sed solum ut parti-
cipans eum a caritate cui coniungitur et a qua formatur ; tunc enim
terminus motus amoris non sistit in solo amante — quod est proprium
spei — sed extenditur aequo modo ad amicum (II-II 17, 3 c, 8 c) :

amore item concupiscentiae a spe informi, quae ex se solum terminatur
ad sperantem ut ad subiectum vel finem cui (II-II, loc. cit.).

At in patria nequit amari beatitudo obiectiva nisi uno amore

perfecto amicitiae : tum quia hoc solo amore est beatitudo illa condigne
amata et ideo imperfectio amoris concupiscentiae excluditur penitus,

utpote incompatibilis cum perfecto statu beatitudinis et voluntatis
beatae ; tum etiam quia talis amor concupiscentiae est proprius spei

informis, qui nullo modo potest esse in patria, sicut neque ulla infor-
mitas virtutum ibi manentium.

Solum igitur manet in patria amor concupiscentiae beatitudinis
formalis iam possessae. At hic amor nequit esse actus spei theolo-

103



232 De spei christianae fideique divinae mutua dependentia

gicae : tum quia spes theologica est per se primo seu formaliter de bono
increato, quo sublato ut obiecto, liceat maneat ut res, tollitur species
et essentia eius ; tum etiam quia beatitudo formalis non est diligibilis
sine beatitudine obiectiva, sub qua est sicut finis sub fine. Est ergo
actus elicitus caritatis patriae : Caritas enim elicit solum actum amoris
amicitiae erga personas ; sed erga res bonas, quas personae diligit
quaeque non sunt diligibiles nisi amore concupiscentiae, elicit simul
actum amoris concupiscentiae (Cf. II-II 25, 2 c in fine).

3. Postremo deficit argumentum pro spe theologica in Christo viatore
ex eius merito theologico. Meritum enim stricte theologicum fundans
in merente spem theologicam requirit cumulative très conditiones :

unam ex parte obiecti seu praemii, quod debet esse pure theologicum,

nempe ipsa beatitudo essentialis seu vita aeterna, quae est etiam
proprium obiectum spei ; et ideo spes dicitur in meritis fundari et ex
meritis provenire, non prout spes nominat habitum vel actum spei
sed prout nominat obiectum, idest rem speratam : « spes, ait S. Thomas,
dicitur ex meritis provenire quantum ad ipsam rem exspectatam, prout
aliquis sperat beatitudinem se adepturum ex gratia et meritis » (II-II
17, 1 ad 2. Cf. etiam I-II 65, 4 ad 3 ; III Sent. d. 26 q. 2 a. 1 ad 3,

n° 91 ; a. 2 c, n° 100 ; De Spe 1 ad 2 et 3) : — aliam ex parte subiecti

merentis, scilicet quod primo et principaliter sit pro seipso ; quia
praemium debetur merito quod est essentialiter actus ideoque proprium
personae merentis, iuxta illud : actus sunt suppositorum seu perso-
narum : — tertiam ex parte ipsius meriti seu actionis meritoriae, nimirum
quod sit actus elicitus vel imperatus caritatis ; qua de causa, propria
mérita iusti viatoris fundare possunt in ipso motum spei theologicae
formatae (II-II 17, 8 ad 2 et 3).

Atqui in Christo Iesu, dum in terris degeret, huiusmodi condi-
tionum cumulatio deerat. Licet enim sibi meruerit sex ilia quae in
argumento ponuntur, haec tarnen spectant ad beatitudinem et gloriam
accidentalem, quae non est proprium obiectum spei theologicae :

beatitudinem autem essentialem sibi mereri non potuit, sicut neque gratiam
habitualem neque gratiam unionis hypostaticae, quia meritum
essentialiter est eius quod nondum habetur ; at vero Christus divinitatem
habuit et plenitudinem gratiae et gloriae essentialis inde ab initio
conceptionis suae (Cf. III 19, 3). Respecta ergo sui ipsius deerant in
anima Christi viatoris duae priores conditiones essentiales meriti fun-
dantis spem theologicam, scilicet conditio ex parte obiecti beatitudo
essentialis nondum habita) et conditio ex parte subiecti beatitudo

104



De spei christianae fideique divinae mutua dependentia 233

essentialis propria), cum Christus homo inde ab initio conceptionis suae
fuerit non solum viator sed et perfectus comprehensor secundum animam.

Aliis autem meruit quidem passione et morte sua omnem gratiam
et omnem gloriam cum essentialem tum accidentalem : at hoc non
sufficit ad fundandum in ipsa anima Christi spem theologicam, defectu
secundae conditionis ; quia ceteri homines non sunt révéra ipse Christus,
sed personae distinctae a Christo. Verumtamen hoc Christi patientis
et morientis meritum est fundamentum et causa spei nostrae, cum
Christi meritum sit principium et fundamentum omnis nostri meriti
eo ipso quod est causa et principium gratiae et caritatis nostrae, quae
radix est meriti : quo in sensu, Christus Iesus dicitur et est pleno iure
vera spes nostra. Et ideo S. Thomas profunde scripsit : « hoc nomen
Iesus est vera spes, quia in ipso est salus; unde ille est beatus, qui non
temporalia exspectat ab eo sed salutem aeternam, quam nomen eins

indicat; unde qui exspectant salutare Dei, illi beatificantur... : [et]
quia meritum Christi est causa fiduciae » (Expositio in Psalm. 39, nls 2-3.

Opera, ed. Vives, t. 18, p. 474) ; atque in Libro Vitae « scripti sunt
omnes salvandi, sed per ordinem : quia in capite huius libri scriptus
est Salvator, et omnes [ceteri] sunt scripti per eum » (ibid., n° 4,

p. 477 a).

2. De spe-passione.

Si vero sermo hat de spe-passione seu prout dicit motum pas-
sionalem appetitus irascibilis, dicendum est eam révéra fuisse in Christo

Iesu dum in terris degebat, sicut fuerunt ceteri omnes motus passio-
nales moderati seu ut propassiones (Cf. De Verit. 26, 8 ; III 15,

5-9. Salmanticenses, De Incarnatione, disp. 25, dub. 8, ed. Palmé,

t. 15, p. 525-550) ; at, post eius resurrectionem, non amplius manet,

quia nullum bonum sensibile proprium est Christo-Homini futurum

neque arduum seu difficile : eodemque iure non manet amplius in eo

contrarius motus timoris passionalis, cum nullum sit ei malum sensibile

futurum.
In angelis autem nullo modo est talis spes, cum non habeant appe-

titum sensitivum cuius est proprius motus ; ac similiter neque in anima

bus beatis, quia animae separatae beatae non habent actu et
formaliter appetitum sensitivum, qui est facultas organica : post reassump-
tionem vero et glorificationem propriorum corporum, erunt sicut Humanitas

Christi glorificata.

105



234 De spei christianae fideique divinae mutua dependentia

3. De spe morali.

Sin autem loquamur de spe morali, quae est fiducia, dicendum
est eam non esse in angelis respectu gloriae accidentalis augendae

usque ad finem saeculi, neque in animabus beatis separatis respectu
gloriae proprii corporis ; quia talis spes est pars quaedam fortitudinis,
quae actu et formaliter non exsistit in angelis neque in animabus

separatis, eo quod fortitudo subiectatur in appetitu irascibili qui non
datur in angelis, neque remanet actu et formaliter in anima separata.
(Cf. III Sent. d. 26 q. 2 a. 2 ad 4 ; I contra Gent., cap. 92 ; I-II 60, 5 ;

67, 1 ad 3 ; II-II 134, 4 ad 1).

Post reassumptionem vero et glorificationem proprii corporis, actu
et formaliter reassumitur etiam proprius appetitus irascibilis : attamen

spes moralis seu fiducia non manebit in hominibus beatis, quia tunc
nullum bonum erit futurum neque arduum seu difficile, eo quod plenam
et perfectam et consummatam habebunt beatitudinem animae et
corporis cum essentialem tum accidentalem.

Itaque fiducia seu spes moralis non datur in angelis beatisque
animabus separatis ante finem saeculi, neque in hominibus beatis post
proprii corporis reassumptionem et beatificationem, diversa ratione :

in illis, propter defectum proprii subiecti quo, non propter defectum

proprii obiecti ; in his, propter defectum proprii obiecti, non propter
defectum proprii subiecti : — et tarnen ad exsistentiam virtutis alicuius

requiruntur cumulative et proprium subiectum et proprium obiectum.
At in Christo Iesu, cum in terris degebat, haec spes moralis aderat

et quidem perfectissima : turn respectu glorificationis et exaltationis et
honorationis proprii corporis physici, turn respectu salutis et
glorificationis eorum omnium qui salutem consequentur de corpore suo

mystico ; quia haec omnia erant ipsi, ut viatori, futura et ardua et

difficilia et valde honorifica, certissime tarnen possibilia et obtinenda

per auxilium Dei. Propter quod Apostolus Christo viatori haec tribuit
verba : « ego ero fidens in Eum » (Heb. 2, 13). Ubi, ut S. Thomas recte

exponit, « ostendit quam spem habet, quia non quancumque sed firmam

quae dicitur fiducia ; spes enim, etsi non sit de impossibili, tarnen habet
timorem coniunctum quandoque, et tunc proprie dicitur spes ; quan-
doque est firma et sine timoré, et tunc proprie dicitur fiducia, et istam
habuit Christus. Dicit ergo : fidens ero in eum, idest habebo fiduciam
in adiutorio eius, scilicet Patris pro gloria corporis quod resuscitabit
et membrorum et animae... — Sed contra : sancti dicunt quod in

106



De spei christianae fideique divinae mutua dependentia 235

Christo nec fides nec spes est, sed sola Caritas. — Respondeo : dicendum

quod aliud est spes, aliud fiducia ; nam spes est exspectatio futurae
beatitudinis, et haec non fuit in Christo quia ab instanti suae conception^

beatus fuit : fiducia autem est exspectatio cuiuscumque auxilii,
et secundum hoc fuit in Christo fiducia, in quantum secundum humanam
naturam exspectabat a Patre auxilium in passione. Unde cum ibi inve-
nitur quod Christus dicatur habere spem, non est intelligendum ratione
principalis obiecti quod est beatitudo, sed ratione gloriae resurrec-
tionis et gloriae corpori collatae » (In Heb. 2, 13, lect. 2, ed. Marietti,
p. 319 b).

Postquam vero corpus eius proprium, quod est primarium sub-

iectum huius spei, resurrexit a mortuis et glorificatum est et exâltatum,
non poterat esse huiusmodi spes respectu eius, neque consequenter
circa corpus eius mysticum quod est subiectum secundarium tantum
(Cf. III 7, 4 ad 3) : eo fere modo quo supra dictum est animas beatas

non posse sperare viatoribus aeternam beatitudinem spe theologica,
quia hi sunt subiectum mere secundarium spei, quod non sufficit ad

salvandam spem déficiente proprio et principali subiecto eius quod
est ipse sperans.

4. De spe large et improprie dicta.

Si denique loquamur de spe large et improprie sumpta pro simplici
desiderio seu exspectatione boni futuri cuiuscumque, haec sine dubio
fuit in Christo Iesu dum in terris degeret respectu proprii corporis
physici, atque etiam modo est usque ad consummationem saeculi

respectu proprii corporis mystici : ac similiter est in animabus beatis

usque ad finalem retributionem respectu augmenti gloriae accidentalis
animae et glorificationis proprii corporis ; eodemque iure est in angelis

respectu augmenti propriae gloriae accidentalis : ac postremo adest

tarn in angelis quam in animabus Sanctis respectu salutis aeternae

consequendae a viatoribus, actuali vita durante, usque ad finem
saeculi ; •— quae tarnen extensio beatitudinis essentialis et accidentalis

ad alios, pertinet ad gloriam accidentalem propriam exspectantis seu

desiderantis (Cf. I-II 57, 4 ad 3 ; III 7, 4 ; De Spe 4 c et ad 16).

At hoc desiderium seu exspectatio est actus elicitus caritatis, qua ceteris

sicut sibimetipsis exoptant omnia bona quae sibi desiderant aut iam
de facto possident : « non virtute spei, sed magis ex amore caritatis »

(II-II 18, 2 ad 3).

107



236 De spei christianae fideique divinae mutua dependentia

CAPUT II.

De amissione spei theologicae retenta fide.

Quod spes theologica amitti possit retenta fide, dupliciter potest
concipi, eo fere modo quo de amissibilitate fidei divinae retenta spe
dictum est supra : primo, in statu viae ; secundo, in statu termini.

Art. 1.

Utrum possit amitti spes theologica retenta
fide in statu termini.

Si ergo de statu termini loquamur, quaestio nullo fere negotio
solvitur. Aut enim intelligitur quaestio de amissione spei theologicae
retenta fide in statu termini felicis seu beatorum, aut in statu termini
infelicis seu damnatorum.

§ I.

In statu termini felicis seu beatorum.

Porro evidens est quod in beatis non potest amitti spes theologica
retenta fide, quia neutra manet in Ulis, ideoque non potest amitti
una retenta alia ; unde et ratio evacuationis spei in eis erat evacuatio
fidei : « quod enim videt quis, quid sperat ; [sed] quod non videmus,

speramus » (Rom. 8, 24-25), siquidem « spes est tantum rei adipiscendae,

quia quod videt quis, quid sperat Unde, cum fides sit de non visis,
res speranda importât relationem ad finem proprium secundum statum

in quo est fides » (III Sent. d. 23 q. 2 a. 1 ad 3, n° 119. Cf. etiam De

Verit. 14, 2 ad 7), « cum spes semper sit absentium et non visorum »

(II-II 4, 1 ad 3).

§ II.

In statu termini infelicis seu damnatorum.

Sed in damnatis — in quibus nulla prorsus spes datur, ut patet
ex dictis — habetur de facto fides, secundum illud : « daemones credunt

et contremiscunt » (Jac. 2, 19). Quae quidem fides evidenter non est
fides formata, quia in damnatis nulla est Caritas ; neque fides informis
supernaturalis et infusa, quae « donum Dei est, et actus eius est opus
ad salutem pertinens » (Conc. Vaticanum D. B. n° 1791), quorum

108



Dè spei christianae fideique divinae mutua dependentia 237

neutrum est in damnatis, quia nullam gratiam Dei habent neque opera
salutaria elicere valent cum sint penitus extra viam salutis ; sed solum

potest esse fides naturalis et acquisita signorum evidentia et naturali
eorum perspicacitate, quibus coguntur admittere exsistentiam facti
revelationis divinae et infallibilitatem Dei revelantis et consequenter
exsistentiam et veritatem eorum omnium quae a Deo revelantur,
licet illi nequaquam videant aut videre possint intrinsecam eorum
veritatem (Cf. III Sent. d. 23, q. 3 a. qla. 1, nis 269-274 ; IV Sent,

d. 10 q. 1 a. 4 qla. 4 c in fine ; De Verit. 14, 9 ad 4 ; Summa theol. I
64, 1 c et 2 ad 5 ; II-II 5, 2 ; 18, 3 ad 2 ; III 76, 7 c. in fine). Haec

tamen fides, cum sit ordinis mere naturalis et aliunde manifestet impos-
sibilitatem salutis aeternae pro damnatis, non solum non potest fundare

spem supernaturalem seu theologicam, sed et omnem spem ab eis

radicitus evellit. Damnati ergo carent omni spe et omni possibilitate
sperandi, simul tamen aliquam fidem habent ; non quidem stricte
divinam et formaliter theologicam, sed mere naturalem et materialiter
tantum theologicam — « unde et credere aequivoce dicitur de hominibus
fidelibus et de daemonibus » (De Verit. 14, 9 ad 4) — : quod sane

indicium quoddam est possibilitatis amittendi in statu viae spem theologicam

non amissa fide stricte divina et supernaturali.

Art. 2.

An spes theologica possit amitti in statu viae retenta fide.

Ac revera, in statu viae, spes theologica amitti potest, retenta fide,

dupliciter : primo, peccato desperationis theologicae ; secundo, peccato

praesumptionis pariter theologicae. Haec enim sunt duo peccata
contrarie opposita, per modum defectus et excessus, spei theologicae 1

:

1 Sicut enim spei morali seu fiduciae, quae est pars quaedam magnanimi-
tatis, opponitur duplex vitium, scilicet vitium pusillanimitatis quasi per defectum
et vitium praesumptionis quasi per excessum (Cf. II-II 129, 6 ; 130, 133) ; ita
spei theologicae opponuntur duo vitia proportionata, nempe vitium desperationis

seu quasi pusillanimitatis per modum defectus cuiusdam et vitium
praesumptionis per modum cuiusdam excessus : eo tamen modo eaque ratione quibus
in virtutibus theologicis, quae sunt essentialiter de Summo, scilicet de Deo ut
obiecto et fine proprio, dari possunt medium seu mensura et defectus et excessus,
nimirum per accidens tantum, sive ex parte subiecti, sive ex parte obiecti mere
materialis ; non per se seu ex parte proprii obiecti formalis (Cf. I-II 64, 4). Quo
in sensu « spes est media inter praesumptionem et desperationem ex parte
nostra, in quantum scilicet aliquis praesumere dicitur ex eo quod sperat a Deo
bonum quod excedit suam conditionem ; vel desperare, quia non sperat quod

109



238 De spei christianae fideique divinae mutua dependentia

omnis autem virtus infusa amittitur uno actu peccati mortalis ei

contrarie opposito h

§ I.

De amissione spei theologicae per peecatum simplicis desperationis

theologicae positivae simul retenta fide divina 2.

Ad huius evidentiam sunt quatuor consideranda : 1° ipsa des-

peratio theologica positiva secundum se ; 2° propria causa vel radix
eius ; 3° proprius eius effectus, qui est destructio spei theologicae ;

4° quomodo non sequatur destructio fidei divinae, cum non sit
proprius eius effectus.

1. Natura peccati desperationis theologicae positivae.

Peecatum desperationis theologicae positivae opponitur directe
actui spei theologicae oppositione contrarietatis — sic enim oppo-
nuntur actus vitii et actus virtutis (Cf. I-II 71, 4 ad 1 et 2) —, sicut

secundum suam conditionem sperare posset : non autem potest esse superabun-
dantia ex parte Dei, cuius bonitas est infinita » (I-II 64, 4 ad 3). « Et similiter,
spes non habet medium et extrema ex parte principalis obiecti, quia divino
auxilio nemo potest nimis inniti ; sed quantum ad ea quae [ut obiecta materialia]
confidit aliquis se adepturum, potest ibi esse medium et extrema, in quantum
vel praesumit ea quae sunt supra suam proportionem, vel desperat de his quae
sunt sibi proportionata » (II-II 17, 5 ad 2).

1 Cf. I-II 71, 4 ; 73, 1 ad 2 ; II-II 24, 12.
2 Ut status quaestionis rite intelligatur, recolenda est divisio desperationis.

Sicut enim est duplex spes : alia moralis' et alia theologica, ut ex dictis
patet, ita est duplex desperatio : alia moralis quae opponitur spei morali, et alia
theologica quae spei theologicae opponitur.

Haec autem desperatio theologica potest esse triplex, sicut et infidelitas
opposita fidei divinae (Cf. II-II 10, 1), pro triplici modo quo spei opponi potest,
nimirum desperatio mere negativa, quae spei opponitur oppositione mere negativa,
ut est desperatio infidelis negativi, et de se, sicut ipsa infidelitas mere negativa,
nullum est peccatum sed poena quaedam peccati originalis ; desperatio privativa,
quae spei opponitur oppositione privativa, et est mera omissio actus spei quando
posset et deberet esse ; et desperatio positiva, quae spei opponitur oppositione
contraria seu positiva, hoc est, per positionem seu commissionem actus contra spem.

At rursus haec positiva desperatio potest esse duplex : alia simplex seu pura
seu non haereticalis, quae de se mera desperatio est quin secum ferat aliud
mortale peccatum, praesertim infidelitatis ; alia qualificata seu mixta cum infideli-
tate quaeque ideo haereticalis etiam dicitur, et est ilia quae peccatum infidelitatis
positivae naturaliter consequitur, ut desperatio novatianorum qui negabant
peccata esse remissibilia.

Denique, simplex desperatio positiva duplex esse potest : alia imperfecta vel

110



De spei christianae fideique divinae mutua dependentia 239

peccatum desperationis moralis quod est peccatum pusillanimitatis
contrarie ac directe opponitur actui spei moralis, et sicut passio
desperationis est directe ac positive contraria passioni spei (II-II 133, 2 ;

I-II 40, 4). Haec autem contrarietas non est formaliter secundum
contrarietatem obiectorum seu terminorum, sicut est proprie contrarietas

motuum — quo modo actus timoris contrariatur actui spei — ;

sed secundum contrarietatem ipsiusmet actus, sicut proprie est contrarietas

mutationum1, hoc est, non secundum merum accessum et
recessum a terminis contrariis, puta a bono et malo, qui eiusdem rationis
sunt, sed secundum accessum et recessum ab eodem termino seu obiecto,

nempe a bono vel a malo, qui contrariae sunt rationis : sicut respectu
eiusdem mali timor recedit et audacia accedit, et respectu eiusdem

boni accedit spes et recedit desperatio ; et haec est formalissima oppo-

ex subreptione, quae iudicium rationis superioris antevertit, et ideo non est plene
voluntaria neque deliberata ; alia perfecta seu plene voluntaria et deliberata,
quae iudicium rationis superioris subsequitur, sive per modum imperii, sive per
modum consensus et approbationis.

Quae divisioues, claritatis gratia, sequenti tabella contrahi possunt :

X, moralis

II. theolo-
gica

1. negativa

2. positiva seu
contraria

j a) mere negativa

| b) privativa

A. simplex, pura,
non haereticalis

a) imperfecta vel ex
subreptione

b) perfecta seu plene voluntaria.

B. qualificata, mixta cum infidelitate positiva,
haereticalis.

Evidenter hoc in loco non est sermo de desperatione morali, sed unice de

desperatione theologica : et quidem, hoc in sensu, non de desperatione mere

negativa quae de se nullum est peccatum, neque de desperatione mere privativa
seu de mera omissione actus spei quando posset et deberet poni, quia haec potest
esse merum peccatum veniale, quod certe non excludit spem ; sed de sola desperatione

positiva seu contrarie sumpta : non tarnen haereticali seu qualificata, quia haec

manifeste secum trahit infidelitatem quam praesupponit ; sed simplici seu non

qualificata : et quidem tune non imperfecta seu ex mera subreptione, quae merum
veniale peccatum est si a ratione superiori praeveniri posset, et ideo non est nata
tollere spem ; sed perfecta pleneque voluntaria, quae peccatum mortale est ex toto
suo genere contra spem christianam.

1 Ut exponit S. Thomas, « est duplex contrarietas in mutationibus et

motibus : una quidem secundum accessum et recessum ab eodem termino,

quae quidem contrarietas est proprie mutationum, idest generationis quae est

mutatio ad esse et corruptionis quae est mutatio ab esse ; alia autem secundum

contrarietatem terminorum, quae proprie est contrarietas motuum, sicut dealbatio

quae est motus a nigro in album opponitur denigrationi quae est motus ab albo
in nigrum» (I-II 23, 2c).

111



240 De spei christienae fideique divinae mutua dependentia

sitio contrarietatis mutationum et passionum et actuum virtutis et
vitii. Ad videndam ergo hanc contrarietatem non tarn est conside-

randa materialis oppositio accessus et recessus, in qua convenit cum
contrarietate motuum, quam ipsa oppositio formalis seu rationis
accessus et recessus, qua proprie loquendo haec contrarietas in seipsa
constituitur et ab alia distinguitur.

Et quia haec est lex scientiae contrariorum ut notitia unius per
alterius notitiam explicetur ac illustretur, notitia motus desperationis
theologicae positivae explicanda est atque illustranda per notitiam
motus spei theologicae.

Atqui motus spei theologicae, qui formaliter est motus inten-
tionis supernaturalis in finem ultimum supernaturalem, idest in aeternam
beatitudinem 1, est elicitive quidem voluntatis elevatae per virtutem
spei, praesuppositive vero ac directive intellectus practici elevati per
virtutem fidei theologicae quae intentionem supernaturalem dirigit2.

Sane quidem, ut motus spei theologicae in voluntate surgere possit,
de necessitate requiritur ut proprium eius obiectum ei proponatur
iudicio supernaturali affirmativo et certo, non mere speculativo sed

practico, sicut pro intentione naturali requiritur iudicium affirma-
tivum certum et practicum de fine suo ; quia nihil volitum quin
praecognitum, nec tarnen intellectus speculativus est motivus voluntatis
sed practicus (Cf. I-II 9, 1 c et ad 2). Hoc autem obiectum est bonum
divinum futurum arduum possibile adeptu, nempe vita aeterna futura
seu non habita, simul tarnen maxime ardua utpote maxime alta
et bona, ac insuper omnino possibilis speranti per auxilium Dei

omnipotentis ; « et ideo spes adipiscendi vitam aeternam habet
duo obiecta, scilicet ipsam vitam aeternam quam quis sperat et
auxilium divinum a quo sperat, sicut etiam fides habet duo obiecta,
scilicet rem quam credit et veritatem divinam cui correspondet » et
cui credit (De Spe 1 c). Ad actum ergo spei theologicae praerequiritur
ex parte intellectus sperantis iudicium affirmativum infallibile et
certum de vita aeterna futura ut summe alta seu difficili simulque
ut maxime possibili adeptu per Deum auxiliantem (II-II 4, 7 ad 2 ;

1 «Voluntas, ait S. Thomas, ordinatur in illum finem [supernaturalem],
et quantum ad motum intentionis in ipsum tendentem sicut in id quod est possibile
consequi, quod pertinet ad spem ...» (I-II 62, 3 c).

2 «Fides dirigit intentionem respectu finis Ultimi supernaturalis» (II-II 10,
4 ad 2). Cf. etiam II Sent. d. 41 q. 1 a. 1 : utrum fidei sit intentionem universaliter
dirigere ; III Sent. d. 23 q. 2 a. 4 qla 2, arg. 2 sed contra, n° 195 ; a. 5, arg. 2

sçd contra, n° 211 ; De Malo 3, 7 c.

112



De spei christianae fideique divinae mutua dependentia 241

17, 7 c) ; quod quidem iudicium est fidei divinae infusae vel super-
naturalis.

Hoc autem iudicio praeeunte, surgit motus spei in voluntate
sperantis, qui est accessus positivus eius in proprium spei obiectum,

nempe in aeternam beatitudinem consequendam per auxilium Dei.

Qui positivus accessus est aequivalenter duplex : unus ad Deum auxi-
liantem, alius ad beatitudinem seu ad Deum beatificantem realiter
attingendum per eius auxilium ; quia et formale obiectum spei theologicae
est quoque duplex : aliud motivum, quod est Deus auxilians ; et aliud
terminativum, quod est ipsemet Deus beatificans : talis enim est actus

spei quale est eius obiectum formale. Nimirum spes theologica dupli-
citer « respicit Deum : ut beatitudinem aeternam [obiectivam] et ut
beatitudinis datorem » (S. Thomas, Expositio in Psalm. 30, 1, n° 1,

ed. cit., t. 18, p. 395 a). Ac primus iste accessus est ratio formalis
secundi, sicut obiectum motivum est ratio formalis obiecti terminativi
ut obiectum est. Insuper aeterna beatitudo ex se habet pro sperante
quod sit bonum divinum non habitum et maxime altum seu difficile
adeptu, quia visio intuitiva divinae essentiae suapte natura excedit
vires naturales omnis intellectus creati et creabilis (Cf. Cone. Vatic.
D. B. nis 1786, 1796) ; at ex Deo auxiliante habet formaliter quod
sit creaturae speranti bonum proportionatum et adeptu possibile 1 :

unde et motus spei per se fertur in beatitudinem ut adeptu possibilem,
eo ipso quod per se primo fertur in Deum auxiliantem ; qua etiam
de causa, iudicium praerequisitum intellectus debet maxime et
formaliter esse de huiusmodi vera realique possibilitate seu adipisci-
bilitate, « non enim potest spes haberi de aeterna beatitudine nisi
credatur possibilis, quia impossibile non cadit sub spe » (II-II 4, 7 ad 2).
Est igitur actus spei theologicae intentio supernaturalis seu accessus

positivus firmus et absolutus voluntatis sperantis in aeternam
beatitudinem adipiscendam per auxilium Dei 2, consequens iudicium
supernaturale affirmativum fidei, quo certo et infallibiliter asseritur hanc

1 Quod sic egregie explicat S. Thomas : « spes, de qua nunc loquimur,
attingit Deum, innitens eius auxilio ad consequendum bonum speratum. Oportet
autem efiectum esse causae proportionatum. Et ideo bonum, quod proprie et
principaliter a Deo sperare debemus, est bonum infinitum, quod proportionatur
virtuti Dei adiuvantis ; nam infinitae virtutis est proprium ad infinitum bonum
perducere. Hoc autem bonum est vita aeterna, quae in fruitione ipsius Dei
consistit ; non enim minus ab eo sperandum est quam sit ipse » (II-II 17, 2 c).

2
« Inclinatio voluntatis tendentis in bonum aeternum quasi possibile sibi

per gratiam, est actus spei » (S. Thomas III Sent. d. 26 q. 2 a. 3 qla. 1 c, n° 115).

16 113



242 De spei christianae fideique divinae mutua dependentia

beatitudinem esse vere ac realiter adeptu possibilem credenti et speranti

per auxilium divinum (Cf. II-II 17, 7 c ; 20, 1 c).

Ergo pariter motus desperationis theologicae positivae elicitive
quidem et consummative est actus voluntatis desperantis, at prae-
suppositive est actus intellectus eius falso iudicantis de formali obiecto

spei.
Re quidem vera, hoc iudicium desperantis, quod de necessitate

debet esse positivum et falsum, consistit in hoc : arduitas seu difficultas
maxima beatitudinis aeternae consequendae est mihi de facto invin-
cibilis seu insuperabilis, quia non habeo de facto auxilium Dei ad earn

superandam seu vincendam, ideoque talis beatitudo non est mihi de

facto possibilis adeptu sed positive impossibilis. Quo iudicio practico
semel posito, surgit illico motus desperationis theologicae positivae,
qui est recessus positivus voluntatis desperantis a proprio et formali
obiecto spei aequivalenter duplex : unus a Deo auxiliante, alius a Deo

beatificante, ita quidem ut recessus positivus ab auxilio Dei sit ratio
formalis et causa recessus positivi ab aeterna beatitudine prosequenda 1.

Sicut enim ratio formalis accessus sperantis erat auxilium Dei vi cuius

aeterna beatitudo est reapse possibilis speranti, ita ratio formalis
recessus desperantis est remotio auxilii Dei vi cuius aeterna beatitudo
evadit ei reapse impossibilis adeptu ideoque insperabilis. Quo fit, ut
actus spei theologicae et actus desperationis theologicae positivae
se habeant formaliter ut positivus accessus voluntatis in Deum auxi-
liantem pro consecutione beatitudinis aeternae et ut positivus recessus
eiusdem voluntatis ab eodem auxiliante Deo in ordine ad eandem

aeternam beatitudinem : nimirum ut motus positivi contrarii eiusdem

mobilis respectu eiusdem termini ob rationes formales motivas positive
contrarias.

Quia igitur oppositio contrarietatis est directe secundum formas
vel rationes formales e regione oppositas, dicendum est contrariam

1 « Omnis motus appetitivus conformiter se habens intellectui vero est
secundum se bonus ; omnis autem motus appetitivus conformiter se habens
intellectui falso est secundum se malus et peccatum. Circa Deum autem vera
existimatio intellectus est quod ex ipso provenit hominum salus et venia pecca-
toribus datur, secundum illud Ezech. 18, 23 : nolo mortem peccatoris, sed ut
convertatur et vivat ; falsa autem opinio est quod peccatori poenitenti veniam
deneget vel quod peccatores ad se non convertat per gratiam iustificantem. Et
ideo sicut motus spei, qui conformiter se habet ad existimationem veram, est
laudabilis et virtuosus ; ita oppositus motus desperationis, qui se habet conformiter
existimationi falsae de Deo, est vitiosus et peccatum » (II-II 20, 1 c).

114



De spei christianae fideique divinae mutua dependentia 243

oppositionem actus desperationis theologicae positivae ad actum spei
theologicae sumi directe ex contraria habitudine formali utriusque
actus ad Deum auxiliantem, qui est formale obiectum motivum spei :

nempe ex habitudine admittendis et suscipientis auxilium Dei, et ex
habitudine illudmet contemnentis et respuentis.

2. Causa desperationis theologicae positivae.

Radix autem et causa huius motus desperationis positivae, sicut
et aliorum peccatorum (Cf. IUI 75, 2 ; 76, prolog.), potest esse

triplex, videlicet infirmitas, ignorantia et malitia (II Sent. d. 43 a. 3,

obi. 7 eiusque resp.). Cuius ratio est, quia peccatum est actus humanus
malus. Tot ergo sunt causae interiores peccati quot sunt causae inte-
riores actus humani, déficientes tarnen ; quia peccatum, cum sit
defectus quidam, non habet causam efficientem sed potius deficientem
(Cf. S. Augustinus, De Civitate Dei, lib. 12, cap. 7. ML. 41, 355).
Causae autem efficientes interiores actus humani boni seu perfecti
sunt très tantum : ratio, voluntas et appetitus sensitivus. Ergo et

causae interiores actus humani peccaminosi seu defectuosi debent
esse eaedem ut déficientes, nempe ignorantia quae significat defectum
rationis seu rationem deficientem, malitia quae nominat defectum
voluntatis seu voluntatem deficientem, et infirmitas quae importât
defectum appetitus sensitivi seu appetitum sensitivum deficientem
(Cf. I-II 75, 2 ; 76, prol. ; 78, 1 c).

Diversimode tarnen, quia mala voluntas seu voluntas cum malitia
est causa peccati desperationis quoad exercitium seu in genere causae

efficientis, dum ratio ignorans et infirmus appetitus sunt eius causae

ex parte obiecti seu quoad specificationem tantum : directe quidem
et proxime, ignorantia ; infirmitas vero seu passio indirecte tantum
et remote (De Verit. 22, 9 ad 6 ; I-II 9, 2 ; 10, 3 ; 75, 2 ; 77, 1 c

et ad 1 et 2). Quod quidem intelligendum est de influxu proprie dicto,
qui est influxus positivus ; nam, si loquamur de influxu improprio
seu negativo, per modum distractionis, ex absorbente intensitate ad

aha contraria vel disparata, motus passionalis appetitus sensitivi

potest influere in intellectum et voluntatem ex parte subiecti seu quoad
exercitium actus (Cf. I-II 77, 1 c).

115



244 De spei christianae fideique divinae mutua dependentia

A. IGNORANTIA.

Ignorantia ergo, ex qua simplex desperatio theologica positiva
nata est oriri, est remotio scientiae ex qua contrarius actus spei orie-
batur : sive haec remotio seu oppositio sit per modum simplicis priva-
tionis scientiae, et tunc vocatur ignorantia presse dicta ; sive per modum
contrarietatis positivae, quo in casu nomen obtinet erroris (Cf. I-II
76, 1 c. ; De Malo 3, 6). Iam vero scientia, quae est causa actus spei,

est cognitio supernaturalis principiorum eius : nempe beatitudinis
sperandae, et auxilii Dei quo spes nititur, et conditionis sperantis qui
semper est in via salutis quamdiu praesens vita perdurât. Quae quidem
cognitio potest esse tum speculativa, tum practica : quae rursus esse

potest vel universalis vel particularis : ac denique, quocumque sumatur
modo, potest esse aut mere habitualis aut insuper actualis ; — quo in
casu vocari solet advertentia vel consideratio.

Consequenter ignorantia ei opposita, quae causa est actus simplicis
desperationis theologicae positivae, formaliter consistit in carentia seu
remotione huius cognitionis supernaturalis principiorum spei : scilicet
aut rei sperandae, aut motivi sperandi, aut conditionis formalis
sperantis, aut duorum ex istis vel omnium simul ; quod si ei contrarie
et positive opponatur, formam induit erroris. Et quidem in omni

casu ignorantia huiusmodi tum privativa tum contraria et per modum
erroris potest esse — sicut et scientia ei opposita — : et speculativa,
et practica ; et universalis, et particularis ; sive autem una sive alia :

et habitualis, et actualis quae proprie dicitur inadvertentia seu incon-
sideratio si mere -privativa sit, error autem propriissime dictus si sit
contraria.

Sicut autem causa particularis se habet ad causam universalem
ut causa secunda ad causam primam, quia semper particulare est
sub universali : ita scientia particularis se habet ad universalem et

practica ad speculativam — quia etiam cognitio universalis practica
est minus universalis quam cognitio speculativa —, itemque ignorantia
practica ad speculativam et particularis ad universalem ut causa
secunda ad causam primam (Cf. II-II 20, 2 ad 1). Pariter scientia
actualis se habet ad scientiam habitualem et ignorantia actualis ad

habitualem, sicut causa actualis ad causam potentialem vel potius
sicut causa in actu secundo seu applicata ad causam in actu primo
seu nondum applicata.

Causa autem motiva appetitus ideoque voluntatis, quae appetitus

116



De spei christianae fideique divinae mutua dependentia 245

quidam est et in res fertur prout sunt in sua realitate et singularitate,
non movet actu — etiam quoad specificationem — nisi ut practica,
et singularis, et actualis seu applicata. Unde et vulgo dicitur : intellectus
speculativus non movet, sed intellectus practicus ; ac similiter :

universale non movet, sed singularia (Cf. I-II 9, 1 ad 2). Quod ita
intelligendum est, non quod universalia et speculativa nihil moveant
— cum etiam voluntas universalium sit directorum seu metaphysi-
corum, hoc est, rerum universalium, non secundarum intentionum
universalium (Cf. I-II 29, 6 ; 38, 4 ad 3) —, sed quod non movent
adaequate et efficaciter nisi ut extensive practica et ut applicata in
particulari : quod est simpliciter et absolute movere (Cf. De Malo
3, 9 c).

B. INFIRMITAS.

Inflrmitas vero seu passio, quae causa est desperationis theologicae
positivae, duplici modo in voluntatem desperantis influere potest.
Primo, quoad exercitium seu per viam subiecti, et quidem immediate,

quatenus sua intensitate et vehementia absorbet et distrahit quo-
dammodo vires animae et impedit ne simul intendantur in exercitio
actuali spei per applicationem intellectus ad actum eius excitandum
et voluntatis ad eum eliciendum. « Manifestum est enim, ait S. Thomas,
quod quandocumque una potentia intenditur in suo actu, alia potentia
vel impeditur vel totaliter avertitur a suo actu : sicut cum aliquis
intentus est ad aliquem audiendum, non percipit hominem pertran-
seuntem ; et hoc ideo contingit, quia omnes potentiae radicantur in
una anima, cuius intentio applicat unamquamque potentiam ad suum
actum, et ita, cum aliquis fuerit fortiter intentus circa actum unius

potentiae, minuitur eius intentio circa actum alterius : sic ergo, cum
fuerit concupiscentia fortis aut ira aut aliquid huiusmodi, impeditur

a consideratione scientiae » (De Malo 3, 9 c) vel a volitione
voluntatis.

Secundo, quoad specificationem seu per viam obiecti, et quidem
mediate, hoc est, mediante intellectu : sive impediendo actum eius circa
obiectum et subiectum spei, et sic prohibet ne moveat voluntatem
sperantis quoad specificationem actus spei, nempe causando igno-
rantiam desperantis presse dictam seu privativam ; sive positive indu-
cendo intellectum sperantis in iudicium contrarium circa principia
spei, ut sic moveat positive quoad specificationem voluntatem
sperantis in actum contrarium spei, qui est actus desperationis positivae,

117



246 De spei christianae fideique divinae mutua dependentia

nimirum causando ignorantiam desperantis contrarie dictam, idest
errorem eius contra spem.

Dependent enim tarn actus spei quam actus desperationis posi-
tivae ab intellectu et voluntate in diverso genere causae : a voluntate
quidem quoad exercitium seu in genere causae efficientis ; ab intellectu
autem quoad specificationem seu in genere causae formalis et finalis.
Et sic passio suo exercitio influit indirecte et negative, per distrac-
tionem vel absorptionem quandam, in ipsum exercitium seu applicatio-
nem voluntatis ad actum suum eliciendum : suo autem obiecto et
mediante sensu influit materialiter et indirecte in obiectum et iudicium
intellectus, eoque mediante in voluntatem, quae movetur immediate
ab intellectu quoad specificationem actus.

Sunt autem duae passiones vel infirmitates animae ex quibus potis-
simum nata est sequi huiusmodi desperatio, nempe delectatio venerea

quae luxuria dici solet, et tristitia aggravans quae vocari consuevit
acedia : idest maxima delectatio et maxima tristitia, quae aliunde
sunt passiones principalissimae (Cf. III Sent. d. 26 q. 1 a. 4 ; De

Verit. 26, 5 ; I II 25, 4 ; 84, 4 ad 2 ; II-II 141, 7 ad 3) : his enim
ceterae omnes infirmitates veluti eminenter continentur, praesertim
secundum quod sunt deordinatae et rationem induunt vitii capitalis
(Cf. I-II 84, 4 ad 2).

a) Luxuria.

Sane quidem, inter omnes delectationes corporales maxima est et

vehementissima delectatio venerea, » quae totam animam absorbet

et trahit ad sensibilem delectationem » (II-II 53, 6), et ideo per modum

absorptionis seu distractionis cuiusdam nata est impedire actualem applica-
tionem intellectus et voluntatis sperantis ad provocàndum et eliciendum

actum spei ; nam vël in ipso ordine naturali et circa connaturalia obiecta,

quae minorem intentionem et conatum exigunt, « delectatio vene-

reorum quae maxima est, in tantum impedit rationem, quod nullus
in ipsa delectatione actuali potest aliquid actu intelligere, sed tota intentio
animae trahitur ad delectationem » (S. Thomas in VII Ethic. Nicom.,
lect. 11, ed. Pirotta, n° 1477. Cf. etiam I-II 33, 3 ; 34, 1 ad 1 ; II-II
15, 3). Cum ergo ad actum spei exercendum requiratur erectio et
fortitudo et conatus animi vehemens, ratione arduitatis seu difficultatis
obiecti eius superandae — « spes enim supra desiderium addit quendam
conatum et quandam elevationem animi ad consequendum bonum

118



De spei christianae fideique divinae mutua dependentiä 247

arduum » (I-II 25, 2 c).—, a fortiori luxuria effrenata hunc actum
maxime nata est impedire.

Eo vel magis quod luxuria, cum sit mollitieS quaedam, e diametro
opponitur huiusmodi erectioni et elevationi animi, quam ideo impos-
sibilem reddit ; nam « emollit cor hominis et effeminatum reddit,
secundum illud Oseae 4, 11 : fornicatio et viüum et ebrietas aufert
cor » (II-II 153, 5 ad 2).

At praesertim luxuria nota est causare in intellectu sperantis falsam
et erroneam existimationem de proprio obiecto spei theologicae et de formali
conditione subiecti sperantis.

Obiectum enim spei christianae est summe arduum et difficile
ac maximi valoris, cum sit ipse Deus possidendus ut beatitudo obiectiva

quae est bonum summum et infinitum (II-II 17, 2 ; 18, 1 ad 1) ; ideoque
ad actum spei requiritur ex parte intellectus sperantis recta et positiva
existimatio huiusce summi valoris superintelligibilis et divini. Hanc
autem veram existimationem corrumpit luxuria, quae caecitatem mentis

producit et hebetudinem sensus spiritualis. et stultitiam cordis in intelli-
gendis et iudicandis et aestimandis bonis Spiritualibus et divinis. Homo
enim venereis absorptus et immersus est homo maxime carnalis et
animalis, cui spiritualia et divina nullius sunt valöris, sed sunt sicut

margaritae ante porcos proiectae et sancta coram canibus (Matt. 7, 6),

iuxta illud Apostoli : « animalis homo non pe.rcipit ea quae sunt spiritus
Dei ; stultitia enim est illi, et non potest intelligere » (I Cor. 2, 14) ; et
ita blasphemat quae ignorât (II Pet. 2, 12), sicut bruta animalia (lud.
v. 10). Quin immo contrariam et erroneam existimationem inducit,
iudicandi nempe carnalem delectationem veluti summum bonum et
unicum, quia qualis unusquisque est talis finis videtur ei, et ideo « homo
carnalibus affectus non intelligit esse bonum nisi quod est delectabile

secundum carnem » (S. Thomas in I Cor. 2, 14, lect. 3, ed. Marietti,
p. 242 a). Unde merito scriptum est : « non dabunt cogitationes suas

ut revertantur ad Deum suum, quia Spiritus fomicationum in medio

eorum, et Dominum non cognoverunt » (Oseas 5, 4).

Pariter falsam inducit existimationem conditionis formalis sperantis.
Conditio enim essentialis sperantis, qua talis, est esse filius Dei et
membrum Christi, iuxta illud : « Si filii, et heredes ; heredes quidem
Dei, coheredes autem Christi, ut, iustificati gratia ipsius, heredes simus
secundum spem vitae aeternae » (Rom. 8, 17 ; Tit. 3, 7), et illud : « sicut
palmes non potest ferre fructum a semetipso nisi manserit in vite,
sic nec vos nisi in me manseritis » (Joan. 15, 4). Huius autem igno-

119



248 De spei christianae fideique divinae mutua dependentia

rantiam non solum privativam sed et contrariam luxuria causat ; quia
luxuriosus aestimat se esse carnem et animal, neglecta et ignorata
vera christiani conditione, qua est rationalis naturae et imago Dei
et membrum Christi et templum Spiritus Sancti, non membrum mere-
tricis neque templum daemoniorum (Cf. I Cor. 6, 15-20 ; II-II 25, 7).

Hac ergo falsa sui aestimatione connaturaliter quaerit terrena et tempo-
ralia et corruptibilia, quae animalis sunt ; non coelestia et aeterna
et incorruptibilia, quae sunt spiritus et propria sperantis : « non est

enim regnum Dei esca et potus, sed iustitia et pax et gaudium in Spiritu
Sancto » (Rom. 14, 17). Unde illa Apostoli compellatio : « igitur, si

consurrexistis cum Christo, quae sursum sunt quaerite, ubi Christus
est in dextera Dei sedens ; quae sursum sunt sapite, non quae super
terram... Mortifloate ergo membra vestra, quae sunt super terram:
fornicationem, immunditiam, libidinem, concupiscentiam malam »

(Coloss. 3, 1-2, 5) ; « sed induimini Iesum Christum, et carnis curam ne

feceritis in desideriis » (Rom. 13, 14) ; « empti enim estis pretio magno:
glorificate et portate Deum in corpore vestro » (I Cor. 6, 20). Quam
resonant celeberrima verba S. Leonis Magni : « agnosce, o Christiane,

dignitatem tuam, et divinae consors naturae noli in veterem vilitatem
degeneri conversatione redire ; memento cuius capitis et cuius corporis
sis membrum ; reminiscere quia erutus de potestate tenebrarum trans-
latus es in Dei lumen et regnum ; noli te diaboli iterum servituti
subiicere, quia pretium tuum sanguis Christi est, qui veritate te
iudicabit, qui misericordia te redemit » (Sermo I de Nativitate
Domini, cap. 3. ML. 54, 192).

b) Acedia.

Similiter acedia, quae dicitur tristitia aggravans, maximam importât
intensitatem et vehementiam: quo fit, ut homo ea onustatus et veluti

oppressus ita recurvetur ad seipsum et in seipso recludatur ut non
possit ad alia divertere neque se erigere ad alta et superiora et coelestia

conspicienda.
Ratione ergo talis vehementiae — fortius enim sentiuntur tristia

quam laeta, sicut mala quam bona et aegritudo quam sanitas (Cf. I-II,
29, 3) — animam hominis penitus absorbet et facit quod « homo rema-
neat stupidus in seipso » (I-II, 37, 2 c), quin possit applicare intellectum
et voluntatem suam ad actum spei exercendum ; nam « omne nocivum
et triste interius clausuni magis affligit, quia magis multiplicatur

120



De spei christianae fideique divinae mutua dependentia 249

intentio animae circa ipsum » (I-II, 38, 2 c). Unde et inter effectus
tristitiae ponitur a S. Thoma impedimentum omnis operationis (I-II
37, 3).

Ratione etiam sui gravaminis, animus tristis minuitur, contrahitur,
incurvatur et succumbit, quin valeat surgere et erigi et dilatari et extendi
ad magna et alta et difficilia aggredienda quorum est spes. Ut enim
egregie animadvertit S. Thomas, « homo in tristitiis constitutus non
de facili aliqua magna et iucunda cogitat, sed solum tristia » (II-II 20,
4 ad 3) ; « nam et tristitia — addit S. Augustinus — quasi solvit cor »

(Epist. 140 ad Honoratum, cap. 14, n° 36. ML. 33, 554). Acedia ergo,

propria sui ratione, oppositionem quandam dicit ad spem, et ideo passio
tristitiae aggravantis nata est impedire per modum contrarietatis
actum spei.

Praecipue vero acedia nata est causare in intellectu sperantis falsam
aestimationem tum de formali conditione subiecti sperantis tum de propria
ratione obiecti spei.

De conditione quidem formali subiecti sperantis. Tristis enim ex
nimia consideratione multitudinis peccatorum, et vehementiae tenta-
tionum carnis, mundi, diaboli quibus hue illuc agitatur et cribratur sicut
triticum, et experientiae repetitae propriae fragilitatis qua semel et
iterum tentationibus cessit ac succubuit, ita deponitur animo et ad

seipsum incurvatur ut non videat nisi proprias miserias et peccata,
sieque facile pervenit ad hoc falsum iudicium, se scilicet esse omnino
insanabilem et impotentem quidquam boni salutaris faciendi, ac

postremo damnandum : quia, ut optime notât S. Thomas, « quando
homo est laetus, videntur sibi clara omnia ; [sed] quando est tristis,
videntur sibi omnia obscurari » (Expositio in Psalm. 17, n° 16, ed. cit.,
t. 18, p. 319 b). Et tarnen vera aestimatio de seipso est quod non
est ipse solus, sed Deus cum illo, qui non permittit nos tentari supra
id quod possumus sed facit de tentatione proventum ut possimus
sustinere (I Cor. 10, 13) ; qui non vult mortem peccatoris, sed magis
ut convertatur et vivat (Ezech. 33, 11) ; cui proprium est misereri

semper et parcere (Rituale Romanum, oratio post psalmos poeni-
tentiales, p. 168. Romae 1925) ; qui neminem in Se credentem atque
sperantem vult perire (Rituale Romanum, titul. V, cap. 6, p. 193) ;

in quo nos confortante omnia possumus (Phil. 4, 13), quia minima

gratia, quae nulli denegatur in hac vita, fortior est omni tentatione ;

qui et tristibus dixit : « venite ad me omnes qui laboratis est onerati
estis, et ego reficiam vos ; tollite iugum meum super vos..., et invenietis

121



250 De spei christianae fideique divinae muttia dependentia

requiem animabus vestris : iugum enim meum suave est et onus meum
leve » (Matt. 11, 28-30).

Vera ergo conditio hominis viatoris est se adhuc esse in statu
salutis, quia quamdiu homo manet in hac vita semper potest resi-

piscere et sanari ; falsa vero et erronea, se nullum habere remedium

seque inevitabiliter esse damnandum : et huic respondet falsa existi-
matio tristis sub pressione et pondéré suae acediae aggravantis et
suffocantis ipsum.

De ratione etiam formali proprii obiecti spei falsam inducit existi-
mationem. Est enim ratio formalis obiecti spei adeptionem aeternae

beatitudinis esse homini possibilem vera realique potentia per auxilium
Dei. Acedia vero ita absorbet tristem in sensu propriae impotentiae
ex consideratione propriarum difficultatum falsa imaginatione cumula-
tarum et quasi in infinitum exaggeratarum, ut non sinat ei considerare
auxilium gratiae Dei semper omnibus viatoribus paratum et oblatum,
vi cuius difficultates omnes superabiles sunt et assecutio beatitudinis
vere possibilis : quo fit ut, neglecta consideratione verae radicis possi-
bilitatis simulque exaggerata nimis consideratione difficultatis et
arduitatis, tandem reputet hanc esse invincibilem et insuperabilem,
quasi transformans difficultatem in impossibilitatem, et consequenter
iudicet assecutionem beatitudinis sibi esse practice impossibilem.

Sicut ergo luxuria tollebat veram existimationem de magnitudine
et arduitate obiecti spei, ita acedia tollit rectam aestimationem de
eius possibilitate propter falsam exaggerationem difficultatis et arduitatis

ipsius. Et quia formalior est in obiecto spei ratio possibilitatis
quam ratio arduitatis, S. Thomas recte docet quod desperatio positiva
« specialius oritur ex acedia » quam ex luxuria (II-II 20, 4), nempe
sicut ex causa magis proxima et immediata : nam et ex luxuria ple-

rumque nascitur abominatio et taedium aggravans bonorum spiri-
tualium et aeternorum, quod est proprium acediae ; quia luxuriosus
« cum nimis detinetur carnalibus delectationibus, non curat pervenire
ad spirituales, sed fastidit eas » (II-II 154, 5 c).

C. MALITIA.

Denique malitia, ex qua nata est sequi desperatio, est plerumque
malitia habitualis causata ex peccatis praecedentibus quibuscumque,
praesertim vero ex peccatis luxuriae et acediae.

Cuius ratio est duplex. Prima, ex ipsa ratione malitiae, quae proprie

122



De spei christianae fideique divinae mutua dependentia 251

loquendo nominat habitum malum (Cf. I-II 71, 1 c ; 78, 1 ad 3) ; et
ideo peccatum ex malitia dici solet peccatum ex habitu (I-II 78, 2).

SecUnda, ex propria ratione desperationis positivae; quia huiusmodi
desperatio est peccatum in Spiritum Sanctum ideoque gravissimum :

non solet autem homo statim incidere in peccata gravissima sed pau-
latim ; quia nemo repente fit pessimus sicut nemo repente fit optimus,
eo quod nemo repente fit summus : sed « tarn in bono quam in malo,
ut in pluribus, proceditur ab imperfecto ad perfectum, prout homo

proficit vel in bono vel in malo » (II-II 14, 4 ad 1 ; Cf. etiam II-II 24,
12 ad 1 ; De Caritate 6 ad 1 ; 13 ad 1), et ideo desperatio « ut saepius
et quasi semper sequitur ad alia peccata » (II Sent. d. 43 a. 5 c).

Re quidem vera « sicut grave onus... hominem incurvât et facit
terram respicere, ita peccata faciunt inferiora respicere et non per-
mittunt per affectum tendere ad superiora », mediante spe (S. Thomas
in Psalm. 37, n° 3, ed. cit., t. 18, p. 459 b). Unde et scriptum est :

« impius, cum in profundum venerit peccatorum, contemnit » Dei
iustitiam et misericordiam (Prov. 18, 3), et in desperationem incidit.

Potest tarnen aliquando esse causa desperationis pura malitia
actualis pravae electionis, ita ut ipsa desperatio positiva sit primum
peccatum quo quis, ex mera superbia, ut accidit in diabolo, simpliciter
respuit auxilium divinum, quia non vult beatitudinem obtinere per
alium (Cf. II. Sent. d. 43, a. 5 c ; I, 63, 1 ad 4 ; 3 c fine ; II-II 14, 4 c).

Hoc autem in hominibus rarissime contingit, cum potius sit peccatum
diabolicum ; et ideo S. Thomas hoc attribuit vehementissimae tenta-
tioni daemonis : « possibile est, secundum malitiam daemonis suggerentis,

ut statim aliquis inducatur ad peccatum gravissimum, quod est peccatum
in Spiritum Sanctum » (II-II 14, 4, sed contra) ; et hoc « propter aliquod
vehemens motivum ad malum et debilem affectum hominis ad bonum »

(ibid. corp.).

3. Proprius effectua desperationis theologicae positivae.

Proprius effectus simplieis desperationis theologieae positivae est

destruetio seu corruptio spei theologieae.
Ad factum quod attinet, evidens est spem amitti uno solo peccato

desperationis positivae, sicut fides amittitur primo peccato infide-
litatis positivae et Caritas primo peccato mortali (Conc. Tridentinum
D. B. nis 808, 837, 838 ; II-II 5, 3 ; 24, 12), et universaliter omnis

virtus infusa amittitur primo actu peccati mortalis ei opposito. Haec

123



252 De spei christianae fideique divinae mutua dependent!a

est enim differentia inter virtutes infusas et acquisitas, quod hae non
amittuntur uno solo actu contrario, illae autem primo actu directe
contrario corrumpuntur (Cf. III Sent. d. 31 q. 1 a. 1, n° 15 ; I-II
71, 4 ; 73, 1 ad 2 ; II-II 24, 12 ; De Caritate 13 c).

Sola ergo difficultas est de modo quo actus desperationis positivae
corrumpit ipsam virtutem theologicam spei.

Et dicendum est earn corrumpere dupliciter. Primo, per modum

eausae formalis, ratione contrarietatis directae et immediatae actus

desperationis positivae ad actum spei christianae qua talis, scilicet
tum quoad specificationem tum quoad exercitium eius.

Quod ei contrarie opponatur quoad exercitium, per se notum est,

cum se habeat ad actum spei ut recessus positivus ad accessum posi-
tivum eiusdem mobilis voluntatis) respectu eiusdem termini
(— aeternae beatitudinis) : qua de causa, non possunt simul esse in
eadem voluntate, sed unus alium formaliter excludit, sicut universaliter
« actus vitiosus directe tollit actum virtutis per modum contrarietatis »

(De Virtutibus in communi 1 ad 5).
Haec tarnen contrarietas non sufficeret sola ad excludendam

ipsam virtutem spei, quae potest subsistere sine exercitio sui actus
sicut ceteri habitus, nisi simul esset contrarietas quoad eius specificationem:

nam idem est specificativum actus et habitus, nempe obiectum
formale quo. Atqui talis modus contrarietatis revera datur in omni
actu desperationis theologicae positivae.

Accedit enim sperans ad Deum beatificantem per Deum auxi-
liantem, ita ut auxilium Dei sit ratio formalis motiva seu qua huius

accessus : e contra, desperans recedit a Deo beatificante per recessum

a Deo auxiliante, ita ut recessus ab auxilio Dei sit motivum formale
recessus a divina et aeterna beatitudine. Est ergo in actu desperationis
positivae contrarietas directa non solum ad obiectum spei terminativum,
sed et maxime ad obiectum eius motivum ; et ita, simul tollens rationem
formalem specificativam actus et habitus spei, formaliter expellit
simul, unoque ictu, non solum actum sed et ipsum spei habitum.

Requidemvera, simul atque desperans recedit a Deo beatificante
sicut a suo fine ultimo obiectivo, beatitudinem suam obiectivam reapse
ponit explicite vel implicite in aliquo bono creato seu commutabili,
ad quod confidit se perventurum per proprias vires sine auxilio super-
naturali gratiae Dei : revera igitur desperans non confidit in Deo, sed

confidit in homine, non solum praeter sed et contra ipsum Deum. Ponere

ergo in eadem hominis voluntate simul actum desperationis theologicae

124



De spei christianae fideique divinae mutua dependentia 253

positivae non solum cum actu sed et cum habitu spei christianae,
est aequivalenter ponere simul in eadem voluntate duos Ultimos fines
totales et adaequatos, quod est omnino impossibile (Cf. I-II 1, 5).

Ceterum, cum spes theologica sit virtus infusa quae nec fieri nec
esse neque conservari potest sine continuo influxu gratiae Dei, eo ipso

quod desperans respuit auxilium Dei increatum, quod est fons omnis

gratiae creatae, respuit etiam, simulque, propriam causam ipsius spei,

quae ipso facto disparet a desperante : sicut sublata causa tollitur
effectus (Cf. De Caritate 6 c). Dicendum est ergo quod proprius effectus
formalis desperationis theologicae positivae est expellere a voluntate
desperantis non solum actum sed et ipsum habitum spei christianae :

« contraria enim mutuo se expellunt » ab eodem subiecto in genere
causae formalis seu propria sua forma et entitate (De Caritate 12 ad 22).

Secundo, desperatio corrumpit spem per modum causae efflcientis
tum moralis seu demeritoriae tum etiam physicae 1, licet diversimode ;

quia demeritorie corrumpit immediate et perfective, physice vero
nonnisi mediate et dispositive.

Earn quidem corrumpit per modum causae moralis seu demeritoriae.

Nam qui voluntarie recedit a Deo auxiliante per contemptum
auxilii eius, meretur ut Deus auxilians ab eo recedat, ei denegando
et subtrahendo auxilium suum ; haec enim subtractio auxilii Dei habet
rationem poenae spiritualis, quae non infligitur a Deo nisi propter
aliquam culpam proportionatam a qua meretur, iuxta illud : ita se

habet poena ad culpam sicut praemium ad meritum ; quatenus sicut
actus virtutis meretur praemium, ita actus peccaminosus seu culpabilis
meretur poenam (Cf. IV Sent. d. 46 q. 1 a. 2 qla. 3 obi. 2 ; De Malo

q. 1 a. 5 obi. 1 ; I-II 21, 2-3 ; 87, 7). Atqui desperans peccato
desperationis positivae voluntarie recedit a Deo auxiliante, contemnendo

auxilium eius. Ergo desperans meretur suo peccato ut Deus auxilians
ab eo recedat, ei subtrahendo et denegando auxilium suum. Hoc autem
subtracto, spes theologica non potest amplius manere, cum sit eius

formale motivum et fundamentum : alioquin daretur species sine

specificativo et effectus sine causa. Desperatio igitur positiva causat

moraliter seu demeritorie corruptionem ipsius habitus spei.

1
« Nam meritum, ait S. Thomas, est causa praemii, non quidem per

modum causae finalis — sic enim magis praemium est causa meriti —, sed magis
secundum reductionem ad causam efficientem, in quantum meritum facit dignum
praemio et per hoc ad praemium disponit » (De Verit. 29, 6 c). Et eadem est
proportio demeriti seu peccati ad poenam.

125



254 De spei christianae fideique divinae mutua dependentia

Earn quoque destruit per modum causae physieae, non utique
attingendo directe ipsam spem prout est in se, sed certe prout est in
subiecto, quatenus attingit ultimam eins dispositionem ad spem. Quod
enim efficienter-physice producit in proprio subiecto spei christianae

dispositionem directe contrariam ultimae dispositioni requisitae ad

fieri, esse et conservari eius in illo, eo ipso expellit efficienter-physice
spem a proprio subiecto ; quia spes, cum sit forma quaedam accidentalis
inhaerens subiecto et informans illud, legi subiicitur omnis formae
accidentalis informantis, quae nequit esse nisi in subiecto disposito :

non enim potest exsistere a proprio subiecto separata, sicut anima
humana quae est forma substantialis per se subsistens.

Atqui peccatum desperationis positivae efficienter-physice producit
in voluntate desperantis, quae est proprium subiectum quo spei (Cf. II-II
18, 1), dispositionem quandam directe contrariam ultimae dispositioni
requisitae ad fieri, esse et conservari eius in ipsa.

Etenim dispositio ultima ad fieri, esse et conservari spei theologicae
in voluntate nostra est totalis eius submissio ad Deum auxiliantem in
ordine ad Deum beatificantem, in quo debet super omnia confidere :

sicut ultima dispositio mobilis in quantum huiusmodi est perfecta
eius proportio et submissio moventi, quia « omne quod movetur necesse

est proportionatum esse motori ; et haec est perfectio mobilis in quantum
est mobile, dispositio qua disponitur ad hoc quod bene moveatur a

suo motore » (I-II 68, 1 c) : Deus autem auxilians est sicut propria
et principalis causa movens hominem sperantem in aeternam beati-
tudinem (II-II 17, 2 et 4). Iam vero actus desperationis positivae
subtrahit a voluntate sperantis huiusmodi totalem submissionem ad

Deum auxiliantem, producens in ea rebellionem contra auxilium Dei

quod respuit, et aversionem a Deo beatificante, una cum perfecta
conversione ad bonum commutabile et submissione ad proprias vires
naturales in eo prosequendo. Sicut enim perfecta conversio ad Deum
iustificantem est ultima dispositio ad iustificationem, quam tollit
omne peccatum mortale ; ita perfecta conversio ad Deum auxiliantem
est ultima dispositio ad spem, quam tollit peccatum desperationis
positivae (Cf. De Caritate 12 ad 11). Peccatum ergo desperationis
theologicae positivae reddit proprium subiectum spei christianae
positive indispositum ad earn suscipiendam et conservandam iam
susceptam, ideoque ineptum et impotens ut ab ea actuetur et infor-
metur. Dum igitur efficienter-physice causat indispositionem posi-
tivam proprii subiecti ad fieri et esse et conservari spei, ex consequenti

126



De spei christianae fideique divinae mutua dependentia 255

producit in eo impossibilitatem informationis passivae a spe, simulque
impossibilitatem informationis activae spei in ipsum quae est ei corre-
lativa : quo semel dato, spes necessario expellitur a subiecto et desinit

esse, cum non possit exsistere nisi ut informando proprium subiectum

eique inhaerendo ut forma quaedam accidentalis. Nimirum desperatio

positiva non corrumpit directe actione sua physica ipsam spem neque
vim informativam eius in voluntatem sperantis, sed directe solvit infor-
mationem eius passivam dum reddit ininformabile proprium subiectum

ipsius qua tale ; et hac via consequenter, destruit informationem activam
eius, ac denique ipsam eius formam vel essentiam cum proprio esse.

4. Fides divina non destruitur peccato simplicis desperationis theologicae positiva«.

At fides divina non necessario destruitur peccato simplicis
desperationis theologicae positivae, quia iudicium practicum desperantis
immediate regulans motum voluntarium desperationis non necessario

opponitur iudicio fidei, ideoque non necessario corrumpit ipsum.
Quod ut plene intelligatur, sunt quatuor prae oculis habenda.

Unum ex parte intellectus sive credentis sive sperantis sive
desperantis, in quo distinguendum est iudicium duplex : aliud speculativum
seu cognoscitivum, aliud practicum seu directivum. Utrumque insuper
suo modo et ordine duplex esse potest : universale et particulare.
Tandem, quocumque modo sumatur iudicium intellectus, hoc potest
dupliciter haberi : uno modo, in habitu ; alio modo, in actu.

Aliud ex parte voluntatis desperantis, quae potest habere motum
duplicem desperationis : alium imperfectum et indeliberatum, qui subito

surgit in voluntate quasi ex subreptione, antequam ratio superior
consulat rationes aeternas supernaturales quibus regulari et dirigi
debet motus sperantis qua talis ; sive hoc contingat propter naturalem
motum adhaesionis voluntatis ad sua bona connaturalia, ex quo repente

surgit inchoatio quaedam repulsionis boni et finis supernaturalis cuius

est spes, quasi non realis vel etiam impossibilis ; sive propter naturalem
vel contractam conditionem animi timidi et pusilli, ex qua surgit motus
subitaneus aversionis ad ardua et difficilia et magna quorum est spes ;

sive etiam propter scrupulos et animi anxietates, tum de suscepto vero
dolore requisito ad remissionem peccatorum, tum de consensu praestito
urgentibus tentationibus ad peccatum, ex quibus oritur subreptitius
quidam motus haesitationis seu titubationis in appetenda et prose-
quenda confidenter aeterna beatitudine per auxilium Dei, ut postulat

127



256 De spei christianae fideique divinae mutua dependentia

actus spei qui semper debet esse certus et firmus absque ulla diffidentia :

— alium perfectum et deliberatum pleneque voluntarium ; sive directe

surgat in voluntate desperantis post consultas rationes aeternas
supernaturales a ratione superiori ; sive retineatur ipse motus subitaneus

desperationis post rationes aeternas supernaturales consultas quin
improbetur vel succidatur, quod est aequivalenter et interpretative
habere motum deliberatum et perfectum desperationis.

Patet autem nullam adesse difficultatem ex imperfecta desperatione.
Haec enim, sicut et motus subreptitius infidelitatis, non est peccatum
mortale sed veniale tantum, quod non corrumpit virtutem infusam cui
adversatur (I-II 71, 4c; 74, 10). Unde sicut motus subreptitius
infidelitatis non destruit fidem, ita neque motus indeliberatus
desperationis corrumpit spem multoque minus fidem.

Tota ergo difjicultas est de perfecta et plene deliberata desperatione

quae certo excludit spem, an etiam necessario secum ferat destructionem

pdei divinae.
Tertium prae oculis habendum est ex parte ipsius fidei divinae,

quae simul est speculativa seu cognoscitiva proprii obiecti et practica
seu directiva voluntatis, quamvis non ex aequo sed secundum prius
et posterius, quia per se primo est cognoscitiva et nonnisi per se secundo

est directiva (Cf. II-II 4, 2 ; III Sent. d. 23 q. 2 a. 3 qla. 2 ; De Verit.
14, 4 ; Bânez O. P. in II-II 4, 2, tertia concl. ed. Salmanticae, 1584,

col. 457-458) : quo fit ut ei plene et perfecte conveniat ex se esse cognoscitiva

proprii obiecti in universali et in particulari ; at esse directiva
voluntatis non convenit ei ex se eodem perfectionis gradu, quia nimirum
convenit ei per se secundo esse directiva voluntatis in universali qua-
tenus est veluti synderesis quaedam supernaturalis, non autem in
particulari nisi sit formata ideoque vi caritatis et prudentiae infusae,

nam « fides per caritatem operatur » (Gal. 5, 6). Unde et munus direc-

tivum separari potest de facto a munere cognoscitivo, saltern in
particulari, sicut synderesis impediri potest ne sua directio extendatur de

facto usque ad particulare operabile (Cf. De Verit. 16, 3) : potest
enim accidere quod habens veram fidem nihil recte operetur secundum

fidem suam, sicut habens synderesim potest nihil boni moralis agere.

Quartum notandum est ex parte relationis iudicii intellectus ad

dirigendam voluntatem, ubi recolendum est non omne iudicium esse

efficaciter motivum et directivum voluntatis : quia non iudicium
mere speculativum, sive sit universale sive particulare, sive in habitu
sive in actu habeatur ; neque iudicium practicum mere universale,

128



De spei christianae fideique divinae mutua dependentia 257

quia universalia non movent efficaciter et adaequate, eo quod actiones

sunt in singularibus ; neque practicum particulare si sit mere in habitu,
quia motivum actuate debet esse in actu. Solum ergo est efficaciter
motivum et direetivum voluntatis judicium praeticum particulare
actuale et actualiter applicatum voluntati ad earn dirigendam.

Sic igitur iudicium fidei divinae non ex toto et immediate movet
ac dirigit vi sui voluntatem credentis ad sperandum triplici de causa:

prima, quia iudicium istud est vi sui perfecte cognoscitivum sui

obiecti, non autem vi sui practicum seu direetivum voluntatis pleno
sensu ;

secunda, quia ut practicum seu direetivum voluntatis non est

vi sui particulare, sicut particulare est ut cognoscitivum ; sed solum
universale : particulare enim practicum est caritatis et prudentiae
primo et per se, fidei vero nonnisi ut coniunctae caritati et prudentiae,
ac earum vi ;

tertia, quia sive ut cognoscitivum sive ut direetivum, sive ut
universale sive ut particulare quoad specificationem, non est actu quoad
exercitium in iusto nisi a caritate et prudentia infusa una cum gratia
actuali eas applicante, quarum est movere quoad exercitium ipsas
virtutes theologicas : vel a sola gratia actuali applicante fidem informem
ad credendum et spem informem ad sperandum, in peccatore.

Itaque fides divina non est ex se motiva voluntatis credentis ad

sperandum quoad exercitium actus, sed solum quoad specificationem;
et quidem hoc modo, ut causa prima et universalis tantum, non ut causa
secunda et particularis : eo fere proportionali modo quo synderesis
naturalis est motiva voluntatis ad opera virtuosa naturalia.

Quandocumque autem aliquis effectus pendet a duplici causa,
etiam eiusdem generis : alia prima et universali, alia secunda et parti-
culari, — effectus ille impediri potest et frustrari ex sola remotione
vel defectu causae particularis et secundae, intégra et intacta manente
causa prima. Ac similiter, quandocumque effectus aliquis pendet a

duplici causa universali vel particulari, prima vel secunda, sed in
diverso genere causae : ab una, exempli gratia, quoad specificationem
et ab alia quoad exercitium, — potest effectus ille frustrari et impediri
quoad exercitium ex sola remotione vel defectu causae quoad
exercitium eius, intacta et intégra manente causa eius quoad specificationem.

Quae cum ita sint, facile intelligitur quomodo iste effectus, qui
est actus spei christianae, impediri possit vel frustrari quoad exercitium

17 129



258 De spei christianae fideique divinae mutua dependentia

eius ex solo defectu voluntatis non consentientis gratiae actuali exci-
tanti et non applicantis cum ea spem ad sperandum, quin ullo modo

tangatur aut minuatur fides divina, a qua solum pendebat quoad
specificationem : potest ergo dari desperatio theologica negativa seu per
omissionem, intégra manente fide divina.

Eodem iure facile intelligitur quomodo idem iste effectus possit
frustrari penitus, immo et contrarius haberi qui est actus desperationis
theologicae positivae seu per commissionem, ex defectu iudicii practici
particularis immediate regulantis motum spei, immo et ex positione
iudici particularis practici erronei immediate regulantis motum
desperationis, intégra manente divina fide cum eius iudicio speculativo
universali et particulari ; quin etiam, et cum iudicio eius practico
universali ; immo vero, et cum iudicio suo practico particulari in habitu:
sufßcit enim ad motum desperationis positivae iudicium practicum
particulare erroneum in actu.

Nulla est ergo directa oppositio contrarietatis, ideoque nulla
vera incompatibilitas in eodem intellectu desperantis, inter iudicium
desperationis simplicis et iudicium fidei divinae, triplici de causa:

prima, quia vel iudicium desperantis est practicum quamvis sit
universale, dum iudicium fidei qua talis tarn universale quam
particulare est speculativum : constat autem speculativum et practicum
non e diametro opponi, etiam cum versantur circa idem quia non sunt
secundum idem ; sed speculativum et speculativum, vel practicum
et practicum ;

secunda, vel quia iudicium desperantis est practicum particulare
tantum, non universale, dum iudicium fidei practicum est solum
universale : patet autem universale et particulare non opponi directe ;

sed tantum universale et universale, vel particulare et particulare ;

tertia, vel quia iudicium desperantis est practicum quidem et in
actu, dum iudicium fidei, etiam practicum et particulare, est in habitu
tantum et non in actu : liquet autem habitum et actum non directe

opponi ; sed solum habitum et habitum, vel actum et actum.
Quae triplex causa vel modus ex amussim respondet modo triplici

quo peccatum desperationis theologicae positivae oriri poterat:
primus nempe desperationi ex pura malitia, quae iudicium

practicum erroneum universale circa propria principia spei praesefert ;

secundus, desperationi ex ignorantia, quae iudicium practicum
erroneum particulare importât maxime, quia particularia agibilia
sunt propria materia actionis humanae virtuosae vel peccaminosae ;

130



De spei christianae fideique divinae mutua dependentia 259

tertius denique desperationi ex passione, quae proprie causât suo

motu et impetu actualem applicationem iudicii practici erronei parti-
cularis, dum inclinât voluntatem ad eam peragendam consentiendo
motui passionali, impedita actuali applicatione iudicii practici
particular^ veri quod relinquit in statu habituali.

Nulla ergo est diminutio fidei divinae neque obiecti eius seu formalis
seu materialis in seipso ; quia totum hoc continetur in iudicio cognos-
citivo fidei, quod nullatenus tangitur neque diminuitur : diminuitur
vero extensio eius practica universalis vel particularis, saltem quantum
ad eius actualem et efficacem applicationem quae fidei convenit aliunde,

nempe ex caritate et prudentia infusa una cum gratia actuali ut in
iustis, vel ex sola gratia actuali cui consentit voluntas ut in peccatoribus
fidelibus aut venientibus primo ad fidem et spem ; sicut fides ipsa
intégra manet quoad essentiam et speciem suam dum fit informis
recedente caritate, licet diminuatur extensio eius practica et affectiva.

Quod quidem nullum involvit inconveniens, cum vel ipsa syn-
deresis naturalis, quae est quoad essentiam suam inextinguibilis,
extinguatur in sua extensione et applicatione particulari dum peccato
morali consentimus ; quod non est extingui simpliciter et essentialiter,
sed accidentaliter tantum et secundum quid, ut egregie explicat
S. Thomas hisce verbis : « in particulari vero operabili extinguitur
[synderesis] quandocumque peccatur in eligendo ; vis enim concu-
piscentiae vel alterius passionis ita rationem absorbet, ut, in eligendo,
synderesis universale iudicium ad particularem actum non applicet :

sed hoc non extinguit synderesim simpliciter, sed secundum quid »

(De Verit. 16, 3 c. in fine). Ac explicite extendit hanc doctrinam
ad peccatum desperationis positivae relate ad synderesim supernaturalem,

quae est fides ut practica, sicut patet diligenter intuenti et
conferenti responsionem ad tertium cum argumento secundo sed contra.

Huiusmodi ergo propositiones intellectus simplicis desperantis :

Deus poenitentibus non indulget ; Deus peccantes ad poenitentiam
non convertit ; difficultas consequendi aeternam beatitudinem est

insuperabilis ; aeterna beatitudo est impossibilis adeptu ; — nullam
inferunt iacturam vel diminutionem in seipsis, istis aliis propriae fidei
divinae : Deus poenitentibus veniam largitur ; Deus peccantes ad

poenitentiam convertit ; difficultas aeternam beatitudinem
consequendi est superabilis per auxilium Dei ; aeterna beatitudo est adeptu
possibilis per gratiam Dei. Quia utrobique habent alium et alium
sensum et vim formalem : nam vel propositiones simplicis desperantis

131



260 De spei christienae fideique divinae mutua dependentia

sunt practicae tantum, dum propositiones fidei sunt tantum specu-
lativae, sive hinc inde ponantur universales sive singulares et
personales ; vel propositiones singulares practicae desperantis sunt in actu,
dum propositiones fidei formatae particulares et practicae sunt in
habitu tantum.

Oportet siquidem intelligere semper sensum propositionum in
subiecta materia. Qua de causa, ut unum afferamus exemplum, divisio
iudicii creditivi seu speculativi fidei in universale et particulare non
habet eundem sensum ac divisio iudicii directivi seu practici eius

in universale et particulare. Nam in primo casu universale intelligitur
de omnibus hominibus viatoribus collective sumptis, dum particulare
intelligitur de quolibet distributive, non excluso ipso desperante viatore :

eo fere modo quo in obiecto materiali cognitionis intellectualis
speculative distinguimus universale et particulare. At in alio casu
universale intelligitur de omnibus actibus humanis omnium virtutum
vel etiam cuiuslibet virtutis collective sumptis solius hominis iudicantis,
non omnium hominum ; dum particulare intelligitur de quolibet actu
cuiuslibet virtutis hic et nunc exercendi a solo homine iudicante : eo

circiter modo quo in obiecto materiali cognitionis intellectualis practicae
eiusdem hominis distinguimus universale et particulare, prout agitur
de cognitione directiva syndereseos vel prudentiae. Nam respectu
actuum dirigendorum aliorum hominum, sive in universali sive in
particulari, est cognitio potius speculativa de re practica, ut est cognitio
scientiae moralis, quae specie differt a cognitione practica syndereseos

et prudentiae.
Ouod si forte sit prudentiae regnativae seu universalis respectu

aliorum hominum sibi subditorum, non est tarnen cognitio efficaciter
directiva in particulari pro singulis hominibus sibi subditis, neque
ideo particularissima et practica pleno sensu, nisi subsumatur ab eis

et propria fiat per prudentiam personalem uniuscuiusque, cuius est

praecepta universalia vel particularia prudentiae regnativae sibi
personaliter applicare et applicata executioni mandare (Cf. II-II 47, 10-12) :

quod in idem proportionaliter redit.

Reapse igitur universale et particulare, cum dicuntur de iudicio
fidei creditivo et de directivo vel practico, cadunt super aliam et aliam
materiam: quod si forte cadant aliquando super unam et eandem, ipsam
non attdngunt secundum eandem rationem formalem sed secundum

diversam. Et ideo cavenda est in hac re fallacia aequivocationis transe-
undi de genere ad genus, idest de universali speculativo ad universale

132



De spei christianae fideique divinae mutua dependentia 261

practicum vel de particulari speculativo ad particulare practicum,
aut vicissim : sunt enim speculativum et practicum genera diversa et
ordines diversi.

COROLLARIUM.

Et inde facile dissipantur scrupuli quorundam timentium amicorum-
Dicunt: in simplici desperante est merus defectus considerationis

et applicationis iudicii fidei ad excitandum et regulandum actum
spei, non defectus ullus iudicii, quod integrum manet, de possibilitate
salutis omnium hominum et sui ipsius ; alioquin, si non crederet possi-
bilitatem salutis suae personalis, quae in universali crédita continetur,
eo ipso negaret illam et haereticus esset.

Res-pondeo. In simplici desperante non datur ullus defectus iudicii
fidei, sed merus defectus considerationis et applicationis eius, distinguo :

in simplici desperante desperatione mere privativa, conc. ; in simplici
desperante desperatione contraria seu positiva, subdist. : non datur
ullus defectus iudicii fidei, creditivi seu speculativi, conc. ; practici
seu directivi, nego.

Fides enim est essentialiter seu per se primo creditiva sui obiecti,
in quo continetur haec propositio universalis : salus aeterna omnium
viatorum est possibilis adeptu per auxilium Dei ; et cum desperans

ipse sit viator quidam, in ea continetur, ut singularis in universali,
possibilitas propriae salutis. Verum est ergo quod desperans credit,
iudicio creditivo seu speculativo vel cognoscitivo, possibilitatem
propriae salutis. Hoc autem negavimus nunquam.

Deest tarnen ei iudicium practicum seu directivum, aut, si mavis,
extensio practica vel directiva illius iudicii creditivi particularis ad

actum spei, propter defectum considerationis actualis et consequenter
applicationis eius ad actum spei excitandum et regulandum ; ac eius
loco aliud iudicium practicum particulare ei contrarium substituitur :

quia actus desperationis theologicae positivae est actus quidam positivus
liber voluntatis, qui non datur sine ultimo quodam iudicio practico
falso correspondenti, ut postulat psychologia actus humani (Cf. I-II
13-17). Quod quidem iudicium in genere causae materialis seu dispo-
sitivae pendet a voluntate desperantis male disposita, quae tamen
indispositio non est adhuc ipsa desperatio formalis, sed radix eius
affectiva ; ipse vero actus desperationis positivae seu prava electio
desperationis dependet ab illo in genere causae formalis.

Mera inconsideratio et purus defectus applicationis iudicii practici

133



262 De spei christianae fideique divinae mutua dependentia

fidei ad provocandum actum spei explicant satis desperationem mere

privativam seu omissionem actus spei ; non desperationem positivam
seu per modum commissionis, de qua unice loquimur, quia haec unice

tollit spem : nam desperatio mere privativa seu pura omissio actus

spei non destruit spem.
Isti ergo boni amici nostri putaverunt nos esse locutos de defectu

iudicii particularis creditivi fidei, ex quo sequeretur iactura quaedam
seu diminutio fidei in desperante — sicut fecisse videntur quidam
antiqui theologi — et inde consequenter aequivalens quaedam trans-
formatio — realis tarnen — desperationis simplicis in desperationem
haereticalem : quod, ut vitarent, in aliud extremum lapsi sunt, negantes
omnem defectum iudicii cuiuscumque in desperante, et inconscio
modo convertentes desperationem positivam in mere privativam.

Et tarnen Veritas stat in medio, scilicet in propria natura simplicis
desperationis positivae, quae media quaedam essentialiter est inter
desperationem haereticalem et desperationem mere privativam : quo
fit, ut haereticalis corrumpat simul spem et fidem desperantis ; mere

privativa, de se, neutram ; positiva denique spem tantum, non fidem

desperantis.
Nos autem reapse loquebamur illo in loco (Ciencia Tomista 57

[1938], p. 375) de hac una simplici desperatione positiva perfecta seu

plene voluntaria, non ponentes defectum ullum iudicii creditivi
desperantis, sed, unice aliud falsum iudicium practicum particulare eius,

quod secum ferebat defectum actualis considerationis practicae et
actualem defectum applicationis seu extensionis, item practicae,
iudicii fidei, ut patet attente legenti verba nostra in toto suo contextu,
ubi inter alia dicebamus : « est ergo error quidam fractions [— falsum
iudicium practicum ultimum] ex partiali consideratione veritatis,
quia révéra per proprias vires non potest pervenire ad beatitudinem,
potest tarnen per vires auxilii Dei [quod de facto ei nunquam deest

(1. 21)] ; et cum actu non considérât auxilium Dei, sed proprias vires

tantum, concludit practice impossibilitatem assequendi beatitudinem »,

quasi dicens : « aeterna beatitudo est mihi impossibilis hie et nunc per
vires quas habeo » (1. 24-25), « quin positive neget auxilium Dei » pro
omnibus viatoribus et pro seipso, ut affirmatur in iudicio fidei creditivo
(1. 30-35).

Quam explicationem — ad rem quod attinet — iam pridem tra-
diderat Joannes a S. Thoma, hisce verbis : « desperatio [positiva] dari
non potest nisi corrumpatur iudicium practicum regulans immediate

134



De spei christianae fideique divinae mutua dependentia 263

actum spei; sed hoc indicium non est actus fidei speculative acceptus,

qui est praecise credere, sed actus prudentialis, quo iudicatur dari
sufficientia motiva ad tendendum efficaciter usque ad realem conse-

cutionem gloriae, quia sic est Deus paratus de se, si per me non steterit...
Dicitur ergo illud iudicium prudentiale, quia est practicum, et elicitur
a fide quatenus extensione quadam practica est, et ita dirigit ipsam
primam intentionem erga finem, qui est Deus de quo tractat fides,

tarn in spe quam in caritate.
Ceterum fides non amittitur per corruptionem huius iudicii practici

in particulari ; quia hoc iudicium formaliter non est credere Primae

Veritati, sed ex creditis extendi ad movendum affectum erga Deum: et

sicut potest non movere ad caritatem quin amittatur ipsa fides, ita
potest non movere ad spem ex aliqua deiectione animi vel indebita
existimatione quin amittatur fides ». (Cursus theol. in II-II, disp. 22,

art. unie., § solvuntur arg., n° 6, p. 210 b. Lugduni 1663).

§ II.
De amissione spei christianae per peccatum simplicis
praesumptionis theologicae retenta simul fide divina

Similia, proportione servata, consideranda sunt circa amissionem

spei christianae per simplicem praesumptionem theologicam quin
amittatur fides ipsa divina.

1. Natura praesumptionis theologicae.

Sicut ergo desperatio theologica contrarie opponitur spei
christianae, ita et theologica praesumptio, diversimode tarnen : quia ilia
opponitur per verum et apertum defectum, haec autem per falsum et

fucatum excessum ; quo fit, ut falsam quandam similitudinem habeat
cum spe, cum tarnen révéra sit ei contrarie opposita. Ut enim egregie
ait S. Augustinus, « omnibus virtutibus non solum sunt vitia manifesta

1 Sicut relate ad peccatum desperationis distinguebamus supra despera-
tionem moralem et desperationem theologicam, ita relate ad peccatum
praesumptionis. Alia est ergo praesumptio moralis, quae opponitur spei morali ; alia
praesumptio theologica, quae spei theologicae opponitur. Quae iterum duplex est :

alia simplex seu pura, quae secum non fert aliud mortale peccatum, praesertim
infidelitatis ; alia qualificata seu mixta cum alio peccato, specialiter infidelitatis,
quae hac de causa appellator etiam haereticalis, sicut praesumptio pelagianorum
intendentium gloriam sine gratia et meritis, idest sine auxilio supernaturali Dei.

135



264 De spei christianae fideique divinae mutua dependentia

discretione contraria, sicut prudentiae temeritas [vel imprudentia],
verum etiam vicina quodammodo, nec veritate sed quadam specie

fallente, similia ; sicut ipsi prudentiae non temeritas vel imprudentia,
sed astutia » ; vel sicut constantiae manifeste opponitur inconstantia,
occulte vero et falsa quadam similitudine, pertinacia « quae constantiam
videtur imitari » (Contra Iulianum pelagianum, lib. IV, cap. 3, n° 20.

ML. 44, 748).
Ad cuius evidentiam considerandum est quod spes theologica

fertur in aeternam beatitudinem consequendam per divinam potentiam
auxiliantem, quae semper est potentia ordinata seu regulata divina
sapientia vel iustitia, iuxta quam peccatori non conceditur venia sine

poenitentia neque gloria sine meritis. Est enim actus spei theologicae
intentio quaedam supernaturalis voluntatis sperantis, qua fertur in
finem ultimum supernaturalem, qui est aeterna beatitudo, non absolute
sed ut assequendum per media proportionata, quae sunt status gratiae et

opera meritoria provenientia ex auxilio supernaturali gratiae Dei (Cf. I-II
62, 3 c et ad 1, una cum I-II 12, 1 ad 4 et 4 ad 3) ; quia « bonum quod
proprie et principaliter a Deo sperare debemus est bonum infinitum,
quod proportionate virtuti Dei adiuvantis ; nam infinitae virtutis est

proprium ad infinitum bonum perducere » (II-II 17, 2 c). Qui quidem
actus, quamvis sit elicitive ipsius voluntatis, necessario praesupponit
ex parte intellectus sperantis, a quo dirigitur et ordinatur, haec iudicia
supernaturalia : a) beatitudo supernaturalis est adeptu possibilis per
auxilium omnipotentiae Dei ; b) hoc auxilium sapienter confertur a

Deo iuxta ordinem suae providentiae supernaturalis de salute hominum ;

c) Deus, iustus iudex, aeternam beatitudinem reddit pro meritis ut
coronam iustitiae.

Intellectus ergo sperantis sane et vere iudicat de formali motivo
spei, nempe de divina omnipotentia supernaturaliter adiuvante infir-
mitatem seu impotentiam nostram per gratiam suam in prosecutione
beatitudinis, seu connotante divinam misericordiam qua defectum
seu miseriam impotentiae nostrae efficaciter sublevat per suam gratiam.
Nam divina omnipotentia supernaturaliter adiuvans exequitur ordinem
divinae providentiae seu sapientiae supernaturalis de salute hominum,

Postremo, desperatio simplex distinguitur in imperfectam vel ex subreptione,
quae peccatum veniale non excedit ; et perfectam seu plene voluntariam, quae
peccatum mortale est ex toto genere. Patet autem nos hic loqui de una prae-
sumptione theologica simplici, perfecta tarnen pleneque voluntaria, quae semper
positiva esse debet, cum praesumptio nominet actum positivum commissionis.

136



De spei christianae fideique divinae mutua dependentia 265

quaveluti informatur et a qua separari nequit; pariter divina misericordia

largitur gratiam secundum divinam sapientiam seu providentiam in
ordine ad aeternam salutem quam Deus reddet pro meritis ex eadem

gratia peractis ut coronam iustitiae seu ut iustus iudex. Reapse igitur
omnipotentia Dei semper est sapiens et ordinata, sicut et eius misericordia,

quae rursus semper est iusta, secundum illud : « universae
viae Domini misericordia et Veritas » (Psalm. 25, 10).

E contra intellectus praesumentis simplici praesumptione theo-

logica, a quo actus ipse praesumptionis regulatur et dirigitur, falsam
et erroneam aestimationem habet de formali motivo spei, nimirum de

divina omnipotentia supernaturaliter auxiliante vel de divina misericordia

supernaturaliter sublevante miseriam et impotentiam nostram
naturalem ad consequendam salutem aeternam.

Admittit quidem hanc divinam omnipotentiam vel misericordiam
auxiliantem ut omnino necessariam ad consequendam beatitudinem, at

non ut révéra est, nempe ut ordinatam divina sapientia et iustitia, sed,

his neglectis vel non consideratis, unice attendit infinitatem divinae

potentiae et immensitatem divinae misericordiae ac si semper et ubique
veniam et gratiam omnibus peccatoribus ac deinde gloriam imper-
tiatur ; nimirum considérât tantum omnipotentiam et misericordiam
Dei absolutam, ut aiunt, non ordinariam seu ordinatam 1, et ita pervenit
ad hoc falsum iudicium immediate regulativum actus simplicis
praesumptionis theologicae : Deus in peccato etiam perseverantibus veniam
concedit et a bono opere etiam cessantibus gloriam largitur (II-II 21,
2 c et 3).

Quae cum ita sint, apparet huiusmodi praesumptionem esse formaliter

actum voluntatis e diametro oppositum actui spei theologicae, cum
sit actus intentionis quo praesumens intendit consequi gratiam

veniam) et gloriam per media falsa, idest inepta vel improportionata,
nimirum sine poenitentia et sine meritis, et ita « divinam iustitiam
contemnit ex inordinata confidentia divinae misericordiae » (II-II
130, 2 ad 1) : dum e contra actus spei est actus intentionis quo sperans
intendit consequi gratiam et gloriam per media vera et realia, hoc

est, apta et proportionata, videlicet per poenitentiam et per mérita.

1 Apposite S. Thomas : « potentiel Dei nunquam est in re sine sapientia, sed
a nobis consideratnr sine ratione sapientiae » (De Potentia 1, 5 ad 6) ; nam
« absolutum et regulatum non attribuuntur divinae potentiae nisi ex nostra con-
sideratione, quae potentiae Dei in se consideratae — quae absoluta dicitur —
aliquid attribuit quod non attribuit ei secundum quod ad sapientiam comparatur
prout dicitur ordinata » (ibid, ad 5).

137



266 De spei christianae fideique divinae mutua dependentia

Praesumptio ergo et actus spei opponuntur contraria oppositione,
ut positive inordinatum seu deordinatum opponitur ordinato positive
(Cf. II-II 21, 3 c et ad 2 et 3).

Habet tarnen quandam falsam similitudinem cum motu spei: tum

quia videtur esse motus positivus accessus in aeternam beatitudinem
adipiscendam per auxilium Dei, sicut motus ipse spei ; tum etiam

quia videtur exaltare vel extollere certitudinem seu confidentiam
spei, apparenter superextollendo et quasi exaggerando divinam
misericordiam et omnipotentiam auxiliantem, ac si esset excessus

quidam spei.
At reapse neutrum ei convenit. Révéra enim praesumens non super-

exaltat divinam potentiam et misericordiam sed potius eas diminuit,
quia fingit potentiam Dei non ordinatam divina sapientia et
misericordiam divinam non servantem ordinem iustitiae ; quod est aequi-
valenter facere divinam potentiam defectibilem ab ordine divinae

providentiae, et divinam misericordiam recedentem ab ordine divinae
iustitiae : hoc autem est eas révéra diminuere ; quia posse deficere est

impotentia quaedam, et posse recedere ab ordine iustitiae est quaedam
immisericordia, cum sit miseria quaedam introducta in ipsam
misericordiam. Propter quod S. Thomas profunde scribit : « praesumptuosus
non peccat ex hoc quod Dei misericordiam nimis magnam arbitretur,
sed quia iustitiam eius contemnit ; et in hoc etiam misericordiae derogat,
abutens ea ac si non esset iusta » (II Sent. d. 43 a. 3 ad 2). Et alio
in loco : « praesumptio, inquit, non importât superexcessum ex hoc

quod aliquis nimis sperat de Deo, sed ex hoc quod sperat de Deo aliquid
quod Deo non convenit ; quod etiam est minus sperare de Deo, quia
hoc est eius virtutem quodammodo diminuere » (II-II 21, 2 ad 2) :

« quod enim aliquis innitatur divinae virtuti ad consequendum id
quod Deo non convenit, hoc est diminuere divinam virtutem » (II-II
21, 1 ad 1). Ac nervöse concludit : « quamvis Deus sit summe mise-

ricors, sua tarnen misericordia nullo modo iustitiae suae obviât ; mise-

ricordia enim, quae iustitiam tollit, magis stultitia quam virtus did debet:
et ita Deum non decet » (III Sent. d. 1 q. 1 a. 2 ad 4, n° 38).

Similiter praesumens non vere et realiter accedit ad aeternam
beatitudinem neque ad divinum auxilium, sed potius ab eis recedit; quia
« attribuit divinae virtuti quod ei non convenit » secundum rei veritatem
(II-II 21, 1 ad 3), et tendit in bonum aeternae beatitudinis « ut possibile

per virtutem et misericordiam divinam quod possibile non est » secundum
rei veritatem (II-II 21, 1 c) : hoc autem est aequivalenter et vere

138



De spei christianae fideique divinae mutua dependentia 267

ab eis recedere, quia idem est decedere ad falsum quod recedere a vero 1
;

sicut qui Romam iturus currit per viam oppositam, reapse tanto magis
recedit et elongatur a suo termino quanto magis et velocius currit.
Est ergo motus praesumptionis theologicae merus accessus materialis
et psychologicus, verus tarnen recessus formalis et théologiens, quia vere
recedit a Deo dum currit contra ordinem divinae iustitiae et providentiae.

2. Causa praesumptionis theologicae.

Potest autem simplex praesumptio theologica, sicut et desperatio
ei contraria, oriri tum ex passione, tum ex ignorantiae, tum etiam ex

pura malitia : quo in casu est proprie loquendo peccatum in Spiritum
Sanctum.

A. SUPERBIA.

Ex passione quidem audaciae prout manifestatur in superbia,

qua praesumptuosus « tanti se aestimat, quod etiam eum peccantem
Deus non puniat vel a gloria excludat » (II-II 21, 4 c).

Haec enim superbia vel, si mavis, audaeia superba, nata est causare

in intellectu sperantis falsam aestimationem de formali conditione tum

proprii suhieeti tum proprii obiecti spei christianae.
De conditione quidem essentiali proprii subiecti spei, quae est divini

auxilii indigus esse in omni salutis opere ; quia superbia formaliter
excludit humilitatem, quae sola rectam et veram sui aestimationem

affert, dum humilis seipsum coram Deo considérât et ex Deo iudicat
qui verus est hominum aestimator : sic enim ei apparet quod quidquid
defectus et imperfectionis est, sui est ; Dei autem quidquid pertinet
ad salutem et perfectionem, secundum illud Oseae 13, 9 : perditio
tua, Israël [ex te], ex me tantum auxilium tuum (Cf. II-II 161, 3 c) ;

et ita iudicat se semper et ubique et in omnibus indigere continuo
auxilio Dei ut non deficiat in via, sed ad portum aeternae salutis féliciter
perveniat : quod verissimum est. Unde S. Augustinus profunde dixit :

« tota humilitas tua, ut [vere] cognoscas te » (Tractatus 25 in Ioannem,
n° 16. ML. 35, 1604), et sancta Teresia : «humilitas est veritas»2, et
S. Thomas : « humilitas attendit ad regulam rationis rectae, secundum

1 Unde S. Thomas recte dixit quod homo «per falsam cognitionem ipsius
[= Dei] non appropinquat ei, sed magis ab eo elongatur » (II-II 10, 3 c).

2 « Una vez estaba yo considerando por qué razön era Nuestro Senor tan
amigo de esta virtud de la humildad, y pûsoseme delante, a mi parecer sin consi-

139



268 De spei christianae fideique divinae mutua dependentia

quam aliquis veram aestimationem de se habet ; hanc autem regulam
rectae rationis non attendit superbia, sed de se maiora aestimat quam
sint » (II-II 162, 4 ad 2).

De conditione etiam formali proprii obiecti spei sive motivi sive

terminativi. Est enim de ratione obiecti terminativi spei, quod est

aeterna beatitudo, esse summe altum et arduum et difficile adeptu ;

quod non sane iudicat superbus, dum seipsum ultra modum exsaltat :

tum quia exinde infinita distantia eius ad Deum, et excessus infinitus
Dei supra ipsum, et incommensurabilis improportio bonitatis et dignitatis

utriusque minus vere et perspicue apparent, nam minus altus

apparet Deus homini sese erigenti ex cacumine propriae superbiae quam
oculos levanti ex valle propriae humilitatis : tum etiam quia vera diffi-
cultas adeptionis beatitudinis non aequa lance ponderatur, sed nimis
facilis imaginatur ex ficta exaggeratione propriae potentiae, quam
superbus putat habere cum non habeat (Cf. II-II 21, 1 ad 2) ; et non
satis considérât quod regnum coelorum vim patitur et nonnisi violenti
rapiunt illud (Matt. 11, 12).

Pariter est de ratione proprii obiecti motivi spei, quod est divinum
auxilium supernaturale, esse maxime necessarium speranti, ita sane

ut absque eo sperans nihil possit sperare neque obtinere. Haec autem
conditio non recte aestimatur a superbo, qui tantae perfectionis et
excellentiae se reputat, ut aestimet se auxilio alterius, etiam ipsius
Dei, non indigere ; vel, si se indigere fateatur, simul tenet, ob suam
superaestimatam dignitatem, sibi esse debitum (Cf. II-II 162, 4).

B. IGNORANTIA.

Ex ignorantia quoque, quatenus ex nimia sui aestimatione superba
negligit considerare, sive ordinem divinae misericordiae vel potentiae
in hominum salute conferenda, quae semper procedit secundum eius

infinitam sapientiam et iustitiam ; sive etiam propria peccata, quae
divinam provocant iram et punitionem exigunt : quo fit, ut praesump-
tuosus se exhibeat coram Deo ac si nihil mali fecisset, sed potius aeter-

nam mercedem quasi sibi debitam exacturus.

derarlo, sino de presto, esto : que es porque Dios es suma Verdad, y la humildad
es andar en verdad ; que lo es muy grande no tener cosa buena de nosotros, sino la
miseria y ser nada ; y quien esto no entienda, anda en mentira. A quien mâs lo
entienda, agrada mâs a la suma Verdad, porque anda en ella » (Moradas sextas,
cap. 10, ed. Silverio, B. M. C., t. 4, p. 171. Burgos 1917).

140



De spei christianae fideique divinae mutua dependentia 269

C. MALITIA.

Ex malitia denique, qua simpliciter contemnit ordinem divinae
sapientiae vel iustitiae, in proprium ordinem a se depravate confictum
se convertens, ac divina secundum humana sua diiudicans.

Quae quidem malitia, sicut illa ex qua oritur peccatum despe-

rationis, plerumque nascitur ex iteratis peccatis praecedentibus, quibus
impius praesumens in profundum venit peccatorum, at non semper ;
« potest enim ille qui nunquam peccavit habere propositum... non
poenitendi » cum primo peccat (II-II 14, 4 ad 3), sed « perseverandi
in peccato sub spe veniae » (II-II 21, 2 ad 3), quod proprie ad prae-
sumptionem theologicam pertinet. Ut enim ad rem scribit S. Thomas,
« cogitare de Dei misericordia cum proposito poenitendi et resiliendi a

peccato non facit praesumptionis peccatum, sed magis peccatum alleviat ;

sed cogitare de Dei misericordia sine proposito poenitendi, hoc praesumptionis

est, et contemptus divinae iustitiae» (II Sent. d. 22 q. 1 a. 3 ad 5).

3. Proprius effcctus praesumptionis theologicae.

Haec autem praesumptio, quando est plene perfecteque volun-
taria et non ex mera subreptione, est peccatum mortale ex toto suo

genere contra spem christianam (II-II 21, 2), quam ideo radicitus
evertit, non minus quam peccatum desperationis, duplici genere causae.

Primo quidem in genere causae formalis, quia est spei directe
contraria, cum ei opponatur « sicut inordinatum ordinato » circa idem
et secundum idem (II-II 21, 3 ad 2) ; « utraque enim respicit idem
obiectum cui innititur, sed spes ordinate, praesumptio inordinate »

(II-II 21, 3 c) : contraria autem mutuo se expellunt formaliter ab eodem

subiecto (De Caritate 12 ad 22).
Secundo, in genere causae efficients : tum moralis seu demeritoriae,

quia praesumptuosus meretur ut Deus ab eo recedat retrahendo auxi-
lium suum quo vera spes innititur, iuxta illud : « non derelinquis praesu-
mentes de te ; et praesumentes de se, et de sua virtute gloriantes, humilias »

(Iudith 6, 15), et illud : « Deus super his resistit, humilibus autem dat
gratiam » (Iac. 4, 6) : tum physieae-dispositivae, quia peccatum
praesumptionis theologicae causat in intellectu et voluntate praesumentis
dispositionem quandam erroris et rebellionis contrariam et incompa-
tibilem cum ultima dispositione intellectus et voluntatis sperantis

qua talis, ideoque impossibilem reddit informationem passivam volun-

141



270 De spei christianae fideique divinae mutua dependentia

tatis praesumentis a forma spei. Cum enim intellectus et voluntas
praesumentis non se submittunt totaliter ordini divinae sapientiae
et iustitiae quo Deus auxilium suae omnipotentiae misericorditer
praebet, sed eum contemnunt, eo ipso inepti et indispositi redduntur
ad recipiendum tale auxilium si nondum habent ; vel ad illud, iam
habitum, retinendum et conservandum.

4. Fides divina non destruitur peccato simplicis desperationis theologicae.

Non tarnen de necessitate corrumpit fidem theologicam
praesumentis, quia iudicium immediate regulativum eius non de necessitate

opponitur contrarie iudicio lidei, neque ideo est cum eo incompatibile
in eodem intellectu, triplici ratione:

prima, vel quia iudicium simplicis praesumentis, licet universale

supponatur, est practicum tantum et non speculativum, dum iudicium
fidei est essentialiter cognoscitivum seu speculativum ;

secunda, vel quia, licet iudicium fidei supponatur practicum, est
tarnen mere universale, dum iudicium practicum praesumentis est

particulare tantum ;

tertia, vel quia, licet utrumque iudicium supponatur practicum
et particulare, iudicium tarnen praesumentis est in actu, dum iudicium
fidei est in habitu tantum.

Constat autem speculativum et practicum, universale et
particulare, habitum et actum, non opponi directa et immediata contra-
rietate ; sed tantum speculativum, aut practicum, aut universale,
aut particulare, aut habituale, aut actuale, ex utraque parte ; quia
tunc solum sunt in eodem genere et in eodem ordine intra idem genus,
ut exigit oppositio contrarietatis presse dictae (Cf. II-II 21 3 c).

Qui triplex casus vel modus apprime respondet causae triplici ex

qua motus simplicis praesumptionis theologicae natus erat procedere:

primus, praesumptioni ex pura malitia, cui convenit esse universalis

practica seu affectiva ;

secundus, praesumptioni ex ignorantia, cui convenit esse particularis
practica ;

tertius, praesumptioni ex passione, cui convenit esse actualis et
in motu et affectiva.

Sicut ergo peccatum simplicis desperationis theologicae positivae
nullam inferebat iacturam fidei divinae in seipsa neque ex parte obiecti
formalis aut materialis eius, quia totum hoc integrum continetur in

142



De spei christianae fideique divinae mutua dependentia 271

iudicio cognoscitivo fidei universali et particulari, quod sartum
tectumque servatur in simplici desperante : ita peccatum simplicis
praesumptionis theologicae intactam relinquit fidem divinam tum in
seipsa tum in suo obiecto formali et materiali, quia non tangit iudicium
cognoscitivum fidei universale neque particulare in quo tota fides

totumque obiectum eius continetur ; sed solum diminuit accidentaliter
extensionem eius practicam, sicut et desperatio diminuebat : utrobique
enim eadem est ratio.

Et propter hoc S. Thomas eandem sibi difficultatem proposuerat
de utraque, dicens : « negare divinam iustitiam vel misericordiam
ad infidelitatem pertinet ; sed per desperationem aliquis reiicit divinam
misericordiam, per praesumptionem autem divinam iustitiam » ; ergo
utraque pertinet ad infidelitatem, idest utraque importât negationem
et consequenter amissionem fidei divinae.

Eandemque solutionem pro utraque dedit, hoc uno urgente verbo :

« peccatum desperationis vel praesumptionis non consistit in hoc quod
iustitia Dei vel misericordia non credatur [speculative], sed in hoc

quod [practice] contemnatur » (II-II 14, 2 ad 1) : nam « ex contemptu
misericordiae fit desperatio ; ex contemptu iustitiae, praesumptio »

(Lectura super Matt. XII, ed. Marietti, p. 174 a).

Art. 3.

Universalis difficultas eiusque universalis solutio.

Neque haec est specialis difficultas peccatorum contra spem theolo-

gicam, quomodo scilicet dari possint quin fides amittatur divina, sed,

ut patet diligenter consideranti, communis est omnibus peccatis morta-
libus fidelis, uno excepto infidelitatis peccato quo fides ipsa divina certe

amittitur.
Fides enim divina non solum docet Veritätes circa spem chris-

tianam, contra quas peccant desperans et praesumens, sed etiam circa

omnes alias virtutes contra quas cetera committuntur peccata. Ita
docet veritatem circa humilitatem, dicendo quod omne datum optimum
et omne donum perfectum desursum est, descendens a Patre luminum
(lac. 1, 17), et quod omnis nostra sufficientia ex Deo est (II Cor. 3, 5) ;

contra quam peccat superbus, aestimans se habere bona et sufficientiam
ex se vel ex suis meritis (Cf. II Sent. d. 42 q. 2 a. 4, obi. 1 et resp. ;

De Malo 8, 4, obi. 1 et resp. ; II-II 162, 4, obi. 1 et resp.) : docet veri-

143



272 De spei christianae fideique divinae mutua dependentia

tatem circa prudentiam, asserendo quod prudentia carnis inimica est Deo

(Rom. 8, 7) ; contra quam peccat imprudens : docet veritatem circa
iustitiam, affirmando quod furtum et homicidium et personarum
acceptio et usura et murmuratio et calumnia sunt peccata (Matt. 15, 19 ;

Iac. 2, 1 ; Deut. 23, 19-20 ; Rom. 1, 27-32 ; I Pet. 3, 16) ; contra quam
agunt fures et homicidiae et murmurantes et calumniatores ceterique
homines iniusti : docet veritatem circa fortitudinem, dicendo quod non
Sunt timendi illi qui occidunt corpus et animam non possunt occidere

(Matt. 10, 28) ; contra quam peccant debiles et timidi recedentes a

servitio Dei tempore persecutionum : docet veritatem circa temperantiam,
dum tradit quod fornicatio et molli ties et ebrietas sunt peccata (Rom. 1,

27-32) ; contra quam agunt ebrii et luxuriosi : docet finaliter veritatem
circa caritatem, dum praecipit Deum esse super omnia diligendum
et proximum sicut nosmetipsos in Deo et propter Deum (Matt. 22,

37-40) ; contra quam peccat quicumque Deum et proximum graviter
offendit. Eodem igitur modo quo desperans et praesumens, se habent
ad fidem divinam ceteri peccatores : imprudentes, iniusti, debiles,

intemperati, Deum odio habentes et proximum scandalizantes. Unde,
si omne peccatum contra spem esset necessario peccatum infidelitatis,
eodem iure cetera peccata mortalia contra alias virtutes infidelitatem
includerent. Propter quod S. Thomas hanc difficultatem expresse
extendit ad peccata superbiae et luxuriae (II-II 162, 4, obi. 1 et loci

paral.), hoc est, ad duo extrema peccata : spirituale et carnale, ac si

inter ipsa vellet cetera claudere.
Universalis ergo cum sit difflcultas, universalem pariter soiutionem

et explieationem postulat.
Qua in re duo facta universalia certa sunt ex fide : primum,

caritatem amitti omni et quolibet peccato mortali ; alterum, fidem divinam
non amitti omni et quolibet mortali peccato, sed solo peccato infidelitatis,

sive haec infidelitas pura sit, sive cum aliis peccatis mortalibus
veluti admixta, ut revera accidit in peccato desperationis vel prae-
sumptionis haereticalis (Cone. Trid. D. B. nls 808, 837-838).

Sed oportet — id, quod caput est — rationem reddere universalem

utriusque facti ; quae, ni multum me fallit opinio, sumitur ex ipsa propria
indole utriusque virtutis.

Ad cuius evidentiam recolendum est tarn fidem quam caritatem
esse virtutes simul speciales et universales : speciales quidem specie

specialissima seu atoma in essendo ; universales vero seu générales
in dirigendo, quia utraque universaliter dirigit totam intentionem et

144



De spei cbristianae fideique divinae mutua dependentia 273

humanam vitam in finem ultimum supernaturalem, et « ideo fides et
Caritas dicuntur dingere intentionem universalitér in omnibus » (II Sent,

d. 41 q. 1 a. 1 c).
Diversimode tarnen : nam fides dirigit universaliter intentionem

omnium virtutum ostendendo finem ultimum supernaturalem ; Caritas

autem inclinando eas ad hunc eundem finem a fide ostensum (II Sent,
loc. cit.). Et ideo utraque vere dicitur forma ceterarum virtutum,
licet diverso sensu diversaque ratione : fides quidem per modum
ostendentis et in quantum totus eorum ordo in finem ultimum est a nobis

cognoscibilis ; Caritas vero per modum inclinantis et in quantum totus
ipsarum ordo in ultimum finem vitae aeternae est a nobis operabilis x.

At est insuper considerandum quod esse forma directiva aliarum
virtutum per modum ostendentis potest contingere dupliciter : uno
modo, universaliter et remote, per modum simplicis cognitionis
indicativae, non dictando eis nec imponendo ordinem ; alio modo,

particulariter et proxime et immediate, per modum cognitionis impe-
rativae, dictando et intimando seu imponendo eis ordinem suum.
Primus modus convenit tantum fidei divinae, quae per se primo est

speculativa seu cognoscitiva sui obiecti, et nonnisi per se secundo est

practica seu directiva appetitus humani eiusque virtutum, directione
tarnen mere remota et universali et per modum simplicis indicationis,
eo fere modo quo synderesis naturalis est directiva humani appetitus
respectu sui boni connaturalis (Cf. II-II 10, 4 ad 2 ; 47, 6-7 ; III Sent,
d. 33 q. 2 a. 3) : secundus modus est proprius prudentiae, quae est

essentialiter virtus intellectualis practica particularis ideoque per se

primo directiva appetitus humani directione proxima et immediata
et per modum imperii exequendi per actus aliarum virtutum moralium,
respectu quorum est virtus quaedam generalis in dirigendo, licet ipsa
in se sit virtus specialis in essendo (Cf. II-II 47, 5).

Constat autem esse formam virtutum proprie et simpliciter
convenire caritati respectu omnium virtutum, et prudentiae respectu
virtutum moralium ; fidei vero divinae nonnisi secundum quid et

improprie: quia proprium est formae immediate informare materiam
vel subiectum cuius est forma, et hoc faciunt Caritas et prudentia
respectu suarum virtutum formatarum quas immediate informant et

1
« Lumen est forma colorum in quantum sunt visibiles actu per lucem :

et similiter fides est forma virtutum in quantum sunt a nobis cognoscibiles ; quid
enim est virtuosum vel contra virtutem, per fidem cognoscimus : sed, in quantum
virtutes sunt operativae, per caritatem informantur » (De Caritate 3 ad 11).

18 145



274 De spei christianae fideique divinae mutua dependentia

efßcaciter dirigunt, modum eis efßcaciter imprimendo (Cf. De Caritate
3 ad 16) ; dum fides vi sui hoc non habet nisi remote et secundum

quid et quasi in alio genere, nimirum per modum cognitionis et
directionis universalis tantum, non per modum inclinationis et exercitii
particularis, ut exigit perfecta ratio virtutis moralis vel meritoriae,

quae est efficaciter operativa.

§ I.

Quomodo amittatur Caritas.

Caritas ergo, cum sit simul virtus specialis in essendo et universalis
in dirigendo imperative per modum inclinantis, dupliciter corrumpitur
per peccatum mortale: uno modo, directe rit virtus specialis per speciale

peccatum ei directe et per se contrarium, ut est odium, inimicitiae Dei
vel proximi, idest « per actualem [et formalem] Dei contemptum, sicut
accidit in illis qui dicunt Deo : recede a nobis, scientiam viarum tuarum
nolumus » (lob 12, 14) ; alio modo, indirecte ut virtus universalis per
quodlibet peccatum mortale contra quamlibet aliam virtutem directe

commissum, quo tangitur et corrumpitur eius informatio caritativa,
et consequenter ipsa Caritas ut forma, et ipsa forma caritatis qua talis,
licet non detur formalis Dei contemptus ut est obiectum caritatis,
« sicut [actu] non cogitans de Deo, propter aliquam passionem timoris
vel concupiscentiae consentit in aliquid quod est contra Dei praeceptum,
et sie per consequens caritatem amittit » (De Caritate 13 ad 2. Cf. II-II
24, 12 ad 2 ; et De Caritate 6 ad 4), quasi per contemptum Dei vir-
tualem et interpretativum.

Eo enim ipso quod Caritas est universaliter directiva et motiva
ceterarum virtutum per modum inclinationis seu voluntatis moventis

quoad exercitium (Cf. II-II 23, 8 c et ad 1, una cum I-II 9, 1 et I
82, 4), fertur practice et operative in omnem materiam et in omnes actus
omnium virtutum non solum in universali sed etiam in particulari,
sicut ipsa voluntas et omnis appetitus elicitus feruntur in res prout
sunt in se et in sua singularitate ; quo in sensu caritati attribuuntur
ab Apostolo actus omnium virtutum, cum dicit : « Caritas patiens
est, benigna est ; Caritas non aemulatur, non agit perperam, non
inflatur, non est ambitiosa, non quaerit quae sua sunt, non irritatur,
non cogitat malum, non gaudet super iniquitate, congaudet autem
veritati ; omnia suffert, omnia credit, omnia sperat, omnia sustinet »

(I Cor. 13, 4-7). Unde ubicumque tangitur et destruitur eius extensio

146



De spei christianae fideique divinae mutua dependentia 275

seu diffusio non solum universalis sed et particularis, ibi impetitur et

destruitur ipsa Caritas. Propter quod S. Thomas profunde dixit : « Caritas,

quae est universalis motor virtutum, cum impeditur in his quae pertinent
ad unam virtutem per peccatum mortale, impeditur in suo universali
obiecto, et ob hoc universaliter in omnibus impeditur » (De Caritate 6

ad 9) ; et iterum : « Caritas non solum requirit hoc haberi in universali

acceptione quod Deus sit super omnia diligendus, sed quod etiam in
hoc actus electionis et voluntatis tendat sicut in quoddam particulare
eligibile ; et haec particularis electio excluditur per electionem contrarii,
scilicet peccati excludentis a Deo » (ibid. ad 15).

Quod confirmât alibi sequenti analogia : ita se habet Caritas in
extensione sua practica seu operativa ad omnes et singulas virtutes,
sicut se habet fides in sua extensione speculativa seu cognoscitiva
ad omnes et singulos articulos fidei. Atqui fides amittitur non solum

negando omnes articulos, sed etiam negando quemlibet. Ergo similiter
amittitur Caritas non solum directe peccando contra ipsam caritatem
et contra omnes alias virtutes quasi collective, verum etiam contra

unamquamque earum h

§ II-

Quomodo eorrumpatur prudentia infusa.

Eodem proportionali modo prudentia infusa, quae simul specialis
et generalis virtus est, dupliciter corrumpitur per mortale peccatum:
tum directe et per se, per peccatum mortale ei directe oppositum, ut est

peccatum imprudentiae ; tum indirecte et quasi per aliud, nimirum
per quodlibet mortale peccatum contra quamlibet aliam virtutem moralem,

quo informatio et extensio eius imperativa disrumpitur et veluti
succiditur. Cum enim prudentia sit essentialiter practica et directiva
singularium ut singularia sunt, non potest eius practica directio in
uno singulari deficere quin eo ipso deficiat ratio formalis eius, et conse-

quenter tota eius vis et essentia.
Tarn ergo Caritas quam prudentia infusa corrumpuntur quolibet

peccato mortali, etiam eis non directe et specialiter opposito ; quia,
utpote virtus essentialiter appetitiva Caritas) vel essentialiter

1
« Fidei non opponitur omne peccatum, sed omnis infidelitas. Et ideo

sicut per hoc quod homo errat in uno articulo, tollitur habitus fidei ; ita
per hoc quod fit quodcumque peccatum quod caritati opponitur, tollitur totaliter
habitus caritatis » (III Sent. d. 27 q. 2 a. 4 qla. 4 ad 1, n° 190).

147



276 De spei christianae fideique divinae mutua dependentia

practica licet intellectualis prudentia), non est in eis realiter sepa-
rabilis neque vitaliter distinguibilis universale et particulare, sed

singulare necessario subsumitur in actu exercito sub universali. Unde

qui graviter deficit in uno singulari, deficit in toto universali et in ipsa
propria ratione caritatis et prudentiae.

§ HI-

Quomodo destruatur fides divina.

E contra ödes theologica, licet specialis simul et universalis sit,
non tarnen eodem modo eademque ratione sicut Caritas et prudentia:
quia istis universalitas et specialitas conveniebant in eadem serie eodem-

que ordine, scilicet practico vel affectivo, semper tarnen operativo ; at
fidei conveniunt in diversa serie diversoque ordine, nam specialitas ei

convenit ut cognoscitiva seu speculativa, universalitas vero ut directiva.
Qua de causa, istae duae functiones vel formalitates, cum materia
eis correspondenti, non necessario subsumuntur in fide, sicut in
prudentia et caritate : eo fere modo quo quantitates homogeneae
subsumuntur, non autem heterogeneae.

Quia ergo fides divina est fier se primo et essentialiter cognoscitiva

seu speculativa sui obiecti formalis et materialis, in hoc ordine singulare
materiale, qua tale, necessario subsumitur sub universali, ideoque
non potest unus singularis articulus fidei negari quin negatur obiectum
formale eius, et consequenter ipsa fides tota destruatur : at esse practica
seu directiva appetitus humani tarn rationalis quam sensitivi non
convenit ei essentialiter et per se primo, sed per se secundo tantum,
vel etiam mere accidentaliter et per aliud; quia nimirum ei convenit
per se secundo tantum esse directiva appetitus universaliter et remote,

non particulariter et proxime : esse vero directiva appetitus proxime
et in particulari non convenit ei nisi mere accidentaliter et per aliud,
idest ut coniunctae caritati et prudentiae earumque vi (Cf. II-II 7, 1-2).
Unde sicut in ea est diversa series diversusque ordo speculativus et

practicus seu cognoscitivus et directivus ; ita diversa series est ordoque
diversus, universale et particulare practicum eius : quia non secundum
eandem rationem utrumque attingit, sicut attingebat ut speculativa
universale et particulare seu formale et materiale.

Hac igitur de causa, particulare practicum non necessario subsumitur

a credente sub practico universali, sicut subsumebatur particulare
speculativum sub suo universali; et ideo potest quis practice et affective

148



De spei christianae fideique divinae mutua dependentia 277

negare vel respuere particulare, quin eo ipso neget universale, sicut
mobile universale potest impediri in particulari effectu quin eo ipso

impediatur in universali virtute (Cf. De Caritate 6 ad 9). Unde non
quicumque peccat contra aliquam virtutem eo ipso peccat contra
fidem, quia non necessario peccat contra ea quae essentialiter vel
necessario fidei conveniunt, nimirum contra rationem eius cognosci-
tivam sui obiecti vel universaliter directivam appetitus ; sed solum

peccat contra ea quae mere contingenter et per aliud conveniunt ei,

nempe contra rationem particulariter et immediate directivam appetitus,

quae ei convenit per caritatem et prudentiam : at hoc est solum peccare
essentialiter contra prudentiam et caritatem, non contra fidem ipsam.

Non est igitur duplex distinctus modus corrumpendi fidem divinam
respondentem duplici eius rationi qua est specialis et universalis virtus,
nempe directe et indirecte, ut accidebat in caritate et prudentia ; sed

unus idemque, scilicet per unum infidelitatis peccatum: sive purum,
ut est peccatum haereseos formalis ; sive aliis peccatis admixtum,
ut est peccatum desperationis vel praesumptionis haereticalis.

Quae cum ita sint, apparet quam vere et profunde S. Thomas,
explicaturus quomodo possit amitti spes theologica retenta fide divina,
non appellat ad exceptionem, neque confugit ad mysterium speciale

multoque minus ad illogismum quendam peccantis ; sed, in speculam
Sacrae Doctrinae conscendens, ex alto doctrinam tradidit universalem
de compatibilitate cuiuscumque peccati mortalis, uno excepto infidelitatis

peccato, cum fide peccantis : « potest esse desperatio sine infide-
litate, sicut et alia peceata mortaiia » (II-II 20, 2 c).

Quod sequenti demonstrat argumento analogico : ita se habet
motus simplicis desperantis ad fidem divinam, sicut motus fidelis

intemperati. Atqui motus credentis intemperati, verbi gratia forni-
cantis, dari potest retenta fide divina. Ergo pariter dari potest motus.

simplicis desperantis retinendo simul et conservando divinam fidem.
Maior patet, quia tarn motus simplicis desperantis quam motus.

fidelis intemperati sunt actus appetitus humani, scilicet aut voluntatis
solius, ut motus desperationis ; aut appetitus concupiscibilis imperante
vel saltem consentiente voluntate, ut motus intemperantiae : reapse
tarnen uterque motus est voluntarius et voluntatis actus. Fides autem
divina pertinet essentialiter ad intellectum. Quae igitur est proportio
voluntatis ad intellectum, eadem est motuum voluntatis ad fidem ;

et consequenter motus simplicis desperationis theologicae et motus.

peccati fornicationis, qui motus quidam voluntatis sunt.

149



278 De spei christianae fideique divinae mutua dependentia

Minor constat, quia ita se habet motus fidelis intemperati ad

fidem divinam, sicut se habet motus infidelis intemperati ad syn-
deresim naturalem ; nam fides divina non solum est intellectus quidam
supernaturalis, verum etiam synderesis quaedam huius ordinis. Patet
autem motum infidelis intemperati dari posse retenta synderesi sua

naturali, quia peccatum fornicationis non extinguit synderesim. Ergo
similiter dari potest motus credentis intemperati retenta sua synderesi
supernaturali, quae est divina fides.

Iam vero, quod dicitur de motu intemperati fidelis valet de quo-
cumque alio actu voluntatis peccaminoso contra ceteras morales

virtutes, quia omnium est eadem ad fidem proportio, cum omnes aeque
sint voluntatis actus ; et consequenter de actibus peccati contra spem
et caritatem, quae etiam voluntatis sunt : non autem de actu peccat,
mortalis contra ipsam fidem, quia actus infidelitatis, sicut et actus fideii
.sunt formaliter et elicitive ipsius intellectus (Cf. II-II 2, 1 ; 4, 2 ; 10, 1) h

§ IV.

Corollaria duo.

1. De syllogisme desperantis.

Ex quo sequitur ulterius quod sicut processus motus intemperati
fit per modum syllogismi cuiusdam practici, ita et processus motus
peccantis contra quamcumque aliam virtutem moralem et contra

1 En littera S. Thomae perspicua : « infidelitas pertinet ad intellectum ;
desperatio autem ad vim appetitivam. Intellectus autem universalium est, sed

vis appetitiva movetur ad particularia : est enim motus appetitivus ab anima
ad res, quae in seipsis particulares sunt.

Contingit autem aliquem, habentem rectam existimationem in universale,
circa motum appetitivum non recte se habere, corrupta eius aestimatione in
particulari, ut dicitur in III De Anima ; sicut ex propositione universali non
infertur conclusio particularis nisi assumendo particularem.

Et inde est quod aliquis, Habens rectam fidem in universali, deficit in motu
appetitivo circa particulare, corrupta particulari eius aestimatione per habitum
vel per passionem : sicut ille qui fornicatur, eligendo fornicationem ut bonum
sibi ut nunc, habet corruptam aestimationem in particulari, cum tarnen retineat
universalem aestimationem veram secundum fidem, scilicet quod fornicatio sit
mortale peccatum.

Et similiter aliquis, retinendo in universali veram aestimationem fidei, quod
scilicet est remissio peccatorum in Ecclesia, potest tarnen pati motum despera-
tionis, quod scilicet sibi, in tali statu exsistenti, non sit sperandum de venia,
corrupta aestimatione eius circa particulare.

Et per hunc modum potest esse desperatio sine infidelitate, sicut et alia peccata
mortalsa » (II-II 20, 2).

150



De spei christianae fideique divinae mutua dependentia 279

ipsam virtutem theologicam spei. Ut enim scribit recte S. Thomas,
« cum actus peccati et virtutis sit secundum electionem, electio autem
est appetitus praeconsiliati, consilium vero est quaedam inquisitio,
necesse est quod in quolibet actu virtutis vel peccati sit quaedam deductio

quasi syllogistica » (De Malo, 3, 9, ad 7).

Quando ergo nuper explicuimus (Ciencia Tomista 57 [1908],

p. 375) processum tentati motu simplicis desperationis theologicae

per syllogismum quendam practicum similem syllogismo practico
tentati motu intemperantiaereapse Thomam sequebamur, nec
nisi Thomam verba nostra resonabant. Nam in ratione superiori,
secundum quod est directiva propriorum actuum circa propria obiecta,
est deliberatio quaedam ; quia « etiam de proprio obiecto consulit rationes
aeternas » (I-II 74, 10 c), et « peccatum mortale, [etiam circa proprium
obiectum] non perficitur nisi post actum deliberationis » (De Verit.
15, 5 c. Cf. De Malo 7, 5 c. et ad 11) : et non solum secundum quod

1 Ut egregie explicat S. Thomas, aliter syllogizat virtuosus, aliter vitiosus,
aliter tentatus ad actum vitii seu peccatum : qui etiam diversimode procedit
secundum quod succumbit vel, resistit tentationi. «Aliter, inquit, syllogizat
temperatus virtuosus), aliter intemperatus vitiosus), aliter continens

resistens tentationi intemperantiae), aliter incontinens succumbens tentationi

intemperantiae).
Temperatus enim movetur tantum secundum indicium rationis ; unde utitur

syllogismo trium propositionum, quasi sic deducens : nulla fornicatio est commit-
tenda ; hie actus est fornicatio ; ergo non est faciendus.

Intemperatus vero Maliter sequitur concupiscentiam ; et ideo, etiam ipse,
utitur syllogismo trium propositionum, quasi sic deducens : omni delectabili est
fruendum ; hie actus est delectabilis ; ergo hoc est fruendum.

Sed tarn continens quam incontinens dupliciter movetur : secundum rationem
quidem ad vitandum peccatum ; secundum concupiscentiam vero ad committendum.
Unde uterque utitur syllogismo quatuor propositionum, sed ad contrarias
conclusions.

Continens enim sic syllogizat : nullum peccatum est faciendum, et hoc
proponit secundum iudicium rationis; secundum vero motum concupiscentiae
versatur in corde eius quod omne delectabile est prosequendum. Sed quia
iudicium rationis in eo vincit, assumit et concludit sub primo : hoc est peccatum ; ergo
non est faciendum.

Incontinens vero, in quo vincit motus concupiscentiae, assumit et concludit
sub secundo : hoc est delectabile ; ergo est prosequendum. Et talis proprie est
qui peccat ex infirmitate. Et ideo patet quod, licet sciat in universali, non tarnen
seit in particulari ; quia non assumit secundum rationem, sed secundum
concupiscentiam » (De Malo 3, 9 ad 7. Cf. etiam II Sent. d. 24 q. 2 a. 4 ; q. 3 a. 3 et 5 ;

De Verit. 15, 5; De Malo 7, 5; Summa theol. I-II 74, 9-10; 77, 2). Quod
si in logica vitali huiusmodi processus quasi syllogisticus non semper est formalis,
sed plerumque virtualis tantum et in actu exercito, semper tarnen realis est ;

et a theologo ilium expl icante reddi potest explicitus et formalis et in actu signato,
absque ulla falsificati one vel deviatione artificiosa.

151



280 De spei christienae fideique divinae mutua dependentia

est directiva virium inferiorum circa earum propria obiecta creata
vel temporalia. Constat autem spem et desperationem pertinere ad
rationem superiorem ordinis supernaturalis — prout ratio superior
includit in se voluntatem et non solum intellectum — ; quia omnes
virtutes theologicae, utpote de ipso Deo, pertinent ad rationem
superiorem supernaturalem.

Eo vel magis quod exercitium actus ipsarum virtutum theolo-

gicarum habet quandam rationem medii ad vitam aeternam conse-

quendam ; et sub hoc respectu cadunt sub prudentia infusa, cuius
est de mediis ad finem supernaturalem vitae aeternae consulere, iudicare
et determinare imperando. Exercitium, inquam, prout dependet ex

subiecto, non prout respicit obiectum proprium et formale : nam
virtutes theologicae et earum actus non sunt per se in medio, idest

per comparationem ad proprium obiectum formale seu specificativum ;

sed solum per accidens, scilicet per comparationem ad obiectum
mere materiale et ad subiectum operans quamdiu est in via et

potest in tali exercitio deficere: sicut etiam exercitium virtutum intel-
lectualium speculativarum, prout dependet ex subiecto, cadit sub

prudentia acquisita (II-II 47, 2 ad 2. Cf. etiam I-II 17, 6), licet virtutes
intellectuales speculativae sint prudentia superiores per se et quoad
specificationem. Propter quod S. Thomas docet quod « spes non habet
medium secundum quod Deo adhaeret, sed ex parte subiecti » (III Sent,
d. 33 q. 1 a. 3 qla. 4 ad 3, n° 113) ; et quod est media « inter duo

extrema, non secundum quod comparatur ad suum obiectum, sed

secundum dispositionem subiecti ad sperandum superna » (Q. D. De

virtutibus in communi, 13, ad arg. sed contra. Cf. etiam III Sent,
d. 33 q. 1 a. 3 qla. 4 ad 2, n° 112 ; De Spe 1 ad 7 ; I-II 64, 4 ; II-II
17, 5 ad 2). Et S. Albertus Magnus ait quod donum consilii nobis
consulit « ut oculum spei semper in Domino figamus » (Sermo 61

[Dominica VII post Trinit.], ed. Borgnet, t. 13, p. 239 a).

Prudentia autem essentialiter procedit ex deliberatione et per syllo-
gismum quendam practicum, applicans principia syndereseos ad parti-
culares actus virtutum dirigendos (II-II 47, 2-9) 1.

1 Neque ullum est inconveniens quominus exercitium virtutum theologicarum,
prout dependet ex subiecto, cadat sub directione et regulatione prudentiae in-
fusae ; quia sub hoc respectu materiali defectibili connotat ordinem contingentem
motus appetitivi temporalis per se cadentis sub prudentia : esset autem inconveniens,
si directio talis exercitii intelligeretur prout respicit obiectum formale harum
virtutum, a quo fundamentaliter dependet. Hie enim adspectus est ordinis

152



De spei christianae fideique divinae mutua dependentia 281

2. De certitudine sperantis.

Postremo sequitur ex hucusque dictis non aliam neque maiorem

esse difficultatem contra certitudinem spei christianae — prout a j&dei

certitudine dependet sicut a causa prima et universali — ex peccato

desperationis vel praesumptionis theologicae quam ex quo que alio mortali
peccato, excepta infidelitate ; quia eadem vel simili proportione se habet
motus fidelis desperantis vel praesumentis ad fidem suam, qua se

habent alii motus contra ceteras virtutes, exceptu motu infidelitatis
qui ipsius intellectus est : siquidem a fide divina dependent, sicut a

causa prima et universali, non solum certitudo spei christianae, verum
etiam certitudo caritatis, et aliarum virtutum infusarum in appetitu
residentium, vel ab appetitu recto essentialiter dependentium. Quo

formaliter theologici ; non ille, qui materialiter tantum est théologiens, sed

formaliter est moralis.
Quando autem deest prudentia infusa, ut in peccatore fideli et sperante,

talis directio fit a synderesi supernaturali — quae est ipsa fides divina ut practica

— et a gratia actuali ; sicut quando deest prudentia acquisita in ordine
morali naturali, directio bonorum actuum moralium fit a synderesi naturali et
a motione divina naturali : modo tarnen imperfecto utrobique, propter defectum
prineipii habitualis — prudentiae — efficaciter applicantis universalem direc-
tionem syndereseos ad particulare operabile.

Et sic vitantur positiones extremae Joannis a S. Thoma respuentis omnem
directionem prudentiae infusae in exercitio virtutum theologicarum (Cursus theol.
in II-II disp. 13, art. unie., § solvuntur arg., n° 6, ed. cit., p. 210 b) et
Salmanticensium qui ex adverso directionem admittunt prudentiae non solum
infusae et supernaturalis, ut in iustis, verum etiam naturalis et acquisitae, ut
in peccatoribus (Cursus theol. in I-II q. 64 a. 4, n° 4, ed. Palmé, t. 6, p. 371-372).

Sed directionem indicatam necessarium est admittere eo ipso quod ponitur
medium in virtutibus theologicis ; non formaliter et per se, sed materialiter

tantum et per accidens, maxime secundum comparationem ad dispositiones
morales subiecti, quae directe cadunt sub prudentia ; « nam, ut recte ait B. Medina,
virtutes theologicae operantur quando oportet et sicuti oportet secundum régulas
prudentiae infusae » (In I-II q. 64 a. 4, p. 445 a. Salmanticae 1588). Et similiter
Bânez docet quod « ex parte circumstantiarum et ex parte nostra potest esse modus
rationis praestitutus caritatis actui ; est enim actus caritatis in hac vita liber
ex parte subiecti : unde etiam habet regulari prudentia ut fiat quando oportet, ne
impediatur alia operatio quae sub praecepto continetur pro tali tempore — immo
ab ipsa caritate imperatur ut fiat, ac per consequens Caritas imperat ut cesset
actus caritatis, et dormiat homo, et vitam conservet —. Ceterum ex proprio
obiecto, quod est summum bonum et ultimus finis, non habet Caritas regulari
prudentia vel ordine rationis, sed ipsa est dux generalis omnia ordinans in finem
suum » (In II-II q. 27 a. 6, col. 1074. Salmanticae 1584). Et alibi dixerat : « sicut
synderesis est régula universalis bonae operationis, et applicatur in singulari hie
et nunc mediante prudentia et recta intentione ; ita fides est quaedam synderesis
supernaturalis, quae non operatur attingendo finem hie et nunc nisi mediante
caritate et prudentia infusa y (In II-II q. 4 a. 2 ad 3 arg., ed. cit., col. 458).

153



282 De spei christianae fideique divinae mutua dependentia

fit ut, sicut non est alia difficultas amissionis spei theologicae et aliarum
virtutum infusarum retenta simul fide divina, ita non sit alia sed eadem

difficultas amissionis certitudinis spei christianae et aliarum infusarum
virtutum simul retenta fidei divinae certitudine ; nam certitudo affectiva,
cum sit essentialis omni virtuti appetitus, est a sua virtute insepara-
bilis ; et ideo incipit cum virtus fit, deficit cum virtus ruit, manet

quamdiu manet virtus, crescit vel decrescit cum virtus augetur vel
minuitur.

Propter quod S. Thomas non aliam theoriam invexit pro expli-
canda certitudine spei christianae, et aliam pro explicanda certitudine
aliarum virtutum infusarum appetitus, sed unam et eandem, propor-
tionaliter applicatam proportionali naturae et indoli diversarum
virtutum : sicut unam et eandem doctrinam generalem de habitibus
operativis et virtutibus applicavit proportionaliter diversis habituum
et virtutum generibus, non reducendo superius ad inferius neque
inferius ad superius ; sed, ut verus sapiens, omnia in suo modo et sua

mensura et suo pondéré disposuit, attingens fortiter unitatem analogam
in generum diversitate, et disponens suaviter eorum diversitatem
secundum ordinem essentialem prioris et posterioris sub altiori et
eminentiori unitate supremi analogati.

Oportet siquidem hac in re, sicut et in aliis analogis, considerare
simul unitatem et diversitatem, et consequenter similitudinem et
dissimilitudinem quae unitatem et diversitatem fundant ; quia, ut
ait S. Albertus Magnus, analogum « nomen non est simpliciter unum
[sicut univocum], sed simpliciter multa et secundum quid unum » (In
1 Post. Analytic., tract. II, cap. 13, ed. Borgnet, t. II, p. 50 b. in fine).
Quod si quis unitatem tantum vel diversitatem consideraret, turpiter
deciperetur ; quia incideret in extrema univocitatis vel aequivocitatis,
relicto medio analogiae.

Norunt autem omnes tria esse genera habituum supernaturalium
operativorum, nimirum genus virtutum theologicarum, genus donorum

Spiritus Sancti et genus virtutum moralium ; quae inter se non conve-
niunt univoce, sed analogice tantum, ita ut supremum analogatum sit

genus virtutum theologicarum et post ipsum et sub ipso alia duo genera,
ordine tamen quodam : quia immediate post virtutes theologicas veniunt
dona Spiritus Sancti, quae superiora sunt virtutibus moralibus, ac

postremo ipsae morales virtutes (Cf. I-II 68, 8).
Cum ergo certitudo supernaturalis sit proprietas quaedam omnium

virtutum supernaturalium — sicut certitudo naturalis, virtutum natu-

154



De spei christianae fideique divinae mutua dependentia 283

ralium — et leges proprietatis sequantur leges essentiae cuius est,
huiusmodi certitudo ita communis est omnibus ut non ex aequo singulis
generibus conveniat, sed secundum prius et posterius, idest analogice

prout natura postulat generum singulorum.
Unde sicut certitudo naturalis habituum acquisitorum est maior

in virtutibus intellectualibus quam in virtutibus moralibus, quia
virtutes intellectuales sunt perfectiores habitus : ita certitudo super-
naturalis habituum supernaturalium operativorum est maior in virtutibus

theologicis quam in donis Spiritus Sancti (Cf. II-II 4, 8), et in
his maior quam in virtutibus moralibus ; quia certitudo essentialis

virtutum theologicarum est ordinis prorsus divini seu theologici, sicut
sunt propria eorum obiecta formalia e quibus specificantur et in quibus
specifica nititur earumdem certitudo.

Convenit igitur virtutibus theologicis summum analogatum certi-

tudinis omnium virtutum : singulis tarnen propria, iuxta propriam
cuiusque naturam. Et sic fidei, quae est virtus intellectus, convenit

summa certitudo intellectualis ; spei vero et caritati, quae sunt virtutes
voluntatis, summa certitudo affectiva.

Quando ergo exponitur et defenditur certitudo harum virtutum,
sicut certitudo aliorum generum, ita est consideranda lex certitudinis
communis ut tarnen propria non negligatur, sed potius maxime consi-

deretur et ponderetur. Id, quod nos fecisse meminimus, agentes de

certitudine spei christianae (Cf. Ciencia Tomista, 57 [1938], p. 195-199 ;

366-373), ubi inter alia dicebamus : « certitudo propria et specifica
spei theologicae est certitudo, qua spes fertur in divinam omnipotentiam
auxiliatricem eaque mediante in futuram beatitudinem supernaturalem
adipiscendam ; nam propria ac specifica certitudo uniuscuiusque virtutis
est, qua haec fertur in proprium obiectum formale motivum quo),

eoque mediante seu movente in proprium obiectum formale termi-
nativum quod) : constat autem obiectum formale motivum spei
christianae esse divinam potentiam auxiliatricem ut connotat divinam
misericordiam et fidelitatem in promissis (Cf. II-II 17, 1-2, 4; Q. D. De

Spe 1), formale vero terminativum esse futuram beatitudinem
supernaturalem ut adipiscendam seu possibilem adeptu » (p. 368). Et con-
cludebamus : « quia ergo totus ordo spei ad beatitudinem adipiscendam
est ex divina omnipotentia auxiliante, cui innixa tendit in illam, tanta
est certitudo ordinis spei in beatitudinem consequendam quanta est certitudo
divinae omnipotentiae auxiliatricis » (p. 371-372), quae proculdubio
summa est et divini ordinis.

155



284 De spei christianae fideique divinae mutua dependentia

Qua in re Thomam ipsum imitati sumus, quin ullum esset periculum
degradandi certitudinem propriam spei christianae, eam reducendo
ad certitudinem communem aliarum virtutum inferiorum, ut amici

quidem optimi timuisse videntur eandem simul doctrinam repetentes.
Valeret forte huiusmodi timor si ageretur de expositione Durandi

(III Sent. d. 26 q. 3, fol. 166, col. 2-3. Lugduni 1533) vel Petri Paludani

(III Sent. d. 26 q. 1, fol. CXLI, col. 2-3. Parisiis 1517), qui communem
tantum rationem certitudinis spei christianae considérasse videntur :

at inde non oportet in contrarium extremum abire, considerandi scilicet

unam rationem certitudinis divini ordinis, neglecta communi lege

certitudinis omnis virtutis, ac si certitudo spei esset exceptio quaedam
quasi miraculosa, sed utraque simul considerari debet, quaestioni
huic accommodantes illam sententiam Domini : haec oportet facere

et illa non omittere (Matt. 23, 23).
Sed de his, hactenus ; nam « cum de re constat, non est opus certare

de nomine » (S. Augustinus, Epist. 166, cap. 2, n° 4. ML. 33, 722).

156


	De spei christianae fideique divinae mutua dependentia

