
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 18 (1940)

Artikel: Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

Autor: Horváth, Alexander

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762433

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762433
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes.

Von Dr. Alexander HORVÄTH 0. P.

I. Theologie und Gottesbegriff.

1. Bedeutung des Gottesbegriffes für Philosophie und Theologie.

Das ewige Problem des Menschen und der Menschheit ist der

Gottesbegriff. Das ganze Gewicht der menschlichen Natur treibt den
Einzelnen und die Gesamtheit zu einem überirdischen, ja überweltlichen

Wesen hin ; die natürlichen Neigungen des Verstandes und des

Willens tragen und drängen das vernünftige Geschöpf auf einen Mittelpunkt,

in dem es den Abschluß seines Suchens und Ruhe für sein

Sehnen findet. Der Ausgangspunkt dieses Suchens und Sehnens ist
eindeutig bestimmbar. Thomas nennt ihn den Glückseligkeitstrieb 1.

Aber der Weg zum Ziel ist nicht so einfach zu bestimmen, da er ebenso

mannigfach sein kann wie die Menschen oder die Menschentypen
verschieden sind. Deshalb sagt Thomas 2 — und die Erfahrung steht ganz
auf seiner Seite —, daß zur richtigen Erkenntnis Gottes bloß wenige,
nach langer Zeit und durch mannigfache Irrtümer oder unter
Beimischung derselben gelangen. Dieser Zustand wird durch Xenophanes
sehr anschaulich geschildert. « Die Aethiopier », meint er, « behaupten,
ihre Götter seien schwarz und stumpfnasig, die Thraker, blauäugig
und blondhaarig. Doch wenn die Ochsen und Rosse und Löwen Hände
hätten oder malen könnten mit ihren Händen und Werke bilden wie
die Menschen, so würden die Rosse roßähnliche, die Ochsen
ochsenähnliche Göttergestalten malen und solche Körper bilden, wie jede Art
gerade das Aussehen hätte » 3. Die Zerrissenheit der Menschheit und

1 « Cognitio exsistendi Deum dicitur omnibus naturaliter inserta, quia omnibus
naturaliter insertum est aliquid unde potest pervenire ad cognoscendum Deum
esse». Ver. X 12 ad 1 ; vgl. auch S. Th. I 2, 1 ad 1, wo das desiderum beati-
tudinis als Ursprung der natürlichen Gotteserkenntnis bezeichnet wird.

2 I 1, 1.
3 H. Diels, Die Fragmente der Vorsokratiker, 3. Aufl., Berlin 1912, Bd. 1,

S. 60 f.

13



142 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

die Verworrenheit der Anschauungen könnte kaum besser
veranschaulicht werden.

Die Natur treibt uns zur Gestaltung eines klaren, faßbaren
Gottesbegriffes. Die verschiedenen Wege des menschlichen Denkens und
Meinens, gepaart mit der mannigfachen Einstellung des affektiven
Lebens, führen von der Einheit, Bestimmtheit und Reinheit des

Gottesbegriffes zu den allergrößten Abwegigkeiten. Muß man nun alle diese

Erscheinungen achten und ehren und sich mit der Tatsache der
Verwirrung abfinden Dies dürfte zutreffen, wenn die Hilfe von oben,

von der einen unteilbaren Lichtquelle, nicht käme oder nicht kommen
könnte. Wir denken an die Offenbarung, die der Aquinate hierfür als

einfachhin notwendig erachtet, damit die Menschheit aus dem Elende
dieser krankhaften Zerrissenheit gerettet und zum richtigen Gegenstand
ihres Sehnens geführt werde L Allein das Heilmittel erweist sich als

wirkungslos. Die Tatsache der Offenbarung kann dem Zwiste der
menschlichen Meinungen ebenso ausgesetzt sein, wie jedes andere

Ereignis. Und selbst wenn man an ihr festhält, kann man über die

Bedeutung derselben verschiedenartig denken, wie wir dies bei denen

beobachten, welche die Heiligen Schriften kennen und anerkennen.
Das Verbot Gottes : Non habebis deos alienos coram me 2, gilt für alle
Zeiten und für alle Formen der Bildung und Gestaltung fremder Götter ;

das Gemütsleben vermag den Begriff des wahren Gottes bis zur
Unkenntlichkeit zu verunstalten. Trotz aller Offenbarung kann man einen
nach eigenem Gutdünken geformten Gott im Herzen tragen.

Aus diesem Grunde war zu allen Zeiten die sicherste Probe für
den Wert eines philosophischen Systems die Art und Weise, wie es seinen

Gottesbegriff gestaltete. In irgendeiner Weise, bejahend oder
verneinend, ehrfürchtig oder spottend, muß der denkende Mensch zu
diesem Problem Stellung nehmen. Da der Gottesbegriff andererseits
die Synthese aller Anschauungen bildet, die die Philosophie als festen
wissenschaftlichen Bestand besitzt, so muß auch der Wert ihrer Analyse
in der Synthese zum Vorschein kommen. Ein Gottesbegriff, in dem
die ganze Überweltlichkeit und Majestät Gottes nicht zum Ausdruck
gelangt, kann nur falsche, ungenügende Voraussetzungen zur Grundlage

haben. Deshalb sind materialistische und pantheistische Gottes-

begriffe unbrauchbar und wertlos, und führen den Verstand und das

1 I l, l.
2 Exod. 20, 3.

14



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 143

Gemüt nicht zu jenem Ruhepunkt, nach dem sie sich naturgemäß
sehnen und streben.

Es ist aber auch für theologische Systeme, die durch die
Offenbarung gebunden und bestimmt sind, immer eine ganz besonders harte
Aufgabe gewesen, ihren Gottesbegriff richtig zu gestalten. Der synthetische

Charakter des Gottesbegriffes, sowie dessen Abhängigkeit von
den Einzeluntersuchungen fällt hier noch mehr auf als in der
Philosophie. Darum sehen wir, daß die Unterschiede der theologischen Systeme

auf den Aufhau und die Gestaltung ihres Gottesbegriffes zurückzuführen
sind bzw. in ihm sich offenbaren. Daher ist es von ganz besonderem

Interesse zu verfolgen, wie der hl. Thomas dieses Werk in Angriff
genommen und zur Vollendung geführt hat ; denn hieraus erklären
sich die Unterschiede seiner von anderen Systemen abweichenden

theologischen Folgerungen.
Dem Gottesbegriffe kommt selbst in der repräsentativen Ordnung

kein bloß objektives Sein zu. Er lebt in der Seele der einzelnen Menschen.

Die Klärung oder die Verdunkelung und Vernebelung desselben hängt
daher nicht bloß vom objektiven Gehalte, sondern auch von der

gesamten intellektuellen und affektiven Umgebung und Einstellung ab.

Selbst der reinste Inhalt wird von diesem subjektiven Bestand beeinflußt

und erfährt eine Änderung, eine ganz eigene Formung und Färbung,
die von den Feststellungen des Xenophanes nicht gar zu weit absteht.
Darum erweisen sich für den hl. Thomas zur Reinerhaltung des

Gottesbegriffes die Gaben des Heiligen Geistes als notwendig ; denn sie allein

vermögen das gläubige Gemüt vor irrtümlicher Auffassung oder vor
unwürdigen Vorstellungen zu schützen.

2. Ursachen und Heilmittel der Differenzierung.

Die Differenzierung des Gottesbegriffes ist demnach unvermeidlich ;

nur die Ausdehnung und der Grad derselben läßt sich durch objektive
Mittel regeln. Bleibt der menschliche Verstand sich selbst überlassen,

so ist eine Verschiedenheit, selbst in wesentlichen Zügen, unausbleiblich.
Gott ist und bleibt der Gegenstand des natürlichen Glückseligkeitstriebes

; deshalb ist der Verstand den Schwankungen des affektiven
Lebens ausgesetzt. Nur die völlig « heile » und gesunde menschliche

Natur wäre imstande, einen reinen Gottesbegriff zu gestalten. Nur sie

wäre im Besitze einer wirklich vollgültigen Philosophia perennis, die

die Wahrheit in ihrer reinen, unverdorbenen und von den Irreführungen

15



144 Aufbau des thomistischen Gottesbegrifles

des affektiven Lebens freien Gestalt vorlegen würde. Daß die menschliche

Natur, so wie sie uns bekannt ist, dazu nicht imstande ist, steht außer
Zweifel. Nicht nur der Mangel an Ordnung und Unterordnung der
einzelnen Fähigkeiten ist Tatsache, sondern auch der positive Kampf
unter ihnen. Daraus folgt die Zerrissenheit in den Gotteserkenntnissen
und die Unmöglichkeit, mit menschlicher Auktorität und mit menschlichen

Mitteln Einmütigkeit herzustellen. Dort, wo exoterisch irgendein
Zwang geltend gemacht wurde, entstand die esoterische Überzeugung
und die individuelle Meinungsverschiedenheit als notwendige Reaktion.
Solange die genannte Unordnung der menschlichen Natur besteht,
wird das affektive Leben seine eigenen Forderungen in der Form eines

unbändigen Freiheitsdranges zur Geltung bringen und sich selbst gegenüber

der Offenbarung ebenso einstellen, wie es sich anderen
Vorschriften und Bestimmungen gegenüber nach Belieben ablehnend oder
zustimmend verhält. Daher erreicht die Offenbarung ihren Zweck nur
durch die Heilung der menschlichen Natur. Den niedrigsten Grad
derselben stellt die Eingießung des Glaubens dar, wodurch Verstand und
Wille die Geneigtheit erlangen, die offenbarende Stimme Gottes zu
vernehmen, anzunehmen und sich derselben zu unterwerfen. Zur
Sicherstellung und zur Festigkeit des Glaubens ist indes die völlige Heilung
des Menschen nötig, welche durch die heiligmachende Gnade und durch
ihre Begleiterinnen, die Tugenden und die Gaben des Heiligen Geistes,

verwirklicht wird. Nur unter solchen Voraussetzungen können wesentliche

Differenzierungen des Gottesbegriffes vermieden werden.
Im Rahmen der also geläuterten und geheilten menschlichen Natur

bewegt sich die sacra doctrina, von der S. Thomas spricht, als theologia

perennis. Sie ist ein Werk des durch die Gaben des Heiligen Geistes

geläuterten gläubigen Gemütes. Nicht Menschensinn und menschliches
Meinen sind hierbei entscheidend, sondern die Erleuchtung und der

Antrieb des Geistes Gottes 1. Dies ist die persönliche Theologie der

1 I 1, 6 ad 3 : « Cum iudicium ad sapientem pertineat, secundum duplicem
modum iudicandi, dupliciter sapientia accipitur. Contingit enim aliquem iudicare
uno modo per modum inclinationis, sicut qui habet habitum virtutis, recte iudicat
de his, quae sunt secundum virtutem agenda, inquantum ad ilia inclinatur.
Unde et in 10 Eth. (c. 5 parum ante fi. et 1. 3 c. 4) dicitur, quod virtuosus est
mensura et régula actuum humanorum. Alio modo per modum cognitionis, sicut
aliquis instructus in scientia morali posset iudicare de actibus virtutum, etiamsi
virtutem non haberet. Primus igitur modus iudicandi de rebus divinis pertinet
ad sapientiam, quae ponitur donum Spiritus Sanctus, secundum illud I. Cor. 2 :

« Spiritualis homo judicat omnia » etc. Et Dion. c. 2 de div. nom. (par. I, lect. 4)

16



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 145

Erlösten und Begnadigten, die auf der individuellen Synthese der
Einzelnen aufgebaut ist und alle Schwierigkeiten aus dem Wege räumt,
die einer vollen Hingabe an Gott im Wege stehen L Diese Einstellung
des gläubigen Gemütes nennt der hl. Thomas eine passive, wenn sie

auch eine hervorragende Tätigkeit in sich schließt und nur mit Rücksicht

auf das äußere Prinzip der Synthese passiv genannt werden kann.
Es gibt indessen auch eine aktive Einstellung der Offenbarung

gegenüber. Die Synthese wird allein durch die Kräfte der menschlichen
Vernunft vorgenommen. Üben hierbei letztere die Vorherrschaft aus,
sodaß die Offenbarung bloß die Materie, den Stoff für menschliche

Folgerungen bietet, so haben wir keine Theologie im eigentlichen Sinne

mit feststehender realer Wahrheit vor uns, sondern eine Häufung von
logisch wohlgeordneten Sätzen, die weder in der natürlichen, noch in
der geoffenbarten übernatürlichen Realität verankert sind. Dies ist
die profane Theologie, vor welcher die Offenbarung den gleichen Wert
hat wie jedes andere menschliche Produkt. Ist aber das Gegenteil
der Fall, d. h. übernimmt die Offenbarung die formell führende Rolle,
und vertritt die Vernunft mit ihrem gesamten Apparat nur die Stelle
des Künstlers, der das Göttliche menschlich gestaltet und die darin
enthaltenen Werte in neuer Form, in neuer Beleuchtung zum
Vorschein bringt, so entsteht die sacra doctrina als ein Erzeugnis des aktiven
menschlichen Geistes. Dies ist die Theologie der Summa des Aquinaten,
deren Eigenart im Vergleich zu anderen Versuchen so hervortritt, daß

wir mit Recht von einem theologischen System reden, welches als

solches von den übrigen wesentlich verschieden ist. Alle theologischen
Systeme kommen darin überein, daß sie die formell-prinzipielle Leitung
der Offenbarung anerkennen. Die Erkenntnismittel indessen, mit
denen sie an die Offenbarung herantreten und sie zu rechtfertigen, ihren
Inhalt klarzustellen suchen, können, je nach der Tragweite der philo-

dicit : Hierotheus doctus est non solum discens sed et patiens divina. Secundus
autem modus iudicandi pertinet ad hanc doctrinam, secundum quod per Studium
habetur : licet eius principia e revelatione habeantur ».

1 Diese Rolle der Führung des Heiligen Geistes beschreibt der hl. Thomas
am besten bei der Gabe des Verstandes II-II 8, 2 : « inquantum homo intelligit,
quod propter ea, quae exterius apparent, non est recedendum ab his quae sunt
fidei ». Die äußere Umgebung, von der hier die Rede ist, bedeutet sämtliche der
Wahrheit feindlichen Faktoren von Seiten des Verstandes und von Seiten des

affektiven Lebens.

10 17



146 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

sophischen Synthese, wesentlich verschieden sein1. Je weiter man sich

von der Philosophia perennis entfernt und sich eine individuell gefärbte
Weltanschauung bildet, umso mehr wächst die Gefahr, daß die
Offenbarung, welche sich an das allgemein Menschliche anlehnt, nicht in
ihrer Reinheit entwickelt werdea.

3. Verhältnis der Theologie zum Glauben und Wissen.

Wie sich die Philosophie des Aquinaten zur Philosophia perennis
verhält, können wir für den Augenblick nicht untersuchen. Die Kirche
räumt ihr einen Vorrang vor anderen Systemen der Weltweisheit ein.
Diese Tatsache genügt als Voraussetzung für eine theologische
Untersuchung, die die Eigenart des thomistischen Gottesbegriffes darstellen
will. Das Programm des hl. Thomas ist überaus durchsichtig und
klar. Er will in der Theologie einer ganz bestimmten philosophischen
Synthese zum Recht verhelfen. Dies leuchtet schon ein aus der Art
und Weise, wie er den wissenschaftlichen Charakter der Theologie
bestimmt. Die Prinzipien der Theologie sind ähnliche Gegebenheiten
für eine höhere wissenschaftliche Ordnung, wie die der Sinnenwelt für
die gewöhnliche Wissens-Synthese. Die Verankerung beider Bestände
in den ewigen Wahrheiten, im objektiven Sein, in den göttlichen Ideen,

1 Demnach erhalten wir die folgenden Gesichtspunkte, nach welchen wir
von einer Theologia formalis reden können :

'
experimentalis, aflectiva, ex inspiratione S. Spiritus (per dona) :

Mystica formalis (cf. I 1, 6 ad 3)

Theologia

rationalis seu
scientifica

scientifica in sensu lato ; Theologia sensus
communis Christiani : Theologia perennis

scientifica in sensu

stricto, seu

systematica

sec. rationes entis partici-
pati : Scholastica.

sec. rationes esse per se sub-
sistentis : Mystica scientifica.

2 Schon die unter dem Sammelnamen der Scholastik zusammengefaßten
Systeme erweisen sich als verschiedenartig geeignet, um an die Offenbarung
herantreten zu können. Wie viele Folgerungen müssen als falsch, unsicher und
gefährlich usw. zurückgewiesen werden, bloß wegen der philosophischen Grundlage

Umsomehr gilt dies von den philosophischen Systemen, welche die
philosophia perennis prinzipiell mißachten und ihre Aufgabe darin erblicken,
dieselbe einfachhin zu verwerfen. Deshalb mißlang naturgemäß bisher jeder
Versuch, eine Theologie mit Hilfe von Hegel, Kant usw., ja selbst von Descartes
zu konstruieren.

18



Aufbau des thomistischen GottesbegrifEes 147

ist der gemeinsame Zug und die gemeinsame Forderung für den Wert
beider. In bezug auf die führende Rolle besteht indes ein wesentlicher
Unterschied. Die Vernunft vermag aus der Sinnenwelt ihre Richtlinien

aus eigener Einsicht so zu gestalten, daß eine weitere direkte
Rücksichtnahme auf die Ideen, auf das Wissen Gottes gar nicht nötig
ist. Das natürliche Wissen ist ein selbständiges Gebiet, das keine andere

Abgrenzung und Wertung erheischt oder zuläßt, als jene durch die
Sinnenwelt. In ihr, in ihren inneren und äußeren prinzipiellen Zusammenhängen,

die der Verstand aus eigener Kraft herauszuholen und zu
bearbeiten vermag, findet er sowohl den gesamten Stoff (obiectum
materiale) als auch die prinzipielle Ausrüstung (obiectum formale quo),
die zur näheren Gestaltung der einzelnen Wissensgebiete (obiectum
formale quod) erfordert ist.

Die direkte Verbindung jeder einzelnen Wahrheit mit den
ersterkannten Prinzipien ist einwandfrei sichergestellt. Eine weitere
Verbindung mit dem Wissen Gottes, eine Weiterleitung zu den ewigen
Ideen ist zur Vollständigkeit des menschlichen Wissens nicht erfordert.
Die Selbständigkeit des natürlichen Wissens ist demnach eine vollendete.

In sich klare Urkenntnisse bilden seinen Schutzwall ; die Sinnenwelt
als Semsvertreterin (terminus connotatus) der göttlichen Ideen tritt
für die Realität der erkannten Wahrheiten ein ; die subjektive
Ausrüstung des Verstandes nach logischen Schemen stellt die Richtigkeit
des wissenschaftlichen Vorganges sicher. Die Berührung mit dem

göttlichen Wissen ist eine mittelbare. Die unmittelbare Abhängigkeit
der Sinnenwelt von Gott, als schaffendem und gestaltendem Künstler 1,

bringt auch die Abhängigkeit des Verstandes mit sich, also den Hinweis

aller objektiven Werte auf die Ideen Gottes 2.

Ganz anders aber verhält es sich mit der Theologie. Ihre
Selbständigkeit im Bereiche der menschlichen Wissenschaften ist bloß eine

relative. Das wissenschaftliche Rüstzeug ist dasselbe wie bei den

übrigen Wissenszweigen. Die logischen Schemen und die aus den

1 I 14, 8.
2 Hieraus erklärt es sich, daß der Glaube das natürliche Wissen nur nach

einfacher Unterordnung beeinflussen kann. Dies besagt, daß, da die
Glaubenswahrheiten für das gläubige Gemüt feste Bestände bilden, wenigstens die Forderung

gestellt werden müsse, Natur und Übernatur in Einklang zu bringen und
daß, im Falle eines Widerspruches, die natürliche Erkenntnis auf ihre Grundlage
und Haltbarkeit hin zu untersuchen ist. Eine artbestimmende Unterordnung
(subalternatio) ist einfachhin ausgeschlossen, da dieselbe die spezifische Eigenart
des natürlichen Wissens vollständig aufheben würde.

19



148 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

natürlichen Wissenschaften geschöpften Erkenntnisse behalten ihren
vollen Wert ; nur besitzen sie nicht die Kraft, die reale Wahrheit der
wirklich theologischen Erkenntnisse sicherzustellen. Die Offenbarung,
die in der Theologie eine ähnliche Stelle vertritt wie die Sinnenwelt
in den natürlichen Wissenschaften, und durch die die reale Wahrheit
aller Erkenntnisse gewährleistet wird, ist dem Verstände nicht so

zugänglich wie die Sinnenwelt. Die Vernunft vermag aus eigener Kraft
mit der Offenbarung nichts anzufangen, da diese eine für die menschlichen

Begriffe ganz fremde Welt darstellt. An eine formelle
Rechtfertigung derselben ist nicht zu denken. Die inneren Gesetze dieser

Welt, ihre leitenden Grundsätze können durch die abstraktive Tätigkeit

des Verstandes nicht herausgeholt und für die eigene Einsicht
nicht gestaltet werden. Wird die Erkenntnis aus der Sinnenwelt durch
das Gesetz « von der Wirkung zur Ursache » regiert, und erhält der

ganze wissenschaftliche Vorgang hierdurch ein eigenes Gepräge1, so

herrscht in der Offenbarung das umgekehrte Verhältnis « von dem

Urgründe zu den Wirkungen »2. Es ist somit die Offenbarung die

idealste Ergänzung der natürlichen Erkenntnis. Der Verstand wird
durch dieselbe zu einer Höhe erhoben, die er aus eigenen Kräften nicht

zu ersteigen vermag. Denn der Gipfelpunkt jedes menschlichen Sehnens

ist die Erkenntnis des Seinsgrundes in sich selbst, um daraus auch das

Wissen um die ungelösten und unlösbaren Probleme der Welt zu

schöpfen.
Die Offenbarung vermittelt nun allerdings eine Erkenntnis des

Seinsgrundes in sich, jedoch nicht seiner ureigenen Form nach (secundum

propriam speciem), sondern in einer Weise, die der Fassung
der menschlichen Begriffe entspricht. Bei dieser Gestaltung des Unfaßbaren

spielen die Begriffe eine bloß materielle Rolle, ähnlich wie der

Stoff in der Hand des Künstlers als Träger höherer Ideen dient. Die

Form, der Vorstellungsgegenstand ist der Seinsgrund selbst (veritas
prima), bei dessen Erfassung der Verstand entweder in scheuer Ehrfurcht
stehen bleibt oder mit spöttischer Verachtung die eigenen, durch die
Sinnenwelt eng gezogenen Wege weitergeht 3. Mit anderen Worten :

die Offenbarung verspricht zwar als Lohn den vollen Besitz und Genuß

1 Die natürliche Weltordnung ist deshalb immer beschränkt. Die Sinnenwelt

schließt nicht alle Semsbeziehungen in sich und so vermag sie nur sehr selten
zu vollständig abgeschlossenen Antworten zu führen.

2 Aus diesem Grunde tritt die « doctrina sacra » mit den Ansprüchen einer
« Weisheit » auf. I 1, 6. 3 II-II 1, 2.

20



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 149

des Seinsgrundes in einem überirdischen Leben, einem Leben nach

göttlichem Maßstab, vermittelt aber hienieden dessen Kenntnis nicht
auf Grund wissenschaftlicher Einsicht, sondern nur gestützt auf die

Annahme im Glauben.
Diese Annahme im Glauben kann vernünftig erscheinen, sie kann

sogar als eine strenge, sittliche Pflicht für jenen sich darstellen, an den

das Wort des sich offenbarenden Gottes gelangt. Steht die Tatsache
der Offenbarung fest, so ist der Wert der in ihr enthaltenen Wahrheiten
keineswegs geringer als der aus eigener Einsicht geschöpften Kenntnisse 1.

Darum treten die geoffenbarten Wahrheiten mit Ansprüchen auf, die
eine Synthese der übrigen Kenntnisse im Einklang mit dem Wahrheitsgehalte

des Glaubens fordern. Als eine direkt von Gott sichergestellte

Erkenntnis bleibt daher der Glaube, wenn er einmal zur Überzeugung

geworden ist, im Menschengeiste durchaus nicht unfruchtbar. Sowohl der

ganze Glaubensinhalt, als auch die einzelnen Glaubenserkenntnisse
verhalten sich wie Prinzipien, und zwar aus einem doppelten Grunde.

Sie sind zunächst Urerkenntnisse, die aus einer anderen Quelle, aus
anderen Grundwahrheiten nicht abgeleitet werden können. Sie lassen in ihrer
Ebene eine Begründung ebensowenig (richtiger : nicht im gleichen Sinne)

zu wie die natürlichen Prinzipien. Man kann sie verteidigen, ihren Wert

gegen Abwertungsbestrebungen oder gegen Ablehnungsversuche
darlegen ; da aber beide Gruppen von Prinzipien aus ersten, unantastbaren

Erkenntnisquellen stammen, vermögen wir sie in sich selbst nicht zu
rechtfertigen. Nur direkte Annahme, unmittelbare Überzeugung kann
hier stattfinden, sodaß sie in unserem Geistesleben nur als Ausgangspunkt

auftreten können. Der wesentliche Unterschied zwischen beiden

Prinzipienordnungen besteht jedoch darin, daß das Festhalten der natürlichen

Erkenntnisse auf unabweisbarer Einsicht beruht, während die
Annahme des Glaubensgegenstandes rein durch die willige Anerkennung der

Auktorität Gottes geschieht. Letztere stützt sich auf die Überzeugung,
daß das geoffenbarte Wort Gottes, als Ausfluß der klarsten, unfehlbaren
Erkenntnis Gottes, für die rein menschliche Einsicht unzugänglich ist.

Der Glaube bietet dem menschlichen Verstand Erkenntnisse, die direkt
im Wissen Gottes und nur in ihm verankert sind, für welche daher

außer der vollen, unfehlbaren und unmittelbaren Erkenntnis des

Seinsurgrundes selbst keine andere Gewähr gesucht werden kann 2.

1 Vgl. Divus Thomas 17 (1939) 405.
2 In dieser Beziehung sind die Glaubenswahrheiten ähnliche « termini con-

notati » der göttlichen Ideen wie die Sinneilwelt.

21



150 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

Diese unmittelbare Kenntnis wird durch menschliche Begriffe
weitergeleitet. Hierdurch ist die zweite Funktion der Glaubenswahrheiten

als Prinzipien bedingt : sie können den Ursprung weiterer
Erkenntnisse bilden. Prinzip in diesem Sinne ist gleichbedeutend mit
Norm, Richtlinie, die sich zweifach auswirken kann. Entweder ist
sie bloße Hüterin des wissenschaftlichen Vorganges, ohne die Erkennbarkeit

der Gegenstände wesentlich zu beeinflussen, wobei die eigenen

Erkenntnisgründe unangetastet bleiben. Die Richtlinie übt ihren Einfluß

einfach unterordnend aus (per modum subordinationis) und spielt
die Rolle eines bewußten oder unterbewußten Erstbewegers. Auf diese

Weise beherrschen die natürlichen Urkenntnisse das gesamte menschliche

Wissen, und in dieser Form vermag der Glaube die natürlichen
Wissenszweige zu beeinflussen h Die zweite Form der Beeinflussung
einzelner Erkenntnisse durch die genannte Richtlinie besteht in der

Entwicklung ihres allgemeinen Wahrheitsgehaltes, in der Zergliederung
ihrer Ganzheit, in der Ausdehnung ihrer Wirkkraft auf Einzelerkenntnisse.

Hängt im ersten Falle das Sein der Erkenntnis von der Richtlinie
ab, so richtet sich im zweiten Falle die Qualität, die Art (species) der

erkannten Gegenstände nach den Urkenntnissen. Die Eignung der
Urkenntnisse für eine derartige Entwicklung und Zergliederung wird
Virtualität genannt, weil hierdurch ihre führende Kraft auf dem

Erkenntnisgebiete zu den einzelnen Gegenständen weitergeleitet wird 2.

Für eine derartige führende Rolle sind die Glaubenswahrheiten
deshalb geeignet, weil der geoffenbarte übernatürliche Inhalt unter der

Hülle menschlicher Begriffe erscheint und so durch diese weiter
entwickelt und zergliedert werden kann. Hier kommt die Eigenart der

Theologie des Aquinaten zum Vorschein. Menschliche Begriffe können

verschiedenartig gestaltet werden. Je nach der Synthese ist ihr Inhalt
mehr oder weniger reich und ergiebig. Es kommt in ihnen bald dieser,
bald jener Zug mehr zum Vorschein, während andere Züge verdunkelt
werden. Hieraus entstehen die philosophischen Systeme und schließlich

die einzelnen Weltanschauungen, je nachdem die gestaltende
Kraft der Erkenntnisse verschiedenartig benützt und in Anwendung
gebracht wird.

1 I l, 6.
2 Nach dieser objektiven Virtualität (dem keimhaften Einschluß weiterer

Erkenntnisse) sprechen wir von « scibile » und « revelabile », je nachdem eine
Erkenntnis den Keim wissenschaftlicher Kenntnisse bildet, oder dazu geeignet
ist, das in Gott Verborgene durch die Tätigkeit des menschlichen Verstandes
näher zu offenbaren.

22



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 151

Die natürliche Erkenntnis, mit deren Hilfe der Aquinate den Sinn
der Offenbarung festzustellen und weiterzuentwickeln sucht, gehört

durchwegs zu den Ergebnissen einer Seinsphilosophie. Die sinnenfällige
Wirklichkeit bildet nicht bloß die einzige Grundlage für alle menschlichen

Seinsbegriffe, sondern sie ist auch der ausschließliche Probierstein

für die Beurteilung des Wertes und der Ausdehnung derselben.

Eine solche Umschreibung der Leistungsfähigkeit menschlicher Erkenntnis

ist nur dem Thomismus eigen b Deshalb unterscheidet sich die
thomistische Theologie von jeder andern sowohl der Methode, als auch
den dinglichen Folgerungen nach. Bezüglich der Methode verlangt der

Aquinate für die Theologie eine ähnliche Verankerung im geoffenbarten
Sein, wie sie die natürliche Erkenntnis in der Sinnenwelt hat. Darum
verstehen wir, daß seine theologischen Folgerungen durchgängig einen

Abglanz und eine völlig zuverlässige Entwicklung der Offenbarung Gottes
bilden. Ja, er geht noch einen Schritt weiter. Die Theologie ist nicht
bloß in der Offenbarung, sondern auch in den natürlichen Erkenntnissen
verankert. Deshalb sucht der hl. Thomas für alle seine theologischen

Anschauungen eine Seinsgrundlage in der Natur. Nur dasjenige, was

in der Natur festbegründet ist, dient ihm als Vorbild und als Analogie.
Nur an solchen Beständen nimmt er seine Analyse und seine negative
Abstraktion vor, und nur solche Gestaltungen scheinen ihm geeignet,
das geoffenbarte Sein richtig zu erraten und dem menschlichen
Verständnisse näher zu bringen. Die Gefahr des Nominalismus, des

Idealismus, wie auch der voluntaristischen Willkür ist dadurch völlig
gebannt.

Gehen wir zum Inhaltlichen über. Gerade dadurch, daß alle Begriffe
des Aquinaten dem proportionierten Gegenstande des Verstandes auf
Grund der eigenen abstraktiven Tätigkeit entnommen sind, besteht
die Möglichkeit, der Offenbarung eine allseits menschlich faßbare

Gestaltung und Entwicklung zu verleihen. Die Sinnenwelt ist mit dem

Sein Gottes nach allen Arten der äußern Ursächlichkeit verbunden,
und deshalb ein wenn auch unvollkommenes Abbild (vestigium) Gottes.

Daher ist sie zur Deutung des Seins Gottes geeignet. Diese Eignung
wird umso geringer, je tiefer man in das Sein Gottes eindringen will. Ist
das sinnenfällig Seiende schon ein bloß unvollkommenes Abbild seiner

transzendenten Ursache, so ist seine führende und leuchtende Kraft

1 Vgl. A. Horvdth, La sintesi scientifica di S. Tommaso d'Aquino, Torino
1932, I 317.

23



152 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

noch geringer und schwächer, wenn es sich um das ganz verborgene,
durch die Ursächlichkeit nicht offenbare Sein Gottes handelt. Ganz

wirkungslos und ohnmächtig bleibt indessen auch da die Sinnenwelt
nicht. Sie vermag uns zwar über das ureigene, verborgene Sein Gottes
keinen Aufschluß zu geben ; aber, wenn wir darüber auf einem andern

Wege unterrichtet sind, kann sie uns bei der Deutung desselben behilflich

sein und das Verständnis dieser übernatürlichen Welt in schwachen

Umrissen, silhouettartig vermitteln. Je mehr man also in der Theologie

an ein von Gott direkt abhängiges Seiendes anknüpft, um so mehr Gewähr

haben wir, daß die theologische Erklärung, Deutung und Entwicklung
der Offenbarung die Gedanken Gottes selbst, nicht aber den Menschensinn

wiedergibt.
Unter dieser Voraussetzung geht der hl. Thomas zuversichtlich

ans Werk. Die Theologie ist für ihn eine Wissenschaft, da der ganze
Vorgang der Erfassung, der Deutung und der Entwicklung der
Offenbarung den gleichen logischen Gesetzen unterworfen ist wie in den

natürlichen Wissenschaften. Inhaltlich vermögen wir mit wissenschaftlich

feststehenden Mitteln an die Offenbarung heranzutreten, sodaß

der Vorgang auch unter diesem Gesichtspunkte der gewöhnlichen
wissenschaftlichen Kontrolle unterworfen ist. Nichts fehlt demnach
der Theologie von dem, was in den übrigen Wissenszweigen zur strengen
Wissenschaftlichkeit erfordert ist. Nur eines vermag die Theologie
kraft ihrer ausschließlich wissenschaftlichen Ausrüstung nicht zu bieten :

reale, in der Wirklichkeit verankerte Wahrheit1. Dies hängt einzig
und allein von ihren Prinzipien, von der Offenbarung ab. Weil aber
diese Prinzipien der menschlichen Einsicht nicht zugänglich sind wie
die natürlichen Erkenntnisse, so kann das theologische Wissen nie jene

1 Die Theologie als profane und als heilige Wissenschaft kann nach den
ersten zwei Funktionen durchaus nicht wesentlich unterschieden werden. Die
gleichen logischen Gesetze herrschen in beiden und auch inhaltlich können die
gleichen Begriffe die Grundlage der wissenschaftlichen Untersuchung und
Ableitung bilden. Nur die dritte Funktion unterscheidet sie voneinander. Für
die profane Theologie bilden die geoffenbarten Urerkenntnisse keine reale Wahrheit.

Sie sind reine Erzeugnisse des menschlichen Geistes, so wie die übrigen
Phänomene auf dem Gebiete der Religionsgeschichte. Sie mögen höchstens
bedingungsweise wahre Sätze darstellen. Das Resultat in allen Fällen ist : die
Wahrheit der Prämissen vorausgesetzt, folgt ein anderer Satz, der mit denselben
logisch und inhaltlich zusammenhängt. Für die doctrina sacra steht die reale
Wahrheit der geoffenbarten Urerkenntnis fest. Daher sind ihre Schlüsse nicht
bedingungsweise wahr und real, sondern absolut, kraft der realen Wahrheit der
Urerkenntnis.

24



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 153

Selbständigkeit beanspruchen, die den natürlichen Wissenszweigen
zukommt. Das gläubige Gemüt muß sich herbeilassen, die natürliche
Erkenntnis der Offenbarung zu unterwerfen, sich über die Harmonie
der beiden Erkenntnisgebiete Rechenschaft zu geben. Es braucht aber
über eine einfache Unterordnung der Natur unter die Übernatur gar
nicht hinauszukommen 1. Demgegenüber sind die theologischen Wahrheiten

der Offenbarung der Qualität, d. h. der Art nach untergeordnet.
Deshalb wird in ihnen die Harmonie der Natur und Übernatur in einem

ungeteilten Sein und Wahrsein vermittelt. Zu ihrer Erfassung reicht
weder der Glaube, noch das Wissen aus. Beide müssen in Tätigkeit
treten, um eine ganze und vollwertige Annahme zu ermöglichen. Hierin
besteht die spezifische Eigenart der Theologie. Der objektive
Wahrheitsgehalt der Übernatur wird durch menschliche Begriffe vermittelt,
erscheint in deren Hülle. Deshalb wird er verdunkelt, abgetönt und
erscheint in silhouettenhafter Gestaltung. So entsteht ein neuer, spezifisch
einheitlicher Gegenstand, in dem zwei Wahrheitsordnungen miteinander
verbunden werden. Es handelt sich dabei durchaus nicht um ein
außergewöhnliches oder gar monstruöses Gebilde. Wir kennen ähnliche

Bildungen auf dem Gebiete der natürlichen Wissenszweige. Sooft die

Ergebnisse höherer Wissenschaften mit den Erkenntnismitteln der

niedriger stehenden veranschaulicht werden, entstehen ähnliche Gebilde.

Das gleiche gilt vom Erkenntnislicht. Für die Übernatur, für die

Erkenntnis Gottes in sich selbst, kommt nur das göttliche, Gott eigene

Licht (lumen divinum) in Betracht. Dies kann ganz ungeteilt keinem

Geschöpfe zukommen. Nur in einer geschwächten, abgetönten Form
(lumen obscuratum) kann es außer Gott Bestand haben. Einen,
vielleicht den letzten, untersten Grad der Abstufung bildet das Licht, in
dem die Theologie ihren Gegenstand sieht. Ein Zwielicht ist es, aber

kein grell gemischtes Licht : eine Abtönung des göttlichen Lichtes
durch das menschlich-wissenschaftliche, durch welches zwei verschiedene

Erkenntnisgebiete (Glaubens- und Wissenschaftsgegenstand) in
einwandfreier Harmonie betrachtet werden können.

Die beschriebene Eigenart der Theologie macht es begreiflich,
warum sie als Wissenschaft zwar eigengesetzlich, aber nicht völlig

1 Daher erfaßt der Gläubige die Offenbarung im Glauben und die Natur
im Wissen. Wie die beiden Gebiete getrennte, aber nicht widersprechende Gegenstände

darstellen, so auch die zwei subjektiven Erkenntnisprinzipien. Ihr
Einklang ist in einem ungeteilten psychischen, Personsein auf Grund der
Unterordnung des Niederen unter das Höhere sichergestellt.

25



154 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

eigenrechtlich und unabhängig ist. Sie gehört zu den subalternen
Wissenschaften, und ist als solche im Vergleich zu den rein menschlichen

Wissenszweigen unvollkommen, wenn sie auch in anderer
Hinsicht höher steht als diese. Für den Glauben kommt eine subalternatio
im eigentlichen Sinne nicht in Betracht, da in ihm eine unvermittelte
Vereinigung mit dem Gegenstande, dessen Probierstein das Wissen Gottes

bildet, vorliegt. Geht man indes auf das Gebiet der wissenschaftlichen

Erfassung über, so ist der formal wissenschaftliche Charakter jeder
weiteren, über den reinen Glaubensinhalt hinausgehenden Aussage dem
Wissen Gottes qualitativ, artbestimmend untergeordnet. Als Meinung, als

Menschensinn kann auf Grund der Offenbarung gar manches behauptet
werden ; aber als reale, feststehende Wahrheit kann eine Erkenntnis
nur auf Grund der inhaltlichen Verankerung in Gottes Wissen
vorgelegt werden. In diesem qualitativ-artbestimmenden Einflüsse des

göttlichen Wissens auf die Theologie besteht deren subalternatio unter
dasselbe. Verbinden wir diese qualitative Unterordnung mit der oben

skizzierten Stellungnahme des Aquinaten, so sehen wir, welchen Sinn
bei ihm die heilige Wissenschaft hat, und wie die rein menschlichen

Bemühungen durch ihre Verbindung mit dem Wissen Gottes nicht
bloß eine höhere Weihe, sondern auch einen eigenartigen, streng
wissenschaftlichen Charakter erhalten.

4. Der Gottesbegriff als Subjekt der Theologie.

In diesem theologischen Systeme des Aquinaten nimmt der Gottesbegriff

eine zentrale Stelle ein. Da alle Glaubenswahrheiten
gleichberechtigte Urerkenntnisse sind, könnte an und für sich jede von ihnen
die Grundlage einer theologischen Synthese bilden. Eine christozentrische

Theologie ist ebenso möglich wie eine Sakramenten- oder eschato-

logische Theologie. Nur ist die Virtualität, die Eignung und Fruchtbarkeit

zu einer wissenschaftlichen Analyse und Zergliederung nirgends
so allumfassend als im Gottesbegriffe. Deshalb wählt der Aquinate
denselben zum Mittelpunkte seiner Synthese. Alles will er aus dem

Gottesbegriffe ableiten, in ihm sucht er den Prüfstein für jede

Teilaussage oder partikuläre Wahrheit. Gott ist für ihn das Subjekt der

Theologie, alles andere ist ein in Gott und durch Gott erkannter Gegenstand

(obiectum) 1. In der natürlichen Theologie ist Gott Erkenntnis-

1 Vgl. hierüber : La sintesi, p. 497.

26



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 155

gegenständ. Erkenntnisgrund ist daselbst das geschaffene Sein. In
der Theologie aber, die sich auf die Offenbarung Gottes stützt, ist Gott
der Erkenntnisgrund. Alles was daselbst als wissenschaftlich begründeter
Satz (conclusio theologica) aufgestellt, oder im wissenschaftlich-systematischem

Zusammenhange selbst über die Glaubenswahrheiten
behauptet wird, ist ein Erkenntnisgegenstand 1.

Wegen dieser zentralen Bedeutung des Gottesbegriffes in der

Theologie des Aquinaten ist es von größtem Interesse zu erfahren, wie

er denselben aufbaut, wie er ihm jene allumfassende wissenschaftliche
Wirkkraft verleiht, die ihn befähigt, als universale Lichtquelle für das

ganze theologische Gebiet dienen zu können. Im berühmten Artikel 7

der einleitenden Quästion zu seiner Summa Theologica ist die inhaltliche

Bestimmung des Gottesbegriffes ziemlich allgemein gehalten. Im
Laufe der folgenden Traktate erhalten wir aber darüber eine eindeutige
Aufklärung. Gott wird für die Theologie als esse per se subsistens

in tribus Personis bestimmt. In dieser Eigenschaft ist Gott Subjekt,
Erkenntnisgrund der Theologie. Da aber Gott in dieser Beziehung nur
aus der Offenbarung bekannt ist, deren Grenzen in letzter Analyse in
der Kirchenlehre gezogen sind 2, so kann das Subjekt der thomistischen

Theologie folgendermaßen bezeichnet werden : esse per se subsistens

in tribus Personis, prout in doctrina Ecclesiae manifestatur.
Auf diesem Wege der Gestaltung und des Aufbaues 3 des

Gottesbegriffes wollen wir in der Folge den Aquinaten begleiten. Von den

verschiedenen Arten der Theologie, die wir S. 146 bezeichnet haben,
halten wir nur die Forderungen der eigentlich wissenschaftlichen Theologie

vor Augen. Die mystica formalis und die theologia scientifica

perennis sind voneinander wesentlich nicht verschieden und gehören

zu den persönlichen Werten, so daß nur die beiden andern Arten ein

allgemein wissenschaftliches Interesse besitzen.

1 Über diesen Einfluß des Erkenntnisgrundes vgl. Divus Thomas 17 (1939)
257 und 378.

2 II-II 5, 3.
3 Den Ausdruck « Aufbau » kann man zweifach verstehen : 1. als Gestaltung

des Gottesbegriffes auf dem Weg der inhaltlichen Synthese, den Fortschritt
von dem Unbekannten und Unbestimmten zum inhaltlich Klaren und Bestimmten ;

2. als Untersuchung des völlig ausgebildeten, in jeder Richtung einheitlich
abgeschlossenen Gottesbegriffes, nach seinen Teilsichten und nach deren Zusammengehörigkeit

und Ordnung im eigentlichen Wesenszug (in der absoluten
Transzendenz) Gottes. Beide Gesichtspunkte werden in unserer Abhandlung in Betracht
gezogen.

27



156 Aufbau des thomistischen Gottesbegrifies

II. Die begriffliche Transzendenz und
Überweltlichkeit Gottes als Grundlage 1 weiterer Gestaltung.

1. Gestaltungsfähigkeit des Gottesbegriffes.

In einem der wichtigsten Traktate des ersten Teiles der Summa,

wo der hl. Thomas über die Namen Gottes handelt, bemerkt er, je
allgemeiner und umfassender ein Name sei, umso besser drücke er das

Wesen Gottes aus. Namen, die partikuläre Eigenschaften bezeichnen,

gelten gleichsam als Gestaltungen und Einschränkungen sowohl des

allumfassenden Wesens Gottes 2 als auch der entsprechenden Namen 3.

Aus dieser Bemerkung des Aquinaten entnehmen wir, daß man die

Begriffsbildung, auch in bezug auf Gott, mit Recht eine Gestaltung,
eine künstlerische Tätigkeit nennen kann. Für die Immanenzphilosophie,

wie sie uns im Modernismus entgegentritt, ist diese Gestaltung
eine Realität schaffende Verstandestätigkeit, für Thomas aber bloß das

Bestreben, das ungeteilte Sein in klaren Teilsichten auszudrücken.

Je reicher ein Sein ist, desto notwendiger erscheint es für den menschlichen

Verstand, die Gestaltung desselben nach vielen Einzelvorstellungen
vorzunehmen. Solange der Seinsgehalt selbst den Verstand hierzu

nötigt und die Grundlage dazu bietet, geschieht diese Zergliederung
unbeschadet der Wahrheit und Seinsrealität der Erkenntnis. Ob diese

1 In dieser Eigenschaft erscheint der transzendente Gottesbegrifi in zweifacher
Funktion : a) als Erkenntnisstoff, der durch Einfügung neuer Wesenszüge und
Merkmale gestaltet wird ; b) als Erkenntnisgrund, weil der meist charakteristische
Zug desselben, die Erhabenheit über die Potenzialität, als Wertmesser der
einzufügenden Merkmale dient. Hierin erkennen wir die beiden Funktionen des
Wissenssubjektes, das einerseits Träger aller Aussagen ist (subiectum attributionis),
andrerseits aber auch die Erkenntnismittel (ratio cognoscendi) an die Hand gibt.

2 Im thomistischen Sinne ist das Ansichsein (esse secundum se) eines Dinges
der Gestaltung keineswegs unterworfen. Diese kann sich nur auf das Erkanntsein
(esse repraesentativum) beziehen, aber auch hier mehr indirekt, auf Grund der
Erkenntnismittel. Letztere können mehr oder weniger vollkommen sein und den
Gegenstand dem Verstand in verschiedener Weise vergegenwärtigen. Mögen es

Ideen oder Zeichen von Ideen sein, so ist die Entwicklungsfähigkeit ihnen gleicherweise

eigen : sie vermögen, je nach ihrer eigenen Gestaltung, den Gegenstand
selber klar, vollkommen, oder verworren, unvollkommen usw. darzustellen. In
diesem Sinne spricht Thomas von einer Entwicklung der Wesenheiten der Dinge,
nicht in sich, sondern für den erkennenden Verstand. Ver. XI 1 ad 10 ; 3 ad 7.

3 Hoc nomen « qui est » triplici ratione est maxime proprium Dei. Secundo
propter eius universalitatem. Omnia enim alia nomina vel sunt minus communia,
vel si convertantur cum ipso, tarnen addunt aliqua supra ipsum secundum
rationem. Unde quodammodo informant vel determinant ipsum. I 13, 11.

28



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 157

unterscheidende Gestaltung bloß aus der Ohnmacht des Verstandes,
das in sich Ungeteilte in einem einfachen Begriffe auszudrücken,

entspringt, oder ob eine reale Unterscheidung (distinctio realis) auch

im Seienden selbst vorhanden ist, muß in jedem einzelnen Falle eigens

bestimmt werden. Die Wahrheit der einzelnen Aussagen ist daher nach

ihrer Seinsbegründung zu bestimmen ; aber ihre Gestaltung nach der

Seinsunterscheidung hängt von dem Grad der Seinsfestigkeit ab.

Diese Gedanken umschreiben das Arbeitsfeld und die Arbeitsweise
des hl. Thomas bei der Gestaltung des Gottesbegriffes. Es handelt sich

für ihn hiebei vor allem um eine künstlerische Tätigkeit. Alle Züge
des Gottesbegriffes sind aus den Gegebenheiten der Sinnenwelt zu
entnehmen (via causalitatis), durch die negative Abstraktion (via nega-
tionis) zunächst künstlich, dann durch Bejahung gotteswürdig zu

gestalten (via eminentiae). Daß Thomas sich dieser Künstleraufgabe
bewußt ist, zeigen die außerordentlich feinen Analysen, die seine Arbeit
ständig begleiten. Es gibt keinen Begriff, den er nicht auf seine

philosophische Haltbarkeit untersuchen, bzw. den er nicht aus einer

zuverlässigen Quelle schöpfen würde. Denken wir nur an den Begriff der

Vollkommenheit, des Guten, des Unendlichen. Der philosophischen
Feststellung desselben folgt immer die Bestimmung des kausalen
Seinsgrundes, ob und wann ein Begriff auf Gott anwendbar ist und welche

Züge und Unvollkommenheiten dieser Anwendbarkeit hinderlich sind.

Der strenge Kausalzusammenhang verleiht dem Vorgehen des hl. Thomas

wohlbegründetes, reales Gepräge. Man steht ganz unter dem Eindrucke,
daß bei dieser Gestaltung des Gottesbegriffes dem Verstand kein Zwang
auferlegt wird : er wird einfach durch die Kraft der Tatsachen getragen
und zur Höhe der Gotteserkenntnis emporgehoben. Da es sich ferner
hier nicht um den natürlichen, sondern um den geoffenbarten Gottesbegriff

handelt, entnimmt Thomas aus den zerstreuten Angaben der

Offenbarung jene Züge, die uns die natürliche Erkenntnis nicht an die

Hand geben kann, oder die zur Bekräftigung ihrer soliden Ergebnisse

dienen. Auf diese Weise steht im Gottesbegriff wirklich ein

Kunstwerk vor uns, in dem das ganze Können und Vermögen der

menschlichen Leistungsfähigkeit zum Ausdruck gelangt.
Ist nach dem oben Gesagten Gott Subjekt der Theologie, dann

haben in derselben die natürlich erkennbaren Wesenszüge und
Eigenschaften eine andere Bedeutung als in der Theodizee. Hier sind sie

im geschaffenen Sein, als ihrem Seinsgrund, erkannte Objekte, dort
aber einfache Aussagen, die sowohl dem geoffenbarten Gott als auch

29



158 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

menschlich beweisbaren Prädikaten zugeeignet werden können. Nach
ihrem spezifischen Wert haben also in der Theologie des Aquinaten
die philosophischen Beweise nur die Bedeutung eines Hilfsmittels zur
Erfassung und zur näheren Gestaltung der Offenbarung, keineswegs
aber die einer selbständigen, sich selbst genügenden Beweisführung 1.

Im Lichte der Offenbarung erscheinen die meisten Resultate der
Philosophie zwar als in sich festbegründet, aber in bezug auf ihren Inhalt
unvollständig, der Ergänzung fähig und bedürftig. Diese ergänzenden

Züge vermag zwar die Natur nicht zu finden ; aber sie kann dieselben

in ihre feststehenden Resultate einfügen, falls die Offenbarung über
sie verläßliche Angaben bietet. In dieser Gestaltung der Natur durch

Einfügung der geoffenbarten Inhalte besteht das großartige Kunstwerk
des Aquinaten. Die Materie, der gestaltungsfähige Begriff erhält eine

neue Form ; es wird in sie der Geist Gottes eingehaucht ; sie wird
Trägerin neuer Ideen Gottes, die positiv in der Natur weder ausdrücklich,

noch samenhaft enthalten sind.
Eine solche Vereinigung beider Ordnungen könnte die gräßlichsten

Mißgeburten zeitigen, die für eine verstandesmäßige Erfassung gänzlich

ungeeignet wären 2. Dies müßte der Fall sein, wenn die aus der
Sinnenwelt geschöpften Begriffe das Sein schlechthin vertreten würden,
wenn also ihr positiver Inhalt den letzten Abschluß des Seienden bilden
und so gleichsam das letzte Wort über die Seinsmöglichkeiten
aussprechen würde. Wir haben indessen im sinnlich gegebenen Sein bloß
einen Typus des Seienden vor uns, und zwar den unvollkommensten
infolge der mannigfachen Einschränkungen, die aus dessen Zusammensetzung

sich ergeben. Zu diesen gehört vor allem der Bestand aus
Potenz und Akt, aus Sein und Sosein und infolgedessen die Einschränkung
der Wesenheit auf ein bestimmtes Maß von Sosein. In dieser letzten

1 Der Sinn der Gottesbeweise z. B. ist in der Theodizee : das geschaffene
Sein als Erkenntnisgrund führt notwendig zu Gott als zu seinem Seinsgrund. In
der Theologie werden wir durch dieselben nur darüber unterrichtet, daß der
geoflenbarte Gott (Erkenntnisgrund aller theologischen Wahrheiten) nach den
fünf Eigenschaften (primum movens etc.) auch dem menschlichen Verstand
einleuchtet und daher in seinem verborgenen Sein nach den Forderungen dieser
Züge gestaltet werden kann. Mit anderen Worten : alles, was wir aus dem Verstand
schöpfen, kann als materielle Hülle der geofienbarten Wahrheiten dienen. Auf
diese Weise räumt die natürliche Erkenntnis die Hindernisse weg, die einerseits
der Annahme der Offenbarung im Glauben feindlich gegenüberzustehen scheinen,
andrerseits die Harmonie der beiden Ordnungen zu stören drohen.

2 Man vergleiche die oft wiederholten verächtlichen Äußerungen Prantl's
in seiner Geschichte der Logik im Abendlande, 3. Bd. S. 108. Näheres hierüber :

Divus Thomas, II. Serie 3 (1916) 613 ff.

30



Aufbau des thomistischen Gottesbegrifies 159

Beschränkung zeigt sich die sog. negative Reichweite (virtualitas) unserer
Begriffe, kraft welcher sie für eine weitere Gestaltung geeignet sind.

Jede Einschränkung ist eine Verneinung (negatio) von weiterem und
reicherem Seinsgehalt und schließt den Hinweis auf ein höheres,

ergänzendes Prinzip in sich. Die Zusammensetzung aus Potenz und
Akt im Sein und in der Tätigkeit weist notwendig auf ein Ansich-
seiendes hin, in dem solche Einschränkungen nicht vorhanden sein
können. Der unvollkommene, beschränkte Besitz der Wesenszüge setzt das

schlechthin vollkommene Sein voraus L Dies sind die Leitgedanken der
klassischen Gottesbeweise, in denen die Grundlagen zur Gestaltung
des großen thomistischen Kunstwerkes gelegt werden. Das Ergebnis
der Beweisführung ist : eine Gestaltung des Gottesbegriffes aus den

Angaben der Sinnenwelt ist statthaft. Daß aber in diese gestaltende
Tätigkeit des Verstandes auch die Angaben der Offenbarung
aufgenommen werden können, folgt aus der Zusammensetzung des sinnlich
Seienden nach verschiedenen Vollkommenheitsgraden. Logisch nennen
wir dies eine Einschränkung nach artbestimmenden Prinzipien (genus,

differentia, species), metaphysisch aber nach Seinsstufen (gradus meta-
physici). Die logische Zusammensetzung ist nur die Abbildung, gleichsam

der menschlich-schematische Ausdruck der realen Einschränkung
nach Seinsstufen. Diese selbst ist nur dann erklärlich, wenn solche

Wesenheiten, als Wesenheiten, aus Potenz und Akt bestehen, d. h.

eine größere oder geringere Annäherung an das Sein selbst (als Wesenheit,

ens ut res), ein mehr oder weniger vollkommenes Abbild desselben

darstellen. Der Zusammenhang des beschränkten Seins mit dem
Vollbesitze desselben ist auch in dieser Hinsicht einleuchtend. Das Positive,
das uns im eingeschränkten Sein aufleuchtet, ist bloß eine Teilhabe am
Sein, stellt dessen partikuläre Abbildung dar und enthält auch inhaltlich
immer neue unverkennbare Hinweise auf das Sein als solches, auf den

Urgrund des Seienden. Alle diese Kennzeichen fließen aus der Zusammensetzung

von Potenz und Akt. Wo aber eine Potenz sich findet, dort
ist die Möglichkeit zu einer weiteren Verwirklichung vorhanden. Die
Potenz ist das Prinzip der Dehnbarkeit, der Erweiterungsmöglichkeit.
Sie ist nicht bloß Trägerin des eingeschränkten Wirkprinzips (actus),
zieht nicht bloß die Grenzen des Seins und Tätigkeitsfeldes desselben,

sondern auch die Grenzen der passiven Geltung und Eignung den übrigen
Seienden gegenüber. DiePotenz ist Prinzip der möglichen Seinsbeziehungen.

1 I 2, 3 die sog. quarta via.

31



160 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

2. Das allgemeine Sein als Vorbild und Grundlage der Gestaltung.

Aus diesem Grunde sprechen wir von der logischen Ausdehnung
(extensio) unserer Begriffe. Je nach dem Wert und der Tragweite
seines positiven Inhaltes steht jeder Begriff im Zusammenhang mit
dem Seienden und mit dessen Einzelbestimmungen. Diese logischen
Seinsbeziehungen gelangen in bejahenden oder verneinenden Aussagen
zum Ausdruck. Die Einzelbestimmungen des Seienden, und dieses

selbst, dienen in ihrer logischen Verbindung oder Trennung zur
gegenseitigen Klärung : die eine ist Erkenntnisgrund oder -mittel der anderen.
Dies auf Grund der Verbindungsmöglichkeit. Jeder Einzelbegriff ist
eine nähere Bestimmung des allgemeinen Seins. Die Gesamtheit der

Einzelbegriffe ist demnach im allgemeinen Sein zu einer Einheit
zusammengeschlossen. Infolgedessen ist es möglich, unsere Begriffe
miteinander zu verbinden ; die Form der Verbindung (copula) ist eben

jenes Sein, in dem sie eine ungeteilte Einheit bilden.
Die Grenzen des allgemeinen Seins sind durch seinen Ursprung

gezogen. Es ist aus der Sinnenwelt abstrahiert. Seine positive
Virtualität erstreckt sich daher auf alle Seinsbeziehungen, die auf diesem

Gebiete Geltung haben. Sinnenwelt, Seele, Gott, bezeichnen die
Grenzbegriffe, unter denen eine große Mannigfaltigkeit von Einzelerkenntnissen

enthalten ist, die zur gegenseitigen positiven Klärung und

Bestimmung geeignet sind. Wenn wir aber über diese positive Eignung
hinausgehen und Verbindungen auch über das sinnlich (in sich oder

kausal) Gegebene hinaus vornehmen, so benützen wir nur die in
unseren Begriffen gegebenen Erweiterungsmöglichkeiten. Gibt das

allgemeine Sein auf dem Wirkgebiet der Sinnenwelt positive Aufschlüsse
und sind die Klärungsmöglichkeiten daselbst real befriedigend, so

steht nichts im Weg, daß es auch über diese Grenzen hinaus Wegweiser
sei. Positive Aufklärung jedoch erwarten wir von ihm hiebei umsonst.
Dies geht über seine Reichkraft hinaus. Die Denkbarkeit ist indessen

nicht an die positive Reichweite des allgemeinen Seins gebunden. Das

allgemeine Sein regelt den Denkprozeß nicht nach seiner inhaltlichen
Bestimmung, sondern nach der logischen Ausdehnung. Diese ist an
sich vom Inhalt unabhängig und es ist für sie ganz belanglos, welcher
Inhalt ihr zu Grunde gelegt oder durch welche Bestände sie gestaltet
wird. Hierin ist die negative Ausdehnung und Erweiterungsmöglichkeit
unserer Begriffe begründet1. Als reine Denkobjekte können sie mit

1 Näheres hierüber : La sintesi p. 412 ss.

32



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 161

allen Angaben verbunden werden, die der Verstand erfaßt. Damit ist
allerdings nur der logische Wert der Bejahung oder Verneinung
sichergestellt. Vom Standpunkte der logischen Gesetze aus ist gegen die

Möglichkeit und Unmöglichkeit der Aussage nichts einzuwenden. In
diesem Sinne gilt das allgemeine Sein als Wegweiser der menschlichen
Erkenntnis auch über das Gebiet der Sinnenwelt hinaus. Aus dem

gleichen Grunde müssen wir in unseren Begriffen außer der positiven
Reichkraft auch eine negative Reichweite unterscheiden. Die erste
wird durch den wirklichen Inhalt begründet, die zweite durch die

Verankerung desselben im allgemeinen Sein, also durch die Potenzialität
der Begriffe. Die Erweiterungs- und Verbindungsmöglichkeiten unserer
Begriffe sind unbegrenzt. Sie sind nur an eine Bedingung gebunden :

daß die Angaben, die aus der Sinnenwelt direkt nicht geschöpft werden

können, dennoch unter deren Hülle, in ihren Analogien, als auf sinnlich
begründete Erkenntnismittel zurückgeführte Bestände erscheinen. Dies
ist die allgemeine Forderung der reductio ad phantasmata.

Wenn also die Verbindung der natürlichen Begriffe mit den
Angaben der Offenbarung keine verstandeswidrige Mißgeburten darstellt,
so ist das im Seinsbegriff des Aquinaten begründet1. Dieser ist
allerdings der Sinnenwelt entnommen, und hierdurch ist seine positive
Reichkraft bestimmt. Infolge der streng nachweisbaren Verankerung
der sinnlichen Realität im Ansichseienden muß aber die Reichweite
des allgemeinen Seins auch negativ gefaßt und ausgedehnt werden.
Denn über das höchste Sein gibt das allgemeine Sein positiven
Aufschluß, wenn auch nur unvollkommen und keineswegs nach dessen

ureigenen Seinsweise. Das leuchtet auch dem bloßen Verstand ein :

die ureigene Seinsweise Gottes ist nicht bloß wesentlich verschieden von
dem beschränkten Sein, sondern sie ist schlechthin transzendent und über-
weltlich. Von diesem transzendenten und überweltlichen Wesen offenbart

die Sinnenwelt einige spärliche Züge, während die übrigen, da sie

in keinem kausalen Zusammenhange mit ihr stehen, verborgen bleiben.
Aus der Tatsache also, daß das allgemeine Sein zur sicheren und
allseits begründeten Annahme eines transzendenten überweltlichen Wesens

führt, folgt unbedingt, daß wir in ihm neben der positiven auch eine

negative Reichweite unterscheiden müssen. In beiden Eigenschaften
dient es bei der begrifflichen Gestaltung als Bindeglied (copula) zwischen
dem transzendenten Wesen und den Einzel-Aussagen (Prädikate), die

1 Die verschiedenen Formen des Seinsbegriffes werden p. 207, 271 in La
sintesi besprochen.

11 33



162 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

über dasselbe gemacht werden 1. Nach der positiven Reichkraft
verbindet es mit ihm real-wirkliche Eigenschaften, Kennzeichen und
Merkmale 2, nach der negativen mögliche, nicht unmögliche, oder
unmögliche 3. Für die real-wirklichen Züge finden wir die feste Grundlage
nicht bloß in bezug auf das Sein (an est), sondern auch für das inhaltliche

Sosein (quid est, Wesenszug, ratio) in der Sinnenwelt. Für die

übrigen Merkmale vermag in bezug auf die reale Wirklichkeit keine
geschaffene Erkenntnisquelle einzutreten. Hierzu reicht nur entweder
die unmittelbare Einsicht in das Ansichsèiende (visio beata) oder eine

andere verläßliche Mitteilung von Seiten dessen, der diese Einsicht
besitzt. Ohne diese Quellen ist der Menschengeist, in dem das

Verlangen nach einer genauen und völlig befriedigenden Kenntnis des

Ansichseienden naturgemäß erwacht, nur Vermutungen und unverläßlichen,

ja vermessenen Träumereien preisgegeben, aus welchen jener
Zustand, den Xenophanes schildert, ohne weiteres folgt.

Das menschlich gebildete, allgemeine Sein besitzt demnach Geltung
und Anwendbarkeit nicht bloß auf dem Gebiet der Sinnenwelt, sondern
ist auch zur Gestaltung von Aussagen auf dem gesamten Seinsgebiet
geeignet. Die Bindekraft ist in der Sinnenwelt selbst fest verankert,
weil sie zum transzendenten, überweltlichen Ansichseienden führt. Das

allgemeine Sein bleibt daher ein zuverlässiger Führer und Wegweiser
auch dann, wenn das Ansichseiende in der Hülle menschlicher Begriffe
erscheint, die die ureigene Seinsweise und die verborgenen Eigenschaften
desselben, wenn auch dunkel und silhouettartig, darstellen. Aus diesem

Grunde besitzt das allgemeine Sein allumfassende Universalität. Letztere
ist nicht nach ihrer inhaltlichen Unendlichkeit, sondern nach ihrer
logischen Beziehbarkeit zu denken. Die inhaltliche Leere desselben

kann aus allen irgendwie möglichen oder tatsächlich gegebenen

Erkenntnisquellen ausgefüllt werden. Der Seinsbegriff läßt jedwede
inhaltliche Ergänzung zu, seine Aufnahmsfähigkeit ist unbegrenzt,
sofern Einzelbestimmungen in Betracht kommen. Nur das in sich
Unendliche vermag er nicht widerzuspiegeln4. Infolge der immanenten

1 Über die Bedeutung der copula für das Dasein Gottes vgl. I 3, 4 ad 2.
Dasselbe ist auf alle Aussageweisen über Gott auszudehnen.

2 Beispiele von Aussagen, die durch die positive Reichkraft des geschaffenen
Seins begründet werden : Gott ist gut, unendlich, allgegenwärtig. Unter der
negativen Reichweite finden Platz Aussagen, wie : Gott ist dreieinig, Heiland usw.

3 Hier tritt die negative Abstraktion und die via eminentiae in Kraft.
4 In dieser Hinsicht ist er ein speculum materiale, in dem das Abbild jedes

Gegenstandes erscheinen kann, der mit ihm in Beziehung tritt. Wie beim Spiegel

34



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 163

Beziehung jedes menschlichen Begriffes zum allgemeinen Sein sprechen
wir von der Erweiterungsmöglichkeit unserer Erkenntnisse und von
ihrer Eignung zur Aufnahme solcher Züge, die selbst die ureigene
Seinsweite des Ansichseienden verständlich machen. So können menschliche

Begriffe den Stoff zur Gestaltung der Offenbarung bilden, sowohl für
den göttlichen Künstler, der uns dieselbe mitteilt, als auch für den menschlichen

Meister, der diese Angaben für weitere Gestaltungen benützt. Von
seiten der menschlichen Erkenntnismittel steht dieser Gestaltung kein
Hindernis im Weg, ja sie befördern direkt dieselbe durch die
beschriebene führende Rolle des allgemeinen Seins, besonders nach
dessen positiven Reichkraft.

3. Gottes Möglichkeit und Wirklichkeit.

Hiermit sind wir bei der Gestaltungskraft unserer natürlichen
Erkenntnis angelangt. Die Grundlage der gesamten Erkenntnis über
Gott bilden die Gottesbeweise. Daß Gott denkbar ist, braucht nicht
bewiesen zu werden. Die logische Möglichkeit des höchsten Wesens ist
an sich evident. Von Seiten der Verstandesprinzipien steht einer solchen

Anerkennung nichts im Wege. Objektiv erscheint die Verbindung des

Seins mit dem Begriff des höchsten Wesens vereinbar. Die Erfassung
dieser Denkmöglichkeit allein bildet für den Verstand kein Problem.
Auch subjektiv wird das Gemüt von einer solchen Erfassung durch
nichts abgehalten. Der Naturtrieb trägt es in irgendeiner Form zur
Annahme eines allerletzten Abschlusses und einer Grenze jedes
Denkprozesses. Etwas anderes bedeutet aber die logische Möglichkeit des

Gottesbegriffes keineswegs 1. Der einzige Prüfstein dieses Denkaktes
ist das allgemeine Sein, das für jedwede Bestimmung geeignet ist und
das als Bindewort (copula) nur für jenes Sein bürgt, wozu es schon

im Subjekt und Prädikat den eigenen Seinsgehalt hergegeben hat 2.

die Widerspiegelung von den Reflexmöglichkeiten abhängt, so auch hier : nicht
der Gegenstand ist für die Widerspiegelung hinderlich, sondern das Fehlen der
Bedingungen und Voraussetzungen. Tritt etwas als speculum formale auf, so
ist der Gegenstand in ihm enthalten. Das Endliche vermag aber das Unendliche
nach ureigenen Wesenszügen nicht zu enthalten ; doch das hindert durchaus
nicht, daß es in schwachen Merkmalen in ihnen erscheinen könne. Über den
Begriff des speculum bei Thomas vgl. Ver. XII 6.

1 So bei Kant. Vgl. La sintesi p. 193.
2 Daher sind solche Aussagen eigentlich Tautologien und haben nur

Verstandeswert. Nur wenn die copula auch mit dem realen Sein verbindet, bzw.
Vertreterin eines solchen ist, hört die Tautologie auf.

35



164 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

Handelt es sich jedoch um die reale Möglichkeit Gottes, so übergibt
das allgemeine Sein die gestattende Rolle einem bestimmten real Seienden,

in unserem Falle eben dem in der Sinnenwelt begründeten Sein. Läßt
auch dieses Sein eine Erweiterung bis zum höchsten Sein zu Von
der Beantwortung dieser Frage hängt die reale Möglichkeit Gottes für
unseren Verstand ab. Wie tritt uns das Seiende in der Sinnenwelt

entgegen Als etwas durchwegs Beschränktes. Die Sinnenwelt ist in
allen ihren Erscheinungen dem Wandel unterworfen. Sein und Tätigkeit

ist daselbst durch das Gesetz der Potenzialität beherrscht. Hovens

motum, causa causata, ens contingens, ens imperféctum, ordo causatus :

das sind die hauptsächlichsten Momente, die die Herrschaft der Potenz
auf diesem Gebiet charakterisieren. Dieses Gesetz ist der Sinnenwelt
immanent. Die Stofflichkeit, die in allerletzter Analyse aus einer

Zusammensetzung aus Materie und Form besteht, läßt keine Ausnahme

von diesem Gesetz zu. Sieht man vom Stoffe ab, so erleidet das Gesetz

der Potenzialität allerdings eine Einschränkung, hört aber nicht vollends
auf. Die übersinnliche Welt erscheint durch die Verneinung der
Stofflichkeit real möglich, doch zunächst mindestens nach den sich oben

angegebenen Gesichtspunkten dem allgemeinen Gesetz der Potenzialität
unterworfen. Innerweltliche Gegebenheiten können der Möglichkeit nach

sinnliche und übersinnliche Bestände darstellen, sind aber notwendig

an das genannte Gesetz gebunden. Der Versuch des menschlichen
Verstandes, aus den Angaben der Sinnenwelt den möglichen Begriff eines

schlechthin überweltlichen Wesens zu gestalten, kann nicht erfolglos
bleiben. Das reale Vorhandensein sinnlicher, mit Potenzialität behafteter
Wesen bietet eine feste Grundlage für die Abstraktion von diesem

Gesetz. Ist die erste Form des Seins real möglich (auf Grund der

Wirklichkeit), so kann die reale Möglichkeit auch der zweiten Form nicht
abgesprochen werden. Den Prüfstein dieses Versuchs bildet nicht
mehr das allgemeine Sein, sondern die Tatsächlichkeit des sinnlich

gegebenen Seienden. Ist eine Welt mit Zusammensetzung aus Potenz
und Akt möglich, so steht der Annahme einer Realität, die darüber
erhaben ist, nichts im Wege. Somit hätten wir in den Begriffen des

movens non motum, der causa non causata, des ens necessarium, ens

perfectissimum, der intelligentia ordinans, nicht bloß logische
Gestaltungen, sondern reale Möglichkeiten vor uns, die aus der Absonderung
der Potenzialität von wirklichen Begriffsbeständen entstanden sind.

Somit haben wir in der Sinnenwelt eine zuverlässige Führerin und sichere

Wegweiserin zur Annahme eines transzendenten, überweltlichen Wesens.

36



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 165

Logische und reale Möglichkeit des Ansichseienden, eines von dem
Gesetz der Potenzialität völlig freien Wesens, stammen aus verschiedenen
Erkenntnis- und Seinsquellen. Für die Wirklichkeit desselben müssen

jedoch andere Überlegungen herangezogen werden. Ist das tatsächlich
gegebene Sein, d. h. die Erscheinungen der Sinnenwelt, ohne das Ansich-
seiende erklärlich Von der Beantwortung dieser Frage hängt die
Wirklichkeit eines transzendenten Wesens für den menschlichen
Verstand ab. Wie Thomas diese Aufgabe in seinen klassischen
Gottesbeweisen löst, ist bekannt. Das Resultat ist der Nachweis von fünf
Eigenschaften, die weder der sinnlichen, noch der übersinnlichen
innerweltlichen Wirklichkeit zukommen können. Die logische und die reale

Denkmöglichkeit geht in Wirklichkeit über, da die bestehenden
Tatsachen der Sinnenwelt ohne einen ersten Beweger usw. nicht erklärt
werden können. Die Erkenntnismittel sind in dem Seinsgrund und
in den Seinsbeziehungen derart verankert, daß an der Wirklichkeit
der fünf Seinsbestände nicht gezweifelt werden kann.

4. Das beschränkte Sein als Prinzip der Gestaltung.

Über die Bedeutung der erzielten Resultate kann man sehr nüchtern
denken 1. Aber auch bei größter Vorsicht können wir uns der Einsicht
nicht verschließen, daß alle diese Kennzeichen auf ein außer- und
überweltliches, transzendentes Wesen hinweisen. Mögen wir auch kraft
der einzelnen Gottesbeweise allein die Überzeugung nicht gewinnen,
daß es sich hier um das gleiche, eine, einheitliche Wesen handelt, das

in diesen Eigenschaften erscheint : an der Transzendenz und Über-
weltlichkeit desselben können wir nicht zweifeln. Das Gesetz der

Potenzialität ist von denselben nicht bloß begrifflich, sondern arich dem

Sein nach ausgeschlossen. Die Tatsachen der Sinnenwelt drängen uns

zu dieser Einsicht. Einzeln betrachtet, stellen sie Eigenschaften dar,
die in einem substanziellen Wesen verankert sein müssen, das als

solches über das Gesetz der Potenzialität ebenso erhaben sein muß

wie die nachgewiesenen Eigenschaften. Eine Unterscheidung ist aber

nur dort möglich, wo Seinsgrundlagen dazu vorhanden sind. Die
allerletzten Bestände für eine Unterscheidung bilden Potenz und Akt.
Sind solche nicht bloß in einer Linie, sondern schlechthin ausgeschlossen,

dann kann weder eine Unterscheidung, noch eine Vielheit gefunden

1 Vgl. die Kommentare Cajetans zu den Gottesbeweisen.

37



166 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

werden. Es herrscht in diesem Falle eine absolute Einheit, Ungeteiltheit

und Unteilbarkeit.
Die künstlerische Gestaltung des Gottesbegriffes beim Aquinaten

kommt zunächst in dieser Hinsicht zum Vorschein. Daß der erste

Beweger nicht bloß in einer Beziehung, sondern schlechthin über das

Gesetz der Potenzialität erhaben ist, folgt daraus, daß « Bewegen »,

« Verursachen » Kraftäußerungen sind. Müssen sie subsistierend, also

ohne die Prinzipien eines Möglich- und Wirklichseins gedacht werden,

so ist ihre Identität mit ihrem substanziellen Seinsgrund ohne weiteres

gegeben. Der erste Beweger kann weder ein Körper, noch ein aus
Materie und Form zusammengesetztes Wesen sein. Er ist schlechthin
Geist, dessen Bestand nicht bloß die selbst bei den reinen Geistern

möglichen Seinsprinzipien ausschließt, sondern auch absolute
Transzendenz besagt. Das ist das wichtigste Resultat der vier, auf die
Gottesbeweise folgenden Artikel1. Bei dem Nachweis der Einheit Gottes
beruft sich Thomas ausdrücklich auf diese Feststellungen2. Sollten
also die Gottesbeweise noch irgendeinen Zweifel an der Zusammengehörigkeit

der fünf Merkmale zurückgelassen haben, so kann nach
einer näheren Entwicklung ihres samenhaften, eingeschlossenen Inhaltes
ein solcher nicht mehr bestehen.

In dieser Beziehung enthalten die Gottesbeweise kostbare Behelfe

für die Gestaltung des Gottesbegriffes. Da die fünf Merkmale positiv
nachgewiesen sind, so müssen weitere Wesenszüge entweder in ihnen
enthalten sein, oder es können andere Kennzeichen in den Gottesbegriff

nur dann eingefügt werden, wenn sie dem Seinsgehalt derselben nicht

widersprechen. Die unbestimmte und gleichsam ins Unendliche
anpassungsfähige Führung, die wir bis jetzt dem allgemeinen Sein
zuerkannt haben, übernimmt nunmehr ein anderes, in der Realität und
Wirklichkeit begründetes Sein. Dies ist das innerweltliche Sein, dessen

Wesenszug uns aus der Analyse der Gottesbeweise wohlbekannt ist,
das beschränkte, aus Potenz und Akt bestehende, dem Gesetz der

Potenzialität völlig unterworfene Sein, das esse participatum. Die
unendliche Geschmeidigkeit und Gestaltungsfähigkeit des allgemeinen
Seins bildet für unseren Verstand keinen Maßstab mehr. Das Wahre
und Annehmbare wird darnach bemessen, was dem esse participatum
in sich oder in seinen Folgeerscheinungen entspricht. Zu diesen Folgen
gehören die Resultate der Gottesbeweise. Daher begleiten sie uns im

1 I 3, 1-4.

38

2 I 11, 3-4.



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 167

Prozesse der Gestaltung des Gottesbegriffes bis in die kleinsten Einzelheiten.

Daß die natürlich erkennbaren Merkmale des Gottesbegriffes auf
dem beschriebenen Weg gefunden werden, ist leicht einzusehen. Kraft
der Gottesbeweise wird nicht das bloße Sein, sondern auch das Sosein

Gottes mit den fünf Kennzeichen einleuchtend behauptet. Es ist demnach

evident, daß in bezug auf das Wesen Gottes nur das feststeht,
was in diesen Zügen inbegriffen ist. Gegenüber den Ausschweifungen
der Einbildungskraft und den schrankenlosen Liebhabereien des Gemütslebens

bilden sie den besten Schutzwall. Alles, was mit ihnen im Widerspruch

steht, ist abzuweisen. Nichts darf als Kennzeichen in den

Gottesbegriff eingefügt werden, was durch sie, die allein für die Realität
des Gottesbegriffes bürgen, nicht empfohlen wird. Mag etwas noch so

schön erscheinen oder dem Herzen naheliegen, es muß abgewiesen
werden, wenn es die Probe durch den Seinsgehalt der genannten Merkmale

nicht besteht. In dieser Beziehung sind also die Gottesbeweise
das beste Heilmittel gegen die von Xenophanes beschriebene Krankheit

und durch sie kann auch die Gefahr einer subjektiven Gestaltung
fremder Götter gebannt werden.

5. (Testaltende Kraft der Gottesbeweise.

Die Gottesbeweise sind aber auch die besten Wegweiser zur
Offenbarung und sie geben die geeignetsten Mittel zur Bearbeitung der Angaben
derselben an die Hand. Aus ihnen schöpfen wir nicht bloß die positive
Kenntnis über die fünf Merkmale, sondern auch darüber, daß sie Gott

nur in seiner Beziehung zur Welt, nicht aber in sich kennzeichnen. Nimmt
man die Gottesbeweise ernst, so ist man dem in sich, seiner ureigenen
Natur nach, unbekannten und unerkennbaren Wesen gegenüber mit
scheuer Ehrfurcht erfüllt. Das Verlangen nach dessen ureigenen
Erkenntnisweise wird wach. Die Voraussetzung und Vorbereitung zur
Aufnahme der Stimme des sich offenbarenden Gottes ist da. Die
natürliche Gotteserkenntnis bietet die objektive Grundlage für die

positive Überzeugung, daß Gott eine für die natürlichen Kräfte des

menschlichen Verstandes unerkennbare und unnahbare Natur besitzt.
Sie gibt auch die Versicherung, daß die Eigenschaften, die Gott in sich

und in seinen Beziehungen zur Welt kennzeichnen, nicht zwei getrennte
Seinsweisen, sondern verschiedene Erkenntnisformen des gleichen
transzendenten Wesens sind. Kann Gott in seinen Beziehungen zur Welt

39



168 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

wirklich seinshaft auftreten und infolgedessen vom geschaffenen Geiste

wahrheitsgemäß, wenn auch unvollkommen, erkannt werden, so steht
nichts im Wege, daß auch weitere Eigenschaften auf einem anderen

Weg uns mitgeteilt und dem Verstand nach ihrer Wahrheit dargestellt
werden. Diese Erkenntnis ist nur eine Erweiterung des durch Beweise

vermittelten Gottesbewußtseins. Wir finden in diesem Vorgang gar
kein fremdes Element. Der positive Inhalt der Gottesbeweise wird dabei

nur nach seiner vollen Tragweite entwickelt. In diesem Sinne betrachten

wir die Gottesbeweise als objektiven Ausgangspunkt der Offenbarung.
Hier greift sie ein, hier beginnt ihre erweiternde Aufgabe und hier
muß die künstlerisch gestaltende Tätigkeit des menschlichen Geistes

anknüpfen.
Wenn man also vom Aquinaten behauptet, daß seine Geistesarbeit

im ersten Teil seiner Summa bis zur Quästion 44 nur in der

Entwicklung der Gottesbeweise besteht, so ist dies keine Übertreibung,
aber auch keine Herabsetzung seiner Verdienste, sondern die höchste

Anerkennung seiner genialen Gestaltungskunst. Daß man diese

Erweiterung der Gottesbeweise keineswegs als Entwicklung des positiven
Inhaltes derselben denken darf, ist ohne weiteres klar. Dieser reicht
nur für die Annahme der natürlich erkennbaren Eigenschaften aus.
Für die Einfügung der Angaben, die aus der Offenbarung stammen,
kommt die negative Reichweite der natürlichen Erkenntnisse in
Betracht. Der natürlich erwiesene Gottesbegriff erscheint einerseits als

letzter Abschluß unserer gesamten Verstandessynthese, anderseits aber
auch als ein nur im Spiegel, mangelhaft, silhouettartig vorgestellter
Gegenstand. Es erscheint in diesem Gottesbegriff eigentlich nur
dasjenige in schrankenlos und unendlich gedachten Beziehungen, was in
den natürlichen Begriffen beschränkt und dem Gesetz der Potenzia-
lität unterworfen dargestellt wird. Daher erweist sich diese Ergänzung
der Verstandessynthese als durchaus unvollendet und der
Vervollkommnung bedürftig. Aus diesem Grunde trägt der Gottesbegriff den
Samen der Erweiterungs- und Bestimmungsbedürftigkeit positiv, den

der Erweiterungsmöglichkeit negativ in sich. Mit anderen Worten :

Der Verstand wird durch die Resultate der Gottesbeweise nur teilweise

befriedigt und sucht weitere, nähere Bestimmungen über das ureigene
Sein Gottes. Die Resultate der Gottesbeweise selbst bilden allerdings
den Gipfelpunkt der menschlichen Leistungsfähigkeit, stehen aber einer
weiteren Bestimmung nicht feindlich gegenüber. Eine positive Eignung
zur Erweiterung (kraft des eigenen Inhaltes) kann man ihnen nicht

40



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 169

zuschreiben. Aber auch einen positiven Widerstand, der eine nähere

Bestimmung aus anderen Erkenntnisquellen und durch andere
Erkenntnismittel ausschließen würde, findet man in ihnen nicht1. Sie

verhalten sich also den erweiternden Bestimmungen gegenüber
negativwohlwollend ; früher bezeichnete man das als indifferentes Verhalten
(permissive). In dieser Hinsicht haben wir behauptet, daß die Resultate
der Gottesbeweise die besten Erkenntnismittel zur Gestaltung des

geoffenbarten Gottesbegriffes an die Hand geben. Natur und Übernatur

in ihrem vollen eigenen Glanz und klar voneinander
unterschieden, stehen auf Grund der zweifachen Reichweite unserer Begriffe
in ungetrübter Harmonie zueinander. In der Befolgung dieser Arbeitsweise

bis zur Vollendung besteht die großartige, künstlerisch gestaltende

Tätigkeit des hl. Thomas.
Die Grundlage und den objektiven Ausgangspunkt der Gestaltung

bildet der Begriff eines transzendenten, überweltlichen Seins. Daß ein
solches nicht bloß denkbar, nicht nur möglich, sondern auch wirklich
ist, wissen wir aus den Gottesbeweisen. Was es ist, und wie es in sich

beschaffen sein könnte, vermögen wir nur negativ zu bestimmen. Sein

Wesen, ja selbst seine Existenz ist nicht so beschaffen, wie die der

innerweltlichen Seinsweisen. Daß dies der Fall ist, wissen wir positiv
als Endresultat der völlig entwickelten Gottesbeweise. Gott in seiner

Realität, also Gott in sich, nicht bloß in unserer Erkenntnis, kommt
diese transzendente Seinsweise zu. Nur die Ausdrucks- und
Vorstellungsmittel, die uns zur Verfügung stehen, sind negativer Art, dem

beschränkten Sein durch Verneinung der begrenzenden Unvollkommen-
heiten entnommen.

6. Das ersterfaßte und künstlich gestaltete Sein als Vorbild beim Aufbau
des Gottesbegriffes.

Angesichts dieses Ansichseienden ist der Verstand vor ein ähnliches

Problem gestellt wie bei der ersten Kenntnisnahme vom Sein, oder

wie bei dem künstlich gestalteten Begriff des allgemeinen Seins. Das

Sein, als ersterfaßter Gegenstand, stellt ein inhaltsloses, in jeder Beziehung

unbestimmtes, aber bestimmbares Objekt dar. Die Quellen, aus denen es

stammt, sind uns allein bekannt und damit auch die Mittel, mittels
deren es in seinen Einzelzügen näher zu bestimmen ist. Der Ursprung

1 Über die Einschluß- und Ausschließungs-Möglichkeiten vgl. La sintesi

p. 381 seq., 418 seq.

41



170 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

ist die Sinnenwelt, die Erkenntnisquelle bilden die Sinne. Hier ist
auch die nähere Bestimmung dieses Seins zu suchen1. In diesem

Seinsbegriff erscheint gleichsam die Urform und der Grundtypus jeder
menschlichen Erkenntnis. In ihm ist die Morgenröte des zur Hellsicht
bestimmten Menschenlebens zu erblicken. Mit ihm fängt die Erkenntnis
an und schreitet weiter bis zu den verschiedenen Höhepunkten der
einzelnen allgemeinen Begriffe, die eine weite Aussicht auf die Welt
und auf die Zusammenhänge der einzelnen Teile derselben gestatten.
Für sich betrachtet, ist dieser Seinsbegriff für den Verstand inhaltslos,
ein Problem, das durch schwierige Vorgänge gelöst und sinngemäß

gestaltet werden muß. Beim Innewerden dieses Begriffes vermögen
wir nichts zu denken, weil eine Bestimmung im privativen Sinne fehlt.
Der Bewußtseinsvorgang ist an sich' unvermögend etwas darzustellen,
obwohl er kraft der ureigenen Bestimmung auf eine Darstellung
hingeordnet ist. Die unbestimmte, gleichsam unendliche Unbegrenztheit
des Verstandesvermögens erleidet allerdings insofern eine Begrenzung,
als durch dieses ersterfaßte Sein die Aufmerksamkeit des Verstandes
auf die Sinnenwelt und auf die Mittel hingeordnet wird, mittels deren
sie erkannt wird. Nur der bestimmte Inhalt fehlt ; dieser muß erworben
werden. In diesem Sinne ist das ersterfaßte Sein Ausgangspunkt jeder
menschlichen Erkenntnis, gleichsam der Urstoff jeder möglichen
Gestaltung auf diesem Gebiet. Außerdem ist es auch eine treibende
Kraft für die weiteren Erkenntnisvorgänge. Es trägt den Reiz des

Unbekannten, aber Erkennbaren an sich. Immer wieder erscheint es

am Beginn eines jeden neuen Denkprozesses und läßt dem Verstände
keine Ruhe, solange der genannte Prozeß nicht durch die vollständige
Bestimmung des Unbekannten abgeschlossen ist.

Kommt in diesem Seinsbegriff nur ein Naturvorgang zur Geltung,
so ist das hervorbringende Prinzip des allgemeinen Seins eine gestaltende

Kunst2. Der Weg, auf dem wir zu diesem Seinsbegriff gelangen,
ist jener der analytischen Abstraktion. Indem wir alle unterscheidenden
Merkmale von den Einzelbegriffen absondern, aus ihrem Inhalt direkt
ausschließen, gelangen wir zu einem völlig inhaltsleeren Gegenstand,
dem nur eine unbegrenzte Beziehungsmöglichkeit gegenüber allen
erkennbaren Gegenständen eigen ist. Inhaltlich wird der Verstand über

1 Dies ist das ens concretum quidditati sensibili, von dem Cajetan in seinen
Kommentaren zum Opusculum des hl. Thomas De ente et essentia spricht.

2 Prinzipiell entwickelt dies Thomas I 85, 3.

42



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 171

ein bestimmtes Merkmal ebenso wenig unterrichtet, als es bei dem
ersterfaßten Sein der Fall ist. Das allgemeine Sein ist ein Grenzbegriff,
der nur durch seine Ausdehnung den Verstand in Bann halten, ihn
bestimmen kann. Dies ist das einzige positive Moment an ihm ; alles

übrige ist nur eine negative, völlig indifferente Eignung zu unbegrenzten
Bestimmungen. Dazu kommt noch, daß dieser Seinsbegriff keineswegs
einen solchen Antrieb zu weiterer Erkenntnis mit sich führt wie das

ersterfaßte Sein. Er bildet den Abschluß det analytischen Abstraktion
und somit den letzten Ruhepunkt der Verstandestätigkeit. Nach
diesem Vorgang vermag der Verstand mit dem allgemeinen Sein nichts
weiter anzufangen. Inhaltlich ist in ihm nichts wahrzunehmen, seine

Ausdehnung ist nicht mehr zu erweitern. Aus diesem Grunde hat man
das allgemeine Sein boshaft ein Sjrmböl der Denkfaulheit genannt.
Aber auch in vollem Ernste ist es ein Symbol im Sinne der Stellvertretung

und Repräsentation eines jeden unbestimmten Gegenstandes,
dessen Erkenntnisquellen unbekannt sind. Die Denkbarkeit und damit
die Beziehung zum allgemeinen Sein leuchtet auf. Die Copula « ist »,

als Symbol der Seinsbeziehung, kann mit ihm verbunden werden ;

nur müssen die Quellen einer weiteren inhaltlichen Bestimmung und
mit diesen der realen Möglichkeit und eventuell der Wirklichkeit
aufgesucht werden. In diesem Sinne ist das allgemeine Sein der

Ausgangspunkt jedes logischen Vorganges, der Urtypus jeder begrifflichen
Bestimmbarkeit und Bestimmung.

In dieser Hinsicht leistet das allgemeine Sein als alleiniges
Hilfsmittel jeder bestimmenden und bestimmten Erkenntnis unschätzbare
Dienste bei dem gestaltenden Aufbau des Gottesbegriffes. Die
Transzendenz, in der Gottes Wesen vor uns erscheint, kann zweifach gefaßt
werden.

a) Als Resultat eines Naturvorganges, den wir mit Thomas oben

beschrieben haben. In diesem Sinne tritt Gott als Gegenstand des

Naturtriebes ins Bewußtsein des Menschen. Völlig unbekannt sowohl

in bezug auf das Sein als auch auf das Sosein. Wir sind in einer
ähnlichen Lage, wie bei der ersten Erfassung des Seins. Im Vorhandensein

des Naturtriebes besitzen wir die einzige Grundlage für die
Haltbarkeit dieses Bewußtseinsinhaltes. Der Ansporn zur näheren Erkenntnis
und Bestimmung desselben ist noch mächtiger als jener, den das

ersterfaßte Sein in sich schließt. Denn hier ist das gewöhnliche Verlangen

(admiratio) nach Erkenntnis die treibende Kraft, dort aber der

Glückseligkeitstrieb, der auf die Vervollkommnung unseres ganzen Seins

43



172 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

abzielt. Die ganze Macht der Natur drängt uns deshalb zum
Aufsuchen jener Erkenntnisquellen, aus welchen dieser Gegenstand bestimmt
werden kann ; sie führt und trägt uns bei der Benützung der hierzu

geeigneten Erkenntnismittel.
b) Die zweite Form, in der die Transzendenz Gottes erscheint, ist

das Resultat der Gottesbeweise. Die wohlbekannten Merkmale
versichern uns über das Dasein Gottes, geben aber über sein Wesen nur
den Aufschluß, daß es nicht so beschaffen ist wie das der innerwelt-
lichen Dinge. Das ureigene Wesen Gottes erscheint als Abschluß
dieses Denkvorganges auf einer Höhe der Seinsfülle, die den Verstand

völlig blendet ; er hat aber von derselben bloß eine unbestimmte

Ahnung ; sie kann in keiner faßbaren Gestalt ausgedrückt werden.
Es entsteht hier ein ähnlicher Seelenzustand wie angesichts des

allgemeinen Seins. Nur ist bei diesem die Seinsleere, bei der
Transzendenz Gottes aber die Seinsfülle der objektive Seinsgrund des

Unvermögens unseres Verstandes, etwas Bestimmtes zu denken, das Sein

unter einem Merkmal vorzustellen oder dessen Inhalt wiederzugeben.
In beiden Fällen ist der Verstand vermöge des inbegriffenen (implicitum)
Inhaltes vor ein solches Problem gestellt. Beim allgemeinen Sein ist
das inhaltliche Element nur der Möglichkeit nach vorhanden. Der
Verstand vermag von ihm nur eine unbegrenzte Beziehungsmöglichkeit
zu behaupten, jedes inhaltliche Merkmal muß er aus anderen Erkenntnisquellen

schöpfen. Das einzige, was von diesen Kennzeichen behauptet
werden kann, ist nur, daß ihre Einfügung in das allgemeine Sein nicht
verstandeswidrig ist. Der Verstand hat durch die Erkenntnis der

Beziehungsmöglichkeiten des allgemeinen Seins wohl darüber eine ganz
allgemeine, unbestimmte Ahnung, wie diese Inhalte, die als

Bestimmungen des allgemeinen Seins auftreten können, beschaffen sein dürften ;

aber die geformte, gestaltete Kenntnis entnimmt er immer anderen

Quellen (Erfahrung, Zeugnis, Abstraktion usw.). In diesem Sinne

sprechen wir vom möglichen inbegriffenen Inhalt (implicitum in poten-
tia) des allgemeinen Seins, wie auch jedes anderen Begriffes, der ganz
oder teilweise unbestimmt ist. Durch Einfügung von Kennzeichen

aus anderen Erkenntnisquellen sind solche gestaltslose Bestände immer
bestimmbar.

In einer ähnlichen gestaltslosen Form erscheint dem Verstand
auch das Wesen Gottes als Abschluß der Gottesbeweise. Über die

Wirklichkeit Gottes besteht kein Zweifel mehr ; aber nur eine
unbestimmte Ahnung erfüllt das Gemüt in bezug auf das Wesen Gottes.

44



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 173

Alles, was sich darauf bezieht, ist bloß ein möglicher inbegriffener
Inhalt, so daß wir auf dieser Erkenntnisstufe uns mit der Einsicht
begnügen müssen, daß wir vor einem transzendenten Wesen stehen,
das zunächst durch kein bestimmtes Merkmal gekennzeichnet werden
kann. Daß die Beziehungen dieser Transzendenz zum Sein anders

geartet sein müssen als jene des allgemeinen Seins, leuchtet ahnungsweise

ein ; aber das « Wie » derselben ist in Dunkelheit gehüllt und
bedarf einer eigenen Bestimmung. Wir gelangen zu diesem
transzendenten Gottesbegriff auf einem anderen Wege als zum allgemeinen
Sein. Nicht die analytische Abstraktion, sondern die Feststellung des

Kausalverhältnisses führt zum transzendenten Sein, dessen

Seinsbeziehungen daher nicht bloß mögliche, sondern wirkliche sein müssen.

Diese Erkenntnis gehört zum ausdrücklichen Inhalt des aus den Beweisen

ersterfaßten Gottesbegriffes, ist aber auf dieser Stufe so verworren und

dunkel, daß sie in keinem bestimmten Merkmal hervortreten oder

ausgedrückt werden kann. Aus diesem Grunde sagten wir, daß der
Verstand mehr von der Ahnung der Seinsfülle als von deren objektiven
Aufleuchten « erdrückt » wird. Das Gemüt wird vom Bewußtsein
erfüllt, daß der Verstand in den Besitz eines unschätzbar hohen
Gegenstandes gelangt ist, dessen Inhalt ihm aber nur in der Möglichkeit nach
bestimmbaren Kennzeichen aufleuchtet. Bezieht sich das implicitum
Potentiale beim allgemeinen Sein zunächst und hauptsächlich auf den

Gegenstand, so ist dasselbe bei der ersterfaßten Transzendenz Gottes
mehr auf die Rechnung des Verstandes zu schreiben, der völlig ratlos

vor diesem Gegenstande steht. Die im Gegenstand eingeschlossene

Lichtfülle nötigt den Verstand, diesen transzendenten Begriff ähnlich

zu behandeln wie den des allgemeinen Seins und ihn so zu
bestimmen suchen, wie der des allgemeinen Seins gestaltet zu werden

pflegt.
Man kann daher sagen, daß der Gottesbegriff auf der anfänglichen

Erkenntnisstufe dem Verstände inhaltsleer entgegentritt und methodisch

dementsprechend behandelt werden muß. Nicht bloß alle einzelnen Merkmale,

die dessen Eigenschaften bilden, sondern auch der Wesenszug
muß durch strengen Nachweis aufgesucht und in denselben eingefügt
werden. In der Lösung dieser Aufgabe besteht die Gestaltung des

Gottesbegriffes. Am Ausgangspunkt des Aufbaues wird seine
Transzendenz nach Art einer logischen Universalität aufgefaßt. Für diese

sind die Beziehungsmöglichkeiten maßgebend : unbegrenzt für das

allgemeine Sein, mehr oder weniger beschränkt für die einzelnen

45



174 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

Begriffe, je nach dem Reichtum ihres InhaltesL Der vorhandene
Inhalt beeinflußt die Beziehungsmöglichkeiten : nicht jedes Merkmal
kann eingefügt werden, sondern nur jene, die mit den schon gegebenen
Kennzeichen vereinbar sind. Es wird somit durch die logische
Ausdehnung und Universalität das Arbeitsfeld umschrieben. Von hier aus
sehen wir die Ergänzungs- und Bestimmungsbedürftigkeit des
Gegenstandes und erhalten auch einen Ausblick auf die Quellen, aus denen
die neuen Erkenntnisse zu schöpfen sind.

Das einzige Merkmal, das die absolute Transzendenz und Überwelt-

lichkeit Gottes kennzeichnet, ist dessen Erhabenheit über das Gesetz der

Potenzialität. Nach dieser muß sich jede Aussage über Gott richten ; durch
sie werden die Seinsbeziehungsmöglichkeiten seiner Transzendenz geregelt
und bestimmt. Die Transzendenz selbst, als Abschluß der Gottesbeweise,
besteht nur in der allgemeinen Erkenntnis der Erhabenheit Gottes über
das Gesetz der Potenzialität, ohne daß über die Tragweite, insbesondere
aber über den Seinsgrund desselben etwas Bestimmtes ausgesagt werden
könnte. Hiermit ist bloß das Arbeitsfeld umschrieben : die Transzendenz,
diese dem Verstand entgegentretende absolute Leere muß unbedingt
aufgehoben und es muß unserem Geist der Weg gezeigt werden, auf
dem er die bestimmenden Merkmale findet. Sofern wir die Erhabenheit

über die Potenzialität fassen können, besagt sie bloß eine

Verneinung der Zusammensetzung aus den Prinzipien des Möglich- und
Wirklichseins. Hiermit sind die Grenzen für die Leistungsfähigkeit des

Verstandes angegeben. Wie dieser grundlegende Zug des transzendenten,
überweltlichen Seins Gottes aus dem Begriffsbestand der Sinnenwelt
stammt, so sind auch die übrigen Züge der gleichen Quelle zu
entnehmen, oder mindestens nach den Angaben derselben zu gestalten.
Wie das allgemeine Sein jeder Erkenntnisquelle gegenüber sich
wohlwollend-indifferent verhält, so schließt auch das transzendente Sein

Gottes keine Erkenntnisquelle aus. Jedwede Bestimmung kann in
den noch leeren, dunklen und verborgenen Gottesbegriff eingefügt
werden, mag sie aus Kausalbeziehungen erschlossen, oder eigens durch
Gottes Offenbarung bezeugt sein. Nur eines verlangt die Transzendenz
Gottes gebieterisch: die bestimmenden oder einzufügenden Merkmale
müssen über das Gesetz der Potenzialität erhaben sein. Auf diese Weise
besitzen wir im anfänglichen Gottesbegriff, bzw. in dessen richtig
gefaßter Transzendenz, einerseits einen verläßlichen Wegweiser zur

1 Crescente extensione minuit tir comprehensio.

46



Aufbau des thomistischen Gottesbegrifies 175

Beurteilung aller Angaben der Erkenntnisquellen, anderseits aber ein

Merkmal, das infolge seines inbegriffenen Inhaltes von unbegrenzter
Reichweite ist und so als Maßstab jedes partiellen Kennzeichens und
jeder Teilsicht benützt werden kann. Die neuen Wesenszüge müssen

aufgesucht werden. Sie sind in dem uns zunächst gegebenen Merkmal
der Transzendenz nur der Möglichkeit nach enthalten. Auf diese

Weise ist der ersterfaßte Gottesbegriff gleichsam der zu gestaltende
Stoff, in den alle einzelnen Züge eingefügt werden, durch welche die

ursprüngliche Unbestimmtheit aufgehoben wird. Kraft des ausdrücklich

hervortretenden Merkmals (Erhabenheit über die Potenzialität)
besitzt außerdem dieser Gottesbegriff das verläßlichste Erkenntnismittel,

um den wirklich transzendenten Gegenstand nach menschlicher
Faßbarkeit zu gestalten und dem "Verstand näher zu bringen.

7. Überwertung, nicht Umwertung unserer Begriffe im Aufbau.

Daß der Aquinate nicht den Verzweiflungsweg der Privations-
Theologie gewählt hat, daß er die flache Stellungnahme des Nominalismus

und der damit verwandten, auf äußere Aussageweisen gegründeten
Synthese vermieden hat, ist zunächst seinem natürlichen Seinsbegriffe
und dann der glücklichen Anwendung desselben auf das transzendente
Sein Gottes zu verdanken. Seine Theologie ist immer eine positive
in bezug auf den Ausgangspunkt und bleibt eine solche während des

ganzen Erkenntnisvorganges, in welchem die Seinsbeziehungen Gottes

aufgesucht werden. Der Gottesbegriff wird ähnlich gestaltet wie das

allgemeine Sein. Nur real begründete Seinsbeziehungen bilden die
Bausteine beim Aufbau des letzteren. Nur solche Aussagen werden Gott

zugeeignet, die ihr Analogon in der menschlichen Begriffswelt besitzen.

Hier beginnt der negative Charakter der thomistischen Theologie. Dieser

besteht darin, daß Irrtümer und ungeeignete Auffassungsweisen des

Verstandes durch Verneinungen ausgeschlossen werden. Ist Gott in
sich, nach seiner ureigenen Seinsweise dem Verstand nicht zugänglich,
so kann unsere Theologie nicht schlechthin positiv sein. Alles, was

vom Verstand positiv erfaßt wird, ist eine direkte Wiedergabe des

beschränkten, an das Gesetz der Potenzialität gebundenen Seins. Diese

Beschränktheit und Bindung durchdringen alle Einzelbestimmungen
auf dem Gebiete des esse participatum. Der Wesenszug Gottes ist
demgegenüber durch die Verneinung der Beschränktheit und der Bindung
an die Potenzialität zu bestimmen. Sie muß das Sein Gottes in allen

47



176 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

partikulären Seinsbeziehungen durchdringen. Jede Aussage über Gott
ist nach den Forderungen der Unendlichkeit und der Erhabenheit über
die Potenzialität zu fassen. Kann das Grundmerkmal nur negativ
durch Verneinung ausgedrückt werden, so können wir auch in bezug
auf die weiteren Züge keine andere Kennzeichnung erwarten. Aber
anderseits endet dieses negative Verfahren nicht bei voller privativer
Unkenntnis. Schranken und Potenzialität haften immer einer positiven
Wirklichkeit, einem Akte an. Nach deren Absonderung bleibt daher
dieses positive Element in sich erfaßt, wenn es auch in bezug auf die

Auffassungsweise durch Verneinungen, also nicht in sich, sondern im
verneinten Seinsgehalt vermittelt ist. Mit anderen Worten : die
Erkenntnismittel, durch welche der Verstand bestimmt und geleitet wird,
sind negativer Art und der Sinnenwelt entnommen ; aber der Gegenstand,

den sie darstellen, auf den sie die Aufmerksamkeit des

Verstandes hinlenken, wird in sich, nach einem positiven Zug, wenn auch
sehr unvollkommen, in schwachen Umrissen und silhouettartig erfaßt.
Es vollzieht sich daher in dieser neuen Gestaltung unserer Begriffe
nicht eine Umwertung schlechthin, die eine Aufhebung sämtlicher Werte

bedeuten würde, sondern nur eine Überwertung, deren Abschluß eine

Erhebung in den Bereich des Unendlichen bedeutet. Ist ein solcher

Vorgang in der Mathematik berechtigt, warum sollte er auf dem
Gebiet der Metaphysik unstatthaft sein Durch das Hilfsmittel der

Verneinung ist der Verstand einerseits von der Irrtumsmöglichkeit
verschont, da er Innerweltliches und Überweltliches nicht mehr
verwechseln kann ; anderseits aber ist er in die Lage versetzt, mit Hilfe
der eigenen proportionierten Hilfsmittel einen Gegenstand zu erfassen,
der sonst seiner Fassungskraft entginge. In diesem Sinne nennen wir
die Verneinung und die aus derselben entstehenden Formeln, Begriffe
und Gestaltungen ein Hilfsmittel beim Aufbau des Gottesbegriffes,
wie auch der gesamten Theologie. Von seiten des erfaßten oder zu
erfassenden Wesenszuges (ex parte rei vel rationis significatae) ist
diese Erkenntnis positiv, von seiten der Erfassungsweise (ex parte
modi significandi) ist sie aber negativ, weil sie immer in der Hülle des

sinnlich gegebenen Seins und in den Aussageformen des menschlichen

Erkenntnisvermögens (componendo et dividendo) erscheint.

8. Wege zum Aufbau.

Zur Gestaltung des Gottesbegriffes stehen zwei Wege offen : jener
der Auffindung und Synthese (ordo inventionis) und der der Entfaltung

48



Aufbau des thomistischen GottesbegrifEes 177

und Analyse (ordo iudicii) 1. Den Unterschied beider Wege können
wir darnach bestimmen, wie die für den Verstand bestehende
Inhaltsleere der Transzendenz Gottes gefaßt wird. Den Abschluß der
Gottesbeweise nach der anfänglichen Synthese der fünf Merkmale
in ein einziges Kennzeichen dürfen wir keineswegs mit jener Deutlichkeit

gegeben denken, wie wir sie beschrieben haben. Die Erhabenheit
über die Potenzialität als der am meisten charakteristische Wesenszug
der Transzendenz Gottes gehört wohl zum Inhalt dieses abschließenden

Begriffes, aber auf der ersten Erkenntnisstufe nur als ein inbegriffenes
Merkmal. Etwas anderes als ein allgemeines unbestimmtes Erst-Sein

vermögen wir auf dieser Stufe von Gott nicht zu behaupten. Jeder
weitere Zug muß eigens erschlossen werden. In diesem Sinne sprechen
wir von der Inhaltsleere des Gottesbegriffes. Wenn wir das allgemeine
Sein gestalten wollen, dann sind wir überzeugt, daß damit der erstmögliche

Gestaltungsstoff vor uns steht, der uns zugleich den Weg weist zu
den Erkenntnisquellen und zu den bestimmenden Merkmalen. Ein
ähnliches Gebilde haben wir in dem anfänglichen Gottesbegriff vor uns.
Eine inhaltliche Allgemeinheit und umfassende Reichkraft ist in ihm

nur in schwachen, kaum erkennbaren Umrissen vorhanden. Wie beim

allgemeinen Sein der Inhalt nur besagt, daß etwas sich eignet als

Erkenntnisstoff (dies ist das positive Element, actu implicitum des

Begriffs) für alle Seinskombinationen und alle möglichen Seinsbeziehungen
in sich schließt (dies ist das negative Element, implicitum potentiale
des Begriffes), so auch beim anfänglichen Gottesbegriff. Das Positive

(implicitum actuale) in ihm ist das klar erkannte Erstsein, das Negative
(implicitum potentiale) ist die allgemeine Eignung zur Gestaltung nach

allen Seinsbeziehungen, die im Bereiche dieses Erstseins möglich sind.

Aus diesen beiden Reichkräften entsteht eine dritte, die man
positivnegativ nennen kann. Das Erstsein ist auf dieser Erkenntnisstufe in
seiner vollen Bedeutung noch nicht bekannt. Nur eine Ahnung (cog-

nitio confusa) erfüllt uns über die Tragweite desselben, wie auch über

die einzelnen Züge, die es näher kennzeichnen können. Etliche von
diesen Merkmalen können aus dem Begriff des Erstseins ohne weitere

bestimmende Erkenntnismittel erschlossen werden. Es genügt die
einfache Entwicklung des inbegriffenen Inhaltes, um die in ihm samenhaft

enthaltenen Merkmale in sich kenntlich zu gestalten und in die

allgemeine Bestimmbarkeit des Begriffes einzufügen. Zu diesen Wesens-

1 I 79, 9.

12 49



178 Aufbau des thomistischen Gottesbegrifies

zügen gehört vor allem die Erhabenheit über das Gesetz der Potenzialität.
Gleich bei der ersten Überlegung gelangen wir zur Überzeugung, daß das

Erstsein nur dann eine wirkliche, vollwertige Seinsweise bedeutet, wenn
es mit der Erhabenheit über die Potenzialität verbunden ist. Wollen
wir noch weitere, ähnlich erschlossene Züge nennen, so müssen wir die
Reinheit des Seins und Wirklichseins Gottes (actus purus), seine

Unabhängigkeit und seine klar erkannte absolute Überweltlichkeit unbedingt
unter diesen Merkmalen aufzählen. Um noch andere Züge in den
inhaltsleeren Gottesbegriff einfügen zu können, benötigen wir weitere
Erkenntnismittel, die dem Vergleich mit den Gegebenheiten der Sinnenwelt

entnommen sind. Letzteren kommt das Erstsein in keiner Weise

zu. Nach fünf verschiedenen Seinsbeziehungen wird dies in den
Gottesbeweisen dargelegt ; dieselben geben auch den Grund an, warum das

Erstsein kein Prädikat der Sinnenwelt sein kann. Alles, was demselben

entgegensteht, ist vom Begriff Gottes auszuschließen.

Zu diesen Wesenszügen gehören die aus der Einfachheit Gottes

abgeleiteten Eigenschaften, wie z. B. die Unkörperlichkeit, die Super-
substanzialität u. a. Bei der Erschließung dieser Merkmale beruft sich
Thomas wiederholt auf die Resultate der Gottesbeweise : mit dem

Begriff des Erstbewegers u. a. ist die Körperlichkeit oder eine

Zusammensetzung aus Materie und Form nicht vereinbar. Der berühmte
« Weg der Verneinungen » ist daher beim Aquinaten tief in den positiven
Kenntnissen verankert. Keine Verneinung wird in unseren Gottesbegriff

hineingetragen, die durch positive Kenntnisse nicht gestützt,
oder nicht aus solchen stammen würde. Ähnlich geht Thomas vor bei
der Bestimmung jener Ureigenschaften Gottes, durch die die inhaltsleere

Transzendenz zuerst aufgehoben wird und der Gottesbegriff in
seiner uranfänglichen Gestaltung vor unserem Geiste erscheint. Der
Seinsordnung gehören die Einfachheit, Vollkommenheit, Unendlichkeit,

Unveränderlichkeit und die Einheit Gottes an, der repräsentativen
Ordnung aber seine Unbegreiflichkeit und Unnennbarkeit. Alle diese

Aussagen sind nur Folgen des Erstseins Gottes, das die genannten
Eigenschaften nicht bloß negativ, als Ausschluß des Gegenteiles, sondern
auch positiv fordert, da der Begriff des absoluten Erstseins, der kraft
der Gottesbeweise als eine reale Forderung begründet ist, ohne diese

Prädikate undenkbar ist. Aus diesen Ureigenschaften werden nähere

Wesenszüge abgeleitet, durch welche die Transzendenz Gottes in
einzelnen Merkmalen dem Verstand nähergebracht wird. Erreichen wir
auf diese Weise den Höhepunkt unserer Synthese, so gelangen wir zur

50



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 179

ausdrücklichen und in jeder Hinsicht klaren Erkenntnis, daß das Erstsein

Gottes mit der Erhabenheit über das Gesetz der Potenzialität
identisch ist und daß daher der Grundwesenszug des Gottesbegriffes,
aus dem alle übrigen Merkmale folgen, das in sich bestehende Sein,
das esse per se subsistens ist.

Den Abschluß unserer philosophischen Synthese bildet die inhaltliche

Bestimmung des allgemeinen Seins nach dem Wert des esse partici-
patum, des aus Potenz und Akt zusammengesetzten Seins. Dies ist
die Grundlage unserer ganzen realen Weltanschauung, da die Grenzen

unserer Erkenntnis durch die Reichkraft dieses Seienden gezogen
werden. Kennen wir einmal das Gesetz der Potenzialität, so besitzen

wir eine umfassende Kenntnis vom Wesen eines solchen Seins : es ist
aus Potenz und Akt zusammengesetzt. Auch das Wirkmögliche, die

Dynamik und jede Erscheinungsweise eines solchen Seins ist in dieser
umfassenden Erkenntnis inbegriffen ; eine Selbstverwirklichung ist
unmöglich. Im Bereich des esse participatum herrscht das Gesetz der

Abhängigkeit und Unterordnung der einzelnen Glieder unter sich und
unter dem außerweltlichen ersten Beweger. Die Flrkenntnis des

genannten Wesenszuges vermittelt auch den Einblick in die weiteren
äußeren Beziehungen dieses Seienden, sodaß wir aus der Entwicklung
des wirklich inbegriffenen Inhaltes desselben alles erhalten können,
was zur Festigkeit einer weltanschaulichen Beurteilung notwendig ist.

Der Abschluß der inhaltlichen Synthese (ordo inventionis) ist der

Ausgangspunkt der Analyse (ordo iudicii). So auch beim Gottesbegriff.
Die klare und wissenschaftlich erwiesene Erkenntnis, daß Gott das esse

per se subsistens ist, vermittelt uns samenhaft jeden einzelnen Wesenszug

Gottes. Wir besitzen in ihr einen Wertmesser für alle Aussagen,
die der Verstand, sei es als logische oder reale Möglichkeiten, sei es als

Angaben der Offenbarung finden und erfinden kann. Alles, was wir
auf Grund der genannten Erkenntnisquellen vom Gottesbegriff
ausschließen oder von ihm behaupten, gehört zum wirklich inbegriffenen
Inhalt (actu implicitum) des esse per subsistens. Denn das theologisch
wertvolle esse per se subsistens besitzt nur dem logischen Umfange
nach die gleiche Reichweite wie das philosophisch erschlossene, dem

Inhalte nach ist es indessen viel reicher. Dies führt uns zu der zweiten

Art der Benützung des teilweise inhaltsleeren Gottesbegriffes, d. h. zu
dessen vollständigem Aufbau und Gestaltung.

51



180 Aufbau des thomistischen Gottesbegrifies

9. Wertunterschiede des philosophischen und

theologischen Gottesbegriffes.

Das esse per se subsistens ist der äquivalente und in jeder Hinsicht
gleichwertige Ausdruck für die Transzendenz Gottes. Unter diesem

Begriff erscheint uns das Unnennbare, das Unaussprechliche und
Unbegreifliche in einer Gestaltung, die wir, wenn auch nicht in sich, so

doch als Verneinung des esse participatum fassen können. Ganz

abstrakt, für sich (praecisive) genommen, bezeichnet es die Erhabenheit
über die Potenzialität ; dem Vollsinne nach aber ist es der Inbegriff
aller Vollkommenheiten. Der mit dem esse per se subsistens bezeichnete

Gegenstand ist das Seiende selbst, das Ansichseiende, der Vollbesitz
des Seins. Für unseren Verstand ist indessen dieser Seinsgehalt nur
teilweise gegeben, je nach der Reichweite und dem Reichtum der

Erkenntnisquellen, aus denen wir diesen Begriff geschöpft haben oder
auf deren Angaben hin wir denselben anwenden können. Nennen wir
Gott esse per se subsistens im theologischen Sinn, so ist dies ein Prädikat
des geoffenbarten Gottes. Gott in sich, als Gegenstand der Offenbarung,
erscheint uns unter dieser Aussage und Eigenschaft so gestaltet, daß

alle Wesenszüge, die aus der Offenbarung bekannt sind oder darin
irgendwie enthalten sind, zu dem wirklich inbegriffenen Inhalt dieses

Merkmals gehören. Gelingt es uns demnach, von dem Gott der
Offenbarung als Subjekt der Theologie nachzuweisen, daß er das esse per
se subsistens ist, und daß dieses Ansichsein wirklich gleichbedeutend
ist mit der geoffenbarten Transzendenz Gottes, so ist die weitere

Bestimmung « esse per se subsistens in tribus personis » — eine
einfache Entwicklung und ausdrückliche Bestimmung dessen, was im
Begriffe stillschweigend behauptet wird. In diesem Sinne vollzieht
Thomas tatsächlich seine Synthese in der Summa, da, wie wir oben

betont haben, jede theologische Folgerung oder jede erwiesene Eigenschaft

ein Prädikat des geoffenbarten, aus der Offenbarung bekannten
und kraft desselben angenommenen Gottes ist.

Man kann dies von dem philosophisch erschlossenen Ansichsein
Gottes nicht behaupten. Das esse per se subsistens ist hier ein
erkannter Gegenstand, dessen Subjekt nicht Gott, sondern das
beschränkte Seiende, das esse participatum ist. Von letzterem wird
behauptet, daß sein kausaler Erklärungsgrund das Ansichseiende sei.

Es ist daher sowohl der Träger dieser Aussage, als auch der Erkenntnis-

52



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 181

grand derselben das esse participatum 1. Deshalb enthält das

philosophisch erwiesene Ansichsein Gottes nur dasjenige, was das beschränkte
Sein als Erklärungs- und Seinsgrund fordert. Die Möglichkeit anderer

Wesenszüge und Eigenschaften ist nicht ausgeschlossen ; nur können
solche nicht positiv auf Grund des beschränkten Seins, sondern bloß

negativ, als aus anderen Erkenntnisquellen zu erschließende Merkmale

angenommen werden. Während also das theologisch erwiesene Ansichsein
Gottes alle dem menschlichen Verstand tatsächlich zugänglichen Erkenntnisquellen

und -Mittel umfaßt, schließt das philosophische bloß jene ein,
die dem beschränkten Sein entnommen sind.

In diesem Gottesbegriff haben wir demnach ein Analogon zum
Begriff des esse participatum. In letzterem unterscheiden wir den

positiven Seinsinhalt von dem negativen (wohlwollend-indifferenten)
Umfang, also die metaphysische (inhaltliche) Allgemeinheit von der

logischen Beziehungsmöglichkeit. Letztere ist ein Überbleibsel aus dem

allgemeinen Sein, dessen Umfang durch das esse participatum nur
teilweise beschränkt wurde und in eine inhaltliche Bestimmtheit
übergegangen ist. Mit diesem Begriff des esse participatum können noch

unbegrenzte Bestimmungsmöglichkeiten verbunden werden, falls
entsprechende Erkenntnisquellen zugänglich sind. Das positive Element
des Begriffes offenbart ein dem Gesetze der Potenzialität unterworfenes
Sein. Alles, was auf dem Gebiete des beschränkten Seins wirklich oder

möglich ist, muß nach diesem Gesichtspunkt beurteilt werden.

Zusammensetzung aus Potenz und Akt im Sein, Verwirklichungsbedürftigkeit

von außen her in der Dynamik sind unerläßliche Wesenszüge des

esse participatum. Hierin besitzen wir die reale Synthese aller Merkmale,

die das beschränkte Sein von anderen Seinsformen unterscheiden.
Ein ähnliches Gebilde steht vor uns in dem philosophischen Begriff

des Ansichseienden. Dasjenige, was durch das beschränkte Sein am
allgemeinen Sein nicht bestimmt wird, gehört zur Inhaltsmöglichkeit
des Ansichseienden. Die philosophischen Erkenntnisquellen und -Mittel
füllen indessen diese Inhaltsleere nur teilweise aus. Sie vermögen nur
einige wenige Züge in dieselbe hineinzutragen : jene, die durch die

Kausalverhältnisse gefordert werden. Diese bilden den wirklich
inbegriffenen Inhalt (implicitum actu) dieses Begriffes. Weitere Züge

gehören zu dem logisch möglichen Inhalt (implicitum in potentia) und

1 Der Sinn solcher Sätze ist : das esse participatum setzt das esse per se

subsistens als Seinsgrund voraus.

53



182 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

müssen von außen her, aus anderen realen Erkenntnisquellen
hinzukommen. Die Theologie kann auch diesen philosophisch schon
feststehenden Bestand zur Grundlage ihrer Synthese nehmen. Das Positive
des Begriffes, die Erhabenheit über die Potenzialität ist in diesem Fall
Wertmesser aller einzufügenden Merkmale. Die Angaben der
Offenbarung können durch diesen Wesenszug nicht verbessert oder irgendwie

korrigiert werden. Nur für die Bestimmung des wissenschaftlichen
Gleichwertes der geoffenbarten Formeln können sie benutzt werden.
Das Wort der Offenbarung gelangt zu uns oft in dunklen Bildern, in
allen Fällen aber in der Hülle von menschlichen Begriffen. Diese

müssen durch Ausschluß und Verneinung gereinigt werden, um in
einer gotteswürdigen Form von dem Ansichseienden ausgesagt werden

zu können. Hierbei leistet der genannte positive Zug unschätzbare
Dienste. Die Gotteswürdigkeit der theologischen Wissenschaft hängt
von ihm ab h

Wollten wir die Synthese des Aquinaten von diesem Standpunkte
aus beurteilen, so wäre die Behauptung, daß die Gestaltung seines

Gottesbegriffes die Entwicklung der Gottesbeweise darstellt, wahr ;

nur der Aufbau müßte nach anderen Gesichtspunkten beurteilt werden.

Da die Reichkraft des Wesenszuges eine beschränkte ist, so müßten
wir alle Eigenschaften, die der Offenbarung entnommen werden, als

bloße Einfügungen in den möglichen Inhalt des philosophischen
Gottesbegriffes betrachten. In diesem Falle wäre der Höhepunkt der

einzufügenden Synthese (ordo inventionis) bei qu. 43 erreicht, wo auch der
letzte Zug des Ansichseienden bestimmt wird. Der Abschluß in der

Bestimmung des Subjektes der Theologie findet auch in diesem Falle
im esse per se subsistens in tribus personis statt ; nur der Weg, der
dazu führt, ist ein anderer als bei der rein theologischen Arbeitsweise.

Hier sind die philosophischen Hilfsmittel bloß sekundärer Art, dort
besitzen sie eine größere, wenn auch untergeordnete Bedeutung 2. In
beiden Fällen spielen die Resultate der Gottesbeweise eine Rolle, von
der der wissenschaftliche Charakter des Vorganges, aber auch das

Verbleiben auf einer gotteswürdigen wissenschaftlichen Höhe abhängt.
Nimmt man die Ausführungen des Aquinaten über das Subjekt der

Theologie ernst, so unterliegt es keinem Zweifel, daß seine Synthese
die rein theologische ist. Daß Anklänge an den philosophischen Aus-

1 Dasjenige, was der Verstand auf diesem Weg der « Reinigung » aus eigenen
Kräften leistet, verbürgt für das gläubige Gemüt die Gabe der Wissenschaft. II-II 9.

2 I 1, 8.

54



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 183

gangspunkt und Prozeß vorhanden sind, beweist nur die innige, harmonische

Verbindung der beiden Erkenntnisgebiete, die der Kunstsinn
des Aquinaten zustande gebracht hat.

Wenn nämlich die Summa des hl. Thomas ein so hochgepriesenes
Kunstwerk ist, so ist es nur dem Umstand zuzuschreiben, daß er im
Gottesbegriff ein unerreichtes Kunstwerk gestaltet hat. Nicht umsonst
nennt er seinen Traktat über Gott eine Ausführung über das Urbild
— de exemplari. Dieser Satz des Aquinaten läßt eine mannigfache
Deutung zu. In unserem Falle müssen wir daran denken, daß Gott
Erkenntnissubjekt und -Grund der Theologie ist. So wie wir den

Gottesbegriff gestalten, müssen wir auch bei den übrigen theologischen
Fragen vorgehen. Den Ausgangspunkt bildet das inhaltlich
Unbestimmte, aber aus sicheren theologischen Erkenntnisquellen Bestimmbare.

Das Endresultat finden wir in einem inhaltlich vollends
abgeschlossenen Ganzen, in einem Vollbegriff, der nicht bloß in sich klar
vor uns steht, sondern auch in seinen sowohl absoluten, wie relativen
Teilsichten aufscheint. In dieser Beziehung ist der Gottesbegriff ein

Urbild jeder theologischen Erkenntnis. Alles muß in ihn verankert
sein, mit ihm in Verbindung stehen, aus ihm folgen, falls man den

eigenartigen wissenschaftlichen Charakter der Theologie, als einer
scientia subalternata, wahren will. Dasjenige, was im Gottesbegriff
in dieser Hinsicht gleichsam ungeteilt (per se primo, per essentiam)
vorhanden ist, kommt den einzelnen theologischen Wahrheiten
mitteilungsweise (per participationem) und durch passive Einfügung in
das ganze theologische Gebäude zu. Durch die Abhängigkeit von einem

gemeinsamen Mittelpunkt erhalten die einzelnen Wahrheiten auch
untereinander eine passive Anpassung, so daß sie in diesem Zusammenhang

etwas anderes und etwas mehr bedeuten, als wenn sie für sich,

unabhängig von diesen Zusammenhängen betrachtet werden. Dies ist
die eigentliche Bedeutung des Subjektes einer Wissenschaft. In ihm
besitzen wir gleichsam das Erst-Wahre auf einem bestimmten Gebiete,

von dem aus die Erkennbarkeit und der Wahrheitswert in einer bestimmten

Richtung auf andere Wahrheiten überströmt. Auch hier gilt der Satz
des Aquinaten : in omni genere oportet esse aliquid primum. Dieses

Erste ist auf dem Gesamtgebiet der Theologie der Gottesbegriff. Die
Reichkraft desselben ist so umfassend, daß es keine theologisch wertvolle

Wahrheit geben kann, die ihre letzte, der Theologie eigene,
überzeugende Kraft nicht aus dem Gottesbegriff schöpfen würde. Die
ureigene ontologische Wahrheit jedes Satzes ist vom Gottesbegriff

55



184 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

unabhängig. Jede einzelne These ist für sich faßbar, in ihrem Wahrsein

allen anderen Sätzen gegenüber selbständig. Es herrscht in dieser

Beziehung unter ihnen keine Unterordnung (subordinatio) ; nur eine

gleichwertige Nebenordnung (coordinatio) kann festgestellt werden.

Wie aber in der Seinsordnung jedes Geschehen auf Gott als Urgrund
zurückzuführen ist und nur in Abhängigkeit von ihm bestehen kann,
so auch in der Erkenntnisordnung. Sowohl die direkt geoffenbarten
Wahrheiten (revelata), als auch die von diesen abgeleiteten Sätze

(revelabilia) hangen von einem gemeinsamen Prinzip als Erkenntnisurgrund

ab. Denn nur so können sie ein widerspruchloses Ganzes

darstellen. Hiermit ist die Unterordnung jeder Einzelwahrheit unter dem

allgemeinen Urgrund gegeben und der relativen Erkennbarkeit nach
bestimmt. Es ist daher nicht zufällig, daß Thomas seine Theologie
mit der klaren Feststellung des Gottesbegriffes beginnt. Er hätte es

auch anders machen können. Die Vorlage besaß er in den Sentenzen

und in seinen Jugendversuchen, in den Kommentaren zu denselben.

Er hat diesen Weg planmäßig verlassen. Er sah die Schwierigkeiten,
die er im Prolog zu seiner Summa einzeln aufzählt. Nur eine einheitlich

angelegte Theologie vermochte dieselben zu entfernen. Nachdem

er das allgemeine Erkenntnissubjekt und den Erkenntnisgrund des

theologischen Wissens gefunden hatte, konnte er zuversichtlich ans
Werk gehen. Im Gottesbegriff der Summa erscheinen Natur und Übernatur

in einer so vollendeten Synthese, daß man den Übergang von der
einen Ordnung in die andere kaum wahrnimmt. Der theologisch
aufgebaute Gottesbegriff besitzt in der natürlichen Ordnung alle
Voraussetzungen, die für eine menschlich wertvolle Begriffsbildung, sei es

logisch, sei es inhaltlich, vorbildlich sein können.

10. Zusammenfassung der Voraussetzungen des Aufbaues.

a) Der Weg der inhaltlichen Synthese (ordo inventionis) beginnt mit
dem inhaltsleeren Begriffsschema. Es ist dies gleichsam ein Skelett, das

nicht bloß ergänzt, sondern auch bestimmt werden muß. In ihm
besitzen wir den Erkenntnisstoff, in den die einzelnen Wesenszüge und
Merkmale eingefügt, gewissermaßen hineingewoben werden müssen.
Den Endpunkt bildet der inhaltlich synthetische Begriff, der die ganze,
dem Verstand irgendwie zugängliche Wahrheit umfaßt. In einem
inhaltsreichen Wesenszug sind alle Teilsichten vereinigt, nicht in sich,
nicht in ihrer eigenen Erkennbarkeit, sondern in der Reichkraft

56



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 185

(virtualitas) des Wesenszuges. Schon in der Reichweite (potentia) des

inhaltsleeren Begriffes waren sie enthalten, aber bloß der Möglichkeit
nach. Durch die Synthese mußten sie von außen her hineingefügt,
gleichsam verwirklicht werden. Nach der Synthese bilden sie einen
Bestandteil des Begriffes, dessen gänzer Reichtum in einem klar
erkannten und ausdrücklich hervorgehobenen Wesenszug zusammengefaßt

und dargestellt wird.
b) Den Anfang der Analyse (ordo iudicii) bildet der Begriff als

Resultat der inhaltlichen Synthese. Hier tritt der allgemeine Wesenszug
als Erkenntnisgrund auf, in dessen Licht wir über alle Erscheinungen
auf dem Gebiet, das der Umfang des Begriffes umschreibt, urteilen.
Dieser Weg beginnt in der Summa mit qu. 44.

c) Den allerersten Ansporn zur bestimmten natürlichen Erkenntnis
erhalten wir durch das ersterkannte Sein. Dem entspricht in bezug auf
die Gestaltung des Gottesbegriffes als ersterkannter Gegenstand Gott
als Objekt des Glückseligkeitstriebes. In diesen ersten Erlebnissen
sind samenhaft alle Bemühungen, Forschungen nach einem allseits
bestimmten Gottesbegriff enthalten. In ihnen besitzen wir die Triebkraft

jeder Bewegung und jeder Äußerung des Geisteslebens, sofern

es theozentrisch ist oder so eingestellt werden soll. Daß Thomas in
dieser erlebnisartigen Ersterfassung Gottes ein Analogon des

ersterfaßten Seins gefunden und klar bezeichnet hat, trägt viel dazu bei,
daß der Aufbau seines Gottesbegriffes so kunstgerecht ausfiel und aus
ähnlich gestalteter Quelle stammt wie jede andere natürliche Erkenntnis.

d) Das Symbol jedes inhaltsleeren, aber bestimmbaren Begriffes ist
das allgemeine Sein. Auch die Gestaltung des Gottesbegriffes beginnt
bei einem ähnlichen Gebilde. Die Transzendenz, in der der Gottesbegriff

als ein gestaltungsfähiger Erkenntnisstoff erscheint, ist ein

Analogon der Transzendenz des allgemeinen Seins. Wenn daher Thomas
den Gottesbegriff näher gestaltet, kunstgerecht aufbaut und hierzu die

Hilfsmittel der Offenbarung benützt, stellt er den Verstand vor kein
größeres Problem als es bei jeder anderen begrifflichen Bestimmung
der Fall ist. Der Weg der Synthese ist in der Theologie der gleiche
wie in jeder anderen natürlichen Wissenschaft. Daher fühlt sich der

gläubige Verstand in der Theologie ebenso heimisch als in den übrigen
Wissenschaften. Dies zustande gebracht zu haben, ist ein unsterbliches
Verdienst des Aquinaten.

e) Den Endpunkt der Synthese bildet in der natürlichen Ordnung
der Wesenszug, der das Seiende in ein innerweltliches und überweltliches

57



186 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

scheidet: Unterwerfung unter das Gesetz der Potenzialität und Erhabenheit

über dasselbe. In dem einen besitzen wir den Begriff des beschränkten
Seins, im anderen den Gottesbegriff. Werden diese Wesenszüge für
sich (praecisive) genommen, so können sie als Ausgangspunkt der
weiteren Synthese dienen, in der jede Teilsicht aufgenommen wird.
In diesem Falle gehen wir von der mehr oder weniger klar erkannten

Hypothese oder auch von der bewiesenen Tatsache aus, daß das

wesentliche Merkmal des beschränkten Seins (esse participatum) die

Zusammensetzung aus Potenz und Akt ist, währenddem der Wesenszug

Gottes in der Erhabenheit über derselben liegt. Mit Hilfe dieses

Erkenntnismittels suchen wir die einzelnen Eigenschaften und Merkmale

auf, bis wir bei dem vollen synthetischen Begriff ankommen.
Hieraus sehen wir, daß der hl. Thomas zur Gestaltung und zum

Aufbau seines Gottesbegriffes alle jene Hilfsmittel benützt hatte, die

die Philosophie ihm an die Hand gab. Aufgabe der Metaphysik ist es,

das allgemeine Sein möglichst vollkommen zu bestimmen und zu
erkennen. Eine ähnliche Aufgabe stellt sich die Theologie, indem
sie das unbekannte, anfangs ganz inhaltsleere, transzendente Sein

menschlich faßbar gestalten will. Die materiellen Voraussetzungen
sind in beiden Fällen die gleichen, nur die formalen Erkenntnisquellen
und -Mittel sind verschieden. Für die Gestaltung des Gottesbegriffes
muß die Theologie die Offenbarung unbedingt heranziehen. Da aber

ihr Arbeitsplan und ihre Arbeitsmethode die gleichen Voraussetzungen
hat wie jene der Philosophie, so ist diese Gestaltung nicht nur
erleichtert, sondern ihr Resultat erscheint auch dem menschlichen
Verstand so angemessen, daß das Gebiet der Theologie ihm durchaus
nicht als wissensfremd und wissensfeindlich vorkommt.

III. Die einzelnen Wesenszüge und Merkmale des

Gottesbegriffes.

1. Die Teilsichten als Eigenschaften der physischen Wesenheit.

Mögen wir die begriffliche Transzendenz Gottes in jener Inhaltsleere

uns vorstellen, in welcher der bloße Erkenntnisstoff ohne jedes
Merkmal gegeben ist — dies ist der Ausgangspunkt der synthetischen
Gestaltung, oder mag er uns in jener Inhaltsfülle erscheinen, die den

ganzen Seins-Reichtum Gottes enthält — hier beginnt der ordo

iudicii, die Wertbestimmung aller einzelnen Aussagen über Gott : in

58



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 187

beiden Fällen steht unser Verstand vor der gleich schweren Aufgabe :

wir müssen das menschlich Unfaßbare unserm Verständnis näherbringen.
Dies geschieht dadurch, daß wir das allumfassende Sein Gottes in
einzelnen Teilsichten und -begriffen auszudrücken suchen. Im folgenden
werden wir die zwei oben beschriebenen Gesichtspunkte, den ordo
iudicii und inventionis, nicht streng auseinanderhalten. Sie verhalten
sich zueinander wie das Mögliche zum Wirklichen. Was der eine

Gesichtspunkt dem reinen Umfange nach bietet, finden wir im andern
in ganz bestimmten Wesenszügen und Merkmalen wieder. Beiden ist
die Unendlichkeit eigen, nicht etwa die potentielle, sondern jene, die

aus einem Akte, einem Wirklichkeitswerte stammt. Der Umfang des

allgemeinen Seins ist bloß der Möglichkeit nach unendlich, jener des

Gottesbegriffes aber in Wirklichkeit. Dort entnimmt man die
Unendlichkeit einer absoluten Inhaltsleere von seiten des Bezeichneten, dem
als reinem Verstandesgebilde (als Grenzpunkt, Abschluß der analytischen
Abstraktion) kein inhaltliches Element entspricht ; hier aber handelt
es sich um einen nach menschlich-vers tandesgemäßen Schemen

unaussprechlichen, einfachen, unteilbaren Inhalt, dem nicht bloß unbegrenzte,
sondern wirklich unendliche Seinsbeziehungen zukommen. Wohl ist der
bestimmbare Inhalt des allgemeinen Seins unendlich, sofern das

beschränkte Sein (esse participatum) den Grenzpunkt, die äußerste Grenzfläche

der menschlichen Synthese bildet. Diese Unendlichkeit jedoch
ist auch von seiten des Bezeichneten bloß eine inbegriffene, keimhafte
(infinitum actu virtuale), indem die äußeren Seinsbeziehungen desselben

nach Ursachenverhältnissen das Unendliche in sich schließen. Wir
haben deshalb bloß eine relative Unendlichkeit vor uns, während jene
des Gottesbegriffes von seiten des bezeichneten Gegenstandes eine

absolute ist. Zur Zergliederung dieser wirklich unendlichen Seinsfülle

drängt uns der beschränkte Verstand, der in der Gestaltung von
Teilsichten eine unbegrenzte Fähigkeit aufweist. Jedes Seinsmerkmal kann
ihm Grundlage sein, um aus ihm irgendeine Aufklärung über das

Ansichseiende zu schöpfen i. In der Bestimmung dieser Merkmale be-

1 Wir denken hier zunächst an die potentielle Unendlichkeit des menschlichen

Verstandes, nach welcher er für jede Seinsverähnlichung geeignet ist.
Hierzu kommt die schematische Gliederung der Verstandesakte. Das Einfache wird
nach zusammengesetzten Formen erfaßt (componendo-dividendo), was die
Notwendigkeit einer fortgesetzten Zergliederung bis auf schemenlose Begriffe (des
allgemeinen Seins) mit sich führt. Ist dieser Vorgang bei dem natürlichen
Erkennen erforderlich, so ist er noch mehr vonnöten, wenn es sich um ein Erfassen
des Unendlichen handelt. Die Zergliederung muß sich auf das ganze Seinsgebiet

59



188 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

steht die Gestaltung des Gottesbegriffes, in der kunstgerechten Zusammenstellung

derselben aber der Aufbau desselben.

Die Voraussetzung für den Aufbau bildet die Bestimmung der
Denkbarkeit Gottes, oder die Entscheidung der Frage, in welchem
Sinne Gott ein mögliches Wesen ist. Dieser Denkvorgang schließt mit
dem Nachweis ab, daß Gott ein wirkliches Wesen ist. Der Beantwortung
dieser beiden Fragen ist qu. II der Prima pars gewidmet. Wie kann
mit dem Gottesbegriff das Sein verbunden werden Wir haben bereits
oben betont, daß der hl. Thomas dieser Verbindung bloß den Wert
einer Copula zuschreiben will h Dieser ist aber sehr verschieden, je
nach der Natur des Subjektes und Prädikates und der Grundlage ihrer
Verbindung. Und Thomas konnte im Bewußtsein einer tüchtigen
Leistung den Satz niederschreiben : « Seimus enim, quod haec propositus

quam formamus de Deo, cum dieimus 'Deus est' vera est ; et
hoc seimus ex eius effectibus »2.

Die absolute Transzendenz Gottes, zu der uns die Gottesbeweise

führen, stellt die Seinsfülle in ihrer unterschiedslosen Vollkommenheit
dar. Jeder geschaffene Verstand muß vor derselben in ehrfurchts-

erstrecken, das einerseits dem Unendlichen eigen, andererseits dem Verstände
zugänglich ist. Die Grenzen der Zugänglichkeit werden durch jenen Gegenstand
gezogen, der die ebenmäßige Verstandestätigkeit regelt. Dieser ist das sinnenfällig

gegebene Sein. Soweit dies eine feste Grundlage bietet, kann die
Zergliederung des Unendlichen in verschiedene Teilsichten gefahrlos vorgenommen
werden. Denn alles, was im beschränkten Sein vorhanden ist, muß gegenständlich
in schrankenlosem Bestände auch im Unendlichen vorhanden sein. Hierin besteht
ein unerreichter Vorzug der thomistischen Philosophie und Theologie gegenüber
manchen Versuchen anderer Art auf dem Gebiete der Scholastik. Thomas sucht
für jede Begründung und Ergründung Gottes und seiner Eigenschaften die
Seinsgrundlage im proportionierten Gegenstand des Verstandes, und nur dasjenige
will er auch von den verborgensten Eigenschaften und Tätigkeiten Gottes
behaupten, was seine Analogie im beschränkten Sein der Geschöpfe hat.
Hierdurch vermeidet er jene Spitzfindigkeit, die manche scholastische Bestrebungen
in Verruf gebracht hat. Über seine Grundsätze in dieser Beziehung vgl. I 4, 3 ;

I 13, 1, 4, 5.
1 I 3, 4 ad 2.
2 Ebd. Übersichtshalber möchten wir die verschiedenen Weisen darstellen,

nach welchen das Sein Gott zugeschrieben werden kann :

j possibilitate logica : secundum schemata logica.
possibile j possibilitate ideali vel conceptuali : secundum sociabilitatem

subiecti et praedicati.

essentiale : quoad actum primum : primum movens etc., üt
fundatum in secundis moventibus etc.

actuale : quoad actum secundum exsistentiae.
reale

60



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 189

voller Scheu, in sprachloser Erschütterung stehen bleiben. Jeder
Versuch, diese Seinsfülle in einen Begriff hineinzuzwängen, muß scheitern.
Dies bildet die physische Wesenheit Gottes, die als völlig unaussprechlich

bezeichnet werden muß. Den allerersten Schritt zur Gestaltung
tut der menschliche Verstand dadurch, daß er diese Transzendenz als

metaphysische Wesenheit zu fassen sucht. Hierdurch gewinnt der

Gestaltungsprozeß einen Anhaltspunkt. Der Verstand vermag die

absolute Transzendenz als Wurzel aller jener Wesenszüge und Merkmale
aufzufassen, die beim künstlichen und künstlerischen Aufbau des

Gottesbegriffes als Teilsichten, gleichsam als Bausteine dienen.
Hierdurch gewinnen wir einen, wenn auch noch unklaren, verschwommenen

Ausblick auf das Gesamtgebiet unseres Arbeitsfeldes : jede Teilsicht

muß aus der absoluten Transzendenz, als aus ihrem Urgrund, abgeleitet

werden und muß mit ihr so innig zusammenhängen, daß sie dieselbe

keineswegs beeinträchtigt1. Damit ist nur der allgemein anerkannte
Grundsatz ausgesprochen, daß jede partikuläre Aussage über Gott
die ganze Vollkommenheit und Seinsfülle der absoluten Transzendenz
in sich schließt und daher von derselben keineswegs unterschieden
werden kann. Nur weil die Teilsichten, miteinander verglichen,
verschiedene Auffassungsweisen darstellen, können wir von ihrer
gegenseitigen, formellen Unterscheidung sprechen. Daher die Formel :

identificantur materialiter (ex parte esse Divini), distinguuntur formaliter

(ex parte rationis significantis) 2.

Nichts hindert uns, jede Teilsicht der physischen Wesenheit Gottes
als eine Eigenschaft Gottes zu bezeichnen. Aus diesem Grunde können

wir schon die metaphysische Wesenheit Gottes eine proprietas in sensu

latissimo nennen : Urgrund, Wurzel aller Teilsichten, Ausgangspunkt
jeder weiteren Gestaltung 3. Zu diesen Eigenschaften Gottes gehören

1 Hiermit gewinnen wir einen Gesichtspunkt, der die Einheit unserer gesamten
Synthese sicherstellt. Alle Teilsichten können nun organisch in den Gottesbegriff
eingefügt werden.

2 Vgl. I 13, 5.
3 Es ist auffallend, wie viele Meinungen um die metaphysische Wesenheit

Gottes unter den Theologen im Umlauf sind. Wenn wir einen Blick auf die
Tabelle von den Eigenschaften Gottes werfen und deren mannigfache Wertung
überlegen, so kann uns die erwähnte Tatsache nicht wundernehmen. Betrachten
wir die absolute Transzendenz Gottes als eine durch keinen bestimmten Wesenszug

bezeichnete Gegebenheit, so ist jedes Merkmal als eine Eigenschaft Gottes
anzusehen und kann demnach je nach seiner mehr oder weniger zentralen Stellung
als metaphysische Wesenheit Gottes angesehen werden. Infolge der realen Identität
aller Merkmale und Eigenschaften mit dem Wesen Gottes kann es sich demnach

61



190 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

auch jene zwei Teilaussagen, in denen der Verstand die absolute
Transzendenz Gottes in bestimmten Formen ausdrückt. Das Sein entfaltet
sich vor dem Verstände als Wesenheit und Dasein, actus primus et
secundus. Dies auf Gott übertragen, fassen wir seine Transzendenz
als Ens (essentia, natura) imparticipatum und als Esse per se sub-
sistens. Diese beiden Begriffe drücken jeder für sich dasselbe aus, was
in der absoluten Transzendenz Gottes (als metaphysischer Wesenheit)
verschwommen enthalten ist. Die Wesenheit schließt eine notwendige
Beziehung zum Dasein ein, und umgekehrt. Sie können einzeln, für
sich (praecisive) gefaßt werden ; daher stellen sie Teilsichten dar. Aber
in ihrer allerersten Anwendung auf das Ansichseiende gehen sie derart
ineinander über, daß sie das ansichseiende Wesen (actus primus) und
sein Dasein (actus secundus) nur dann wahr darstellen, wenn auch ihre
formelle Bedeutung völlig äquivalent gefaßt wird. Diese zwei
Eigenschaften Gottes sind demnach nicht bloß ex parte rei identisch, sondern

— in dieser ihrer Anwendung — auch ex parte rationis significatae
gleichbedeutend. Immerhin gewinnen wir mit denselben sehr wertvolle

Angaben und Teilsichten, um den Gottesbegriff weiterzugestalten.
In der Richtung des esse per se suhsistens im Sinne des Daseins

(actus secundus) gelangen wir zu jenen Bestimmungen, die aus den

Beziehungen des Ansichseienden zu den äußeren Ursachen stammen. Für
alle ist charakteristisch, daß sie jede Abhängigkeit, ja jegliche Beziehbarkeit

auf äußere Ursachen ausschließen. Das gehört nicht so fast

zum Wesen Gottes, sondern ist eine Folge jener Seinsfülle, die dem

bei diesen Streitfragen nur darum handeln, ob und welche Meinung ein Merkmal
nach der meist zentralen Stellung gewählt hat. Daß die ungestaltete Transzendenz
Gottes bloß die physische Wesenheit Gottes ausdrückt, dürfte ohne weiteres
einleuchten. Die Gestaltung nach den völlig äquivalenten Merkmalen des Seins
oder der Natur ist zweifelsohne geeignet, die metaphysische Wesenheit Gottes
begrifflich zu vertreten. Auch jede andere Eigenschaft im weiteren Sinne (so
z. B. besonders die Perseitas, Aseitas, die Geistigkeit der göttlichen Natur) kann
als solche gelten und wurde tatsächlich von einer Anzahl Theologen als Ausdruck
der metaphysischen Wesenheit Gottes gewählt. Bei der Kritik dieser Annahmen
ist die genaue Begriffsbestimmung maßgebend (z. B. die der Aseitas) ; hiebei
spielt auch dies eine Rolle, daß sie schon aus den eben genannten Wesenszügen
abgeleitete Merkmale sind und dabei nicht einfachhin als Urgrund aller
Eigenschaften gelten können. Andere steigen noch weiter zu den Eigenschaften im
strengen Sinne herab und suchen unter diesen Merkmalen die metaphysische
Wesenheit Gottes. Man wird auch diesem Vorgehen Verständnis entgegenbringen,
wenn dabei vor Augen gehalten wird, daß das Sein dem Wirken, die Statik der
Dynamik vorausgeht und daß infolgedessen die zentralste Eigenschaft Gottes
das Sein ist und so im esse per se subsistens die absolute Transzendenz am besten
ausgedrückt wird.

62



Aufbau des thomistischen Gottesbegrifies 191

Ansichseienden zukommt. Diese Teilsicht Gottes stellt demnach eine

Eigenschaft Gottes dar, die zwar noch nicht Eigenschaft im eigentlichen
Sinne genannt werden kann, aber doch auch nicht so eng zum Wesen
Gottes gehört wie die metaphysische Wesenheit und ihre zwei
gleichbedeutenden Ausdrucksformen. Wir können sie infolgedessen als pro-
prietas in sensu lato bezeichnen 1. Dies ist die Aseität, das Aussichsein
Gottes, das also nur die Selbstbegründung Gottes, mit Ausschluß jeder
äußeren Ursache, ausdrückt, und keineswegs eine Selbstverursachung
in sich schließt.

In diesem Rahmen gewinnen wir etliche Teilsichten, durch die das

Ansichsein Gottes als Aussichsein noch klarer hervortritt. Vergleichen
wir Gott mit den Wirkursachen, so tritt uns seine Ureigenschaft als

Nichthervorgebrachtsein (improductibilitas) entgegen. Richten wir
unsere Aufmerksamkeit darauf, daß Gott kein Urbild (causa exemplaris)
besitzt, so erscheint seine völlige Unabhängigkeit (independentia) im
Blickfelde. Denken wir endlich daran, daß mit Gottes Sein keinerlei
Hinordnung auf etwas Höheres sich verträgt, daß also jede äußere

Zweckursache (causa finalis) von ihm ausgeschlossen ist, so gewinnen
wir die Teilsicht einer absoluten Notwendigkeit (nécessitas). Wie wir
sehen, sind alle diese Ausdrücke vertauschbar und stellen nur Eigenschaften

dar, die aus dem Ansichsein Gottes folgen, oder die dasselbe in
verschiedener Weise beleuchten. Was im esse per se subsistens verschwommen
enthalten ist, wird im Aussichsein (aseitas), Nichthervorgebrachtsein
(improductibilitas), in der Unabhängigkeit (independentia) und
Notwendigkeit (nécessitas) in einer neuen Form ausdrücklich gesagt. Der
Verstand gewinnt durch diese Begriffe ein neues Licht, um das Ansichsein

Gottes wahrzunehmen ; er gewinnt aber andererseits neue
Teilsichten, um die ungestaltete Transzendenz Gottes menschlich faßbar

zu gestalten.
In der Richtung des Wesens oder der Natur kann das Ansichsein

Gottes als Fürsichsein, Perseität, gefaßt werden. Daß Gott eine Substanz

sein muß, folgt unmittelbar aus den Gottesbeweisen. Thomas bemüht
sich in der Summa gar nicht, die Substanzialität Gottes eigens
nachzuweisen. Sie ist mit den bekannten fünf Eigenschaften der Gottes-

1 In I 44, 1 ad 1 sagt Thomas, daß das esse ab alio nicht das Wesen des

hervorgebrachten Seins ausdrückt, sondern eine Folge (Eigenschaft) desselben

bildet. Aus dem gleichen Grunde müssen wir dies von dem esse a se behaupten,
das also nicht das Wesen Gottes bezeichnen kann, sondern nur eine Eigenschaft
des Esse per se subsistens bildet.

63



192 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

beweise so innig verbunden, daß sie aus denselben unmittelbar folgt.
Mag auch der erste und zweite Beweis bloß die erste wirkende
Kraft klarstellen, so ist nach aristotelischen Prinzipien nur noch ein

Schritt notwendig, um zur Substanz zu gelangen, der diese

Kraftäußerungen eigen sind. Die Substanzialität drücken wir aber am
anschaulichsten durch die Perseität aus. Deshalb bietet uns dieser

Begriff das geeignete Hilfsmittel, um den am meisten charakteristischen

Zug des Wesens oder der Natur Gottes zu veranschaulichen. Alles,
was der Natur Gottes zukommt oder aus derselben folgt (wie Verstand
und Wille), muß die substanzielle Vollkommenheit besitzen. Perseitas
als Ausschluß der Inhärenz — im Unterschied von Akzidens —,
völlige Reinheit, als Erhabenheit über die Potenzialität (über das

Prinzip des Beschränktseins), Subsistenz als Identität mit dem
transzendenten Sein, bezeichnen jene Forderungen, die an alle Teilsichten
und Eigenschaften gestellt werden, die als Bausteine in den Aufbau
unseres Gottesbegriffes aufgenommen werden können.

Die Perseität ist demnach einerseits eine wirkliche Eigenschaft
Gottes (im weiteren Sinne), die daraus folgt, daß das Sein Gott nicht
durch Teilhabe oder Teilnahme, sondern in voller Reinheit zukommt
(Ens imparticipatum). Andererseits ist sie aber ein Wertmesser für alle

Bestimmungen und Merkmale, durch welche der Verstand die absolute
Transzendenz Gottes zu gestalten sucht. Nur substanzielle, von
jeglichem beschränkenden Subjekte völlig reine und subsistierende, mit der
absoluten Transzendenz Gottes und in derselben identische Aussagen
können Gott zugeeignet werden und ihn nach Teilsichten bestimmen.

Die Seinsfülle der Substanz offenbart sich in zweifacher Richtung:
statisch, dem Wesen nach, und dynamisch, in der Richtung der Tätigkeit.
Nach diesen beiden Richtungen geht auch der gestaltende Verstand

vor beim Aufbau des Gottesbegriffes. Die statische Ordnung bezieht
sich entweder auf das reine Sein selbst (esse secundum se, Ding an
sich) oder auf das dargestellte oder darstellbare Sein (esse reprae-
sentativum). Welch reichen Ausblick wir hiedurch gewinnen, beweist
das Verfahren des Aquinaten in der Summa, das genau nach
diesen Gesichtspunkten eingerichtet ist. Das reine Sein kann uns
entweder die Gesichtspunkte des Seins selbst oder der Seinsweisen
nahelegen. Hieraus ergeben sich jene Teilsichten, durch die einerseits
Gottes Einfachheit und Vollkommenheit als reine Seinsgesichtspunkte,
andererseits aber seine Unendlichkeit, Unveränderlichkeit und Einheit
als Seinsweisen sich dem gestaltenden Verstand vorstellen.

64



Aufbau des thomistischen Gottesbegrifles 193

Hiemit haben wir eigentlich den ganzen Arbeitsplan des Aquinaten
dargelegt. Gott als Ens imparticipatum kann unter dem Begriff des

Fürsichseins (perseitas) gestaltet werden. Dieses kann sich entweder
auf seine Substanz oder auf seine Tätigkeit beziehen. Auf beiden
Gebieten können wir sehr wertvolle Merkmale finden, die Gottes
Transzendenz nach bestimmten, faßbaren Teilsichten gestalten und
aus deren künstlerischen Zusammenstellung der großartige Gottesbegriff

des Aquinaten ersteht. Verfolgen wir nun den hl. Thomas
bei seiner Bautätigkeit.

2. Die Teilsichten nach Analogie der metaphysischen Seinsgrade.

Alle Eigenschaften, die sich auf die Substanz Gottes (statischer
Standpunkt) beziehen, können wir unter einem Gesichtspunkte
zusammenfassen. Sie entstehen aus einer ähnlichen Betrachtungsweise,
wie in den geschaffenen Dingen die sogenannten metaphysischen Grade

dem betrachtenden Verstände entgegentreten. Das eine, ungeteilte Wesen
des Menschen vermögen wir nach Körperlichkeit, Vegetabilität,
Sensibilität und Geistigkeit aufzufassen. Solange diese Aussagen bloß als

logische Werte betrachtet werden, bilden sie im Begriffe des Menschen

selbständige, gleichsam übereinander gehäufte, nebengeordnete Merkmale

1. Faßt man sie aber als reale Werte, im Sinne einer
metaphysischen Universalität, so laufen sie in einem Wesen zusammen,
sind von ihm und voneinander untrennbar und stellen, nur für sich

(praecisive) genommen, jene Seinsgrade getrennt vor, die einem Wesen,

je nach dessen Seinsvollkommenheit, zukommen. Die Körperlichkeit
im Menschen z. B. drückt infolgedessen einen Grad der Vollkommenheit
aus, der vermöge der organischen Verbindung mit den übrigen
Seinsgraden, insbesondere aber mit der Geistigkeit, viel höher steht als

jener, der im reinen Körper vorhanden ist. So bieten die einzelnen

metaphysischen Grade bestimmte partikuläre Teilsichten, welche einerseits

die Vollkommenheit des Ganzen widerspiegeln, andererseits dessen

Reichtum in näher faßbaren Formen darstellen. Sie sind von dem

Ganzen und in demselben unterschiedslos ; und in ihrem gegenseitigen

Vergleich weisen sie formale, virtuelle Unterschiede auf.

Nach dieser Analogie müssen wir die gestaltende Tätigkeit des

Aquinaten auffassen, wenn er uns Gottes absolute Transzendenz unter
den Begriffen der Einfachheit, Vollkommenheit, Unendlichkeit, Unver-

1 Vgl. La sintesi p. 113 s.

13 65



194 Aufbau des thomistischen Gottesbegrifies

änderlichkeit und Einheit in der reinen Seinsordnung, in der
repräsentativen Ordnung aber als oberste Wahrheit darstellt und näher

gestaltet. Alle diese Merkmale sind Eigenschaften Gottes im weiteren

Sinne, da sie die substanzielle Vollkommenheit Gottes bezeichnen,

gleichsam den Grad angeben, nach welchem dieselbe Gott als völliger
Ausschluß von Zusammensetzung, Unvollkommenheit, Beschränkung,
Veränderung und Geteiltsein zukommt. Wollen wir die Gott ureigene
Vollkommenheit erfassen, so müssen wir dieselbe nach den genannten
Gesichtspunkten ihm zuschreiben. Deshalb bieten uns die aufgezählten
Merkmale sehr kostbare Teilsichten, um die absolute Transzendenz
Gottes unserm Verstände näher zu bringen und um darüber richtig
zu denken. Die Wesenszüge jedoch, die aus demselben abgeleitet
werden, stellen die sogenannten ruhenden (statischen) Eigenschaften
Gottes im strengen Sinne dar, die in ihrer formellen Bedeutung nicht
mehr das Wesen Gottes bestimmen, mit ihm und untereinander keineswegs

vertauschbar sind. Die aufgezählten Eigenschaften begründen
sich nicht gegenseitig, ihr Wesenszug (ratio formalis) ist nur von der
Transzendenz Gottes abhängig, und so können sie wenigstens nach
ihrem verschwommenen Inhalte untereinander vertauscht werden ;

richtiger : sie schließen einander gegenseitig ein. Die absolute
Einfachheit z. B. kann, wenn auch nicht nach der rein formellen Bedeutung,
ohne weiteres Unendlichkeit, Einheit usw., wie auch umgekehrt, genannt
werden. Die Ewigkeit aber und die Allgegenwart können nicht einmal
in diesem Sinne miteinander vertauscht oder mit der Einfachheit, mit
dem Wesen Gottes verwechselt werden. Daher dient auch zur begrifflichen

Bestimmung der Eigenschaften im strengen Sinne nicht die

Analogie der metaphysischen Grade, sondern jene des Hervorgehens
der accidentia propria aus der Wesenheit in den geschaffenen Dingen 1.

1 Man kann auch sagen, daß die Anordnung der verschiedenen Aussageweisen

nach Art der logischen Allgemeinheit das Vorbild für die Bestimmung
solcher Eigenschaften ist. Die Eigenschaften im weiteren Sinne schließen auch
nach ihren formellen Merkmalen einander ein, jene im strengen Sinne hingegen
schließen jedes andere fremde Merkmal aus. Aus diesem Grunde ist es gar nicht
gleichbedeutend, wenn man Gottes Eigenschaften mit gleichlautenden Worten
bezeichnet, darunter aber Eigenschaften verschiedener Ordnung versteht. So
kann z. B. die metaphysische Wesenheit im oben angegebenen Sinne genommen
werden. So verstanden ist sie nichts anderes als das Ansichsein Gottes (esse

per se subsistens) als tiefste Wurzel aller Wesensmerkmale, sofern dieselben in
ihm wirklich (actu implicite) eingeschlossen und miteinbegriffen sind. In sich
gesehen, verhalten sich dieselben zum Wesen Gottes zwar als Erweiterung unserer
Erkenntnis, aber auch als Erläuterungen, als nähere Bezeichnungen desselben

66



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 195

3. Die Teilsichten in sich und als Grundlagen der Eigenschaften
im weiteren Sinne.

Das auffallendste Seinsmerkmal Gottes ist die Einfachheit. Deshalb

beginnt der hl. Thomas mit derselben seine gestaltende Arbeit1. Die
absolute Transzendenz Gottes ist nur unter Ausschluß jeder Zusammensetzung

denkbar. Das allererste demnach, was als fruchtbringende
Teilsicht sich dem gestaltenden Verstand bietet, ist der Begriff der
Einfachheit. Hieraus leitet Thomas eine ganze Reihe von Merkmalen
und Eigenschaften ab, die über Gott sehr wertvolle Aufschlüsse bieten,
die Aufmerksamkeit des Geistes von den geschöpflichen Unvollkommen-
heiten abwenden und in die Gotteshöhe und -nähe erheben. Die
absolute Überweltlichkeit2 Gottes im transzendenten Sinne hat Thomas
als Resultat der Gottesbeweise festgestellt. Jetzt handelt es sich darum,
dieselbe in allen einzelnen Zügen annehmbar zu gestalten. Die
Erhabenheit über die Potenzialität ist der hervorstechendste Zug der
transzendenten Überweltlichkeit. Der Ausschluß der partikulären

Wesens. So gefaßt ist die essentia metaphysica eine Eigenschaft Gottes im
weiteren Sinne. Man kann aber die Wesenheit auch in einem ausschließenden
Sinne fassen, sofern der Verstand von jedem anderen Merkmale absieht und das
Wesen für sich (praecisive) betrachtet. Ist der Ausschluß ein vollkommener, so
daß darin selbst die Beziehung zu denselben im Sinne einer wirklichen Forderung
des Miteinanderseins nicht enthalten ist, so steht die essentia logica praecisiva
vor uns. Wird aber jedes fremde Merkmal zwar ausgeschlossen, die Forderung
des Miteinanderseins, also eine aktuelle Beziehung zu denselben als notwendigen
Folgen beibehalten, so sprechen wir von der essentia metaphysica im ausschließenden
Sinne. So ist die metaphysische Wesenheit Gottes wieder das Ansichsein, zu dem
aber die entsprechenden Eigenschaften aufgesucht werden müssen ; sie stellen
nicht mehr deren Erläuterungen, sondern bloße Erweiterungen dar. Die
metaphysische Wesenheit ist in diesem Sinne Subjekt synthetischer Urteile, während
sie im oben angegebenen Sinne Subjekt analytischer Urteile ist. Die eben
besprochene Form der metaphysischen Wesenheit Gottes wird zu den Eigenschaften
im strengen Sinne gerechnet ; nur nimmt sie unter ihnen eine zentrale Stellung
ein, da sie die Beziehung zur Forderung des Miteinanderseins mit sämtlichen
Eigenschaften, kraft ihrer (materiellen) Identität mit der Transzendenz, mehr
in sich schließt, als alle übrigen. In diesem Sinne können wir in I 3, 3-4 die
Bestimmung der metaphysischen Wesenheit Gottes erblicken : ein Ansichsein,
das die Identität mit beiden zweiten Akten (Subsistenz und Dasein) und daher
die sämtlichen Folgen derselben fordert.

1 I 3.
2 Wie von vielen anderen, gilt auch von diesem Ausdruck, was wir von der

metaphysischen Wesenheit gesagt haben. Sie kann als Eigenschaft im weiteren
Sinne den Einschluß aller Merkmale darstellen, durch die Gott von der Welt
unterschieden wird ; sie kann aber auch im engeren Sinne die bloße Erhabenheit
Gottes über die Schöpfung betonen.

67



196 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

Formen der Zusammensetzung bezeichnet die einzelnen Weisen der
Überweltlichkeit. Sind von der Natur Gottes jedwede Prinzipien einer

Zusammensetzung ausgeschlossen, so kann er nur als ein geistiges
Wesen vor uns stehen im Sinne der Unkörßerlichkeit und der Immateria-
lität h Gott ist der reinste Akt, die reinste Form. Diese Gestaltung
bringt uns Gott nahe durch Eigenschaften im strengen Sinne, die als

Ausschluß der Körperlichkeit und der Materie, selbst einer geistig
gefaßten Materie (materia spiritualis im Sinne der Zeitgenossen des

hl. Thomas), sich darstellen. Ist ferner Gottes Wesen über alles Irdische
so erhaben, daß es auch in die logischen Schemen nicht eingeengt
werden kann, so erhalten wir jene Eigenschaft, die Unfaßbarkeit
(incomprehensibilitas, incapabilitas) genannt wird2. Der Ausschluß

jeglicher Zusammensetzung aus erstem und zweitem Akt ergibt die

metaphysische Wesenheit Gottes im ausschließenden Sinne. Wird dies

in der Richtung des Suppositums gedacht, so steht Gott als reine
Subsistenz vor uns ; wird aber das Dasein betont, so ist das Ansich-
sein Gottes als reine Existenz (Dasein) bestimmt 3. Denken wir die

Einfachheit Gottes als Ausschluß der Zusammensetzung aus Substanz
und Akzidens, so können wir Gott nur als Überfülle der substanziellen
Vollkommenheit (supersubstantia) bezeichnen ; sofern aber keine Art
der Zusammensetzung in ihm Platz haben kann, ist sein Name :

Absolute Reinheit (puritas) 4. Da ferner die Einfachheit Gottes derart
überweltlich ist, daß er mit der Welt in keine Wesensgemeinschaft
treten kann, so steht seine Unvermischbarkeit sowohl als supersub-
stantialitas, wie auch als supersubsistentialitas fest, insofern Gott
in keiner Weise in eine höhere Subsistenz aufgenommen werden kann.

Mit all diesen Wesenszügen und Merkmalen wird unsere Kenntnis
von Gott auf Grund der Einfachheit bereichert. Alle fließen aus der

gleichen Quelle, aus der Erhabenheit Gottes über jegliche Potenzialität,
aus der überweltlichen Einfachheit, und sind erweiternde und erläuternde
Kenntnisse, welche die Gott zukommende Einfachheit in helleres Licht
stellen und nach neuen Teilsichten darlegen. Die Art und Weise, wie
Thomas diese einzelnen Züge aus dem gemeinsamen Grunde ableitet
und mit denselben die absolute Transzendenz faßbar gestaltet, gehört
zu den schönsten Kunststücken seiner Summa.

Dasselbe ist auch von dem zweiten Merkmal zu sagen, das wir
nach Art der metaphysischen Grade Gott zuschreiben und womit wir

1 I 3, 1-2. 2 I 3, 5.
3 I 3, 3-4. 4 I 3, 6, 7.

68



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 197

eine Teilsicht seiner absoluten Transzendenz bezeichnen. Es ist dies
seine Vollkommenheit. Aus der Erhabenheit über die Potenzialität
folgt, daß Gott nicht bloß reiner Akt ist, sondern die ganze Seinsfülle
besitzen muß, weil sein Wesenszug aus dem zweiten Akt des Seins

entnommen ist T Der Ausschluß jeglicher Unvollkommenheit gestaltet
Gott zu einem überweltlichen WTesen in einem ganz besonderen Sinne.

Alles, was wir in unserer Abhandlung über die formale und objektive
Heiligkeit, von der Erhabenheit, Reinheit und Majestät Gottes gesagt
haben, gehört hierher, folgt aus den Prinzipien, die der hl. Thomas
hier niedergelegt hat.

Wird die Vollkommenheit als plenitudo essendi bestimmt, so

kommt sie Gott uneingeschränkt zu. Negativ .kann die Seinsfülle Gottes
als notwendige Fehlerlosigkeit (indefectibilitas) bezeichnet werden, die
in der Seinsordnung am besten Festigkeit (firmitas) genannt wird2.
Je nachdem sich die Festigkeit auf die Seinsfülle des Wesens bezieht,
also den Vollbesitz des Seins bezeichnet, oder die Oberhoheit des

Daseins (existentia) und dessen Unverlierbarkeit betont, bestimmt sie

Gottes Eigenschaft als Wesensfülle (superessentia) oder Notwendigkeit
(nécessitas). In der dynamischen Ordnung zeigt sich die Fehlerlosigkeit

Gottes als Unsündlichkeit (impeccabilitas), die eine Teilsicht der
formalen Heiligkeit Gottes bildet 3.

Nach der positiven Seite bedeutet Vollkommenheit die Seinsfülle,
den Vollbesitz des Seins. Da aber das Sein Gott als ein subsistierender
Bestand zukommt, wird er das höchste Sein genannt (summum Ens).
In diesem Sinne kommt ihm die Ü berweltlichkeit als eine Eigenschaft
im strengen Sinne zu, wie auch jenes Erst-Sein und die Majestät,
welche mit seiner objektiven Heiligkeit identisch sind.

Die Betrachtung der allumfassenden Vollkommenheit Gottes führt
uns zur Annahme jener Eigenschaft, die wir als überweltliche Allgemeinheit

(universalitas) bezeichnen können. Die verschiedenen Formen der

Allgemeinheit des menschlich erfaßbaren Seins haben wir bereits
dargelegt. Die Allgemeinheit, die Gott auf Grund seiner Seinsvollkommenheit

zukommt, ist ganz anderer Natur. In ihr ist alles, was irgendwie
zum Seinsgebiet gehört oder gehören kann, auf Grund positiven Ein-

1 I 4, 1-2.
2 Die Fehlerlosigkeit, wie auch der positive Ausdruck der Vollkommenheit

können mit der Schönheit formell nicht gleichgestellt werden, aber zweifelsohne
bilden sie die Grundlage zur Bildung dieses Begriffes.

3 I 53, 1.

69



198 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

Schlusses (actu formaliter vel virtualiter) enthalten 1. Deshalb nennen
wir diese Eigenschaft Gottes Seinsallgemeinheit (universalitas in essendo),

womit wir bloß den Vollbesitz des Seins unter einem neuen Gesichtspunkte

veranschaulichen wollen. Nimmt man die Seinsvollkommenheit

Gottes vergleichsweise, so gewinnt man zwei weitere Eigenschaften.
Einmal die ursächliche Allgemeinheit (universalitas in causando), womit
ausgedrückt wird, daß jede Seinsäußerung auf dem statischen und
dynamischen Gebiete der Seinsvollkommenheit Gottes untergeordnet
ist, aus ihr die Möglichkeit und Wirklichkeit im ganzen Umfange ihres
Inhaltes und Gehaltes schöpft. Sodann die Unzählbarkeit (inconnumera-
bilitas) : Gott kann nicht zur Welt gerechnet werden oder mit den
einzelnen Gliedern der Welt nach mehr oder weniger mitgezählt werden.
Dies ergibt sich schon aus einem allgemeinen Gesetz solcher Analogien2,
weiters insbesondere aus der absoluten Überweltlichkeit Gottes. Nur
homogene Bestände (vonseiten des numerus numeratus) können (nach
dem numerus numerans) gezählt und nach einer formalen Einheit so

bestimmt werden, daß ihr Geteilt- oder Ungeteiltsein einen

sinngemäßen Ausdruck erhält. Gott hat aber mit der Welt keine formale
Gemeinsamkeit. Das esse per se subsistens und das esse participatum
sind derart verschiedene formale Bestände, daß sie nicht einmal unter
dem Gesichtspunkt des Seins in eine formal-reale Einheit zusammengefaßt

werden können.
Die Vollkommenheit kann nicht bloß absolut, sondern auch nach

ihren Beziehungen betrachtet werden. So gelangen wir zum Begriff
des Guten (bonum, bonitas). Darüber wurde schon viel geschrieben,
und es ist bisher noch kaum gelungen, diesen Begriff ganz eindeutig
zu bestimmen. Kann er mit dem Begriff der Vollkommenheit
gleichgestellt werden, oder ist diese bloß eine materielle Voraussetzung des

Guten Auch die besten Thomisten denken hierüber ganz verschieden.

Eines aber unterliegt keinem Zweifel, daß im Begriffe des Guten eine

Beziehung enthalten ist. Mag man darunter eine gewisse Expansivität
(participabilitas) oder die Fruchtbarkeit verstehen, die aus dem

naturgemäßen Streben, die eigene Vollkommenheit und Tüchtigkeit zur
Geltung zu bringen (diffusibilitas) stammt : in allen Fällen ist von dem

Begriff des Guten das Merkmal des Aussichheraustretens, der appeti-
bilitas, nicht trennbar 3. Man könnte also sagen, daß die Vollkommen-

1 I 4, 2. 2 Vgl. Cajetan, De nominum analogia.
3 Alle diese Ausdrücke wollen wir im transzendentalen Sinne genommen

haben.

70



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 199

heit, synthetisch gefaßt, sowohl die statische als auch die dynamische
Ordnung in sich schließt, nach analytischen, partikulären Gesichtspunkten

aber die Vollkommenheit die Statik, das Gute hingegen
die Dynamik des Seienden bezeichnet.

Wollen wir also die Seinsvollkommenheit Gottes unter dem Begriff
des Guten gestalten, so erhalten wir folgende Eigenschaften im strengen
Sinne : Als Objekt (obiectum appetibile) ist Gott das höchste Gut

(summum bonum), in dem alles in überreicher Form vorhanden ist,
was begehrenswert ist oder zur Seinsdynamik gehört1. Gott ist die

vaesentliche Güte (bonitas essentialis), die allein geeignet ist, für sich

begehrt zu werden und von dem das Gutsein auf andere Wesen und

Gegenstände überströmt (bona per participationem). Allein nicht
bloß als Gegenstand (obiectum formale quod) ist Gott das höchste

Gut, sondern auch als Beweggrund (obiectum formale quo). Gott ist
um seinetwillen liebenswürdig, alles andere muß um Gottes willen, mit
Beziehung auf Gott begehrt und geliebt werden. In diesen beiden

Gesichtspunkten tritt die Seins-Maj estât Gottes ganz besonders hervor.

Er ist der letzte Zweck der gesamten Schöpfung ; in ihm sind alle

ordnenden Gründe und Prinzipien der ganzen geschaffenen Tätigkeit
und des Weltgeschehens enthalten. Im einzelnen sind sie bloße Spiegelbilder

seiner mitteilenden Güte und ordnenden Weisheit.
Eine weitere Teilsicht der Güte ist die Fruchtbarkeit (foecunditas).

In dieser Beziehung kommt dem Seienden die Benennung « Urgrund, »,

« Prinzip » zu. Nach diesem Gesichtspunkte unterscheiden wir in Gott
die Eigenschaften nach Tätigkeitsprinzipien, also jene, die ihm als

Subsistenz (principium quod) und als Natur (principium quo)
zukommen. Die Bedeutung derselben für die Heiligkeit Gottes haben

wir schon dargestellt. Hier möchten wir nur auf die Tragweite der

unter dem Namen Vollkommenheit zusammengefaßten Eigenschaften
für die Lehre von der Dreieinigkeit hinweisen. Denn hier knüpft Thomas

an, um in seinem Gottesbegriff auch solche Züge hineinzutragen, die

auf dem Wege der natürlichen Erkenntnis nicht erreichbar sind 2.

Für die Begründung der Dreieinigkeit ist von grundlegender
Bedeutung, daß man das Prinzip oder die Prinzipien der Vielheit findet
und genau bestimmen kann. Das formale Prinzip der Vielheit, also

der Dreipersönlichkeit, kann keineswegs in der Natur oder in irgend-

1 I 6, 2.
2 Es dürfte am Platze sein, die Entwicklung des Traktates über die Trinität

nach der Reihenfolge der Quästionen übersichtlich darzustellen. Vgl. Tabelle S. 210.

71



200 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

einer absoluten Eigenschaft Gottes gesucht werden. Dies würde die

Vervielfältigung der Gottheit selbst mit sich führen, was an sich

unmöglich und mit den Resultaten unserer natürlichen Weltanschauung
unvereinbar ist. Als formaler Erklärungsgrund kann nur die Relation
dienen, die kraft ihres charakteristischen Zuges eine Gegenüberstellung
unbedingt mit sich bringt, ohne zur Wahrheit und Realität derselben
eine Vervielfältigung der absoluten Werte notwendig zu erheischen

Vermögen wir also auf Gott den Begriff der realen Beziehungen zu
übertragen und finden wir innerhalb der Gottheit reale Relationen,
so steht vonseiten des Verstandes nichts mehr im Wege, uns die

Ureinheit Gottes der Natur nach, in untereinander verschiedenen Sub-

sistenzen zu denken, und so eine bewunderungswürdige Synthese zwischen
Eins- und Dreisein annehmen zu können. Nur die Aufmunterung und
die Zusicherung von Seiten der Offenbarung ist dazu nötig, daß wir
den entscheidenden Schritt wagen und die absolute Transzendenz
Gottes auch in dieser Hinsicht gestalten, oder in dieselbe jene Züge
hineintragen, die eine solche wirklich überweltliche Erhabenheit Gottes

bezeugen, wie sie im Geheimnisse der Trinität vor uns steht.
Zur Wirklichkeit der Relation ist ein reales Fundament unbedingt

erfordert. Dies ist die materielle Voraussetzung, aus dem das formale
Sein der Relation hervorgeht. Dieses Fundament in Gott zu finden,
scheint eine aussichtslose Mühe zu sein. Vergleichsweise Beziehungen
(Gleichheit, Ähnlichkeit usw.) können nicht real sein, da ihre Grundlage

die unterschiedslose göttliche Natur ist ; so entstehen Beziehungen
des gleichen Dinges zu sich selbst. Ebenso ist die Tätigkeit Gottes

mit seiner Natur identisch ; deshalb kann sie reale Beziehungen nicht
begründen. Hier tritt Thomas ein. Die Vollkommenheit Gottes ist
derart überweltlich und transzendent, daß sie die ganze Fülle der

Statik und Dynamik in sich schließt. Hiermit ist die Möglichkeit
gegeben, daß die göttliche Tätigkeit trotz ihrer Identität mit der Natur
auf einer solchen Höhe der überweltlichen Vollkommenheit steht, daß

sie nicht bloß in außergöttlicher, sondern auch in innergöttlicher
Beziehung Gegenüberstellungen nach göttlich hervorbringendem Prinzip
und hervorgebrachtem Terminus mit einer Gott allein eigenen
Wirklichkeit setzen kann. Hierzu ist nur erfordert, daß die Vollkommenheit

Gottes auch unter dem Begriff des Guten eine überweltliche Fruchtbarkeit

aufweise, daß also die überströmende Güte der göttlichen Natur

1 I 28, 1-2.

72



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 201

eine Mitteilbarkeit aufweise, deren Grundlage die Tätigkeit, ihr
abschließender Endpunkt aber die Subsistenz der gleichen göttlichen
Natur nach Prinzip und Terminus (productus) sei. Deshalb beginnt
Thomas die Begründung der Dreieinigkeit mit den processiones, die
nichts anderes sind als die immanenten Tätigkeiten Gottes selbst, die
auf Grund der transzendenten Dynamik und Fruchtbarkeit Gottes eine
zweifache Mitteilung der göttlichen Natur, d. h. nach Zeugung und
Hauchung, gestatten. Das •Geheimnis bleibt. Aber bei Thomas merkt
man kaum den großen Schritt, den er zur Gestaltung des Gottesbegriffes
unternimmt, und auf der Grundlage der beschriebenen Seinsvollkommen-
heit Gottes auch dieses hehre Geheimnis zu einem ähnlich glaubwürdigen
Satze formt, wie alle vorausgehenden Thesen seiner Summa, bei denen

die natürliche Erkenntnis eine viel fühlbarere Stütze bietet.
Auf diesem Wege gelangen wir zur Annahme der relativen

Eigenschaften Gottes, die, sei es als Hervorgänge (processiones, origines),
sei es als Relationen, Gott nach solchen Merkmalen bezeichnen, die
bloß ihm, dem überweltlich vollkommenen Wesen, eigen sein können 1.

Die absolute Transzendenz und Überweltlichkeit Gottes erscheint

nirgendwo auf einer solchen Höhe, wie bei der gläubigen Erfassung
der Dreieinigkeit. Die Mehrheit der Personen ist zwar auf Grund von
Hervorgängen zu denken, jedoch ohne irgendwelche Zusammensetzung
oder Vermehrung, die in das Sein Gottes hineingetragen würde. Sein

und Tätigkeit sind in jedem Geschöpfe notwendig real verschieden.

In Gott aber müssen sie identisch sein. Selbst wenn die Tätigkeit
produktiv ist, muß zwischen dem hervorgebrachten Terminus und
dem Sein Gottes jeder reale Unterschied ausgeschlossen bleiben. Es

muß also von dem nach realen Person-Unterschieden bestimmten Sein

Gottes die Einfachheit, Vollkommenheit, Unveränderlichkeit, ja selbst

die transzendentale Einheit ebenso ausgesagt werden können, wie sie

vom Wesen Gottes für sich, ohne Mehrheit von Personen gedacht,
gelten würden. Hieraus folgt, daß die Transzendenz Gottes als Sein

Statik und Dynamik umfaßt, so daß die beiden bloß zwei gleichwertige
Teilsichten des einen, einfachen transzendenten Seins sind. Wie die

Statik die ganze Dynamik umfaßt, schließt auch die Tätigkeitsordnung
das Wesen vollkommen ein.

Hieraus folgt, daß auch die Personen so zu fassen sind, wie die

übrigen Eigenschaften ; nur gehört zu ihrem Begriff die produktive

1 I 32, 2.

73



202 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

Dynamik, die vom Wesenszug der übrigen völlig ausgeschlossen ist.
Demnach vertreten die Personen ähnliche Teilsichten wie Güte, Liebe,
Wille usw., zu deren Vollinhalt nicht bloß der ausdrückliche Wesenszug,

sondern auch das transzendente Sein Gottes gehört, ohne nach
einer bestimmten Teilsicht bezeichnet zu sein. Im Wesenszug des

trinitarischen Personseins ist die Natur Gottes nach ihrer produktiven
Dynamik ausdrücklich enthalten, die Statik des göttlichen Seins aber
ähnlich mitinbegriffen, wie es in allen absoluten Eigenschaften
eingeschlossen ist. Zum formellen Merkmal dieses Personseins gehört die

Relation, von der der reale Unterschied der Personen abhängt. Deshalb

wird die Relation im eminenten Sinne Eigenschaft (proprietas)
genannt, wodurch nicht so sehr das unterscheidende Merkmal (wie bei
den absoluten Eigenschaften), sondern vielmehr der durch den Ursprung
bedingte selbständige Besitz (das consortium in uno esse consubstan-

tiali) des göttlichen Seins bezeichnet wird. Relation aber, als ein
wirkliches Sein, ist ohne Mitbezeichnung absoluter Werte nicht denkbar 1.

Aus diesem Grunde gehört die produktive Dynamik des göttlichen
Seins zum ausdrücklichen Teilinhalt des Personseins, während die
absolute Transzendenz vermittelst derselben eingeschlossen wird 2. Jede
Person schließt demnach das volle, ungeteilte, transzendente Sein

Gottes ein, fügt ihm nichts hinzu, vermindert dasselbe keineswegs ;

nur schließt sie kraft der gleichen Transzendenz und innerhalb
derselben einen realen Unterschied von der entgegengesetzten Person ein,
ohne hierdurch das transzendente Sein selbst irgendwie zu teilen oder

aufzuteilen. Es ist also sowohl bei den absoluten, als auch bei den

relativen Eigenschaften die gleiche Dinglichkeit die bezeichnete Realität
(res significata). Nur der Wesenszug (ratio significata) ist verschieden.

Denn die göttliche Transzendenz wird in den absoluten Eigenschaften
unter einer Teilsicht ohne jedwede reale Unterscheidung bezeichnet,
während dieselbe durch das Personsein (proprietates relativae) nach

Teilsichten bezeichnet wird, die einen realen, wenn auch bloß relativen
Unterschied innerhalb dieser Transzendenz nach Gegenüberstellung von
Prinzip und Hervorgang in sich schließen.

1 Die Relation ist nach ihrem formellsten Merkmale (ad ut quod) ohne
absolute Werte denkbar. Deshalb ist sie kein konstitutives Prinzip des Personseins

in Gott, sondern eine Folgeerscheinung des bestimmten Personseins.
2 Wenn jede Person dies volle, ungeteilte, transzendente Sein Gottes in sich

schließt, so ist die von Thomas (I 42, 5) beschriebene circuminsessio eine
selbstverständliche Folgerung.

74



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 203

Das dritte umfassende Merkmal, unter welchem wir die absolute
Transzendenz Gottes gestalten können, ist die Unendlichkeit. Das Sein
Gottes ist mit der Einfachheit und Vollkommenheit hinlänglich
umschrieben. Die Eigenschaften, die aus demselben abgeleitet werden,
bieten dem Verstände derartige Anhaltspunkte, daß er Gottes Wesenszüge

bis in alle zugänglichen Einzelheiten erfassen und nach
überweltlichen Proportionen behaupten kann. Diese Werte vollendet
Thomas durch die Aufzeigung zweier Merkmale, welche die Seinsweise
Gottes bestimmen : die Unendlichkeit und Unveränderlichkeit. Durch
diese zwei Begriffe wird Gottes Seinsvollkommenheit in jeder Beziehung
nach überweltlichen Proportionen bestimmt.

Die Unendlichkeit, welche Gott zugeschrieben werden kann, ist
Seinsunendlichkeit h Die Unbegrenztheit, die auf Grund der Materie
oder durch Entfernung der quantitativen Grenze gedacht werden kann,
ist auf Gott nicht anwendbar. Nur der uneingeschränkte Besitz des

Seins nach allen formalen Wirklichkeitsweisen kann einen würdigen
Begriff von der Unendlichkeit Gottes geben. Daher müssen alle jene
Eigenschaften, die bisher Gott zugeschrieben wurden, wie auch jene,
die in den nachfolgenden Thesen der Summa festgestellt werden, in
dieser Seinsunendlichkeit behauptet werden. Die Tragweite dieses Satzes

entwickelt Thomas in seiner hochwichtigen Abhandlung über die
Namen Gottes2, wo er die Unaussprechlichkeit Gottes damit begründet,
daß kein Name ihm zugeeignet werden könne, der seine ganze
Seinsvollkommenheit ausdrücken oder mit den geschöpflichen Namen völlig
gleichbedeutend (univocum) wäre.

Die Seinsunendlichkeit Gottes bezeichnet Gottes Würde als Größe

(magnitudo) und Oberhoheit (celsitudo). Sie kann für sich, absolut als

infinitas essentialis, oder beziehungsweise als Unermeßlichkeit (immen-
sitas) gefaßt werden. Wollen wir letztere als Erhabenheit über jedes
Maß gestalten, das das geschöpfliche Sein als beschränkt bezeichnet,

so erhalten wir die Eigenschaften Gottes, welche als incapabilitas
oder incircumscriptibilitas und als ubiquitas bezeichnet werden. Zeit
und Raum, wie auch andere begrenzende Weisen sind dem geschöpflichen

Sein eigen. Durch die Entfernung dieser Schranken erhalten
wir die genannten Eigenschaften Gottes, die ihm aus der Erhabenheit
und aus der vollen Herrschaft über dieselben zukommen. Daher

begründet Thomas die Allgegenwart Gottes aus der hervorbringenden

1 I 7, l. 2 I 13.

75



204 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

Tätigkeit Gottes, der nichts entgehen kann, was Sein besitzt h Aus
dieser Eigenschaft Gottes sind auch jene Teilsichten seiner Majestät
abzuleiten, welche dieselbe als eine Herrschaft und Oberhoheit über
die Geschöpfe bestimmen.

Das vierte Merkmal, womit Gottes Transzendenz gestaltet wird,
ist die Unveränderlichkeit (immutabilitas) 2, wodurch die Erhabenheit
Gottes über jeden Wechsel ausgedrückt wird. Ist die Unendlichkeit
gleichsam der Widerschein der Seinsreinheit (puritas) Gottes, so ist
die Unveränderlichkeit bloß eine Teilsicht der Seinsfestigkeit (firmitas),
ein besonderer Glanz, der die absolute Transzendenz umgibt oder

aus ihr hervorströmt. Die Seinsfestigkeit Gottes verträgt sich nicht
mit dem Wechsel, ja nicht einmal mit dessen Möglichkeit. Daher
können wir die Transzendenz Gottes nach allen Merkmalen gestalten,
die aus der Verneinung (negatio) der geschöpflichen Veränderung
entstehen. Unverletzlichkeit (incorruptibilitas), Unsterblichkeit (immorta-
litas) und Unzeugbarkeit (ingenerabilitas) sind nur einige Begriffe,
unter denen wir das unwandelbare Sein Gottes uns vorstellen. Die

Ewigkeit (aeternitas) erhebt endlich Gottes Sein für unsern ganz an
das Zeitliche gebundenen Verstand auf eine Höhe, wo nur die reine

Dauer, mit Ausschluß von « vor » und « nach » herrscht, und die das

Bestehen des reichsten, unwandelbarsten Lebens als ein überweltliches
Maß kennzeichnet 3. Wie nur ein dem Sein nach unendliches Wesen

unermeßlich sein und mit seiner Gegenwart alles erfüllen kann, so

darf auch die Ewigkeit nur einem völlig unveränderlichen Sein als

eigen zukommen ; nur ein solches kann mit seiner unveränderlichen
Dauer jeden Wechsel, jede Dauer umfassen und auf Grund seiner

Tätigkeit die Zeit und die zeitlichen Dinge messen, der Maßstab ihrer
Dauer sein.

Das fünfte Merkmal endlich, das aus der absoluten
Transzendenz Gottes folgt, oder umgekehrt dieselbe kennzeichnet, ist die

Einheit (unitas). Die Überweltlichkeit Gottes birgt schon auf Grund
der Gottesbeweise die vollkommene Unterscheidung Gottes von der

Schöpfung in sich. Sehr sinnreich legt Thomas diese Einheit Gottes
als Alleinsein und Einsamkeit (solitarius) in seinem Traktat über die

Dreieinigkeit aus 4. Es ist dies die Folge seiner Erhabenheit über die

1 I 8, l. 2 I 9.
3 I 10. «... apud quem non est transmutatio, nec vicissitudinis obumbratio »

(Jac. I 17).
4 I 31, 3 ad 1.

76



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 205

Welt, mit der er nicht mitgezählt werden kann, aus deren Dasein er
auch keinen Seinszuwachs erfährt. Diese Erhabenheit wird durch die

Einheit Gottes ausgedrückt. Die Seinsfestigkeit Gottes zeigt sich darin,
daß er sein ungeteiltes Wesen wahren kann. In völliger Transzendenz
über die Welt ist Gott in sich eins und von der Schöpfung so

unterschieden, daß diese mit seiner Erhabenheit gar nicht verglichen werden
kann. Die Seinsfestigkeit Gottes ist ferner eine derartige, daß sie eine

Vervielfältigung nicht zulassen kann. So bestimmt sich die Einheit
Gottes zur Einzigkeit (unicitas) 2, womit eigentlich das letzte Wort
über die Transzendenz Gottes ausgesprochen ist. Darum wird in der
Summa als letzte Seinseigenschaft Gottes die Einheit und die Einzigkeit

bezeichnet. Die gestaltende Fähigkeit des Verstandes endigt hier.
Die Transzendenz als Einheit und Einzigkeit gefaßt und erklärt, zeigt
das nach den schon aufgezählten Eigenschaften bestimmte Wesen
Gottes auf einer Höhe, vor welcher das menschliche Gemüt nur in
scheuer Ehrfurcht verweilen kann. Hier wird die Entfernung des

Geschöpfes von Gott nicht mehr bloß erfaßt, sondern tief gefühlt
und erlebt.

Für die Vorstellungsordnung kann die Transzendenz Gottes als

erste, oberste Wahrheit (veritas prima) gestaltet werden. Dies ist die

ontologische Wahrheit Gottes 3, die ihn in einer Lichtfülle zeigt, welche

nicht von außen her abgeleitet wird, sondern nur aus Gottes ureigenem
Wesen stammt, ja mit ihm identisch ist. Diese Lichtfülle ist so

überweltlich, daß ein geschaffenes Wesen für ihre direkte Aufnahme gar
nicht geeignet sein kann. Nur in abgeblendeter Form gelangen ihre

Strahlen, indem sie durch die geschaffenen Dinge laufen, auch zu dem

schärfsten Verstand. Daher ist Gott unfaßbar (incomprehensibilis) ;

nur er kann die Erfassung dem Geschöpfe ermöglichen und vermitteln.
Die Arten und Weisen dieser Vermittlung sind verschieden und
zahlreich. Direkte Erkenntnisbilder (species) für die rein geistige Welt, die

mühsam erworbenen Formen für den menschlichen Verstand bezeichnen

die Hauptformen, in denen Gottes unwandelbare Wahrheit vermittelt wird.
In sich aber kann Gott durch keine Vermittlung erkannt werden. Nur
eine direkte Mitteilung seines Wesens selbst als Erkenntnisform vermag
das Geschöpf mit ihm zu vereinigen. Aber auch dann bleibt Gott
unbegreiflich (incomprehensibilis) in dem Sinne, daß kein Geschöpf zu
einer völlig erschöpfenden Erkenntnis seines Wesens gelangen kann 3.

2 I 11, 3-4. 3 I 16. 3 Über diese Sätze vgl. I 12.

77

Fortsetzung des Textes S. 208.



Conspectus particularium rationum, quibus esse transcendens

Div. (ut essentia Dei physica) notificatur.

per exclusionem com-
positionis : Simplicitas,
ut Puritas Div. esse

3

ID
ft-!

W hi

Esse transcendens

Divinum

in ordine ad alia :

sec. exclusionem
causarum extrin-j
secarum : A seitas'

causae efficientis :

Improductibilitas

<3 S
ri ^
0 'S

d
S &
w.§

causae obiec-
tivae

exemplaris :

Indepen-
dentia

finalis :

Nécessitas

quoad sub-
stantiam

in se quoad prin-
cipia intrinseca :(
Perseitas

in ordine
essendi

in ratione
entis

per exclusionem imper-
fectionis seu defectus :

Perfectio, Bonitas, ut Ex-
cellentia Div. esse.

sec. modos
entis

positive

per amotionem
limitum :

Infinites, ut Magnitude

esse Div.,
Celsitudo

per amotionem
mobilitatis :

Immutabilitas

privative

in ordine repraesentativo : Veritas prima

quoad ea quae consequntur ad substantiam prout explicat Div.
transcendentiam per nobilissimam notam praedicamentalem :

Summa intellectualitas



sec. principia substantialia

' ab essentia vel natura

a principiis essendi

in ordine ad alia-

ab actu 1° :

ab actu II0

sec. se : Spiritualitas, Incorporeitas,
Immaterialitas.

sec. schemata logica : Incomprehen-
sibilitas (Incapabiiitas).

ad accidentia inhaerentia : Supersubstantia.
'

sec. ordinabilitatem ad subsistentiam
assumentem : Supersubsistentialitas.

ut commixtibilia :

Impermixtibilitasl se^ ordinabilitatem ad unam cum
alus naturam constituendam : buper-

I substantialitas.
essentia metaphysica sec. particularem, praecisivam rationem.

' per modum independentiae et perseitatis essentiae :

Subsistentia

per modum actus essendi (actualitatis essentiae) :

Existentia.

ut est plenitudo essendi
esse subsistentis in se
absolute : Perfectio

negative, ut exclusio
Indefectibilitas

defectus : [ in essendo (statice) : Firmitas.

I in agendo (dynamice) : Impeccabilitas.

in se: Universalitas (in essendo).

positive ut est possessio esse, actus
(perfectionis) : Summum ens :

Superentitas : Überweltlichkeit
in ordine ad alia :

Natura naturans

Universalitas
(in causando).

Innumerabilitas.

in se : Bonitas essentialis.

ut est esse appetibile,
communicabile, partici-
pabile, diffusibile ; ut est
plenitudo essendi relative

(sec. appetibilita-
tem etc. : Bonitas

ut obiectum
appetibile : Sum-
mum bonum

ut principium :

Foecunditas

ut quod in ordine ad alia :

Maiestas ordinatrix.
ratio bonitatis

ut quo : Bonitas propter se volita, tum in se, tum
ut ratio volendi aliorum : Ultimus finis.

quoad dictionem :

f
absolute : Deus Pater, Paternitas.

quod : Dignitas,
Auctoritas

quo

distinctum per
relationes

quoad spirationem :

Pater et Filius ; Spi-
ratio activa.

i
quoad actiones ad intra,

quoad actiones ad extra.

ab esse sec. se : Infinitas essentialis (praecisive).

I

quoad mensurabilitatem : Immensitas

quoad receptibilitatem in aliis

'

prout excludit quamcumque circum-
scriptionem : Incapabiiitas, Incircum-
scriptibilitas.
prout infert praesentiam in omnibus
rebus : Ubiquitas.

in se : Immutabilitas essentialis (praecisiva), Incorruptibilitas, Immortalitas.
sec. durationem : Aeternitas.

sec. exclusionem divisionis : Unitas.
sec. exclusionem multiplicabilitatis : Unicitas.

in se.
ut obiectum: Summa Veritas •!

1 ut ratio omms ventatis.

ut ratio cognoscendi : per se cognoscibilis, per omnem
creatam speciem incomprehensibilis.

I in se : Intellectus.
quoad confor-
mabilitatem

quoad perceptibilitatem
sibilitas

Incomprehen-

quoad significationem : Ineffabilitas.

per modum principii <

actionum
formaliter imma-
nentium

sec. analogiam
habituum : Sapientia, Scientia, Ars.

'in se : Voluntas.
quoad tenden-
tiam

sec. analogiam
habituum. : Amor, Iustitia, Miseri-

actionum virtualiter transeuntium : Potential cordia, virtutes morales exemplares.

per modum actus II seu formalis possessionis obiecti : Beatitudo.



208 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

Als erste Wahrheit besitzt Gott die gleichen Eigenschaften wie
als oberste Güte : er ist die Summa Veritas nicht bloß als Wahrheitsfülle

in sich, sondern auch als Urgrund jeder Wahrheit. Gott ist nicht
direkter Gegenstand der menschlichen Erkenntnis, wohl aber der letzte
Wertmesser derselben. Die sinnfällige Wirklichkeit ist ein Abglanz
der Ideen Gottes (rationes aeternae). Deshalb ist auch die geschaffene
Erkenntnis, sofern sie auf Wahrheit Anspruch erhebt, eine neue Form
der Verwirklichung der Ideen des Schöpfers h Gott ist auch nicht
unmittelbarer Erkenntnisgrund, aber jede Form desselben ist eine
Teilhabe an seinem ungeschaffenen Lichte. Aus diesem Grunde müssen
wir sagen, daß das Geschöpf nur in Gottes Lichte sehend wird ; denn
seine eigene Erkenntniskraft und Fähigkeit ist ein Geschenk Gottes, wie
auch die Erkennbarkeit der Dinge auf Gott zurückgeführt werden muß.

Die Seinsfülle Gottes ist so überweltlich, daß sie weder in die
logischen Schemen, noch in irgendeinen Begriff hineingezwängt werden kann.
Diese Eigenschaft ist die Unfaßbarkeit (incapabilitas) Gottes in der

Seinsordnung. In der Vorstellungsordnung (ordo repraesentandi) muß

man dieselbe als Unaussprechlichkeit, Unnennbarkeit (ineffabilitas)
bezeichnen. Auf die Bedeutung dieser Eigenschaft für die Gestaltung
des Gottesbegriffes haben wir wiederholt hingewiesen. Das größte
Interesse verdient in dieser Beziehung die Stellungnahme des Aquinaten
zu den relativen Namen Gottes und die Gestaltung des Gottesbegriffes
in dieser Hinsicht2. Eine Besprechung der Einzelheiten geht indes
über den Rahmen dieser Arbeit hinaus.

Ein letztes Merkmal, nach welchem wir die absolute Transzendenz
Gottes gestalten können und aus welcher alle tätigen Eigenschaften
Gottes (proprietates operativae) abgeleitet werden können, ist die iiber-
weltliche Geistigkeit Gottes, als substanzielles Lebensprinzip gefaßt. Dies

bespricht Thomas in seinem Traktat über das Leben Gottes 3. Gott
ist ein lebendiges Wesen, und weil er ein Geist ist, kann dieses Leben

nur ein intellektuelles sein. Daher muß die überweltliche geistige Sub-

stanzialität Gottes als Urgrund seines Lebens (Summa Intellectualitas)
zu den Eigenschaften Gottes gerechnet werden, die sein Wesen, als

Natur, ähnlich gestalten wie die Einfachheit, Vollkommenheit usw.
dasselbe in der Seinsordnung gestalten. Faßt man die Geistigkeit Gottes
als Leben (in actu secundo), also, wenn wir so sagen dürfen, das

vollkommene geistige Erleben und Bewußtwerden der Seinsfülle, so

1 I 84, 5. 2 I 13, 7. 3 I 18.

80



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 209

erhalten wir die Teilsicht der Seligkeit (beatitudo) 1. Fassen wir aber

die Geistigkeit als Prinzip der Tätigkeiten, so fließen aus derselben

der göttliche Verstand 2 und Wille 8 als nächste Prinzipien der
immanenten Tätigkeiten, die Macht (potentia) aber als Prinzip der
Wirksamkeit nach außen 4.

Die Gestaltung des Gottesbegriffes in dieser Sicht ist eine sehr

reichhaltige. Die einzelnen Formen des geistigen Lebens und ihre

Prinzipien sind uns leicht zugänglich und wohlbekannt. Die
Übertragung derselben auf Gott ist daher naheliegend. Es kommen hierbei
außerdem Fragen in Betracht, die uns am meisten interessieren. Wie
ist es mit dem Vorherwissen Gottes und mit den Beschlüssen Gottes

bestellt Auf diesem Niveau der Aufbautätigkeit beginnt für die

Theologie das gleiche Schauspiel, wie dies Nenophanes für die ganze
Menschheit beschrieben hat. Der Gottesbegriff erhält eine Gestaltung
je nach den Herzenswünschen der einzelnen theologischen Richtungen
und je nach dem Gutdünken der Denker. Existimasti inique, quod
ero tui similis, wähnt man aus dem Munde des Psalmisten zu hören,

wenn man die Vielfältigkeit der menschlichen Gestaltung vor sich sieht.

In bezug auf das Sein Gottes läßt sich eine gewisse Übereinstimmung
erzielen. Die Darstellung der Tätigkeit Gottes aber weist eine solche

Mannigfaltigkeit der Auffassungen auf, als ob es sich nicht um das gleiche,
überweltliche Seiende handeln würde. Wenn man die Weisheit,
Einfachheit und gläubige Einfalt des hl. Thomas je bewundern will, so

soll man diese Partien seiner Summa und seiner übrigen Werke ohne

Kommentare studieren. Alles, was zur Begründung unseres Glaubens

notwendig und förderlich ist und was zur Beleuchtung unserer
Weltanschauung beitragen kann, finden wir bei ihm. Er vergißt sodann

nie, daß die Tätigkeit Gottes nur nach seiner überweltlichen
Transzendenz richtig beurteilt werden kann. Daher bietet er die Züge
derselben in einer Art und Weise, welche die Gesamtsynthese nicht nur
nicht stört, sondern die Seinsvollkommenheit Gottes nur lichtvoller
zum Vorschein bringt. Er vergißt ferner für keinen Augenblick sein

Programm. Der Gottesbegriff ist für ihn das Vorbild (exemplar) des

gesamten Weltgeschehens, Erkenntnismittel und Erkenntnisgrund für
die Beurteilung alles Seienden, insbesondere aber für die Wertung des

menschlichen Daseins, das ein Abbild des göttlichen Lebens sein soll s.

1 I 26. 2 I 14. 3 I 19. 4 I 25.
6 Deshalb nennt er seine Moral die Lehre von dem Abbild (de imagine) :

motus creaturae rationalis in Deum.

14 81



210 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffe s

Aus diesem Grunde finden wir bei ihm die Beschreibung der göttlichen
Vernunft und des göttlichen Willens nach allen Arten der
entsprechenden Ausrüstung mit den virtutes exemplares, die Gott auch in
dieser Sicht auf seiner überweltlichen Höhe zeigen.

ANHANG

Übersicht über den Tractatus de Trinitate.

quoad praesupposi- jmaterialia (processiones) : 27,

ta. 27-28 jformalia (relationes) : 28.

de esse personali, prout Deo
attribuitur : 29-3

m commum •

Pluralitas in
Divinis *

29-32

absolute
29-38

in speciali (de singulis Personis Divinis) :

m seipsa :

.33-38.
ad essentiam : 39.

29-43 formaliterad ipsa Divina,
sumptas : 40.

'< materialiter,
quoad actus
notionales: 41.

ad relationes :

40-41
comparative:

39-43

82


	Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

