Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 18 (1940)

Artikel: Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes
Autor: Horvath, Alexander

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762433

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762433
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes.

Von Dr. Alexander HORVATH O. P.

I. Theologie und Gottesbegriff.

1. Bedeutung des Gottesbegriffes fiir Philosophie und Theologie.

Das ewige Problem des Menschen und der Menschheit ist der
Gottesbegriff. Das ganze Gewicht der menschlichen Natur treibt den
Einzelnen und die Gesamtheit zu einem {iberirdischen, ja tiberwelt-
lichen Wesen hin ; die natiirlichen Neigungen des Verstandes und des
Willens tragen und dringen das verniinftige Geschopf auf einen Mittel-
punkt, in dem es den Abschlufl seines Suchens und Ruhe fiir sein
Sehnen findet. Der Ausgangspunkt dieses Suchens und Sehnens ist
eindeutig bestimmbar. Thomas nennt ihn den Gliickseligkeitstrieb 1.
Aber der Weg zum Ziel ist nicht so einfach zu bestimmen, da er ebenso
mannigfach sein kann wie die Menschen oder die Menschentypen ver-
schieden sind. Deshalb sagt Thomas 2 — und die Erfahrung steht ganz
auf seiner Seite —, daB zur richtigen Erkenntnis Gottes bloB wenige,
nach langer Zeit und durch mannigfache Irrtiimer oder unter Bei-
mischung derselben gelangen. Dieser Zustand wird durch Xenophanes
sehr anschaulich geschildert. « Die Aethiopier », meint er, « behaupten,
ihre Gotter seien schwarz und stumpfnasig, die Thraker, blauiugig
und blondhaarig. Doch wenn die Ochsen und Rosse und Léwen Héinde
hitten oder malen kénnten mit ihren Handen und Werke bilden wie
die Menschen, so wiirden die Rosse roBiahnliche, die Ochsen ochsen-
dhnliche Gottergestalten malen und solche Koérper bilden, wie jede Art
gerade das Aussehen hitte»3. Die Zerrissenheit der Menschheit und

1 « Cognitio exsistendi Deum dicitur omnibus naturaliter inserta, quia omnibus
naturaliter insertum est aliquid unde potest pervenire ad cognoscendum Deum
esse». Ver. X 12 ad 1; vgl. auch S. Th. I 2, 1 ad 1, wo das desiderum beati-
tudinis als Ursprung der natiirlichen Gotteserkenntnis bezeichnet wird.

I 1, 1.

8 H. Diels, Die Fragmente der Vorsokratiker, 3. Aufl., Berlin 1912, Bd. 1,
S. 60 f.

13



142 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

die Verworrenheit der Anschauungen kénnte kaum besser veran-
schaulicht werden.

Die Natur treibt uns zur Gestaltung eines klaren, fallbaren Gottes-
begriffes. Die verschiedenen Wege des menschlichen Denkens und
Meinens, gepaart mit der mannigfachen Einstellung des affektiven
Lebens, fithren von der Einheit, Bestimmtheit und Reinheit des Gottes-
begriffes zu den allergréBten Abwegigkeiten. MuB man nun alle diese
Erscheinungen achten und ehren und sich mit der Tatsache der Ver-
wirrung abfinden ? Dies diirfte zutreffen, wenn die Hilfe von oben,
von der einen unteilbaren Lichtquelle, nicht kime oder nicht kommen
konnte. Wir denken an die Offenbarung, die der Aquinate hierfiir als
einfachhin notwendig erachtet, damit die Menschheit aus dem Elende
dieser krankhaften Zerrissenheit gerettet und zum richtigen Gegenstand
ihres Sehnens gefithrt werde!. Allein das Heilmittel erweist sich als
wirkungslos. Die Tatsache der Offenbarung kann dem Zwiste der
menschlichen Meinungen ebenso ausgesetzt sein, wie jedes andere
Ereignis. Und selbst wenn man an ihr festhilt, kann man iiber die
Bedeutung derselben verschiedenartig denken, wie wir dies bei denen
beobachten, welche die Heiligen Schriften kennen und anerkennen.
Das Verbot Gottes : Non habebis deos alienos coram me 2, gilt fiir alle
Zeiten und fiir alle Formen der Bildung und Gestaltung fremder Goétter ;
das Gemiitsleben vermag den Begriff des wahren Gottes bis zur Un-
kenntlichkeit zu verunstalten. Trotz aller Offenbarung kann man einen
nach eigenem Gutdiinken geformten Gott im Herzen tragen.

Aus diesem Grunde war zu allen Zeiten die sicherste Probe fiir
den Wert eines philosophischen Systems die Art und Weise, wie es seinen
Gottesbegriff gestaltete. In irgendeiner Weise, bejahend oder ver-
neinend, ehrfiirchtig oder spottend, mufl der denkende Mensch zu
diesem Problem Stellung nehmen. Da der Gottesbegriff andererseits
die Synthese aller Anschauungen bildet, die die Philosophie als festen
wissenschaftlichen Bestand besitzt, so mufl auch der Wert ihrer Analyse
in der Synthese zum Vorschein kommen. Ein Gottesbegriff, in dem
die ganze Uberweltlichkeit und Majestit Gottes nicht zum Ausdruck
gelangt, kann nur falsche, ungeniigende Voraussetzungen zur Grund-
lage haben. Deshalb sind materialistische und pantheistische Gottes-
begriffe unbrauchbar und wertlos, und fithren den Verstand und das

114, 4.
2 Exod. 20, 3.

14



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 143

Gemiit nicht zu jenem Ruhepunkt, nach dem sie sich naturgemif
sehnen und streben.

Es ist aber auch fiir theologische Systeme, die durch die Offen-
barung gebunden und bestimmt sind, immer eine ganz besonders harte
Aufgabe gewesen, ihren Gottesbegriff richtig zu gestalten. Der synthe-
tische Charakter des Gottesbegriffes, sowie dessen Abhingigkeit von
den Einzeluntersuchungen fillt hier noch mehr auf als in der Philo-
sophie. Darum sehen wir, daB die Unterschiede der theologischen Systeme
auf den Aufbau und die Gestaltung ihres Gollesbegriffes zuriickzufiihven
sind bzw. in thwm sich offenbaren. Daher ist es von ganz besonderem
Interesse zu verfolgen, wie der hl. Thomas dieses Werk in Angriff
genommen und zur Vollendung gefithrt hat; denn hieraus erkliren
sich die Unterschiede seiner von anderen Systemen abweichenden
theologischen Folgerungen.

Dem Gottesbegriffe kommt selbst in der reprisentativen Ordnung
kein bloB3 objektives Sein zu. Er lebt in der Seele der einzelnen Menschen.
Die Klirung oder die Verdunkelung und Vernebelung desselben hingt
daher nicht bloB vom objektiven Gehalte, sondern auch wvon der
gesamten intellektuellen und affektiven Umgebung und Einstellung ab.
Selbst der reinste Inhalt wird von diesem subjektiven Bestand beein-
fluBt und erfihrt eine Anderung, eine ganz eigene Formung und Firbung,
die von den Feststellungen des Xenophanes nicht gar zu weit absteht.
Darum erweisen sich fiir den hl. Thomas zur Reinerhaltung des Gottes-
begriffes die Gaben des Heiligen Geistes als notwendig ; denn sie allein
vermogen das glaubige Gemiit vor irrtimlicher Auffassung oder vor
unwiirdigen Vorstellungen zu schiitzen.

2, Ursachen und Heilmittel der Differenzierung.

Die Differenzierung des Gottesbegriffes ist demnach unvermeidlich ;
nur die Ausdehnung und der Grad derselben liBt sich durch objektive
Mittel regeln. Bleibt der menschliche Verstand sich selbst iiberlassen,
so ist eine Verschiedenheit, selbst in wesentlichen Ziigen, unausbleiblich.
Gott ist und bleibt der Gegenstand des natfirlichen Gliickseligkeits-
triebes ; deshalb ist der Verstand den Schwankungen des affektiven
Lebens ausgesetzt. Nur die villig «heile» und gesunde wmenschliche
Natur wire imstande, einen reinen Gollesbegriff zu gestalten. Nur sie
wdre im DBesitze einer wirklich vollgiiltigen Philosophia perennis, die
die Wahrheit in threr veinen, unverdorbenen und von den Irrefiihrungen

15



144 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

des affektiven Lebens freien Gestalt vorlegen wiirde. DaB die menschliche
Natur, so wie sie uns bekannt ist, dazu nicht imstande ist, steht auBer
Zweifel. " Nicht nur der Mangel an Ordnung und Unterordnung der
einzelnen Fihigkeiten ist Tatsache, sondern auch der positive Kampf
unter ihnen. Daraus folgt die Zerrissenheit in den Gotteserkenntnissen
und die Unmdéglichkeit, mit menschlicher Auktoritit und mit mensch-
lichen Mitteln Einmiitigkeit herzustellen. Dort, wo exoterisch irgendein
Zwang geltend gemacht wurde, entstand die esoterische Uberzeugung
und die individuelle Meinungsverschiedenheit als notwendige Reaktion.
Solange die genannte Unordnung der menschlichen Natur besteht,
wird das affektive Leben seine eigenen Forderungen in der Form eines
unbindigen Freiheitsdranges zur Geltung bringen und sich selbst gegen-
iiber der Offenbarung ebenso einstellen, wie es sich anderen Vor-
schriften und Bestimmungen gegeniiber nach Belieben ablehnend oder
zustimmend verhdlt. Daher erreicht die Offenbarung ihren Zweck nur
durch die Heilung der menschlichen Natur. Den niedrigsten Grad der-
selben stellt die EingieBung des Glaubens dar, wodurch Verstand und
Wille die Geneigtheit erlangen, die offenbarende Stimme Gottes zu
vernehmen, anzunehmen und sich derselben zu unterwerfen. Zur Sicher-
stellung und zur Festigkeit des Glaubens ist indes die vollige Heilung
des Menschen notig, welche durch die heiligmachende Gnade und durch
ihre Begleiterinnen, die Tugenden und die Gaben des Heiligen Geistes,
verwirklicht wird. Nur unter solchen Voraussetzungen kénnen wesent-
liche Differenzierungen des Gottesbegriffes vermieden werden.

Im Rahmen der also gelduterten und geheilten menschlichen Natur
bewegt sich die sacra doctrina, von der S. Thomas spricht, als theologia
peremnis. Ste ist ein Werk des durch die Gaben des Heiligen Geistes
gelduterten gldaubigen Gemiites. Nicht Menschensinn und menschliches
Meinen sind hierbei entscheidend, sondern die Erleuchtung und der
Antrieb des Geistes Gottes!. Dies ist die personliche Theologie der

111, 6 ad 3: « Cum iudicium ad sapientem pertineat, secundum duplicem
modum iudicandi, dupliciter sapientia accipitur. Contingit enim aliquem iudicare
uno modo per modum inclinationis, sicut qui habet habitum virtutis, recte iudicat
de his, quae sunt secundum virtutem agenda, inquantum ad illa inclinatur.
Unde et in 10 Eth. (c. 5 parum ante fi. et 1. 3 c. 4) dicitur, quod virtuosus est
mensura et regula actuum humanorum. Alio modo per modum cognitionis, sicut
aliquis instructus in scientia morali posset iudicare de actibus virtutum, etiamsi
virtutem non haberet. Primus igitur modus iudicandi de rebus divinis pertinet
ad sapientiam, quae ponitur donum Spiritus Sanctus, secundum illud I. Cor. 2 :
« Spiritualis homo judicat omnia » etc. Et Dion. c. 2 de div. nom. (par. I, lect. 4)

16



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 145

Erlosten und Begnadigten, die auf der individuellen Synthese der
Einzelnen aufgebaut ist und alle Schwierigkeiten aus dem Wege rdumt,
die einer vollen Hingabe an Gott im Wege stehen!. Diese Einstellung
des gliubigen Gemiites nennt der hl. Thomas eine passive, wenn sie
auch eine hervorragende Tétigkeit in sich schlieBt und nur mit Riick-
sicht auf das duBere Prinzip der Synthese passiv genannt werden kann.

Es gibt indessen auch eine aktive Einstellung der Offenbarung
gegeniiber. Die Synthese wird allein durch die Krifte der menschlichen
Vernunft vorgenommen. Uben hierbei letztere die Vorherrschaft aus,
sodaBl die Offenbarung bloB die Materie, den Stoff fiir menschliche
Folgerungen bietet, so haben wir keine Theologie im eigentlichen Sinne
mit feststehender realer Wahrheit vor uns, sondern eine Hiufung von
logisch wohlgeordneten Sdtzen, die weder in der natiirlichen, noch in
der geoffenbarten iibernatiirlichen Realitit verankert sind. Dies ist
die profane Theologie, vor welcher die Offenbarung den gleichen Wert
hat wie jedes andere menschliche Produkt. Ist aber das Gegenteil
der Fall, d. h. iibernimmt die Offenbarung die formell fithrende Rolle,
und vertritt die Vernunft mit ihrem gesamten Apparat nur die Stelle
des Kiinstlers, der das Goéttliche menschlich gestaltet und die darin
enthaltenen Werte in neuer Form, in neuer Beleuchtung zum Vor-
schein bringt, so entsteht die sacra doctrina als ein Evzeugnis des aktiven
menschlichen Geistes. Dies ist die Theologie der Summa des Aquinaten,
deren Eigenart im Vergleich zu anderen Versuchen so hervortritt, daB3
wir mit Recht von einem theologischen System reden, welches als
solches von den iibrigen wesentlich verschieden ist. Alle theologischen
Systeme kommen darin iiberein, daf3 sie die formell-prinzipielle Leitung
der Offenbarung anerkennen. Die Erkenntnismittel indessen, mit
denen sie an die Offenbarung herantreten und sie zu rechtfertigen, ihren
Inhalt klarzustellen suchen, konnen, je nach der Tragweite der philo-

dicit : Hierotheus doctus est non solum discens sed et patiens divina. Secundus
autem modus iudicandi pertinet ad hanc doctrinam, secundum quod per studium
habetur : licet eius principia e revelatione habeantur ».

1 Diese Rolle der Fithrung des Heiligen Geistes beschreibt der hl. Thomas
am besten bei der Gabe des Verstandes II-II 8, 2 : «inquantum homo intelligit,
quod propter ea, quae exterius apparent, non est recedendum ab his quae sunt
fidei ». Die duBere Umgebung, von der hier die Rede ist, bedeutet simtliche der
Wahrheit feindlichen Faktoren von seiten des Verstandes und von seiten des
affektiven Lebens.



146 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

sophischen Synthese, wesentlich verschieden sein!. Je weiter man sich
von der Philosophia perennis entfernt und sich eine individuell gefiarbte
Weltanschauung bildet, umso mehr wichst die Gefahr, da die Offen-
barung, welche sich an das allgemein Menschliche anlehnt, nicht in
ihrer Reinheit entwickelt werde 2.

3. Verhiltnis der Theologie zum Glauben und Wissen.

Wie sich die Philosophie des Aquinaten zur Philosophia perennis
verhilt, kénnen wir fiir den Augenblick nicht untersuchen. Die Kirche
raumt ihr einen Vorrang vor anderen Systemen der Weltweisheit ein.
Diese Tatsache gentigt als Voraussetzung fiir eine theologische Unter-
suchung, die die Eigenart des thomistischen Gottesbegriffes darstellen
will. Das Programm des hl. Thomas ist tiberaus durchsichtig und
klar. Er will in der Theologie einer ganz bestimmten philosophischen
Synthese zum Recht verhelfen. Dies leuchtet schon ein aus der Art
und Weise, wie er den wissenschaftlichen Charakter der Theologie
bestimmt. Die Prinzipien der Theologie sind dhnliche Gegebenheiten
fiir eine hohere wissenschaftliche Ordnung, wie die der Sinnenwelt fiir
die gewohnliche Wissens-Synthese. Die Verankerung beider Bestinde
in den ewigen Wahrheiten, im objektiven Sein, in den géttlichen Ideen,

1 Demnach erhalten wir die folgenden Gesichtspunkte, nach welchen wir
von einer Theologia formalis reden koénnen :

experimentalis, affectiva, ex inspiratione S. Spiritus (per dona) :
Mystica formalis (c¢f. I 1, 6 ad 3)

scientifica in sensu lato; Theologia sensus

Theologia communis Christiani: Theologia perennis
rationalis seu (sec. rationes entis partici-
scientifica pati: Scholastica.

\ scientifica in sen-
su stricto, seu

systematica sec. rationes esse per se sub-

sistentis : Mystica scienti-
fica.

2 Schon die unter dem Sammelnamen der Scholastik zusammengefaBten
Systeme erweisen sich als verschiedenartig geeignet, um an die Offenbarung
herantreten zu kénnen. Wie viele Folgerungen miissen als falsch, unsicher und
gefdhrlich usw. zuriickgewiesen werden, blo wegen der philosophischen Grund-
lage | Umsomehr gilt dies von den philosophischen Systemen, welche die
philosophia perennis prinzipiell miBachten und ihre Aufgabe darin erblicken,
dieselbe einfachhin zu verwerfen. Deshalb miBlang naturgemi8 bisher jeder Ver-
such, eine Theologie mit Hilfe von Hegel, Kant usw., ja selbst von Descartes
zu konstruieren.

18



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 147

ist der gemeinsame Zug und die gemeinsame Forderung fiir den Wert
beider. In bezug auf die fithrende Rolle besteht indes ein wesentlicher
Unterschied. Die Vernunft vermag aus der Sinnenwelt ihre Richt-
linien aus eigener Einsicht so zu gestalten, dal} eine weitere direkte
Riicksichtnahme auf die Ideen, auf das Wissen Gottes gar nicht nétig
ist. Das natiirliche Wissen ist ein selbstdndiges Gebiet, das keine andere
Abgrenzung und Wertung erheischt oder zuldft, als jene durch die
Sinnenwelt. Inihr, inihren inneren und duferen prinzipiellen Zusammen-
hingen, die der Verstand aus eigener Kraft herauszuholen und zu
bearbeiten vermag, findet er sowohl den gesamten Stoff (obiectum
materiale) als auch die prinzipielle Ausriistung (obiectum formale quo),
die zur ndheren Gestaltung der einzelnen Wissensgebiete (obiectum
formale quod) erfordert ist.

Die direkte Verbindung jeder einzelnen Wahrheit mit den erst-
erkannten Prinzipien ist einwandfrei sichergestellt. Eine weitere Ver-
bindung mit dem Wissen Gottes, eine Weiterleitung zu den ewigen
Ideen ist zur Vollstindigkeit des menschlichen Wissens nicht erfordert.
Die Selbstdndigkeit des natiirlichen Wissens ist demnach eine vollendete.
In sich klare Urkenntnisse bilden seinen Schutzwall ; die Sinnenwelt
als Seinsvertreterin (terminus connotatus) der gottlichen Ideen tritt
fiir die Realitit der erkannten Wahrheiten ein; die subjektive Aus-
ristung des Verstandes nach logischen Schemen stellt die Richtigkeit
des wissenschaftlichen Vorganges sicher. Die Berithrung mit dem
gottlichen Wissen ist eine mittelbare. Die unmittelbare Abhingigkeit
der Sinnenwelt von Gott, als schaffendem und gestaltendem Kiinstler ?,
bringt auch die Abhingigkeit des Verstandes mit sich, also den Hin-
weis aller objektiven Werte auf die Ideen Gottes?2.

Ganz anders aber verhilt es sich mit der Theologie. Thre Selb-
stindigkeit im Bereiche der menschlichen Wissenschaften ist bloB eine
relative. Das wissenschaftliche Riistzeug ist dasselbe wie bei den
ibrigen Wissenszweigen. Die logischen Schemen und die aus den

171 14, 8.

2 Hieraus erklirt es sich, daB der Glaube das natiirliche Wissen nur nach
etnfacher Unterordnung beeinflussen kann. Dies besagt, daB, da die Glaubens-
wahrheiten fiir das gliubige Gemiit feste Bestinde bilden, wenigstens die Forde-
rung gestellt werden miisse, Natur und Ubernatur in Einklang zu bringen und
daB, im Falle eines Widerspruches, die natiirliche Erkenntnis auf ihre Grundlage
und Haltbarkeit hin zu untersuchen ist. Eine artbestimmende Unterordnung
(subalternatio) ist einfachhin ausgeschlossen, da dieselbe die spezifische Eigenart
des natiirlichen Wissens vollstindig aufheben wiirde.

19



148 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

natiirlichen Wissenschaften geschépften Erkenntnisse behalten ihren
vollen Wert ; nur besitzen sie nicht die Kraft, die reale Wahrheit der
wirklich theologischen Erkenntnisse sicherzustellen. Die Offenbarung,
die in der Theologie eine dhnliche Stelle vertritt wie die Sinnenwelt
in den natiirlichen Wissenschaften, und durch die die reale Wahrheit
aller Erkenntnisse gewdhrleistet wird, ist dem Verstande nicht so zu-
ginglich wie die Sinnenwelt. Die Vernunft vermag aus eigener Kraft
mit der Offenbarung nichts anzufangen, da diese eine fiir die mensch-
lichen Begriffe ganz fremde Welt darstellt. An eine formelle Recht-
fertigung derselben ist nicht zu denken. Die inneren Gesetze dieser
Welt, ihre leitenden Grundsitze konnen durch die abstraktive Tétig-
keit des Verstandes nicht herausgeholt und fiir die eigene Einsicht
nicht gestaltet werden. Wird die Erkenntnis aus der Sinnenwelt durch
das Gesetz « von der Wirkung zur Ursache» regiert, und erhilt der
ganze wissenschaftliche Vorgang hierdurch ein eigenes Geprige!, so
herrscht in der Offenbarung das umgekehrte Verhiltnis « von dem
Urgrunde zu den Wirkungen»? Es ist somit die Offenbarung die
idealste Evginzung der mnatiirlichen Erkemninis. Der Verstand wird
durch dieselbe zu eimer Hohe erhoben, die er aus eigemen Kriflen nichi
zu ersteigen vermag. Denn der Gipfelpunkt jedes menschlichen Sehnens
ist die Erkenntnis des Seinsgrundes in sich selbst, um daraus auch das
Wissen um die ungelosten und unldsbaren Probleme der Welt zu
schopfen.

Die Offenbarung vermittelt nun allerdings eine Erkenntnis des
Seinsgrundes in sich, jedoch nicht seiner ureigenen Form nach (secun-
dum propriam speciem), sondern in einer Weise, die der Fassung
der menschlichen Begriffe entspricht. Bei dieser Gestaltung des UnfaB3-
baren spielen die Begriffe eine bloB materielle Rolle, dhnlich wie der
Stoff in der Hand des Kiinstlers als Triger héherer Ideen dient. Die
Form, der Vorstellungsgegenstand ist der Seinsgrund selbst (veritas
prima), bei dessen Erfassung der Verstand entweder in scheuer Ehrfurcht
stehen bleibt oder mit spéttischer Verachtung die eigenen, durch die
Sinnenwelt eng gezogenen Wege weitergeht 3. Mit anderen Worten :
die Offenbarung verspricht zwar als Lohn den vollen Besitz und Genul3

1 Die natiirliche Weltordnung ist deshalb immer beschrinkt. Die Sinnen-
welt schlie3t nicht alle Seinsbeziehungen in sich und so vermag sie nur sehr selten
zu vollstandig abgeschlossenen Antworten zu fithren.

2 Aus diesem Grunde tritt die « doctrina sacra » mit den Anspriichen einer
« Weisheit » auf. I 1, 6. & T-IT 4, 2

20



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 149

des Seinsgrundes in einem tiberirdischen Leben, einem Leben nach
gottlichem MaBstab, vermittelt aber hienieden dessen Kenntnis nicht
auf Grund wissenschaftlicher Einsicht, sondern nur gestiitzt auf die
Annahme im Glauben.

Diese Annahme im Glauben kann verntinftig erscheinen, sie kann
sogar als eine strenge, sittliche Pflicht fiir jenen sich darstellen, an den
das Wort des sich offenbarenden Gottes gelangt. Steht die Tatsache
der Offenbarung fest, so ist der Wert der in ihr enthaltenen Wahrheiten
keineswegs geringer als der aus eigener Einsicht geschépften Kenntnisse 1.
Darum treten die geoffenbarten Wahrheiten mit Anspriichen auf, die
eine Synthese der iibrigen Kenntnisse im Einklang mit dem Wahrheits-
gehalte des Glaubens fordern. Als eine divekt vonm Gott sichergestelite
Evkenntnis bleibt daher der Glaube, wenn er einmal zur U berzeugung
geworden ist, im Menschengeiste durchaus wicht unfruchtbar. Sowohl der
ganze Glaubensinhalt, als auch die einzelnen Glaubenserkenntnisse
verhalten sich wie Prinzipien, und zwar aus einem doppelten Grunde.

Sie sind zunichst Urerkenninisse, die aus einer anderen Quelle, aus
anderen Grundwahrheiten nicht abgeleitet werden konnen. Sie lassen in ihrer
Ebene eine Begriindung ebensowenig (richtiger: nicht im gleichen Sinne)
zu wie die natiirlichen Prinzipien. Man kann sie verteidigen, ihren Wert
gegen Abwertungsbestrebungen oder gegen Ablehnungsversuche dar-
legen ; da aber beide Gruppen von Prinzipien aus ersten, unantastbaren
Erkenntnisquellen stammen, vermdgen wir sie in sich selbst nicht zu
rechtfertigen. Nur direkte Annahme, unmittelbare Uberzeugung kann
hier stattfinden, sodal sie in unserem Geistesleben nur als Ausgangs-
punkt auftreten kénnen. Der wesentliche Unterschied zwischen beiden
Prinzipienordnungen besteht jedoch darin, dal3 das Festhalten der natiir-
lichen Erkenntnisse auf unabweisbarer Einsicht beruht, wihrend die An-
nahme des Glaubensgegenstandes rein durch die willige Anerkennung der
Auktoritit Gottes geschieht. Letztere stiitzt sich auf die Uberzeugung,
daB das geoffenbarte Wort Gottes, als AusfluB der klarsten, unfehlbaren
Erkenntnis Gottes, fiir die rein menschliche Einsicht unzuginglich ist.
Der Glaube bietet dem menschlichen Verstand Erkenntnisse, die direkt
im Wissen Gottes und nur in ihm verankert sind, fiir welche daher
auBer der vollen, unfehlbaren und unmittelbaren Erkenntnis des Seins-
urgrundes selbst keine andere Gewihr gesucht werden kann 2

1 Vgl. Divus Thomas 17 (1939) 405.
2 In dieser Beziehung sind die Glaubenswahrheiten ahnliche «termini con-
notati » der goéttlichen Ideen wie die Sinnerdwelt.

21



150 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

Diese unmittelbare Kenntnis wird durch menschliche Begriffe
weitergeleitet. Hierdurch ist die zweitfe Funktion der Glaubenswahr-
heiten. als Prinzipien bedingt : sie konnen den Ursprung weiterer Er-
kenntnisse bilden. Prinzip in diesem Sinne ist gleichbedeutend mit
Norm, Richtlinie, die sich zweifach auswirken kann. Entweder ist
sie bloBe Hiiterin des wissenschaftlichen Vorganges, ohne die Erkenn-
barkeit der Gegenstinde wesentlich zu beeinflussen, wobei die eigenen
Erkenntnisgriinde unangetastet bleiben. Die Richtlinie {ibt ihren Ein-
fluB einfach unterordnend aus (per modum subordinationis) und spielt
die Rolle eines bewuBten oder unterbewuBten Erstbewegers. Auf diese
Weise beherrschen die natiirlichen Urkenntnisse das gesamte mensch-
liche Wissen, und in dieser Form vermag der Glaube die natiirlichen
Wissenszweige zu beeinflussen !. Die zweite Form der Beeinflussung
einzelner Erkenntnisse durch die genannte Richtlinie besteht in der
Entwicklung ihres allgemeinen Wahrheitsgehaltes, in der Zergliederung
ihrer Ganzheit, in der Ausdehnung ihrer Wirkkraft auf Einzelerkennt-
nisse. Hingt im ersten Falle das Sein der Evkenninis von der Richtlinie
ab, so richiet sich im zweiten Falle die Qualitit, die Art (species) der
erkannien Gegenstinde nach den Urkenninissen. Die Eignung der Ur-
kenntnisse fiir eine derartige Entwicklung und Zergliederung wird
Virtualitit genannt, weil hierdurch ihre fiihrende Kraft auf dem
Erkenntnisgebiete zu den einzelnen Gegenstinden weitergeleitet wird 2.
Fiir eine derartige fithrende Rolle sind die Glaubenswahrheiten des-
halb geeignet, weil der geoffenbarte {ibernatiirliche Inhalt unter der
Hiille menschlicher Begriffe erscheint und so durch diese weiter ent-
wickelt und zergliedert werden kann. Hier kommt die Eigenart der
Theologie des Aquinaten zum Vorschein. Menschliche Begriffe kénnen
verschiedenartig gestaltet werden. Je nach der Synthese ist ihr Inhalt
mehr oder weniger reich und ergiebig. Es kommt in ihnen bald dieser,
bald jener Zug mehr zum Vorschein, wihrend andere Ziige verdunkelt
werden. Hieraus entstehen die philosophischen Systeme und schlieB-
lich die einzelnen Weltanschauungen, je nachdem die gestaltende
Kraft der Erkenntnisse verschiedenartig beniitzt und in Anwendung
gebracht wird.

1T1, 6.

% Nach dieser objektiven Virtualitit (dem keimhaften EinschluB3 weiterer
Erkenntnisse) sprechen wir von «scibile» und «revelabile», je nachdem eine
Urkenntnis den Keim wissenschaftlicher Kenntnisse bildet, oder dazu geeignet

ist, das in Gott Verborgene durch die Tatigkeit des menschlichen Verstandes
naher zu offenbaren.

22



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 151

Die natiirliche Erkenntnis, mit deren Hilfe der Aquinate den Sinn
der Offenbarung festzustellen und weiterzuentwickeln sucht, gehirt
durchwegs zu den Ergebmissen einer Seinsphilosophie. Die sinnenfillige
Wirklichkeit bildet nicht bloB die einzige Grundlage fiir alle mensch-
lichen Seinsbegriffe, sondern sie ist auch der ausschlieBliche Probier-
stein fiir die Beurteilung des Wertes und der Ausdehnung derselben.
Eine solche Umschreibung der Leistungsfihigkeit menschlicher Erkennt-
nis ist nur dem Thomismus eigen!. Deshalb unterscheidet sich die
thomistische Theologie von jeder andern sowohl der Methode, als auch
den dinglichen Folgerungen nach. Beziiglich der Methode verlangt der
Aquinate fiir die Theologie eine dhnliche Verankerung im geoffenbarten
Sein, wie sie die natiirliche Erkenntnis in der Sinnenwelt hat. Darum
verstehen wir, daB seine theologischen Folgerungen durchgingig einen
Abglanz und eine voéllig zuverldssige Entwicklung der Offenbarung Gottes
bilden. Ja, er geht noch einen Schritt weiter. Die Theologie ist nicht
bloB in der Offenbarung, sondern auch in den natiirlichen Erkenntnissen
verankert. Deshalb sucht der hl. Thomas fiir alle seine theologischen
Anschauungen eine Sewmsgrundlage in der Natur. Nur dasjenige, was
wn der Natur festbegriindet ist, dient ihm als Vorbild und als Analogie.
Nur an solchen Bestinden nimmt er seine Analyse und seine negative
Abstraktion vor, und nur solche Gestaltungen scheinen ihm geeignet,
das geoffenbarte Sein richtig zu erraten und dem menschlichen Ver-
stindnisse niher zu bringen. Die Gefahr des Nominalismus, des
Idealismus, wie auch der voluntaristischen Willkiir ist dadurch vollig
gebannt. ,

Gehen wir zum Inhaltlichen iber. Gerade dadurch, daB3 alle Begrifte
des Aquinaten dem proportionierten Gegenstande des Verstandes auf
Grund der eigenen abstraktiven Tétigkeit entnommen sind, besteht
die Moglichkeit, der Offenbarung eine allseits menschlich faBbare
Gestaltung und Entwicklung zu verleihen. Die Sinnenwelt ist mit dem
Sein Gottes nach allen Arten der duBern Ursichlichkeit verbunden,
und deshalb ein wenn auch unvollkommenes Abbild (vestigium) Gottes.
Daher ist sie zur Deutung des Seins Gottes geeignet. Diese Eignung
wird umso geringer, je tiefer man in das Sein Gottes eindringen will. Ist
das sinnenfillig Seiende schon ein bloB unvollkommenes Abbild seiner
transzendenten Ursache, so ist seine fiihrende und leuchtende Kraft

1 Vgl. A. Horvdth, La sintesi scientifica di S. Tommaso d’Aquino, Torino
1932, I 317.

23



152 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

noch geringer und schwicher, wenn es sich um das ganz verborgene,
durch die Ursichlichkeit nicht offenbare Sein Gottes handelt. Ganz
wirkungslos und ohnmichtig bleibt indessen auch da die Sinnenwelt
nicht. Sie vermag uns zwar iiber das ureigene, verborgene Sein Gottes
keinen AufschluB3 zu geben ; aber, wenn wir dariiber auf einem andern
Wege unterrichtet sind, kann sie uns bei der Deutung desselben behilf-
lich sein und das Verstdndnis dieser tibernatiirlichen Welt in schwachen
Umrissen, silhouettartig vermitteln. Je mehr man also in der Theologie
an ein von Gott dirvekt abhingiges Seiendes ankniipft, um so mehr Gewdihr
haben wiv, daff die theologische Erklirung, Deutung und Entwicklung
der Offenbarung diec Gedanken Goltes selbst, nicht aber den Menschen-
sinn wiedergibi.

Unter dieser Voraussetzung geht der hl. Thomas zuversichtlich
ans Werk. Die Theologie ist fiir ihn eine Wissenschaft, da der ganze
Vorgang der Erfassung, der Deutung und der Entwicklung der Offen-
barung den gleichen logischen Gesetzen unterworfen ist wie in den
natiirlichen Wissenschaften. Inhaltlich vermdgen wir mit wissenschaft-
lich feststehenden Mitteln an die Offenbarung heranzutreten, sodaf
der Vorgang auch unter diesem Gesichtspunkte der gewdhnlichen
wissenschaftlichen Kontrolle unterworfen ist. Nichts fehlt demnach
der Theologie von dem, was in den {ibrigen Wissenszweigen zur strengen
Wissenschaftlichkeit erfordert ist. Nur eines vermag die Theologie
kraft ihrer ausschlieBlich wissenschaftlichen Ausriistung nicht zu bieten :
reale, in der Wirklichkeit verankerte Wahrheit!. Dies hingt einzig
und allein von ihren Prinzipien, von der Offenbarung ab. Weil aber
diese Prinzipien der menschlichen Einsicht nicht zuginglich sind wie
die natiirlichen Erkenntnisse, so kann das theologische Wissen nie jene

1 Die Theologie als profane und als heilige Wissenschaft kann nach den
ersten zwei Funktionen durchaus nicht wesentlich unterschieden werden. Die
gleichen logischen Gesetze herrschen in beiden und auch inhaltlich kénnen die
gleichen Begriffe die Grundlage der wissenschaftlichen Untersuchung und Ab-
leitung bilden. Nur die dritte Funktion unterscheidet sie voneinander. Fiir
die profane Theologie bilden die geoffenbarten Urerkenntnisse keine reale Wahr-
heit. Sie sind reine Erzeugnisse des menschlichen Geistes, so wie die iibrigen
Phinomene auf dem Gebiete der Religionsgeschichte. Sie mdgen hdochstens
bedingungsweise wahre Sitze darstellen. Das Resultat in allen Féillen ist: die
Wahrheit der Pramissen vorausgesetzt, folgt ein anderer Satz, der mit denselben
logisch und inhaltlich zusammenhangt. Fiir die doctrina sacra steht die reale
Wahrheit der geoffenbarten Urerkenntnis fest. Daher sind ihre Schliisse nicht
bedingungsweise wahr und real, sondern absolut, kraft der realen Wahrheit der
Urerkenntnis.

24



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 153

Selbstdndigkeit beanspruchen, die den natiirlichen Wissenszweigen zu-
kommt. Das gliubige Gemiit muB sich herbeilassen, die natiirliche
Erkenntnis der Offenbarung zu unterwerfen, sich iiber die Harmonie
der beiden Erkenntnisgebiete Rechenschaft zu geben. Es braucht aber
iiber eine einfache Unterordnung der Natur unter die Ubernatur gar
nicht hinauszukommen . Demgegeniiber sind die theologischen Wahr-
heiten der Offenbarung der Qualitit, d. h. der Art nach untergeordnet.
Deshalb wird in ihnen die Harmonie der Natur und Ubernatur in einem
ungeteilten Sein und Wahrsein vermittelt. Zu ihrer Erfassung reicht
weder der Glaube, noch das Wissen aus. Beide miissen in Titigkeit
treten, um eine ganze und vollwertige Annahme zu ermoglichen. Hierin
besteht die spezifische Eigenart der Theologie. Der objektive Wahr-
heitsgehalt der Ubernatur wird durch menschliche Begriffe vermittelt,
erscheint in deren Hiille. Deshalb wird er verdunkelt, abgetént und
erscheint in silhouettenhafter Gestaltung. So enisteht ein neuer, spezifisch
ewnheitlicher Gegenstand, in dem zwei Wahrheitsordnungen witeinander
verbunden werden. Es handelt sich dabei durchaus nicht um ein aufer-
gewohnliches oder gar monstrudses Gebilde. Wir kennen #hnliche
Bildungen auf dem Gebiete der natiirlichen Wissenszweige. Sooft die
Ergebnisse hoherer Wissenschaften mit den Erkenntnismitteln der
niedriger stehenden veranschaulicht werden, entstehen dhnliche Gebilde.
Das gleiche gilt vom Erkenninislichi. Fir die Ubernatur, fiir die
Erkenntnis Gottes in sich selbst, kommt nur das gottliche, Gott eigene
Licht (lumen divinum) in Betracht. Dies kann ganz ungeteilt keinem
Geschopfe zukommen. Nur in einer geschwidchten, abgetdnten Form
(lumen obscuratum) kann es auBer Gott Bestand haben. Einen, viel-
leicht den letzten, untersten Grad der Abstufung bildet das Licht, in
dem die Theologie ihren Gegenstand sieht. Ein Zwielicht ist es, aber
kein grell gemischtes Licht: eine Abténung des géttlichen Lichtes
durch das menschlich-wissenschaftliche, durch welches zwei verschie-
dene Erkenntnisgebiete (Glaubens- und Wissenschaftsgegenstand) in
einwandfreier Harmonie betrachtet werden kdénnen.

Die beschriebene Eigenart der Theologie macht es begreiflich,
warum sie als Wissenschaft zwar eigengesetzlich, aber nicht véllig

1 Daher erfaBt der Gliubige die Offenbarung im Glauben und die Natur
im Wissen. Wie die beiden Gebiete getrennte, aber nicht widersprechende Gegen-
stinde darstellen, so auch die zwei subjektiven Erkenntnisprinzipien. Ihr Ein-
klang ist in einem ungeteilten psychischen Personsein auf Grund der Unter-
ordnung des Niederen unter das Hohere sichergestellt.

25



154 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

eigenrechtlich und unabhidngig ist. Sie gehért zu den subalternen
Wissenschaften, und ist als solche im Vergleich zu den rein mensch-
lichen Wissenszweigen unvollkommen, wenn sie auch in anderer Hin-
sicht hoher steht als diese. Fiir den Glauben kommt eine subalternatio
im eigentlichen Sinne nicht in Betracht, da in ihm eine unvermittelte
Vereinigung mit dem Gegenstande, dessen Probierstein das Wissen Gottes
bildet, vorliegt. Geht man indes auf das Gebiet der wissenschaft-
lichen Erfassung iiber, so ist der formal wissenschaftliche Charakter jeder
weiteren, iiber den reinen Glaubensinhalt hinausgehenden Aussage dem
Wissen Gottes qualitativ, artbestimmend untergeordnet. Als Meinung, als
Menschensinn kann auf Grund der Offenbarung gar manches behauptet
werden ; aber als reale, feststehende Wahrheit kann eine Erkenntnis
nur auf Grund der inhaltlichen Verankerung in Gottes Wissen vor-
gelegt werden. In diesem qualitativ-artbestimmenden Einflusse des
gottlichen Wissens auf die Theologie besteht deren subalternatio unter
dasselbe. Verbinden wir diese qualitative Unterordnung mit der oben
skizzierten Stellungnahme des Aquinaten, so sehen wir, welchen Sinn
bei ihm die heilige Wissenschaft hat, und wie die rein menschlichen
Bemithungen durch ihre Verbindung mit dem Wissen Gottes nicht
bloB eine hohere Weihe, sondern auch einen eigenartigen, streng wissen-
schaftlichen Charakter erhalten.

4. Der Gottesbegriff als Subjekt der Theologie.

In diesem theologischen Systeme des Aquinaten wimmt der Golles-
begriff eine zemtrale Stelle ein. Da alle Glaubenswahrheiten gleich-
berechtigte Urerkenntnisse sind, kénnte an und fiir sich jede von ihnen
die Grundlage einer theologischen Synthese bilden. Eine christozentrische
Theologie ist ebenso moglich wie eine Sakramenten- oder eschato-
logische Theologie. Nur ist die Virtualitit, die Eignung und Frucht-
barkeit zu einer wissenschaftlichen Analyse und Zergliederung nirgends
so allumfassend als im Gottesbegriffe. Deshalb wihlt der Aquinate
denselben zum Mittelpunkte seiner Synthese. Alles will er aus dem
Gottesbegriffe ableiten, in ihm sucht er den Priifstein fiir jede Teil-
aussage oder partikulire Wahrheit. Gott ist fiir ihn das Subjekt der
Theologie, alles andere ist ein in Gott und durch Gott erkannter Gegen-
stand (obiectum) !. In der natiirlichen Theologie ist Gott Erkenntnis-

1 Vgl. hieriiber : La sintesi, p. £97.
26



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 156

gegenstand. Erkenntnisgrund ist daselbst das geschaffene Sein. In
der Theologie aber, die sich auf die Offenbarung Gottes stiitzt, ist Gott
der Erkenntnisgrund. Alles was daselbst als wissenschaftlich begriindeter
Satz (conclusio theologica) aufgestellt, oder im wissenschaftlich-syste-
matischem Zusammenhange selbst iiber die Glaubenswahrheiten be-
hauptet wird, ist ein Erkenntnisgegenstand !.

Wegen dieser zentralen Bedeutung des Gottesbegriffes in der
Theologie des Aquinaten ist es von groBtem Interesse zu erfahren, wie
er denselben aufbaut, wie er ihm jene allumfassende wissenschaftliche
Wirkkraft verleiht, die ihn befahigt, als universale Lichtquelle fiir das
ganze theologische Gebiet dienen zu kénnen. Im beriihmten Artikel 7
der einleitenden Quéstion zu seiner Summa Theologica ist die inhalt-
liche Bestimmung des Gottesbegriffes ziemlich allgemein gehalten. Im
Laufe der folgenden Traktate erhalten wir aber dartiber eine eindeutige
Aufklirung. Gott wird fiir die Theologie als esse per se subsistens
in tribus Personis bestimmt. In dieser Eigenschaft ist Gott Subjekt,
Erkenntnisgrund der Theologie. Da aber Gott in dieser Beziehung nur
aus der Offenbarung bekannt ist, deren Grenzen in letzter Analyse in
der Kirchenlehre gezogen sind 2, so kann das Subjekt der thomistischen
Theologie folgendermaBen bezeichnet werden : esse per se subsistens
wn tribus Personis, prout in doctrina Ecclesiae manifestatur.

Auf diesem Wege der Gestaltung und des Aufbaues® des Gottes-
begriffes wollen wir in der Folge den Aquinaten begleiten. Von den
verschiedenen Arten der Theologie, die wir S. 146 bezeichnet haben,
halten wir nur die Forderungen der eigentlich wissenschaftlichen Theo-
logie vor Augen. Die mystica formalis und die theologia scientifica
perennis sind voneinander wesentlich nicht verschieden und gehéren
zu den personlichen Werten, so daB nur die beiden andern Arten ein
allgemein wissenschaftliches Interesse besitzen.

1 Uber diesen EinfluB des Erkenntnisgrundes vgl. Divus Thomas 17 (1939)
257 und 378.

2 1I-II 5, 3.

3 Den Ausdruck « Aufbau» kann man zweifach verstehen: 1. als Gestal-
tung des Gottesbegriffes auf dem Weg der inhaltlichen Synthese, den Fortschritt
von dem Unbekannten und Unbestimmten zum inhaltlich Klaren und Bestimmten ;
2. als Untersuchung des vollig ausgebildeten, in jeder Richtung einheitlich ab-
geschlossenen Gottesbegriffes, nach seinen Teilsichten und nach deren Zusammen-
gehorigkeit und Ordnung im eigentlichen Wesenszug (in der absoluten Trans-
zendenz) Gottes. Beide Gesichtspunkte werden in unserer Abhandlung in Betracht
gezogen.

27



156 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

Il. Die begriffliche Transzendenz und
Uberweltlichkeit Gottes als Grundlage * weiterer Gestaltung.

1. Gestaltungsfiihigkeit des Gottesbegriffes.

In einem der wichtigsten Traktate des ersten Teiles der Summa,
wo der hl. Thomas iiber die Namen Gottes handelt, bemerkt er, je
allgemeiner und umfassender ein Name sei, umso besser driicke er das
Wesen Gottes aus. Namen, die partikulire Eigenschaften bezeichnen,
gelten gleichsam als Gestaltungen und Einschrinkungen sowohl des
allumfassenden Wesens Gottes 2 als auch der entsprechenden Namen 32,
Aus dieser Bemerkung des Aquinaten entnehmen wir, daB man die
Begriffsbildung, auch in bezug auf Gott, mit Recht eine Gestaltung,
eine kiinstlerische Té&tigkeit nennen kann. Fiir die Immanenzphilo-
sophie, wie sie uns im Modernismus entgegentritt, ist diese Gestaltung
eine Realitit schaffende Verstandestitigkeit, fiir Thomas aber bloB3 das
Bestreben, das ungeteilte Sein in klaren Teilsichten auszudriicken.
Je reicher ein Sein ist, desto notwendiger erscheint es fiir den mensch-
lichen Verstand, die Gestaltung desselben nach vielen Einzelvorstellungen
vorzunehmen. Solange der Seinsgehalt selbst den Verstand hierzu
nétigt und die Grundlage dazu bietet, geschieht diese Zergliederung
unbeschadet der Wahrheit und Seinsrealitit der Erkenntnis. Ob diese

1 In dieser Eigenschaft erscheint der transzendente Gottesbegriff in zweifacher
Funktion : @) als Erkenntnisstoff, der durch Einfiigung neuer Wesensziige und
Merkmale gestaltet wird; 0) als Erkenntnisgrund, weil der meist charakteristische
Zug desselben, die Erhabenheit tiber die Potenzialitit, als Wertmesser der einzu-
fiigenden Merkmale dient. Hierin erkennen wir die beiden Funktionen des Wissens-
subjektes, das einerseits Triger aller Aussagen ist (subiectum attributionis),
andrerseits aber auch die Erkenntnismittel (ratio cognoscendi) an die Hand gibt.

2 Im thomistischen Sinne ist das Ansichsein (esse secundum se) eines Dinges
der Gestaltung keineswegs unterworfen. Diese kann sich nur auf das Erkanntsein
(esse repraesentativum) beziehen, aber auch hier mehr indirekt, auf Grund der
Erkenntnismittel. Letztere kénnen mehr oder weniger vollkommen sein und den
Gegenstand dem Verstand in verschiedener Weise vergegenwirtigen. Mogen es
Ideen oder Zeichen von Ideen sein, so ist die Entwicklungsfihigkeit ihnen gleicher-
weise eigen : sie vermoégen, je nach ihrer eigenen Gestaltung, den Gegenstand
selber klar, vollkommen, oder verworren, unvollkommen usw. darzustellen. In
diesem Sinne spricht Thomas von einer Entwicklung der Wesenheiten der Dinge,
nicht in sich, sondern fiir den erkennenden Verstand. Ver. XI 1 ad 10; 3 ad 7.

8 Hoc nomen « qui est » triplici ratione est maxime proprium Dei. ... Secundo
propter eius universalitatem. Omnia enim alia nomina vel sunt minus communia,
vel si convertantur cum ipso, tamen addunt aliqua supra ipsum secundum
rationem. Unde quodammodo informant vel determinant ipsum. I 13, 11.

28



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 157

unterscheidende Gestaltung bloB aus der Ohnmacht des Verstandes,
das in sich Ungeteilte in einem einfachen Begriffe auszudriicken,
entspringt, oder ob eine reale Unterscheidung (distinctio realis) auch
im Seienden selbst vorhanden ist, muB} in jedem einzelnen Falle eigens
bestimmt werden. Die Wahrheit der einzelnen Aussagen ist daher nach
ihrer Seinsbegriindung zu bestimmen ; aber ihre Gestaltung nach der
Seinsunterscheidung hingt von dem Grad der Seinsfestigkeit ab.

Diese Gedanken umschreiben das Arbeitsfeld und die Arbeitsweise
des hl. Thomas bei der Gestaltung des Gottesbegriffes. Es handelt sich
fir ithn hiebei vor allem um eine kinstlerische Titigkeit. Alle Ziige
des Gottesbegriffes sind aus den Gegebenheiten der Sinnenwelt zu ent-
nehmen (via causalitatis), durch die negative Abstraktion (via nega-
tionis) zundchst kiinstlich, dann durch Bejahung gotteswiirdig zu
gestalten (via eminentiae). Daf Thomas sich dieser Kiinstleraufgabe
bewuBt ist, zeigen die aullerordentlich feinen Analysen, die seine Arbeit
stindig begleiten. Es gibt keinen Begriff, den er nicht auf seine philo-
sophische Haltbarkeit untersuchen, bzw. den er nicht aus einer zu-
verlissigen Quelle schopfen wiirde. Denken wir nur an den Begriff der
Vollkommenheit, des Guten, des Unendlichen. Der philosophischen
Feststellung desselben folgt immer die Bestimmung des kausalen Seins-
grundes, ob und wann ein Begriff auf Gott anwendbar ist und welche
Zige und Unvollkommenheiten dieser Anwendbarkeit hinderlich sind.
Der strenge Kausalzusammenhang verleiht dem Vorgehen des hl. Thomas
wohlbegriindetes, reales Geprige. Man steht ganz unter dem Eindrucke,
daB bei dieser Gestaltung des Gottesbegriffes dem Verstand kein Zwang
auferlegt wird : er wird einfach durch die Kraft der Tatsachen getragen
und zur Hohe der Gotteserkenntnis emporgehoben. Da es sich ferner
hier nicht um den natiirlichen, sondern um den geoffenbarten Gottes-
begriff handelt, entnimmt Thomas aus den zerstreuten Angaben der
Offenbarung jene Ziige, die uns die natiirliche Erkenntnis nicht an die
Hand geben kann, oder die zur Bekriftigung ihrer soliden Ergeb-
nisse dienen. Auf diese Weise steht im Gottesbegriff wirklich ein
Kunstwerk vor uns, in dem das ganze Konnen und Vermdgen der
menschlichen Leistungsfihigkeit zum Ausdruck gelangt.

Ist nach dem oben Gesagten Gott Subjekt der Theologie, dann
haben in derselben die natiirlich erkennbaren Wesensziige und Eigen-
schaften eine andere Bedeutung als in der Theodizee. Hier sind sie
im geschaffenen Sein, als ihrem Seinsgrund, erkannte Objekte, dort
aber einfache Aussagen, die sowohl dem geoffenbarten Gott als auch

29



158 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

menschlich beweisbaven Pridikaten zugeeignet werden kinnen. Nach
ihrem spezifischen Wert haben also in der Theologie des Aquinaten
die philosophischen Beweise nur die Bedeutung eines Hilfsmittels zur
Erfassung und zur ndheren Gestaltung der Offenbarung, keineswegs
aber die einer selbstindigen, sich selbst geniigenden Beweisfithrung *.
Im Lichte der Offenbarung erscheinen die meisten Resultate der Philo-
sophie zwar als in sich festbegriindet, aber in bezug auf ihren Inhalt
unvollstindig, der Erginzung fihig und bediirftig. Diese erginzenden
Zige vermag zwar die Natur nicht zu finden ; aber sie kann dieselben
in ihre feststehenden Resultate einfiigen, falls die Offenbarung tiber
sie verliflliche Angaben bietet. In dieser Gestaltung der Natur durch
Einfiigung der geoffenbarten Inhalte besteht das grofartige Kunstwerk
des Aquinaten. Die Materie, der gestaltungsfihige Begriff erhilt eine
neue Form ; es wird in sie der Geist Gottes eingehaucht ; sie wird
Trigerin neuer Ideen Gottes, die positiv in der Natur weder ausdriick-
lich, noch samenhaft enthalten sind.

Eine solche Vereinigung beider Ordnungen koénnte die graBlichsten
MiBgeburten zeitigen, die fiir eine verstandesmiBige Erfassung ginz-
lich ungeeignet wiren 2. Dies miilte der Fall sein, wenn die aus der
Sinnenwelt geschépiten Begriffe das Sein schlechthin vertreten wiirden,
wenn also ihr positiver Inhalt den letzten AbschluB3 des Seienden bilden
und so gleichsam das letzte Wort {iber die Seinsméglichkeiten aus-
sprechen wiirde. Wir haben indessen im sinnlich gegebenen Sein blo8
einen Typus des Seienden vor uns, und zwar den unvollkommensten
infolge der mannigfachen Einschrinkungen, die aus dessen Zusammen-
setzung sich ergeben. Zu diesen gehért vor allem der Bestand aus
Potenz und Akt, aus Sein und Sosein und infolgedessen die Einschrinkung
der Wesenheit auf ein bestimmtes MaB von Sosein. In dieser letzten

1 Der Sinn der Gottesbeweise z. B. ist in der Theodizee : das geschaffene
Sein als Erkenntnisgrund fithrt notwendig zu Gott als zu seinem Seinsgrund. In
der Theologie werden wir durch dieselben nur dartiber unterrichtet, daBl der
geoffenbarte Gott (Erkenntnisgrund aller theologischen Wahrheiten) nach den
fiinf Eigenschaften (primum movens etc.) auch dem menschlichen Verstand ein-
leuchtet und daher in seinem verborgenen Sein nach den Forderungen dieser
Ziige gestaltet werden kann. Mit anderen Worten : alles, was wir aus dem Verstand
schopfen, kann als materielle Hiille der geoffenbarten Wahrheiten dienen. Auf
diese Weise raumt die natiirliche Erkenntnis die Hindernisse weg, die einerseits
der Annahme der Offenbarung im Glauben feindlich gegeniiberzustehen scheinen,
andrerseits die Harmonie der beiden Ordnungen zu stdren drohen.

2 Man vergleiche die oft wiederholten verdchtlichen AuBerungen Prantl’s

in seiner Geschichte der Logik im Abendlande, 3. Bd. S. 108. Néiheres hieriiber :
Divus Thomas, 1I. Serie 3 (1916) 613 ff.

30



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 159

Beschrankung zeigt sich die sog. negative Reichweite (virtualitas) unserer
Begriffe, kraft welcher sie fiir eine weitere Gestaltung geeignet sind.
Jede Einschrinkung ist eine Verneinung (negatio) von weiterem und
reicherem Seinsgehalt und schlieBt den Hinweis auf ein hoheres,
erginzendes Prinzip in sich. Die Zusammensetzung aus Potenz und
Akt im Sein und in der Titigkeit weist notwendig auf ein Ansich-
seiendes hin, in dem solche Einschrinkungen nicht vorhanden sein
kénnen. Der unvollkommene, beschrinkte Besitz der Wesensziige setzt das
schlechthin vollkommene Sein voraus'. Dies sind die Leitgedanken der
klassischen Gottesbeweise, in denen die Grundlagen zur Gestaltung
des groBen thomistischen Kunstwerkes gelegt werden. Das Ergebnis
der Beweisfithrung ist: eine Gestaltung des Gottesbegriffes aus den
Angaben der Sinnenwelt ist statthaft. DaB aber in diese gestaltende
Tatigkeit des Verstandes auch die Angaben der Offenbarung aufge-
nommen werden konnen, folgt aus der Zusammensetzung des sinnlich
Seienden nach verschiedenen Vollkommenheitsgraden. Logisch nennen
wir dies eine Einschrinkung nach artbestimmenden Prinzipien (genus,
differentia, species), metaphysisch aber nach Seinsstufen (gradus meta-
physici). Die logische Zusammensetzung ist nur die Abbildung, gleich-
sam der menschlich-schematische Ausdruck der realen Einschrinkung
nach Seinsstufen. Diese selbst ist nur dann erklirlich, wenn solche
Wesenheiten, als Wesenheiten, aus Potenz und Akt bestehen, d. h.
eine groBere oder geringere Anndherung an das Sein selbst (als Wesen-
heit, ens ut res), ein mehr oder weniger vollkommenes Abbild desselben
darstellen. Der Zusammenhang des beschrinkten Seins mit dem Voll-
besitze desselben ist auch in dieser Hinsicht einleuchtend. Das Positive,
das uns im eingeschrinkien Sein aufleuchtet, ist blofi eine Teilhabe am
Sein, stellt dessen partikulive Abbildung dar und enthdlt auch inhaltlich
immer newe unverkenmmbare Hinweise auf das Sein als solches, auf den
Urgrund des Seienden. Alle diese Kennzeichen flieBen aus der Zusammen-
setzung von Potenz und Akt. Wo aber eine Potenz sich findet, dort
ist die Moglichkeit zu einer weiteren Verwirklichung vorhanden. Die
Potenz ist das Prinzip der Dehnbarkeit, der Erweiterungsmoglichkeit.
Sie ist nicht bloB Trigerin des eingeschrinkten Wirkprinzips (actus),
zieht nicht bloB die Grenzen des Seins und Titigkeitsfeldes desselben,
sondern auch die Grenzen der passiven Geltung und Eignung den iibrigen
Seienden gegeniiber. Die Potenz ist Prinzip der moglichen Seinsbeziehungen.

17T 2, 3 die sog. quarta via.
31



160 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

2. Das allgemeine Sein als Vorbild und Grundlage der Gestaltung,

Aus diesem Grunde sprechen wir von der logischen Ausdehnung
(extensio) unserer Begriffe. Je nach dem Wert und der Tragweite
seines positiven Inhaltes steht jeder Begriff im Zusammenhang mit
dem Seienden und mit dessen Einzelbestimmungen. Diese logischen
Seinsbeziehungen gelangen in bejahenden oder verneinenden Aussagen
zum Ausdruck. Die Einzelbestimmungen des Seienden, und dieses
selbst, dienen in ihrer logischen Verbindung oder Trennung zur gegen-
seitigen Klidrung : die eine ist Erkenntnisgrund oder -mittel der anderen.
Dies auf Grund der Verbindungsmoéglichkeit. Jeder Einzelbegriff ist
eine nihere Bestimmung des allgemeinen Seins. Die Gesamtheit der
Eihzelbegriffe ist demnach im allgemeinen Sein zu einer Einheit zu-
sammengeschlossen. Infolgedessen ist es méglich, unsere Begriffe mit-
einander zu verbinden ; die Form der Verbindung (copula) ist eben
jenes Sein, in dem sie eine ungeteilte Einheit bilden.

Die Grenzen des allgemeinen Seins sind durch seinen Ursprung
gezogen. Es ist aus der Sinnenwelt abstrahiert. Seine positive Vir-
tualitdt erstreckt sich daher auf alle Seinsbeziehungen, die auf diesem
Gebiete Geltung haben. Sinnenwelt, Seele, Gott, bezeichnen die Grenz-
begriffe, unter denen eine groBe Mannigfaltigkeit von Einzelerkennt-
nissen enthalten ist, die zur gegenseitigen positiven Klirung und
Bestimmung geeignet sind. Wenn wir aber iiber diese positive Eignung
hinausgehen und Verbindungen auch i{iber das sinnlich (in sich oder
kausal) Gegebene hinaus vornehmen, so beniitzen wir nur die in
unseren Begriffen gegebenen Erweiterungsmoéglichkeiten. Gibt das all-
gemeine Sein auf dem Wirkgebiet der Sinnenwelt positive Aufschliisse
und sind die Klirungsméglichkeiten daselbst real befriedigend, so
steht nichts im Weg, daB es auch iiber diese Grenzen hinaus Wegweiser
sei. Positive Aufklarung jedoch erwarten wir von ihm hiebei umsonst.
Dies geht iiber seine Reichkraft hinaus. Die Denkbarkeit ist indessen
nicht an die positive Reichweite des allgemeinen Seins gebunden. Das
allgemeine Sein regelt den DenkprozeB3 nicht nach seiner inhaltlichen
Bestimmung, sondern nach der logischen Ausdehnung. Diese ist an
sich vom Inhalt unabhingig und es ist fiir sie ganz belanglos, welcher
Inhalt ihr zu Grunde gelegt oder durch welche Bestinde sie gestaltet
wird. Hierin ist die negative Ausdehnung und Erweiterungsmoglichkeit
unserer Begriffe begriindet !. Als reine Denkobjekte konnen sie mit

1 Naheres hieriiber : La sintesi p. 412 ss.

32



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 161

allen Angaben verbunden werden, die der Verstand erfat. Damit ist
allerdings nur der logische Wert der Bejahung oder Verneinung sicher-
gestellt. Vom Standpunkte der logischen Gesetze aus ist gegen die
Moglichkeit und Unméglichkeit der Aussage nichts einzuwenden. In
diesem Sinne gilt das allgemeine Sein als Wegweiser der menschlichen
Erkenntnis auch tiber das Gebiet der Sinnenwelt hinaus. Aus dem
gleichen Grunde miissen wir in unseren Begriffen auller der positiven
Reichkraft auch eine negative Reichweite unterscheiden. Die erste
wird durch den wirklichen Inhalt begriindet, die zweite durch die
Verankerung desselben im allgemeinen Sein, also durch die Potenzialitit
der Begriffe. Die Erweiterungs- und Verbindungsmoglichkeiten unserer
Begriffe sind unbegrenzt. Sie sind nur an eine Bedingung gebunden :
daB die Angaben, die aus dev Simmenwelt divekt nicht geschopft werden
konmen, dennoch unter deven Hiille, in thrven Amnalogien, als auf sinnlich
begriindete Evkemminismittel zuriickgefiihvte Bestinde erscheinen. Dies
ist die allgemeine Forderung der reductio ad phantasmata.

Wenn also die Verbindung der natiirlichen Begriffe mit den An-
gaben der Offenbarung keine verstandeswidrige MiBgeburten darstellt,
so ist das im Seinsbegriff des Aquinaten begriindet . Dieser ist aller-
dings der Sinnenwelt entnommen, und hierdurch ist seine positive
Reichkraft bestimmt. Infolge der streng nachweisbaren Verankerung
der sinnlichen Realitdt im Ansichseienden mull aber die Reichweite
des allgemeinen Seins auch negativ gefaBlt und ausgedehnt werden.
Denn iiber das héchste Sein gibt das allgemeine Sein positiven Auf-
schluB3, wenn auch nur unvollkommen und keineswegs nach dessen
ureigenen Seinsweise. Das leuchtet auch dem bloBen Verstand ein:
die ureigene Seinsweise Gottes ist micht bloff wesentlich verschieden von
dem beschvinkten Sein, sondern sie 1st schlechthin transzendent und iiber-
weltlich. Von diesem transzendenten und iiberweltlichen Wesen offen-
bart die Sinnenwelt einige spirliche Ziige, wihrend die iibrigen, da sie
in keinem kausalen Zusammenhange mit ihr stehen, verborgen bleiben.
Aus der Tatsache also, daB das allgemeine Sein zur sicheren und all-
seits begriindeten Annahme eines transzendenten iiberweltlichen Wesens
fithrt, folgt unbedingt, daB wir in ihm neben der positiven auch eine
negative Reichweite unterscheiden miissen. In beiden Eigenschaften
dient es bei der begrifflichen Gestaltung als Bindeglied (copula) zwischen
dem transzendenten Wesen und den Einzel-Aussagen (Pradikate), die

! Die verschiedenen Formen des Seinsbegriffes werden p. 207, 271 in La
sintesi besprochen.

11 33



162 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

iiber dasselbe gemacht werden !. Nach der positiven Reichkraft ver-
bindet es mit ihm real-wirkliche Eigenschaften, Kennzeichen und
Merkmale 2, nach der negativen mdogliche, nicht unmdégliche, oder un-
mogliche 8. Fiir die real-wirklichen Ziige finden wir die feste Grundlage
nicht bloB in bezug auf das Sein (an est), sondern auch fiir das inhalt-
liche Sosein (quid est, Wesenszug, ratio) in der Sinnenwelt. Fiir die
ibrigen Merkmale vermag in bezug auf die reale Wirklichkeit keine
geschaffene Erkenntnisquelle einzutreten. Hierzu reicht nur entweder
die unmittelbare Einsicht in das Ansichseiende (visio beata) oder eine
andere verliBliche Mitteilung von seiten dessen, der diese Einsicht
besitzt. Ohne diese Quellen ist der Menschengeist, in dem das Ver-
langen nach einer genauen und voéllig befriedigenden Kenntnis des
Ansichseienden naturgemil erwacht, nur Vermutungen und unverliB3-
lichen, ja vermessenen Triumereien preisgegeben, aus welchen jener
Zustand, den Xenophanes schildert, ohne weiteres folgt.

Das menschlich gebildete, allgemeine Sein besitzt demnach Geltung
und Anwendbarkeit nicht bloB auf dem Gebiet der Sinnenwelt, sondern
ist auch zur Gestaltung von Aussagen auf dem gesamten Seinsgebiet
geeignet. Die Bindekraft ist in der Sinnenwelt selbst fest verankert,
weil sie zum transzendenten, iiberweltlichen Ansichseienden fithrt. Das
allgemeine Sein bleibt daher ein zuverldssiger Fithrer und Wegweiser
auch dann, wenn das Ansichseiende in der Hiille menschlicher Begriffe
erscheint, die die ureigene Seinsweise und die verborgenen Eigenschaften
desselben, wenn auch dunkel und silhouettartig, darstellen. Aus diesem
Grunde besitzt das allgemeine Sein allumfassende Universalitit. Letztere
ist nicht nach ihrer inhaltlichen Unendlichkeit, sondern nach ihrer
logischen Beziehbarkeit zu denken. Die inhaltliche Leere desselben
kann aus allen irgendwie mdglichen oder tatsidchlich gegebenen Er-
kenntnisquellen ausgefiillt werden. Der Seinsbegriff 1iBt jedwede
inhaltliche Erginzung zu, seine Aufnahmsfihigkeit ist unbegrenzt,
sofern Einzelbestimmungen in Betracht kommen. Nur das in sich Un-
endliche vermag er nicht widerzuspiegeln . Infolge der immanenten

1 Uber die Bedeutung der copula fiir das Dasein Gottes vgl. I 3, 4 ad 2.
Dasselbe ist auf alle Aussageweisen iiber Gott auszudehnen.

2 Beispiele von Aussagen, die durch die positive Reichkraft des geschaffenen
Seins begriindet werden : Gott ist gut, unendlich, allgegenwirtig. Unter der
negativen Reichweite finden Platz Aussagen, wie : Gott ist dreieinig, Heiland usw.

3 Hier tritt die negative Abstraktion und die via eminentiae in Kraft.

4 In dieser Hinsicht ist er ein speculum materiale, in dem das Abbild jedes
Gegenstandes erscheinen kann, der mit ihm in Beziehung tritt. Wie beim Spiegel

34



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 163

Beziehung jedes menschlichen Begriffes zum allgemeinen Sein sprechen
wir von der Erweiterungsmoglichkeit unserer Erkenntnisse und von
ihrer Eignung zur Aufnahme solcher Ziige, die selbst die ureigene
Seinsweite des Ansichseienden verstdndlich machen. So kénnen mensch-
liche Begriffe den Stoff zur Gestaltung der Offenbarung bilden, sowohl fir
den gottlichen Kiinstler, der uns dieselbe mitteilt, als auch fiir den mensch-
lichen Meister, der diese Angaben fiir weitere Gestaltungen beniitzt. Von
seiten der menschlichen Erkenntnismittel steht dieser Gestaltung kein
Hindernis im Weg, ja sie beférdern direkt dieselbe durch die
beschriebene fiihrende Rolle des allgemeinen Seins, besonders nach
dessen positiven Reichkraft.

3. Gottes Moglichkeit und Wirklichkeit.

Hiermit sind wir bei der Gestaltungskraft unserer natiirlichen
Erkenntnis angelangt. Die Grundlage der gesamten Erkenntnis tiber
Gott bilden die Gottesbeweise. Dall Gott denkbar ist, braucht nicht
bewiesen zu werden. Die logische Mdiglichkeit des hochsten Wesens ist
an sich evident. Von seiten der Verstandesprinzipien steht einer solchen
Anerkennung nichts im Wege. Objektiv erscheint die Verbindung des
Seins mit dem Begriff des hochsten Wesens vereinbar. Die Erfassung
dieser Denkmoglichkeit allein bildet fiir den Verstand kein Problem.
Auch subjektiv wird das Gemiit von einer solchen Erfassung durch
nichts abgehalten. Der Naturtrieb trdgt es in irgendeiner Form zur
Annahme eines allerletzten Abschlusses und einer Grenze jedes Denk-
prozesses. Etwas anderes bedeutet aber die logische Méglichkeit des
Gottesbegriffes keineswegs!. Der einzige Priifstein dieses Denkaktes
ist das allgemeine Sein, das fiir jedwede Bestimmung geeignet ist und
das als Bindewort (copula) nur fiir jenes Sein biirgt, wozu es schon
im Subjekt und Pridikat den eigenen Seinsgehalt hergegeben hat 2.

die Widerspiegelung von den Reflexmoglichkeiten abhidngt, so auch hier : nicht
der Gegenstand ist fiir die Widerspiegelung hinderlich, sondern das Fehlen der
Bedingungen und Voraussetzungen. Tritt etwas als speculum formale auf, so
ist der Gegenstand in ihm enthalten. Das Endliche vermag aber das Unendliche
nach ureigenen Wesensziigen nicht zu enthalten; doch das hindert durchaus
nicht, daB es in schwachen Merkmalen in ihnen erscheinen kénne. Uber den
Begriff des speculum bei Thomas vgl. Ver. XII 6.

1 So bei Kant. Vgl. La sintesi p. 193.

2 Daher sind solche Aussagen eigentlich Tautologien und haben nur Ver-
standeswert. Nur wenn die copula auch mit dem realen Sein verbindet, bzw.
Vertreterin eines solchen ist, hért die Tautologie auf.

35



164 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

Handelt es sich jedoch um die veale Moglichkeit Gottes, so tibergibt
das allgemeine Sein die gestaltende Rolle einem bestimmien veal Seienden,
in unserem Falle eben dem in der Simmenwelt begriindeten Sein. LBt
auch dieses Sein eine Erweiterung bis zum hdochsten Sein zu ? Von
der Beantwortung dieser Frage hingt die reale Moglichkeit Gottes fiir
unseren Verstand ab. Wie tritt uns das Seiende in der Sinnenwelt
entgegen ? Als etwas durchwegs Beschrinktes. Die Sinnenwelt ist in
allen ihren Erscheinungen dem Wandel unterworfen. Sein und T#tig-
keit ist daselbst durch das Gesetz der Potenzialitat beherrscht. Movens
motum, causa causata, ens contingens, ens imperfectum, ordo causatus :
das sind die hauptsichlichsten Momente, die die Herrschaft der Potenz
auf diesem Gebiet charakterisieren. Dieses Gesetz ist der Sinnenwelt
immanent. Die Stofflichkeit, die in allerletzter Analyse aus einer Zu-
sammensetzung aus Materie und Form besteht, 148t keine Ausnahme
von diesem Gesetz zu. Sieht man vom Stoffe ab, so erleidet das Gesetz
der Potenzialitit allerdings eine Einschrinkung, hort aber nicht vollends
auf. Die tibersinnliche Welt erscheint durch die Verneinung der Stoff-
lichkeit real moglich, doch zunichst mindestens nach den sich oben
angegebenen Gesichtspunkten dem allgemeinen Gesetz der Potenzialitat
unterworfen. Innerweltliche Gegebenheiten kinnen der Moglichkeit nach
sinnliche und idibersinnliche Bestinde darstellen, sind aber noltwendig
an das genannte Gesetz gebunden. Der Versuch des menschlichen Ver-
standes, aus den Angaben der Sinnenwelt den moglichen Begriff eines
schlechthin tiberweltlichen Wesens zu gestalten, kann nicht erfolglos
bleiben. Das reale Vorhandensein sinnlicher, mit Potenzialitit behafteter
Wesen bietet eine feste Grundlage fiir die Abstraktion von diesem
Gesetz. Ist die erste Form des Seins real méglich (auf Grund der Wirk-
lichkeit), so kann die reale Moglichkeit auch der zweiten Form nicht
abgesprochen werden. Den Priifstein dieses Versuchs bildet nicht
mehr das allgemeine Sein, sondern die Tatsichlichkeit des sinnlich
gegebenen Seienden. Ist eine Welt mit Zusammensetzung aus Potenz
und Akt moglich, so steht der Annahme einer Realitdt, die dariiber
erhaben ist, nichts im Wege. Somit hédtten wir in den Begriffen des
movens non motum, der causa non causata, des ens necessarium, ens
perfectissimum, der intelligentia ordinans, nicht bloB logische Gestal-
tungen, sondern reale Moglichkeiten vor uns, die aus der Absonderung
der Potenzialitit von wirklichen Begriffsbestinden entstanden sind.
Somit haben wir in der Sinnenwelt eine zuverlissige Fiihverin und sichere
Wegweiserin zur Annahme eines transzendenten, iiberweltlichen Wesens.

36



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 165

Logische und reale Mdoglichkeit des Ansichseienden, eines von dem
Gesetz der Potenzialitit vollig freien Wesens, stammen aus verschiedenen
Erkenntnis- und Seinsquellen. Fiir die Wirklichkeit desselben miissen
jedoch andere Uberlegungen herangezogen werden. Ist das tatsichlich
gegebene Sein, d. h. die Erscheinungen der Sinnenwelt, ohne das Ansich-
selende erklarlich ? Von der Beantwortung dieser Frage hingt die
Wirklichkeit eines transzendenten Wesens fiir den menschlichen Ver-
stand ab. Wie Thomas diese Aufgabe in seinen klassischen Gottes-
beweisen 16st, ist bekannt. Das Resultat ist der Nachweis von fiinf
Eigenschaften, die weder der sinnlichen, noch der {ibersinnlichen inner-
weltlichen Wirklichkeit zukommen kénnen. Die logische und die reale
Denkmoglichkeit geht in Wirklichkeit {iber, da die bestehenden Tat-
sachen der Sinnenwelt ohne einen ersten Beweger usw. nicht erklirt
werden konnen. Die Erkenntnismittel sind in dem Seinsgrund und
in den Seinsbeziehungen derart verankert, daB an der Wirklichkeit
der fiinf Seinsbestinde nicht gezweifelt werden kann.

4. Das beschrinkte Sein als Prinzip der Gestaltung.

Uber die Bedeutung der erzielten Resultate kann man sehr niichtern
denken '. Aber auch bei gréBter Vorsicht kénnen wir uns der Einsicht
nicht verschlieBen, daB alle diese Kennzeichen auf ein auller- und iiber-
weltliches, transzendentes Wesen hinweisen. Moégen wir auch kraft
der einzelnen Gottesbeweise allein die Uberzeugung nicht gewinnen,
daB es sich hier um das gleiche, eine, einheitliche Wesen handelt, das
in diesen Eigenschaften erscheint: an der Transzendenz und Uber-
weltlichkeit desselben konnen wir nicht zweifeln. Das Gesetz der
Potenzialitit ist von demselben nicht blof begrifflich, sondern auch dem
Sewn nach ausgeschlossen. Die Tatsachen der Sinnenwelt driangen uns
zu dieser Einsicht. Einzeln betrachtet, stellen sie Eigenschaften dar,
die in einem substanziellen Wesen verankert sein miissen, das als
solches iiber das Gesetz der Potenzialitit ebenso erhaben sein mul
wie die nachgewiesenen Eigenschaften. Eine Unterscheidung ist aber
nur dort méglich, wo Seinsgrundlagen dazu vorhanden sind. Die aller-
letzten Bestinde fiir eine Unterscheidung bilden Potenz und Akt.
Sind solche nicht bloB in einer Linie, sondern schlechthin ausgeschlossen,
dann kann weder eine Unterscheidung, noch eine Vielheit gefunden

1 Vgl. die Kommentare Cajetans zu den Gottesbeweisen.

37



166 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

werden. Es herrscht in diesem Falle eine absolute Einheit, Ungeteilt-
heit und Unteilbarkeit.

Die kiinstlerische Gestaltung des Gottesbegriffes beim Aquinaten
kommt zunichst in dieser Hinsicht zum Vorschein. DafB} der erste
Beweger nicht bloB in einer Beziehung, sondern schlechthin {iber das
Gesetz der Potenzialitit erhaben ist, folgt daraus, daB «Bewegen »,
« Verursachen » KraftiuBerungen sind. Miissen sie subsistierend, also
ohne die Prinzipien eines Mdglich- und Wirklichseins gedacht werden,
so ist ihre Identitit mit ihrem substanziellen Seinsgrund ohne weiteres
gegeben. Der erste Beweger kann weder ein Koérper, noch ein aus
Materie und Form zusammengesetztes Wesen sein. Er ist schlechthin
Geist, dessen Bestand nicht bloB die selbst bei den reinen Geistern
moglichen Seinsprinzipien ausschlieBt, sondern auch absolute Trans-
zendenz besagt. Das ist das wichtigste Resultat der vier, auf die Gottes-
beweise folgenden Artikell. Bei dem Nachweis der Einheit Gottes
beruft sich Thomas ausdriicklich auf diese Feststellungen?. Sollten
also die Gottesbeweise noch irgendeinen Zweifel an der Zusammen-
gehorigkeit der fiinf Merkmale zurtickgelassen haben, so kann nach
einer niheren Entwicklung ihres samenhaften, eingeschlossenen Inhaltes
ein solcher nicht mehr bestehen.

In dieser Beziehung enthalten die Gottesbeweise kostbare Behelfe
fir die Gestaltung des Gottesbegriffes. Da die fiinf Merkmale positiv
nachgewiesen sind, so wmiissen weitere Wesensziige entweder in ihmen
enthalten sein, oder es kimmen andere Kemmzeichen in den Gotiesbegriff
nur danm eingefiigt werden, wenn sie dem Seinsgehalt derselben wicht
widersprechen. Die unbestimmte und gleichsam ins Unendliche an-
passungsfihige Fiithrung, die wir bis jetzt dem allgemeinen Sein zuer-
kannt haben, iibernimmt nunmehr ein anderes, in der Realitit und
Wirklichkeit begriindetes Sein. Dies ist das innerweltliche Sein, dessen
Wesenszug uns aus der Analyse der Gottesbeweise wohlbekannt ist,
das beschrinkte, aus Potenz und Akt bestehende, dem Gesetz der
Potenzialitit vollig unterworfene Sein, das esse participatum. Die
unendliche Geschmeidigkeit und Gestaltungsfahigkeit des allgemeinen
Seins bildet fiir unseren Verstand keinen MaBstab mehr. Das Wahre
und Annehmbare wird darnach bemessen, was dem esse participatum
in sich oder in seinen Folgeerscheinungen entspricht. Zu diesen Folgen
gehoren die Resultate der Gottesbeweise. Daher begleiten sie uns im

11 3, 1-4, 21 11, 3-4.
38



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 167

Prozesse der Gestaltung des Gottesbegriffes bis in die kleinsten Einzel-
heiten.

DaB die natiirlich erkennbaren Merkmale des Gottesbegriffes auf
dem beschriebenen Weg gefunden werden, ist leicht einzusehen. Kraft
der Gottesbeweise wird nicht das bloBe Sein, sondern auch das Sosein
Gottes mit den fiinf Kennzeichen einleuchtend behauptet. Es ist dem-
nach evident, daB in bezug auf das Wesen Gottes nur das feststeht,
was in diesen Ziigen inbegriffen ist. Gegeniiber den Ausschweifungen
der Einbildungskraft und den schrankenlosen Liebhabereien des Gemiits-
lebens bilden sie den besten Schutzwall. Alles, was mit ihnen im Wider-
spruch steht, ist abzuweisen. Nichts darf als Kennzeichen in den
Gottesbegriff eingefiigt werden, was durch sie, die allein fiir die Realitit
des Gottesbegriffes biirgen, nicht empfohlen wird. Mag etwas noch so
schon erscheinen oder dem Herzen naheliegen, es muBl abgewiesen
werden, wenn es die Probe durch den Seinsgehalt der genannten Merk-
male nicht besteht. In dieser Beziehung sind also die Gottesbeweise
das beste Heilmittel gegen die von Xenophanes beschriebene Krank-
heit und durch sie kann auch die Gefahr einer subjektiven Gestaltung
fremder Gotter gebannt werden.

5. Gestaltende Kraft der Gottesheweise.

Die Gottesbeweise sind aber auch die besten Wegweiser zur Offen-
barung und sie geben die geeignetsten Mittel zur Bearbeitung der Angaben
derselben an die Hand. Aus ihnen schopfen wir nicht bloB die positive
Kenntnis tiber die fiinf Merkmale, sondern auch dariiber, dal sie Gott
nur in seiner Beziehung zur Welt, nicht aber in sich kennzeichnen. Nimmt
man die Gottesbeweise ernst, so ist man dem in sich, seiner ureigenen
Natur nach, unbekannten und unerkennbaren Wesen gegeniiber mit
scheuer Ehrfurcht erfiillt. Das Verlangen nach dessen ureigenen Er-
kenntnisweise wird wach. Die Voraussetzung und Vorbereitung zur
Aufnahme der Stimme des sich offenbarenden Gottes ist da. Die
natiirliche Gotteserkenntnis bietet die objektive Grundlage fiir die
positive Uberzeugung, daB Gott eine fiir die natiirlichen Krifte des
menschlichen Verstandes unerkennbare und unnahbare Natur besitzt.
Sie gibt auch die Versicherung, daB die Eigenschaften, die Gott in sich
und in seinen Beziehungen zur Welt kennzeichnen, nicht zwei getrennte
Seinsweisen, sondern verschiedene Erkenntnisformen des gleichen trans-
zendenten Wesens sind. Kann Gott in seinen Beziehungen zur Welt

39



168 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

wirklich seinshaft auftreten und infolgedessen vom geschaffenen Geiste
wahrheitsgemd3, wenn auch unvollkommen, erkannt werden, so steht
nichts im Wege, daB auch weitere Eigenschaften auf einem anderen
Weg uns mitgeteilt und dem Verstand nach ‘ihrer Wahrheit dargestellt
werden. Diese Erkenntnis ist nur eine Erweiterung des durch Beweise
vermittelten GottesbewuBtseins. Wir finden in diesem Vorgang gar
kein fremdes Element. Der positive Inhalt der Gottesbeweise wird dabes
nur nach seiner vollen Tragweite entwickelt. In diesem Sinme betrachien
wir die Goltesbeweise als objektiven Ausgangspunkt der Offenbarung.
Hier greift sie ein, hier beginnt ihre erweiternde Aufgabe und hier
mul3 die kiinstlerisch gestaltende Téatigkeit des menschlichen Geistes
ankniipfen.

Wenn man also vom Aquinaten behauptet, dall seine Geistes-
arbeit im ersten Teil seiner Summa bis zur Quéistion 44 nur in der
Entwicklung der Gottesbeweise besteht, so ist dies keine Ubertreibung,
aber auch keine Herabsetzung seiner Verdienste, sondern die héchste
Anerkennung seiner genialen Gestaltungskunst. Dall man diese Er-
weiterung der Gottesbeweise keineswegs als Entwicklung des positiven
Inhaltes derselben denken darf, ist ohne weiteres klar. Dieser reicht
nur fiir die Annahme der natiirlich erkennbaren Eigenschaften aus.
Fiir die Einfiigung der Angaben, die aus der Offenbarung stammen,
kommt die negative Reichweite der natiirlichen Erkenntnisse in Be-
tracht. Der natiirlich erwiesene Gottesbegriff erscheint einerseits als
letzter AbschluB unserer gesamten Verstandessynthese, anderseits aber
auch als ein nur im Spiegel, mangelhaft, silhouettartig vorgestellter
Gegenstand. Es erscheint in diesem Gottesbegriff eigentlich nur das-
jenige in schrankenlos und unendlich gedachten Beziehungen, was in
den natiirlichen Begriffen beschrinkt und dem Gesetz der Potenzia-
litdt unterworfen dargestellt wird. Daher erweist sich diese Erginzung
der Verstandessynthese als durchaus unvollendet und der Vervoll-
kommnung bediirftig. Aus diesem Grunde trigt der Gottesbegriff den
Samen der Erweiterungs- und Bestimmungsbediirftigkeit positiv, den
der Erweiterungsmoglichkeit negativ in sich. Mit anderen Worten :
Der Verstand wird durch die Resultate der Gotlesbeweise nur teilweise
befriedigt und sucht weitere, nihere Bestimmungen tiber das ureigene
Sein Gottes. Die Resultate der Gottesbeweise selbst bilden allerdings
den Gipfelpunkt der menschlichen Leistungsfihigkeit, stehen aber einer
weiteren Bestimmung nicht feindlich gegeniiber. Eine positive Eignung
zur Erweiterung (kraft des eigenen Inhaltes) kann man ihnen nicht

40



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 169

zuschreiben. Aber auch einen positiven Widerstand, der eine nihere
Bestimmung aus anderen Erkenntnisquellen und durch andere Er-
kenntnismittel ausschlieBen wiirde, findet man in ihnen nicht!. Sie
verhalten sich also den erweiternden Bestimmungen gegeniiber negativ-
wohlwollend ; frither bezeichnete man das als indifferentes Verhalten
(permissive). In dieser Hinsicht haben wir behauptet, dal die Resultate
der Gottesbeweise die besten Erkenntnismittel zur Gestaltung des
geoffenbarten Gottesbegriffes an die Hand geben. Natur und Uber-
natur in ihrem vollen eigenen Glanz und klar voneinander unter-
schieden, stehen auf Grund der zweifachen Reichweite unserer Begriffe
in ungetriibter Harmonie zueinander. In der Befolgung dieser Arbeits-
weise bis zur Vollendung besteht die groBartige, kiinstlerisch gestaltende
Tatigkeit des hl. Thomas.

Die Grundlage und den objektiven Ausgangspunkt der Gestaltung
bildet der Begriff eines transzendenten, {iberweltlichen Seins. DaB ein
solches nicht bloB denkbar, nicht nur méglich, sondern auch wirklich
ist, wissen wir aus den Gottesbeweisen. Was es ist, und wie es in sich
beschaffen sein kénnte, vermoégen wir nur negativ zu bestimmen. Sein
Wesen, ja selbst seine Existenz ist nicht so beschaffen, wie die der
innerweltlichen Seinsweisen. Dal} dies der Fall ist, wissen wir positiv
als Endresultat der voéllig entwickelten Gottesbeweise. Gott in seiner
Realitit, also Gott in sich, nicht bloB in unserer Erkenntnis, kommt
diese transzendente Seinsweise zu. Nur die Ausdrucks- und Vor-
stellungsmittel, die uns zur Verfiigung stehen, sind negativer Art, dem
beschrinkten Sein durch Verneinung der begrenzenden Unvollkommen-
heiten entnommen.

6. Das ersterfalBite und kiinstlich gestaltete Sein als Vorbild beim Aufbau
des Gottesbegriffes.

Angesichts dieses Ansichseienden ist der Verstand vor ein dhnliches
Problem gestellt wie bei der ersten Kenntnisnahme vom Sein, oder
wie bei dem kiinstlich gestalteten Begriff des allgemeinen Seins. Das
Sein, als ersterfaBter Gegenstand, stellt ein inhaltsloses, in jeder Bezichung
unbestimmites, aber bestimmbares Objekt dar. Die Quellen, aus denen es
stammt, sind uns allein bekannt und damit auch die Mittel, mittels
deren es in seinen Einzelziigen niher zu bestimmen ist. Der Ursprung

1 Uber die EinschluB- und AusschlieBungs-Méglichkeiten vgl. La sintesi
P. 381 seq., 418 seq.

41



170 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

ist die Sinnenwelt, die Erkenntnisquelle bilden die Sinne. Hier ist
auch die nihere Bestimmung dieses Seins zu suchen!. In diesem
Seinsbegriff erscheint gleichsam die Urform und der Grundtypus jeder
menschlichen Erkenntnis. In ihm ist die Morgenréte des zur Hellsicht
bestimmten Menschenlebens zu erblicken. Mit ihm fingt die Erkenntnis
an und schreitet weiter bis zu den verschiedenen Hoéhepunkten der
einzelnen allgemeinen Begriffe, die eine weite Aussicht auf die Welt
und auf die Zusammenhinge der einzelnen Teile derselben gestatten.
Fir sich betrachtet, ist dieser Seinsbegriff fiir den Verstand inhaltslos,
ein Problem, das durch schwierige Vorginge gelést und sinngemil
gestaltet werden muB. Beim Innewerden dieses Begriffes vermoégen
wir nichts zu denken, weil eine Bestimmung im privativen Sinne fehlt.
Der BewuBtseinsvorgang ist an sich' unvermégend etwas darzustellen,
obwohl er kraft der ureigenen Bestimmung auf eine Darstellung hin-
geordnet ist. Die unbestimmte, gleichsam unendliche Unbegrenztheit
des Verstandesvermogens erleidet allerdings insofern eine Begrenzung,
als durch dieses ersterfaBlte Sein die Aufmerksamkeit des Verstandes
auf die Sinnenwelt und auf die Mittel hingeordnet wird, mittels deren
sie erkannt wird. Nur der bestimmte Inhalt fehlt ; dieser mul3 erworben
werden. In diesem Sinne ist das ersterfaBte Sein Ausgangspunkt jeder
menschlichen Erkenntnis, gleichsam der Urstoff jeder mdglichen Ge-
staltung auf diesem Gebiet. AuBerdem ist es auch eine treibende
Kraft fiir die weiteren Erkenntnisvorginge. Es trigt den Reiz des
Unbekannten, aber Erkennbaren an sich. Immer wieder erscheint es
am Beginn eines jeden neuen Denkprozesses und 1i8t dem Verstande
keine Ruhe, solange der genannte ProzeB nicht durch die vollstindige
Bestimmung des Unbekannten abgeschlossen ist.

Kommt in diesem Seinsbegriff nur ein Naturvorgang zur Geltung,
so ist das hervorbringende Prinzip des allgemeinen Seins eine gestal-
tende Kunst 2. Der Weg, auf dem wir zu diesem Seinsbegrift gelangen,
ist jener der analytischen Abstraktion. Indem wir alle unterscheidenden
Merkmale von den Einzelbegriffen absondern, aus ihrem Inhalt direkt
ausschliefen, gelangen wir zu einem vollig inhaltsleeren Gegenstand,
dem nur eine unbegrenzte Beziehungsmoglichkeit gegeniiber allen er-
kennbaren Gegenstinden eigen ist. Inhaltlich wird der Verstand tiber

1 Dies ist das ens concretum quidditati sensibili, von dem Cajetan in seinen
Kommentaren zum Opusculum des hl. Thomas De ente et essentia spricht.
% Prinzipiell entwickelt dies Thomas I 85, 3.

42



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 171

ein bestimmtes Merkmal ebenso wenig unterrichtet, als es bei dem
ersterfafBiten Sein der Fall ist. Das allgemeine Sein ist ein Grenzbegriff,
der nur durch seine Ausdehmung den Verstand in Bann halten, ihn
bestimmen kann. Dies ist das einzige positive Moment an ihm ; alles
iibrige ist nur eine negative, vollig indifferente Eignung zu unbegrenzten
Bestimmungen. Dazu kommt noch, dafl dieser Seinsbegriff keineswegs
einen solchen Antrieb zu weiterer Erkenntnis mit sich fithrt wie das
ersterfaBte Sein. Er bildet den AbschluB der analytischen Abstraktion
und somit den letzten Ruhepunkt der Verstandestitigkeit. Nach
diesem Vorgang vermag der Verstand mit dem allgemeinen Sein nichts
weiter anzufangen. Inhaltlich ist in ihm nichts wahrzunehmen, seine
Ausdehnung ist nicht mehr zu erweitern. Aus diesem Grunde hat man
das allgemeine Sein boshaft ein Symbol der Denkfaulheit genannt.
Aber auch in vollem Ernste ist es ein Symbol im Sinne der Stellver-
tretung und Reprisentation eines jeden unbestimmten Gegenstandes,
dessen Erkenntnisquellen unbekannt sind. Die Denkbarkeit und damit
die Beziehung zum allgemeinen Sein leuchtet auf. Die Copula «ist »,
als Symbol der Seinsbeziehung, kann mit ihm verbunden werden ;
nur miissen die Quellen einer weiteren -inhaltlichen Bestimmung und
mit diesen der realen Moglichkeit und eventuell der Wirklichkeit auf-
gesucht werden. In diesem Sinne ist das allgemeine Sein der Aus-
gangspunkt jedes logischen Vorganges, der Urtypus jeder begrifflichen
Bestimmbarkeit und Bestimmung.

In dieser Hinsicht leistet das allgemeine Sein als alleiniges Hilfs-
mittel jeder bestimmenden und bestimmten Erkenntnis unschitzbare
Dienste bei dem gestaltenden Aufbau des Gottesbegriffes. Die Trans-
zendenz, in der Gottes Wesen vor uns erscheint, kann zweifach gefaft
werden.

a) Als Resultat eines Naturvorganges, den wir mit Thomas oben
beschrieben haben. In diesem Sinne tritt Gott als Gegenstand des
Naturtriebes ins BewuBtsein des Menschen. Véllig unbekannt sowohl
in bezug auf das Sein als auch auf das Sosein. Wir sind in einer dhn-
lichen Lage, wie bei der ersten Erfassung des Seins. Im Vorhanden-
sein des Naturtriebes besitzen wir die einzige Grundlage fiir die Halt-
barkeit dieses BewuBtseinsinhaltes. Der Ansporn zur niheren Erkenntnis
und Bestimmung desselben ist noch méichtiger als jener, den das erst-
erfafSte Sein in sich schlieBt. Denn hier ist das gewdhnliche Verlangen
(admiratio) nach Erkenntnis die treibende Kraft, dort aber der Gliick-
seligkeitstrieb, der auf die Vervollkommnung unseres ganzen Seins

43



172 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

abzielt. Die ganze Macht der Natur driangt uns deshalb zum Auf-
suchen jener Erkenntnisquellen, aus welchen dieser Gegenstand bestimmt
werden kann ; sie fithrt und trigt uns bei der Beniitzung der hierzu
geeigneten Erkenntnismittel.

b) Die 2weite Form, in der die Transzendenz Gottes erscheint, ist
das Resultat der Gottesbeweise. Die wohlbekannten Merkmale ver-
sichern uns iiber das Dasein Gottes, geben aber iiber sein Wesen nur
den Aufschlull, dal es nicht so beschaffen ist wie das der innerwelt-
lichen Dinge. Das ureigene Wesen Gottes erscheint als Abschlul3
dieses Denkvorganges auf einer Hohe der Seinsfiille, die den Verstand
voOllig blendet; er hat aber von derselben bloB eine unbestimmte
Ahnung ; sie kann in keiner faBbaren Gestalt ausgedriickt werden.
Es entsteht hier ein dhnlicher Seelenzustand wie angesichts des all-
gemeinen Seins. Nur ist bei diesem die Seinsleere, bei der Trans-
zendenz Gottes aber die Seinsfiille der objektive Seinsgrund des Un-
vermogens unseres Verstandes, etwas Bestimmtes zu denken, das Sein
unter einem Merkmal vorzustellen oder dessen Inhalt wiederzugeben.
In beiden Fillen ist der Verstand vermége des inbegriffenen (implicitum)
Inhaltes vor ein solches Problem gestellt. Beim allgemeinen Sein ist
das inhaltliche Element nur der Moglichkeit nach vorhanden. Der
Verstand vermag von ihm nur eine unbegrenzte Beziehungsméglichkeit
zu behaupten, jedes inhaltliche Merkmal muf3 er aus anderen Erkenntnis-
quellen schépfen. Das einzige, was von diesen Kennzeichen behauptet
werden kann, ist nur, daB ihre Einfiigung in das allgemeine Sein nicht
verstandeswidrig ist. Der Verstand hat durch die Erkenntnis der
Beziehungsmoglichkeiten des allgemeinen Seins wohl dariiber eine ganz
allgemeine, unbestimmte Ahnung, wie diese Inhalte, die als Bestim-
mungen des allgemeinen Seins auftreten kénnen, beschaffen sein diirften ;
aber die geformte, gestaltete Kenntnis entnimmt er immer anderen
Quellen (Erfahrung, Zeugnis, Abstraktion usw.). In diesem Sinne
sprechen wir vom mdglichen inbegriffenen Inhalt (implicitum in poten-
tia) des allgemeinen Seins, wie auch jedes anderen Begriffes, der ganz
oder teilweise unbestimmt ist. Durch Einfiigung von Kennzeichen
aus anderen Erkenntnisquellen sind solche gestaltslose Bestinde immer
bestimmbar.

In einer #hnlichen gestaltslosen Form erscheint dem Verstand
auch das Wesen Gottes als AbschluB der Gottesbeweise. Uber die
Wirklichkeit Gottes besteht kein Zweifel mehr ; aber nur eine unbe-
stimmte Ahnung erfiillt das Gemiit in bezug auf das Wesen Gottes.

44



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 173

Alles, was sich darauf bezieht, ist bloB ein moglicher inbegriffener
Inhalt, so daB wir auf dieser Erkenntnisstufe uns mit der Einsicht
begniigen miissen, dall wir vor einem transzendenten Wesen stehen,
das zunichst durch kein bestimmtes Merkmal gekennzeichnet werden
kann. Dall die Beziehungen dieser Transzendenz zum Sein anders
geartet sein miissen als jene des allgemeinen Seins, leuchtet ahnungs-
weise ein ; aber das « Wie» derselben ist in Dunkelheit gehillt und
bedarf einer eigenen Bestimmung. Wir gelangen zu diesem trans-
zendenten Gottesbegriff auf einem anderen Wege als zum allgemeinen
Sein. Nicht die analytische Abstraktion, sondern die Feststellung des
Kausalverhiltnisses fithrt zum transzendenten Sein, dessen Seins-
beziehungen daher nicht bloB mdgliche, sondern wirkliche sein miissen.
Diese Erkenninis gehort zum ausdriicklichen Inhalt des aus den Beweisen
ersterfafiten Gottesbegriffes, ist aber auf dieser Stufe so verworvem und
dunkel, daf sie in keinem bestimmien Merkmal hervorireten oder aus-
gedriickt werden kamn. Aus diesem Grunde sagten wir, daB der Ver-
stand mehr von der Ahnung der Seinsfiille als von deren objektiven
Aufleuchten «erdriickt » wird. Das Gemiit wird vom BewulBtsein er-
fullt, daBB der Verstand in den Besitz eines unschitzbar hohen Gegen-
standes gelangt ist, dessen Inhalt ihm aber nur in der Méglichkeit nach
bestimmbaren Kennzeichen aufleuchtet. Bezieht sich das implicitum
potentiale beim allgemeinen Sein zundchst und hauptsichlich auf den
Gegenstand, so ist dasselbe bei der ersterfallten Transzendenz Gottes
mehr auf die Rechnung des Verstandes zu schreiben, der véllig ratlos
vor diesem Gegenstande steht. Die im Gegenstand eingeschlossene
Lichtfiille notigt den Verstand, diesen transzendenten Begriff dhnlich
zu behandeln wie den des allgemeinen Seins und ihn so zu be-
stimmen suchen, wie der des allgemeinen Seins gestaltet zu werden
pflegt.

Man kann daher sagen, daB der Gollesbegriff auf der anfinglichen
Erkenninisstufe dem Verstande inhalisleer entgegentritt und methodisch
dementsprechend behandelt werden muf. Nicht bloB alle einzelnen Merk-
male, die dessen Eigenschaften bilden, sondern auch der Wesenszug
mufB durch strengen Nachweis aufgesucht und in denselben eingefiigt
werden. In der Lésung dieser Aufgabe besteht die Gestaltung des
Gottesbegriffes. Am Ausgangspunkt des Aufbaues wird seine Trans-
zendenz nach Art einer logischen Universalitit aufgefaBt. Fir diese
sind die Beziehungsmoglichkeiten malgebend : unbegrenzt fiir das
allgemeine Sein, mehr oder weniger beschrinkt fiir die einzelnen

45



174 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

Begriffe, je nach dem Reichtum ihres Inhaltes. Der vorhandene
Inhalt beeinfluBt die Beziehungsmoglichkeiten : nicht jedes Merkmal
kann eingefiigt werden, sondern nur jene, die mit den schon gegebenen
Kennzeichen vereinbar sind. Es wird somit durch die logische Aus-
dehnung und Universalitit das Arbeitsfeld umschrieben. Von hier aus
sehen wir die Ergdnzungs- und Bestimmungsbediirftigkeit des Gegen-
standes und erhalten auch einen Ausblick auf die Quellen, aus denen
die neuen Erkenntnisse zu schépfen sind.

Das einzige Merkmal, das die absolute Transzendenz und U berwelt-
lichkeit Gottes kenmzeichnet, ist dessen Ervhabenheit viber das Gesetz der
Potenzialitit. Nach dieser muB sich jede Aussage iiber Gott richten ; durch
sie werden die Seinsbeziehungsmoglichkeiten seiner Transzendenz geregelt
und bestimmt. Die Transzendenz selbst, als Abschluf3 der Gottesbeweise,
besteht nur in der allgemeinen Erkenntnis der Erhabenheit Gottes iiber
das Gesetz der Potenzialitit, ohne daB iiber die Tragweite, insbesondere
aber tiber den Seinsgrund desselben etwas Bestimmtes ausgesagt werden
konnte. Hiermit ist bloB das Arbeitsfeld umschrieben : die Transzendenz,
diese dem Verstand entgegentretende absolute Leere muB unbedingt
aufgehoben und es muBl unserem Geist der Weg gezeigt werden, auf
dem er die bestimmenden Merkmale findet. Sofern wir die Erhaben-
heit {iber die Potenzialitit fassen konnen, besagt sie bloB eine Ver-
neinung der Zusammensetzung aus den Prinzipien des Moglich- und
Wirklichseins. Hiermit sind die Grenzen fiir die Leistungsfihigkeit des
Verstandes angegeben. Wie dieser grundlegende Zug des transzendenten,
iiberweltlichen Seins Gottes aus dem Begriffsbestand der Sinnenwelt
stammt, so sind auch die iibrigen Ziige der gleichen Quelle zu ent-
nehmen, oder mindestens nach den Angaben derselben zu gestalten.
Wie das allgemeine Sein jeder Erkenntnisquelle gegeniiber sich wohl-
wollend-indifferent verhilt, so schlieBt auch das transzendente Sein
Gottes keine Erkenntnisquelle aus. Jedwede Bestimmung kann in
den noch leeren, dunklen und verborgenen Gottesbegriff eingefiigt
werden, mag sie aus Kausalbeziehungen erschlossen, oder eigens durch
Gottes Offenbarung bezeugt sein. Nuz eines verlangt die Transzendenz
Gottes gebieterisch: die bestimmenden oder einzufiigenden Merkmale
wmiissen iiber das Gesetz der Potenzialitit erhaben sein. Auf diese Weise
besitzen wir im anfinglichen Gottesbegriff, bzw. in dessen richtig
gefalter Transzendenz, einerseits einen verliflichen Wegweiser zur

1 Crescente extensione minuitur comprehensio.

46



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 175

Beurteilung aller Angaben der Erkenntnisquellen, anderseits aber ein
Merkmal, das infolge seines inbegriffenen Inhaltes von unbegrenzter
Reichweite ist und so als MafBstab jedes partiellen Kennzeichens und
jeder Teilsicht beniitzt werden kann. Die neuen Wesensziige miissen
aufgesucht werden. Sie sind in dem uns zunichst gegebenen Merkmal
der Transzendenz nur der Moglichkeit nach enthalten. Auf diese
Weise ist der ersterfaBte Gottesbegriff gleichsam der zu gestaltende
Stoff, in den alle einzelnen Ziige eingefiigt werden, durch welche die
urspriingliche Unbestimmtheit aufgehoben wird. Kraft des ausdriick-
lich hervortretenden Merkmals (Erhabenheit iiber die Potenzialitit)
besitzt auBerdem dieser Gottesbegriff das verlaBlichste Erkenntnis-
mittel, um den wirklich transzendenten Gegenstand nach menschlicher
FaBbarkeit zu gestalten und dem Verstand niher zu bringen.

7. Uberwertung, nicht Umwertung unserer Begriffe im Aufbau.

DaB der Aquinate nicht den Verzweiflungsweg der Privations-
Theologie gewihlt hat, daB er die flache Stellungnahme des Nomina-
lismus und der damit verwandten, auf dullere Aussageweisen gegriindeten
Svnthese vermieden hat, ist zundchst seinem natiirlichen Seinsbegriffe
und dann der gliicklichen Anwendung desselben auf das transzendente
Sein Gottes zu verdanken. Seine Theologie ist immer eine positive
in bezug auf den Ausgangspunkt und bleibt eine solche wihrend des
ganzen Erkenntnisvorganges, in welchem die Seinsbeziehungen Gottes
aufgesucht werden. Der Gottesbegritf wird dhnlich gestaltet wie das
allgemeine Sein. Nur real begriindete Seinsbeziehungen bilden die Bau-
steine beim Aufbau des letzteren. Nur solche Aussagen werden Gott
zugeeignet, die thr Analogon in der menschlichen Begriffswelt besitzen.
Hier beginnt der negative Charakter der thomistischen Theologie. Dieser
besteht darin, daB Irrtiimer und ungeeignete Auffassungsweisen des
Verstandes durch Verneinungen ausgeschlossen werden. Ist Gott in
sich, nach seiner ureigenen Seinsweise dem Verstand nicht zuginglich,
so kann unsere Theologie nicht schlechthin positiv sein. Alles, was
vom Verstand positiv erfat wird, ist eine direkte Wiedergabe des
beschrinkten, an das Gesetz der Potenzialitit gebundenen Seins. Diese
Beschrinktheit und Bindung durchdringen alle Einzelbestimmungen
auf dem Gebiete des esse participatum. Der Wesenszug Gottes ist dem-
gegeniiber durch die Verneinung der Beschridnktheit und der Bindung
an die Potenzialitit zu bestimmen. Sie muB das Sein Gottes in allen

47



176 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

partikuldren Seinsbeziehungen durchdringen. Jede Aussage iiber Gott
ist nach den Forderungen der Unendlichkeit und der Erhabenheit tiber
die Potenzialitit zu fassen. Kann das Grundmerkmal nur negativ
durch Verneinung ausgedriickt werden, so kénnen wir auch in bezug
auf die weiteren Ziige keine andere Kennzeichnung erwarten. Aber
anderseits endet dieses negative Verfahren nicht bei voller privativer
Unkenntnis. Schranken und Potenzialitit haften immer einer positiven
Wirklichkeit, einem Akte an. Nach deren Absonderung bleibt daher
dieses positive Element in sich erfallt, wenn es auch in bezug auf die
Auffassungsweise durch Verneinungen, also nicht in sich, sondern im
verneinten Seinsgehalt vermittelt ist. Mit anderen Worten : die Er-
kenntnismittel, durch welche der Verstand bestimmt und geleitet wird,
sind negativer Art und der Sinnenwelt entnommen ; aber der Gegen-
stand, den sie darstellen, auf den sie die Aufmerksamkeit des Ver-
standes hinlenken, wird in sich, nach einem positiven Zug, wenn auch
sehr unvollkommen, in schwachen Umrissen und silhouettartig erfalt.
Es wvollzieht sich daher in dieser neuen Gestaltung unserer Begriffe
nicht etne Umwertung schlechthin, die eine Aufhebung similicher Werte
bedeuten wiirde, sondern nur eine Uberwertung, deven Abschiuf eine
Erhebung in den Bereich des Unendlichen bedeutet. Ist ein solcher
Vorgang in der Mathematik berechtigt, warum sollte er auf dem
Gebiet der Metaphysik unstatthaft sein ? Durch das Hilfsmittel der
Verneinung ist der Verstand einerseits von der Irrtumsmoglichkeit
verschont, da er Innerweltliches und Uberweltliches nicht mehr ver-
wechseln kann ; anderseits aber ist er in die Lage versetzt, mit Hilfe
der eigenen proportionierten Hilfsmittel einen Gegenstand zu erfassen,
der sonst seiner FFassungskraft entginge. In diesem Sinne nennen wir
die Verneinung und die aus derselben entstehenden Formeln, Begriffe
und Gestaltungen ein Hilfsmittel beim Aufbau des Gottesbegriffes,
wie auch der gesamten Theologie. Von seiten des erfaBten oder zu
erfassenden Wesenszuges (ex parte rei vel rationis significatae) ist
diese Erkenntnis positiv, von seiten der FErfassungsweise (ex parte
modi significandi) ist sie aber negativ, weil sie immer in der Hiille des
sinnlich gegebenen Seins und in den Aussageformen des menschlichen
Erkenntnisvermégens (componendo et dividendo) erscheint.

8. Wege zum Aufbau.

Zur Gestaltung des Gottesbegriffes stehen zwei Wege offen : jener
der Auffindung und Synthese (ordo inventionis) und der der Entfaltung

48



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 177

und Analyse (ordo iudicii)*. Den Unterschied beider Wege konnen
wir darnach bestimmen, wie die fiir den Verstand bestehende In-
haltsleere der Transzendenz Gottes gefaBt wird. Den Abschlull der
Gottesbeweise nach der anfinglichen Synthese der fiinf Merkmale
in ein einziges Kennzeichen diirfen wir keineswegs mit jener Deutlich-
keit gegeben denken, wie wir sie beschrieben haben. Die Erhabenheit
iiber die Potenzialitit als der am meisten charakteristische Wesenszug
der Transzendenz Gottes gehdrt wohl zum Inhalt dieses abschlieBenden
Begriffes, aber auf der ersten Erkenntnisstufe nur als ein inbegriffenes
Merkmal. Etwas anderes als ein allgemeines unbestimmtes Erst-Sein
vermogen wir auf dieser Stufe von Gott nicht zu behaupten. Jeder
weitere Zug mul eigens erschlossen werden. In diesem Sinne sprechen
wir von der Inhaltsleere des Gottesbegriffes. Wenn wir das allgemeine
Sein gestalten wollen, dann sind wir iiberzeugt, daBl damit der erstmog-
liche Gestaltungsstoff vor uns steht, der uns zugleich den Weg weist zu
den Erkenntnisquellen und zu den bestimmenden Merkmalen. Ein dhn-
liches Gebilde haben wir in dem anfinglichen Gottesbegriff vor uns.
Eine inhaltliche Allgemeinheit und umfassende Reichkraft ist in thm
nur in schwachen, kaum evkennbaven Umrissen vorhanden. Wie beim
allgemeinen Sein der Inhalt nur besagt, daB etwas sich eignet als
Erkenntnisstoff (dies ist das positive Element, actu implicitum des
Begriffs) fiir alle Seinskombinationen und alle mdglichen Seinsbeziehungen
in sich schlieBt (dies ist das negative Element, implicitum potentiale
des Begriffes), so auch beim anfinglichen Gottesbegriff. Das Positive
(implicitum actuale) in ihm ist das klar erkannte Erstsein, das Negative
(implicitum potentiale) ist die allgemeine Eignung zur Gestaltung nach
allen Seinsbeziehungen, die im Bereiche dieses Erstseins méglich sind.
Aus diesen beiden Reichkriften entsteht eine dritte, die man positiv-
negativ nennen kann. Das Erstsein ist auf dieser Erkenntnisstufe in
seiner vollen Bedeutung noch nicht bekannt. Nur eine Ahnung (cog-
nitio confusa) erfiillt uns iiber die Tragweite desselben, wie auch iiber
die einzelnen Ziige, die es niher kennzeichnen konnen. Etliche von
diesen Merkmalen kénnen aus dem Begriff des Erstseins ohne weitere
bestimmende Erkenntnismittel erschlossen werden. Es geniigt die ein-
fache Entwicklung des inbegriffenen Inhaltes, um die in ihm samenhaft
enthaltenen Merkmale in sich kenntlich zu gestalten und in die all-
gemeine Bestimmbarkeit des Begriffes einzufiigen. Zu diesen Wesens-

11 79, 9,
12 49



178 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

ziligen gehdrt vor allem die Erhabenheit tiber das Gesetz der Potenzialitit.
Gleich bei der ersten Uberlegung gelangen wir zur Uberzeugung, dafB das
Erstsein nur dann eine wirkliche, vollwertige Seinsweise bedeutet, wenn
es mit der Erhabenheit iiber die Potenzialitit verbunden ist. Wollen
wir noch weitere, dhnlich erschlossene Ziige nennen, so miissen wir die
Reinheit des Seins und Wirklichseins Gottes (actus purus), seine Unab-
hingigkeit und seine klar erkannte absolute Uberweltlichkeit unbedingt
unter diesen Merkmalen aufzihlen. Um noch andere Ziige in den
inhaltsleeren Gottesbegriff einfiigen zu konnen, bendtigen wir weitere
Erkenntnismittel, die dem Vergleich mit den Gegebenheiten der Sinnen-
welt entnommen sind. Letzteren kommt das Erstsein in keiner Weise
zu. Nach fiinf verschiedenen Seinsbeziehungen wird dies in den Gottes-
beweisen dargelegt ; dieselben geben auch den Grund an, warum das
Erstsein kein Pridikat der Sinnenwelt sein kann. Alles, was demselben
entgegensteht, ist vom Begriff Gottes auszuschlieBen.

Zu diesen Wesensziigen gehdren die aus der Einfachheit Gottes
abgeleiteten Eigenschaften, wie z. B. die Unkérperlichkeit, die Super-
substanzialitit u. a. Beider ErschlieBung dieser Merkmale beruft sich
Thomas wiederholt auf die Resultate der Gottesbeweise : mit dem
Begriff des Erstbewegers u. a. ist die Korperlichkeit oder eine Zu-
sammensetzung aus Materie und Form nicht vereinbar. Der beriihmte
« Weg der Verneinungen » ist daher beim Aquinaten tief in den positiven
Kenntnissen verankert. Keine Verneinung wird in unseren Gottes-
begriff hineingetragen, die durch positive Kenntnisse nicht gestiitzt,
oder nicht aus solchen stammen wiirde. Ahnlich geht Thomas vor bei
der Bestimmung jener Ureigenschaften Gottes, durch die die inhalts-
leere Transzendenz zuerst aufgehoben wird und der Gottesbegriff in
seiner uranfinglichen Gestaltung vor unserem Geiste erscheint. Der
Seinsordnung gehoéren die Einfachheit, Vollkommenheit, Unendlich-
keit, Unverdnderlichkeit und die Einheit Gottes an, der reprisentativen
Ordnung aber seine Unbegreiflichkeit und Unnennbarkeit. Alle diese
Aussagen sind nur Folgen des Erstseins Gottes, das die genannten
Eigenschaften nicht bloB negativ, als Ausschlufl des Gegenteiles, sondern
auch positiv fordert, da der Begriff des absoluten Erstseins, der kraft
der Gottesbeweise als eine reale Forderung begriindet ist, ohne diese
Pridikate undenkbar ist. Aus diesen Ureigenschaften werden nihere
Wesensziige abgeleitet, durch welche die Transzendenz Gottes in ein-
zelnen Merkmalen dem Verstand ndhergebracht wird. Erreichen wir
auf diese Weise den Hohepunkt unserer Synthese, so gelangen wir zur

50



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 179

ausdriicklichen und in jeder Hinsicht klaren Erkenntnis, daB das Erst-
sein Gottes mit der Erhabenheit iiber das Gesetz der Potenzialitit
identisch ist und daBl daher der Grundwesenszug des Gottesbegriffes,
aus dem alle {ibrigen Merkmale folgen, das in sich bestehende Sein,
das esse per se subsistens ist.

Den AbschluB3 unserer philosophischen Synthese bildet die inhalt-
liche Bestimmung des allgemeinen Seins nach dem Wert des esse partici-
patum, des aus Potenz und Akt zusammengesetzten Seins. Dies ist
die Grundlage unserer ganzen realen Weltanschauung, da die Grenzen
unserer Erkenntnis durch die Reichkraft dieses Seienden gezogen
werden. Kennen wir einmal das Gesetz der Potenzialitit, so besitzen
wir eine umfassende Kenntnis vom Wesen eines solchen Seins: es ist
aus Potenz und Akt zusammengesetzt. Auch das Wirkmégliche, die
Dynamik und jede Erscheinungsweise eines solchen Seins ist in dieser
umfassenden Erkenntnis inbegriffen ; eine Selbstverwirklichung ist un-
moglich. Im Bereich des esse participatum herrscht das Gesetz der
Abhingigkeit und Unterordnung der einzelnen Glieder unter sich und
unter dem auBerweltlichen ersten Beweger. Die Erkenntnis des
genannten Wesenszuges vermittelt auch den Einblick in die weiteren
duBeren Beziehungen dieses Seienden, sodaB wir aus der Entwicklung
des wirklich inbegriffenen Inhaltes desselben alles erhalten kénnen,
was zur Festigkeit einer weltanschaulichen Beurteilung notwendig ist.

Der AbschluB3 der inhaltlichen Synthese (ordo inventionis) ist der
Ausgangspunkt der Analyse (ordo iudicii). So auch beim Gottesbegriff.
Die klare und wissenschaftlich erwiesene Erkenntnis, daB3 Gott das esse
per se subsistens ist, vermittelt uns samenhaft jeden einzelnen Wesens-
zug Gottes. Wir besitzen in ihr einen Wertmesser fiir alle Aussagen,
die der Verstand, sei es als logische oder reale Moglichkeiten, sei es als
Angaben der Offenbarung finden und erfinden kann. Alles, was wir
auf Grund der genannten Erkenntnisquellen vom Gottesbegriff aus-
schlieBen oder von ihm behaupten, gehért zum wirklich inbegriffenen
Inhalt (actu implicitum) des esse per subsistens. Denn das theologisch
wertvolle esse per se subsistens besitzt nur dem logischen Umfange
nach die gleiche Reichweite wie das philosophisch erschlossene, dem
Inhalte nach ist es indessen viel reicher. Dies fithrt uns zu der zweiten
Art der Beniitzung des teilweise inhaltsleeren Gottesbegriffes, d. h. zu
dessen vollstindigem Aufbau und Gestaltung.

51



180 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

9. Wertunterschiede des philosophischen und
theologischen Gotteshegriffes.

Das esse per se subsistens ist der dquivalente und in jeder Hinsicht
gleichwertige Awusdruck fiir die Transzendenz Gotfes. Unter diesem
Begriff erscheint uns das Unnennbare, das Unaussprechliche und Un-
begreifliche in einer Gestaltung, die wir, wenn auch nicht in sich, so
doch als Verneinung des esse participatum fassen kénnen. Ganz ab-
strakt, fiir sich (praecisive) genommen, bezeichnet es die Erhabenheit
iiber die Potenzialitit; dem Vollsinne nach aber ist es der Inbegriff
aller Vollkommenheiten. Der mit dem esse per se subsistens bezeichnete
Gegenstand ist das Seiende selbst, das Ansichseiende, der Vollbesitz
des Seins. Fiir unseren Verstand ist indessen dieser Seinsgehalt nur
teilweise gegeben, je nach der Reichweite und dem Reichtum der
Erkenntnisquellen, aus denen wir diesen Begriff geschépft haben oder
auf deren Angaben hin wir denselben anwenden kénnen. Nennen wir
Gott esse per se subsistens im theologischen Sinn, so ist dies ein Pridikat
des geoffenbarten Gottes. Gott in sich, als Gegenstand der Offenbarung,
erscheint uns unter dieser Aussage und Eigenschaft so gestaltet, daB
alle Wesensziige, die aus der Offenbarung bekannt sind oder darin
irgendwie enthalten sind, zu dem wirklich inbegriffenen Inhalt dieses
Merkmals gehdren. Gelingt es uns demnach, von dem Gott der Offen-
barung als Subjekt der Theologie nachzuweisen, daBl er das esse per
se subsistens ist, und daB dieses Ansichsein wirklich gleichbedeutend
ist mit der geoffenbarten Transzendenz Gottes, so ist die weitere
Bestimmung «esse per se subsistens in tribus personis» — eine ein-
fache Entwicklung und ausdriickliche Bestimmung dessen, was im
Begriffe stillschweigend behauptet wird. In diesem Sinne vollzieht
Thomas tatsdchlich seine Synthese in der Summa, da, wie wir oben
betont haben, jede theologische Folgerung oder jede erwiesene Eigen-
schaft ein Pridikat des geoffenbarten, aus der Offenbarung bekannten
und kraft desselben angenommenen Gottes ist.

Man kann dies von dem philosophisch erschlossenen Ansichsein
Gottes nicht behaupten. Das esse per se subsistens ist hier ein
erkannter Gegenstand, dessen Subjekt nicht Gott, sondern das be-
schrinkte Seiende, das esse participatum ist. Von letzterem wird
behauptet, daB sein kausaler Erklirungsgrund das Ansichseiende sei.
Es ist daher sowohl der Triger dieser Aussage, als auch der Erkenntnis-

52



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 181

grund derselben das esse participatum?!. Deshalb enthilt das philo-
sophisch erwiesene Ansichsein Gottes nur dasjenige, was das beschrinkte
Sein als Erklirungs- und Seinsgrund fordert. Die Moglichkeit anderer
Wesensziige und Eigenschaften ist nicht ausgeschlossen ; nur kénnen
solche nicht positiv auf Grund des beschrinkten Seins, sondern bloB
negativ, als aus anderen Erkenntnisquellen zu erschlieBende Merkmale
angenommen werden. Wihrend also das theologisch erwiesene Ansichsein
Gottes alle dem menschlichen Verstand tatsichlich zuginglichen Evkenninis-
quellen und -Mittel umfafit, schlieft das philosophische blof jene ein,
die dem beschrinkten Sein entnommen sind.

In diesem Gottesbegriff haben wir demnach ein Analogon zum
Begriff des esse participatum. In letzterem unterscheiden wir den
positiven Seinsinhalt von dem negativen (wohlwollend-indifferenten)
Umfang, also die metaphysische (inhaltliche) Allgemeinheit von der
logischen Beziehungsméglichkeit. Letztere ist ein Uberbleibsel aus dem
allgemeinen Sein, dessen Umfang durch das esse participatum nur teil-
weise beschrinkt wurde und in eine inhaltliche Bestimmtheit iiber-
gegangen ist. Mit diesem Begriff des esse participatum kdénnen noch
unbegrenzte Bestimmungsmoglichkeiten verbunden werden, falls ent-
sprechende Erkenntnisquellen zuginglich sind. Das positive Element
des Begriffes offenbart ein dem Gesetze der Potenzialitit unterworfenes
Sein. Alles, was auf dem Gebiete des beschrinkten Seins wirklich oder
moglich ist, mufl nach diesem Gesichtspunkt beurteilt werden. Zu-
sammensetzung aus Potenz und Akt im Sein, Verwirklichungsbediirftig-
keit von auBlen her in der Dynamik sind unerliBliche Wesensziige des
esse participatum. Hierin besitzen wir die reale Synthese aller Merk-
male, die das beschrinkte Sein von anderen Seinsformen unterscheiden.

Ein #hnliches Gebilde steht vor uns in dem philosophischen Begriff
des Ansichseienden. Dasjenige, was durch das beschriankte Sein am
allgemeinen Sein nicht bestimmt wird, gehdrt zur Inhaltsmoglichkeit
des Ansichseienden. Die philosophischen Erkenntnisquellen und -Mittel
fiilllen indessen diese Inhaltsleere nur teilweise aus. Sie vermdégen nur
einige wenige Ziige in dieselbe hineinzutragen : jene, die durch die
Kausalverhiltnisse gefordert werden. Diese bilden den wirklich in-
begriffenen Inhalt (implicitum actu) dieses Begriffes. Weitere Ziige
gehéren zu dem logisch mdéglichen Inhalt (implicitum in potentia) und

! Der Sinn solcher Sitze ist: das esse participatum setzt das esse per se
subsistens als Seinsgrund voraus.

53



182 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

miissen von auBen her, aus anderen realen Erkenntnisquellen hinzu-
kommen. Die Theologie kann auch diesen philosophisch schon fest-
stehenden Bestand zur Grundlage ihrer Synthese nehmen. Das Positive
des Begriffes, die Erhabenheit tiber die Potenzialitit ist in diesem Fall
Wertmesser aller einzufiigenden Merkmale. Die Angaben der Offen-
barung koénnen durch diesen Wesenszug nicht verbessert oder irgend-
wie korrigiert werden. Nur fiir die Bestimmung des wissenschaftlichen
Gleichwertes der geoffenbarten Formeln konnen sie benutzt werden.
Das Wort der Offenbarung gelangt zu uns oft in dunklen Bildern, in
allen Féllen aber in der Hille von menschlichen Begriffen. Diese
miissen durch AusschluB und Verneinung gereinigt werden, um in
einer gotteswiirdigen Form von dem Ansichseienden ausgesagt werden
zu konnen. Hierbei leistet der genannte positive Zug unschitzbare
Dienste. Die Gotteswiirdigkeit der theologischen Wissenschaft hingt
von ihm abl '

Wollten wir die Synthese des Aquinaten von diesem Standpunkte
aus beurteilen, so wire die Behauptung, daB die Gestaltung seines
Gottesbegriffes die Entwicklung der Gottesbeweise darstellt, wahr ;
nur der Aufbau miilte nach anderen Gesichtspunkten beurteilt werden.
Da die Reichkraft des Wesenszuges eine beschrinkte ist, so miillten
wir alle Eigenschaften, die der Offenbarung entnommen werden, als
bloBe Einfiigungen in den moéglichen Inhalt des philosophischen Gottes-
begriffes betrachten. In diesem Falle wire der Hoéhepunkt der ein-
zufiigenden Synthese (ordo inventionis) bei qu. 43 erreicht, wo auch der
letzte Zug des Ansichseienden bestimmt wird. Der Abschlufl in der
Bestimmung des Subjektes der Theologie findet auch in diesem Falle
im esse per se subsistens in tribus personis statt; nur der Weg, der
dazu fiithrt, ist ein anderer als bei der rein theologischen Arbeitsweise.
Hier sind die philosophischen Hilfsmittel bloB sekundirer Art, dort
besitzen sie eine groBere, wenn auch untergeordnete Bedeutung 2. In
beiden Fillen spielen die Resultate der Gottesbeweise eine Rolle, von
der der wissenschaftliche Charakter des Vorganges, aber auch das
Verbleiben auf einer gotteswiirdigen wissenschaftlichen Hohe abhingt.
Nimmt man die Ausfithrungen des Aquinaten iiber das Subjekt der
Theologie ernst, so unterliegt es keinem Zweifel, daB seine Synthese
die rein theologische ist. DaBl Ankldnge an den philosophischen Aus-

1 Dasjenige, was der Verstand auf diesem Weg der « Reinigung » aus eigenen
Kriften leistet, verbiirgt fiir das glaubige Gemiit die Gabe der Wissenschaft. II-II 9.
21 1; 8

54



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 183

gangspunkt und Proze8 vorhanden sind, beweist nur die innige, harmo-
nische Verbindung der beiden Erkenntnisgebiete, die der Kunstsinn
des Aquinaten zustande gebracht hat.

- Wenn nidmlich die Summa des hl. Thomas ein so hochgepriesenes
Kunstwerk ist, so ist es nur dem Umstand zuzuschreiben, daBl er im
Gottesbegriff ein unerreichtes Kunstwerk gestaltet hat. Nicht umsonst
nennt er seinen Traktat iiber Gott eine Ausfithrung iiber das Urbild
—- de exemplari. Dieser Satz des Aquinaten l4Bt eine mannigfache
Deutung zu. In unserem Falle miissen wir daran denken, daB Gott
Erkenntnissubjekt und -Grund der Theologie ist. So wie wir den
Gottesbegriff gestalten, miissen wir auch bei den iibrigen theologischen
Fragen vorgehen. Den Ausgangspunkt bildet das inhaltlich Unbe-
stimmte, aber aus sicheren theologischen Erkenntnisquellen Bestimm-
bare. Das Endresultat finden wir in einem inhaltlich vollends ab-
geschlossenen Ganzen, in einem Vollbegriff, der nicht bloB in sich klar
vor uns steht, sondern auch in seinen sowohl absoluten, wie relativen
Teilsichten aufscheint. In dieser Beziehung ist der Gottesbegriff ein
Urbild jeder theologischen Erkenntnis. Alles muB in ihn verankert
sein, mit ihm in Verbindung stehen, aus ihm folgen, falls man den
eigenartigen wissenschaftlichen Charakter der Theologie, als einer
scientia subalternata, wahren will. Dasjenige, was im Gottesbegriff
in dieser Hinsicht gleichsam ungeteilt (per se primo, per essentiam)
vorhanden ist, kommt den einzelnen theologischen Wahrheiten mit-
teilungsweise (per participationem) und durch passive Einfiigung in
das ganze theologische Gebaude zu. Durch die Abhéngigkeit von einem
gemeinsamen Mittelpunkt erhalten die einzelnen Wahrheiten auch
untereinander eine passive Anpassung, so daf} sie in diesem Zusammen-
hang etwas anderes und etwas mehr bedeuten, als wenn sie fiir sich,
unabhingig von diesen Zusammenhidngen betrachtet werden. Dies ist
die eigentliche Bedeutung des Subjektes einer Wissenschaft. In thm
besitzen wir gleichsam das Erst-Wahre auf einem bestimmien Gebiele,
von dem aus die Evkennbarkeit und der Wahrheitswert in einer bestimmien
Richtung auf andere Wahrheiten 4iberstromt. Auch hier gilt der Satz
des Aquinaten : in omni genere oportet esse aliquid primum. Dieses
Erste ist auf dem Gesamtgebiet der Theologie der Gottesbegriff. Die
Reichkraft desselben ist so umfassend, daB es keine theologisch wert-
volle Wahrheit geben kann, die ihre letzte, der Theologie eigene, iiber-
zeugende Kraft nicht aus dem Gottesbegriff schépfen wiirde. Die
ureigene ontologische Wahrheit jedes Satzes ist vom Gottesbegriff

55



184 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

unabhingig. Jede einzelne These ist fiir sich faBbar, in ihrem Wahr-
sein allen anderen Sitzen gegeniiber selbstindig. Es herrscht in dieser
Beziehung unter ihnen keine Unterordnung (subordinatio) ; nur eine
gleichwertige Nebenordnung (coordinatio) kann festgestellt werden.
Wie aber in der Seinsordnung jedes Geschehen auf Gott als Urgrund
zuriickzufilhren ist und nur in Abhéngigkeit von ihm bestehen kann,
so auch in der Erkenntnisordnung. Sowohl die direkt geoffenbarten
Wahrheiten (revelata), als auch die von diesen abgeleiteten Sitze
(revelabilia) hangen von einem gemeinsamen Prinzip als Erkenntnis-
urgrund ab. Denn nur so kénnen sie ein widerspruchloses Ganzes dar-
stellen. Hiermit ist die Unterordnung jeder Einzelwahrheit unter dem
allgemeinen Urgrund gegeben und der relativen Erkennbarkeit nach
bestimmt. Es ist daher nicht zufillig, daB Thomas seine Theologie
mit der klaren Feststellung des Gottesbegriffes beginnt. Er hitte es
auch anders machen kénnen. Die Vorlage besall er in den Sentenzen
und in seinen Jugendversuchen, in den Kommentaren zu denselben.
Er hat diesen Weg planmiBig verlassen. Er sah die Schwierigkeiten,
die er im Prolog zu seiner Summa einzeln aufzihlt. Nur eine einheit-
lich angelegte Theologie vermochte dieselben zu entfernen. Nachdem
er das allgemeine Erkenntnissubjekt und den Erkenntnisgrund des
theologischen Wissens gefunden hatte, konnte er zuversichtlich ans
Werk gehen. Im Gottesbegriff der Summa erscheinen Natur und Uber-
natur in einer so vollendeten Synthese, daB8 man den Ubergang von der
einen Ordnung in die andere kaum wahrnimmt. Der theologisch auf-
gebaute Gottesbegriff besitzt in der natiirlichen Ordnung alle Voraus-
setzungen, die fiir eine menschlich wertvolle Begriffsbildung, sei es
logisch, sei es inhaltlich, vorbildlich sein kdnnen.

10. Zusammenfassung der Voraussetzungen des Aufbaues.

a) Der Weg der inhaltlichen Synthese (ordo inventionis) beginnt mit
dem inhaltsleecren Begriffsschema. Es ist dies gleichsam ein Skelett, das
nicht bloB erginzt, sondern auch bestimmt werden mufl. In ihm
besitzen wir den Erkenntnisstoff, in den die einzelnen Wesensziige und
Merkmale eingefiigt, gewissermaBen hineingewoben werden miissen.
Den Endpunkt bildet der inhaltlich synthetische Begritf, der die ganze,
dem Verstand irgendwie zugingliche Wahrheit umfaBt. In einem
inhaltsreichen Wesenszug sind alle Teilsichten vereinigt, nicht in sich,
nicht in ihrer eigenen Erkennbarkeit, sondern in der Reichkraft

56



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 185

(virtualitas) des Wesenszuges. Schon in der Reichweite (potentia) des
inhaltsleeren Begriffes waren sie enthalten, aber bloB der Méglichkeit
nach. Durch die Synthese muBten sie von aullen her hineingefiigt,
gleichsam verwirklicht werden. Nach der Synthese bilden sie einen
Bestandteil des Begriffes, dessen ganzer Reichtum in einem klar er-
kannten und ausdriicklich hervorgehobenen Wesenszug zusammen-
gefaBt und dargestellt wird.

b) Den Anfang der Analyse (ordo tudicii) bildet der Begriff als
Resultat der inhaltlichen Synthese. Hier tritt der allgemeine Wesenszug
als Erkenntnisgrund auf, in dessen Licht wir iber alle Erscheinungen
auf dem Gebiet, das der Umfang des Begriffes umschreibt, urteilen.
Dieser Weg beginnt in der Summa mit qu. 44,

c) Den allerersten Ansporn zur bestimmien natiivlichen Erkenntnis
erhalten wir durch das ersterkannte Sein. Dem entspricht in bezug auf
die Gestaltung des Gottesbegriffes als ersterkannter Gegenstand Gott
als Objekt des Gliickseligkeitstriebes. In diesen ersten Erlebnissen
sind samenhaft alle Bemiihungen, Forschungen nach einem allseits
bestimmten Gottesbegriff enthalten. In ihnen besitzen wir die Trieb-
kraft jeder Bewegung und jeder AuBerung des Geisteslebens, sofern
es theozentrisch ist oder so eingestellt werden soll. DaB Thomas in
dieser erlebnisartigen Ersterfassung Gottes ein Analogon des erst-
erfaten Seins gefunden und klar bezeichnet hat, trigt viel dazu bei,
daB der Aufbau seines Gottesbegriffes so kunstgerecht ausfiel und aus
dhnlich gestalteter Quelle stammt wie jede andere natiirliche Erkenntnis.

d) Das Symbol jedes inhalisleeren, aber bestimmbaren Begriffes ist
das allgemeine Sein. Auch die Gestaltung des Gottesbegriffes beginnt
bei einem #dhnlichen Gebilde. Die Transzendenz, in der der Gottes-
begriff als ein gestaltungsfihiger Erkenntnisstoff erscheint, ist ein
Analogon der Transzendenz des allgemeinen Seins. Wenn daher Thomas
den Gottesbegriff niher gestaltet, kunstgerecht aufbaut und hierzu die
Hilfsmittel der Offenbarung beniitzt, stellt er den Verstand vor kein
groBeres Problem als es bei jeder anderen begrifflichen Bestimmung
der Fall ist. Der Weg der Synthese ist in der Theologie der gleiche
wie in jeder anderen natiirlichen Wissenschaft. Daher fiihlt sich der
glaubige Verstand in der Theologie ebenso heimisch als in den iibrigen
Wissenschaften. Dies zustande gebracht zu haben, ist ein unsterbliches
Verdienst des Aquinaten.

e) Den Endpunkt der Synthese bildet in der natiirlichen Ordnung
der Wesenszug, der das Seiende in ein inmerweltliches und iiberweltliches

57



186 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

scheidet : Uniterwerfung unter das Gesetz der Potenzialitit und Erhaben-
heit iiber dasselbe. In dem einen besitzen wir den Begriff des beschrinkten
Seins, im anderen den Gottesbegriff. Werden diese Wesensziige fiir
sich (praecisive) genommen, so kénnen sie als Ausgangspunkt der
weiteren Synthese dienen, in der jede Teilsicht aufgenommen wird.
In diesem Falle gehen wir von der mehr oder weniger klar erkannten
Hypothese oder auch von der bewiesenen Tatsache aus, daB das
wesentliche Merkmal des beschrinkten Seins (esse participatum) die
Zusammensetzung aus Potenz und Akt ist, wihrenddem der Wesens-
zug Gottes in der Erhabenheit {iber derselben liegt. Mit Hilfe dieses
Erkenntnismittels suchen wir die einzelnen Eigenschaften und Merk-
male auf, bis wir bei dem vollen synthetischen Begriff ankommen.

Hieraus sehen wir, dafl der hl. Thomas zur Gestaltung und zum
Aufbau seines Gottesbegriffes alle jene Hilfsmittel beniitzt hatte, die
die Philosophie ihm an die Hand gab. Aufgabe der Metaphysik ist es,
das allgemeine Sein moglichst vollkommen zu bestimmen und zu
erkennen. Eine &dhnliche Aufgabe stellt sich die Theologie, indem
sie das unbekannte, anfangs ganz inhaltsleere, transzendente Sein
menschlich faBbar gestalten will. Die materiellen Voraussetzungen
sind in beiden Fillen die gleichen, nur die formalen Erkenntnisquellen
und -Mittel sind verschieden. Fiir die Gestaltung des Gottesbegriffes
mufl die Theologie die Offenbarung unbedingt heranziehen. Da aber
ihr Arbeitsplan und ihre Arbeitsmethode die gleichen Voraussetzungen
hat wie jene der Philosophie, so ist diese Gestaltung nicht nur er-
leichtert, sondern ihr Resultat erscheint auch dem menschlichen Ver-
stand so angemessen, daB das Gebiet der Theologie ihm durchaus
nicht als wissensfremd und wissensfeindlich vorkommt.

IIl. Die einzelnen Wesensziige und Merkmale des
Gotteshegriffes.

1. Die Teilsichten als Eigenschaften der physischen Wesenheit,

Méogen wir die begriffliche Transzendenz Gottes in jener Inhalts-
leere uns vorstellen, in welcher der bloBe Erkenntnisstoff ohne jedes
Merkmal gegeben ist — dies ist der Ausgangspunkt der synthetischen
Gestaltung, oder mag er uns in jener Inhaltsfiille erscheinen, die den
ganzen Seins-Reichtum Gottes enthdlt — hier beginnt der ordo
iudicii, die Wertbestimmung aller einzelnen Aussagen iiber Gott: in

58



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 187

beiden Fillen steht unser Verstand vor der gleich schweren Aufgabe :
wir miissen das menschlich Unfafibare unserm Verstindnis niherbringen.
Dies geschieht dadurch, daB wir das allumfassende Sein Gottes in
einzelnen Teilsichten und -begriffen auszudriicken suchen. Im folgenden
werden wir die zwei oben beschriebenen Gesichtspunkte, den ordo
iudicii und inventionis, nicht streng auseinanderhalten. Sie verhalten
sich zueinander wie das Mogliche zum Wirklichen. Was der eine
Gesichtspunkt dem reinen Umfange nach bietet, finden wir im andern
in ganz bestimmten Wesensziigen und Merkmalen wieder. Beiden ist
die Unendlichkeit eigen, nicht etwa die potentielle, sondern jene, die
aus einem Akte, einem Wirklichkeitswerte stammt. Der Umfang des
allgemeinen Seins ist bloB der Mdéglichkeit nach unendlich, jener des
Gottesbegriffes aber in Wirklichkeit. Dort entnimmt man die Unend-
lichkeit einer absoluten Inhaltsleere von seiten des Bezeichneten, dem
als reinem Verstandesgebilde (als Grenzpunkt, Abschlufl der analytischen
Abstraktion) kein inhaltliches Element entspricht ; hier aber handelt
es sich um einen nach menschlich-verstandesgemifBen Schemen unaus-
sprechlichen, einfachen, unteilbaren Inhalt, dem nicht bloB unbegrenzte,
sondern wirklich unendliche Seinsbeziehungen zukommen. Wohl ist der
bestimmbare Inhalt des allgemeinen Seins unendlich, sofern das be-
schrinkte Sein (esse participatum) den Grenzpunkt, die dulerste Grenz-
fliche der menschlichen Synthese bildet. Diese Unendlichkeit jedoch
ist auch von seiten des Bezeichneten bloB eine inbegriffene, keimhafte
(infinitum actu virtuale), indem die duBeren Seinsbeziehungen desselben
nach Ursachenverhiltnissen das Unendliche in sich schlieBen. Wir
haben deshalb blof eine relative Unendlichkeit vor uns, wihrend jene
des Gottesbegriffes von seiten des bezeichneten Gegenstandes eine
absolute ist. Zur Zergliederung dieser wirklich unendlichen Seinsfiille
dringt uns der beschrinkte Verstand, der in der Gestaltung von Teil-
sichten eine unbegrenzte Féhigkeit aufweist. Jedes Seinsmerkmal kann
ihm Grundlage sein, um aus ihm irgendeine Aufklirung iiber das
Ansichseiende zu schopfen. In der Bestimmung dieser Merkmale be-

1 Wir denken hier zunichst an die potentielle Unendlichkeit des mensch-
lichen Verstandes, nach welcher er fiir jede Seinsverdhnlichung geeignet ist.
Hierzu kommt die schematische Gliederung der Verstandesakte. Das Einfache wird
nach zusammengesetzten Formen erfaft (componendo-dividendo), was die Not-
wendigkeit einer fortgesetzten Zergliederung bis auf schemenlose Begriffe (des
allgemeinen Seins) mit sich fithrt. Ist dieser Vorgang bei dem natiirlichen Er-
kennen erforderlich, so ist er noch mehr vonnéten, wenn es sich um ein Erfassen
des Unendlichen handelt. Die Zergliederung mul} sich auf das ganze Seinsgebiet

59



188 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

steht die Gestaltung des Gottesbegriffes, in der kunsigerechten Zusammen-
stellung derselben aber der Aufbau desselben.

Die Voraussetzung fiir den Aufbau bildet die Bestimmung der
Denkbarkeit Gottes, oder die Entscheidung der Frage, in welchem
Sinne Gott ein modgliches Wesen ist. Dieser Denkvorgang schlieBt mit
dem Nachweis ab, dafl Gott ein wirkliches Wesen ist. Der Beantwortung
dieser beiden Fragen ist qu. IT der Prima pars gewidmet. Wie kann
mit dem Gottesbegriff das Sein verbunden werden ? Wir haben bereits
oben betont, daB der hl. Thomas dieser Verbindung bloB den Wert
einer Copula zuschreiben will . Dieser ist aber sehr verschieden, je
nach der Natur des Subjektes und Pridikates und der Grundlage ihrer
Verbindung. Und Thomas konnte im BewuBtsein einer tiichtigen
Leistung den Satz niederschreiben : « Scimus enim, quod haec propo-
sitio quam formamus de Deo, cum dicimus "Deus est’ vera est; et
hoc scimus ex eius effectibus » 2.

Die absolute Transzendenz Gottes, zu der uns die Gottesbeweise
fithren, stellt die Seinsfiille in ihrer unterschiedslosen Vollkommenheit
dar. Jeder geschaffene Verstand muB vor derselben in ehrfurchts-

erstrecken, das einerseits dem Unendlichen eigen, andererseits dem Verstande
zuganglich ist. Die Grenzen der Zugéanglichkeit werden durch jenen Gegenstand
gezogen, der die ebenmiaBige Verstandestitigkeit regelt. Dieser ist das sinnen-
fallig gegebene Sein. Soweit dies eine feste Grundlage bietet, kann die Zer-
gliederung des Unendlichen in verschiedene Teilsichten gefahrlos vorgenommen
werden. Denn alles, was im beschrinkten Sein vorhanden ist, muBl gegenstiandlich
in schrankenlosem Bestande auch im Unendlichen vorhanden sein. Hierin besteht
ein unerreichter Vorzug der thomistischen Philosophie und Theologie gegeniiber
manchen Versuchen anderer Art auf dem Gebiete der Scholastik. Thomas sucht
fiir jede Begriindung und Ergriindung Gottes und seiner Eigenschaften die Seins-
grundlage im proportionierten Gegenstand des Verstandes, und nur dasjenige
will er auch von den verborgensten Eigenschaften und Tatigkeiten Gottes
behaupten, was seine Analogie im beschrinkten Sein der Geschopfe hat. Hier-
durch vermeidet er jene Spitzfindigkeit, die manche scholastische Bestrebungen
in Verruf gebracht hat. Uber seine Grundsitze in dieser Beziehung vgl. I 4, 3;
I 13, 1, &, 5.

1713 4 ad 2. _

2 Ebd. Ubersichtshalber méchten wir die verschiedenen Weisen darstellen,
nach welchen das Sein Gott zugeschrieben werden kann :

possibilitate logica : secundum schemata logica.

possibile { 5oqgibilitate ideali vel conceptuali : secundum sociabilitatem

Deus subiecti et praedicati.

est leng essentiale : quoad actum primum : primum movens etc., ut

reale fundatum in secundis moventibus etc.

actuale : quoad actum secundum exsistentiae.

60



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 189

voller Scheu, in sprachloser Erschiitterung stehen bleiben. Jeder Ver-
such, diese Seinsfiille in einen Begriff hineinzuzwingen, mul} scheitern.
Dies bildet die physische Wesenheit Gottes, die als vollig unaussprech-
lich bezeichnet werden muB. Den allerersten Schritt zur Gestaltung
tut der menschliche Verstand dadurch, daB er diese Transzendenz als
metaphysische Wesenheit zu fassen sucht. Hierdurch gewinnt der
GestaltungsprozeB einen Anhaltspunkt. Der Verstand vermag die
absolute Transzendenz als Wurzel aller jener Wesensziige und Merkmale
aufzufassen, die beim kiinstlichen und kiinstlerischen Aufbau des
Gottesbegriffes als Teilsichten, gleichsam als Bausteine dienen. Hier-
durch gewinnen wir einen, wenn auch noch unklaren, verschwommenen
Ausblick auf das Gesamtgebiet unseres Arbeitsfeldes: jede Teilsicht
muf aus der absoluten Transzendenz, als aus threm Urgrund, abgeleilet
werden und mufS mit thr so innig zusammenhingen, daf sie dieselbe
keineswegs beeimtrdchtigt'. Damit ist nur der allgemein anerkannte
Grundsatz ausgesprochen, daB jede partikulire Aussage fiiber Gott
die ganze Vollkommenheit und Seinsfiille der absoluten Transzendenz
in sich schlieBt und daher von derselben keineswegs unterschieden
werden kann. Nur weil die Teilsichten, miteinander verglichen, ver-
schiedene Auffassungsweisen darstellen, kénnen wir von ihrer gegen-
seitigen, formellen Unterscheidung sprechen. Daher die Formel:
identificantur materialiter (ex parte esse Divini), distinguuntur forma-
liter (ex parte rationis significantis) 2.

Nichts hindert uns, jede Teilsicht der physischen Wesenheit Gottes
als eine Eigenschaft Gottes zu bezeichnen. Aus diesem Grunde kénnen
wir schon die metaphysische Wesenheit Gottes eine proprietas in sensu
latissimo nennen : Urgrund, Wurzel aller Teilsichten, Ausgangspunkt
jeder weiteren Gestaltung 3. Zu diesen Eigenschaften Gottes gehéren

! Hiermit gewinnen wir einen Gesichtspunkt, der die Einheit unserer gesamten
Synthese sicherstellt. Alle Teilsichten kénnen nun organisch in den Gottesbegriff
eingefiigt werden.

2 vgl. T 13, 5.

3 Es ist auffallend, wie viele Meinungen um die metaphysische Wesenheit
Gottes unter den Theologen im Umlauf sind. Wenn wir einen Blick auf die
Tabelle von den Eigenschaften Gottes werfen und deren mannigfache Wertung
tiberlegen, so kann uns die erwihnte Tatsache nicht wundernehmen. Betrachten
wir die absolute Transzendenz Gottes als eine durch keinen bestimmten Wesens-
zug bezeichnete Gegebenheit, so ist jedes Merkmal als eine Eigenschaft Gottes
anzusehen und kann demnach je nach seiner mehr oder weniger zentralen Stellung
als metaphysische Wesenheit Gottes angesehen werden. Infolge der realen Identitat
aller Merkmale und Eigenschaften mit dem Wesen Gottes kann es sich demnach

61



190 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

auch jene zwei Teilaussagen, in denen der Verstand die absolute Trans-
zendenz Gottes in bestimmten Formen ausdriickt. Das Sein entfaltet
sich vor dem Verstande als Wesenheit und Dasein, actus primus et
secundus. Dies auf Gott iibertragen, fassen wir seine Transzendenz
als Ens (essentia, natura) imparticipatum und als Esse per se sub-
sistens. Diese beiden Begriffe driicken jeder fiir sich dasselbe aus, was
in der absoluten Transzendenz Gottes (als metaphysischer Wesenheit)
verschwommen enthalten ist. Die Wesenheit schlieBt eine notwendige
Beziehung zum Dasein ein, und umgekehrt. Sie konnen einzeln, fiir
sich (praecisive) gefaBt werden ; daher stellen sie Teilsichten dar. Aber
in ihrer allerersten Anwendung auf das Ansichseiende gehen sie derart
ineinander iiber, daB sie das ansichseiende Wesen (actus primus) und
sein Dasein (actus secundus) nur dann wahr darstellen, wenn auch ihre
formelle Bedeutung vollig dquivalent gefaBt wird. Diese zwei Eigen-
schaften Gottes sind demnach nicht bloB3 ex parte rei identisch, sondern
— 1in dieser ihrer Anwendung — auch ex parte rationis significatae
gleichbedeutend. Immerhin gewinnen wir mit denselben sehr wert-
volle Angaben und Teilsichten, um den Gottesbegriff weiterzugestalten.

In der Richtung des esse per se subsistens tm Sinne des Daseins
(actus secumdus) gelangen wir zu jenen Bestimmungen, die aus den
Beziehungen des Ansichseienden zu den dufieven Ursachen stammen. Fir
alle ist charakteristisch, daB sie jede Abhidngigkeit, ja jegliche Bezieh-
barkeit auf duBere Ursachen ausschlieBen. Das gehort nicht so fast
zum Wesen Gottes, sondern ist eine Folge jener Seinsfiille, die dem

bei diesen Streitfragen nur darum handeln, ob und welche Meinung ein Merkmal
nach der meist zentralen Stellung gewahlt hat. Daf} die ungestaltete Transzendenz
Gottes blol die physische Wesenheit Gottes ausdriickt, diirfte ohne weiteres ein-
leuchten. Die Gestaltung nach den vollig dquivalenten Merkmalen des Seins
oder der Natur ist zweifelsohne geeignet, die metaphysische Wesenheit Gottes
begrifflich zu vertreten. Auch jede andere Eigenschaft im weiteren Sinne (so
z. B. besonders die Perseitas, Aseitas, die Geistigkeit der gottlichen Natur) kann
als solche gelten und wurde tatsichlich von einer Anzahl Theologen als Ausdruck
der metaphysischen Wesenheit Gottes gewidhlt. Bei der Kritik dieser Annahmen
ist die genaue Begriffsbestimmung mafBgebend (z. B. die der Aseitas); hiebei
spielt auch dies eine Rolle, daB sie schon aus den eben genannten Wesensziigen
abgeleitete Merkmale sind und dabei nicht einfachhin als Urgrund aller Eigen-
schaften gelten kénnen. Andere steigen noch weiter zu den Eigenschaften im
strengen Sinne herab und suchen unter diesen Merkmalen die metaphysische
Wesenheit Gottes. Man wird auch diesem Vorgehen Verstindnis entgegenbringen,
wenn dabei vor Augen gehalten wird, daB das Sein dem Wirken, die Statik der
Dynamik vorausgeht und daB infolgedessen die zentralste Eigenschaft Gottes
das Sein ist und so im esse per se subsistens die absolute Transzendenz am besten
ausgedriickt wird.

62



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 191

Ansichseienden zukommt. Diese Teilsicht Gottes stellt demnach eine
Eigenschaft Gottes dar, die zwar noch nicht Eigenschaft im eigentlichen
Sinne genannt werden kann, aber doch auch nicht so eng zum Wesen
Gottes gehort wie die metaphysische Wesenheit und ihre zwei gleich-
bedeutenden Ausdrucksformen. Wir koénnen sie infolgedessen als pro-
prietas in sensu lato bezeichnen !. Dies ist die Aseitdf, das Aussichsein
Gottes, das also nur die Selbstbegriindung Gottes, mit AusschluB jeder
duBeren Ursache, ausdriickt, und keineswegs eine Selbstverursachung
in sich schlieBt.

In diesem Rahmen gewinnen wir etliche Teilsichten, durch die das
Ansichsein Gottes als Aussichsein noch klarer hervortritt. Vergleichen
wir Gott mit den Wirkursachen, so tritt uns seine Ureigenschaft als
Nichthervorgebrachisein (improductibilitas) entgegen. Richten wir un-
sere Aufmerksamkeit darauf, daB Gott kein Urbild (causa exemplaris)
besitzt, so erscheint seine vollige Unabhingigkeit (independentia) im
Blickfelde. Denken wir endlich daran, daB3 mit Gottes Sein keinerlei
Hinordnung auf etwas Hoheres sich vertrigt, daB also jede #uBere
Zweckursache (causa finalis) von ihm ausgeschlossen ist, so gewinnen
wir die Teilsicht einer absoluten Notwendigkeit (necessitas). Wie wir
sehen, sind alle diese Ausdriicke vertauschbar und stellen nur Eigenschaf-
ten dar, die aus dem Ansichsein Gottes folgen, oder die dasselbe in ver-
schiedener Weise beleuchten. Was im esse per se subsistens verschwommen
enthalten ist, wird im Aussichsein (aseitas), Nichthervorgebrachtsein
(improductibilitas), in der Unabhingigkeit (independentia) und Not-
wendigkeit (necessitas) in einer neuen Form ausdriicklich gesagt. Der
Verstand gewinnt durch diese Begriffe ein neues Licht, um das Ansich-
sein Gottes wahrzunehmen ; er gewinnt aber andererseits neue Teil-
sichten, um die ungestaltete Transzendenz Gottes menschlich faBbar
zu gestalten.

In der Richtung des Wesens oder der Natur kann das Ansichsein
Gottes als Fiirsichsein, Perseitit, gefafit werden. DaB Gott eine Substanz
sein muB, folgt unmittelbar aus den Gottesbeweisen. Thomas bemiiht
sich in der Summa gar nicht, die Substanzialitit Gottes eigens nach-
zuweisen. Sie ist mit den bekannten fiinf Eigenschaften der Gottes-

1In I 44, 1 ad 1 sagt Thomas, daB das esse ab alio nicht das Wesen des
hervorgebrachten Seins ausdriickt, sondern eine Folge (Eigenschaft) desselben
bildet. Aus dem gleichen Grunde miissen wir dies von dem esse a se behaupten,
das also nicht das Wesen Gottes bezeichnen kann, sondern nur eine Eigenschaft
des Esse per se subsistens bildet.

63



192 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

beweise so innig verbunden, daB sie aus denselben unmittelbar folgt.
Mag auch der erste und zweite Beweis bloB die erste wirkende
Kraft klarstellen, so ist nach aristotelischen Prinzipien nur noch ein
Schritt notwendig, um zur Substanz zu gelangen, der diese Kraft-
duBerungen eigen sind. Die Substanzialitit driicken wir aber am
anschaulichsten durch die Perseitit aus. Deshalb bietet uns dieser
Begriff das geeignete Hilfsmittel, um den am meisten charakteristischen
Zug des Wesens oder der Natur Gottes zu veranschaulichen. Alles,
was der Natur Gottes zukommt oder aus derselben folgt (wie Verstand
und Wille), muB die substanzielle Vollkommenheit besitzen. Perseitas
als AusschluB der Inhdrenz — im Unterschied von Akzidens —,
vollige Reinheit, als Erhabenheit iiber die Potenzialitit (iiber das
Prinzip des Beschrinktseins), Subsistenz als Identitit mit dem trans-
zendenten Sein, bezeichnen jene Forderungen, die an alle Teilsichten
und Eigenschaften gestellt werden, die als Bausteine in den Aufbau
unseres Gottesbegriffes aufgenommen werden koénnen.

Die Perseitit ist demmnach einerseits eine wirkliche Eigenschaft
Gottes (im weiteren Sinne), die daraus folgt, daBl das Sein Gott nicht
durch Teilhabe oder Teilnahme, sondern in voller Reinheit zukommt
(Ens imparticipatum). Andererseits ist sie aber ein Wertmesser fiir alle
Bestimmungen und Merkmale, durch welche der Verstand die absolute
Transzendenz Gottes zu gestalten sucht. Nur substanzielle, von jeg-
lichem beschrinkenden Subjekte vollig reine und subsistierende, mit der
absoluten Transzendenz Gottes und in derselben identische Aussagen
kénnen Gott zugeeignet werden und ihn nach Teilsichten bestimmen.

Die Seinsfiille der Substanz offenbart sich in zweifacher Richtung :
statisch, dem Wesen nach, und dynamisch, in der Richtung der Tdtigkeit.
Nach diesen beiden Richtungen geht auch der gestaltende Verstand
vor beim Aufbau des Gottesbegriffes. Die statische Ordnung bezieht
sich entweder auf das reine Sein selbst (esse secundum se, Ding an
sich) oder auf das dargestellte oder darstellbare Sein (esse reprae-
sentativum). Welch reichen Ausblick wir hiedurch gewinnen, beweist
das Verfahren des Aquinaten in der Summa, das genau mnach
diesen Gesichtspunkten eingerichtet ist. Das reine Sein kann uns ent-
weder die Gesichtspunkte des Seins selbst oder der Seinsweisen nahe-
legen. Hieraus ergeben sich jene Teilsichten, durch die einerseits
Gottes Einfachheit und Vollkommenheit als reine Seinsgesichtspunkte,
andererseits aber seine Unendlichkeit, Unverinderlichkeit und Einheit
als Seinsweisen sich dem gestaltenden Verstand vorstellen.

64



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 193

Hiemit haben wir eigentlich den ganzen Arbeitsplan des Aquinaten
dargelegt. Gott als Ens imparticipatum kann unter dem Begriff des
Fiirsichseins (perseitas) gestaltet werden. Dieses kann sich entweder
auf seine Substanz oder auf seine Titigkeit beziehen. Auf beiden
Gebieten konnen wir sehr wertvolle Merkmale finden, die Gottes
Transzendenz nach bestimmten, faBbaren Teilsichten gestalten und
aus deren kiinstlerischen Zusammenstellung der groBartige Gottes-
begriff des Aquinaten ersteht. Verfolgen wir nun den hl. Thomas
bei seiner Bautitigkeit.

2. Die Teilsichten nach Analogie der metaphysischen Seinsgrade.

Alle Eigenschaften, die sich auf die Subsfanz Gottes (statischer
Standpunkt) beziehen, koénnen wir unter einem Gesichtspunkte zu-
sammenfassen. Sie enistehen aus einer dhnlichen Betrachtungsweise,
wie tn den geschaffenen Dingen die sogenannmten wmetaphysischen Grade
dem betrachtenden Verstande entgegentveten. Das eine, ungeteilte Wesen
des Menschen vermégen wir nach Korperlichkeit, Vegetabilitdt, Sensi-
bilitit und Geistigkeit aufzufassen. Solange diese Aussagen blof als
logische Werte betrachtet werden, bilden sie im Begriffe des Menschen
selbstindige, gleichsam {iibereinander gehiufte, nebengeordnete Merk-
malel. FaBt man sie aber als reale Werte, im Sinne einer meta-
physischen Universalitit, so laufen sie in einem Wesen zusammen,
sind von ihm und voneinander untrennbar und stellen, nur fiir sich
(praecisive) gemommen, jene Seinsgrade getrennt vor, die einem Wesen,
je nach dessen Seinsvollkommenheit, zukommen. Die Kéorperlichkeit
im Menschen z. B. driickt infolgedessen einen Grad der Vollkommenheit
aus, der vermoge der organischen Verbindung mit den {ibrigen Seins-
graden, insbesondere aber mit der Geistigkeit, viel héher steht als
jener, der im reinen Ko&rper vorhanden ist. So bieten die einzelnen
metaphysischen Grade bestimmte partikuldre Teilsichten, welche einer-
seits die Vollkommenheit des Ganzen widerspiegeln, andererseits dessen
Reichtum in niher faBbaren Formen darstellen. Sie sind von dem
Ganzen und in demselben unterschiedslos ; und in ihrem gegenseitigen
Vergleich weisen sie formale, virtuelle Unterschiede auf.

Nach dieser Analogie miissen wir die gestaltende Tatigkeit des
Aquinaten auffassen, wenn er uns Gottes absolute Transzendenz unter
den Begriffen der Einfachheit, Vollkommenheit, Unendlichkeit, Unver-

1 Vgl. La sintesi p. 113 s.
13 65



194 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

dnderlichkeit und Einheit in der reinen Seinsordnung, in der repri-
sentativen Ordnung aber als oberste Wahrheit darstellt und ndher
gestaltet. Alle diese Merkmale sind Eigenschaften Gottes im westeren
Sinne, da sie die substanzielle Vollkommenheit Gottes bezeichnen,
gleichsam den Grad angeben, nach welchem dieselbe Gott als volliger
AusschluB von Zusammensetzung, Unvollkommenheit, Beschrinkung,
Verinderung und Geteiltsein zukommt. Wollen wir die Gott ureigene
Vollkommenheit erfassen, so miissen wir dieselbe nach den genannten
Gesichtspunkten ihm zuschreiben. Deshalb bieten uns die aufgezihlten
Merkmale sehr kostbare Teilsichten, um die absolute Transzendenz
Gottes unserm Verstande ndher zu bringen und um dartiber richtig
zu denken. Die Wesensziige jedoch, die aus demselben abgeleitet
werden, stellen die sogenannten ruhenden (statischen) Eigenschaften
Gottes im strengen Simne dar, die in ihrer formellen Bedeutung nicht
mehr das Wesen Gottes bestimmen, mit ihm und untereinander keines-
wegs vertauschbar sind. Die aufgezahlten Eigenschaften begriinden
sich nicht gegenseitig, ihr Wesenszug (ratio formalis) ist nur von der
Transzendenz Gottes abhingig, und so koénnen sie wenigstens nach
ihrem verschwommenen Inhalte untereinander wvertauscht werden ;
richtiger : sie schlieBen einander gegenseitig ein. Die absolute Ein-
fachheit z. B. kann, wenn auch nicht nach der rein formellen Bedeutung,
ohne weiteres Unendlichkeit, Einheit usw., wie auch umgekehrt, genannt
werden. Die Ewigkeit aber und die Allgegenwart kénnen nicht einmal
in diesem Sinne miteinander vertauscht oder mit der Einfachheit, mit
dem Wesen Gottes verwechselt werden. Daher dient auch zur begriff-
lichen Bestimmung der Eigenschaften im strengen Sinne nicht die
Analogie der metaphysischen Grade, sondern jene des Hervorgehens
der accidentia propria aus der Wesenheit in den geschaffenen Dingen !,

1 Man kann auch sagen, daB die Anordnung der verschiedenen Aussage-
weisen nach Art der logischen Allgemeinheit das Vorbild fiir die Bestimmung
solcher Eigenschaften ist. Die Eigenschaften im weiteren Sinne schliefen auch
nach ihren formellen Merkmalen einander ein, jene im strengen Sinne hingegen
schlieBen jedes andere fremde Merkmal aus. Aus diesem Grunde ist es gar nicht
gleichbedeutend, wenn man Gottes Eigenschaften mit gleichlautenden Worten
bezeichnet, darunter aber Eigenschaften verschiedener Ordnung versteht. So
kann z. B. die metaphysische Wesenheit im oben angegebenen Sinne genommen
werden. So verstanden ist sie nichts anderes als das Ansichsein Gottes (esse
per se subsistens) als tiefste Wurzel aller Wesensmerkmale, sofern dieselben in
ihm wirklich (actu implicite) eingeschlossen und miteinbegriffen sind. In sich
gesehen, verhalten sich dieselben zum Wesen Gottes zwar als Erweiterung unserer
Erkenntnis, aber auch als Erlauterungen, als nédhere Bezeichnungen desselben

66



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 195

3. Die Teilsichten in sich und als Grundlagen der Eigenschaften
Im weiteren Sinne.

Das auffallendste Seinsmerkmal Gottes ist die Einfachheit. Deshalb
beginnt der hl. Thomas mit derselben seine gestaltende Arbeit!. Die
absolute Transzendenz Gottes ist nur unter Ausschlufl jeder Zusammen-
setzung denkbar. Das allererste demnach, was als fruchtbringende
Teilsicht sich dem gestaltenden Verstand bietet, ist der Begriff der
Einfachheit. Hieraus leitet Thomas eine ganze Reihe von Merkmalen
und Eigenschaften ab, die tiber Gott sehr wertvolle Aufschliisse bieten,
die Aufmerksamkeit des Geistes von den geschépflichen Unvollkommen-
heiten abwenden und in die Gotteshéhe und -nihe erheben. Die ab-
solute Uberweltlichkeit ? Gottes im transzendenten Sinne hat Thomas
als Resultat der Gottesbeweise festgestellt. Jetzt handelt es sich darum,
dieselbe in allen einzelnen Ziigen annehmbar zu gestalten. Die Er-
habenheit {iber die Potenzialitdt ist der hervorstechendste Zug der
transzendenten Uberweltlichkeit. Der AusschluBl der partikuliren

Wesens. So gefaBt ist die essentia metaphysica eine Eigenschaft Gottes im
weiteren Sinne. Man kann aber die Wesenheit auch in einem ausschlieBenden
Sinne fassen, sofern der Verstand von jedem anderen Merkmale absieht und das
Wesen fiir sich (praecisive) betrachtet. Ist der AusschluB ein vollkommener, so
daB darin selbst die Beziehung zu denselben im Sinne einer wirklichen Forderung
des Miteinanderseins nicht enthalten ist, so steht die essentia logica praecisiva
vor uns. Wird aber jedes fremde Merkmal zwar ausgeschlossen, die Forderung
des Miteinanderseins, also eine aktuelle Beziehung zu denselben als notwendigen
Folgen beibehalten, so sprechen wir von der essentia metaphysica im ausschlieBenden
Sinne. So ist die metaphysische Wesenheit Gottes wieder das Ansichsein, zu dem
aber die entsprechenden Eigenschaften aufgesucht werden miissen ; sie stellen
nicht mehr deren Erlduterungen, sondern bloB8e Erweiterungen dar. Die meta-
physische Wesenheit ist in diesem Sinne Subjekt synthetischer Urteile, wahrend
sie im oben angegebenen Sinne Subjekt analytischer Urteile ist. Die eben
besprochene Form der metaphysischen Wesenheit Gottes wird zu den Eigenschaften
im strengen Sinne gerechnet; nur nimmt sie unter ihnen eine zentrale Stellung
ein, da sie die Beziehung zur Forderung des Miteinanderseins mit simtlichen
Eigenschaften, kraft ihrer (materiellen) Identitit mit der Transzendenz, mehr
in sich schlieBt, als alle iibrigen. In diesem Sinne koénnen wir in I 3, 3-4 die
Bestimmung der metaphysischen Wesenheit Gottes erblicken : ein Ansichsein,
das die Identitit mit beiden zweiten Akten (Subsistenz und Dasein) und daher
die samtlichen Folgen derselben fordert.

1T 3

2 Wie von vielen anderen, gilt auch von diesem Ausdruck, was wir von der
metaphysischen Wesenheit gesagt haben. Sie kann als Eigenschaft im weiteren
Sinne den EinschluB3 aller Merkmale darstellen, durch die Gott von der Welt
unterschieden wird ; sie kann aber auch im engeren Sinne die bloBe Erhabenheit
Gottes iiber die Schépfung betonen.

67



196 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

Formen der Zusammensetzung bezeichnet die einzelnen Weisen der
Uberweltlichkeit. Sind von der Natur Gottes jedwede Prinzipien einer
Zusammensetzung ausgeschlossen, so kann er nur als ein geistiges
Wesen vor uns stehen im Sinne der Unkérperlichkeit und der Immateria-
litit 1. Gott ist der reinste Akt, die reinste Form. Diese Gestaltung
bringt uns Gott nahe durch Eigenschaften im strengen Sinne, die als
Ausschluf3 der Korperlichkeit und der Materie, selbst einer geistig
gefaBlten Materie (materia spiritualis im Sinne der Zeitgenossen des
hl. Thomas), sich darstellen. Ist ferner Gottes Wesen iiber alles Irdische
so erhaben, daB es auch in die logischen Schemen nicht eingeengt
werden kann, so erhalten wir jene Eigenschaft, die Unfafbarkeit
(incomprehensibilitas, incapabilitas) genannt wird 2. Der Ausschlufl
jeglicher Zusammensetzung aus erstem und zweitem Akt ergibt die
metaphysische Wesenheit Gottes im ausschliefenden Sinne. Wird dies
in der Richtung des Suppositums gedacht, so steht Gott als reine
Subsistenz vor uns; wird aber das Dasein betont, so ist das Ansich-
sein Gottes als reine Existenz (Dasein) bestimmt?®. Denken wir die
Einfachheit Gottes als AusschluB der Zusammensetzung aus Substanz
und Akzidens, so kénnen wir Gott nur als Uberfiille der substanziellen
Vollkommenheit (supersubstantia) bezeichnen ; sofern aber keine Art
der Zusammensetzung in ihm Platz haben kann, ist sein Name:
Absolute Reinhert (puritas) *. Da ferner die Einfachheit Gottes derart
iiberweltlich ist, daB er mit der Welt in keine Wesensgemeinschaft
treten kann, so steht seine Unwvermischbarkeit sowohl als supersub-
stantialitas, wie auch als supersubsistentialitas fest, insofern Gott
in keiner Weise in eine hohere Subsistenz aufgenommen werden kann.
Mit all diesen Wesensziigen und Merkmalen wird unsere Kenntnis
von Gott auf Grund der Einfachheit bereichert. Alle flieBen aus der
gleichen Quelle, aus der Erhabenheit Gottes tiber jegliche Potenzialitit,
aus der iiberweltlichen Einfachheit, und sind erweiternde und erlduternde
Kenntnisse, welche die Gott zukommende Einfachheit in helleres Licht
stellen und nach neuen Teilsichten darlegen. Die Art und Weise, wie
Thomas diese einzelnen Ziige aus dem gemeinsamen Grunde ableitet
und mit denselben die absolute Transzendenz faBbar gestaltet, gehort
zu den schonsten Kunststiicken seiner Summa.
Dasselbe ist auch von dem zweiten Merkmal zu sagen, das wir
nach Art der metaphysischen Grade Gott zuschreiben und womit wir
113, 1-2 2T 3, 5.
31 3, 3-4. 413, 6 7.

68



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 197

eine Teilsicht seiner absoluten Transzendenz bezeichnen. Es ist dies
seine Vollkommenheit. Aus der Erhabenheit iiber die Potenzialitit
folgt, daB Gott nicht bloB reiner Akt ist, sondern die ganze Seinsfiille
besitzen mufl, weil sein Wesenszug aus dem zweiten Akt des Seins
entnommen ist . Der AusschluB jeglicher Unvollkommenheit gestaltet
Gott zu einem iiberweltlichen Wesen in einem ganz besonderen Sinne.
Alles, was wir in unserer Abhandlung {iber die formale und objektive
Heiligkeit, von der Erhabenheit, Reinheit und Majestit Gottes gesagt
haben, gehoért hierher, folgt aus den Prinzipien, die der hl. Thomas
hier niedergelegt hat.

Wird die Vollkommenheit als plenitudo essendi bestimmt, so
kommt sie Gott uneingeschrinkt zu. Negativ kann die Seinsfiille Gottes
als notwendige Fehlerlosigkeit (indefectibilitas) bezeichnet werden, die
in der Seinsordnung am besten Festigkeit (firmitas) genannt wird 2.
Je nachdem sich die Festigkeit auf die Seinsfiille des Wesens bezieht,
also den Vollbesitz des Seins bezeichnet, oder die Oberhoheit des
Daseins (existentia) und dessen Unverlierbarkeit betont, bestimmt sie
Gottes Eigenschaft als Wesensfiille (superessentia) oder Notwendigkeit
(necessitas). In der dynamischen Ordnung zeigt sich die Fehlerlosig-
keit Gottes als Unsiindlichkeit (impeccabilitas), die eine Teilsicht der
formalen Heiligkeit Gottes bildet 3.

Nach der positiven Seite bedeutet Vollkommenheit die Seinsfiille,
den Vollbesitz des Seins. Da aber das Sein Gott als ein subsistierender
Bestand zukommt, wird er das hdchste Sein genannt (summum Ens).
In diesem Sinne kommt ihm die Uberweltlichkeit als eine Eigenschaft
Im strengen Sinne zu, wie auch jenes Erst-Sein und die Majestit,
welche mit seiner objektiven Heiligkeit identisch sind.

Die Betrachtung der allumfassenden Vollkommenheit Gottes fiihrt
uns zur Annahme jener Eigenschaft, die wir als iiberweltliche Allgemein-
heit (universalitas) bezeichnen koénnen. Die verschiedenen Formen der
Allgemeinheit des menschlich erfaBbaren Seins haben wir bereits dar-
gelegt. Die Allgemeinheit, die Gott auf Grund seiner Seinsvollkommen-
heit zukommt, ist ganz anderer Natur. In ihr ist alles, was irgendwie
zum Seinsgebiet gehért oder gehdéren kann, auf Grund positiven Ein-

11 4, 1-2.

2 Die Fehlerlosigkeit, wie auch der positive Ausdruck der Vollkommenheit
konnen mit der Schénheit formell nicht gleichgestellt werden, aber zweifelsohne
bilden sie die Grundlage zur Bildung dieses Begriffes.

%1 58 L

69



198 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

schlusses (actu formaliter vel virtualiter) enthalten !. Deshalb nennen
wir diese Eigenschaft Gottes Seinsallgemeinheit (universalitas in essendo),
womit wir bloB den Vollbesitz des Seins unter einem neuen Gesichts-
punkte veranschaulichen wollen. Nimmt man die Seinsvollkommen-
heit Gottes vergleichsweise, so gewinnt man zwei weitere Eigenschaften.
Einmal die wrsdchliche Allgemeinheit (universalitas in causando), womit
ausgedriickt wird, daB jede SeinsiuBerung auf dem statischen und
dynamischen Gebiete der Seinsvollkommenheit Gottes untergeordnet
ist, aus ihr die Moglichkeit und Wirklichkeit im ganzen Umfange ihres
Inhaltes und Gehaltes schopft. Sodann die Unzihlbarkeit (inconnumera-
bilitas) : Gott kann nicht zur Welt gerechnet werden oder mit den ein-
zelnen Gliedern der Welt nach mehr oder weniger mitgezihlt werden.
Dies ergibt sich schon aus einem allgemeinen Gesetz solcher Analogien?,
weiters insbesondere aus der absoluten Uberweltlichkeit Gottes. Nur
homogene Bestinde (vonseiten des numerus numeratus) kénnen (nach
dem numerus numerans) gezdhlt und nach einer formalen Einheit so
bestimmt werden, daB ihr Geteilt- oder Ungeteiltsein einen sinn-
gemifBen Ausdruck erhilt. Gott hat aber mit der Welt keine formale
Gemeinsamkeit. Das esse per se subsistens und das esse participatum
sind derart verschiedene formale Bestinde, daB sie nicht einmal unter
dem Gesichtspunkt des Seins in eine formal-reale Einheit zusammen-
gefaffit werden konnen.

Die Vollkommenheit kann nicht bloB absolut, sondern auch nach
ihren Beziehungen betrachtet werden. So gelangen wir zum Begriff
des Guten (bonum, bonitas). Dariiber wurde schon viel geschrieben,
und es ist bisher noch kaum gelungen, diesen Begriff ganz eindeutig
zu bestimmen. Kann er mit dem Begriff der Vollkommenheit gleich-
gestellt werden, oder ist diese bloB eine materielle Voraussetzung des
Guten ? Auch die besten Thomisten denken hieriiber ganz verschieden.
Eines aber unterliegt keinem Zweifel, daB im Begriffe des Guten eine
Beziehung enthalten ist. Mag man darunter eine gewisse Expansivitit
(participabilitas) oder die Fruchtbarkeit verstehen, die aus dem natur-
gemiBen Streben, die eigene Vollkommenheit und Tiichtigkeit zur
Geltung zu bringen (diffusibilitas) stammt : in allen Fallen ist von dem
Begriff des Guten das Merkmal des Aussichheraustretens, der appeti-
bilitas, nicht trennbar 3. Man koénnte also sagen, dafl die Vollkommen-

171 4, 2. 2 Vgl. Cajetan, De nominum analogia.
8 Alle diese Ausdriicke wollen wir im transzendentalen Sinne genommen
haben.

70



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 199

heit, synthetisch gefa3t, sowohl die statische als auch die dynamische
Ordnung in sich schlieBt, nach analytischen, partikuliren Gesichts-
punkten aber die Vollkommenheit die Statik, das Gute hingegen
die Dynamik des Seienden bezeichnet.

Wollen wir also die Seinsvollkommenheit Gottes unter dem Begrift
des Guten gestalten, so erhalten wir folgende Eigenschaften im strengen
Sinne : Als Objekt (obiectum appetibile) ist Gott das hdchste Gut
(summum bonum), in dem alles in tberreicher Form vorhanden ist,
was begehrenswert ist oder zur Seinsdynamik gehdrt?!. Gott ist die
wesentliche Giite (bonitas essentialis), die allein geeignet ist, fiir sich
begehrt zu werden und von dem das Gutsein auf andere Wesen und
Gegenstdnde tiberstromt (bona per participationem). Allein nicht
bloB als Gegenstand (obiectum formale quod) ist Gott das hochste
Gut, sondern auch als Beweggrund (obiectum formale quo). Gott ist
um seinetwillen liebenswiirdig, alles andere muB um Gottes willen, mit
Beziehung auf Gott begehrt und geliebt werden. In diesen beiden
Gesichtspunkten tritt die Seins-Majestdt Gottes ganz besonders hervor.
Er ist der letzte Zweck der gesamten Schopfung; in ihm sind alle
ordnenden Griinde und Prinzipien der ganzen geschaffenen Tatigkeit
und des Weltgeschehens enthalten. Im einzelnen sind sie bloBe Spiegel-
bilder seiner mitteilenden Giite und ordnenden Weisheit.

Eine weitere Teilsicht der Giite ist die Fruchtbarkeit (foecunditas).
In dieser Beziehung kommt dem Seienden die Benennung « Urgrund »,
« Prinzip » zu. Nach diesem Gesichtspunkte unterscheiden wir in Gott
die Eigenschaften nach Titigkeitsprinzipien, also jene, die ihm als
Subsistenz (principium quod) und als Natur (principium quo) zu-
kommen. Die Bedeutung derselben fiir die Heiligkeit Gottes haben
wir schon dargestellt. Hier mochten wir nur auf die Tragweite der
unter dem Namen Vollkommenheit zusammengefaten Eigenschaften
fiir die Lehre von der Dreieinigkeit hinweisen. Denn hier kniipft Thomas
an, um in seinem Gottesbegriff auch solche Ziige hineinzutragen, die
auf dem Wege der natiirlichen Erkenntnis nicht erreichbar sind ®.

Fiir die Begriindung der Dreieinigkeit ist von grundlegender Be-
deutung, daB man das Prinzip oder die Prinzipien der Vielheit findet
und genau bestimmen kann. Das formale Prinzip der Vielheit, also
der Dreipersonlichkeit, kann keineswegs in der Natur oder in irgend-

116 2 ‘
2 Es diirfte am Platze sein, die Entwicklung des Traktates tiber die Trinitét
nach der Reihenfolge der Quistionen iibersichtlich darzustellen. Vgl. Tabelle 5. 210.

71



200 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

einer absoluten Eigenschaft Gottes gesucht werden. Dies wiirde die
Vervielfiltigung der Gottheit selbst mit sich fiihren, was an sich un-
moglich und mit den Resultaten unserer natiirlichen Weltanschauung
unvereinbar ist. Als formaler Erklirungsgrund kann nur die Relation
dienen, die kraft ihres charakteristischen Zuges eine Gegeniiberstellung
unbedingt mit sich bringt, ohne zur Wahrheit und Realitdt derselben
eine Vervielfdltigung der absoluten Werte notwendig zu erheischen 1.
Vermégen wir also auf Gott den Begriff der realen Beziehungen zu
ibertragen und finden wir innerhalb der Gottheit reale Relationen,
so steht vonseiten des Verstandes nichts mehr im Wege, uns die
Ureinheit Gottes der Natur nach, in untereinander verschiedenen Sub-
sistenzen zu denken, und so eine bewunderungswiirdige Synthese zwischen
Eins- und Dreisein annehmen zu kénnen. Nur die Aufmunterung und
die Zusicherung von seiten der Offenbarung ist dazu notig, daBl wir
den entscheidenden Schritt wagen und die absolute Transzendenz
Gottes auch in dieser Hinsicht gestalten, oder in dieselbe jene Ziige
hineintragen, die eine solche wirklich iiberweltliche Erhabenheit Gottes
bezeugen, wie sie im Geheimnisse der Trinitit vor uns steht.

Zur Wirklichkeit der Relation ist ein reales Fundament unbedingt
erfordert. Dies ist die materielle Voraussetzung, aus dem das formale
Sein der Relation hervorgeht. Dieses Fundament in Gott zu finden,
scheint eine aussichtslose Miihe zu sein. Vergleichsweise Beziehungen
(Gleichheit, Ahnlichkeit usw.) kénnen nicht real sein, da ihre Grund-
lage die unterschiedslose géttliche Natur ist ; so entstehen Beziehungen
des gleichen Dinges zu sich selbst. Ebenso ist die Tétigkeit Gottes
mit seiner Natur identisch ; deshalb kann sie reale Beziehungen nicht
begriinden. Hier tritt Thomas ein. Die Vollkommenheit Gottes ist
derart {iiberweltlich und transzendent, daB sie die ganze Fiille der
Statik und Dynamik in sich schlieBt. Hiermit ist die Moglichkeit
gegeben, daB die gottliche Tétigkeit trotz ihrer Identitdt mit der Natur
auf einer solchen Héhe der diberweltlichen Vollkommenheit steht, dalB3
sie nicht bloB in auBergéttlicher, sondern auch in innergéttlicher
Beziehung Gegeniiberstellungen nach gottlich hervorbringendem Prinzip
und hervorgebrachtem Terminus mit einer Gott allein eigenen Wirk-
lichkeit setzen kann. Hierzu ist nur erfordert, daB3 die Vollkommen-
heit Gottes auch unter dem Begriff des Guten eine iiberweltliche Frucht-
barkeit aufweise, daf3 also die iiberstrémende Giite der gottlichen Natur

171 28, 1-2.
72



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 201

eine Mitteilbarkeit aufweise, deren Grundlage die Téatigkeit, ihr ab-
schlieBender Endpunkt aber die Subsistenz der gleichen gottlichen
Natur nach Prinzip und Terminus (productus) sei. Deshalb beginnt
Thomas die Begriindung der Dreieinigkeit mit den processiones, die
nichts anderes sind als die immanenten Tétigkeiten Gottes selbst, die
auf Grund der transzendenten Dynamik und Fruchtbarkeit Gottes eine
zweifache Mitteilung der géttlichen Natur, d. h. nach Zeugung und
Hauchung, gestatten. Das .Geheimnis bleibt. Aber bei Thomas merkt
man kaum den groBen Schritt, den er zur Gestaltung des Gottesbegriffes
unternimmt, und auf der Grundlage der beschriebenen Seinsvollkommen-
heit Gottes auch dieses hehre Geheimnis zu einem dhnlich glaubwiirdigen
Satze formt, wie alle vorausgehenden Thesen seiner Summa, bei denen
die natiirliche Erkenntnis eine viel fithlbarere Stiitze bietet.

Auf diesem Wege gelangen wir zur Annahme der relativen Eigen-
schaften Gottes, die, sei es als Hervorginge (processiones, origines),
sei es als Relationen, Gott nach solchen Merkmalen bezeichnen, die
bloB ihm, dem tiberweltlich vollkommenen Wesen, eigen sein kénnen 1.

Die absolute Transzendenz und Uberweltlichkeit Gottes erscheint
nirgendwo auf einer solchen Héhe, wie bei der gliubigen Erfassung
der Dreieinigkeit. Die Mehrheit der Personen ist zwar auf Grund von
Hervorgingen zu denken, jedoch ohne irgendwelche Zusammensetzung
oder Vermehrung, die in das Sein Gottes hineingetragen wiirde. Sein
und Tétigkeit sind in jedem Geschépfe notwendig real verschieden.
In Gott aber miissen sie identisch sein. Selbst wenn die Tatigkeit
produktiv ist, mulBl zwischen dem hervorgebrachten Terminus und
dem Sein Gottes jeder reale Unterschied ausgeschlossen bleiben. Es
muB also von dem nach realen Person-Unterschieden bestimmten Sein
Gottes die Einfachheit, Vollkommenheit, Unverinderlichkeit, ja selbst
die transzendentale Einheit ebenso ausgesagt werden koénnen, wie sie
vom Wesen Gottes fiir sich, ohne Mehrheit von Personen gedacht,
gelten wiirden. Hieraus folgt, daB die Transzendenz Gottes als Sein
Statik und Dynamik umfaBt, so dafl die beiden blo3 zwei gleichwertige
Teilsichten des einen, einfachen transzendenten Seins sind. Wie die
Statik die ganze Dynamik umfaBt, schlieBt auch die Tétigkeitsordnung
das Wesen vollkommen ein.

Hieraus folgt, daB auch die Personen so zu fassen sind, wie die
tibrigen Eigenschaften ; nur gehért zu ihrem Begriff die produktive

171 32 2
73



202 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

Dynamik, die vom Wesenszug der iibrigen vollig ausgeschlossen ist.
Demnach vertreten die Personen dhnliche Teilsichten wie Gdiite, Liebe,
Wille usw., zu deren Vollinhalt nicht bloB der ausdriickliche Wesens-
zug, sondern auch das transzendente Sein Gottes gehdrt, ohne nach
einer bestimmten Teilsicht bezeichnet zu sein. Im Wesenszug des
trinitarischen Personseins ist die Natur Gottes nach ihrer produktiven
Dynamik ausdriicklich enthalten, die Statik des gdottlichen Seins aber
dhnlich mitinbegriffen, wie es in allen absoluten Eigenschaften ein-
geschlossen ist. Zum formellen Merkmal dieses Personseins gehort die
Relation, von der der reale Unterschied der Personen abhingt. Des-
halb wird die Relation im eminenten Sinne Eigenschaft (proprietas)
genannt, wodurch nicht so sehr das unterscheidende Merkmal (wie bei
den absoluten Eigenschaften), sondern vielmehr der durch den Ursprung
bedingte selbstindige Besitz (das consortium in uno esse consubstan-
tiali) des gottlichen Seins bezeichnet wird. Relation aber, als ein wirk-
liches Sein, ist ohne Mitbezeichnung absoluter Werte nicht denkbar *.
Aus diesem Grunde gehort die produktive Dynamik des gottlichen
Seins zum ausdriicklichen Teilinhalt des Personseins, wihrend die
absolute Transzendenz vermittelst derselben eingeschlossen wird 2. Jede
Person schlieBt demnach das wvolle, ungeteilte, transzendente Sein
Gottes ein, fiigt ihm nichts hinzu, vermindert dasselbe keineswegs ;
nur schlieBt sie kraft der gleichen Transzendenz und innerhalb der-
selben einen realen Unterschied von der entgegengesetzten Person ein,
ohne hierdurch das transzendente Sein selbst irgendwie zu teilen oder
aufzuteilen. Es ist also sowohl bei den absoluten, als auch bei den
relativen Eigenschaften die gleiche Dinglichkeit die bezeichnete Realitit
(res significata). Nur der Wesenszug (ratio significata) ist verschieden.
Denn die géttliche Transzendenz wird in den absoluten Eigenschaften
unter einer Teilsicht ohne jedwede reale Unterscheidung bezeichnet,
wihrend dieselbe durch das Personsein (proprietates relativae) nach
Teilsichten bezeichnet wird, die einen realen, wenn auch blof3 relativen
Unterschied innerhalb dieser Transzendenz nach Gegeniiberstellung von
Prinzip und Hervorgang in sich schlieBen.

1 Die Relation ist nach ihrem formellsten Merkmale (ad ut quod) ohne
absolute Werte denkbar. Deshalb ist sie kein konstitutives Prinzip des Person-
seins in Gott, sondern eine Folgeerscheinung des bestimmten Personseins.

2 Wenn jede Person dies volle, ungeteilte, transzendente Sein Gottes in sich
schlieBt, so ist die von Thomas (I 42, 5) beschriebene circuminsessio eine selbst-
verstidndliche Folgerung.

74



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 203

Das dritte umfassende Merkmal, unter welchem wir die absolute
Transzendenz Gottes gestalten konnen, ist die Unendlichkest. Das Sein
Gottes ist mit der Einfachheit und Vollkommenheit hinlinglich um-
schrieben. Die Eigenschaften, die aus demselben abgeleitet werden,
bieten dem Verstande derartige Anhaltspunkte, da er Gottes Wesens-
ziige bis in alle zugdnglichen Einzelheiten erfassen und nach {iber-
weltlichen Proportionen behaupten kann. Diese Werte vollendet
Thomas durch die Aufzeigung zweier Merkmale, welche die Seinsweise
Gottes bestimmen : die Unendlichkeit und Unverinderlichkeit. Durch
diese zwei Begriffe wird Gottes Seinsvollkommenheit in jeder Beziehung
nach {iberweltlichen Proportionen bestimmt.

Die Unendlichkeit, welche Gott zugeschrieben werden kann, ist
Seinsunendlichkeit . Die Unbegrenztheit, die auf Grund der Materie
oder durch Entfernung der quantitativen Grenze gedacht werden kann,
ist auf Gott nicht anwendbar. Nur der uneingeschrinkte Besitz des
Seins nach allen formalen Wirklichkeitsweisen kann einen wiirdigen
Begriff von der Unendlichkeit Gottes geben. Daher miissen alle jene
Eigenschaften, die bisher Gott zugeschrieben wurden, wie auch jene,
die in den nachfolgenden Thesen der Summa festgestellt werden, in
dieser Seinsunendlichkeit behauptet werden. Die Tragweite dieses Satzes
entwickelt Thomas in seiner hochwichtigen Abhandlung {iiber die
Namen Gottes?, wo er die Unaussprechlichkeit Gottes damit begriindet,
daB kein Name ihm zugeeignet werden kénne, der seine ganze Seins-
vollkommenheit ausdriicken oder mit den geschépflichen Namen vollig
gleichbedeutend (univocum) wire.

Die Seinsunendlichkeit Gottes bezeichnet Gottes Wiirde als Grdfe
(magnitudo) und Qberhoheit (celsitudo). Sie kann fiir sich, absolut als
infinitas essentialis, oder beziehungsweise als UnermeBlichkeit (immen-
sitas) gefaBt werden. Wollen wir letztere als Erhabenheit iiber jedes
MaB gestalten, das das geschopfliche Sein als beschrinkt bezeichnet,
so erhalten wir die Eigenschaften Gottes, welche als incapabilitas
oder incircumscriptibilitas und als ubiquitas bezeichnet werden. Zeit
und Raum, wie auch andere begrenzende Weisen sind dem geschopf-
lichen Sein eigen. Durch die Entfernung dieser Schranken erhalten
wir die genannten Eigenschaften Gottes, die ihm aus der Erhabenheit
und aus der vollen Herrschaft iiber dieselben zukommen. Daher
begriindet Thomas die Allgegenwart Gottes aus der hervorbringenden

117 1L B 118
75



204 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

Tatigkeit Gottes, der nichts entgehen kann, was Sein besitzt!. Aus
dieser Eigenschaft Gottes sind auch jene Teilsichten seiner Majestiit
abzuleiten, welche dieselbe als eine Herrschaft und Oberhoheit iiber
die Geschopfe bestimmen.

Das vierte Merkmal, womit Gottes Transzendenz gestaltet wird,
ist die Unverdnderlichkeit (immutabilitas) 2, wodurch die Erhabenheit
Gottes tiber jeden Wechsel ausgedriickt wird. Ist die Unendlichkeit
gleichsam der Widerschein der Seinsreinheit (puritas) Gottes, so ist
die Unveridnderlichkeit bloB eine Teilsicht der Seinsfestigkeit (firmitas),
ein besonderer Glanz, der die absolute Transzendenz umgibt oder
aus ihr hervorstrémt. Die Seinsfestigkeit Gottes vertrdgt sich nicht
mit dem Wechsel, ja nicht einmal mit dessen Moglichkeit. Daher
konnen wir die Transzendenz Gottes nach allen Merkmalen gestalten,
die aus der Verneinung (negatio) der geschépflichen Veranderung ent-
stehen. Unwverletzlichkeit (incorruptibilitas), Unsterblichkeit (immorta-
litas) und Unszeugbarkeit (ingenerabilitas) sind nur einige Begriffe,
unter denen wir das unwandelbare Sein Gottes uns vorstellen. Die
Ewigkeit (aeternitas) erhebt endlich Gottes Sein fiir unsern ganz an
das Zeitliche gebundenen Verstand auf eine Hohe, wo nur die reine
Dauer, mit AusschluB von «vor» und « nach » herrscht, und die das
Bestehen des reichsten, unwandelbarsten Lebens als ein iiberweltliches
MaB3 kennzeichnet®. Wie nur ein dem Sein nach unendliches Wesen
unermefBlich sein und mit seiner Gegenwart alles erfiillen kann, so
darf auch die Ewigkeit nur einem véllig unverdnderlichen Sein als
eigen zukommen ; nur ein solches kann mit seiner unveridnderlichen
Dauer jeden Wechsel, jede Dauer umfassen und auf Grund seiner
Tatigkeit die Zeit und die zeitlichen Dinge messen, der Mafstab ihrer
Dauer sein.

Das finfte Merkmal endlich, das aus der absoluten Trans-
zendenz Gottes folgt, oder umgekehrt dieselbe kennzeichnet, ist die
Einheit (unitas). Die Uberweltlichkeit Gottes birgt schon auf Grund
der Gottesbeweise die vollkommene Unterscheidung Gottes von der
Schopfung in sich. Sehr sinnreich legt Thomas diese Einheit Gottes
als Alleinsein und Einsamkeit (solitarius) in seinem Traktat iiber die
Dreieinigkeit aus 4. Es ist dies die Folge seiner Erhabenheit iiber die

*1 & 1. 5L
3 110. « ... apud quem non est transmutatio, nec vicissitudinis obumbratio »
(Jac. I 17).

471 31, 3 ad 1.
76



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 205

Welt, mit der er nicht mitgezihlt werden kann, aus deren Dasein er
auch keinen Seinszuwachs erfihrt. Diese Erhabenheit wird durch die
Einheit Gottes ausgedriickt. Die Seinsfestigkeit Gottes zeigt sich darin,
daB er sein ungeteiltes Wesen wahren kann. In vélliger Transzendenz
iiber die Welt ist Gott in sich eins und von der Schépfung so unter-
schieden, daBl diese mit seiner Erhabenheit gar nicht verglichen werden
kann. Die Seinsfestigkeit Gottes ist ferner eine derartige, daB3 sie eine
Vervielfdltigung nicht zulassen kann. So bestimmt sich die Einheit
Gottes zur Eimzigkeit (unicitas)?, womit eigentlich das letzte Wort
iiber die Transzendenz Gottes ausgesprochen ist. Darum wird in der
Summa als letzte Seinseigenschaft Gottes die Einheit und die Einzig-
keit bezeichnet. Die gestaltende Fahigkeit des Verstandes endigt hier.
Die Transzendenz als Einheit und Einzigkeit gefaBt und erklirt, zeigt
das nach den schon aufgezihlten Eigenschaften bestimmte Wesen
Gottes auf einer Hohe, vor welcher das menschliche Gemiit nur in
scheuer Ehrfurcht verweilen kann. Hier wird die Entfernung des
Geschépfes von Gott nicht mehr bloB erfaBt, sondern tief gefiihlt
und erlebt.

Fir die Vorstellungsordnung kann die Transzendenz Gottes als
erste, oberste Wahrheit (veritas prima) gestaltet werden. Dies ist die
ontologische Wahrheit Gottes 3, die ihn in einer Lichtfiille zeigt, welche
nicht von auBen her abgeleitet wird, sondern nur aus Gottes ureigenem
Wesen stammt, ja mit ihm identisch ist. Diese Lichtfiille ist so tiber-
weltlich, daBl ein geschaffenes Wesen fiir ihre direkte Aufnahme gar
nicht geeignet sein kann. Nur in abgeblendeter Form gelangen ihre
Strahlen, indem sie durch die geschaffenen Dinge laufen, auch zu dem
schirfsten Verstand. Daher ist Gott unfaBbar (incomprehensibilis) ;
nur er kann die Erfassung dem Geschépfe ermdéglichen und vermitteln,
Die Arten und Weisen dieser Vermittlung sind verschieden und zahl-
reich. Direkte Erkenntnisbilder (species) fiir die rein geistige Welt, die
mithsam erworbenen Formen fiir den menschlichen Verstand bezeichnen
die Hauptformen, in denen Gottes unwandelbare Wahrheit vermittelt wird.
In sich aber kann Gott durch keine Vermittlung erkannt werden. Nur
eine direkte Mitteilung seines Wesens selbst als Erkenntnisform vermag
das Geschopf mit ihm zu vereinigen. Aber auch dann bleibt Gott un-
begreiflich (incomprehensibilis) in dem Sinne, daB kein Geschépf zu
einer vollig erschépfenden Erkenntnis seines Wesens gelangen kann

21 11, 3-4. 31 16. 8 Uber diese Sitze vgl. I 12.

77
Fortsetgung des Textes S. 208.



Conspectus particularium rationum, quibus esse transcendens

Esse transcen-
dens Divinum

Esse per se subsistens :

Firmitas

natura)

imparticipatum : Puritas

Ens (essentia,

Div. (ut essentia Dei physica) netificatur.

in ordine ad alia :[

sec. exclusionem {

causarum extrin-
secarum : Aseitas

in se quoad prin-
cipia intrinseca :
Perseitas

causae obiec-
tivae

(quoad sub-
stantiam

causae efficientis :
Improductibilitas

exemplaris :

Indepen-
dentia

finalis :

Necessitas

in ordine

essendi
sec. se

in ratione

entis 9

sec. modos
entis

per exclusionem com-
positionis : Simplicitas,
ut Puritas Div. esse

per exclusionem imper-
fectionis seu defectus :
Perfectio, Bonitas, ut Ex-
cellentia Div. esse.

per amotionem
limitum : Infi-
nitas, ut Magni-
tudo esse Div.,
Celsitudo

per amotionem
mobilitatis :
Immutabilitas

Lin ordine repraesentativo : Veritas prima

quoad ea quae consequntur ad substantiam prout explicat Div.
transcendentiam per nobilissimam notam praedicamentalem :
Summa intellectualitas



sec. se: Spiritualitas, Incorporeitas,

Immaterialitas.

sec. principia substantialia .
sec. schemata logica : Incomprehen-

sibilitas (Incapabilitas).

ab essentia vel natura 4 o ) .
ad accidentia inhaerentia : Supersubstantia.

. . . sec. ordinabilitatem ad subsistentiam
in, ondine: ad alia assumentem : Supersubsistentialitas.

ut commixtibilia : . -

Impermixtibilitas sec. ordmablhta.ten_l ad unam cum
aliis naturam constituendam : Super-
substantialitas.

ab actu I°: essentia metaphysica sec. particularem, praecisivam rationem,

a principiis essendi per modum independentiae et perseitatis essentiae :
Subsistentia

ab actu II° . e .
per modum actus essendi (actualitatis essentiae) :

Existentia.

negative, ut exclusio defectus : in essendo (statice) : Firmitas.

Indefectibilitas in agendo (dynamice) : Impeccabilitas.

ut est plenitudo essendi
esse subsistentis in se J in se: Universalitas (in essendo).

absolute : Perfectio . .
positive ut est possessio esse, actus

(perfectionis) : Summum ens :
Superentitas : Uberweltlichkeit

Universalitas
in ordine ad alia : | (in causando).
Natura naturans

Innumerabilitas.

in se: Bonitas essentialis.

. ut quod in ordine ad alia: ratio bonitatis
uttf_)S}lecturnS ap- Maiestas ordinatrix.
ut est esse .aPPeﬁbfﬂf}' IIfuinl ;O.Imr:m ut quo : Bonitas propter se volita, tum in se, tum
communicabile, partici- ut ratio volendi aliorum : Ultimus finis.
pabile, diffusibile ; ut est quoad dictionem :
plenitudo essendi rela- absolute : Deus | pater, Paternitas.
tive (sec. appetibilita- quod : Dignitas, | P .
tem etc. ...) : Bonitas o s . Auctoritas distinctum per } quoad Spira 10_113111_-
ut principium : relationes Pater et Filius ; Spi-
Foecunditas ratio activa.

{quoad actiones ad intra.
quo

quoad actiones ad extra.
ab esse sec. se: Infinitas essentialis (praecisive).
quoad mensurabilitatem : Immensitas.

abesse in ordine ad alia prout excludit quamcumque circum-
scriptionem : Incapabilitas, Incircum-
quoad receptibilitatem in aliis scriptibilitas.
prout infert praesentiam in omnibus
rebus : Ubiquitas.

{in se : Immutabilitas essentialis (praecisiva), Incorruptibilitas, Immortalitas.
sec. durationem : Aecternitas.

{sec. exclusionem divisionis : Unitas.
sec. exclusionem multiplicabilitatis : Unicitas.
‘ f in se.

ut obiectum : Summa Veritas \ ut ratio omnis veritatia

quoad perceptibilitatem : Incomprehen- . . -
sibilitas ut ratio cognoscendi: per se cognoscibilis, per omnem
creatam speciem incomprehensibilis.

quoad significationem : Ineffabilitas. in se: Intellectus.

quoad confor-

. mabilitatem sec. analogiam L
actionum for- habituum : Sapientia, Scientia, Ars.
maliter imma- . —

. ... ) nentium m se . voluntas.
per modum principii d tend )
: quoad tenden- | gec. analogiam
 tiam habituum : Amor, Iustitia, Miseri-
I actionum virtualiter transeuntium : Potentia | cordia, virtutes morales exemplares.
per modum actus II seu formalis possessionis obiecti: Beatitudo.



208 Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

Als erste Wahrheit besitzt Gott die gleichen Eigenschaften wie
als oberste Giite : er ist die Summa Veritas nicht bloB als Wahrheits-
fiille in sich, sondern auch als Urgrund jeder Wahrheit. Gott ist nicht
direkter Gegenstand der menschlichen Erkenntnis, wohl aber der letzte
Wertmesser derselben. Die sinnfillige Wirklichkeit ist ein Abglanz
der Ideen Gottes (rationes aeternae). Deshalb ist auch die geschaffene
Erkenntnis, sofern sie auf Wahrheit Anspruch erhebt, eine neue Form
der Verwirklichung der Ideen des Schopfers!. Gott ist auch nicht
unmittelbarer Erkenntnisgrund, aber jede Form desselben ist eine
Teilhabe an seinem ungeschaffenen Lichte. Aus diesem Grunde miissen
wir sagen, dafl das Geschopf nur in Gottes Lichte sehend wird ; denn
seine eigene Erkenntniskraft und Fihigkeit ist ein Geschenk Gottes, wie
auch die Erkennbarkeit der Dinge auf Gott zuriickgefiithrt werden mu8.

Die Seinsfiille Gottes ist so {iberweltlich, daB sie weder in die logi-
schen Schemen, noch in irgendeinen Begriff hineingezwingt werden kann,
Diese Eigenschaft ist die UnfaBbarkeit (incapabilitas) Gottes in der
Seinsordnung. In der Vorstellungsordnung (ordo repraesentandi) mul
man dieselbe als Unaussprechlichkeit, Unnennbarkeit (ineffabilitas)
bezeichnen. Auf die Bedeutung dieser Eigenschaft fiir die Gestaltung
des Gottesbegriffes haben wir wiederholt hingewiesen. Das groBte
Interesse verdient in dieser Beziehung die Stellungnahme des Aquinaten
zu den relativen Namen Gottes und die Gestaltung des Gottesbegriffes
in dieser Hinsicht2 FEine Besprechung der Einzelheiten geht indes
iber den Rahmen dieser Arbeit hinaus.

Ein letates Merkmal, nach welchem wir die absolute Transzendenz
Gottes gestalten konnen und aus welcher alle titigen Eigenschaften
Gottes (proprietates operativae) abgeleitet werden kénnen, ist die #ber-
weltliche Geistigkeit Gottes, als substanzielles Lebensprinzip gefafit. Dies
bespricht Thomas in seinem Traktat tiber das Leben Gottes3. Gott
ist ein lebendiges Wesen, und weil er ein Geist ist, kann dieses Leben
nur ein intellektuelles sein. Daher mul} die iiberweltliche geistige Sub-
stanzialitit Gottes als Urgrund seines Lebens (Summa Intellectualitas)
zu den Eigenschaften Gottes gerechnet werden, die sein Wesen, als
Natur, dhnlich gestalten wie die Einfachheit, Vollkommenheit usw.
dasselbe in der Seinsordnung gestalten. FalBlt man die Geistigkeit Gottes
als Leben (in actu secundo), also, wenn wir so sagen diirfen, das
vollkommene geistige Erleben und BewuBtwerden der Seinsfiille, so

11 84 5. 2143 0 % T 48.
80



Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes 209

erhalten wir die Teilsicht der Seligkeit (beatitudo)!. Fassen wir aber
die Geistigkeit als Prinzip der Tatigkeiten, so flieBen aus derselben
der gottliche Verstand 2 und Wille® als nichste Prinzipien der imma-
nenten Tatigkeiten, die Macht (potentia) aber als Prinzip der Wirk-
samkeit nach aullen*.

Die Gestaltung des Gottesbegriffes in dieser Sicht ist eine sehr
reichhaltige. Die einzelnen Formen des geistigen Lebens und ihre
Prinzipien sind uns leicht zuginglich und wohlbekannt. Die Uber-
tragung derselben auf Gott ist daher naheliegend. Es kommen hierbei
auBerdem Fragen in Betracht, die uns am meisten interessieren. Wie
ist es mit dem Vorherwissen Gottes und mit den Beschliissen Gottes
bestellt ¥ Auf diesem Niveau der Aufbautitigkeit beginnt fiir die
Theologie das gleiche Schauspiel, wie dies Xenophanes fiir die ganze
Menschheit beschrieben hat. Der Gottesbegriff erhilt eine Gestaltung
je nach den Herzenswiinschen der einzelnen theologischen Richtungen
und je nach dem Gutdiinken der Denker. Existimasti inique, quod
ero tui similis, wihnt man aus dem Munde des Psalmisten zu horen,
wenn rman die Vielfiltigkeit der menschlichen Gestaltung vor sich sieht.
In bezug auf das Sein Gottes 1Bt sich eine gewisse Ubereinstimmung
erzielen. Die Darstellung der Tatigkeit Gottes aber weist eine solche
Mannigfaltigkeit der Auffassungen auf, als ob es sich nicht um das gleiche,
iiberweltliche Seiende handeln wiirde. Wenn man die Weisheit, Ein-
fachheit und gliubige Einfalt des hl. Thomas je bewundern will, so
soll man diese Partien seiner Summa und seiner tibrigen Werke ohne
Kommentare studieren. Alles, was zur Begriindung unseres Glaubens
notwendig und férderlich ist und was zur Beleuchtung unserer Welt-
anschauung beitragen kann, finden wir bei ihm. Er vergiBt sodann
nie, daf die Titigkeit Gottes nur nach seiner tiberweltlichen Trans-
zendenz richtig beurteilt werden kann. Daher bietet er die Ziige der-
selben in einer Art und Weise, welche die Gesamtsynthese nicht nur
nicht stért, sondern die Seinsvollkommenheit Gottes nur lichtvoller
zum Vorschein bringt. Er vergiBt ferner fiir keinen Augenblick sein
Programm. Der Gottesbegriff ist fiir ihn das Vorbild (exemplar) des
gesamten Weltgeschehens, Erkenntnismittel und Erkenntnisgrund fiir
die Beurteilung alles Seienden, insbesondere aber fir die Wertung des
menschlichen Daseins, das ein Abbild des géttlichen Lebens sein soll ®.

11 26. 21 14. T 29. 4125
8 Deshalb nennt er seine Moral die Lehre von dem Abbild (de imagine) :
motus creaturae rationalis in Deum.

81

14



210

Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

Aus diesem Grunde finden wir bei ihm die Beschreibung der géttlichen
Vernunft und des gottlichen Willens nach allen Arten der entspre-
chenden Ausriistung mit den virtutes exemplares, die Gott auch in
dieser Sicht auf seiner iiberweltlichen Ho6he zeigen.

AN

Ubersicht iiber den

quoad praesupposi-
ta: 27-28
Pluralitas in
Divinis absolute :
29-38
in seipsa :
29-43
compara-
tive:39-43

82

HANG

Tractatus de Trinitate.

materialia (processiones) : 27,

formalia (relationes) : 28.

de esse personali, prout Deo
attribuitur : 29-3

in communi :
de cognitione|gg 1,
esse persona-
lis Dei

in communi :
29-32

sec. notiones :
32, 2-4,
in speciali (de singulis Personis Divinis) :
33-38.

ad essentiam : 39.

ad ipsa Divina formaliter
s sumptas : 40.
ad relationes: o
40-41 materialiter,
quoad actus

notionales: 41.

ad Personas

quoad aequalitatem : 42.
inter se: 42-43

quoad missiones : 43.



	Aufbau des thomistischen Gottesbegriffes

