
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 18 (1940)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen.

Philosophie.

J. Auer : Die menschliche Willensfreiheit im Lehrsystem des Thomas
von Aquin und Johannes Duns Scotus. — München, Hueber. 1938. xn-308 SS.

In dieser interessanten und wirklich bedeutsamen Studie unterzog
sich A. der Aufgabe, die Lehre des Johannes Duns Scotus der des Aquinaten
vergleichend gegenüberzustellen. Das Problem der menschlichen Willensfreiheit

behandelt er nämlich mit allen geschichtlichen Zusammenhängen
und verfolgt es bis auf die metaphysischen Grundlagen der zwei
Lehrsysteme. In der Einleitung bietet er einen kurzen Abriß des Lebens und
des Schrifttums der beiden Denker. Hier werden auch die neuesten Ergebnisse

der noch nicht endgültig abgeschlossenen kritischen Scotus-Forschung
erörtert, auf denen die Abhandlung aufbaut. Es muß als selbstverständlich

angesehen werden, daß A. die Darstellung der scotistischen Lehre nur
aus den unzweifelhaft echten Werken des Scotus schöpft, wie es ja ebenso
selbstverständlich ist, daß die thomistische Lehre nur aus den echten
Werken des Aquinaten erhellt.

Ausgehend von der Willenspotenz (Kap. I), deren eigene Natur,
Verhältnis zur Seele und zum Intellekt erläutert wird, behandelt A. den
Willensakt (Kap. II) und sein spezifisches Objekt und dann die Willensfreiheit

(Kap. III) ; in diesem Hauptkapitel wird zunächst die Natur und
Eigenart der Willensfreiheit untersucht, dann ihre doppelte negative Seite
als Unabhängigkeit von äußeren Einflüssen (Freiheit von Zwang) und von
inneren Determinierungen (Freiheit von innerer Notwendigkeit), schließlich

ihre positive Betätigung als Selbstbewegung. In den einzelnen Kapiteln
und Paragraphen stellt A. die betreffende Frage und ihre Lösung zuerst
bei Thomas dar und dann — oft über die geschichtlichen Zwischenglieder
Herveus Natalis, Heinrich von Gent, Gottfried von Fontaines — bei Scotus.

Über die Zulänglichkeit dieses Vorgehens dürften dem kritischen Leser
wohl einige Bedenken aufsteigen. Wenn Thomas und Scotus, wie A.
treffend hervorhebt, von ganz verschiedenen Voraussetzungen (verschiedener

Seinsbegriff ausgehen, wenn jeder von ihnen einen andern Erkenntnisweg

wählt und folglich zu einem andern Ziel gelangt, darf dann ein
allgemeines, von vornherein aufgestelltes Schema auf beide Systeme
angewandt werden Muß nicht vielmehr jedes System von seinem besonderen
Ausgangspunkt aus und nach seinem Erkenntnisweg behandelt werden
Allerdings ist dann nur ein Gesamtvergleich der beiden Lehren möglich,
während sich nach der Methode A.s ein analytischer Vergleich bis in alle
Einzelfragen anstellen läßt, auf Kosten freilich von manchen
Wiederholungen. A. scheint sich auch selbst einer gewissen Unzulänglichkeit

Divus Thomas. 8



114 Literarische Besprechungen

seines Verfahrens bewußt geworden zu sein, wenn er einmal schreibt
(S. 197) : « Die Aufgliederung in diese drei Teilgedanken ist in erster Linie
mit Rücksicht auf die Lehre des hl. Thomas geschehen, wird sich aber auch
für die Lehre des Scotus als wertvoll erweisen ».

Der Darstellung der Lehre der beiden Denker geben wir unsere volle
Anerkennung. Sie gründet nicht bloß auf den unmittelbaren Quellen,
sondern berücksichtigt auch die geschichtliche Entwicklung und die
philosophische Eigenart der beiden Lehrer. Während die Darstellung der Lehre
des hl. Thomas nichts wesentlich Neues enthält, bietet die der Lehre des
Scotus eine wertvolle Bereicherung, auf Grund deren manche Auffassung,
die bisher ohne weiteres Geltung hatte, zu berichtigen sein wird. Das
erfolgt vor allem dadurch, daß A. Scotus durch Scotus und von Scotus
aus verstehen will. So erklärt er, in welchem Sinn Scotus Voluntarist
genannt werden kann, « weil für ihn der Wille das Wesen der Seele am
deutlichsten zum Ausdruck bringt, insofern die Seele Prinzip des menschlichen

Lebens, seines freien geistigen Lebens ist» (S. 107). Auch die
Beschreibung des scotistischen Erkenntnisweges (S. 31 ff.) ist für das
Scotus-Studium von großer Bedeutung.

Bei der Bewertung der Lehren finden wir A. weniger glücklich. Daß
er die scotistische Erklärung, die mehr psychologisch gestimmt ist, bevorzugt
vor der thomistischen, die wesentlich metaphysisch und theologisch
eingestellt ist, wäre wohl sein gutes Recht, vorausgesetzt, daß er es sich durch
Zurückweisung der Schwierigkeiten, die dagegen erstehen (auf die wir
hier nicht eingehen können) erkämpfen würde. Wenn er aber an
verschiedenen Stellen (S. 153-154, 274, 281) die thomistische Erklärung der
Freiheit als einen « Ausweg » bezeichnet, wird er der Lehre des Aquinaten
sicher nicht gerecht. Als Ausweg könnte nur eine Erklärung bezeichnet
werden, die die Schwierigkeit umgehen oder den richtigen Sachverhalt
verhehlen will, die sich also in diesem Fall unberechtigterweise auf das
Gebiet der Metaphysik begibt, nicht aber eine Erklärung, die keine andere
als eine metaphysische sein kann. Wenn wir aber den thomistischen
Seinsbegriff und das thomistische Weltbild in seiner Geschlossenheit und Einheitlichkeit

voraussetzen, so kann die « letzte » Erklärung eines jeden beliebigen
Vorganges nur eine metaphysische sein. So reicht bei Thomas die ganze
Naturphilosophie mit ihren Spitzen in die Metaphysik hinein, weil ihre
eigenen Erklärungen eben nicht die letztmöglichen sein können.

Einige Ungenauigkeiten, die unterlaufen sind, mögen korrigiert werden :

Mutmaßlicher Verfasser des Correctorium fr. Thomae ist nicht Wilhelm
von Ware (f 1298), wie A. schreibt (S. 14), sondern Wilhelm de la Mare
(t 1285). — Der Besprecher von A. Walter, Seinsrhythmik, in dieser
Zeitschrift heißt nicht Driel (S. 302, Anm. 14), sondern Thiel. — Die
Sammlung, aus der die Quodlibeta des Gottfried von Fontaines zitiert
werden, heißt nicht « Les Philosophes du Moyen âge » (S. 304), sondern
«Les Philosophes Belges». — Zeilenfehler finden sich S. 133 : Zeile 20
S. 258 : Zeile 23 soll nach Zeile 18 stehen.

Rom, S. Anselmo. P. Johannes Müller O. S. B.



Literarische Besprechungen 115

B. Steiner : Der Schöpfungsplan, Wesen und Bedeutung organischer
Homologie. — Luzern-Leipzig, Räber. 1938. xvi-234 SS.

Die Diskussionen um die Fragen der « natürlichen Schöpfungsgeschichte»
haben sich neuerdings aus den Spannungen zwischen den verschiedenen
biologischen Wissenschaften und infolge der tiefgehenden Berichtigungen,
die die neuere Forschung an vielen älteren Aufstellungen vornahm, zu
neuer Lebendigkeit entfacht. Von den klassischen Beweisen der mono-
phyletischen oder selbst enger begrenzt polyphyletischen Abstammungstheorien

ist die Mehrzahl heute entkräftet, wenn nicht eher zu Aufweisen
von Schwierigkeiten und Unerklärlichkeiten geworden. Der genaueren
Nachprüfung am besten standgehalten haben die Beweise aus der
vergleichenden Anatomie und Entwicklungsgeschichte, an denen vor allem
der Glaube an die weitreichende Macht der Entwicklung heute Halt besitzt.
Das neue Buch B. Steiners ist den allgemeinen Tatsachen und Begriffen,
die für diese Beweisführungen grundlegend sind, gewidmet. Es weist
zunächst nach, daß die vordarwinische Biologie und Naturphilosophie es

war, die in rein morphologischer Blickrichtung und aus einer ideengläubigen
Weltanschauung die Forschungsbereiche der vergleichenden Form- und
Entwicklungslehre erschloß und ihre Gegebenheiten zuerst umfassend
deutete. Es war eine Wende in der Vorherrschaft rivalisierender allgemeiner
Denkformen, die den Biologen der zweiten Hälfte des vergangenen
Jahrhunderts das Vertrauen zu den weltanschaulichen Voraussetzungen der
älteren morphologischen Schule nahm und sie in der Deutung der gleichen
Tatsachen geradezu zwangsmäßig auf den Weg der transformistischen
Wesens- und Formgesetze leugnenden Theorien stieß. Steiner übt an diesen
Theorien eine scharfe, ihre inneren Widersprüche aufdeckende Kritik und
unternimmt es, den Standpunkt der früheren Morphologen (vor allem
v. Baer und L. Agassiz) nach allen Seiten hin zu klären, gemäß der aristote-
lisch-thomistischen Philosophie zu vertiefen und seine volle Sachgerechtheit

zu beweisen. Die vielseitigen, auf umfassender Kenntnis der
einschlägigen Literatur fußenden Untersuchungen des Verfassers verdichten
sich zu Ergebnissen, in denen sich die Auffassungs- und Verständnisform
der älteren Morphologen begrifflich entfaltet darstellt und eine ins
Metaphysische ausmündende Deutung erhält. Einen wichtigen Konstruktionspunkt

im Gedankenbau des Buches scheint uns die These darzustellen, daß
die Gleichheit gemäß den Kategorien des natürlichen Systems
morphologischer Natur sei und sich in einem zweifachen Aspekt entfalte : im
Vergleich der erwachsenen Körper offenbart sie sich in einer zusammen-
hangsbeziehlich (topologisch) gleichen Ordnung der Teile, beim Vergleich
gewisser entsprechender Keimstadien als schematische Gleichheit der
Keimorganisation. Die Abfolge der Organisationsschemata in der
Keimentwicklung entspricht dem Fortschritt vom morphologisch Allgemeinen
zum Spezielleren : der Keim verwirklicht zuerst ein dem ganzen Stamm
gemeinsames Schema, dann das einer Klasse, Ordnung usw. Der Sinn
dieser Gesetzmäßigkeit des Entwicklungsganges ist die Darstellung der
logischen Ordnung im Reich der Lebewesen und zuletzt des « Schöpfungsdenkens

Gottes ».



116 Literarische Besprechungen

Der gelehrte, um die Klarstellung dieser schwierigen, mit so vielen
biologischen und erkenntnistheoretischen Einzelproblemen verstrickten
Fragen verdiente Verfasser möge es verzeihen, wenn der Rezensent nicht
mehr bei der Bedeutung und dem Wert seines Buchs verweilt, sondern
sofort seine Bedenken vorbringt. Die Identifizierung von systemkate-
gorialer und homologer Gleichheit (S. 188 ff.) scheint doch wohl anfechtbar.
Mindestens schon die Klassencharaktere umfassen doch auch physiologische,
organologische und psychologische Gemeinsamkeiten, die der enge Rahmen
der reinen Morphologie nicht umspannt ; ebenso sind die Organisationstypen,

die die niederen Kategorien definieren, nicht rein morphologisch zu
kennzeichnen. Der Verfasser betrachtet die systemkategorialen Bestimmungen

als gradus metaphysici. Wenn man sich für diese Auffassung
entscheidet und etwa Wirbeltierheit, Säugetierheit usw. als echte
Gattungsbestimmungen verschiedener Ordnung ansetzt, die also die ganze Konstitution

durchdringen und sie in allem wirbeltierhaft, säugetierhaft usw. machen,
kann man umsoweniger das in formaler Abstraktion abgezogene morphologische

Schema als das kategoriale Universale auffassen. Diese Bemerkungen

können nebensächlich erscheinen ; behält man sie aber beim
Durchdenken der Aufstellungen des Buchs vor Augen, enthüllt sich doch auch
eine gewisse Schwäche einiger seiner Hauptideen. Man kann, dem
vorgebrachten Einwand Rechnung tragend, gewiß versuchen, die Gleichheiten

der Keimorganisationen innerhalb der Stämme, Klassen und
Ordnungen als Darstellungen der allgemeinen Form organischer Differenzierung
zu deuten, die z. B. die Wirbeltierheit aus sich setzt. Wird man sich aber
dazu verstehen wollen, diesen Versuch auch auf Keimstrukturen
auszudehnen, die so deutlich auf einen spezialisierten Organisationstyp
hinweisen, wie etwa die bekannten Schlundfurchen und -bögen der
Wirbeltierkeime Und wie will man es erklären, daß in den Amnioten dieser
Stammcharakter im jungen Keim und im entwickelten Organismus sich
so verschieden ausprägt

Nach den v. Baer'schen Gesetzen schreitet die Keimentwicklung vom
morphologisch Allgemeineren zum Besonderen voran. Der Verfasser
erblickt darin eine Geschichtewerdung der begrifflichen Über- und
Unterordnungsverhältnisse und sieht in dem Parallelismus von Ideogenese und
Ontogenese der letzteren Sinngesetz. Auch dazu hat der Rezensent Bedenken
anzumelden. Zunächst gelten die angerufenen Gesetze nur näherungsweise ;

neuere Morphologen (z. B. Naef) geben ihnen eine vorsichtigere Fassung.
Es scheint uns außerdem, bevor man den Versuch der Sinndeutung eines
naturwissenschaftlichen Gesetzes unternimmt, methodisch geboten, den
Komplex der allgemeinen Tatbestände, die dem Gesetz zugrundeliegen,
zu zergliedern und in möglichst sachnaher Weise zu formulieren. Im Fall
der Baer'schen Gesetze löst sich bei diesem Vorgehen ein Tatbestand
heraus, der im Wesen der Keimentwicklung im allgemeinen, ganz abgesehen
von ihrer Form- und Typengesetzmäßigkeit, begründet ist : Keimentwicklung

ist wesentlich fortschreitende Differenzierung auf der Grundlage der
in den vorausgehenden Entwicklungsschritten erreichten Organisationsstufe.

Es folgt aus diesem von allem Forminhalt absehenden Wachstums-



Literarische Besprechungen 117

gesetz, daß die Keimentwicklung vom morphologisch Unbestimmteren
zum Bestimmteren voranschreitet. Es wäre gewiß verfehlt, die Baer'schen
Gesetze aus diesem Differenzierungsgesetz allein verstehen zu wollen ; sie

beruhen außerdem auf der Tatsache, daß das systematisch Allgemeinere
auch morphologisch allgemeiner ist, oder mit anderen Worten, daß die
biologische Systematik vorwiegend morphologischen Charakters ist. Die
zweite dieser Grundlageir der Baer'schen Gesetze erfaßt der Deutungsversuch

des Verfassers nicht ; sie ist für ihn selbst noch Voraussetzung.
Was die erste betrifft, erscheint es uns doch fraglich, ob man in der
Darstellung logischer Begriffsverhältnisse den Sinn eines aus der Natur
organischer Bildung überhaupt fließenden Gesetzes erblicken darf. Der
Verfasser ist gewiß im Recht, wenn er die Priorität des Sinnplans, des ideellen
Gehalts betont ; in der Eindringlichkeit, mit der er diesen Grundsatz zur
Geltung bringt, liegt vor allem sein großes Verdienst. Soll diese Wahrheit
aber auf dem Gebiet der Lebenskunde und dem transformistischen Denken
gegenüber zum Sieg gebracht werden, muß der biologische Inhalt der über
dem lebenden Kosmos waltenden Ideen wohl noch mehr ausgeschöpft
werden, als der Verfasser es tut. Die morphologische Betrachtungsweise
müßte durch die physiologische und ökologische ergänzt und die Systematik
mit dem Gedanken fortschreitender Integrierung und Überhöhung der
Funktionskreise in Hinordnung auf neu zu erschließende ökologische
Lebensräume durchdrungen werden. Der volle biologische Inhalt der
systematischen Kategorien allein kann ein Bild von den Sinngesetzen
geben, die über der Schöpfungsgeschichte der Arten walten.

Rom, S. Anselmo. B. Thum O. S. B.

0. Spann : Kategorienlehre. 2. Aufl. (1. Ergänzungsband der Sammlung
«Herdflamme»). — Jena, G. Fischer. 1939. xx-426 SS.

Mit der Veröffentlichung der «Naturphilosophie» (Jena 1937) hatte
der bekannte Wiener Soziologe O. Spann die systematische Durchdringung
der großen geisteswissenschaftlichen Teilgebiete (Gottes- und Geisteslehre,
Kosmologie, Gesellschaft, Staat, Geschichte und Psychologie) mit den
Grundgedanken seiner Ganzheitsphilosophie abgeschlossen. — Dem denkenden
Menschen jedoch ist die Welt nie « fertig ». Darum greift Spann in der
zweiten, stark vermehrten und überarbeiteten Auflage seiner « Kategorienlehre

» (1. Aufl. 1924) abermals auf die logischen Grundlagen seines Systems
zurück, da mit ihnen der Universalismus steht und fällt. Es zeugt für
den ernsten Wahrheitswillen des Verfassers, daß die Kritik thomistischer
Gegner (vgl. O. Scheiwiller : « Um O. Spann », Schw. Rundschau, Jahrg. 37,
H. 7, S. 502 ff.) hier wenigstens teilweise eine positive Antwort gefunden.

Das 1. Buch (3-55) behandelt in einem kurzen « geschichtl. Überblick »

die Entwicklung des Kategorienproblems von Aristoteles bis in die Gegenwart.

— Das 2. Buch (57-336) erörtert « die Urweisen des Seins » : Ganzheit,

Ausgliederung und Rückverbundenheit. M. a. W. : Die Welt ist eine
organische, sinnvolle, geistdurchwirkte Ganzheit. Das Ganze als solches



118 Literarische Besprechungen

jedoch hat kein Dasein. Sein schöpferisches Wesen erscheint vielmehr
nach den Kategorien der Ausgliederung, Vollkommenheit und Ebenbildlichkeit

in seinen Gliedern ; es verliert sich dabei aber nicht in ihnen,
sondern bleibt als befassende Urmitte an ihrem Grunde. So ist jedes Glied
von seiner Mitte getragen und in ihr rückverbunden. Am Grunde der
Welt ruht die transzendente, persönliche und in absoluter Freiheit schaffende
Urmitte, Gott. — Durch diese logische Zergliederung des Ganzheitsbegriffes
glaubt Spann das erstrebte Ziel erreicht : In schroffster Kampfstellung
gegen Atomismus, Individualismus und Mechanismus « ein Überweltliches
im Weltlichen, ein Freies im Notwendigen und ein Ewiges auf dem Grunde
des Zeitlichen » (Vorwort) aufgezeigt zu haben. — Im 3. Buch (340-406)
eröffnet Spann vergleichende « Ausblicke » auf die tragenden Grundgedanken
anderer Systeme, wie Thomismus und Mechanismus, geleitet von der
Überzeugung, daß ihre ungelösten Probleme durch den Ganzheitsbegriff
letzte Erklärung finden.

Diese Neuauflage bedeutet nach Inhalt und Form einen Fortschritt.
Übersichtliche Tabellen erleichtern das Verständnis ungewohnter Begriffe.
Die Klärung gilt in erster Linie dem Begriff der Ganzheit. Spann
anerkennt den realen, eminent wichtigen Unterschied zwischen den einzelnen
konkreten Ganzheitsarten und gibt eine gute, wenn auch nicht erschöpfende
Einteilung (370). Der logische Vorrang des Ganzen vor seinen Gliedern
bleibt zwar in jedem Falle wahr ; aber « real hat das logische Frühersein
je nach Art der Ganzheit allerdings verschiedene Bedeutung» (70). (So
ist prinzipiell der Weg gebahnt zu einer Verständigung in den soziologischen
Fragen). Unbefriedigend bleibt jedoch die Anwendung dieses Prinzips,
indem die Betonung der analogen Verschiedenheit der konkreten
Ganzheitsarten hinter der abstrakt-logischen Behandlung der Ganzheitskategorien

fast völlig verschwindet (vgl. die Wahl der erläuternden Beispiele
auf S. 60 ff.). — Erfreuliche Klarstellung findet auch das Verhältnis von
Gott und Welt. Um Gottes Unendlichkeit und Freiheit nicht zu schmälern,
dürfen die der endlichen Welt entnommenen Begriffe von Ganzheit und
Ausgliederung nur in analog bedingter Weise auf den Unendlichen
übertragen werden : « Bei Gott handelt es sich um den Begriff der absoluten
Persönlichkeit, der schließlich nicht nach endlichen Kategorien bestimmt
werden kann » (296). Gott ist zwar die « absolute Urmitte » der Welt, aber
nur « als Schöpfer genommen, nicht in seinem innergöttlichen Leben » (366).
Aber auch hier : Diese grundlegende Wahrheit sollte gebieterisch dem

ganzen Werk vorangestellt werden. Gott, dessen unendliches Wesen mit
dem Schöpfergott real zusammenfällt, ist keine « Ganzheit » im kreatür-
lichen Sinn, sonst wird der Satz, « das Ganze als solches hat kein Dasein »

(60), zum erschreckenden Irrtum. Es gibt nur eine Lösung : Anerkennung
und Durchführung des Gedankens der Analogia entis. — Um dem
Vorwurf zu entgehen, die Kategorie der Ausgliederung, « das Ganze wird in
den Gliedern geboren » (62), führe in Gott zum Schöpfungszwang, bemüht
sich Spann, die Ausgliederungsfreiheit besonders zu betonen. Leider
vermögen die angeführten Beispiele gegen die Logik seines Systems nicht
zu überzeugen, zumal Spann selber gestehen muß : « Obzwar kein unbe-



Literarische Besprechungen 119

dingter Ausgliederungszwang herrscht, gehört doch im Reiche der Begriffe
Wesen und Ausgliederung, d. h. Wesen und Silin zusammen » (323) ; denn
das Aussterben von Gattungen, die Denkfaulheit und der Selbstmord (86)
sind negative Erscheinungen, die lediglich das Absterben einer einst schöpferischen

Ausgliederungsmitte bezeugen, nicht aber die Ausgliederungsfreiheit
der « Ganzheit » an sich. Auch die Feststellung wirklicher Ausgliederungsfreiheit

auf geistigem Gebiet («der verschwiegene Gedanke», 316; die
transzendente Urmitte « hat lauteres Sein und ist daher auf die
Ausgliederung nicht angewiesen », 317) ist nur eine Feststellung, kein logischer
Gegenbeweis. Eben deshalb, weil die geistigen Ganzheiten eine Freiheit
besitzen, die den Organismen mangelt, hat der Ganzheitsbegriff auf jeder
Seinsstufe einen analog sich verändernden Begriffsinhalt.

Unbefriedigend wirkt Spanns Polemik gegen den Begriff der « Ursächlichkeit

», näherhin das kausal-mechanisch-mathematische Verfahren der
modernen Naturwissenschaften. Leider ist es Spann auch in dieser Auflage
nicht gelungen, eine klare Scheidung von Naturwissenschaft und
Naturphilosophie nach Material- und Formalobjekt vorzunehmen. Zwar wird
das kausalmechanische Verfahren als « Notbehelf » (311) gebilligt, die
« Ursächlichkeit » als ein für die Forschung brauchbarer « Grenzbegriff »

(344) anerkannt, und den Naturwissenschaften nach den Geisteswissenschaften

ein Platz zweiter Ordnung eingeräumt (346). Aber die
grundsätzlichen Ausführungen (4 ff., 308, 341 ff.) leiden durchgehend an der
aprioristischen Gleichsetzung von « ursächlich » mit « mechanistisch »,

«sinnlos» (311). Die «Zahl» ist nur ein «Hilfsbegriff» (309); denn «in
der Ganzheit gibt es keine Zahl» (308). Haben sich wirklich alle Denker
von Pythagoras bis Leibniz getäuscht, denen gerade das gesetzmäßige
und in der Zahl z. T. erfaßbare Geschehen Ausdruck geheimnisvoll-göttlicher

Weisheit war Möchte doch Spann sein eigenes Wort bedenken :

« Die Geisteswissenschaft kann ihren Gegenstand nicht äußerlich greifen,
aber dafür innerlich begreifen» (18). Wer aber kann heute den Kosmos
ohne Gesetz und Zahl innerlich begreifen Damit ist die methodische
Berechtigung und Eigenständigkeit des naturwissenschaftlichen Verfahrens
von selbst gegeben. — Endlich muß die Verwerfung des 1. thomistischen
Gottesbeweises — Notwendigkeit des ersten Bewegers — zurückgewiesen
werden. Denn wo Bewegung eines Endlichen, gibt nur der Actus purus
des unbeweglichen Bewegers befriedigende Erklärung. Der ganzheitliche
Beweis Spanns dagegen — Notwendigkeit einer höchsten Urmitte — deckt
sich inhaltlich mit dem 4. « Weg » des hl. Thomas.

Soweit die Kritik. Es bleibt des Wertvollen dennoch genug. Das
Werk setzt eine bewundernswert weite und tiefe Kenntnis aller großen
metaphysischen Probleme voraus und bietet ein großartiges, in sich
geschlossenes Weltbild. Ist dieses Weltbild richtig Weltanschaulich
steht die « Kategorienlehre » nach dem Willen des Verfassers heute ohne
Zweifel auf dem Boden des christlichen Theismus. Das besagt aber noch
nicht die Vereinbarkeit mit dem Thomismus. Denn beide Systeme sind
verschieden nach Ausgangspunkt und Ziel : Ausgangspunkt ist hier der
erkenntnistheoretische Realismus eines Aristoteles, dort der Piatonismus



120 Literarische Besprechungen

deutscher (idealistischer) Färbung. Als Ziel erstrebt Thomas die Deutung
des Seins in seiner innersten ontologischen Struktur und hierarchischen
Stufung mittels der Analogia entis ; Spann dagegen leistet nur den Beweis
für die logische Allgemeingültigkeit einer bestimmten Seinsweise (modus),
seine « Ganzheitlichkeit ». Darum muß es nicht wundern, wenn die beiden
Systeme unvereinbar bleiben. Es wäre nutzlos, sich hier im Einzelnen
zu streiten (z. B. « Sollen » oder « Sein », « Ganzheit » oder « Substanz » —
Inhaltlich aber sind sich die Gedanken weithin verwandt, zumal Spann
die pantheistischen und solipsistischen Tendenzen im deutschen Idealismus
verneint (vgl. z. B. §29: «Persönlichkeit»), — Die «Kategorienlehre»
ist ein bedeutendes Werk, doppelt bedeutend durch ihr Erscheinen gerade
in dieser Zeit. Jede Seite des Buches zeugt für den sittlichen Ernst und
die edle Leidenschaft, mit der sein Verfasser für ein geistiges Weltbild
kämpft. Sein Studium bringt jedem Leser bleibenden und erhebenden
Gewinn.

Einsiedeln. L. Räber O. S. B.

A. Manoil : La Psychologie expérimentale en Italie. Ecole de Milan. —
Paris, Alcan. 1938. vni-490 pp.

M. Manoil expose dans ce volume les travaux de psychologie
expérimentale, auxquels s'est livré le P. Gemelli, soit avant la fondation de
l'Université catholique de Milan, soit dans les laboratoires de cette Université,
où il s'est assuré différents collaborateurs. L'ouvrage peut être compris
comme un hommage mérité aux efforts et aux conquêtes du fameux
psychologue franciscain.

L'auteur note à plusieurs reprises la dépendance mutuelle de la
psychologie et de la philosophie néo-scolastique du P. Gemelli. Celle-ci écarte
a priori certaines hypothèses explicatives, que d'ailleurs les faits ne justifient

pas. Cependant la distinction un peu estompée des deux points de

vue ne s'oppose en rien à la constitution d'une psychologie expérimentale
autonome, assimilable aux sciences empiriques de la Nature. Le P. Gemelli,
devenu néo-scolastique, n'a pas cessé de la pratiquer, et des résultats très
notables ont couronné ses recherches méthodiques.

Il est manifestement impossible d'analyser les multiples travaux,
auxquels le P. Gemelli et ses collaborateurs de Milan se sont livrés.
M. Manoil ne se donne qu'une tâche : les exposer l'un après l'autre, et en
faire saisir l'importance. — Dès avant la fondation de l'Université catholique,

l'illustre psychologue avait étudié les phénomènes émotifs, et avait
écarté la théorie de Lange-James. Il s'était appliqué à l'examen des
illusions tactiles et du problème des « équivalents ». — Même les « chevaux
savants » d'Elberfeld n'avaient pas échappé à son attention.

A partir de 1921, les travaux du P. Gemelli et de ses collaborateurs
ont leur centre à l'excellent laboratoire de psychologie expérimentale,
créé par le maître. M. Manoil signale avant tout les belles recherches sur
la perception. La complexité de ce phénomène, que même les simples
philosophes ont parfaitement soupçonnée, est mise en lumière par des recherches



Literarische Besprechungen 121

expérimentales très sagaces. On trouvera peut-être une terminologie plus
opportune que celle du P. Gemelli ; mais nous croyons que plusieurs de
ses conclusions sont définitivement acquises. Elles constituent une contribution

précieuse à la « psychologie des formes totales » (Gestaltpsychologie).
Suit alors une étude électro-acoustique du langage, qui n'a pas été

moins féconde.
Enfin, dans une troisième partie, M. Manoil réunit les travaux du

P. Gemelli sur les applications de la psychologie. Il s'est surtout occupé
de la sélection des candidats à l'aviation ; et ses recherches ont exercé
une influence sur les règlements en vigueur dans sa patrie pour le choix
des aviateurs militaires. — L'habileté manuelle et l'adaptation de l'activité
humaine à la machine ont également fixé son attention ; et il s'est intéressé
à quelques expériences de psychologie comparée sur le rat albinos et sur
les poissons.

L'ouvrage de M. Manoil est certainement utile. Il précise l'état dans
lequel l'école de Milan a trouvé les problèmes, et montre la manière dont
le P. Gemelli nous a rapprochés de la solution. Par ses expériences
ingénieuses et méthodiques, par les résultats obtenus, le maître franciscain
et ses fidèles collaborateurs ont donné une place de choix au laboratoire
de l'Université catholique.

Nous regrettons que M. Manoil ne se soit pas assuré la collaboration
d'un psychologue de langue française pour écrire en français. Des expressions

inadmissibles et des méprises surprenantes auraient disparu ; son
livre aurait été d'une lecture plus aisée et plus agréable.

Fribourg. M. de Munnynck O. P.

P. Siwek, S. J. : Psychologia metaphysiea. — Romae, Apud aedes Uni-
versitatis Gregorianae. 1939. xvi-546 pp.

Le R. P. Paul Siwek, bien connu par ses études sur la psychologie
aristotélicienne, sur Spinoza et sur les phénomènes de Konnersreuth, a

publié une « psychologie métaphysique », manifestement destinée à ceux
qui se préparent aux études théologiques. Il semble écarter systématiquement

toute psychologie de laboratoire, et nous croyons qu'il a

parfaitement raison. Pour le but qu'il poursuit, les données empiriques,
consignées dans ce volume, sont largement suffisantes. Les précieuses
constatations des expérimentateurs appartiennent à une autre discipline, qu'il
faut nettement ranger parmi les sciences naturelles. Elles ne modifient
en rien le concept philosophique de l'homme. Aussi, pour donner
satisfaction à certains psychologues — à Claparède, par exemple, qui ne
comprend pas comment on peut encore introduire la psychologie dans
la philosophie — il vaudrait mieux peut-être parler ici, non de « psychologie

métaphysique », mais de « philosophie de l'homme » ou d' « anthropologie

philosophique ».

L'ouvrage du R. P. Siwek nous paraît excellent à plus d'un titre.
Sa clarté en fait un livre didactique au premier chef ; la disposition métho-



122 Literarische Besprechungen

dique des thèses, et même l'usage judicieux des possibilités typographiques,
seront un soulagement pour l'étudiant. Le livre contient une quantité
énorme de renseignements sur les différentes opinions auxquelles les
étudiants peuvent se heurter ; de sorte qu'on peut en dégager sans peine un
lumineux « état de la question », tout en prenant contact avec les

principaux courants philosophiques. Les doctrines soutenues par l'auteur
sont en parfaite harmonie avec la tradition chrétienne — mais avec une
tradition vivante qui nous offre des fruits toujours nouveaux. — Nous
n'hésitons pas à dire que le R. P. Siwek a rendu un service signalé aux
futurs théologiens, qui se livrent à l'étude de la philosophie comme à une
propédeutique indispensable de la science sacrée. Ajoutons que beaucoup
d'autres consulteront l'ouvrage avec grand profit.

Mis à part quelques détails, que nous ne pouvons pas discuter ici —
et qui d'ailleurs ne sont que des détails — nous pouvons souscrire aux
thèses défendues par le R. P. Siwek. Elles serrent de très près les données
fondamentales que saint Thomas, à la suite d'Aristote, nous a fournies
sur ce terrain.

Le meilleur manuel ne nous renseigne que d'une manière imparfaite
sur l'enseignement oral du professeur. Nous ignorons la manière dont le
R. P. Siwek présente ces multiples idées à ses étudiants ; nous n'avons
que le manuel, et nous nous permettons de noter quelques points sur
lesquels nous voudrions être plus amplement renseignés.

L'analyse de l'action immanente et de l'action transitive nous paraît
trop sommaire. Il y a là une difficulté réelle, dont on a fait sortir une
espèce de monisme et même une « âme du monde ». L'action, comme
action, n'est jamais que dans l'agent ; et il importe de ne pas la confondre
avec les antécédents de l'action ou avec son résultat. Selon toute apparence,
l'auteur présuppose ici des données plus approfondies, soit en métaphysique,
soit en cosmologie.

Le problème de la génération spontanée et de l'évolution, que nous
ne rattacherions pas à l'anthropologie, nous paraît mériter un examen
plus complet, et aussi plus philosophique. Le R. P. Siwek rejette éner-
giquement le transformisme ; mais il aboutit à un certain évolutionnisme,
assez analogue à celui de Vialleton. Nous sommes loin de nous en
plaindre ; mais alors la question de « l'espèce », au sens philosophique du
mot, et la manière dont nous la connaissons, auraient dû être mises en
une plus vive lumière.

Nous croyons que dans l'étude de l'intelligence on n'insistera jamais
trop sur le rôle de l'idée de l'être, l'idée réelle de l'être, qui n'est certes pas
celle de Rosmini, mais qui forme le fond indéterminé de tous nos concepts
vraiment intellectuels. Cette idée nous dégage des méprises de l'ontolo-
gisme, toujours fascinant pour certains esprits ; elle nous fait comprendre
l'alternative devant laquelle l'intelligence place notre libre arbitre ; elle
nous permet de comprendre et de détruire certains paradoxes des hegeliens.

L'énumération des actes intellectuels : concept, jugement,
raisonnement, très suffisante pour le logicien, n'est pas satisfaisante pour le

psychologue. Il y a l'invention, l'hypothèse, l'assentiment nettement dis-



Literarische Besprechungen 123

tinct du jugement, les influences subjectives dans la synthèse. Il est
probable que le R. P. Siwek développe dans son enseignement oral les
allusions trop succinctes que nous donne le manuel.

On comprend que dans un ouvrage de ce genre on ne trouve pas une
étude spéciale des états psychiques très complexes et cependant unitaires,
comme la religion, l'art, la science, le caractère. Nous croyons cependant
qu'à travers l'analyse minutieuse, à laquelle nous condamnent les exigences
de l'enseignement, il importe beaucoup de ramener toujours devant les

yeux des élèves l'unité foncière de la vie psychique. Un des moyens les

plus efficaces nous paraît l'exposé systématique des grandes lois qui
régissent toute notre vie consciente : lois de synthèse et de contraste, lois
de l'association et de la totalisation, loi de diffusion psychique intraper-
sonnelle et interpersonnelle, loi de systématisation totale, etc. Le savant
auteur compte peut-être trop sur l'influence personnelle du professeur ;

nous croyons que ces lois éminemment synthétiques occuperaient très
opportunément quelques pages du manuel.

Ces réflexions ne diminuent en rien tout le bien que nous pensons
de ce précieux ouvrage. Ce que le R. P. Siwek nous donne doit lui
valoir la gratitude des étudiants et des professeurs. Parmi nos nombreux
manuels, la psychologia metaphysica du R. P. Siwek doit prendre une
place de choix.

Fribourg. M. de Munnynck O. P.

Dogmatik.

G. Hellin S. J. : Praedestinatio apud Joannem Cardinalem de Lugo.
Doctrinae de electione ad gloriam in theologis Soc. Jesu saec. XVI et XVII
historica evolutio (Analecta Gregoriana, vol. XII). — Romae, Apud aedes

Universitatis Gregorianae. 1938. 191 pp.
• Quaestiones de causalitate scientiae et voluntatis Dei, de praedestina-

tione et reprobatione, de gratiae efficacitate deque his omnibus concordia

cum libero arbitrio creaturae rationalis esse intime connexas inter se,

nedum ordine logico et ex natura rei, verum et ordine historico contro-
versiarum et disputationum seu catholicorum adversus haereticos seu

unius theologorum scholae contra aliam, — comperta res est apud omnes.
Horum tarnen omnium historiam texere sine partium studio, veridicam,
validis fulcitam documentis, sicut apprime utile ita difficile est ac salebrosum.

Scholam Societatis Jesu quod attinet, hisce ultimis annis — mittimus
enim opus G. Schneemann S. J., Controversiarum de divina gratia liberique
arbitrii concordia initia et progressus (1881), iamdiu antiquatum et supera-
tum — plures monographiae historicae maioris ponderis ac sinceritatis
lucem adspexere : v. gr. W. Hentrich S. J., Gregor von Valencia und der

Molinismus (Innsbruck 1928) et War Gregor von Valencia Prämolinist
(Scholastik 1929, p. 91-106) ; W. Lurz, Adam Tanner und die

Gnadenstreitigkeiten des 17. Jahrhunderts (Breslau 1932) ; ac praesertim X. M.
de Bachelet S. J., Prédestination et Grâce efficace, — controverses dans la
Compagnie de Jésus au temps d'Aquaviva 1610-1613 (Louvain 1931), et



124 Literarische Besprechungen

F. Stegmüller tum in Zur Gnadenlehre des jungen Sudrez (Freiburg i. Br. 1933)
et Zur Prädestinationslehre des jungen Vazquez (Münster i. W. 1935), tum
maxime in Geschichte des Molinismus, 1. Bd. : Neue Molinaschriften (Münster
i. W. 1935). Hisce ergo historicis monographiis suam addere voluit
R. P. L. Gömez-Hellin S. J., Praedestinatio apud Joannem Cardinalem
de Lugo, quam exhibuit Facultati Theologicae Universitatis Gregorianae
pro gradu Magisterii aggregationis obtinendo. Fiaec enim quaestio : an
praedestinatio fiat ante vel post praevisa praedestinati mérita, principem
locum tenere videtur in Schola theologica Societatis Jesu per totum fere
saeculum XVII, nedum liabito respectu ad alias Scholas theologicas verum
et maxime intra propria sua moenia, ita ut merito dici possit earn hoc
tempore constituere domesticam theologorum Societatis controversiam.
Cum igitur Card, de Lugo inter Societatis theologos huius saeculi emineat
plurimum, eius sententiam hac de re investigare ac in medium proferre
haud mediocris est momenti : eo vel magis quod eius scripta de praedestina-
tione et gratia hucusque inedita in scriniis delitescunt.

Auctor opus suum recta methodo est prosecutus. In primis enim,
introductionis instar, curriculum Magisterii tum hispani cum romani prae-
sertim (1621-1643) Card, de Lugo describit ; eius praelectiones determinare
conatur sive quoad materias sive quoad chronologiam ; codicum manu-
scriptorum, qui supersunt, narrat fortunam, inventarium texit, critice
stabilit ; ac inter eos, qui de praedestinatione directe agunt in suo tractatu
inedito de Deo Uno, sex numerat ac describit : très romanos, duos salman-
tinos, unum fabrianensem, alium ravennatem. Omnium potissimus est
cod. 833 Bibliothecae casanatensis de Urbe, qui videtur pertinuisse ad
ipsum de Lugo, ut ex autographo nominis eius initio primi folii appositi
coniicitur et ex correctionibus quibusdam autographis, ac si esset codex
praelo paratus. Hunc ergo ceteris praefert, quanvis alios etiam adhibeat
pro opportunitate.

Dein, in priori operis parte, brevem texit historiam de quaestione
praedestinationis apud theologos Societatis Jesu qui Joannem de Lugo
praecesserunt, ubi quattuor distinguit momenta.

1. Ab ineunte Societate ad controversiam lovaniensem (1540-1587),
in qua maior et melior theologorum pars favebat praedestinationi ante
praevisa mérita : quodsi nonnulli, ut Toledo et Maldonado, in oppositam
sententiam inclmarunt, aperte ac sincere fassi sunt se contrarios habere
S. Augustinum et S. Thomam et Scotum ac fere totam theologorum
cohortem ; unde et Toleto, qui hanc suam sententiam publice tradiderat
in Collegio Romano, alii eius « conlegae magno impetu restiterunt et cum
moderatoribus contenderunt ut coram auditoribus Magister sua dicta
improbaret » (p. 26). Jacobus Lafnez noluit hanc publicam retractationem
Toleto imponere, putans melius esse eum suaviter inducere ad illam sponte
faciendam ; attamen S. Franciscus de Borja, Lainezii immediatus successor,
earn Toleto imposuit ac praecepit ut ex auditorum scriptis expungeretur,
et Societatis theologis defendendam praescripsit huiusmodi propositionem :

«praedestinationis non datur causa ex parte nostri » (p. 27). Qua de causa
S. Robertues Bellarminus S. J., nomine Praepositi Genralis Aquaviva



Literarische Besprechungen 125

scribens L. Lessio, ad hoc factum provocat : « cum Card. Toletus, tunc
Pater Toletus, anno 1561 docuisset praedestinationem ex bono usu gratiae
praeviso, R. P. Franciscus Borgia cum consilio Patrum iussit ut ea doctrina
non repeteretur neque defenderetur ullo modo » (Apud Le Bachelet, op. cit.,
t. I, p. 157).

2. Ab editione concordiae molinianae ad finem Congregationem de
Auxiliis (1588-1607). Hac periodo Vazquez, Lessius, alii plures praedestinationem

defendunt ex praevisis seu post praevisa mérita ; Molina, per mérita
praevisa ; Valencia, cum meritis praevisis ; S. R. Bellarminus, Suârez, alii
multi, praesertim durantibus Congregationibus de Auxiliis, traditionalem
sententiam retinebant de praedestinatione ante praevisa mérita.

3. Tempore controversiae Lessii de efficacia divinae gratiae (1610-1616).
Hic theologus mordicus tenebat doctrinam Molinae de scientia media et
de efficacitate gratiae ab extrinseco seu ex consensu liberi arbitrii itemque
doctrinam Vazquezii de praedestinatione post praevisa mérita. Qua ratione,
Claudius Aquaviva scripsit Provinciali Belgii hanc Lessii sententiam
minime probari ac difficilius defendi posse quam doctrina ipsius Molinae
de auxiliis (p. 62), immo praecepit ut exemplaria omnia opusculi Lessii
De gratia efficaci nedum Romae sed et in Belgio colligerentur ne venu
prostarent; et S. R. Bellarminus nomine Generalis scripsit Lessio litteram
vehementem, ubi haec inter alia dicebat : « obsecro autem Reverentiam
vestram ut consideret capita sequentia : 1°, sententiam praedestinationis
mere gratuitae in S. Augustino esse tam apertam et manifestam ut dubi-
tari de ea re non possit nisi ab iis qui Augustinum non legerunt
2°, consideret R. V. post Augustinum nullos fuisse sanctos doctores qui
eum non sint secuti ; eum enim aperte sequuntur sancti Pontifices Coeles-

tinus, Leo, Gelasius, Gregorius ; item S. Fulgentius, S. Prosper, Petrus
diaconus, Beda, Primasius, Sedulius, S. Anselmus, S. Bernardus, S. Thomas,
S. Bonaventura et cum eis Principes Scholasticorum, Scotus et Durandus
et alii. 3°, cogitet sententiam S. Augustini esse valde conformem Scripturis
Sanctis et Concilio Tridentino Quare rogo R. V. ut hoc cogitet et nolit,
ut satisfaciat querelis hominum reproborum, trahere Scripturas et S. Augustinum

quo nolunt ire ; sed potius accomodet praeclarum ingenium suum
ad voluntatem Scripturarum et S. Augustini» (Romae, 31 decembris 1610.

Apud Le Bachelet, op. cit., t. I, p. 28-30). Ceterum oppositio sat vivida
inde orta est inter diversos huius operis censores Societatis Jesu stantes

pro aut contra eius doctrinam. Quibus omnibus Aquaviva finem imposuit
decernens sententiam de praedestinatione ante praevisa mérita ab omnibus
theologis Societatis Jesu doceri debere (p. 69).

4. A declaratione Vitelleschi usque ad primam lectionem Cardinalis
de Lugo (1616-1624). At mortuo Aquaviva, ipse Lessius deputatus fuit
a sua Provincia ad Congregationem Generalem electivam novi Praepositi,
ubi electus est Mutius Vitelleschi. Hanc ergo nactus occassionem, Lessius
totos suos nervos intendit ut decretum Claudii Aquaviva de gratia efficaci
et de praedestinatione ante praevisa mérita derogaretur a suo Successore,
vel saltern ita declararetur ut equivalenter derogationem contineret : quod
et obtinuit (p. 69).



126 Literarische Besprechungen

Hac ergo declaratione satis ambigua factum est ut, dum Romae
aestimaretur decretum illud vigere adhuc, alibi — praesertim in Belgio,
Germania et Hispania — teneretur non vigere amplius sed esse aequi-
valenter derogatum. Qua ratione, dum theologi Romae degentes prae-
destinationem ante praevisa mérita docerent, alii extra Urbem commorantes
contrariam sententiam aperte vel fucate, aequivalenter tarnen, traderent,
sub specie sententiae cuiusdam mediae vel potius neutrius.

Hanc igitur viam secutus est revera Card, de Lugo, ut exponit Auetor
in Parte altera suae Dissertationis. Non quidem ita aperte sicut theologi
extraurbani, vere tarnen, quamvis dicat se fere amplecti sententiam de

praedestinatione ante praevisa mérita. Qua in re, ita alios et alios suos
confratres theologos utriusque positionis extremae impugnat, ut aequili-
brium quoddam quasi stabile inter eos conservare nitatur pro sui ingenii
subtilitate ac flexibilitate : quo factum est, ut a posterioribus theologis
modo pro una, modo pro alia sententia aequali fere iure adducatur.

Postremo in Tertia Parte inquirit Auetor cum originem unde ebibit
de Lugo suam sententiam tum influxum positionis eius in alios theologos
subséquentes. Ac probat eum maxime pendere ex Arriibal, cuius et Sal-
manticae quondam diseipulus exstitit (p. 146). Eius autem influxus in
coaetaneos et posteros sat magnus et durabilis fuit pro sua magna qua
fruebatur auetoritate, specialiter in Germanum suum fratrem Franciscum
de Lugo, Sfortiam Pallavicinum, Esparza, Silvestrum Maurum, Thyrsum
Gonzalez, alios.

Concludit Auetor Dissertationem suam synthetice proponens diversas
opiniones de praedestinatione apud theologos Societatis ab initio magisterii
romani Card, de Lugo ad incoeptum usque saeculum XVIII, ubi notât
eos paulatim déclinasse a sententia de praedestinatione ante praevisa
mérita ad oppositam de praedestinatione post mérita praevisa, ita ut
Praepositus Generalis Beckx declarare potuerit saeculo sequenti decretum
Claudii Aquaviva obsoletum esse ideoque vim obligandi non amplius
retinere. Ac revera, exinde ad nostra usque tempora omnes aut fere
theologi Societatis Jesu praedestinationem post praevisa mérita defendunt.

Haec historia doctrinalis valde utilis est, ac generatim Auetor moderatus
est et, ut aiunt, obiectivus : vereor tarnen ne, nimia sympathia erga doc-
trinam de praedestinatione post praevisa mérita allectus, sufheienti cum
veritate ac mentis serenitate iudieaverit de vi ac valore contrariae sententiae
prout in sua realitate historica huius aetatis invenitur apud ipsos theologos
Societatis Jesu. Qua in re Opera Le Bachelet et Stegmüller longe maioris
sunt novitatis, valoris ac ponderis. Utut sit, explorata res est maiores
et meliores theologos Societatis, ut Salmerön, S. R. Bellarminus, Suârez,
Ruiz de Montoya, firmiter doeuisse sententiam de praedestinatione ante
praevisa mérita. Ac, sicut apparet ex litteris Molinae et Lessii, tantam
aut forte maiorem oppositionem invenerunt sua opinamenta apud theologos

Societatis quam apud dominicianos, qui non partium studio sed
amore doctrinae traditionalis theologicae ducebantur.

Friburgi Helv. J.-M. Ramirez O. P.



Literarische Besprechungen 127

R. Garrigou-Lagrange 0. P. : De Deo Uno. Commentarium in I. Partem
Summae Theologicae S.Thomae. — Paris, Desclée De Brouwer. 1938. 582 pp.

Wohl aus den stürmischen Zeiten, die wir durchleben, ist es zu erklären,
daß sogar durch jene theologische Disziplin, die ihrer Natur nach das
größte Beharrungsvermögen hat, nämlich die Dogmatik, wie ein gewisses,
unruhiges Zittern geht, ein Suchen und Streben nach Neuem. Dem Einen
scheint bisher « die gedankliche Ordnung » überbetont gewesen zu sein,
dieselbe soll im Interesse einer lebendigen Vermittlung des Offenbarungs-
wortes aus der beherrschenden in eine dienende Stellung verwiesen werden.
Dem Andern scheint die dogmengeschichtliche Entwicklung eine
überwiegende Angelegenheit zu sein. Wieder ein Anderer äußert ein Bedürfnis
nach neuen Fragen, neuen Gesichtspunkten, neuen Aufbauprinzipien, nach
einer assimilationsfähigen Dogmatik usw. Bei allem Verständnis und aller
Wertschätzung wissenschaftlichen Vorwärtsdrängens, das in diesen Wünschen
und Bestrebungen zu Tage tritt, ist angesichts dieser Sachlage ein Werk,
wie Garrigou-Lagrange es uns mit seinem Traktat De Deo Uno hier
schenkt, eine wahre Erquickung. Da ist kein nervöses Tasten und Suchen
nach Neuem und Unerhörtem, sondern jenes ruhige, in die Tiefe dringende
Forschen und Darstellen, das Vertrauen weckt und geistigen Gewinn bringt.

Die Quaestiones De Deo Uno eröffnen die Summa Theologica des
hl. Thomas und sind ohne Zweifel von grundlegender Bedeutung für das

ganze Lehrgebäude des Heiligen. Uns in ihr Verständnis einzuführen, war
Garrigou-Lagrange berufen durch eine hervorragende spekulative Begabung
und eine langjährige Beschäftigung mit der Lehre des hl. Thomas und
eine akademische Lehrtätigkeit, deren Zeugen eine ganze Reihe geschätzter
Werke über Grundfragen der theologischen und philosophischen Wissenschaft

sind. So ist denn vorliegendes Werk nicht irgend ein Traktat De Deo
Uno mit gelegentlicher Verwertung von Gedanken und Beweisführungen
aus Thomas, sondern, wie der Untertitel sagt, ein Commentarium, eine
Schritt für Schritt dem Text der Quästionen folgende Erklärung.
Vorausgeschickt ist eine großzügige und tiefblickende Darlegung der Stellung und
Bedeutung der Summa des hl. Thomas in der Geschichte der Theologie
und eine sehr lehrreiche Einführung in die Methode des heiligen Lehrers.
Jeder Quästion wird eine Erklärung über ihren Zusammenhang mit dem
Ganzen, ihre Wichtigkeit, über anders gerichtete Lehren, zuweilen auch
über hervorragende Vorgänger und empfehlenswerte Kommentatoren
vorausgeschickt. Dann folgen die einzelnen Artikel : zuerst wird der status
quaestionis bestimmt und, wenn nötig, erläutert. Darauf folgt die
Erklärung des Artikels ; ihm werden oft noch ausgedehnte Abschnitte über
wichtige Fragen angefügt, die sich aus der Entwicklung der theologischen
Wissenschaft immer wieder neu ergeben. So beansprucht z. B. der 7. Art.
Qu. 13 für sich selbst nicht einmal eine ganze Seite, gibt aber Anlaß zu
einer 6 Seiten langen Ausführung über : Comparatio doctrinae S. Thomae
cum doctrina Scoti et Suarezii De Eminentia Deitatis. Der Art. 13 der
14. Quästion : « Utrum scientia Dei sit futurorum contingentium, verlangt
sogar 15 Seiten. Bei andern, weniger wichtigen Stoffen wird zuweilen nur
eine kurze Inhaltsangabe geboten, selbst einige Quästionen (Qu. 24 u. 26)



128 Literarische Besprechungen

erhalten nur eine kurze « Summa litterae ». Der Verfaser versteht es eben,
den Umfang seiner erklärenden Tätigkeit der Bedeutung des jeweiligen
Gegenstandes anzupassen. Mit besonderer Sorge sind die Fragen von den
fünf Wegen zur natürlichen Erkenntnis des Daseins Gottes, von der Visio
beatifica, von der Analogie unserer Gotteserkenntnis auf Erden, vom
göttlichen Wissen (scientia media vom Willen Gottes und der Prädestination

behandelt.
Was vorliegenden Kommentar besonders empfehlenswert macht, ist

seine Zeitgemäßheit unter zwei Gesichtspunkten. Erstens verbindet er
die unverbrüchliche Treue gegen die Lehre des hl. Thomas mit dem
beständigen Hinblick auf die modernen Ideen und stellte diese unter das
Licht der erprobten Prinzipien des Aquinaten. Zweitens sucht er durch
Einfachheit der Sprache und Klarheit der Darstellung dem angehenden
Thomasjünger das Verständnis des Meisters möglichst zu erleichtern. Gern
nimmt man dabei etwelche Wiederholungen von Ideen, die dem Verfasser
am Herzen liegen, in den Kauf. Er nimmt sich, was man auch von mit
Recht berühmtesten Thomaskommentaren nicht immer sagen kann, seines
Lesers da an, wo er steht, d. h. er kommt aufklärend gerade da zu Hilfe,
wo ein heutiger Theologiestudierender den tiefen Gedanken des hl. Thomas
ohne Führung nur schwer folgen kann. Aber auch wer schon lange Jahre
mit den Werken des Heiligen sich beschäftigt hat, wird aus dem Studium
dieses Werkes großen Gewinn ziehen. Möge bald ein weiterer Kommentar
De Deo Trino folgen.

Stift Einsiedeln. Meinrad. Benz O. S. B.


	Literarische Besprechungen

