
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 18 (1940)

Artikel: Theologie : eine Denkaufgabe

Autor: Zimara, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762431

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762431
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologie — eine Denkaufgabe.

Von Dr. C. ZIMARA S. M. B., Schöneck.

So gewiß Gottes Taten sinnvolle Taten sind, wollte Gott, als er
den Menschen im Offenbarungszeugnis ansprach, seit den Urtagen
der Menschheit, seinen vernünftigen Geschöpfen kein verständnisloses
Glauben abgewinnen. Er hat vielmehr mit der Offenbarung uns zu
verständigem Glauben an die bekanntgegebenen Inhalte aufgerufen,
denn er nahm dabei menschliche Ausdrucks- und Denkmittel in Dienst.
Damit hat er unsern Geist zum Nachdenken über die geoffenbarte
Wahrheit nicht bloß für berechtigt erklärt, sondern eingeladen und
beauftragt, hat ihn beauftragt auch, durch Überlegung das Offenbarungsgut

für alle menschlichen Belange Lichtquelle, Wegweisung, bereichernde

Kraft werden zu lassen. Das heißt aber soviel wie : Dasein der
göttlichen Offenbarung in menschlichen Worten und Begriffen beurkundet
Daseinsrecht, ja Daseinspflicht der Theologie. Sie ist und soll sein

das nie ermüdende Wagnis des Überdenkens, Durchdenkens des

« Wortes Gottes », fides quaerens intellectum, und des Durchdenkens
aller Wirklichkeit im Schlaglicht des « Wortes Gottes ».

Wagnis bleibt sie jederzeit, wie schließlich jedes menschliche
Unternehmen und gerade das des Denkens Wagnis bleibt. Es gibt
abwegige und unzulängliche Theologie. In etwa wird jede unzulänglich

sein, keine ihrem Gegenstand vollkommen gerecht werden. Und
warum sollte man es sich nicht gestehen : in etwa wird jede Theologie
der Pilgerschaft bloßer Versuch bleiben, Versuch, das zu erahnen, dem

erkenntnismäßig möglichst nahezukommen, was Gott der geistigen
Schau seiner Seligen in klarer Unmittelbarkeit schenken will. Daher
werden stets Auseinandersetzungen über theologische Methoden
stattfinden können. Jede Auseinandersetzung dieser Art wird ihrerseits
wiederum Versuch sein, mit allen Gefahren eines geistigen Versuchs,
zumal in ihrem aufbauenden Teil, wo sie Verbesserungen der Methode

vorschlägt. Die Richtung solcher Vorschläge kann Symptomwert für
persönliche Erfahrungen wie persönliche Art ihres Urhebers, nicht
minder aber für den Zeitgeist haben. An grundsätzlichen Erörterungen



90 Theologie — eine Denkaufgabe

katholischer Fachleute auf diesem Gebiet hat es neuerdings nicht
gefehlt. Manche rufen nach Ausbau einer eigenen sog. Verkündigungstheologie

zur Ergänzung der wissenschaftlichen, andere nach einer

sorgfältigeren positiven Theologie, je nachdem mit Bevorzugung des

Schrift- oder des Väterzeugnisses, eine dritte Gruppe nach größerer
Zuversicht, Ursprünglichkeit und vermehrter Leistung in der
theologischen Spekulation, eine vierte will schärfere Unbedingtheit der

Ausrichtung ünsrer Theologie nach den lehramtlichen Entscheidungen
und Verlautbarungen als ihrer Grundlage. Es handelt sich bei näherem
Zusehen darum, die Mängel einer einseitigen Methode durch Betonung
einer andern Seite auszugleichen ; die Problematik der theologischen
Arbeit scheint unaufhebbar mit der Schwierigkeit gegeben, allseitige
Gründlichkeit und Abgewogenheit in ihr zu erreichen. Wie wäre es

auch anders, wenn Theologie menschliche Geistesbemühung um die

unerschöpflichen Reichtümer göttlicher Wirklichkeit sein soll, in die

wir dank der Offenbarung andeutungsweise blicken können

1. Aus ihrer Natur heraus ist jede Theologie bestimmt, dem
Glaubensleben und dem Leben aus dem Glauben zu dienen, muß also

trachten, daß sie bei aller Wissenschaftlichkeit lebendig und lebensnah
bleibe und der lebendigen Situation des Gläubigen in Zeit und Raum

Rechnung trage, freilich nicht um ihn dem Relativismus von Zeit
und Raum noch mehr zu überantworten als er es ohnehin schon ist,
sondern um ihn über diesen Relativismus in etwa emporzuheben zu
den überzeitlichen und weltweiten Gesichtspunkten der gottgeoffen-
barten Wahrheit. Die Einführung lebensnaher Theologie als einer

Sonderdisziplin könnte insofern nur verhängnisvoll wirken, denn sie

würde einer andern, lebensfremden, Daseinsberechtigung zuerkennen

und sie gar verurteilen, immer lebensfremder zu werden, um ja nicht
des Übergriffs in andres Fachgebiet sich schuldig zu machen. Die

Gegner unserer katholischen Religion suchen auf jede erdenkliche
Weise ihr den Anspruch zu rauben, eine Welt- und Lebensanschauung
auch für das Diesseits zu vertreten. Sie möchten unserem gläubigen
Volk die Ansicht insinuieren, Spekulationen auf und über das Jenseits
seien allein das eigentliche Sachgebiet der Religion, diesseitige Belange
gingen sie nichts an. Hier muß die Glaubenswissenschaft mit doppelter
Sorgfalt jede Art vermeiden, die solchen Behauptungen eine Stütze
liefern könnte. Die Offenbarung soll durch sie für das gesamte Denken
und Trachten des Menschen in seinen irdischen Lebensverhältnissen



Theologie — eine Denkaufgabe 91

ausgewertet werden ; wissenschaftliche Sendung des Theologen ist es,
sie mehr und mehr zu einem Scheinwerfer zu machen, der mächtig
hineinleuchtet in jede Frage des Diesseits, ihre Lösung mitbestimmt.
Denn die Einstellung im Diesseits entscheidet das Schicksal des Menschen

im Jenseits. Es bedarf zu dem vorschwebenden Zweck innerhalb der
Theologie nicht einmal vieler Worte, wenn die wenigen nur echt sind
und am rechten Platz gesprochen. Das Ideal dessen, was die Theologie
da zu leisten hat, wird wohl nicht durch ein schematisches, aschen-
brödlerisches Anhängsel über « Lebenswert » einer Lehre oder « corol-
laria pietatis » erreicht ; es sollte statt dessen zu einer organischen
Durchseelung der Darlegungen überhaupt mit diesen geistigen Gestimmt-
heiten einer erleuchteten Gläubigkeit, dem Ethos christlicher und
apostolischer Persönlichkeit kommen. Gelingen kann es aber auf
keinen Fall ohne jene eifrige und liebevolle Durchdenkung der christlichen

Wahrheiten, jene nachdenkliche Versenkung in sie, deren Früchte
wir gerade für eine Theologie der Verkündigung bei Paulus oder bei
den Kirchenvätern und großen Theologen sehen und doch auch
auskosten dürften, wenn wir jenen Texten begegnen.

Eine selbständige Theologie der Verkündigung oder « Seelsorgetheologie

» hinwieder könnte leicht der Gefahr erliegen, in einseitiger
Ausschau nach religiöser Erbauung und Begeisterung die Wahrheit
zu beugen oder allzu prüde und kurzsichtig zu verschweigen,
Unsicheres, dürftig Begründetes auf die Stufe ausgemachter Glaubenswahrheit

zu stellen, wenn es ihren praktischen Zwecken entspräche.
Oder sie würde in übertriebener Sucht nach Modernität weitgehend
nach den Lieblingsmeinungen, Schlagworten des Tages sich richten
und schließlich selber dem Zeitgeist erliegen, statt von höherer Warte
aus den Augenblick zu beeinflussen und zu bereichern. Schon solche

Werke von Fachgelehrten, die einläßlich bei seinerzeit beliebten
Auffassungen und Systemen anknüpften, darauf abstellten, haben aus

ebendem Grund in vielen Stücken rasch gealtert, sind überlebt, z. B.

die Dogmatik von Schell, « Dogma und Leben » von Krebs.
Demgegenüber behaupten sich etwa Scheebens Werke, weil da ursprüngliche

Denkerbegabung und tiefes Glaubensverständnis aus dem Reichtum

der Offenbarung selbst Wesentliches für jede Zeit zu schenken

weiß, nicht erst durch moderne Einkleidung, aktuelle Verklebung die
Glaubenswahrheit « interessant » zu machen braucht. Soweit es für
die Ausbildung der Priesteramtskandidaten in Betracht kommt, war
ein Teil dessen, was man Verkündigungstheologie nennen möchte, dem



92 Theologie — eine Denkaufgabe

Homiletikunterricht zugewiesen ; es gehört auch dorthin. Sinnvoll und
nützlich, in gewissen Verhältnissen sogar notwendig wäre eine

Wiederauffrischung des theologischen Wissens unter dem Gesichtswinkel der

Verkündigungsaufgabe für Priester, die bereits in der Seelsorge stehen
und die ihre Bedürfnisse sowie die durch sie gestellten Probleme wirklich

erlebt haben I, vielleicht im Seminar ihre Wissenschaft lateinisch
gehört, lateinisch auswendig gelernt haben und nun kaum etwas damit
anfangen können. Selbstverständlich genügt nicht etwa die Einordnung

des theologischen Stoffes unter Kerngedanken wie Stichwort
einer Christustheologie oder Theologie der Kirche als des fortlebenden
Christus, um der Synthese das Gepräge einer Verkündigungstheologie
zu geben ; an sich wäre so etwas nur eine besondere Art von Systematik.

2. Segensreiche Auswertung der Glaubenswissenschaft für die

Seelsorge setzt voraus, daß die theologische Denkarbeit am
Offenbarungsinhalt in richtiger Weise geschehe. Das spekultative Denken
auf diesem Gebiet wird getragen von dem Verlangen, die Wahrheiten
des Glaubens dem menschlichen Geist immer genauer und tiefer
einzuprägen, sie ihm zu vergegenwärtigen, zu verlebendigen. Gott hat
seine Offenbarung an den menschlichen Geist gerichtet, nicht bloß

an das menschliche Ohr, nicht einmal wesentlich an dieses. Deshalb
kann der Mensch mit gutem Grund annehmen, daß er der Absicht
Gottes mit seiner Offenbarung entspreche, wenn er alle zu Gebote
stehende Geistesschärfe vorerst einsetzt, um den Sinn der göttlichen
Mitteilung deutlich herauszustellen. Einen einleitenden Beitrag hat
hier schon die sog. positive Theologie zu leisten ; sie soll Klarheit
verschaffen über den Wortsinn einer Offenbarungslehre. Man wird
untersuchen, was die einzelnen Worte und Wendungen, in die der

Offenbarungsinhalt gefaßt wurde, in der Sprache, zu der Zeit, in dem Milieu,
in dem Zusammenhang bedeuteten, handle es sich nun um Worte der

Heiligen Schrift oder der Tradition oder näherhin einer lehramtlichen
Entscheidung. Es wird ferner zu beurteilen sein, welche Worte und

Satzbildung zur Wiedergabe in einer andern Sprache sich eignen, ob
bereits geschehene Übertragungen zutreffend seien, ob man innerhalb
einerundderselben Sprache jene alte, nun ungeläufige Ausdrucksform
durch diese heute übliche passend ersetze usw. Diese gewissenhafteste,

1 Dafür bietet die Vortragsreihe von Hugo Rahner S. J., « Eine Theologie
der Verkündigung», ein wohlgelungenes Beispiel («Theologie der Zeit», 1938 ;

in Buchform bei Herder, Freiburg i. Br. 1939.)



Theologie — eine Denkaufgabe 93

umfassendste Erforschung der Wortbedeutung ist unumgänglich, trotz
der etwaig rein analogen Geltung der Ausdrücke und Begriffe, denn
ein Analogon gewinnt nur dann irgendwelche Verständlichkeit, wenn
man weiß, was das betreffende Wort univok besagt. Verbunden ist
damit eine möglichst exakte Erforschung der Echtheit und Ursprünglichkeit

der uns erhaltenen Texte, ihrer Unverfälschtheit, im Interesse
der Vergewisserung darüber, welcher Worte und Wendungen die
Offenbarung sich denn tatsächlich bedient habe. Die ganze Sammelarbeit
über Lesarten, die Bemühung um den ursprünglichen Wortlaut einer

hebräischen, griechischen, lateinischen Bibelstelle hat letztlich keine
andere Aufgabe, als uns durch das Sprachkleid hindurch näher und
sicherer an die echte Offenbarung heranzuführen, selbst in Kleinigkeiten,

die am sachlichen Sinn des Geoffenbarten im Wesentlichen
nichts ändern. Die theologische Wissenschaft zieht hier die Kenntnisse,
Grundsätze, Mittel der Sprachwissenschaft, Sprachvergleichung,
Stillehre und die geschichtsmethodischen Hilfsmittel der Textkritik heran.

Das alles aber ist auf der Grundlage unseres natürlichen Denkens
erarbeitet ; seine Anwendung in der Theologie setzt voraus, daß man
die Maßgeblichkeit der Gesetze und Forderungen dieses Denkens und
der so gewonnenen Einsichten auch für das Verständnis des

Offenbarungsgutes anerkenne. Prüft man nun den Charakter solcher
Einsichten der positiven Wissenschaften, verfolgt man den Weg, auf dem
sie zu ihren gesicherten, erprobten Forschungsprinzipien und Kriterien
gelangt sind, so findet man, daß wir es hier nicht mit unmittelbaren,
einfachsten Evidenzen zu tun haben, sondern mit Gewißheiten, die

durch schlußfolgerndes Denken erworben wurden, ob nun induktiv
oder deduktiv oder in Kombinierung beider Verfahren. Wie ermittelt
z. B. der Textkritiker, daß eine Lesart, die er in mehreren alten Hss.

belegt findet, an sich größern Anspruch auf Echtheit erheben kann
als die in einer der jüngsten entdeckte, es sei denn durch
schlußfolgernde Überlegung Wie kommt er zum Urteil, daß diese Schrift
eines Kirchenvaters echt sei, oder daß der richtige Wortlaut von
Konzilsakten dieser sein müsse, wenn nicht durch Indizienhäufung
und logische Ableitung Oder wie stellt etwa der Sprachkenner fest,
daß er in diesem Satz eine Metapher vor sich hat, wenn nicht durch

Vergleichung und Folgerung Man darf sich nicht einbilden, eine

Ansicht sei eher gesichert, eine Überzeugung besser begründet, weil

man den Gedankengang, der dazu geführt hat, nicht ausdrücklich in
strenger syllogistischer Gestalt auseinandergelegt sieht ; im Gegenteil,



94 Theologie — eine Denkaufgabe

solche Gestalt kann ceteris paribus die Kontrolle der Richtigkeit und
des Gewißheitsgrades einer Stellungnahme nur fördern. Jene Theologen,
die positive Methode schon ohne weiteres für verläßlicher als Spekulation

halten, weil jene angeblich von Folgerungen absehe, sind übel
beraten, in Illusionen befangen ; denn in Wirklichkeit verläuft unser

ganzes geistiges Erkennen diskursiv und die positive Forschung stellt
zudem wesentlich auf Induktion ab, was ihren Schlüssen noch bedingteren

Wert gibt.
Ist die sprachliche Seite, der Wortlaut der Offenbarung geklärt

und gesichert, so tritt das menschliche Erkenntnisstreben an die nähere

Erfassung und Erläuterung des gedanklichen Gehaltes und der
gegenständlichen Wirklichkeit heran, die in solcher Ausdrucksform von Gott
geboten werden sollen. Was wollte Gott uns hier zu verstehen geben
Zu welchem Inhalt, welchem Urteil verlangt er unsere
Verstandeszustimmung — So gewiß nämlich Gottes Offenbarung sinnvoll ist,
so gewiß will er dabei unsre Zustimmung nicht so sehr als Hinnahme

von Worten und Formeln, sondern als gläubige Bejahung konkreter,
in diesen Worten bezeugter Tatbestände. Diese Tatsachen sollen wir
also möglichst zu erfassen suchen. Das geschieht durch zergliedernde
Prüfung der Begriffe und Urteile, in denen die Offenbarung uns geboten
wird, durch nähere Betrachtung des Gegenstandes der Offenbarungsaussage,

was uns Aufschluß bringt, ob in diesem Falle Worte und
Begriffe bloß analog zu nehmen seien oder univoke Anwendung finden,
dann durch Sammlung und Vergleichung der verschiedenen Glaubenslehren

zum gleichen Gegenstand oder zu damit konnexen Dingen,
durch systematische Anordnung all der Einzelaufschlüsse, die Gott
so den Menschen geben wollte. Sorgfältige Zergliederung wie allseitig
vergleichende Zusammenschau soll uns zu einer in etwa wenigstens
gegenstandsgerechten Erläuterung, zu einem eindeutigeren und
vertieften Verstehen des Sinnes der Offenbarungsaussagen führen. Das

läßt sich jeweils nicht anders bewerkstelligen als durch Verwendung
jener Mittel, Methoden, Kategorien menschlichen Denkens, die der
einzelne Theologe kennt, für richtig und zweckdienlich hält. Eine
Gefahr droht ihm bei dieser Arbeit : daß er, statt der geoffenbarten
Wahrheit näherzukommen, sich davon entferne durch Festlegung auf

ungeeignete Ideen und Gedankensysteme, nach denen er die
Glaubensgegebenheit umfälscht, an denen er unbewußt größeres Gefallen hat
und stärker hängt als an der Lehre der Offenbarung und ihrer schlichten
Einkleidung, daß er so die geistige Haltung eines Gläubigen und



Theologie — eine Denkaufgabe 95

Theologen verleugnet, ohne es zu merken, und vielleicht auch andere

auf seinen Irrweg mitreißt. Glücklicherweise pachtet aber nie ein

Kopf oder eine Gruppe die Denkarbeit am theologischen Stoff für sich

allein ; so werden die verheerenden Wirkungen derartiger Entgleisungen
bald durch fachwissenschaftliche Auseinandersetzung schon eingedämmt.
Gerade ein klares und scharfes Denken gewahrt in der Glaubenswissenschaft

rechtzeitig auch die Grenzen unserer Erkenntnisfähigkeit,
verhilft zur Unterscheidung, wo weitere Überlegungen in der
eingeschlagenen Richtung der Erfassung des geoffenbarten Gegenstandes
nützen werden, wo hingegen der menschliche Wissenstrieb an die

Undurchdringlichkeit göttlichen Geheimnisses stößt. Das Geheimnis

in seinem Bestand vor der Verharmlosung durch leichtfertige
Vernünftelei zu schützen, ist mit eine der wichtigsten Aufgaben des,
erleuchteten theologischen Denkens. Das bedeutet nun nicht, die

Theologie dürfe sich an den Glaubensgeheimnissen, wenn sie deren

Charakter einmal erkannt hat, überhaupt nicht mehr versuchen. Das

kirchliche Lehramt fordert sie vielmehr durch die Worte des

vatikanischen Konzils zu solcher Arbeit auf : « Ratio quidem, fide illustrata,
cum sedulo, pie et sobrie quaerit, aliquam Deo dante mysteriorum
intelligentiam eamque fruetuosissimam assequitur » L Das Konzil
mahnt wohl zu einem ehrfürchtigen und maßhaltenden, dennoch aber

beharrlichen Nachdenken über die Geheimnisse, sedulo. Und zugleich
zeigt es den gangbaren Weg, um ein annäherndes Verständnis, eine

andeutende Idee von der geheimnisvollen Wirklichkeit zu gewinnen :

« ex eorum quae naturaliter cognoscit analogia e mysteriorum
ipsorum nexu inter se et cum fine hominis ultimo »2.

Das kirchliche Lehramt lädt mithin die Glaubenswissenschaft ein,
auf die Analogie zu bauen, sie auszuwerten als ein positives Hilfsmittel
zu einiger Klärung des Mysteriengehalts. Da Gott es für möglich
erachtete, unter bestimmten Analogien unserer natürlichen Ausdrucksund

Begriffswelt einzelne Geheimnisse uns zu verkünden, gewährleistet
er auch eine etwaige positive Eignung der betreffenden Ausdrücke und

Begriffe zur geistigen Darstellung des geoffenbarten Gegenstandes. Sie

werden also erste und wichtigste Anknüpfungspunkte der theologischen

Vertiefung sein und können eine « fruetuosissima intelligentia »

anbahnen. Die Auswertung solcher Analogien vermag nun auf keine
andre Art zu geschehen als gemäß den Gesetzen unsres Geistes, durch

1 S. Denzinger-Bannwart, Enchiridion symbolorum etc., ed. 18-20, n. 1796.
2 Ib.



96 Theologie — eine Denkaufgabe

folgerndes Denken. Weit entfernt, die Tatsache der Analogie
vorzuschützen, um der Glaubenswissenschaft die Freude an ihrer Aufgabe
zu verderben, hat das kirchliche Lehramt daraus sogar die Berechtigung
und Erfolgsaussicht theologischer Arbeit abgeleitet. Dazu steht in
merkwürdigem Gegensatz der Standpunkt einzelner positiv gerichteter
Theologen in jüngster Zeit L Sie sehen in der Analogie ein Hindernis,
das die Anwendung eines sicheren Schlußverfahrens in der
Glaubenswissenschaft verunmögliche. So schreibt Draguet2 : « La conclusion

théologique, que, par un étrange abus des mots, on qualifie de révélé

virtuel, ne peut, à moins qu'on ne réduise la théologie à une connaissance

essentiellement conjecturale, en constituer l'objet principal, vu que,
les énoncés révélés conservant toujours un caractère analogique, la
démonstration rationnelle au sens rigoureux du mot ne peut s'appliquer
en théologie. L'intervention de principes de raison à côté des principes
révélés aboutit nécessairement à des «raisons probables», jamais à des

« raisons démonstratives » ; elle ne peut qu'illustrer le dogme par des

analogies, dont, laissée à elle-même et dépourvue des lumières
supplémentaires que les interventions du magistère infaillible sont capables
de jeter sur les principes de la révélation, la raison est impuissante
à déterminer la mesure avec sécurité ; en d'autres termes, l'intervention
de ces principes de raison se borne à interpréter le donné révélé en
fonction de valeurs qui n'ont d'autre garantie que celle de la raison
humaine s'exerçant dans un domaine qui n'est pas le sien propie».
Wir haben absichtlich diese zusammenfassenden Worte für die Meinung
der genannten Theologen ausgewählt, weil sie hier in klarer, entschiedener

Fassung begründet wird. Man möge die boshafte Frage erlauben :

Ist diese ganze Begründung positiv gerichteter Gottesgelehrter nicht
ein Muster diskursiven Verfahrens, wenn auch nicht in syllogistischem
Schema geboten — Nun, bei Folgerungen hängt die Richtigkeit
des Schlußsatzes ab von der Richtigkeit der Prämissen und des

Zusammenhangs. Im Fall der obigen Begründung hapert beides. Als
Prämisse dient eine Auffassung der Analogie, die in reichlicher
Allgemeinheit und Unbestimmtheit belassen wird. Die Offenbarungsaussagen

bedienen sich durchaus nicht immer einerundderselben Art

1 R. Draguet, Méthodes théologiques d'hier et d'aujourd'hui (Revue catholique

des Idées et des Faits, 10 janvier, 7 février, 14 février 1936) ; L. Charlier O. P.,
Essai sur le problème théologique, Ramgal, Thuillies (Belgique), lre éd. (1938), 189 S.

2 R. Draguet, Rezension von Charlier, op. cit., in : Ephemerides Theologicae
Lovanienses 1939, 1, S. 144.



Theologie — eine Denkaufgabe 97

von Analogie, etwa bloß der bildlichen (a. proportionis oder propor-
tionalitatis impropriae) oder der Beziehungsanalogie (a. attributionis),
die beide sachlich der Aequivokation nahekommen, sondern auch der
Analogie der eigentlichen Verhältnisgleichheit (a. proportionalitatis
propriae), bei welcher der Begriffsgehalt sowohl für Gott wie das

Geschöpf im eigentlichen Sinn zutrifft, wenn schon nicht in jenem

engeren eigentlichen Sinn, der dem Univoken identisch ist. Handelt
es sich um bildliche Aussage, so weiß die Theologie, woran sie ist und
baut keine Schlüsse darauf. Liegt aber Analogie der eigentlichen
Verhältnisgleichheit vor, dann können Folgerungen gezogen werden, deren

Richtigkeit im Rahmen dieser Analogie gesichert sein wird, sofern nur
der logische Zusammenhang ein zwingender bleibt.

Solche diskursive Ableitung kann sowohl denknotwendige
Voraussetzungen und Bedingungen wie denknotwendige Folgen des Dogmas
feststellen. Z. B. : Halte ich im Glauben fest, daß es eine Offenbarung
göttlicher Geheimnisse gibt, zu deren Annahme Gott die Menschen

verpflichtet, so komme ich durch den Untersatz, daß mit einer solchen

Verpflichtung die Lehren des Empirismus und des Agnostizismus
unvereinbar sind, zu dem aus der Offenbarung in seiner Gewißheit

gesteigerten Schluß : Also sind Empirismus und Agnostizismus falsch.
Dieser Schluß aber betrifft eine logische Voraussetzung der
Offenbarungstatsache. Wenn die Offenbarung lehrt : Gott ist kein körperliches,

sondern ein reingeistiges Wesen, folgere ich durch den Untersatz,
daß räumliche Ausdehnung eine Eigenschaft der Körper allein sei,

den aus dem Glauben gewissen Schlußsatz : Also hat das göttliche Sein

keine räumliche Ausgedehntheit. Oder : Gott ist unendlich vollkommen.
Nun aber setzt Neid Seinsunvollkommenheit voraus. Also kann Gott
nicht neidisch sein. Wenn die Glaubenslehre Gott als schlechthin
unwandelbar bekennt, gilt die Folgerung, daß seine Eigentätigkeit
nicht die Grundlage einer Zeitmessung abgeben könnte usw. Gegenteilige

Meinungen setzen voraus, daß man die Analogie sachlich der

Aequivokation angleiche und deshalb die Gefahr einer Abgleitung in
eigentliche Sinnverschiedenheit der Begriffe zwischen Obersatz und
Untersatz für unvermeidlich gegeben halte. Dem ist nicht so, wofern

nur denknotwendiger Zusammenhang besteht. Unter dieser Bedingung
führt weder Untersatz noch Schlußsatz aus dem Rahmen der Analogie
hinaus. Der Mittelbegriff steht ja schon in der Offenbarungsaussage,
ist von Gott selbst gewählt, nicht des schönen Klanges des betreffenden
Wortes wegen, sondern damit wir uns darunter etwas denken sollen.

Divus Thomas. 7



98 Theologie — eine Denkaufgabe

Sonst dürfte man die geoffenbarten Ausdrücke nicht einmal übersetzen,
eine richtige Übersetzung kann nur durch das Rechnen mit der Analogie
geschehen. Das Schlußverfahren an sich steigert die Unbestimmtheitsrelation

nicht, die schon durch die von Gott gewählte begriffliche
Fassung seiner eigenen Wirklichkeit gegeben ist und die darin besteht,
daß wir uns die konkrete Art der Verwirklichung unserer Begriffe in
Gott bewußt zu machen unfähig sind, letztlich auch darum, weil hier
unsre Phantasievorstellungen keinen Platz haben. Unsere Erkenntnisse
gelten daher sowieso analog, wenn wir sie auf geistige Gegebenheiten

übertragen, nicht erst für Gott, auch schon für unsern Verstand und
Willen. Von der Verwirklichungswm« in der eigentlichen Konkretheit
Gottes gilt der von jeher durch Theologie und Kirche betonte große
Unterschied zwischen ihm und dem Geschöpf, was z. B. die Worte
des 4. Laterankonzils in ihrem Kontext deirtlich zeigen : « utraque
videlicet suo modo : quia inter creatorem et creaturam non potest
tanta similitudo notari, quin inter eos maior sit dissimilitudo notanda » L

Wenn sichere Schlüsse wegen der Analogiegeltung einer ersten
Prämisse verunmöglicht würden, wäre nicht bloß die spekulative
Offenbarungstheologie eine fragwürdige Sache, das gleiche wäre schon für
die natürliche Theologie oder Theodizee der Fall. Die Analogie gilt
ja nicht bloß von den Offenbarungsaussagen über Gott, sie gilt von
unserer ganzen Gotteserkenntnis. Auf dem Standpunkt von Draguet
und Charlier würden deshalb auch die Überlegungen und Überzeugungen
zweifelhaft, die zu den sog. praeambula fidei gehören ; die Folge wäre,
daß der Mensch zu einem sicheren Glaubwürdigkeitsurteil nicht gelangen
könnte, daher auch nie zu einem sichern Urteil über die Rolle, Autorität
und Unfehlbarkeit der Kirche ; der Glaube wäre, wie bei Karl Barth,
eine vollständige petitio principii. In diskursivem Denken nämlich
kommen wir zu einem Glaubwürdigkeitsurteil von den praeambula
fidei ausstark gekürzt und gedrängt lautet der Gedankengang etwa :

Gott ist unendlich vollkommen. Also ist er geistig, kann weder irren
noch irreführen. Also ist eine allfällige göttliche Offenbarung inhaltlich

unbedingt wahr. Er ist allmächtig. Also kann er an der Erfüllung
seiner Absichten durch nichts gehindert werden. Also kann er der

Kirche jenen Beistand leihen, der ihr Unfehlbarkeit bei der
Lehrverkündigung sichert. Müßten diese Folgerungen wegen des bloß analogen
Sinnes unserer Gotteserkenntnis von Grund auf zweifelhaft bleiben,
so könnte kein Glaubwürdigkeitsurteil erworben werden, eine sichere An-

1 Denzinger, Op. cit., n. 432.



Theologie — eine Denkaufgabe 99

nähme der Möglichkeit einer Offenbarung wäre unerreichbar, geschweige
denn die Annahme der kirchlichen Unfehlbarkeit in deren Auslegung.

Weder in der natürlichen Theologie noch in der Glaubenswissenschaft

bereitet die Tatsache der Analogie der Gewißheit logischer

Ableitung unüberwindliche Hindernisse. Es gilt sogar das Umgekehrte :

gerade die diskursiv vergleichende Überlegung kann Tragweite und
Sinn der analogen Aussagen noch etwas bestimmter herausstellen. Auch
das verantwortungsbewußte Lehramt bedient sich ja solcher Mittel ;

es überlegt und läßt überlegen, trifft seine Erklärungen und
Verurteilungen auf Grund der ihm vorschwebenden Konsequenzen. Freilich

hat es daraufhin unter den entsprechenden Umständen das Charisma
der Unfehlbarkeit für die allgemeinbindende Erklärung, während bloße

Theologie bei noch so abgründiger Gründlichkeit und logischer Schärfe

nirgends Unfehlbarkeit besitzt. Aber wem nur an Unfehlbarkeit liegt,
der mag sich getrost alle, auch die mit peinlichster Akribie,
umfassendster Erudition betriebene « positive » Forschung und jede
Abfassung von Büchern ersparen ; denn es kann ihm an soviel Liebesmühe

nichts liegen. Er wird wohl oder übel sich einschränken müssen,

auf wörtliche Hinnahme der vom kirchlichen Lehramt definierten
dogmatischen Formeln unter Verzicht auf jedes Verstehenwollen ihres
Sinnes ; denn verstehen kann er sie nicht anders als unter Anwendung
der natürlichen Denkgesetze ; und wenn die hier nicht zuständig sind,
was dann Der Glaube als solcher bringt dem Verstand keine neuen
eigenen Denkgesetze. Wem nur an Unfehlbarkeit liegt, der soll sich
ferner ja hüten, Konzilsakten zu lesen, Kathedralentscheide anzuhören,
denn sein Lesen, sein Hören sind nicht unfehlbar, wie die Erfahrung
schon oft gezeigt hat. Auch dafür bleibt es wahr : « la raison agit
sous sa propre responsabilité à ses risques et périls » L Weder
Gott noch die Kirche nehmen der Vernunft ihre Betätigung und
Verantwortlichkeit einfach ab, sie setzen dieselbe vielmehr voraus und
bauen darauf, gratia supponit naturam. Maß und Grenzen der Geltung
analoger Begriffe für die göttliche Wirklichkeit werden in vielem schon

durch die Offenbarung kenntlich, nicht erst durch kirchliche.
Auslegung derselben; die Kirche entscheidet nicht, was an sich klar ist
und geglaubt wird2. Ist der Glaube auf Gottes Offenbarungswort

1 Charlier, a. a. O., S. 139, 141.
2 Charlier schreibt : « Quant à la légitimité de considérer le sujet soùs cet

aspect rationnel, quant aux mesures permises surtout, la raison ne le sait qu'après
renseignements pris auprès du magistère ». :



100 Theologie — eine Denkaufgabe

hin nicht an sich schon bloße « connaissance conjecturale », ist er mehr
als wahrscheinliche Meinung, so wird eine daran geknüpfte schlüssige

Folgerung nicht deswegen zur lediglichen Konjektur und Wahrscheinlichkeit,

weil sie Folgerung ist. Wer das behauptet, überträgt vielleicht
zu Unrecht die für Induktion und Verkettung verschiedener
Induktionsbeweise oder gar Indizienbeweise geltenden Maßstäbe unbewußt
auf das Gebiet denknotwendiger Ableitung.

Entscheidendes Gewicht für die allfällige Unhaltbarkeit eines

theologischen Schlußsatzes hat nach dem Gesagten nicht die Tatsache der

Analogie, sondern entweder Unrichtigkeit der Prämissen oder Anfechtbarkeit

des logischen Zusammenhangs. Auch unausgesprochene
Prämissen können vorliegen und Irrtumsquelle für einen ganzen Gedankengang

werden. So ist es etwa möglich, daß ein nur physischer Zusammenhang

fälschlich als metaphysischer angesehen wird, daß man so z. B.
meint, die Folgerung ziehen zu dürfen : wenn Christus eine konkrete
menschliche Natur ist, so ist er auch eine eigene menschliche Person.

Nun aber ist er als Gott schon Person. Also ist Christus zweipersön-
licher Gottmensch. Der Irrtum liegt in der Voraussetzung : konkrete
menschliche Natur ist von menschlicher Person begrifflich unzertrennlich.

Charlier fügt diesem Fall bei : « l'exemple montre la précarité
de ces soi-disant conclusions théologiques »L Sind Verallgemeinerungen
nicht ziemlich billig und auch « prekär » Die Unfehlbarkeit hat die
katholische Theologie ihren Konklusionen nicht zugeschrieben, es ist
zu unterscheiden zwischen menschlicher Gewißheit und Unfehlbarkeit.
Hält man sich die mögliche Täuschung über den Charakter des

vorliegenden Nexus oder über die Evidenz des rationalen Untersatzes

gegenwärtig, dann wird man die Berechtigung jenes Standpunktes
jedenfalls anerkennen, den Mann-Sola seinerzeit im Anschluß an eine

gesunde theologische Tradition verfochten hat, nämlich : daß keine
menschlich noch so sichern Schlüsse aus der Offenbarung zum Objekt
unsres auf Gottes Autorität gegründeten Glaubensaktes werden können,
wenn nicht das kirchliche Lehramt sie uns als christliche Wahrheiten

vorlegt 2. Das Lehramt der Kirche allein gewährleistet uns ja unfehlbar
die Deckung durch die göttliche Offenbarung.

Ist der logische Zusammenhang nicht stringent, so kann dem
Schlußsatz auf Grund eines vollzogenen Syllogismus keine Gewißheit

1 Charlier, a. a. O., S. 143.
2 F. Marin-Sola O. P., L'Evolution homogène du Dogme catholique, vol. I,

2me éd., Fribourg (Suisse), p. 210 ss.



Theologie — eine Denkaufgabe 101

eignen, unabhängig davon ob der Mittelbegriff univok oder analog
zu nehmen ist. Nehmen wir etwa den Schluß : « Christus war ein Mensch

und ist als solcher gestorben. Nun aber ist er auferstanden. Also
werden alle Menschen auferstehen ». Ober- und Untersatz stimmen,
und doch wird der Schlußsatz so nicht bewiesen, das Urteil muß lauten :

Nego consequentiam, der Nexus ist nämlich nicht zwingend ; daraus,
daß ein Mensch aufersteht, folgt nicht, es werde bei allen der Fall
sein. Paulus hat 1 Kor. 15 ein solches Argument auch nicht
vorgebracht, sondern sein Gedanke lautet in Kürze : Wie können gewisse
Leute behaupten, Auferstehung von Toten gebe es einfach nicht, sei

unmöglich, wenn der tote Christus doch auferstanden ist — In Form
eines Syllogismus : « Ist Totenerstehung schlechthin ausgeschlossen,
dann kann auch Christus nicht auferstanden sein. Nun aber ist er
auferstanden. Also ist Totenerstehung nicht einfach ausgeschlossen ».

Diesem Gedankengang kann man die Evidenz nicht absprechen. Ähnliche

Bedeutung hat das Schlußverfahren in vielen andern Fällen für
den Gegenstand einer Glaubenslehre, es wird dadurch zwar nicht die
Glaubenswahrheit selbst erwiesen, aber entweder positiv die Möglichkeit

der geglaubten Tatsache aufgezeigt oder wenigstens negativ die
Unbeweisbarkeit ihrer Unmöglichkeit.

Das vatikanische Konzil gibt uns einen zweiten Weg zum
fruchtbringenden Verständnis der Glaubensgeheimnisse an : die Betrachtung
der Verbindung der einzelnen Mysterien untereinander und mit dem
letzten Ziel des Menschen. Wie sollte ein Nexus verschiedener Geheimnisse

entdeckt werden, wenn nicht durch diskursives Denken —
Kein anderer Weg wird eine übersichtliche, sachlich begründete
Synthese, einen systematischen Aufbau der Glaubenslehren und damit
eine leichtere und zuverlässigere geistige Aneignung derselben gestatten.
Möchte wissen, wie Charlier sich z. B. Abfassung und Aussehen eines

Katechismus unter Ablehnung des schlußfolgernden Denkens vorstellt.
Ist nicht sogar die rein chronologische Anordnung kirchlich-lehramtlicher

Dokumente das Ergebnis des Schlusses aus der Datierung der

einzelnen Stücke — Die GlaubensVerteidigung gegen Angriffe, die

Denkschwierigkeiten entstammen, kommt naturgemäß auch zur
diskursiven Form, das liegt auf der Hand ; das Interesse bleibt dabei

dem Glaubensgegenstand zugewendet, selbst wenn zu seiner

Rechtfertigung und Stützung wider den, der unsern Glauben nicht teilt,
weitläufiges Ausholen etwa auf philosophisches Gebiet für nötig
erscheint. Ebenso ist es das Interesse am Glaubensgegenstand als solchem,



102 Theologie — eine Denkaufgabe

das die Theologie bewogen hat, nach sog. Angemessenheitsgiiinden zu
forschen. Hier hat man sich in schlichter Glaubensfreudigkeit gelegentlich

die Sache zu leicht gemacht. Von solchen Angemessenheits « gründen »

.will Thomas von Aquin sprechen, wenn er warnt, sie in der Polemik
mit Andersgläubigen zu verwenden L Man hat die Tragweite
derartiger Argumente überschätzt oder sie gar zu Zwecken mißbraucht,
denen sie ihrem Wesen nach nicht dienen konnten, z. B. um eine

Lieblingsmeinung durchzusetzen ; Angemessenheitserwägungen haben

lediglich Bestätigungs- und Erklärungswert für eine Tatsache, die
schon durch andere Gründe gesichert ist ; an sich ermöglichen auch die

besten sonst nicht mehr als Wahrscheinlichkeitsurteile ; das

Wahrscheinliche ist oft nicht das Wahre.

Unbegründet ist die Behauptung, das Folgerungsverfahren sei

für die Theologie ohne weiteres eine Quelle der Entfernung dieser

Wissenschaft von der eigentlichen Offenbarungswahrheit. Wo solche

Entfremdung, Entartung zu blutleerer und belanglosester Abstraktion
durch unmäßige Deduktionsseligkeit eingetreten wäre, wird ein

Ordnungsruf dankbar entgegenzunehmen sein. Und wo Folgerungen,
Vergleiche usw. sich ans Tageslicht wagen, die nicht stringent oder schief

sind, muß aus Achtung vor der Theologie, gerade um ihrer Sache willen,
Widerspruch sich anmelden. Die Widerlegung kann aber ihrerseits
nicht anders geschehen als durch scharfen und sauberen diskursiven
Nachweis. Warum also gleich das Kind mit dem Bad ausschütten
und den Ast unter sich selbst absägen Apathie gegen die Form der

These und des Syllogismus, Enttäuschungen über deren unzulänglichen
oder ausschweifenden Gehrauch sollten uns nicht soweit führen, daß

wir ihre Anwendung in der Theologie überhaupt für deplaziert erachten.

Diesem und jenem wünschte man, er hätte seine Ideen auf ihre
Haltbarkeit zuerst still für sich in syllogistischer Nüchternheit geprüft.
Wie kleinlich kommt einem etwa die Bemerkung gegen die in
Lehrbüchern häufige Thesenform vor : « on y reconnaît immédiatement
l'idée de science-démonstration»2? Als ob man nicht jedes solid

belegte Ergebnis auf irgend einem Erkenntnisgebiet, auch in einer
« positiven » und historischen Wissenschaft, in Thesenform bringen
könnte. Was in TeArbüchern aus Gründen der Klarheit, Zusammenfassung,

Übersichtlichkeit, Mnemotechnik beibehalten wird, darf man

1 Z. B. Contra Gentes I 9 ; S. Th. I q. 32 a. 1.
2 Charlier, a. a. O., S. 51.



Theologie — eine Denkaufgabe 103

doch nicht einfach als Kriterium für Geist, Leistung, Ertrag des betreffenden

Faches hinstellen. Etwas Skelettartiges haben solche Erzeugnisse
in allen Wissenschaftszweigen an sich. Die eigentliche, tiefere und
bahnbrechende theologische Arbeit geschieht ebensowenig wie die anderer
Wissenschaften in Lehr- und Lernbüchern, sondern in Monographien 1.

3. Unter positiver Methode in der Theologie verstehen wir jene,
die sich die Erforschung der sog. theologischen Quellen zur Aufgabe
macht, um aus ihrem Inhalt direkte Belege für den Offenbarungscharakter

der einzelnen Glaubenslehren zu gewinnen. Diese Methode
hat bekanntlich vor allem bei Melchior Cano ihre Richtlinien geschöpft 2.

Sie geht aus von der Überzeugung, daß die nach Gottes Willen für
alle Menschen bestimmte glaubenheischende Offenbarung mit der
irdischen Lehrverkündigung Christi, des menschgewordenen Wortes
Gottes, und der Predigt der von ihm unterrichteten Apostel inhaltlich
ihre Vollendung und ihren Abschluß gewonnen hat. Keinen andern

Standpunkt vertritt das kirchliche Lehramt selbst im Vatikanischen
Konzil, im Dekret Lamentabili, im Antimodernisteneid3, um nur
wenige von den verschiedenen Erklärungen darüber zu nennen.
Demgemäß hat das kirchliche Lehramt seine Aufgabe stets umschrieben
als die einer unversehrten Bewahrung und zuverlässigen sowie
allgemeinbindenden Auslegung der geoffenbarten Wahrheit. Daß die Auslegung
gegebener Lehren zugleich eine gewisse Entfaltung, Entwicklung, einen

Ausbau derselben etwa zur Antwort und Reaktion auf neue
Fragestellungen, neue Anschauungs- und Denkweisen, neue Schwierigkeiten
und Angriffe mit sich bringt, ist selbstverständlich ; das kann für die

Offenbarungslehre, wenn sie im Leben und in der Geschichte der
Menschheit als geistiger bestimmender Faktor sich behaupten und
auswirken soll, nicht minder notwendig sein als für sonstiges Lehrgut.
Aus dieser Erkenntnis heraus, gestützt zudem auf die Tatsachen, hat
man in der Theologie schon früh gelehrt, daß es eine Dogmenentwicklung

1 Am Schlüsse dieser Ausführungen möchten wir auf folgende Neuerscheinungen

zur Frage der theologischen Spekulation verweisen : Wyser O. P., Theologie

als Wissenschaft. Salzburg, A. Pustet, 1938, 218 S. ; Gagnebet O. P., La
nature de la théologie spéculative, in : Revue Thomiste, 1938, Auszug aus einem
angekündigten Buch ; Koepgen, Die Gnosis des Christentums. Salzburg, O. Müller,
1939, 360 S.

tl2 Vgl. A. Lang, Die Loci theologici des Melchior Cano und die Methode
des dogmatischen Beweises. München, Kösel-Pustet, 1925.

3 Cf. Denzinger, op. cit., n. 1800, 2021, 2061, 2145.



104 Theologie — eine Denkaufgabe

gibt und geben muß. Man hat sie kirchlicherseits aber stets so

verstanden, daß die Glaubensüberzeugungen von einer Periode zur andern
nicht etwa berichtigt, inhaltlich umgedeutet oder gar widerrufen,
aufgegeben und durch andre ersetzt würden. Es sollte eine organische

Entfaltung, ein fortschreitender Ausbgu der gleichen Offenbarungsgegebenheit

sein, gegründet auf einer ihr innewohnenden und ihr
wesensgemäßen Entwicklungsmöglichkeit, in den einzelnen Stadien
sodann unmittelbar veranlaßt wie durch äußere Reize, als Reaktion
auf die obengenannten Umstände oder schon in Vorbereitung auf
deren Eintritt. Diese Identitätsbeharrung der Offenbarungsgegebenheit
hat man betonen wollen, als man von der « homogenen » Entwicklung
des Dogmas sprach1. Es wurde nicht übersehen, daß die biologische
Entwicklung hier bloß Analogiewert besitze 2. Bei dieser Auffassung
ergab sich nun für die theologische Forschung naturgemäß als ebenso

notwendige wie reizende Aufgabe die geschichtliche Begründung aus
den Dokumenten der Vergangenheit. Es handelte sich darum, die

Dogmenentwicklung und Lehrentwicklung überhaupt an Hand
derselben zu verfolgen, den Verlauf in seinen Einzelstadien wie den
auslösenden Bedingungen aufzuspüren, die unzerstörte und ungefälschte
Identität des Gegenstandes in seiner die Jahrhunderte durchziehenden
Lebenskurve nach Möglichkeit herauszustellen. Zum Teil war die

positive Begründung der Dogmen aus den lehramtlichen
Glaubensentscheidungen, der sog. ordentlichen Verkündigung, der Heiligen
Schrift, den Kirchenvätern und Theologen allzu statisch genommen
worden ; unter Verkennung einer vielfach geschichtsgebundenen
Durchbildung hatte man die fertige, ausgeprägte und vollausgedeutete Lehre,
wenn auch vorderhand nicht durch die Kirche definiert, schon in den

ältesten Zeugnissen des christlichen Glaubensbewußtseins finden wollen.
Nun schärfte sich das Auge für eine fortschreitende Klärung, Ergänzung,
Reifung, und der positive Teil unserer Glaubenswissenschaft suchte

gerade diesem dynamischen Moment innerhalb der Überlieferung auch

gerecht zu werden, es ins Licht zu rücken. Die Arbeit war von frischer
Zuversicht auf die Stimme der Geschichte getragen. So konnte man
schreiben : « Daß die Offenbarungserkenntnis im Lauf der Zeit sich
erweitert hat, ist eine geschichtliche Tatsache ; daß der wesentliche

Offenbarungsinhalt dabei keine Wandlung durchgemacht hat, wird,

- **
1 Marln-Sola, Op. cit.
2 Marln-Sola, Op. cit., S. 393 ff. ; Rademacher, Der Entwicklungsgedanke

in Religion und Dogma. Köln, Bachem, 1914, S. 85 ff.



Theologie — eine Denkaufgabe 105

abgesehen von der durch die Assistenz des Heiligen Geistes gegebenen
Garantie, auch schon vom geschichtlichen Standpunkt aus immer
mehr zur Gewißheit erhoben Die organische Ganzheit und der
innere Zusammenhang des katholischen Christentums mit der
Vergangenheit, speziell mit dem Urchristentum, wird denn auch immer
mehr von der dogmengeschichtlichen Forschung zugestanden » K Es
scheint nun, daß da oder dort die Erwartungen und Forderungen nach
dieser Seite überspannt worden sind, worauf Ernüchterung,
Enttäuschung nicht ausbleiben konnte.

Das ist die Stimmung, die jetzt bei Charlier ihren beredten Niederschlag

findet. Er unterzieht den Begriff der theologischen Quellen,
die man, allerdings weniger zutreffend und eher mißverständlich, auch

Offenbarungsquellen und Glaubensquellen nannte, einer kritischen
Prüfung, die ihn zum Schlüsse führt, es müsse mit ihm aufgeräumt
werden. Denn diese Betrachtungsweise gehe von der Grundlage aus,
das Geoffenbarte sei in der Vergangenheit zu suchen, in den schriftlichen

Aufzeichnungen einer versunkenen Zeit werde es, wie ein Inhalt
in seinem Behälter, sich finden lassen 2. Dabei sehe man das kirchliche
Lehramt ganz in Abhängigkeit zu diesen Quellen, als wäre es nur
äußere Bedingung und Organ der Verkündigung der Offenbarungsgegebenheit,

nicht aber Behälter derselben 3. Das Anliegen so gedachter
positiver Theologie sei der Nachweis, daß die heutige amtliche
Lehrverkündigung mit der in den Quellen uns erhaltenen Offenbarungswahrheit

übereinstimme ; man wolle nicht bloß suchen, was in den

Quellen geboten werde, sondern beweisen, das durch sie Gebotene

decke sich mit dem, was das Lehramt in seinen Entscheidungen
vorbringe i. Man beruft sich also auf das Zeugnis der Geschichte. Diese

1 Rademacher, a. a. O., S. 81 und 84 ; cf. auch. S. 80.
2 Charlier, Op. cit., S. 47 : « L'idée de source et de source historique nous

invite donc à chercher le révélé dans le passé, comme un contenu dans son
contenant ».

3 Ebd. S. 48 : « Le magistère est lui-même tout entier référé aux sources.
Son rôle est de dire exactement ce qui est dans les sources ; il est lié par elles.

Il n'est qu'une condition extérieure, un organe d'expression du révélé et non pas
son contenant ».

4 Ebd. : «Le souci apologétique de prouver la perpétuité de la foi et la
parfaite identité du dogme présent avec la foi primitive, amène la théologie
positive à démontrer que la proposition actuelle du dogme est conforme au révélé
contenu dans les sources. On peut dire que c'est là le problème vital de la positive

: non pas simplement chercher dans les sources ce qui y est contenu, mais
prouver que ce qui y est contenu, c'est cela même qui est défini dans la proposition

du magistère ».



106 Theologie — eine Denkaufgabe

aber zeige ihr schlechtinniges Unvermögen, den gewünschten Beweis

zu liefern1. Als Gründe gibt Charlier an : 1. Da der Gegenstand die

Offenbarungswa.hih.eit ist, kann die menschliche Vernunft rein von sich

aus ihn überhaupt nicht erreichen. Bei der Geschichtsforschung aber

bleibt die Vernunft auf sich allein angewiesen ; sie erfaßt deshalb die

Offenbarungsgegebenheit nur unter ihrer äußeren Hülle als menschliches

Geschehen, kann dafür keine andern Ursachen ausfindig machen
als menschliche. 2. Die beschriebene positive Theologie will die
Geschichte nicht bloß zwingen, ihr Gebiet zu überschreiten, sondern

auch ihre Methode zu verleugnen. Denn diese ist induktiv und ihre
Schlüsse sind genau das Ergebnis ihrer Forschungen, während hier
das Ergebnis von Anfang an diktiert und als durch das Lehramt
vorweggenommen hingestellt wird. Wenn es mit unfehlbarer Gewißheit
schon gewonnen ist vor jeder geschichtlichen Beweisführung : was hat
in der Theologie letztere noch zu tun Umsomehr, als sie wegen ihrer
unvermeidlichen Lückenhaftigkeit das gesteckte Ziel nicht erreichen
kann 2.

Nach dieser Kritik entwirft Charlier die Richtlinien einer neuen,
vorgeblich gegenstandsgerechteren positiven Methode, für die er die
Ansätze schon bei einzelnen Autoren zu finden behauptet ; Ansätze,
die die Gestalt dessen, was werden soll, immer deutlicher erscheinen
lassen. Es sei nichts andres als eine Theologie des Lehramtes statt
einer Theologie der Quellen, bzw. die Erkenntnis, daß der bisherige
Begriff der Quellen hier abgelöst werden müsse durch einen besseren,
wonach es eine einzige eigentliche Quelle gebe : das lebendige gegen-

1 Ebd. S. 49 : « On en appelle donc au témoignage de l'histoire. Or celle-ci
s'avère nettement impuissante à fournir la démonstration qu'on lui réclame ».

2 Ebd. S. 49 f. : « 1) L'objet mis en débat est le révélé. Il demande donc
à être traité sous sa lumière propre, une lumière surnaturelle étrangère à l'histoire,
dont tous les moyens d'investigation se ramènent à la lumière de la raison
Elle n'a de prise que sur l'écorce du révélé, sur son aspect de fait humain dont
elle suit les vicissitudes à travers les âges c'est donc une gageure que de lui
demander de prouver l'identité et la continuité essentielle du dogme sous ses

aspects humains accidentels et variables qui seuls donnent prise à l'histoire.
2) Non seulement on oblige l'histoire à sortir de son domaine, mais on la force
encore à trahir sa méthode. L'histoire procède par induction, à partir des faits,
ou plutôt à partir des vestiges des faits retrouvés dans les documents. Ses
conclusions sont très exactement les résultantes de ses investigations. Or ici le point
d'arrivée est dicté d'avance et posé comme un donné déjà acquis par le magistère.
Sans doute, on ne nie pas la légitimité en soi de cette position doctrinale du
magistère. Mais si le résultat est déjà obtenu avec une certitude infaillible, avant
toute démonstration historique, que vient faire celle-ci en théologie D'autant,
qu'étant necéssairement lacuneuse, elle ne peut atteindre le but qu'elle se propose ».



Theologie — eine Denkaufgabe 107

wärtige Lehramt. Das sei der Standpunkt, den die rechte Auffassung
über die Dogmenentwicklung verlange. Die Dogmenentwicklung
gehorche nämlich als organische einem Naturgesetz und einer inneren

Logik, die weder den geschichtlichen noch den dialektischen Gesetzen

angeglichen werden können. Sie verlaufe in der übernatürlichen
Ordnung, ein übernatürliches Organ allein vermöge in zuständiger Weise
solche Gesetzlichkeit wahrzunehmen L Bliebe die Offenbarungswahrheit

in den Quellen wie ein Inhalt in seinem Behälter, so wäre sie

unbeweglich, die Entwicklung geschähe außerhalb ihrer, der dogmatische
Fortschritt würde nicht sie selbst betreffen, sondern die subjektive
Erkenntnis durch das Lehramt bei objektiver Beharrung der

Offenbarungsgegebenheit 2. Darauf folgt eine wortreiche, aber inhaltlich
nicht klar durchdachte Darlegung von dem rechten Verständnis der

Dogmenentwicklung. Die Quintessenz lautet dahin, auch das Geoffenbarte,

inhaltlich-objektiv gefaßt, sei als das Mysterium des nach seiner

Vollendung strebenden Christus im Schoß der Kirche stetig im Wachsen,
nach geheimnisvollen Gesetzen. Weder Wesen noch Ausmaße noch

Verkettung der einzelnen Stufen dieses Wachstums seien hienieden

klarzulegen und alle Theorien darüber, die auf Vernunft oder Geschichte

abstellen, müßten mit Mißerfolg enden, außer sie wollten lediglich eine

Erklärung post factum bieten3. Die dem Verfasser eigene Ansicht

1 Ebd. S. 53 und 59 : « développement organique obéissant à une loi de

nature, à une logique interne, irréductible aux lois de l'histoire comme de la
dialectique Le développement du dogme, aussi bien que le dogme lui-même,
est d'ordre surnaturel. Il a une loi que, seul, un organe d'ordre surnaturel peut
percevoir avec compétence ».

2 Ebd. S. 61 : « si le révélé reste dans les sources, comme un contenu dans
son contenant, il ne bouge pas, le' progrès dogmatique n'affecte pas le révélé
lui-même. Le développement lui reste extérieur. C'est le magistère qui progresse
dans sa connaissance du révélé ; le progrès se fait ex parte subiecti cognoscentis ».

3 Ebd. S. 70-73 : « En concret, il y a grandissement de l'Eglise, et,, dans
l'Eglise grandissement de tout le mystère de Dieu : toute la réalité divine grandit,
en tant que donnée, en tant qu'assimilée, en tant qu'il y a croissance du Christ
dans son Eglise, dans la mesure où celle-ci s'identifie à lui ; et, par le Christ et
dans le Christ, croissance de Dieu en ses enfants et identification de plus en plus
intime de ceux-ci à leur Père A ce développement du « donné révélé—réalité »

dans l'Eglise, fait suite par voie de conséquence le développement du « donné
révélé — connaissance » Il y a donc, dans l'Eglise, réel développement du
donné révélé Si donc cet être est un mystère, sa loi de nature est, elle aussi,

mystérieuse On ne peut donc penser obtenir ici-bas l'intelligence adéquate
du développement, ni en mesurer les dimensions exactes, ni démontrer la logique
divine de l'enchaînement de ses étapes. Ni la raison, ni l'histoire n'ont grâce
d'état pour cela. C'est pourquoi toutes les théories du développement basées

sur la raison ou l'histoire sont vouées à l'échec ; à moins de ne prétendre qu'à une



108 Theologie — eine Denkaufgabe

über den Sinn der Dogmenentwicklung muß seiner persönlichen
Verantwortung überlassen bleiben. Deren gedankliche Hintergründe sind
unschwer zu erkennen. Wer da meint, die geschichtlich erfolgte
Lehrentwicklung sei rationell kaum zu verstehen noch zu rechtfertigen,
wird als letzte Zuflucht einen neuartigen Fideismus auf den Plan rufen.
Aber eine solche Meinung mag vielleicht nur Folge und Rückschlag

von Mißverständnissen, gar zu kühnen Erwartungen, falschen und
unbescheidenen Anforderungen an die positive Theologie sowohl wie
auch an die Geschichtsforschung sein. Dem wollen wir nun nachgehen.

Die bindenden Entscheidungen des kirchlichen Lehramtes und
seine gemeinsame und übereinstimmende sog. ordentliche
Lehrverkündigung sind dem Theologen, wie dem Gläubigen, die wichtigsten
Quellen, da es ja die unfehlbare Vermittlungs- und Ausdeutungsinstanz
für die Offenbarung darstellt. Darum wird der Theologe zu allererst

genau Sinn und Tragweite der vom Lehramt ausgehenden Verkündigung

zu fassen suchen. Immerhin kann schon hier der Nachdruck

praktisch nicht in überspannter Weise auf die Gegenwärtigkeit der

Lehrverkündigung gelegt werden ; denn die Gegenwart ist nun einmal etwas

Punktartiges zwischen Vergangenheit und Zukunft, das sich der menschlichen

Reflexion und Überprüfung eben bloß als schon Vergangenes
stellt. Auch die Überbetonung des zunächst mündlichen Charakters
maßgebender kirchlicher Verkündigung im Gegensatz zu schriftlicher,
nimmt sich als eine nahezu groteske Verkennung der Wirklichkeit aus.
Die Theologie ist folglich aus der Natur der Sache bereits für ihre
Untersuchung lehramtlicher Verlautbarungen auf die Vergangenheit
verwiesen. Ersprießliche Arbeit leistet sie daher sowieso bloß unter
der Voraussetzung, daß der einmal von der Kirche vorgelegte
Offenbarungsinhalt seine Identität und seine Geltung je und je behält. Unter
dieser Voraussetzung wird alsdann eine Vergleichung verschiedener
kirchlicher Erklärungen zum Gegenstand, sodann zu damit zusammenhängenden

Fragen, theologisch sinnvoll und ertragreich. Das alles

explication post factum, simple cas d'application de la fides quaerens intellectum,
alors en pleine légitimité si elle se fait sous le contrôle du magistère ». Zur
Berichtigung des Quellenbegriffs cf. S. 64 : « Il faut donc concevoir la tradition
comme la prédication ecclésiastique, vivante et infaillible, des vérités de la foi,
dont les sources, au sens ancien du mot, ne sont que les premiers témoins en sa
phase constitutive. Cette conception supprime radicalement la preuve par
les sources historiques de la positive ancienne c'est le magistère qui possède
le dépôt révélé ; ce dépôt n'est à rejoindre, à proprement parler, que dans
le présent de l'Eglise ».



Theologie — eine Denkaufgabe 109

kann nicht geschehen ohne Anwendung der natürlichen Denkfunktion
samt ihrer Gesetze, nicht ohne die Anerkenntnis der Geltung beider
für dieses Gebiet. Auch das kirchliche Lehramt nimmt weder dem

Gläubigen noch dem Theologen das Denken ab, es rechnet vielmehr
damit, baut darauf, und zwar auf das rechte, vernünftige Denken.
Wo dieses unentwickelt, unterbrochen, oder erheblich gestört ist,
verliert auch das Lehramt die Möglichkeit, seinen Rechten Nachachtung
zu verschaffen.

Gelingt schon der Glaubensvollzug nicht ohne rechtes natürliches
Denken, so ist doch nicht jedes Denken über die Glaubensgegenstände
Theologie. Theologie soll vertieftes Denken darüber sein. Das gilt
auch von der positiven : sie ist ebenfalls Denkaufgabe. Von Gott, von
der Kirche gestellte, vom Einzelnen sich selbst gestellte. Deshalb drängt
sie wesensgemäß selbst hier nach möglichster Durchdenkung der
Offenbarungswahrheit einerseits, ihrer Entfaltung und Entwicklung im Fluß
der Geschichte anderseits. Was wäre erklärlicher als ihr lebendiges
Interesse an der Aufspürung der Glaubensüberzeugungen wie
Glaubensüberlegungen früherer Zeiten auf dem Boden der gleichen christlichen
Offenbarung, innerhalb der gleichen Kirche Christi Als der Versuch,
die eigenen Überzeugungen, verwandte Überlegungen dort
wiederzufinden, bestätigt zu finden Als der Drang, nicht bloß zu glauben,
daß es im Grunde die gleichen Wahrheiten sind, die man damals und
heute als Gottes Offenbarungen annahm, sondern es aus den
Dokumenten zu erhärten, sichtbar zu machen, wieso es die gleichen sind
Sollte das wirklich derart hoffnungslos sein, wie Charlier insinuieren
möchte

Es will uns scheinen, in seinen Ansichten liege eine große
Übertreibung und Verallgemeinerung. Oben wurde die Begründung seines

Standpunkts für einen angeblich notwendigen Verzicht auf die
Geschichte um reinlicher « theologischer Methode » willen, ausführlich
und wortgetreu dem Leser geboten. Da wird behauptet, die Geschichte

könnte den gewünschten Dienst nicht leisten, denn die Offenbarung
sei nicht ihr Objekt und sie arbeite mit der bloßen Vernunft. Aber
wir wollen von ihr gar nicht bezeugen lassen, es handle sich tatsächlich

um Offenbarung ; sie soll uns nur sagen, was die Dokumente der Vorzeit

als Glauben ihrer Urheber oder der Kirche jener Tage beurkunden,
was z. B. die Evangelien, die Paulusbriefe berichten, die
Glaubensbekenntnisse aussprechen, die Entscheidungen der alten Konzilien
erklären, dieser und jener Kirchenvater lehrt, dieser Papst, Bischof,



110 Theologie — eine Denkaufgabe

jener Theologe geschrieben hat ; was darin alles als Glaubenswahrheit,
Offenbarungswahrheit hingestellt wird. Ob es wirklich Offenbarung
ist, kann uns die Geschichtswissenschaft als solche nicht angeben, dazu

fehlt ihr freilich jede Kompetenz ; die Überzeugung von der

Offenbarungstatsache gehört in das Gebiet unsres von der Gnade getragenen
Glaubens. Aber wie ich niederschreiben kann, was ich glaube, oder

es einem Andersgläubigen sagen kann und der Andersgläubige seinerseits

den eigenen Glauben bekanntzugeben vermag, so vermochten
es auch die katholischen Christen vergangener Zeiten, und es sind
hinreichend viele ausführliche schriftliche Zeugnisse ihres Glaubens,
ihrer Lehre auf uns gekommen, daß wir einen historischen Schluß auf
den Inhalt der mündlichen Überlieferung und Glaubensverkündigung
ziehen können. Demgemäß wurde von der Kirche nie etwa behauptet,
Paulus hätte in seiner mündlichen Predigt die Unbefleckte Empfängnis
gelehrt. Für eine ganze Anzahl von Glaubenswahrheiten nun vermag
eine objektive Geschichtsforschung an Hand der Dokumente
festzustellen, daß sie vor soundsovielen Jahrhunderten in der Kirche
bereits bekannt wurden wie heute noch, mit gleichen Worten und dem

gleichen wesentlichen Glaubensgehalt ; die Vorstellungen, die sich bei
dieser oder jener Lehre hinzugesellten und heute als falsch oder fraglich

erachtet werden, sind ebenfalls geschichtlich nachzuweisen, z. B.
für die örtliche Lage und Verteilung des Himmels, der Hölle, des

Fegfeuers. In vielen Fragen kann so eine historische Begründung für die

Identität des Dogmas in Vergangenheit und Gegenwart erbracht werden.
Warum sollte die positive Theologie sie nicht entgegennehmen und
sich selber um diese Forschung bemühen Geht sie bei derartiger
Bemühung einseitig, so voreingenommen und verständnislos zu Werke,
daß die geschichtliche Wirklichkeit Vergewaltigung erfährt, dann
wird Tadel und Korrektur angebracht sein. Daß es aber ohne

Vergewaltigung der Geschichte, ohne Verdrehung, ohne Künstelei nie
abgehen könne, ist eine durch die Tatsachen widerlegte Anklage.

Eine letzte Frage wäre jetzt die, ob objektive geschichtliche Arbeit
für den Aufweis und die Verfolgung der Dogmenentwicklung als solcher,

wo sie stattgefunden hat, zweckdienlich sei. Das Unternehmen birgt
selbstverständlich seine heiklen Momente. Hier geht es nicht um
bloßen Befund über Wortlaut und Sinn einzelner Dokumente, es steht
ein großer Zusammenhang zur Rede, der nicht so unmittelbar
aufleuchtet, wo die Eigenart sog. Geistesgeschichte und deren
Sonderbedingungen und Anforderungen sich verstärkt anmelden. Geistes-



Theologie — eine Denkaufgabe 111

geschichte betreiben sowohl wie eine geistesgeschichtliche Leistung
billigen, erfordert entsprechenden Denkwillen. Geistesgeschichtlicher
Zusammenhang, Verwandtschaft, Kontinuität der Anschauungen und
Ideen, der Lehren und Lehrsysteme wird aber gleichwohl als berechtigtes,

ja erwünschtes Gebiet historischer Forschung angesehen, das

Ergebnis einzelner Arbeiten dieser Art als objektiv begründete, plausible
Synthese anerkannt. Gewiß vermag sie nicht jeden zu überzeugen,
Evidenz eignet ihr kaum je. Wie der Bau einer solchen Synthese nicht
bloße Fähigkeit zu äußerem Verstehen der Quellen voraussetzt, sondern

darüber hinaus eine gewisse Bereitschaft zu innerem Verständnis, zum
Nach-Denken, einen Einfühlungswillen in die Gedankengänge, der in
etwa hellsichtig macht für eine Verbindung zwischen den Gedanken
verschiedener Quellen aus verschiedenen Zeiten, so erfolgt auch die

Zustimmung zu gebotenen geistesgeschichtlichen Synthesen nicht ohne

bestimmte Sympathie, aufgeschlossenes Entgegenkommen. Das muß
für den Aufweis einer Dogmenentwicklung berücksichtigt werden.
Wer ohne Verständniswillen ihm gegenübersteht, wird weder Dasein
noch Rechtmäßigkeit der behaupteten Entwicklungslinie unterschreiben
können ; denn was ihm vorgeführt wird, ist nun einmal kein Rechen-

exempel. Er wird es lächerlich finden, daß man ihm etwa den Begriff
der Sphragis in den Gedanken über Taufe und Firmung als Ansatz,
Keim für die Lehre vom sog. sakramentalen Charakter vorsetzt. Wer
nichts von der Entwicklung eines Baumes verstände, fände es auch

unglaubhaft, daß ein gezeigtes, winziges, scheinbar ungegliedertes
Samenkorn dessen Anfang sei. In vielen Fällen besteht an LIand
zureichender Belege und Kenntnisse und bei einiger Verständnisbereitschaft,

für Leute, die nicht aus Anlage oder üblen Erfahrungen krankhaft

skeptisch, hyperkritisch sind, die Möglichkeit natürlicher
Urteilsbildung über den sozusagen organischen Verlauf der Entwicklung
eines Dogmas. In andern Fällen bleibt diese Möglichkeit versagt. Wo
sie besteht, wird die Theologie sie freudig entgegennehmen und wird
sich ihre Freude hier nicht verderben lassen durch die Unzulänglichkeit
dort, die laut Zeugnis der Geschichte keine endgültige zu sein braucht.
Für positive Theologie geht es übrigens nie um ein Erraten künftiger
Wege der Dogmenentwicklung, ihr Anliegen bleibt hier immer ein

historisches, die allfällige Erklärung des bereits Geschehenen.

Das menschliche Denken und Forschen wird in der Theologie aus
der Kraft des Glaubens an die Reichtümer der Offenbarung solange



112 Theologie — eine Denkaufgabe

neue Antriebe schöpfen als der Glaube selbst lebendig bleibt, und es

wird die fides quaerens intellectum weder geistige Verarmung, noch

Schwarzseherei, noch auch nur Kleinmut in der Verfolgung ihrer Ziele
zulassen. Platz hat auf dem Feld der Glaubenswissenschaft jede Anlage,
jede wahre Befähigung, ob positive Denkrichtung, ob spekulative.
In gegenseitiger Achtung, gegenseitiger Hilfeleistung und möglichst
harmonischer Zusammenarbeit wird die Aufgabe unserer Wissenschaft
immer vollkommener erfüllt, ihr « Problem » erleichtert werden und
ihr Ertrag gesteigert.


	Theologie : eine Denkaufgabe

