
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 18 (1940)

Artikel: Die Selbstverständlichkeit des Grundsatzes von der Begrenzung der
Wirklichkeit durch die von ihr sachlich verschiedene Möglichkeit

Autor: Gredt, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762430

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762430
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Selbstverständlichkeit des Grundsatzes

von der Begrenzung der Wirklichkeit durch
die von ihr sachlich verschiedene Möglichkeit.

Von P. Jos. GREDT 0. S. B., Rom (S. Anselmo).

Actus non limitatur nisi per potentiam ab actu realiter distinctam :

Die Wirklichkeit kann nicht durch sich selbst begrenzt werden, sondern

nur durch eine von ihr sachlich verschiedene Möglichkeit. Dieser
Satz bildet die Grundlage der aristotelisch-thomistischen Philosophie.
Er ist ein aus sich selbst einleuchtender Satz. Denn die Wirklichkeit
zeigt sich unmittelbar durch ihren Begriff als aus sich selbst nicht
einschränkbar, als nur beschränkbar durch eine sachlich von ihr
verschiedene Möglichkeit. An und für sich strebt die Wirklichkeit dahin,
die Fülle der Vollkommenheit jener Ordnung mitzuteilen, in der sie

Wirklichkeit ist. Die Wirklichkeit ist ja wesentlich Vollkommenheit :

Vollkommenheit schlechthin als Daseinswirklichkeit, als Wirklichkeit
schlechthin ; Vollkommenheit beziehungsweise in einer bestimmten
Ordnung als Wesenswirklichkeit, als Wirklichkeit einer bestimmten
Ordnung. Dann ist aber unverständlich, wie sie sachlich in sich selbst
das enthalten könne, was sie beschränkt in der Ordnung, in der sie

Wirklichkeit ist. Denn was wesentlich Vollkommenheit in irgend einer

Ordnung ist und wesentlich dahin strebt, die Fülle der Vollkommenheit

dieser Ordnung mitzuteilen, kann nicht zugleich das sein, wodurch
die Fülle dieser Vollkommenheit verhindert würde, d. h. es kann sachlich

in sich selbst nicht das einschließen, wodurch die Fülle dieser

Vollkommenheit verhindert wird 1.

Es fragt sich nun, woher es kommt, daß dieser Grundsatz so vielfach

angezweifelt wird. Wenn er wirklich ein aus sich selbst
einleuchtender Satz ist, kann das nur daher kommen, daß die Begriffe,
durch die der Satz gebildet ist, dem menschlichen Verstände Schwierigkeiten

bieten. Und zwar ist es der Begriff der von der Wirklichkeit
sachlich verschiedenen Möglichkeit, der die Schwierigkeiten bietet.

1 J. Gredt, Die aristotelisch-thomistische Philosophie, II (Freiburg 1935), S. 35.



Die Selbstverständlichkeit des Grundsatzes von der Begrenzung 85

Das drängt sich alsogleich auf, wenn wir die Einwendungen betrachten,
die gegen unseren Grundsatz gemacht werden. « Damit das Sein

begrenzt sei », sagt Suarez, « genügt es, daß es von einem andern in
bestimmtem Maße mitgeteilt sei, auch wenn es nicht eigentlich in eine
leidentliche Möglichkeit aufgenommen ist »I. Das heißt : es ist keine

von der Wirklichkeit sachlich verschiedene Möglichkeit erfordert. Die
Grenze ist nichts Positives, sondern etwas bloß Negatives. So

ausdrücklich P. Descoqs : « Für uns besagt die Grenze eigentlich einen

Mangel, eine Verneinung » 2.

Dieser Behauptung ist aber entschieden zu widersprechen. Die
Grenze 3 ist immer etwas Positives, aber sie hat Negatives im Gefolge.
Der Begriff der Grenze ist vorerst der Ordnung des Ausgedehnten
entnommen. Und schon hier offenbart sich gleich die Wahrheit des

Gesagten : die Grenze ist etwas Positives, das aber dem Begrenzten
entgegengesetzt ist und dadurch die Nichtfortsetzung begründet. Der
Punkt, die Grenze der Linie ist etwas Positives ; er hat ja eine positive
Formalwirkung : die die Durchdringung verhindernde Berührung.
Zwei Linien berühren sich mit ihren Endgrenzen « unbedingt hart ».

Der Punkt ist auch, als in jeder Beziehung unausgedehnt, der
ausgedehnten Linie entgegengesetzt und hat dadurch das Negative, die

Nichtfortsetzung der Linie im Gefolge. Dasselbe ist zu sagen von der

Linie, die die Fläche, und von der Fläche, die die Tiefenausdehnung
begrenzt. Sie sind positive Seinsheiten, die in ihrer Weise Negatives
begründen, insofern sie beziehungsweise unausgedehnt sind : die Linie
ist unausgedehnt der Breite nach und begründet so die Nichtfortsetzung,
die Begrenzung der Fläche ; und die Fläche, als unausgedehnt in die

Tiefe, ist die Grenze des Körpers, der Ausdehnung in die Tiefe. Auch
die Verbindungsgrenzen innerhalb der Ausdehnung, die Verbindungspunkte

innerhalb der Linie, die Verbindungslinien innerhalb der Flächen
und die Verbindungsflächen innerhalb des Körpers sind in derselben

Weise aufzufassen als Grenzen von Teilen, die untereinander zusammenhängen

durch die gemeinsamen Grenzen.

Aber auch in der substanziellen Ordnung tritt dasselbe zutage.

1 Ut ergo esse sit finitum satis est, ut sit receptum ab alio in tanta ac tanta
perfectionis mensura, etiamsi proprie non sit receptivum in aliqua passiva potentia
(Suarez, Disp. Met. 30, sect, 2 n. 19).

2 Pour nous, la limite dit formellement une déficience, une négation
(P. Descoqs, Essai critique sur l'hylémorphisme, Paris 1924, pag. 141).

3 Abgesehen von einer rein gedanklichen Abgrenzung.



86 Die Selbstverständlichkeit des Grundsatzes von der Begrenzung

Die Vereinzelung der Wesenswirklichkeit (der in den Stoff aufgenommenen

Form) ist eine Grenze, eine positive Abgrenzung der Form.
Sie ist etwas, das zu dieser Wirklichkeit hinzukommt, ihr die
unbestimmte Allgemeinheit benimmt und sie zu einer Fwze/wirklichkeit
stempelt. Dasselbe ist zu sagen vom durch die Wesenswirklichkeit
innerlich bestimmten Dasein. Diese dem Dasein innerliche Bestimmtheit

ist eine positive Grenze, die dem Dasein die Unendlichkeit benimmt,
die ihm an und für sich zukäme. Immer zeigt sich die Grenze als etwas
Positives, das aber Negatives im Gefolge hat. Sie ist ja etwas, das

dem, was begrenzt wird, entgegengesetzt ist und eben dadurch Schranke
ist, die die Fortsetzung der Wirklichkeit verhindert in ihrer Linie. Die
Vereinzelung verhindert die Weiterausdehnung der Wesenswirklichkeit

; und die dem Dasein innerliche Artbestimmtheit ist der
unbeschränkten Fortsetzung des Daseins entgegengesetzt und beschränkt
somit das Dasein. — Auch die Akzidenzien haben positive Grenzen :

Artbestimmtheit und Vereinzelung. Außerdem hat die Beschaffenheit
noch die Grenze des Stärkegrades.

Diese Grenzen zeigen sich alle als etwas Positives ; sie sind sogar
Wirkliches (actus). Aber da sie Beschränkung, Unvollkommenheit,
etwas der Vollkommenheit Entgegengesetztes bedeuten, können sie

unmöglich im Akt, in der Wirklichkeit, in der Vollkommenheit selber

wurzeln. Die Wirklichkeit begrenzt sich nicht selbst : die Ausdehnung
begrenzt sich nicht selbst. Die Linie gibt sich nicht selbst aus sich
selbst Grenzpunkte ; sie verneint nicht sich selbst ; die Fläche gibt
sich nicht selbst Grenzlinien, der Körper Grenzflächen ; sie verneinen
nicht sich selbst. Die Wesenswirklichkeit, die in den Stoff aufgenommene

Form, vereinzelt nicht sich selbst, sie trägt in sich selbst nicht
den Grund, daß sie auch in ihrer Linie, in ihrer Wesenslinie, beschränkt
sei. Wenn die Wesenswirklichkeit durch sich selbst vereinzelt wäre,
gäbe es keine allgemein gültigen Wesenheiten ; wir hätten den Nominalismus.

Nur dadurch ist der Nominalismus vermieden, daß der

artbestimmende Grund sachlich verschieden ist von dem Grunde der

Vereinzelung. Umsomehr beschränkt die Daseinswirklichkeit nicht
sich selbst. Sie benimmt nicht sich selbst die Unendlichkeit, die ihr
an und für sich zukommt.

Da die Wirklichkeit sich nicht selbst beschränkt, müssen wir
nach dem Grunde der Beschränkung suchen. Dieser Grund kann nur
die den Dingen innerliche Möglichkeit sein. Diese, als der Wirklichkeit
entgegengesetzt, beschränkt die Wirklichkeit. Man kann wohl sagen,



der Wirklichkeit durch die von ihr sachlich verschiedene Möglichkeit 87

der Grund der Beschränkung sei die Wirkursache, die die mit
Beschränkung behafteten Dinge hervorbringt. Aber damit gibt man
nicht den letzten Grund an. Nur dadurch bringt die Ursache beschränkte
Wirklichkeiten hervor, weil die Dinge mannigfach aus Möglichkeit und
Wirklichkeit zusammengesetzt sind. Letzter Grund kann nur die dem

Dinge innerliche Möglichkeit sein. Nur dadurch kann daher die
Wirkursache eine beschränkte Daseinswirklichkeit hervorbringen, daß sie

diese Wirklichkeit als in einem Wesen aufgenommen hervorbringt ;

und nur dadurch kann die Wirkursache eine beschränkte
Wesenswirklichkeit hervorbringen, daß sie dieselbe als im Stoffe aufgenommen

hervorbringt. Daher ist die zu keinem Stoffe hingeordnete
Wesenswirklichkeit in ihrer Linie unendlich. So wurzelt die Beschränkung
der Form, die Vereinzelung, in der reinen Möglichkeit des ersten

Stoffes, die Beschränkung des Daseins in dem vom Dasein sachlich
verschiedenen Wesen, das als solches wohl Wirklichkeit, aber erste
Wirklichkeit ist und somit für die letzte Wirklichkeit des Daseins

Möglichkeit ist.
Eine besondere Schwierigkeit bietet die reine Möglichkeit des

ersten Stoffes, der aller Wirklichkeit bar ist und dennoch positive
sachliche Grenze der Wesenswirklichkeit sein soll. Allein es ist zu
bedenken, daß es zwischen dem reinen Nichts und der Wirklichkeit
ein Zwischenglied gibt, die reine Möglichkeit des ersten Stoffes, der

wirklich daseiend ist durch die zu ihm hinzukommende Wirklichkeit.
Er ist aus sich nur Möglichkeit, Beschränkung. Er beschränkt die

Form, die Wesenswirklichkeit, so wie das Wesen das Dasein, die
Daseinswirklichkeit beschränkt. Wie das in kein beschränkendes Wesen

aufgenommene Dasein schlechthin unendlich ist, so ist die rein geistige,
für sich seiende Form unendlich in ihrer Linie. Der erste Stoff, als

erste Möglichkeit, als reine Möglichkeit, ist die Grenze der
Wesenswirklichkeit, und die erste Wirklichkeit ist, als Möglichkeit, die Grenze

der Daseinswirklichkeit.
Auch die Beschränkung der Akzidenzien wurzelt in einer

Möglichkeit. Die für sich seiende Substanz, als Trägerin der Akzidenzien,
verhält sich als Möglichkeit zur nebensächlichen Wirklichkeit der
Akzidenzien. Die Akzidenzien haben ihre Vereinzelung von der
Substanz, der sie anhaften. Und auch ihre Wesensbestimmtheit haben
sie von ihr, da die Akzidenzien ein diesem Untergrund, dieser Substanz

entsprechendes Wesen haben müssen. Die Ausdehnung hat ihre
Beschränkung von der Substanz, von der durch Wachstum und auch



88 Die Selbstverständlichkeit des Grundsatzes von der Begrenzung

durch Verdünnung mehr oder weniger entwickelten Substanz. Die
Ausdehnung muß dieser Substanz genau entsprechen.

Alle Grenzen wurzeln also in der Möglichkeit. Insofern sie aber

von der Wirkursache hervorgebrachte Wirklichkeit sind, haben sie

von der Wirkursache ihre genauere Bestimmtheit, soweit diese nicht
schon durch den aufnehmenden Untergrund eindeutig, oder wenigstens
innerhalb gewisser Grenzen, festgelegt ist. So hat die Wesenswirklichkeit

(die substanzielle Form) die genauere Bestimmtheit ihrer
Vereinzelung durch die von der Wirkursache hervorgebrachten
Stoffanlagen. Insbesondere hängt die Höhe des Stärkegrades der Beschaffenheiten

von der Wirkursache ab. Der Stärkegrad der Beschaffenheit
wurzelt zwar in der durch die Substanz gegebenen Möglichkeit ; die
Höhe des Stärkegrades aber hängt von der die Beschaffenheit steigernden
Wirkursache ab. Einzig die Daseinswirklichkeit ist endgültig genau
bestimmt durch die Wesenswirklichkeit. Sie muß dieser genau
entsprechen und kann nur beeinflußt werden mittelbar, durch
Beeinflussung der Wesenswirklichkeit.

Diese Darlegungen mögen dazu beitragen, den schwierigen Begriff
der von der Wirklichkeit sachlich verschiedenen Möglichkeit aufzuhellen

und so zu zeigen, wie die Wirklichkeit sich nicht selbst begrenzt,
sondern immer nur begrenzt wird durch eine von ihr sachlich
verschiedene Möglichkeit. — Ein eigentlicher Beweis durch einen Mittelbegriff

kann nicht geboten werden, da es sich um einen unmittelbar
aus sich selbst einleuchtenden Satz handelt, dessen Prädikat unmittelbar
dem Subjekt zukommt. Es konnte sich also nur um eine

Begriffserklärung handeln und um einen indirekten Beweis, der dadurch

geführt wird, daß gezeigt wird, wie die Leugnung dieses Satzes zu
unannehmbaren Folgen führt : Die sich selbst beschränkende
Wesenswirklichkeit führt zum Nominalismus, und ein sich selbst beschränkendes

Dasein ist in sich widerspruchsvoll.


	Die Selbstverständlichkeit des Grundsatzes von der Begrenzung der Wirklichkeit durch die von ihr sachlich verschiedene Möglichkeit

