Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 18 (1940)

Artikel: Die Selbstverstandlichkeit des Grundsatzes von der Begrenzung der
Wirklichkeit durch die von ihr sachlich verschiedene Mdglichkeit

Autor: Gredt, J.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-762430

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762430
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Selbstverstindlichkeit des Grundsatzes
von der Begrenzung der Wirklichkeit durch
die von ihr sachlich verschiedene Moglichkeit.

Von P. Jos. GREDT O. S. B,, Rom (S. Anselmo).

Actus non limitatur nisi per potentiam ab actu realiter distinctam :
Die Wirklichkeit kann nicht durch sich selbst begrenzt werden, sondern
nur durch eine von ihr sachlich verschiedene Moglichkeit. Dieser
Satz bildet die Grundlage der aristotelisch-thomistischen Philosophie.
Er ist ein aus sich selbst einleuchtender Satz. Denn die Wirklichkeit
zeigt sich unmittelbar durch ihren Begriff als aus sich selbst nicht
einschrankbar, als nur beschrinkbar durch eine sachlich von ihr ver-
schiedene Mdoglichkeit. An und fiir sich strebt die Wirklichkeit dahin,
die Fiille der Vollkommenheit jener Ordnung mitzuteilen, in der sie
Wirklichkeit ist. Die Wirklichkeit ist ja wesentlich Vollkommenheit :
Vollkommenheit schlechthin als Daseinswirklichkeit, als Wirklichkeit
schlechthin ; Vollkommenheit beziehungsweise in einer bestimmten
Ordnung als Wesenswirklichkeit, als Wirklichkeit einer bestimmten
Ordnung. Dann ist aber unverstindlich, wie sie sachlich in sich selbst
das enthalten konne, was sie beschrinkt in der Ordnung, in der sie
Wirklichkeit ist. Denn was wesentlich Vollkommenheit in irgend einer
Ordnung ist und wesentlich dahin strebt, die Fiille der Vollkommen-
heit dieser Ordnung mitzuteilen, kann nicht zugleich das sein, wodurch
die Fiille dieser Vollkommenheit verhindert wiirde, d. h. es kann sach-
lich in sich selbst nicht das einschlieBen, wodurch die Fiille dieser
Vollkommenheit verhindert wird 1.

Es fragt sich nun, woher es kommt, daB3 dieser Grundsatz so viel-
fach angezweifelt wird. Wenn er wirklich ein aus sich selbst ein-
leuchtender Satz ist, kann das nur daher kommen, da3 die Begriffe,
durch die der Satz gebildet ist, dem menschlichen Verstande Schwierig-
keiten bieten. Und zwar ist es der Begriff der von der Wirklichkeit
sachlich verschiedenen Moglichkeit, der die Schwierigkeiten bietet.

1 J. Gredt, Die aristotelisch-thomistische Philosophie, IT (Freiburg 1935), S. 35.



Die Selbstverstindlichkeit des Grundsatzes von der Begrenzung 85

Das dringt sich alsogleich auf, wenn wir die Einwendungen betrachten,
die gegen unseren Grundsatz gemacht werden. «Damit das Sein
begrenzt sei», sagt Suarez, « geniigt es, daB es von einem andern in
bestimmtem MaBe mitgeteilt sei, auch wenn es nicht eigentlich in eine
leidentliche Méglichkeit aufgenommen ist »1. Das heifit : es ist keine
von der Wirklichkeit sachlich verschiedene Mdéglichkeit erfordert. Die
Grenze ist nichts Positives, sondern etwas bloB Negatives. So aus-
driicklich P. Descoqs: « Fiir uns besagt die Grenze eigentlich einen
Mangel, eine Verneinung » 2.

Dieser Behauptung ist aber entschieden zu widersprechen. Die
Grenze ? ist immer etwas Positives, aber sie hat Negatives im Gefolge.
Der Begriff der Grenze ist vorerst der Ordnung des Ausgedehnten ent-
nommen. Und schon hier offenbart sich gleich die Wahrheit des
Gesagten : die Grenze ist etwas Positives, das aber dem Begrenzten
entgegengesetzt ist und dadurch die Nichtfortsetzung begriindet. Der
Punkt, die Grenze der Linie ist etwas Positives ; er hat ja eine positive
Formalwirkung : die die Durchdringung verhindernde Berithrung.
Zwei Linien beriihren sich mit ihren Endgrenzen «unbedingt hart ».
Der Punkt ist auch, als in jeder Beziehung unausgedehnt, der ausge-
dehnten Linie entgegengesetzt und hat dadurch das Negative, die
Nichtfortsetzung der Linie im Gefolge. Dasselbe ist zu sagen von der
Linie, die die Fliche, und von der Fliche, die die Tiefenausdehnung
begrenzt. Sie sind positive Seinsheiten, die in ihrer Weise Negatives
begriinden, insofern sie beziehungsweise unausgedehnt sind : die Linie
ist unausgedehnt der Breite nach und begriindet so die Nichtfortsetzung,
die Begrenzung der Fliche; und die Fliche, als unausgedehnt in die
Tiefe, ist die Grenze des Korpers, der Ausdehnung in die Tiefe. Auch
die Verbindungsgrenzen innerhalb der Ausdehnung, die Verbindungs-
punkte innerhalb der Linie, die Verbindungslinien innerhalb der Flichen
und die Verbindungsflichen innerhalb des Korpers sind in derselben
Weise aufzufassen als Grenzen von Teilen, die untereinander zusammen-
hingen durch die gemeinsamen Grenzen.

Aber auch in der substanziellen Ordnung tritt dasselbe zutage.

1 Ut ergo esse sit finitum satis est, ut sit receptum ab alio in tanta ac tanta
perfectionis mensura, etiamsi proprie non sit receptivum in aliqua passiva potentia
(Suarez, Disp. Met. 30, sect. 2 n. 19).

2 Pour nous, la limite dit formellement une déficience, une négation
(P. Descogs, Essai critique sur I’hylémorphisme, Paris 1924, pag. 141).

3 Abgesehen von einer rein gedanklichen Abgrenzung.



86 Die Selbstverstindlichkeit des Grundsatzes von der Begrenzung

Die Vereinzelung der Wesenswirklichkeit (der in den Stoff aufgenom-
menen Form) ist eine Grenze, eine positive Abgrenzung der Form.
Sie ist etwas, das zu dieser Wirklichkeit hinzukommt, ihr die unbe-
stimmte Allgemeinheit benimmt und sie zu einer Einzelwirklichkeit
stempelt. Dasselbe ist zu sagen vom durch die Wesenswirklichkeit
innerlich bestimmten Dasein. Diese dem Dasein innerliche Bestimmt-
heit ist eine positive Grenze, die dem Dasein die Unendlichkeit benimmt,
die ihm an und fiir sich zukdme. Immer zeigt sich die Grenze als etwas
Positives, das aber Negatives im Gefolge hat. Sie ist ja etwas, das
dem, was begrenzt wird, entgegengesetzt ist und eben dadurch Schranke
ist, die die Fortsetzung der Wirklichkeit verhindert in ihrer Linie. Die
Vereinzelung verhindert die Weiterausdehnung der Wesenswirklich-
keit ; und die dem Dasein innerliche Artbestimmtheit ist der unbe-
schrinkten Fortsetzung des Daseins entgegengesetzt und beschrinkt
somit das Dasein. — Auch die Akzidenzien haben positive Grenzen :
Artbestimmtheit und Vereinzelung. AuBerdem hat die Beschaffenheit
noch die Grenze des Stirkegrades.

Diese Grenzen zeigen sich alle als etwas Positives ; sie sind sogar
Wirkliches (actus). Aber da sie Beschrinkung, Unvollkommenbheit,
etwas der Vollkommenheit Entgegengesetztes bedeuten, kénnen sie
unmoglich im Akt, in der Wirklichkeit, in der Vollkommenheit selber
wurzeln. Die Wirklichkeit begrenzt sich nicht selbst : die Ausdehnung
begrenzt sich nicht selbst. Die Linie gibt sich nicht selbst aus sich
selbst Grenzpunkte ; sie verneint nicht sich selbst; die Fliche gibt
sich nicht selbst Grenzlinien, der Korper Grenzflichen ; sie verneinen
nicht sich selbst. Die Wesenswirklichkeit, die in den Stoff aufgenom-
mene Form, vereinzelt nicht sich selbst, sie trigt in sich selbst nicht
den Grund, daB sie auch in ihrer Linie, in ihrer Wesenslinie, beschrinkt
sei. Wenn die Wesenswirklichkeit durch sich selbst vereinzelt wire,
gibe es keine allgemein giiltigen Wesenheiten ; wir hdtten den Nomina-
lismus. Nur dadurch ist der Nominalismus vermieden, daB3 der art-
bestimmende Grund sachlich verschieden ist von dem Grunde der
Vereinzelung. Umsomehr beschrankt die Daseinswirklichkeit nicht
sich selbst. Sie benimmt nicht sich selbst die Unendlichkeit, die ihr
an und fir sich zukommt.

Da die Wirklichkeit sich nicht selbst beschrinkt, miissen wir
nach dem Grunde der Beschrinkung suchen. Dieser Grund kann nur
die den Dingen innerliche Mdglichkeit sein. Diese, als der Wirklichkeit
entgegengesetzt, beschrinkt die Wirklichkeit. Man kann wohl sagen,



der Wirklichkeit durch die von ihr sachlich verschiedene Moglichkeit 87

der Grund der Beschrinkung sei die Wirkursache, die die mit Be-
schrinkung behafteten Dinge hervorbringt. Aber damit gibt man
nicht den letzten Grund an. Nur dadurch bringt die Ursache beschrinkte
Wirklichkeiten hervor, weil die Dinge mannigfach aus Moglichkeit und
Wirklichkeit zusammengesetzt sind. Letzter Grund kann nur die dem
Dinge innerliche Moglichkeit sein. Nur dadurch kann daher die Wirk-
ursache eine beschrinkte Daseinswirklichkeit hervorbringen, daf sie
diese Wirklichkeit als in einem Wesen aufgenommen hervorbringt ;
und nur dadurch kann die Wirkursache eine beschrinkte Wesens-
wirklichkeit hervorbringen, dal3 sie dieselbe als im Stoffe aufgenommen
hervorbringt. Daher ist die zu keinem Stoffe hingeordnete Wesens-
wirklichkeit in ihrer Linie unendlich. So wurzelt die Beschrinkung
der Form, die Vereinzelung, in der reinen Moglichkeit des ersten
Stoffes, die Beschrinkung des Daseins in dem vom Dasein sachlich
verschiedenen Wesen, das als solches wohl Wirklichkeit, aber erste
Wirklichkeit ist und somit fiir die letzte Wirklichkeit des Daseins
Moglichkeit ist.

Eine besondere Schwierigkeit bietet die reine Moglichkeit des
ersten Stoffes, der aller Wirklichkeit bar ist und dennoch positive
sachliche Grenze der Wesenswirklichkeit sein soll. Allein es ist zu
bedenken, daB es zwischen dem reinen Nichts und der Wirklichkeit
ein Zwischenglied gibt, die reine Moglichkeit des ersten Stoffes, der
wirklich daseiend ist durch die zu ihm hinzukommende Wirklichkeit.
Er ist aus sich nur Moglichkeit, Beschrinkung. Er beschrinkt die
Form, die Wesenswirklichkeit, so wie das Wesen das Dasein, die Daseins-
wirklichkeit beschrinkt. Wie das in kein beschrinkendes Wesen auf-
genommene Dasein schlechthin unendlich ist, so ist die rein geistige,
fir sich seiende Form unendlich in ihrer Linie. Der erste Stoff, als
erste Moglichkeit, als reine Mdglichkeit, ist die Grenze der Wesens-
wirklichkeit, und die erste Wirklichkeit ist, als Moglichkeit, die Grenze
der Daseinswirklichkeit.

Auch die Beschrinkung der Akzidenzien wurzelt in einer Mog-
lichkeit. Die fiir sich seiende Substanz, als Trigerin der Akzidenzien,
verhalt sich als Moglichkeit zur nebensidchlichen Wirklichkeit der
Akzidenzien. Die Akzidenzien haben ihre Vereinzelung von der Sub-
stanz, der sie anhaften. Und auch ihre Wesensbestimmtheit haben
sie von ihr, da die Akzidenzien ein diesem Untergrund, dieser Substanz
entsprechendes Wesen haben miissen. Die Ausdehnung hat ihre Be-
schrinkung von der Substanz, von der durch Wachstum und auch



88 Die Selbstverstindlichkeit des Grundsatzes von der Begrenzung

durch Verdiinnung mehr oder weniger entwickelten Substanz. Die
Ausdehnung muB dieser Substanz genau entsprechen.

Alle Grenzen wurzeln also in der Mdglichkeit. Insofern sie aber
von der Wirkursache hervorgebrachte Wirklichkeit sind, haben sie
von der Wirkursache ihre genauere Bestimmtheit, soweit diese nicht
schon durch den aufnehmenden Untergrund eindeutig, oder wenigstens
innerhalb gewisser Grenzen, festgelegt ist. So hat die Wesenswirklich-
keit (die substanzielle Form) die genauere Bestimmtheit ihrer Ver-
einzelung durch die von der Wirkursache hervorgebrachten Stoff-
anlagen. Insbesondere hiangt die Hohe des Stirkegrades der Beschaffen-
heiten von der Wirkursache ab. Der Stdrkegrad der Beschaffenheit
wurzelt zwar in der durch die Substanz gegebenen Méglichkeit ; die
Hohe des Stiarkegrades aber hingt von der die Beschaffenheit steigernden
Wirkursache ab. FEinzig die Daseinswirklichkeit ist endgiiltig genau
bestimmt durch die Wesenswirklichkeit. Sie mufB} dieser genau ent-
sprechen und kann nur beeinfluBt werden mittelbar, durch Beein-
flussung der Wesenswirklichkeit.

Diese Darlegungen modgen dazu beitragen, den schwierigen Begriff
der von der Wirklichkeit sachlich verschiedenen Moglichkeit aufzu-
hellen und so zu zeigen, wie die Wirklichkeit sich nicht selbst begrenzt,
sondern immer nur begrenzt wird durch eine von ihr sachlich ver-
schiedene Moglichkeit. — Ein eigentlicher Beweis durch einen Mittel-
begriff kann nicht geboten werden, da es sich um einen unmittelbar
aus sich selbst einleuchtenden Satz handelt, dessen Priadikat unmittelbar
dem Subjekt zukommt. Es konnte sich also nur um eine Begriffs-
erklirung handeln und um einen indirekten Beweis, der dadurch
gefithrt wird, daBl gezeigt wird, wie die Leugnung dieses Satzes zu
unannehmbaren Folgen fithrt : Die sich selbst beschrankende Wesens-
wirklichkeit fithrt zum Nominalismus, und ein sich selbst beschrinkendes
Dasein ist in sich widerspruchsvoll.



	Die Selbstverständlichkeit des Grundsatzes von der Begrenzung der Wirklichkeit durch die von ihr sachlich verschiedene Möglichkeit

