
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 18 (1940)

Artikel: Formale und objektive Heiligkeit [Fortsetzung]

Autor: Horváth, Alexander

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762429

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762429
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Formale und objektive Heiligkeit.
Von Dr. Alexander HORVÄTH 0. P.

[Fortsetzung.)

ZWEITER TEIL
Die Heiligkeit der Geschöpfe.

a) Überleitung der Heiligkeit auf die Werke Gottes.

Die Grundlage unserer bisherigen Untersuchung bildete das
transzendente Sein Gottes, dessen synthetischer Gesamtinhalt uns Gott in
einer solchen unendlichen Fülle von Licht, Glanz und Wahrhaftigkeit
zeigt, daß wir darin weder Sein, noch Natur, noch irgendein anderes

bestimmtes Merkmal zu unterscheiden imstande sind. Ein Seinsobjekt
von unendlicher Hoheit und Erhabenheit erscheint vor uns, das einerseits

scheue Ehrfurcht fordert, anderseits aber infolge seiner Verborgenheit

eine Bewunderung erweckt, die durch das Bewußtsein des

unendlichen Abstandes von ihm den Menschensinn zu erdrücken droht
(opprimi a maiestate) und gleichsam zu Boden schlägt (humiliari).
Aber gerade die Ehrwürdigkeit dieses Gegenstandes drängt zur nähern

Erforschung und zur Gestaltung seines allumfassenden Inhaltes für
unsern Verstand und für unser Gemüt. Dies ist der affectus hu-
militatis, der unsere Stellung Gott gegenüber bestimmt und unser
ganzes Verhalten, alle gottbezogenen Lebensäußerungen regelt und
belebt. Dieses Objektsein Gottes, diese synthetische Zusammenfassung

seiner Seinsvollkommenheit stellt die Objekt-Heiligkeit Gottes
dar. Gott ist ein heiliges Objekt, das infolge seiner Seinsfülle weder
mit geschöpflichem Maßstabe gemessen, noch einem Geschöpfe
gleichgestellt werden kann. Steht hiermit die Überweltlichkeit Gottes
fest, so ist auch die das ganze geschöpfliehe Sein runfassende
Abhängigkeit von Gott gesichert. Darum ist es uns einerseits möglich,
Gottes transzendente Heiligkeit näher zu gestalten, andererseits aber
auch deren Überströmen auf das Geschöpf genauer festzustellen. Die
nähere Gestaltung derselben, als formaler, Natur-Heiligkeit, und als

objektiver, Seins- und Norm-Heiligkeit — auf Grund der Subsistenz —
haben wir bereits vorgenommen. Es bleibt nnr noch übrig
nachzuforschen, ob und in wieweit Heiligkeit dem Geschöpfe zukommen



40 Formale und objektive Heiligkeit

kann, wie diese aus der Urheiligkeit als ihrer Quelle hervorströmt und
im Geschöpfe Bestand hat.

Unser Arbeitsfeld und die anzuwendende Methode sind durch das

Vorgehen des Aquinaten bestimmt. Die Heiligkeit ist eine

Seinsbestimmung, die mit dem formalen Merkmale des Guten eng zusammenhängt.

« Ist alles gut durch die Güte Gottes » fragt der hl. Thomas 1,

und insofern im Geschöpfe die Güte auch als innerer Wert vorhanden
ist, fragt er weiter : « Wie verhält sie sich zum Seinswert Gottes und
der übrigen nebengeordneten Geschöpfe »2. Die gleichen Fragen
müssen wir auch in bezug auf die Heiligkeit stellen.

Zweifelsohne muß man zugeben, daß alles Geschöpfliche durch
die Heiligkeit Gottes heilig ist. Wie wir Gott das höchste Gut und
das höchste Seiende, also das Gute alles Guten und das Sein alles
Seienden nennen, so müssen wir ihn auch die Heiligkeit alles Heiligen
heißen 3. Das universale in essendo tritt, weil es zugleich universale in
causando ist, in der Eigenschaft des summum analogatum auf. Alles,
was mit ihm in Beziehung steht, nimmt an seinen Benennungen teil,
je nach Art und Tragweite der Beziehung und deren Grundlage. Ist
Gott transzendent heilig, so muß auch das von ihm abhängige Geschöpf
kausal, als vom heiligsten Prinzip hervorgebrachtes Sein, heilig genannt
werden : an sich eine rein äußere Benennung, wie alle derartigen
analogen Namen nur durch die Beziehung zum summum analogatum
ihr eigentliches Merkmal erhalten. Hierdurch ist eine Trennung der

1 I 6, 4.
2 Der Zusammenhang der Heiligkeit mit dem Begriffe des Guten liegt auf

der Hand. Das Sein, und zwar das vollkommen gestaltete Sein (perfectio), ist ihre
Voraussetzung. Das objektmäßig auftretende und sich entfaltende Sein, ist ihre
nächste Grundlage. In diesem Zug tritt uns das Merkmal des Guten entgegen.
Wert für sich und sich behauptender Wert zu sein, kennzeichnet das Gute. Das
sich Geltendmachen (dignitas) als Subsistenz bzw. Person und das Fordern der
Anerkennung ist ein wesentlicher Zug der objektiven Heiligkeit. Den Innern
Wert in entsprechenden wertvollen Werken zum Vorschein zu bringen, charakterisiert

die formale Heiligkeit. Die Heiligkeit ist mit dem Sein und mit der Güte
formell nicht identisch, hängt aber mit ihnen aufs innigste zusammen.

3 Daß diese Aussageformen ein « quo » im Sinne der formalen Ursächlichkeit

nicht zulassen, braucht nicht einmal vorsichtshalber erwähnt zu werden.
Umsomehr sind sie wahr nach allen Arten der äußern Kausalität. In diesem
Sinne ist Gottes Heiligkeit auf Grund des allumfassenden Einflusses als erster
Ursache das Summum analogatum, an dem wir die Heiligkeit des Geschöpfes
messen. Nach den inneren, konstitutiven Prinzipien kommt dem Geschöpfe, wie
eigenes Sein und eigene Güte, so auch eigene Heiligkeit zu. In dieser Beziehung
verhält es sich zu Gott nicht als zu seinem Summum analogatum, sondern wird
mit ihm nach unmeßbaren Proportionen verglichen.



Formale und objektive Heiligkeit 41

objektiven und formalen Heiligkeit im Geschöpfe möglich. Beide sind
in Gott zwei Teilsichten, die in der transzendenten Heiligkeit Gottes

völlig identisch und wesentlich untrennbar sind. Im Geschöpfe aber
können sie getrennt vorkommen, je nachdem die Beziehung zur Sub-
sistenz oder zur Natur Gottes, als summum analogatum, gefaßt wird.
Noch mehr ist dies der Fall, wenn man die Frage beantworten will,
ob und wieweit die Heiligkeit im Geschöpfe als innerer Wert vorhanden
ist. Hier besteht eine Verähnlichung, die nicht bloß auf beziehungsweisen

Aussagen, sondern auf inneren Seinsbestimmungen beruht. Das Geschöpf
ist von Gott nicht bloß kausal abhängig, sondern auch ihm innerlich
ähnlich, und gerade diese innere Verähnlichling bildet die stete,
unzerstörbare Seinsgrundlage für jene kausalen Beziehungen, von denen

die Rede war. Mit andern Worten : die Heiligkeit kommt dem

Geschöpfe nicht bloß als äußere, kausale, sondern auch als eine innere

Benennung zu. Zum Vollbegriff der geschöpflichen Heiligkeit gehört
also, daß dieselbe ihm in der Form von inneren Werten zukomme,
welche durch ihre Gottbezogenheit die volle Weihe, ihre Gottzugehörigkeit

erhalten.
Diese beiden Gesichtspunkte immer streng auseinander zu halten,

ist unmöglich, da die inneren Werte die Grundlage der kausalen
Beziehungen sind. Wir können daher kaum eine Analyse vornehmen,
die bloß den einen Gesichtspunkt berücksichtigt und den andern ganz
vernachlässigt. Dies ist aber auch nicht nötig, da aus der vollständigen
Trennung kein erheblicher Nutzen entsteht. Nur in dem Falle wäre
dies erfordert, wenn die Gemeinsamkeit der göttlichen und geschöpflichen

Seinsinhalte ausschließlich äußerlich — kausal wäre. Eine solche

Annahme ist aber durch den Aquinaten hinlänglich widerlegt worden h
Daher können wir den beschriebenen Weg mit Sicherheit einschlagen.

Jedes geschöpfliehe Sein ist demnach eine Teilnahme am
göttlichen Sein. Dies muß in bezug auf die Heiligkeit ganz besonders

hervorgehoben werden, da die Beziehung derselben als objektiver

Heiligkeit zum göttlichen Sein ganz umfassend transzendental ist,
sofern sie aber als formale Eigenschaft des Geschöpfes in Betracht
kommt, nur als eine Teilhabe an der göttlichen Natur selbst im eigentlichen

Sinne Heiligkeit genannt werden kann. Die objektive Heiligkeit
kommt Gott als Subsistenz zu. Die Teilhabe an derselben geschieht
demnach durch die Ausdehnung der Subsistenz Gottes auf das Geschöpf.

1 I 13, 2.



42 Formale und objektive Heiligkeit

Majestät und Herrschaft Gottes kommen hierbei in Betracht, und
insofern das Geschöpf in den Bannkreis derselben gezogen wird, nimmt
es Anteil an der objektiven Heiligkeit des Schöpfers. Die Majestäts-
und Herrscherrechte Gottes sind allumfassend. Daher auch die Heiligkeit,

welche auf das Geschöpf, als auf ein unverletzliches und
unveräußerliches Eigentum Gottes überströmt.

Hier müssen aber die beiden Beziehungen genau auseinander

gehalten werden. Die Majestät Gottes ist durch das esse per se sub-

sistens, durch die Transzendenz des göttlichen Seins begründet. Diesem
steht das Geschöpf als esse participatum in notwendiger Abhängigkeit
gegenüber, die weder durch den Willen Gottes noch durch eine

zufällige Verfügung bedingt ist. Diese Beziehung des Geschöpfes ist mit
dessen Natur gegeben ; sie ist eine transzendentale Relation, welche
eine Verbindung mit der Subsistenz Gottes bloß auf Grund des

absoluten Erst-Seins darstellt. Ein Geschöpf, das nicht dem ganzen
Sein nach Gott angehörte, nicht auf Gott als seinen Urgrund hinwiese,
ist unmöglichI. Sowohl im rein ideal-objektiven, als auch im wirklichen
Sein hat das Geschöpf in der Subsistenz Gottes seinen Bestand 2, ohne

irgendwie mit Gott vermischt zu werden, da dieser Bestand in der
nach außenhin wirkenden Kraft Gottes begründet und durch dieselbe

verwirklicht wird. Das Geschöpf ist trotz seines unendlichen Abstandes
unzertrennlich verbunden mit der Subsistenz Gottes, die auf dasselbe

sich ausdehnt, wie die Subsistenz des Besitzers sich auf sein Eigentum
erstreckt. Stellt daher die Subsistenz die objektive Heiligkeit dar, so ist
alles, was in ihren Bannkreis gezogen wird, mit ihr und in ihr heilig,
ihr geweiht. Die verschiedenen Formen, nach welchen die Subsistenz

Gottes auf das Geschöpf ausgedehnt werden kann, stellen die einzelnen

Arten und Stufen der Weihe dar, die eben deshalb con-secrationes genannt
werden, weil das Geschöpf mit und in Gott heilig ist. Die Heiligkeit
kommt dem Geschöpfe nicht in sich zu, sondern in seiner Beziehung
zu Gott. Gott ist in sich heilig und das Geschöpf in ihm, je nach dem

Grade der Teilhabe an Gottes Würde durch die Ausgießung der
göttlichen Subsistenz. Bei den Konsekrationen ist also die Grundlage der

1 Dies drückt Thomas I 60, 5 in prägnanter Form aus : Unumquodque
autem in rebus naturalibus quod secundum naturam hoc ipsum quod est, alterius
est, principalius et magis inclinatur in id cuius est, quam in seipsum.

2 In bezug auf das objektive Sein sagt dies Thomas Ver. 2, 3 ad 2 ; Ver. 12, 6 c.
Für den Bestand des Geschöpfes in der göttlichen Wirkursächlichkeit ist unsere
Behauptung ohne weiteres klar.



Formale und objektive Heiligkeit 43

Heiligkeit die Würde Gottes selbst ; sie ist der Maßstab aller
Forderungen, die durch eine solche Heiligkeit gestellt werden ; sie ist aber
auch das Endziel aller Verehrung und Beachtung, die dem Geschöpfe

gezollt wird.
Die Herrscherrechte Gottes sind durch zufällige Beziehungen

vertreten. Zum Begriff des Herrn gehört, daß er etwas auf seine Zwecke

hinordnen, für dieselben benützen kann. Die Aufnahme in die Herrscherzwecke,

oder der Ausschluß von denselben, wie auch der Grad der
Aufnahme oder des Ausschlusses hängt von einem Willensentschlusse
ab und kommt in einem Spruche zum Ausdruck, den man als

endgültige Anordnung (imperium, ultimum iudicium practicum) bezeichnet.
So auch bei Gott, insofern wir den Begriff des Herrseins (Dominus)
auf ihn übertragen wollen. Das mit der notwendigen Beziehung zu
Gott hervorgebrachte Geschöpf kann den Zwecken Gottes verschiedenartig

dienstbar gemacht werden. Diese Zwecke sind als Willensentschlüsse

des obersten Gesetzgebers objektiv heilig. Daher ist auch

alles dasjenige objektiv heilig, was in den Dienst derselben gestellt wird.
In allen diesen Anordnungen finden wir eine in sich zwar zufällige,
aber zugleich feste und unabänderliche Bestimmung. Alle Glieder, die
dem Zwecke untergeordnet sind, werden durch prädikamentale
Relationen aufeinander, auf den Zweck und auf das ordnende Prinzip
bezogen. In dieser ihrer Relationsstellung kommt ihre objektive
Zweckbedeutung und Rangordnung zum Ausdruck, hierdurch werden sie

in doppelter Beziehung zu heiligen Objekten : sie stehen unter dem
Schutze Gottes, als des obersten Herrn, und sie nehmen in der Realität,
in der Gesamtheit der Schöpfung, eine Stelle ein, die ihnen der oben

erwähnte Spruch Gottes zugewiesen hat. Der Segensspruch Gottes ist
auf die wohlgeordnete Schöpfung ausgegossen ; die Dinge selbst aber sind

gesegnet als Träger dieses Segensspruches, als Werkzeuge, durch welche

die Pläne Gottes verwirklicht und die Fülle der Gaben seiner segnenden

Hand auf die Welt ausgegossen werden. Gott ist in allen Dingen
gegenwärtig durch seine Erkenntnis, die insbesondere im Wohlgeordnetsein
des Ganzen und der einzelnen Glieder nach den Gesichtspunkten der

göttlichen Weisheit offenbar wird. Diese objektive Würde der Geschöpfe,
daß sie Gottes Plänen dienen, daß sie Werkzeuge seiner Tätigkeit sind,
stellt ihre objektive Heiligkeit dar, die der Art und dem Grade nach

geringer ist als ihre Weihe an Gott (consecratio), und die insbesondere
darin zum Ausdruck kommt, daß in ihnen ein Willensentschluß Gottes
durch einen festen, unabänderlichen Ausspruch verwirklicht wird.



44 Formale und objektive Heiligkeit

Von diesem Spruch dürfte der Name « benedictio » stammen, in welchem
die planmäßig angelegte Hinordnung zu heiligen Zwecken, durch einen

heiligen Herrn und zur Verwirklichung heiliger Werke entsprechend
ausgedrückt wird.

Die erste Art der objektiven Heiligkeit kann auf Personen und
Sachen übergehen. Daher unterscheiden wir die Konsekrationen in
Personen- und Sachweihen. Die Ausdehnung der Herrscherrechte
Gottes auf das Geschöpf kann aber eine unmittelbare oder eine mittelbare

sein. Die einzelnen Arten der Ausdehnung der Subsistenz Gottes
auf die Geschöpfe werden wir im Laufe unserer Untersuchung skizzenhaft

darstellen. Eine ausführliche Begründung ist hier nicht möglich,
da einige Formen der geschöpflichen Heiligkeit erhebliche theologische
Traktate erheischen würden.

Was die formale Heiligkeit des Geschöpfes anbelangt, kommt ihm
dieselbe als Teilnahme an der Natur Gottes zu. Natur und
Naturprinzipien sind dem Geschöpfe so eigen, daß es hierin mit Gott keine
Gemeinschaft aufzuweisen vermag. Die Ausdehnung der persönlichen
Würde kann die höchste Gemeinschaft in der hypostatischen Union
erreichen ; die Gemeinschaft der Natur aber kann sich nur auf eine

Ähnlichkeit erstrecken, die jede Vermischung, ja jegliche Möglichkeit
der Verwechslung ausschließt. Deshalb ist jede geschöpfliche Natur an
sich profan, von der Reinheit Gottes abgesondert, durchsichtig, menschlichen

Begriffen und dem Gutdünken zugänglich, infolge der Zusammensetzung

aus Potenz und Akt unrein und in ihrer Dynamie Fehlern und

Mängeln ausgesetzt. Wir können daher von einer formalen Heiligkeit
im eigentlichen Vollsinne beim Geschöpfe nicht sprechen. Da aber alle

Mängel, welche die geschöpfliche Natur an sich begleiten, metaphysische
Notwendigkeiten darstellen oder aus denselben fließen, im übrigen
aber die Natur selbst eine reine Teilnahme an der reinen Natur Gottes

ist, fehlt dem Geschöpfe auch in dieser Beziehung die Heiligkeit Gottes
nicht schlechthin. Jedes Geschöpf ist im weitern Sinne ein Abbild
Gottes, ein vestigium Dei, in welchem eine Idee Gottes naturhaft
verwirklicht wird und in dem sowohl nach seinem Sein, wie auch nach
seiner Dynamie die Reinheit des Schöpfers zum Vorschein kommt.
Wir können demnach von einer formalen geschöpflichen Heiligkeit dort
reden, wo wir eine reine, unverdorbene Natur vor uns haben; nur ist
diese Heiligkeit im theologischen Sinne eine weitergefaßte, die im
Vergleich zur eigentlichen Heiligkeit mehr profanen Charakter hat.

Die Grundlage der formalen geschöp fliehen Heiligkeit ist demnach



Formale und objektive Heiligkeit 45

die Ähnlichkeit der Naturen im Sein und in ihrer Tätigkeit. Je größer
also die Verähnlichung des Geschöpfes mit Gott ist, desto näher kommt
es an das Heiligsein Gottes heran. Die Erhabenheit über die rein

profanen Seinsweisen ist schon durch die einfache Ebenbildlichkeit
des vernünftigen Geschöpfes sichergestellt. Das Ehrwürdige kommt
sowohl im persönlichen Sein, als auch in der Fähigkeit zur
Selbstbestimmung zum Vorschein 1. Bleibt eine solche Natur rein, und ist
sie auch in ihrer Dynamie ein Ebenbild Gottes, so können wir bei ihr
von einer formalen Heiligkeit sprechen, die diesem Begriff sich viel
mehr nähert als eine wohlgeordnete niedrigere Natur. Von einer

formalen Heiligkeit im eigentlichen Sinne können wir indes nur dort

reden, wo die Ebenbildlichkeit Gottes im Geschöpfe eine schlechthin
vollkommene ist, d. h. wo die Erhabenheit eine Erhöhung über die Natur
als solche mit sich bringt, das Ehrwürdige eine volle Verankerung in Gott

bedeutet, die Reinheit aber innerhalb der Grenzen des Möglichen eine

volle Abbildung des göttlichen Lebens darstellt. Vestigium, imago crea-
tionis, recreationis et gloriae bilden die verschiedenen Grade der

formalen Heiligkeit, die vom Geschöpfe ausgesagt werden kann.
Eine Verähnlichung des Geschöpfes mit Gott in bezug auf die

formale Heiligkeit kann sich auch auf die Wirkkraft erstrecken. In
dieser Hinsicht können nicht bloß vernünftige Geschöpfe, sondern auch
leblose Werkzeuge formal heilig genannt werden, wie z. B. die
Sakramente. Man sieht aber sofort, daß diese Art der formalen Heiligkeit
im abgeleiteten Sinne (per participationem) im Gegensatz zur ureigentlichen

(per essentiam) formalen Heiligkeit also genannt wird.
Hiermit hätten wir alle Möglichkeiten vor uns, nach welchen die

Heiligkeit Gottes auf das Geschöpf überströmen kann. Es sei uns

gestattet, dieselben nachstehend übersichtlich darzustellen.

1 Die Gottebenbildlichkeit begründet sowohl eine objektive als auch eine
formale Heiligkeit, je nachdem die selbständige Seinsfestigkeit der Person oder
die Reinheit der Natur in Betracht gezogen wird. Sehr schön drückt der
hl. Thomas diese Würde des Menschen in Zusammenhang mit der Vorsehung
Gottes aus in Ver. V 5 : Quanto aliquid est propinquius primo principio, tanto
nobilius sub ordine providentiae collocatur. Inter omnia vero alia spirituales
substantiae magis primo principio appropinquant ; unde et eius imagine insignitae
dicuntur. Et ideo a divina Providentia non solum consequntur, quod sint provisa,
sed etiam quod provideant. Et haec est causa, quare praedictae substantiae
habent suorum actuum electionem, non autem ceterae creaturae, quae sunt
provisae tantum et non providentes.



46 Formale und objektive Heiligkeit

Die Heiligkeit Gottes in seinen Werken verwirklicht

Heiligkeit
Gottes

objektive :
nach dem

Sein u. nach
der persönlichen

Würde
Gottes

betrachtet

kraft derMa-
jestät Gottes,
als Weihe, in
einer
transzendentalen

Beziehung

in Personen

Sachen

kraft derHerrschaft Gottes ;
auf Grund göttlicher
Fügung und Anordnung, in
einer prädikamentalen
Beziehung in den gesegneten

Personen und
Sachen

'durch unmittelbare
Unterordnung

formale-, kraft
der Reinheit
der göttlichen

Natur

juach der
Ähnlichkeit
mit der göttl.
Natur selbst

durch mittelbare
Unterwerfung

als gewöhnliches Abbild (vestigium):
in jeder geschaffenen Natur

der Schöpfung

<

_nach der
Ähnlichkeit
mit der wir-,,
kendenKraft
Gottes

als Ebenbild

als Prinzip
des heiligen
Lebens :

Tugenden und
Gaben

als ein der
göttlichen
Kraft
untergeordnetes

Werkzeug
der Gnaden-
spendung

der
Neuschöpfung'

unvollkommen

(Gnade
der Zeit)

vollendet
(Gnade der
Ewigkeit).

imBereich der Zeichen :

Sakramente

im Bereich der Ursachen

: Christus, Kirche
Christi, Spender der
Sakramente und diese
selbst.

b) Die objektive Heiligkeit
in den Werken Gottes als Weihe (consecratio).

Die Heiligkeit ist eine Seinsweise, die als Erhabenheit, Würde und
Reinheit das Sein selbst begleitet, aus ihm fließt und dasselbe in einer
besonderen Form bestimmt. Wie das Geschöpf das Sein nicht aus sich

hat, so ist auch die Heiligkeit in ihm bloß eine abgeleitete, übertragene
Eigenschaft. Von der objektiven Heiligkeit haben wir oben betont,
daß sie dem Geschöpfe nur durch die Ausdehnung der Subsistenz
Gottes zukommt. Das Geschöpf wird gleichsam zu Gott hingezogen, hat



Formale und objektive Heiligkeit 47

seinen Bestand in Gott, — nicht nach seinen inneren, konstitutiven
Prinzipien, wohl aber nach allen äußeren Ursachen, die zur
Hervorbringung des geschöpflichen Seins und zu dessen Bestände notwendig
sind. Diese Prinzipien gehören zur göttlichen Subsistenz, welche daher
als Sein-, Weihe- und Würde-verleihend auf alles sich bezieht, auf alles

gleichsam ausgedehnt wird, was als Abschluß (terminus) der äußeren

Tätigkeit gilt h Diesen Akt des Heranziehens des Geschöpfes, mit dem

immer eine Verleihung des Seins verbunden ist, nennen wir Annahme
oder Aufnahme (assumptio), ohne hiermit eine bestimmte Art der
Ursächlichkeit bezeichnen zu wollen. In dieser Annahme besteht die

Weihe (consecratio activa) des Geschöpfes, im Sein aber, das aus dieser

Annahme in der Form von Gottbezogenheit entsteht, das Geweiht-
und Heiligsein desselben (consecratio passiva).

Zum Begriff des Hervorgehens der Heiligkeit in diesem Sinne

gehören drei Momente : 1. der Ursprung, aus dem die Heiligkeit auf
andere überströmen kann ; dieser Ausgangspunkt (terminus a quo)
muß in sich objektiv heilig und virtuell vielfach sein, damit die eigene

objektive Würde auf andere Subjekte übertragbar sei ; 2. geeignete

Subjekte, die an der genannten Würde teilnehmen können und auf
welche die Subsistenz als Quelle der objektiven Heiligkeit ausgedehnt
werden kann ; 3. irgendeine ursächliche Beeinflussung der Subjekte
durch das Prinzip, aus dem die Heiligkeit fließt. Letzteres stellt den

Weiheakt dar, woraus als letztbeabsichtigter Abschluß (terminus ad

quem) die Weihe als bleibender Zustand folgt. Ursprung der objektiven

Heiligkeit ist die Subsistenz Gottes ; Subjekt, auf welches
dieselbe herabströmt, ist ein geschöpfliches Sein ; der nächste Grund
dafür ist irgendein Einfluß. Gottes, auf den die formale Annahme des

Geschöpfes, seine Weihe und Heiligung zurückzuführen ist. In diesem

Weihevorgang selbst spielen das Prinzip und das Subjekt die Rolle
der materiellen Voraussetzung ; die assumptio ist der nächste Grund

(ratio formalis) der Weihe, während diese selbst als bleibender Zustand

(forma) eine transzendentale Beziehung darstellt, oder richtiger, in
einer solchen Sein und Bestand erhält.

Die objektive Heiligkeit des Geschöpfes als Weihe (consecratio)
besteht demnach in einem notwendigen und unveränderlichen Verhalten

zu Gott, in einer unauslöschlichen Bezeichnung (consignatio) durch die

1 Es braucht kaum betont zu werden, daß die Beziehung und Ausdehnung
sich nicht von Seiten Gottes, sondern von Seiten des Geschöpfes verstehen.



48 Formale und objektive Heiligkeit

Annahme von selten Gottes, in der Zugehörigkeit zu Gott und in der

hieraus fließenden Würde und Erhabenheit. Man kann diese Art der

Heiligkeit auch folgendermaßen beschreiben : Die Weihe ist eine besondere

Würde des Geschöpfes, die aus einer unmittelbaren Berührung
mit dem persönlichen Sein Gottes stammt, in dem das Geschöpf
entweder a) durch hypostatische Vereinigung substanziellen Bestand
hat, oder b) dessen Abbild ist, oder c) in dessen Kraft im Sein oder
Sosein erhalten wird. Damit haben wir auch die verschiedenen Weisen
namhaft gemacht, nach welchen das Geschöpf zu Gott hingezogen,
von Gott aufgenommen, mit einem Worte : wie die Subsistenz Gottes
auf das Außergöttliche ausgedehnt werden kann.

Untersuchen wir nunmehr die einzelnen Formen der Weihe, die,
wie wir schon erwähnt haben, als Person- oder Sach-Konsekration
sich geltend macht.

Wir müssen vor allem das absolute und das relative Personsein

in Gott unterscheiden. Die Weihe, die nach dem Zeugnisse der
Offenbarung tatsächlich stattfindet, ist ganz verschieden je nach dem

Bezogensein des Geschöpfes zur relativen oder zur absoluten
Subsistenz Gottes. Obwohl die Aufnahme eines außergöttlichen Wesens

zur absoluten Subsistenz Gottes an sich nicht unmöglich ist1,
unterrichtet die Offenbarung über eine solche Heiligung des Geschöpfes
nicht. Nur die relative Subsistenz des Wortes wird auf eine menschliche

Natur ausgedehnt, sodaß wir die Beziehungen anderer Dinge zu
der absoluten Subsistenz Gottes ganz anders uns vorstellen müssen.

Die Personweihen untersuchen wir demnach in dieser doppelten
Hinsicht, sofern die Heiligung eine Annahme durch die relative
Subsistenz bedeutet und daraus jene Würde und Erhabenheit des

Geschöpfes folgt, in der dessen objektive Heiligkeit und Gottgeweiht-
sein besteht. Von dieser sind in der gegenwärtigen Heilsordnung alle

jene Formen der Weihe verschieden, die durch die Beziehung zur
absoluten Subsistenz Gottes objektive Heiligkeit verleihen.

Wir wollen zunächst die Weihe untersuchen, die aus der unmittelbaren

Annahme durch die relative Subsistenz des Wortes Gottes
entsteht. Der Kontakt mit derselben kann ein unmittelbarer oder mittelbarer

sein. Demnach wird die Weihe durch das Wort Gottes sowohl
dem Sein als auch der Würde nach wesentlich anders ausfallen. Die
unmittelbare Heiligung ist nur der menschlichen Natur Christi zu teil

1 III 3, 3.



Formale und objektive Heiligkeit 49

geworden, die mittelbare aber ist auf alles — in verschiedenen Formen
und Graden — ausgedehnt, was mit Christus in Beziehung steht.

Die unmittelbare Weihe bezieht sich auf die angenommene menschliche

Natur, die ihre substanzielle Vollendung in bezug auf die Sub-

sistenz im Worte Gottes besitzt. Dies ist der höchste Grad der Weihe,
des Gottbezogenseins und der Gottzugehörigkeit : in Gott substanziell
vollendet zu sein. Hier geht die göttliche Subsistenz selbst auf die

menschliche Natur über. Daher steht das so entstandene substanzielle

Ganze, der Gottmensch, der objektiven Heiligkeit, der Würde und
Erhabenheit nach, in sensu composito, sofern die subsistierende Person

in Betracht kommt, auf der gleichen Höhe wie Gott selbst. Wenn

jede Weihe eine Eingliederung in Gott bedeutet, so bewahrheitet sich

die deificatio nirgends in einem solchen Maße, wie bei der
Menschwerdung des Wortes. Wenn ferner durch die Weihe das Geschöpfliche

vom Göttlichen durchdrungen, von ihm belebt wird, so erscheint hier
die Konsekration der menschlichen Natur in einer Form, die bildlich
nur durch die îtùpoxjtç der griechischen Väter ausgedrückt werden kann.
Die Subsistenz ist ein Akt, der das ganze substanzielle Sein trägt und
belebt. Wenn also die menschliche Natur in der göttlichen Subsistenz

Bestand hat und durch dieselbe getragen wird, so ist sie von derselben

auf das innigste durchdrungen, in ihrem ganzen Sein vergöttlicht, im
wahren Sinne des Wortes ein Gottmensch. Das beliebteste Sinnbild
der Weihe ist die Salbung (unctio), die das Eindringen der Gottheit
in das Geschöpf, oder in umgekehrter Richtung die Aufnahme des

letzteren in Gott darstellt. Was bei anderen Weihen nur symbolisch
vor sich geht, oder nur eine moralische und äußere Aufnahme
verwirklicht, ist hier die innigste Vereinigung, ein subsistenziales Eins-
Werden mit Gott, also die höchste Weihe, an der ein außergöttliches
Wesen teilnehmen kann. Bedeutet die Weihe Heiligung und Heiligkeit

in Gott, so ist dies die höchste Form der Konsekration durch das

Wort Gottes, die die gleiche objektive Heiligkeit mit sich bringt, wie

jene, die in Gott selbst ist.
Entitativ ist diese Weihe, wie Thomas feststellt1, eine Relation.

Betrachtet man die Beziehung der menschlichen Natur zur Subsistenz
des Wortes, so ist sie zweifelsohne eine transzendentale Relation, so

wie die der Natur zu ihrer eigenen Subsistenz. Sieht man auf das

Verhältnis der beiden Naturen zu einander, so ist ihre Gemeinschaft

(consortium) in der gleichen Subsistenz in einer realen prädikamentalen
1 III 2, 7.

Divus Thomas. 4



50 Formale und objektive Heiligkeit

Relation von Seiten der menschlichen Natur zu suchen, der von Seiten

der göttlichen Natur eine mitgedachte Beziehung entspricht.
Die assumptio, welche hier formell in Betracht kommt, ist nach

Analogie der subsistenzialen Verwirklichung zu bestimmen. Die Sub-
sistenz ist ein Akt, eine Wirklichkeit der Natur in der Linie der sub-
stanziellen Vollendung. Diese wird der menschlichen Natur Christi
durch die Subsistenz des Wortes verliehen. Daher übersteigt die

assumptio, die hier stattfindet, jede andere nicht bloß dem Grade der
Weihe nach, sondern auch in bezug auf die ursächliche Beeinflussung.
Bei anderen Weiheakten ist die Annahme auf eine äußere Ursächlichkeit

zurückzuführen ; hier aber besteht sie in der innersten Verwirklichung

der menschlichen Natur, dem selbständigen Sein nach1. Diese

Beeinflussung erstreckt sich darauf, daß die menschliche Natur ihr
Sein und ihre substanzielle Vollendung im Worte Gottes hat. Daher ist
diese Weihe formell, ihrem Sein nach betrachtet, eine substanziell-
subsistenziale Vergöttlichung (deificatio), der Person nach eine Gott-
werdung der menschlichen Natur.

Daß in Christus das heiligste Seinsobjekt uns entgegentritt, auf
das das Personsein Gottes in einer Form ausgedehnt ist, welche dem

eigentlichen und eigentümlichen Charakter der Subsistenz entspricht,
ist nach dem Gesagten offensichtlich. Die Subsistenz verwirklicht und
vollendet substanziale Naturen. Dies ist ihre eigentliche Bestimmung.
Wenn daher die göttliche Subsistenz in dieser Eigenschaft auftritt, so

überträgt sie auf die so verwirklichte Natur ihre ganze Herrlichkeit,
ihren vollen Glanz, sowohl dem Sein nach, als auch in bezug auf die

Konsequenzen desselben. Hieraus folgt, daß die Weihe durch die

gratia unionis (unctionis) an sich eine nur Gott ebenbürtige objektive
Heiligkeit mit sich bringt, aber eben infolge der innigsten Vereinigimg
der Subsistenz mit der Natur in einem eminenten Sinne die volle Kraft
der formalen Heiligkeit in sich schließt. Dies ist nicht bloß darauf zu
beschränken, daß die Prinzipien der formalen Heiligkeit aus der gratia
unionis naturgemäß fließen ; sondern wir müssen auch darauf bestehen,
daß die göttliche Subsistenz allein dazu ausreicht, alles zu verwirklichen,
was zur formalen Heiligkeit erfordert ist. Ist die Subsistenz ein princi-
pium quod des Seins und der Tätigkeit, so kann eine von der göttlichen
Subsistenz verwirklichte Natur nur Gottes würdige Handlungen
vollziehen. Allerdings wäre das Sein und das Handeln der menschlichen

1 Über diese Sätze vgl. III 3 a. 4.



Formale und objektive Heiligkeit 51

Natur ohne die Prinzipien der formalen Heiligkeit nicht konnatural. Von
seiten des principium quo müßte man ein gewisses Mißverhältnis
(disproportio) feststellen. Aus diesem Grunde müssen wir sagen, daß

die objektive Heiligkeit Christi die formale eminent in sich schließt,
aber auch zur Vollendung der menschlichen Natur selbst die Prinzipien
derselben, als naturgemäße Folgen, erheischt1.

Betrachten wir die menschliche Natur Christi für sich, in sensu
diviso, also nicht nach der Subsistenz des Wortes, so erhalten wir
einen neuen Gesichtspunkt der Weihe, die ihr zukommt. In sensu

composito ist nur ein direkter, objektiver Wert in Christo : das Wort
Gottes, da nur dieses als Seinsobjekt und Sein verleihend in Betracht
fällt. In sensu diviso muß man indes die Eigenwerte der menschlichen
Natur für sich betrachten. Die transzendentale Relation zum Worte
Gottes ist von ihr im Ganzen und in ihren Teilen untrennbar, aber
die Subsistenz selbst kommt in dieser Hinsicht nicht als innerlich
verwirklichender Akt, sondern als Besitzerin der Natur in Betracht. Daher
ist bei dieser Anschauungsweise die Beziehung zum subsistierenden
Worte mehr eine vermittelte, die eher durch die Relation der menschlichen

Natur, als unmittelbar durch sich, durch die Subsistenz des

Wortes gegeben ist. Die objektive Heiligkeit ist auch in diesem Falle
dieselbe ; nur ist sie eher durch Ausdehnung und Vermittlung, als

durch direkte Inanspruchnahme zustande gekommen. Hierbei wird
die menschliche Natur und alles, was mit ihr in Verbindung steht,
nach der Erhabenheit und Würde betrachtet, die. ihr gebührt, insofern
sie Eigentum des Sohnes Gottes ist. Der Besitz ist allerdings substanziell
und der Terminus ist immer das ewige Wort Gottes ; nur der Weg,
auf dem wir zu ihm gelangen, ist ein anderer, als bei den

Überlegungen in sensu composito, wo uns der Gott-Mensch entgegentritt,
während hier der Mensch-Gott im Vordergrunde steht. Diese Weihe
der menschlichen Natur Christi ist eine Folgeerscheinung der unio

hypostatica. Sie kann auch nach den eigenen Werten betrachtet
werden, ohne von der Würde, die aus dem subsistierenden Worte auf
sie herabströmt, das Mindeste einzubüßen. Die Subsistenz der menschlichen

Natur im Wort ist das Wesentliche der persönlichen Vereinigung ;

die unzertrennliche Beziehung alles dessen, was zum Menschen Christus
gehört, ist die nächste Folge derselben : die gleiche Weihe in doppelter
Hinsicht betrachtet.

1 III 7, 1. In welchem Sinne der hl. Thomas eine Erhabenheit in Christus
auch in bezug auf die Natur lehrt, ist aus III 13-15 zu ersehen.



52 Formale und objektive Heiligkeit

Diese Art der Weihe schreiben wir der menschlichen Natur Christi
und ihren substanziellen Teilen zu, die kraft einer transzendentalen
Relation auf das Wort Gottes, als auf ihr substanziell vollendendes

Prinzip hinweisen, aber durch eine prädikamentale Relation den Sohn
Gottes als ihren Besitzer verkünden. Letzteres ist auch von den

Akzidenzien Christi zu sagen, wie auch von jenen Dingen, die mit ihm
in direkter Verbindung standen und stehen, vor allem von seinem

Kreuz und den Bildern, die ihn darstellen. Überall kommt das gleiche
Prinzip der Weihe zur Geltung : das Wort Gottes. Der Weiheakt ist
die assumptio, wodurch die Subsistenz des Gottessohnes als des

Besitzers auf die genannten Realitäten ausgedehnt wird. Auf alle

ergießt sich die gleiche Würde und Erhabenheit ; darum gebührt allen
die gleiche Verehrung. Sie sind materiell verschiedene Objekte ; aber
formell sind sie alle gleich heilige Gegenstände, die ihre Verehrungswürdigkeit

aus der Subsistenz des Gottessohnes schöpfen und in denen

nur das fleischgewordene Wort angebetet wird1.
Die direkte, objektive Heiligkeit Christi besteht demnach darin, daß

im Gottmenschen ein Objekt vor uns steht, das als Seinsobjekt nur durch
das Sein des Wortes Gottes in der Wirklichkeit erscheint. In bezug auf
die Objektsheiligkeit einen Unterschied zwischen Mensch- und Gott-Christus

zu machen, ist vollends erfolglos, da beide in einem Prinzip, in der
Subsistenz des Gottessohnes, Seinsobjekte sind. Auch die Normheiligkeit
Christi ist die gleiche, wie jene des Wortes : zunächst infolge der

communicatio idiomatum, dann aber deshalb, weil alle theoretischen
und praktischen Weisungen des Menschen Christus die Anordnungen
des Gottessohnes darstellen, daher die gleiche bindende Kraft besitzen,
wie wenn sie direkt von Gott, ohne Vermittlung der menschlichen
Natur Christi, stammen würden. Dementsprechend ist die Verehrung,

1 Der hl. Thomas nimmt in III 25 a. 2 in bezug auf die menschliche Natur
Christi eine doppelte VerehrungsWürdigkeit an. Die latria kommt ihr in ihrem
Verhältnisse zur Subsistenz des Wortes, die dulia absolut, als einer in jeder
Beziehung hervorragenden und mit allen Vorzügen geschmückten menschlichen
Natur zu. Vergleichen wir Christus mit anderen Menschen, so ist er schon als
bloßer Mensch derartig überragend, daß man ihm eine ganz besondere Ehre
erweisen muß. Diese getrennte Betrachtung der Menschheit Christi entspricht
indessen nicht dem sensus divisus, den wir oben vorgelegt haben. Der thomistische
sensus divisus trennt die Akte nicht voneinander, sondern betrachtet deren
getrennte Ansprüche in gegenseitiger Beziehung. Deshalb haben wir betont,
daß die menschliche Natur auch in ihrer Beziehung zum Worte, als dessen Besitz
und Eigentum, der Verehrungswürdigkeit im Sinne des cultus latriae nicht
entbehren kann.



Formale und objektive Heiligkeit 53

die der menschlichen Natur Christi und anderen Sachen, welche mit
ihr in Verbindung stehen, gebührt, die ungetrennt gleiche, welche Gott

gezollt werden muß ; denn in allen diesen Realitäten wird die Sub-

sistenz angebetet, die auf sie ausgedehnt ist, durch welche sie, wenn
auch in verschiedenen Formen, Seinsobjekte sind. Die ungestaltete,
unbegreifliche, objektive Heiligkeit Gottes erscheint uns daher in einer

Gestaltung und Faßbarkeit, an die der menschliche Verstand aus sich
nie denken könnte. Stellt ferner die objektive Heiligkeit einen

ehrfurchterregenden Gegenstand dar, so ist in Christus eine solche Würde
und Erhabenheit über alles Geschaffene vorhanden, daß sie kraft ihrer
substanziellen Verankerung in Gott mit der Würde und Erhabenheit
Gottes identisch ist. Gehört endlich zum Begriffe der objektiven Heiligkeit

die Seinsfestigkeit, so ist dieselbe in Christus identisch mit der

Seinsfestigkeit Gottes, da er nur im Worte Gottes als Seinsobjekt
auftrittI.

Neben dieser direkten, objektiven Heiligkeit Christi finden wir eine

weitere, indirekte, welche der Ausdehnung seiner Subsistenz auf seinen

mystischen Leib zu entnehmen ist. Der natürliche Einfluß der
Subsistenz verleiht Seinsbestand und Seinszugehörigkeit ; er schafft
Seinsbesitz. Als Folge gehört aber dazu, daß die Subsistenz die eigene Würde
behaupten und alles in ihren Bannkreis ziehen kann, worin die Persönlichkeit

zur Geltung und zur Anerkennung kommen muß. Dies ist die
moralische Ausdehnung der Subsistenz. Die persönliche Würde Christi
besteht darin, daß er Heiland, mediator Dei et hominum ist. In der

gegenwärtigen Heilsordnung erscheint der Gottmensch mit dieser

Sendung in der Welt2. Daher muß seine Würde besonders dadurch

zur Geltung kommen, daß er alles an sich zieht, mit seinem Geiste

belebt, alles in seinen Besitz nimmt, sich eingliedert. Was den Einfluß

des Gottmenschen in diesem Sinne aufnimmt, wird in den Bannkreis

seines persönlichen Seins gezogen, bildet mit ihm eine Einheit,
wird durch ihn geweiht und erhält eine objektive Heiligkeit, die, von
Christus aus betrachtet, mit seiner Würde identisch ist, in sich aber,

von Seiten der angegliederten Vielheit, ein Abbild des Heiligseins
Christi darstellt.

Die Weihe als bleibender Zustand und mithin die Würde und
Erhabenheit des mystischen Leibes Christi besteht demnach in der unmittelbaren

Zugehörigkeit der Erlösten zu Christus. Der Weiheakt wurde am

1 III 17. 2 III 1, 3.



54 Formale und objektive Heiligkeit

Kreuz, im Opfer Christi gesetzt ; durch das unaufhörliche Wirken
Christi bleibt er ständig. Hier haben wir eine mystische Ausdehnung der
Subsistenz Christi auf die Erlösten, ihre wirkliche Weihe an ihn, sodaß

von dieser innigen Gemeinschaft niemand sich trennen, oder daran
durch andere gehemmt werden kann, ohne sich zu entweihen, ohne

die persönliche Würde und die Rechte Christi zu mißachten oder zu
verletzen.

Es würde zu weit führen, auch nur skizzenhaft anzugeben, in
welchem Sinne der Begriff der eigenen Persönlichkeit auf den mystischen
Leib Christi anwendbar ist, wie er in sich zu einem heiligen Objekt
gestaltet wird, wie seine Erhabenheit und Würde alle ähnlichen, natürlichen

Bildungen übersteigt. Für unsern Zweck reicht es hin
festzustellen, daß wir in ihm die äußere Ehre Christi, die Verkörperung
seiner Heilsidee in einer lebendigen, eigengesetzlichen, und nach einem

ganz übernatürlichen, göttlichen Ziel geordneten Gemeinschaft vor uns
haben. Was Christus in sich dem statischen und dynamischen Sein nach

ist, das ist im Abbild sein mystischer Leib: die Verwirklichung des

Heiles in der verdorbenen Menschheit, die gleiche Heilsidee in den

Gliedern, die im Haupte in einer eminenten, jeden Begriff übersteigenden

Form wirklich geworden ist, die Weihe der Menschheit an Gott, die volle

Angliederung derselben an ihren Ursprung, die Rückkehr zu ihrem Prinzip.
In allen diesen Momenten finden wir jene Züge, die für die objektive
Heiligkeit charakteristisch sind. Momentan wollten wir nur darauf

hinweisen, daß im mystischen Leibe Christi eine eigene, abgeleitete,

mitgeteilte Objektsheiligkeit zu finden ist, die aus dem gottmenschlichen

Sein Christi naturgemäß folgt.
Neben diesen Formen, die aus der unmittelbaren Berührung mit

der Subsistenz des Wortes fließen, können wir eine Reihe von Weihen

unterscheiden, die aus der unmittelbaren Ausdehnung der genannten

Subsistenz folgen und auf andere, von Christus verschiedene Personen

überströmen. Die Würde Christi erheischt, daß alles, was mit ihm in

Berührung kommt, ihm diene, seinen Zielen untergeordnet, zweckmäßig

eingerichtet sei und in dieser Weise die Herrlichkeit dessen

verkünde, auf den sein Dasein oder Sosein in der christozentrischen

Ordnung zurückzuführen ist. Dies ist eine neue Form der Ausdehnung
der Subsistenz Christi, die sich von der physischen, mystisch-moralischen
dadurch unterscheidet, daß sie ihr unterscheidendes Merkmal von der

Zielsetzung entlehnt. Daher kann man die Ausbreitung der
zielsetzenden Subsistenz eine moralische nennen und die Würde selbst,



Formale und objektive Heiligkeit 55

die derart auf physische Personen übergeht, eine moralische Erhabenheit

und Würde heißen. Damit sei nur betont, daß die assumptio,
die hier stattfindet, keine Änderung der physischen Persönlichkeit
und des Seins mit sich führt, sondern nur die zweckmäßige Ausstattung
derselben bedingt. Wenn wir also von moralischer Würde u. ä. reden,
so bedeutet dies nicht etwa bloß einen Schätzungswert, sondern eine

wirkliche Änderung im Besitze und in der Ausstattung der Person.
Weil das Prinzip der ganzen Anpassung, des ganzen neuen Seins der
Person von dem belebenden Elemente des moralischen Lebens, von
dem Zwecke stammt, nennen wir diese neue Form, im Gegensatz zur
physischen Persönlichkeit, eine moralische Subsistenz.

Als Weiheprinzip kommt also bei diesen Formen der Konsekration
Christus als zielsetzend in Betracht. Mit seinem natürlichen Sein ist
seine Mutter verbunden ; mit seiner erlösenden Vermittlertätigkeit
stehen aber jene Organe im innigsten Zusammenhang, die nach dem
Ratschlüsse Gottes die Ämter Christi vergegenwärtigen, ihn selbst

vertreten. Allen diesen Personen kommt eine entsprechende objektive
Heiligkeit zu, da sie im Reiche Christi eigene Seinsobjekte darstellen,
auf welche die erhabene Würde Christi ausgedehnt wird.

Daß die Bestimmung Märiens zur Mutterschaft Christi eine eigene
übernatürliche Würde und Erhabenheit in sich schließt und sie selbst
dadurch zu einem heiligen Objekt gestaltet wird, ist Glaubenslehre.
Die Theologie kann nur die Begründung hinzufügen, daß sie diese

Würde als Korrelat ihres Sohnes besitzt. Mit dem Sein Christi ist
diese Würde gegeben, durch das Sein des Gottmenschen ist sie erhalten.
Maria als physische Person, in der natürlichen Ordnung, ist von
Christus unabhängig, den gleichen Gesetzen im Entstehen, Sein und
Vergehen unterworfen, wie andere Menschen. Da aber Christus bestimmt

ist, vom Weibe abzustammen, ist die hierzu erwählte Person von der

Christusidee untrennbar. Die Beziehung zwischen Christus und seiner

Mutter ist durchaus nicht zufällig, sondern hypothetisch notwendig ;

sie ist eine transzendentale Relation. Daher hat die Theologie recht,
wenn sie die Würde Mariens nach dem notwendigen ideellen Zusammenhang

als eine Weihe darstellt. Eine physische Persönlichkeit wird
gänzlich in den Dienst eines übernatürlichen Zweckes gestellt : sie soll
Mutter des Erlösers werden. Durch diese Weihe erhält sie ihre moralische

Persönlichkeit. Sie wird in der übernatürlichen Ordnung ein

Seinsobjekt, das einzig dasteht und das in der gleichen Ordnung nur
dieser Bestimmung dienen soll : eine ähnliche Würde, wie jene, die



56 Formale und objektive Heiligkeit

Christus besitzt, nach welcher er der Erlöser der Menschheit ist und
kraft welcher persönlichen Bestimmung er weitere Ehren, Ämter und
Vorzüge besitzt.

In diesem Sinne wollen wir den Begriff der objektiven Heiligkeit,
als einer Weihe, auf Maria anwenden. Daß ihre aktuelle Mutterschaft
eine prädikamentale Relation darstellt, ist ohne weiteres klar1. Die
Subsistenz Christi wird hierdurch auf sie ausgedehnt ; sie erscheint als

mulier amicta sole, in einem Glanz der Würde und Erhabenheit, der
die Bewunderung und die scheue Ehrfurcht des gläubigen Gemütes

erregt. Somit sind mit dieser leiblichen Mutterschaft alle Merkmale
der objektiven Heiligkeit verbunden. Wenn wir aber noch einen Schritt
weiter gehen, und Maria auf Grund der Verbindung mit der Erlöseridee

ein eigenes, objektives, moralisch-persönliches Sein zuschreiben,

so haben wir nur aus dem festen Glaubensinhalte eine Folgerung
abgeleitet, die durch denselben gleichsam gebieterisch auferlegt wird.
Gottes Zwecke sind maßgebend für die Beurteilung und Einschätzung
des Wertes und der Würde einer Persönlichkeit. Maria dient der

schönsten, erhabensten Idee Gottes, die uns aus der Offenbarung
bekannt ist. Daher ist man berechtigt, ihre moralische Persönlichkeit
in einer Weihe zu erblicken, welche die höchste Zugehörigkeit eines

bloßen Geschöpfes zu Gott, gleichsam die tiefstgehende Beschlagnahme

zum Dienste Gottes darstellt. Aus diesem Grunde ist das übernatürliche

moralische Objekt- und Personsein Märiens eine wirkliche Weihe.

Außer dem Gott-geweihtsein, Gott-dienstbarsein finden wir in Maria
keine Bestimmung, welche die Idee Gottes von der Mutter seines Sohnes

so klar, so prägnant und zentral wiedergeben würde als die so gefaßte
Weihe der moralischen Persönlichkeit Mariens. Daß hierin nach der

gratia unionis ein einzig dastehender Abglanz der Herrlichkeit ihres

Sohnes erblickt werden kann, gehört durchaus nicht zu den

theologischen Übertreibungen. Dasselbe gilt auch von den Vorzügen, die

auf Grund dieser objektiven Weihe in bezug auf die formale Heiligkeit
der Mutter Gottes behauptet werden.

Daß die an sich eine Erlösertätigkeit Christi in mehreren, verschiedenen

Ämtern gefaßt werden kann, wird allgemein zugegeben. Die

Teilung derselben ist eine Notwendigkeit, sofern die irdische
Fortführung der Erlösung in Betracht kommt. Die Weiterführung des

Erlösungswerkes wurde, den Forderungen der menschlichen Natur

1 III 35, 4, 5.



Formale und objektive Heiligkeit 57

entsprechend, lebendigen Organen anvertraut. Diese sind, in sich

betrachtet, Abbilder, gleichsam Vervielfältigungen des Erlösers, ähnlich
wie die irdischen Dinge Abbilder der an sich einen Idee Gottes sind.
Durch Teilnahme an der vermittelnden Tätigkeit Christi entstehen in der

übernatürlichen Ordnung Seinsobjekte, denen eine objektive Heiligkeit
zukommt, die ihre ganze Würde und Erhabenheit von Christus haben,

in ihm, durch die mittelbare Ausdehnung seiner Subsistenz und persönlichen

Würde, die gleiche Festigkeit im Sein, die gleiche Unverletzlichkeit

als Normen besitzen, wie sie in Christus selbst sind. Daher sprechen
wir von einer Weihe dieser Personen an Christus, von einer aus Christus

abgeleiteten objektiven Heiligkeit. Das Geweihtsein dieser Personen

bedeutet eine Verankerung in Christus, eine volle moralische Zugehörigkeit

zu ihm nach jener Richtung, in welcher ihre Christusähnlichkeit
und Zugehörigkeit sich betätigt. In dieser Hinsicht kommt die objektive
Heiligkeit Christi als Auktorität ganz besonders in BetrachtI, wie
auch seine Heilstätigkeit, zu deren Ausübung und Fortsetzung Organe

notwendig sind, die ganz in seinen Dienst gestellt werden 2.

Die Weihe selbst läßt eine Bezeichnung (consignatio) durch Christus
und an Christus zurück, die entweder an sich erkennbar ist als eine

Beauftragung Christi zur Vertretung seines Werkes (wie in der Gesamtkirche

und in den Aposteln), oder als sakramentaler Charakter eine

Person in Christus eingliedert, zu seinem besondern Eigentum und
Werkzeug gestaltet. Die so entstandene neue Persönlichkeit ist nach
den obigen Ausführungen eine moralische, durch welche die physische
eine entsprechende Würde und Erhabenheit erhält und als Christus

geweiht erscheint.

Beispiele dieser Weihe sind vor allem die sichtbare Kirche, deren

Diener und Glieder. Die Kirche trägt die Züge einer allgemeinen Ver-

ähnlichung mit Christus an sich. Alles, was Christus für das Heil der
Menschen erworben hat, ist der Kirche anvertraut. Sie ist die
Vertreterin Christi auf Erden, die Hüterin aller seiner Schätze, ein Abbild
Christi in bezug auf die universale Macht über das Heil der Menschen,
ein Organ Christi zum Binden und Lösen, kurz, die Besitzerin alles

dessen, was Christus als Erlöser eigen ist. In der sichtbaren Welt
erscheint uns nichts derart erhaben und würdevoll, als die Kirche,
die die Züge Christi an sich trägt ; « ut exhiberet ipse sibi gloriosam

1 «Qui vos audit, me audit» (Le. 10, 16).
2

« Dispensatores mysteriorum » (I Cor. 4, 1).



58 Formale und objektive Heiligkeit

Ecclesiam, non habentem maculam aut rugam, aut aliquid huiusmodi,
sed ut sit sancta et immaculata1. In diesen Worten wird uns die

Kirche als ein Seinsobjekt vorgelegt, das Werte besitzt, die jede Beachtung

und Ehrfurcht verdienen, dem daher mindestens die objektive
Heiligkeit nicht abgesprochen werden darf.

Ist die Kirche eine universale Vertreterin Christi, so sind

Einzelpersonen Repräsentanten auf einzelnen Machtgebieten. Seine Herrscherrechte

üben die Apostel und ihre Nachfolger aus ; der allgemeine Dienst,
um dessentwillen er gekommen ist, gehört den Priestern. Der Dienst
Christi hat sich in zweifacher Hinsicht betätigt. Gott gegenüber war es

eine ständige Erfüllung des Willens seines Vaters. Durch sein

gottmenschliches Wesen war er mit Gott vereinigt. Diese SeinsVereinigung
sollte in den Werken seiner menschlichen Natur zu einem bewußten
Dienst gestaltet und in derselben zu einer ununterbrochenen psychischen
Wirklichkeit werden. Auch die Glieder seines mystischen Leibes sollten
zu diesem Dienst geweiht werden. Dies geschieht durch den Taufund

Firmungscharakter, die eine ähnliche Weihe und Verpflichtung zum
Gottesdienst bedingen, wie jene, die in der Seinszugehörigkeit Christi zu
Gott naturgemäß eingeschlossen sind. Daher sind die beiden Weihen
Abbilder des allgemeinen Priestertums Christi. Sie gestalten die mit
diesen Zeichen versehenen Menschen zum Eigentum Christi, verleihen
ihnen die Macht, im Namen und im Auftrag Christi, sich Gott zu
nähern (ad serviendum Deo secundum ritum christianae vitae). Hierin
besteht jene Würde und Erhabenheit, die den Auserwählten Christi
eigen ist und die sie nach den Worten des Apostels 2 zu einem königlichen

Priestertum befähigt, da Gott dienen Herrschen bedeutet. Den
Brüdern gegenüber betätigt sich das Priestertum Christi in der
Verleihung der Güter Gottes. Die Heilsgüter, die er am Kreuze erworben

hat, sollten den Menschen zugewendet werden. Jene, welche Christus

zu diesem hohen Amte auserwählt, sollten durch eine eigene Weihe

in einer neuen Form sein Eigentum werden. Durch diese Auserwählung
erhalten sie eine Würde, die sie durch eine besondere Christusähnlichkeit

auszeichnet, über andere erhebt und zu geeigneten Werkzeugen,
Dienern Christi gestaltet.

Mit dem sakramentalen Charakter ist demnach eine objektive Heiligkeit

verbunden. Die Subsistenz Christi als des Besitzers wird auf die

Menschen ausgedehnt, die sich dem sakramentalen Einfluß unter-

1 Eph. 5, 27. 2 I Petr. 2, 9.



Formale und objektive Heiligkeit 59

werfen. Unverletzlich ist das Recht Christi auf die Erlösten im
allgemeinen. Gelangt zu diesen sein sakramentaler Einfluß im besonderen,

so gehören sie ihm persönlich als unverletzliches und unveräußerliches

Eigentum an. Dies ist der eine Grund der objektiven Heiligkeit des

mit dem Charakter bezeichneten Menschen. Der andere liegt in der
Würde und Erhabenheit, die ein solcher Mensch als besonderes

Seinsobjekt im Reiche Christi besitzt. Wir rechnen daher die Weihe des

Menschen durch den sakramentalen Charakter mit Recht zu den

Konsekrationen, die Heiligung aber, die mit dieser Würde verbunden ist,
zu der objektiven Heiligkeit, welche als eine Teilnahme an der Würde
Christi angesehen werden muß L

Betrachten wir nun einige Formen der objektiven Heiligkeit, die

aus der Ausdehnung der absoluten Subsistenz Gottes auf die Geschöpfe

folgen. Da wir noch bei der Analyse der Person-Weihen uns befinden,
so können wir diese Art der objektiven Heiligkeit als eine direkte
Teilnahme an der persönlichen Würde Gottes bezeichnen. Alles, was wir
oben über die Subsistenz gesagt haben, muß hier wiederholt werden.

Jedes Personsein schließt eine objektive Heiligkeit in sich, und da
die Persönlichkeit Gott als Ureigentum, den geschaffenen Wesen aber
als eine abgeleitete Eigenschaft zukommt, so ist auch die mit ihr
verbundene Heiligkeit nach diesem Prinzip zu beurteilen. Je größer die

persönliche Würde, desto größer auch die objektive Heiligkeit, sei es

als Seins-Erhabenheit, sei es als Normfestigkeit. Die persönliche Würde
ist also vom Seinsreichtum abhängig. Je mehr Sein ein Wesen von
Gott erhalten hat, desto höher ist dessen persönliche Würde und damit
seine objektive Heiligkeit, damit aber auch um so größer die

Verpflichtung, die Dynamie des persönlichen Lebens dementsprechend
zu gestalten.

Wie das Sein eine Gabe Gottes ist, so auch das Personsein. Weil
in der Persönlichkeit die Würde Gottes mehr abgebildet wird und zum
Vorschein kommt, als im einfachen Sein, so ist auch die Teilnahme
der geschaffenen Person an den Begleiterscheinungen der persönlichen
Würde eine reichere und innigere. Hieraus folgt einerseits, daß in der

geschaffenen Person immer die von Gott verliehene Würde zu verehren

1 Daß mit dieser objektiven Heiligkeit die formale naturgemäß verbunden
sein müßte, folgt hauptsächlich daraus, daß sie ein Abbild der persönlichen Würde
Christi ist, die die formale Heiligkeit zu ihrer Vollendung erheischt ; dann aber
aus dem Umstand, daß der Charakter eine Befugnis zu heiligen, gottesdienstlichen
Handlungen mit sich führt, die würdig nur aus formal-heiligen Prinzipien fließen
können.



60 Formale und objektive Heiligkeit

ist, und daß über dieselbe bloß Gott eine uneingeschränkte Macht besitzt.

Jedes Geschöpf, auch das mächtigste, findet die Persönlichkeit mit
ihrer Würde und ihren entsprechenden Forderungen vor. Die Person
ist in und an Gott geweiht, ein heiliges Seinsobjekt, das als solches

anerkannt werden muß. In dieser von Gott verliehenen Würde besteht
die objektive Heiligkeit der geschaffenen Person, die durch die
Ebenbildlichkeit Gottes und in derselben jene Weihe besitzt, welche die

Gottzugehörigkeit und die Erhabenheit der Personen über andere

Geschöpfe sicherstellt. Das Personsein selbst ist eine gewisse Bezeichnung

(consignatio) zur Gottzugehörigkeit1. Den Weiheakt bildet demnach

jene Tätigkeit, durch die die Gottähnlichkeit auf die Person
übertragen oder die spezielle Gottzugehörigkeit von Gott angenommen wird.

Den niedrigsten Grad dieser Weihe und objektiven Heiligkeit
finden wir im natürlichen Ebenbilde Gottes, als im geschaffenen
Ausdrucke der persönlichen Würde Gottes, nach der Richtung des in sich
wertvollen Seins und der freien, sich selbst bestimmenden Tätigkeit. In
jeder geschaffenen Person ist Gott zu erblicken. Daher ist sie ein beachtenswertes

Seinsobjekt, ein besonderes Eigentum Gottes und darum
objektiv heilig. Wird die Ebenbildlichkeit Gottes in einem Sein und
Leben verwirklicht, welche das Gott-zu-eigen-sein widerspiegeln, so

erhöht sich der persönliche Wert über alle Naturgegebenheiten, somit
auch jene Würde, die man objektive Heiligkeit nennt. Die Weihe an
Gott, die Gottzugehörigkeit erreicht einen Grad, vor dem die ganze
Natur in ehrfurchtsvollem Staunen verharren muß.

Weitere Formen der persönlichen Weihe an Gott sind aus der

Festigkeit und Unbeweglichkeit des Standes zu entnehmen. Thomas

1 Hieraus entnehmen wir, wie die Personenwürde einzuschätzen ist.
Betrachtet man die Personen rein nach ihren Gottesbeziehungen, so herrscht unter
ihnen absolute Gleichheit, da nur die Subsistenz Gottes, als summum analogatum,
sie verehrungswürdig gestaltet. Über diese Menschenwürde kann keine geschaffene
Auktorität verfügen, daran rütteln, oder sie abzuändern versuchen. Dieser seiner
Würde ist mehr oder weniger jeder Mensch bewußt und sucht dieselbe zur
Geltung und Anerkennung zu bringen. Dieses Bewußtsein liegt als treibender
Faktor selbst jenen von Gott abgefallenen Bewegungen zu Grunde, die das
Menschenschicksal nach mehr Gleichheit und Gerechtigkeit regeln wollen.
Betrachtet man aber die einzelnen Menschen als nebengeordnete Glieder der Menschheit,

so ist ihre Ungleichheit aus realen Gründen ohne weiters klar. Hierbei
kommt nicht ein gemeinsames Prinzip — die Gottebenbildlichkeit — als
maßgebend in Betracht, sondern der absolute Wert (sei es nach statischen, sei es
nach dynamischen Gesichtspunkten) der einzelnen. Diese theologisch-philosophischen

Überlegungen darf man auch dann nicht außer acht lassen, wenn man
auf die juridische Ordnung der menschlichen Gesellschaft übergeht.



Formale und objektive Heiligkeit 61

kennt zwei Arten dieser Konsekration, die wir hier bloß erwähnen,
ohne sie näher zu begründen. Diese Stände sind der Episkopat und
das durch das feierliche Gelübde gefestigte Ordensleben. Beide
kommen durch einen freiwilligen, von Gott angenommenen Weiheakt
zustande, und das Geweihtsein selbst besteht in einer vollständigen
Gottzugehörigkeit entweder zum Nutzen der Brüder, oder zur
Verwirklichung jenes Gottesdienstes, durch den der Mensch über alles
Profane und Alltägliche erhoben wird.

Zu den Sachweihen (consecratio realis) übergehend, möchten wir
im allgemeinen bemerken, daß der nächste Grund derselben, gleichsam der

Weiheakt, ein unmittelbarer, Gott allein eigener Einfluß auf das Geschöpf
ist. Wir haben wieder die Ausdehnung der Subsistenz Gottes vor uns,
nicht insofern er subsistenziales Sein verleiht, auch nicht als Urbild
(causa exemplaris) der Teilnahme der Ebenbildlichkeit, sondern in der

Eigenschaft eines principium quod, das die hervorgebrachten Geschöpfe
in Besitz nimmt, sie mit einer notwendigen Relation an sich knüpft.
In dieser unveräußerlichen Gottzugehörigkeit des Geschöpfes besteht
dessen Weihe und objektive Heiligkeit. Alles, was durch Gottes ureigene

Tätigkeit ins Sein tritt und als Seinsobjekt Bestand hat, ist Gott geweiht,
ihm heilig, ein in Gott gefestigtes Sein, das nicht angetastet werden kann,
ohne daß die eigensten Rechte Gottes verletzt wurden.

Diesen Gott eigenen Einfluß können wir entweder in der reinen

Seinsordnung (esse secundum se) oder in den repräsentativen Faktoren
(esse repraesentativum) suchen. In beiden Ordnungen müssen wir die
natürliche und übernatürliche Einwirkung unterscheiden. Damit wollen
wir nicht die Tätigkeit Gottes selber umschreiben, sondern nur die

Proportionen der Wirkungen bestimmen. In der reinen Seinsordnung
kommt Gott als Spender des Seins und als Beweger in Betracht. Die
ureigenste Wirkung Gottes ist das Sein. Kein geschaffenes Prinzip
vermag dasselbe in eigener Kraft hervorzubringen, oder dazu zu
bewegen. In der Kraft Gottes kann auch das Geschöpf, als Werkzeug,
das Sein verwirklichen ; aber dies ist eben eine bloße werkzeugliche

Mitwirkung, sodaß das Hervorgebrachte dem Sein nach doch Gott und
ihm allein gehört. Hier haben wir das klarste Beispiel einer natürlichen

Weihe, der natürlichsten Zugehörigkeit des Geschöpfes zu Gott.
Das Geschöpf besteht in Gott, durch Gottes Kraft. Mit den festen
Banden einer notwendigen transzendentalen Beziehung ist es an Gott
gefesselt : ein Seinsobjekt, dessen Festigkeit in Gott zu suchen ist,
auf welches deshalb die Würde eines Prinzips überströmt. In dieser



62 Formale und objektive Heiligkeit

Gottverbundenheit müssen wir eine Art der objektiven Heiligkeit erblicken,
die der Weihe durch die hervorbringende Tätigkeit Gottes entstammt. Im
Vergleich zur übernatürlichen Gottzugehörigkeit mag diese Form der

objektiven Heiligkeit als die niedrigere erscheinen. In bezug auf die

Festigkeit ist sie indessen die höchste, die auch bei den übernatürlichen
Arten nicht fehlen kann.

Die Würde des Geschöpfes, direkt aus der Hand Gottes zu stammen,
mit seiner allmächtigen Kraft aufs innigste verbunden zu sein, stellt
dessen objektive Heiligkeit als eines gottgeweihten Gegenstandes dar.
Unabänderlich ist diese Relation des Geschöpfes zu Gott ; keine Macht

vermag es Gott zu entziehen ; nur der verdorbene Affekt sucht daran
zu rütteln und diese consecratio in eine exsecratio umzuwandelnI.
Gott kann das ihm gehörende Sein andern zur Benützung überlassen,
kann aber nicht einmal einen affektiven Mißbrauch dulden, durch
den das, was in ihm ruht und sein Ziel besitzt, aus dieser natürlich
notwendigen Bestimmung herausgezogen und als Selbstzweck benützt
würde. Das Weiheprinzip ist demnach in allen diesen Fällen die
Seinsmajestät Gottes, die sowohl der wirkenden, als auch der finalen Ursächlichkeit

nach das außergöttliche Sein ausschließlich in notwendiger
Abhängigkeit und in unerläßlicher Hin- und Unterordnung zum
göttlichen Sein zu verwirklichen vermag.

Dasselbe ist von der bewegenden Tätigkeit Gottes zu sagen. Können
wir das Hervorbringen des Geschöpfes durch Gott und sein Ruhen
in ihm kaum unter einem Bilde vorstellen 2, so ist der Ausdruck des

« Heranziehens », des « Ansichziehens » geeignet, um das Verhalten
Gottes zum hervorgebrachten Geschöpfe zu vergegenwärtigen. Es wird
hier das schon vorhandene geschaffene Sein in Betracht gezogen, auf
welches die Güte und die seinspendende Tätigkeit Gottes ausgegossen
wird. Daher ist dessen Unterschied von Gott, wie auch seine Dienstbar-

machung von seiten der Majestät Gottes leichter faßbar3.

1 Wie wir diese Sätze in unserm Werke « Eigentumsrecht nach dem
hl. Thomas von Aquin » zur Geltung brachten und welche Konsequenzen wir
aus denselben gezogen haben, ist hinlänglich bekannt.

2 Der Begriff der « emanatio » ist hierzu allerdings sehr geeignet und wird
vom hl. Thomas ohne Bedenken angewendet. Weil aber das Hervorgehen des

Geschöpfes aus Gott, als emanatio, zu manchen Mißverständnissen und panthe-
istischen Umtrieben geführt hat, können wir diesen Begriff nur mit einer gewissen
Vorsicht anwenden, um den Unterschied zwischen dem göttlichen und geschaffenen
Sein zu wahren.

3 Diese Art der objektiven Heiligkeit kommt ganz besonders dort zum
Vorschein, wo die Mitwirkung des Geschöpfes mit Gott rein werkzeuglich ist. So



Formale und objektive Heiligkeit 63

In der völligen Unterordnung unter die Zielsetzung Gottes, wie
auch in der notwendigen Unterwerfung unter die göttliche Majestät
besteht die Weihe des Geschöpfes, die eine eigene Form der objektiven
Heiligkeit begründet. Das Geschöpf vermag sich weder im Sein noch
in der Tätigkeit von Gott zu entfernen, seinem Einfluß sich zu entziehen.
Was in einer Richtung Gott entzogen wird, bleibt in einer andern

Ordnung ihm unterworfen 1. Hier kommt die Bedeutung der consecratio
als eines Gottverfallenseins zur Geltung. Was durch eine Weihe statisch
Gott gehört, muß sich dynamisch in der völligen freien Unterordnung
unter Gott auswirken. Lockert oder löst es sogar (dem Affekte nach)
die Gottzugehörigkeit, so muß es in einer andern Weise Gottes Hand
verfallen und seiner strafenden Gerechtigkeit notwendig geweiht sein.

Alles was Gott gehört, ist geweiht; nur die Art der Weihe ändert sich je
nach den Eigenschaften Gottes, an die das Geschöpf gebunden wird, oder

die das Weiheprinzip bilden. Aus diesem Grunde wird die objektive
Heiligkeit des Geschöpfes im Lateinischen und im Griechischen durch
das gleiche Wort bezeichnet, mag sie ihm selbst zum Heile und zur
Ehre, oder zum Verderben und zur Schmach gereichen.

Die Hervorbringung des geschaffenen Seins bringt die Gegenwart
Gottes mit sich2. Aus der besonderen Gegenwart Gottes können wir
eine eigene objektive Heiligkeit des Geschöpfes ableiten. Durch das

Hervorbringen des Seins ist Gott überall gegenwärtig und dadurch ist
die Welt Gott geweiht, ein Aufenthaltsort des allmächtigen Gottes.
Durch seine gnadenvolle Gegenwart auf Grund der Erkenntnis und
Liebe des in die übernatürliche Ordnung erhobenen Geschöpfes erhält
dasselbe eine eigene Weihe : es wird zu einem Tempel Gottes. Diese

Weihe durch die substanzielle Gegenwart Gottes als eines in sich

erkannten und ganz nach theozentrischen Gesichtspunkten geliebten
Gegenstandes verleiht jene objektive Heiligkeit, welche wir von der

vor allem bei der Hervorbringung des Seins. Viel mehr ist dies der Fall bei den
Wundern, die zu den objektiv heiligsten Werken Gottes gehören, da in ihnen
die Gott ganz eigentümliche Wirkungsweise zum Vorschein kommt, wodurch
dieselben den Beobachter mit der größten Ehrfurcht und Scheu erfüllen. Auch
die Sakramente gehören in ihrem ganz eigenen Sein, in ihrer aktuellen Vollziehung
zu jenen Gegenständen, die nach dieser Art der objektiven Ehrwürdigkeit heilig
sind. Den höchsten Grad der objektiven Heiligkeit auf Grund des Gott eigenen
Einflusses finden wir in den konsekrierten Gestalten vermittels der
Transsubstantiation. Die so geheiligten Spezies besitzen einen über jede geschaffene Seinsweise

erhabenen Bestand, in dem Gottes Allmacht nur mit scheuer Bewunderung
(Adoro Te devote) angebetet werden kann.

1 I 19, 6. 2 I 8.



64 Formale und objektive Heiligkeit

rein persönlichen, die aus der Gottebenbildlichkeit stammt, unterscheiden

und als sachliche Weihe eines Tempels und Organs Gottes auffassen
können. Als Beispiele dieser Art von Konsekration können wir die

Gesamtkirche als Organ des Heiligen Geistes und die Gerechten als

Tempel, als speziellen Aufenthaltsort der Dreieinigkeit anführen.
Zur repräsentativen Ordnung übergehend, können wir im allgemeinen

überall eine Weihe des Geschöpfes feststellen, wo es Gottes Gedanken
dem denkenden Geiste offenbart, oder umgekehrt dazu berufen ist,
die Weihe des Geschöpfes für Gott zur Schau zu tragen. Letzteres
ist der Fall bei allen von Gott geordneten und gutgeheißenen
Kulthandlungen (in cultu Dei rato). Eine solche objektive Heiligkeit kommt
vor allem der sinnfälligen Welt zu, sofern sie Trägerin der ewigen Ideen
Gottes ist und auf diese Weise gleichsam ein Organ der natürlichen
Offenbarung Gottes bildetI. In der übernatürlichen Ordnung erfüllen
die Heilige Schrift, die Prophezeiungen, die feststehende Lehre der

heiligen Kirche die gleiche Aufgabe. Daher sind sie alle, als äußere

Worte Gottes, heilige Objekte, Gott geweihte Gegenstände, und
deshalb verehrungswürdig, da die Subsistenz des sich offenbarenden Gottes
auf sie ausgedehnt ist.

Die zweite Art dieser objektiven Heiligkeit kommt allen
Kultakten zu, die in Gottes Auftrag ausgeführt werden. Hier kommen

vor allem die Erweise der Unterwerfung in Betracht, die das

vernünftige Geschöpf als Gebet, Anbetung, Opfer, Gelübde, Eid usw.
Gott zollt. Durch die Gottbezogenheit werden sie geweiht, zu heiligen
Gegenständen gestaltet und unter den Schutz Gottes gestellt, als von
ihm vorgeschriebene Handlungen. Sind es aber Zeichen, äußere

Geschehnisse, die den heiligenden Willen Gottes kundtun und zum Menschen

überleiten, wie die Sakramente, so sprechen wir von einer Weihe in
der repräsentativen Ordnung, die etwas zu einem heiligen Gegenstand,

zum Werkzeug des Heilswillens Gottes in doppelter Hinsicht gestaltet :

in der Funktion des Zeichens und der Ursache der Gnade2.

Besteht die objektive Heiligkeit bei den Werken Gottes in der
Weihe (consecratio), in einem Sein, das die Gottzugehörigkeit
widerspiegelt, so ist die Entweihung (exsecratio) deren Entziehung aus der

1 III 60, 2 ad 1 : « Creaturae sensibiles significant aliquod sacrum, scilicet
sapientiam et bonitatem divinam, inquantum sunt in seipsis sacrae, non autem
inquantum nos per eas sanctificamur ». Hier ist die im Texte erwähnte doppelte
Form der Weihe ausgesprochen.

2 Über diese Sätze vgl. III 60, 62.



Formale und objektive Heiligkeit 65

Gottbezogenheit, die Lösung der festen Bande (sacrilegium), die sie

mit dem heiligen Gott verbindet. Eine reale Entziehung ist nicht
möglich, da über das Sein der Geschöpfe Gott allein verfügen kann. Die
Weihe der Werke Gottes ist unverwischbar, unvertilgbar, unauslöschlich.
Wenn das sündhafte Geschöpf daran zu rütteln versucht, so berührt
das die Wirklichkeit nicht, sondern gestaltet nur die Handlung zu einem

vermessenen Sakrileg und den Täter selbst zu einem Gottesräuber.
Auch der Versuch, die Werke Gottes nachzuahmen, Gott dem Geschöpfe,
mit dem er nichts gemein hat, irgendwie unterordnen zu wollen,
insbesondere durch falsche Lehren und pseudosakramentale Zeichen,

gehört zu jenen diabolischen Entweihungen, die den Aufbau eines

gottfremden, gottlosen Reiches bezwecken.

Da der Erkenntnisgrund der Gegensätze der gleiche ist, der positive
Wert und dessen Leugnung (negatio), so ist es nicht nötig, die einzelnen
Formen der Entweihung des Geschöpfes aufzuzählen. Sie können aus
der Löschung der besprochenen positiven Werte ohne weiteres
entnommen werden.

Die Weihe des Geschöpfes und seine objektive Heiligkeit hängt von
der Ausdehnung der Subsistenz Gottes auf seine Werke ab. Hierdurch
ist auch der Grad der Weihe bedingt. Erstreckt sich die Subsistenz
in ihrer ureigenen Bestimmung auf das geschaffene Sein, so ist die
Weihe die innigste Zugehörigkeit zu Gott, eine wirkliche Seinsaufnahme
in Gott. Wird sie auf Grund einer Eigenschaft Gottes auf das Geschöpf
ausgedehnt, so ist die Gottzugehörigkeit eine äußere, mehr oder weniger
tiefe, je nach dem Einfluß derselben auf den Seinsbestand des Geschöpfes.
Vom höchsten Grad der Weihe durch die gratia unionis bis zum
niedrigsten in der Sinnenwelt, als Trägerin der Offenbarung Gottes,
haben wir eine Reihe solcher Weihen kennen gelernt, die nur darin
übereinkommen, daß sie alle insgesamt durch die Beziehung auf die

objektive Heiligkeit Gottes ihre Würde und Erhabenheit besitzen und
in derselben verehrungswürdig sind. Sonst aber sind sie, in sich und
im Vergleich zueinander betrachtet, was Wert und Verehrungswürdig-
keit angeht, sehr verschieden. Werden die Werke Gottes in ihrer
Gottbezogenheit betrachtet, so bleibt unser Gemüt in scheuer Bewunderung

und Ehrfurcht nur vor Gott stehen, und zollt ihm in seinen

Werken, durch dieselben angeregt, jene Ehre und Anbetung, die nur
ihm allein gebührt. Werden sie aber für sich, abgesehen von ihrer
Gottbezogenheit, nach dem eigenen Werte betrachtet, so sind sie Gegenstand

der Verehrung nach der eigenen persönlichen Würde. Fehlt

Divus Thomas. 5



66 Formale und objektive Heiligkeit

ihnen diese, so können sie nicht verehrt werden ; sie sind bloß dem
Menschen untergeordnete Gegenstände 1.

Alle Weihen, welche wir besprochen haben, beruhen auf
notwendigen Beziehungen zu Gott. In den Nachbildungen derselben finden
wir das Streben, durch symbolische Akte die Weihe, die Gottzugehörigkeit

zu bewerkstelligen. Wird dies durch die Kirche vorgenommen,
so entstehen jene Formen der Konsekration, über die das Kirchenrecht
uns unterrichtet, und die durch eine mittelbare Gottbezogenheit, kraft
der Auktorität der Kirche und durch die Annahme Gottes, die objektive
Würde und Heiligkeit der Personen und Sachen darstellen. Da sie

von der Auktorität der Kirche abhängen, sind sie dem Grade nach
sicher niedriger, als die besprochenen Formen, und auch in bezug auf
ihre Dauer, nach der Bestimmung der Kirche, der Wandelbarkeit
unterworfen. Diese Tatsachen näher zu untersuchen, ist nicht unsere
Aufgabe. Früher herrschte eine andere Auffassung über das Verhältnis
der beiden Arten der Weihe, wie dies aus dem Beispiel des Aquinaten
vom calix consecratus zu ersehen ist. Heute scheint es anders zu sein.

Wir wollten nur die unwandelbaren Formen der Weihe untersuchen ;

die Erörterungen über die Nachbildungen überlassen wir den

Rechtsgelehrten. Für die Theologie kommen sie als Segnungen in Betracht,
wie dies aus dem Folgenden ersichtlich sein wird.

c) Die objektive Heiligkeit des Geschöpfes als Segnung (benedictio).

Der hl. Thomas bemerkt in III 25, 2, daß Gott eine zweifache

Verehrung gebühre : jene der latria und jene der dulia, je nachdem

man ihn in sich, seiner göttlichen Majestät nach, oder in seinen

Beziehungen zu den Geschöpfen, als Herrn, betrachtet. Nach der Bemerkung
Cajetans handelt es sich hier nicht um zwei getrennte Arten der

Verehrung, sondern bloß um eine Unterscheidung, wie sie z. B. zwischen

dispositio und habitus sich findet. Dies weiterhin zu untersuchen, ist
augenblicklich für uns belanglos. Wir haben diese Stelle des hl. Thomas

nur deshalb angeführt, damit wir die Berechtigung einer doppelten
objektiven Heiligkeit im Geschöpfe betonen können. Jene, die aus

der göttlichen Majestät stammt und in der Form einer transzendentalen
Relation als untilgbare Weihe verwirklicht wird, haben wir schon

besprochen. Die Seinsquelle dieser Weihe, wie auch das eigentliche

1 III 25.



Formale und objektive Heiligkeit 67

Ziel der Verehrung ist Gott selbst. Das Geschöpf ist nur, wie
bloßer Träger der Gottbeziehung, so auch Wegweiser zu Gott, als zum
Prinzip der geschaffenen Würde und Erhabenheit. Bei der zweiten
Form der objektiven Heiligkeit wird das Geschöpf mehr nach dem

eigenen Sein betrachtet, sodaß nicht einmal das Bild des « An-sich-
ziehens » ausreicht, um das Verhalten Gottes zum Geschöpfe
darzustellen. Hier ist mehr der Einfluß Gottes als Schutz maßgehend, von
dem eine neue Seinsweise auf das Geschöpf herabströmt, auf Grund deren

es objektiv heilig genannt werden kann. Daß bei der Bestimmung dieser

objektiven Heiligkeit gewisse Analogien der menschlichen Herrschaft
mitspielen, kann nicht geleugnet werden. Man muß allerdings
vorsichtig zu Werke gehen, um vor den Trugbildern des Rechtes sich
ferne zu halten und um die Herrschaft Gottes über seine Werke mit
menschlicher Willkür nicht zu verwechseln.

Zum Begriffe der Herrschaft (dominium) gehört vor allem das

Personsein mit der Fähigkeit der Selbstbestimmung. Hierzu ist die

Macht, eigene Zwecke zu verfolgen, unbedingt erfordert1. Zwecke sind
aber nur durch Mittel erreichbar. Daher schließt die Herrschaft das

Eigenrecht über die Mittel notwendig in sich. Eine Macht-Überlegenheit

über die Mittel stellt die ungehinderte Ausübung der Herrschaft
sicher, und umschreibt andererseits die Grenzen derselben. Die
Verbindung der Mittel mit der Persönlichkeit und daher die Machtbefugnis
derselben über sie kann eine von Natur aus gegebene oder eine erworbene
sein. Die erste Form treffen wir in vorbildlicher Weise (per essentiam)
bei Gott, dem die gesamte geschaffene Natur ihrem ganzen Sein nach

angehört ; im Abbild aber, als Teilhabe (per participationem) finden
wir sie in der natürlichen Herrschaft des Menschen auf Grund der
Unterordnung der niedrigen Natur unter die selbstbestimmende Macht des

Menschen2. Die Ausübung der Herrschaft Gottes ist absolut und
unbegrenzt, die des Menschen aber in jeder Beziehung beschränkt
und auf die bloße Benützung der Dinge eingestellt. Die zweite Form
der Machtbefugnis kommt im eigentlichen Sinne der geschaffenen
Person, vergleichsweise aber Gott zu. Das Geschöpf erwirbt sich das

Verfügungsrecht über die Mittel, insofern es auf Grund seiner Dynamie
dieselben mit seiner eigenen Person verbindet. Dies übertragen wir

1 Die Ausdehnung dieser Macht ist nach der Tragweite der persönlichen
Würde verschieden, wie wir bereits betont haben. Damit ist auch das Angewiesensein

auf die Mittel verbunden und darnach zu bemessen.
2 II-II 66 1.



68 Formale und objektive Heiligkeit

auf Gott als eine Ähnlichkeit, indem wir auf Grund seiner Weltregierung
ihm gleichsam einen neuen Erwerb der geschaffenen Dinge zuschreiben
und darin den Grund für weitere Verfügungen erblicken.

In der Herrschaft haben wir demnach eine eigene Ausdehnung
der Persönlichkeit, und mithin ihrer objektiven Heiligkeit, auf andere
Wirklichkeiten. Die Erhabenheit der Person, als Seins- und
Normfestigkeit, wird auf alles übertragen, was mit ihr dynamisch verbunden
ist. Diese Dynamie selbst zeigt sich nach unseren Ausführungen1
in einem endgültigen Ausspruch, durch welchen in den Beziehungen der

Dinge irgendeine Veränderung vor sich geht. Wird hierdurch nicht
bloß die Beziehung geändert, sondern erstreckt sich der Einfluß auch

auf die absoluten Werte, so ist die Angliederung an die verfügende
Person desto inniger, je tiefgehender der Einfluß selbst ist. Die Art,
die Ausdehnung und der Grad dieser Form der Heiligung sind daher

je nach der Natur des Einflusses Gottes auf das Geschöpf und nach der

Tragweite der hervorgebrachten Änderung im Geschöpfe zu bestimmen.

Das erste Prinzip solcher Heiligungen ist die absolute Personwürde

Gottes. Den Ursprung, gleichsam die äußere Grundlage bildet
ein Ausspruch, eine Verfügung Gottes, durch welche die zufälligen
Beziehungen der Dinge geordnet werden. Die innere Grundlage von
seiten des Geschöpfes ist die erfolgte (passive) Änderung, die

Anpassung an die Anforderungen Gottes. Der heiligende Akt besteht
in jenem Einflüsse, der die passive Veränderung des Geschöpfes
verwirklicht. Das Heiligsein selbst endlich besteht in der prädikamen-
talen Beziehung zu Gott, als zum ordnenden Prinzip, dessen persönliche

Würde, als Verfügung über seine Werke, auf alles ausgebreitet
ist. Sie stehen unter Gottes Schutz, sie dienen seinen Zwecken und
streben nach den Weisungen seiner Normheiligkeit die eigenen Ziele

an. Der Segen Gottes ist auf die Geschöpfe ausgegossen, indem sie entweder

direkt den Samen der göttlichen Leitung in sich tragen, oder durch solche

Prinzipien zu ihrem Ziele geführt werden, die Gottes Auftrag aufweisen

und folglich in mittelbarer Weise Heiligung und Segnung über die Werke

Gottes verbreiten. Diese Segnung als Zustand ist demnach eine besondere

Würde der Dinge, die daraus entsteht, daß sie Eigentum Gottes sind,
in dessen Verwaltung die Zwecke der göttlichen Weisheit maßgebend

sind, welchen die gesamte Schöpfung unterworfen ist und wirkungsvoll

dient.

1 Vgl. oben S. 43 und Jahrg. 1939, S. 380, 390 ff.



Formale und objektive Heiligkeit 69

Heilig sind solche Objekte zunächst als Eigentum Gottes im Sinne
der natürlichen Dienstbarkeit und Unterordnung unter Gottes Zwecke,
dann insbesondere infolge der Ausschließlichkeit des göttlichen
Verfügungsrechtes. Es kann den Geschöpfen nur ein den Zwecken Gottes

untergeordnetes Verfügungsrecht eingeräumt werden, sodaß eine andere

Benützung (Mißbrauch, abusus) immer eine Entweihung des Geschöpfes
mit sich bringt. Als Seinsobjekte sind daher die Geschöpfe für die
im höchsten Gut verankerten Einzelzwecke des obersten Herrn da,
daher objektiv heilig im Sinne der Unverletzlichkeit. Ein weiterer Zug
dieser objektiven Heiligkeit ist aus der Teilnahme an der Normheiligkeit

Gottes zu entnehmen. Die ewigen Bestimmungen Gottes werden
in der Ordnung und Regierung der geschaffenen Welt verwirklicht.
Diese an sich zufällige Seins-Einheit der Gesamtheit und die
zweckmäßige Eingliederung des Einzelnen in dieselbe spiegeln die Weisheit
Gottes, seine legale Gerechtigkeit derart wider, daß die Schöpfung
nicht bloß unter dem äußeren Schutz der Macht Gottes steht, sondern
auch die innern Prinzipien einer in Gott geordneten Gesamtheit bis

zu den geringsten Einzelheiten herab in sich trägt. Von diesem

Standpunkte aus müssen wir von einer objektiven Heiligkeit der Geschöpfe
Gottes sprechen, die von der Heiligkeit, welche aus der Konsekration
entsteht, verschieden ist.

Der besprochene Schutz Gottes als Anordnung und Verfügung über
das Geschöpf kann unmittelbar und mittelbar sein. Die unmittelbare
Form ist eine direkte Abbildung und Verwirklichung der entsprechenden
Ideen Gottes. Sie zeigt sich in der Seinsordnung als Schicksal (fatum) 1

und Heilsvorherbestimmung (praedestinatio passiva). Soweit sie von
Seiten Gottes betrachtet werden, heißen sie Vorsehung (providentia) und

Weltregierung (gubernatio) und bilden Teilsichten der objektiven Heiligkeit

Gottes. In ihrer zeitlichen Verwirklichung, als passive Veränderung
des Geschöpfes, gestalten sie dasselbe zu einem in dieser
Gottesbeziehung heiligen Objekt. Die objektive und zugleich wirkursächliche
Verkettung des Weltgeschehens nennt Thomas Schicksal, dessen Gegenstück

in der übernatürlichen Ordnung die Praedestination ist2. In
dem so gefaßten Schicksal breitet sich der Segen Gottes auf die Welt aus ;
hierin und hiedurch sind die Werke Gottes objektiv heilig, als Träger
der unmittelbaren Verfügung Gottes. Für die Gesamtheit ist das Schicksal

bloß Segen Gottes, da seinen allgemeinen Zwecken sich nichts

1 Ver. V 1 ad 1. 2 I 116.



70 Formale und objektive Heiligkeit

wirksam entziehen kann. Entzieht sich etwas den Zielsetzungen Gottes,
so wird der Segensspruch Gottes für ein solches Wesen zu einem Fluch
(maledictio), der aber nicht auf Gott, sondern auf das sich auflehnende

Geschöpf zurückzuführen ist. In der unmittelbaren Unterwerfung unter
Gottes Fürsorge besteht demnach jene objektive Heiligkeit der Schöpfung,
die aus der Weihe der Dinge durch den Segensspruch Gottes entsteht1.

Eine andere Form der Unterordnung unter Gottes Fügung ist
die mittelbare, durch gottbestimmte Auktoritäten. Was zum Begriff
der Auktorität erfordert ist, haben wir oben 2 auseinandergesetzt. Die
Teilnahme an Gottes Norm- und Machtheiligkeit gestaltet das Geschöpf
zu einer gottgesandten Auktorität. Hierzu ist demnach die Sendung
von Seiten Gottes, aus der die übrigen Forderungen der Auktorität
ohne weiteres folgen, unbedingt notwendig. Die Sendung gestaltet also

ein Geschöpf zu einem heiligen Objekt im Sinne der Unverletzlichkeit

infolge der Verankerung in Gottes Auktorität und Normheiligkeit.
Daß Gott dem Geschöpfe nicht bloß das Sein mitteilt, sondern

es auch an seiner Weltregierung teilnehmen läßt, folgt aus seiner Güte.
In beiden Formen will er bloß die absolute Unterordnung wahren.
Die Ableitung der Auktorität aus Gott ist vor allem eine große Beruhigung

für die Untergebenen, die Gott durch geschaffene Prinzipien
führen will, ist aber auch für die beauftragten Personen eine
außerordentlich wirksame Mahnung, jeden Eigendünkel abzulegen und sich
als bloßes Werkzeug zur Verwirklichung der Pläne Gottes zu betrachten 3.

Daß Träger der Auktorität bloß Personen sein können, haben wir
oben betont. Hierbei ist es belanglos, ob das Personsein auf physische,
einzelne oder kollektive Bestände sich bezieht, oder moralische Gebilde
in Betracht kommen. Die Hauptsache, gleichsam die Form, der

geschaffenen Auktorität ist die Sendung von Gott, die in der Gestalt

1 Diese Art der objektiven Heiligkeit kommt in allen Werken Gottes zum
Vorschein, in denen seine Belohnung oder sein Strafgericht sich zeigt. Beide
sind gleich heilige, feste, unverbrüchliche Anordnungen der Weisheit Gottes,
gemäß der Barmherzigkeit und Gerechtigkeit, wenn sie auch, vom partikulären
Standpunkte aus betrachtet, ein Gut oder ein Übel darstellen. In allen diesen Ereignissen

beten wir die gleiche Majestät Gottes an, und Himmel, Fegefeuer und Hölle
sind objektiv in Gottes Majestät heilige Orte, wenn auch die formale Heiligkeit
ihnen verschieden zukommt, bzw. völlig abgeht.

3 Vgl. Divus Thomas 17 (1939) 395 fi.
3 Daß Aristoteles die Träger der Auktorität, weil sie das allgemeine Wohl

vor Augen haben müssen und schon dadurch Gottes allgemeine Fürsorge
nachahmen, « göttlich » nennt, ist bekannt. Sehr schön verwertet der hl. Thomas
diese Gedanken in seiner Lehre über das Gesetz und über die Klugheit.



Formale und objektive Heiligkeit 71

einer prädikamentalen Beziehung die objektive Heiligkeit der gesandten
Person sicherstellt. Solange diese Sendung währt, ist die Auktorität
unverletzlich, in Gott heilig und anerkennenswert. Weil aber eben

diese Sendung bloß mit der objektiven Normheiligkeit Gottes verbindet,
verlèiht sie nur eine persönliche Würde, ohne die formalen Prinzipien
des Seins und der Tätigkeit zu verändern oder solche mitzuteilen. Die
Verleihung derselben oder die Ausstattung mit einer solchen ist
entweder der eigenen Tüchtigkeit überlassen, oder hängt von einem
besonderen Gnadenakte Gottes ab. Die VerehrungsWürdigkeit der

Auktorität bezieht sich demnach auf die persönliche Erhabenheit, wozu
die formale Tüchtigkeit allerdings viel beitragen, die aber auch ohne

diese unverletzt bestehen kann.
Die Sendung selbst muß nachgewiesen werden. Direkte Zeichen der

Sendung gab Gott in den Wundern, durch die seine Gesandten in der

Heilsgeschichte beglaubigt und gerechtfertigt wurden. Indirekte Zeichen

sind in den natürlichen Neigungen der Geschöpfe zu suchen. So ist z. B.
die Regierungsbedürftigkeit die reale Grundlage, um die Auktorität
aller Prinzipien von den Eltern aufwärts bis zum Staate zu rechtfertigen.
Eine gemischte Form dürfte in der Sendung der Kirche erscheinen,
die einerseits den natürlichen Neigungen der Menschen zur Bildung
von äußeren Gesellschaften entspricht, andererseits aber auf einer

eigenen positiven Bestimmung Christi beruht.
Die Sendung beruht immer auf freier Wahl1. Diese aber setzt

eine Reihe von Akten voraus und kommt in der letzten Anordnung
(ultimum iudicium practicum) zum Abschluß. Da die objektive Heiligkeit,

von der wir jetzt handeln, durch den Wahlspruch Gottes bedingt
ist, durch den zwar feste, aber andererseits zufällige Beziehungen

gesetzt werden, rechnen wir die Heiligkeit der Auktoritäten zu den

Segnungen, die insgesamt aus einer Verfügung und Anordnung Gottes

stammen. Die Auktorität besitzt eine eigene Würde, die sich bald als

Majestät, bald als Herrschaft zeigt, je nachdem die Fähigkeit, eigene

Ziele zu verfolgen, oder in deren Interesse über Personen und Sachen

verfügen zu können, hiermit bezeichnet wird. Gott gegenüber besitzt
die Auktorität keine eigene Zielstrebigkeit, da sie nur innerhalb der
Grenzen ihrer Sendung sich bewegen darf. Aber mit Rücksicht auf
die nebengeordneten Auktoritäten (z. B. der Staat dem Staat gegenüber)
ist die selbständige Zielsetzung und die eigenmächtige Verfügung über

1 Über den Begriff der Sendung vgl. I 43.



72 Formale und objektive Heiligkeit

die Mittel unbedingt nötig, damit die eigene Würde und objektive
Heiligkeit, als Seins- und Normfestigkeit, zur Geltung kommen kann.
Wie die Unterordnung der Auktoritäten unter Gott, so ist auch ihre
Nebenordnung zueinander auf Gott selbst zurückzuführen. Daher
ehren die Staaten in der gegenseitigen Anerkennung und Verehrung
ihrer Personenwürde Gottes Ratschluß selbst und verletzen durch das

Gegenteil jenes gemeinsame Prinzip, aus dem ihre eigene Würde stammt.
Die objektive Heiligkeit der von Gott gesandten Auktorität besteht

in der Fähigkeit, im Auftrage Gottes die anvertrauten Geschöpfe zu ihrem
Ziele zu führen. Daher ist jede Auktorität ein partielles Abbild des

normheiligen Gottes, seine Vertreterin, und daher mehr oder weniger
heilig, je nach der Teilnahme an der genannten Würde Gottes. Die
Auktorität ist daher ein Werkzeug, gleichsam, ein Vehikel der
Vorsehung Gottes, durch welches die Einzelverfügungen der Legalgerechtigkeit

Gottes zu den Geschöpfen geleitet und durch dieselben vollführt
werden. Aus diesem Grunde sind die Kirche und der Staat objektiv
heilig, da beide in ihrem eigenen Machtbereich und mit Rücksicht auf
die eigenen Ziele von Gott beauftragt sind, die Menschen zu führen,
ihnen Gottes Aufträge mitzuteilen. In beiden ist die entsprechende
Legalgerechtigkeit Gottes wie in einer geschaffenen causa universalis

vorhanden, was eine Bevollmächtigung für das ganze entsprechende
Zweckgebiet in sich schließt. Die gleiche objektive Heiligkeit ist im
abgeleiteten Sinne in den Gesetzen und in den Einzelverfügungen der

Kirche und des Staates vorhanden. Durch die Verankerung der beiden

Auktoritäten in Gott ist auch die Festigkeit und Unverletzlichkeit
ihrer Anordnungen sichergestellt. Daher kommt ihnen eine objektive
Heiligkeit zu, die in mittelbaren Gottesbeziehungen besteht. Sieht

man von diesen ab, so vermag niemand die verbindliche Kraft der

menschlichen Verfügungen zu verteidigen : sie wären bloße
Zwangsmaßnahmen und die Gesellschaft selbst eine Zwangsanstalt. Nur die

Gottesbeziehungen vermögen die Freiheit der Kinder Gottes zur Schau

zu tragen und ihre Würde als sich selbst bestimmender Personen zu
wahren. Denn über das Ebenbild Gottes kann ein anderer Mensch

nur kraft seiner Unterordnung unter Gott verfügen, ihm Befehle erteilen.
Die Machtbefugnis der genannten Auktoritäten erstreckt sich nicht

bloß auf Weisungen, sondern auch auf Akte, wodurch sie Personen und
Sachen sich ihren Zwecken unterordnen und so die eigene Würde auf
dieselben übertragen. Hierin zeigt sich die Herrschaft der Kirche
und des Staates. Die Art, der Grad und der Wert dieser Weihen ist



Formale und objektive Heiligkeit 73

sehr verschieden. Je mehr im Weiheakt selbst der Auftrag Gottes
oder die Annäherung an die Weisheit und Tätigkeitsweise Gottes zum
Ausdruck gelangt, desto sicherer können wir sein, daß eine Person
oder Sache unter den Schutz Gottes gestellt wird und an seiner Heiligkeit

teilhat. Unter allen Umständen bewirkt aber ein kirchlicher oder

staatlicher Weiheakt eine Teilnahme an der Personenwürde der genannten
Anstalten und daher eine Unverletzlichkeit der geweihten Dinge in ihrer
Seinsfestigkeit.

Beispiele der kirchlichen Personweihen sind in den kirchlichen
Ämtern zu erblicken. Die Kirche benötigt zur Erreichung ihrer Zwecke
verschiedene Organe. Es muß in ihr alles vertreten sein, was
notwendig ist, um die Machtvollkommenheit Christi widerzuspiegeln. Hiezu
gehören auch die verschiedenen Ämterx, durch welche die Kirche
ihre allgemeine Machtbefugnis weiterleitet und die Heilsidee Christi
in den Menschen verwirklicht. Daher sind die Personen, als Träger
solcher Aufträge, heilig und unverletzlich, unmittelbar im Personsein,
in der Majestät der Kirche, mittelbar aber in Gott. Diese Beziehungen
der kirchlichen Würdenträger gestalten sie zum Gegenstand der
Verehrung, stellen sie als lebendige Organe der Kirche und als Werkzeuge
Gottes dar. Das Gleiche ist von den Würdenträgern des Staates zu

sagen. Beiden Organen gehört und gebührt nach Thomas die

Ehrfurchtsbezeugung der observantia und dulia2. Die entfernte
Weihegrundlage der kirchlichen Würden bildet die Konsekration, sei es

durch den TaufCharakter, sei es durch die Bezeichnung zur Priesterwürde.

Den nächsten Grund finden wir in einem besonderen Auftrag
der Kirche. Eine Ähnlichkeit dieser kirchlichen Segnung können wir
in der Weihe zum Ordensleben durch die einfache Profeß erblicken,
durch welche die einzelnen Personen ähnlich in den Dienst der Kirche
gestellt werden, wie andere durch die feierliche Profeß im vollen Gott-
geweihtsein ihr persönliches Sein finden.

In bezug auf die Sachsegnungen zeigt sich die Macht der Kirche,
gewisse Dinge dem profanen Gebrauch zu entziehen und für Zwecke

zu benützen, die unmittelbar in der Kirche, mittelbar aber in der

Würde Gottes heilig sind. Im Opfer wird ein Ding dem menschlichen

1 II-II 183, 2, 3.
2 II-II 102-103. Daß die natürlichen hervorbringenden und erziehenden

Prinzipien des Seins (Eltern, Vaterland) auch zu diesen heiligen Objekten gehören,
braucht hier nur erwähnt zu werden. Das Verhalten ihnen gegenüber wird durch
die pietas geregelt. Ib. 101.



74 Formale und objektive Heiligkeit

Gebrauche schlechthin entzogen. Daher haben wir in ihm eine Form
der Konsekration vor uns. Wird die menschliche Benützung
beibehalten, und bloß der profane Gebrauch ausgeschlossen, so ist dies

die Darbringung (oblatio), eine Segnung von Dingen durch Bestimmung
zu heiligen Zwecken 1.

Hierher gehören auch die Segnungen der Kirche, die nach rechtlicher

Auffassung Konsekrationen sind, und darin bestehen, daß etwas
ausschließlich für gottesdienstliche Zwecke beschlagnahmt oder unter
den Schutz höherer Mächte gestellt wird. Als Beispiel der ersten Art
mögen die Kirchweihe, die Weihe der kirchlichen Geräte angeführt
werden ; als zweite Form können wir die sogenannten benedictiones
constitutivae der Kirche erwähnen, durch welche eine Sache unter
den Schutz eines Heiligen oder direkt Gottes selbst gestellt wird, und
gleichsam als Organ der höhern Macht und Hilfe dient.

In den bisher besprochenen Formen der Segnungen liegt eine

Seinsgestaltung vor. Sowohl der Einfluß Gottes, als auch der erwähnten

Organe Gottes zielt auf eine mehr oder weniger tiefe, zweckmäßige
Gestaltung dieser Dinge ab. Dies ist nicht ein Hervorbringen des

Seins schlechthin (darum auch keine Weihe), sondern eine besondere

Ordnung (dispositio) desselben. Diese Gestaltung kann auch in der

repräsentativen Ordnung vor sich gehen und in dieser Hinsicht in
einem Objekte Heiligkeit verursachen. Die Idee, die Verfügung Gottes
und seiner Stellvertreter kann in den Dingen symbolisch, also in einem
Zeichen abgebildet sein, und diese selbst werden zu heiligen
Gegenständen auf Grund dieses Zeichenverhältnisses. So ist z. B. der Regenbogen

ein heiliges Zeichen des Schwures Gottes, die Menschheit durch
die Sintflut nicht mehr zu verderben 2. Ein ähnliches Bundeszeichen

ist das Kreuz Christi, ebenso die Bilder, welche seine heiligste Person,
das foedus populi, darstellen und unsern Geist nicht formell an die
Person Christi, sondern an den Bund Gottes mit den Menschen erinnern
und gemahnen. Hierher gehören auch die von Thomas aufgezählten
Zeichen des göttlichen Willens 3.

Dies wird von der Kirche und dem Staate nachgebildet, vor allem
in den verschiedenen Majestätszeichen. Wappen, Fahnen, namentlich
sämtliche beim Gottesdienste verwendeten Symbole, Gewänder usw.
sind heilige Objekte, auf Grund der genannten Heiligkeit und kraft
der Beziehung zu der in Gott verankerten und in ihm unverletzlichen

1 II-II 86. 2 Gen. 9, 14. 3 I 19, 11-12.



Formale und objektive Heiligkeit 75

Majestät der Kirche. Hierher gehört auch die Heiligkeit der Theologie.
Sie ist als scientia subalternata in Gott verankert 1, aber andererseits

vom menschlichen Wissen abhängig. Die nicht formell geoffenbarten
Ideen Gottes erscheinen mit Hilfe des Verstandes als erkennbar, wahr
und in der göttlichen Realität gefestigt. Dieser profane Einschlag
des menschlichen Wissens verschwindet dadurch, daß die Kirche zur
Hüterin des Glaubensinhaltes von Gott bestimmt wurde. Darum ist
derselbe auch in dieser Beziehung unter ihren Schutz gestellt, wenn
der Verstand daran geht, mit eigenen Mitteln in die Offenbarung
einzudringen. Daher ist die Theologie heilig, nicht bloß wegen ihrer in Gott

gefestigten Prinzipien, sondern auch wegen der Verankerung im Schutze

und in der Hut der unfehlbaren Auktorität der Kirche. Haben wir oben

der Offenbarung und der Kirchenlehre die Objekts-Heiligkeit auf Grund
einer Weihe zugeschrieben, so können wir der feststehenden und von
der Kirche besonders empfohlenen oder gutgeheißenen Theologie einen

niedrigeren Grad der objektiven Heiligkeit keineswegs absprechen.
Als letzte Formen der kirchlichen Segnungen und der damit

verbundenen objektiven Heiligkeit nennen wir die Exorzismen und die

Fürbitten der Kirche (benedictiones invocativae). Beide Formen sind

Nachbildungen der Werke und Verfügungen Christi. Er hat die Materie
der Sakramente entweder durch eigene Benützung oder durch seine

Wahl gesegnet 2. Hiedurch entzog er diese Elemente der Macht des

Teufels und gestaltete sie zu Werkzeugen seiner Heilskraft. Die
Heiligung der bloß gewählten Materie überließ er seiner Kirche, welche

demnach mit vollem Rechte einen Schritt weitergeht und ihren Meister
darin nachahmt, daß sie Personen und Sachen der Macht des Teufels
entzieht und zu heiligen Werkzeugen gestaltet. Hierin besteht die

objektive Heiligkeit der durch Exorzismen gereinigten Dinge.
Die von ihrem göttlichen Meister eingesetzten Sakramente bildet

die Kirche in ihren Sakramentalien nach, die Zeichen der Vorbereitung
auf die Gnade sind, oder auf dieselbe vorbereitende Zustände
vermitteln sollen. Mannigfach wird in denselben die Huld Gottes auf die

Menschen herabgefleht, und diese Segnungen stellen wegen ihrer
Beziehung zur fürbittenden Kirche zweifelsohne eine objektive Heiligkeit

dar, wenn auch den niedrigsten Grad derselben.

Die Segnungen sind Weihen im weitern Sinne, und unterscheiden

sich von denselben dadurch, daß sie nicht jene notwendige Festigkeit

1 I 1, 2. 2 III 72, 3.



76 Formale und objektive Heiligkeit

in der Gottzugehörigkeit besitzen, wie diese. Sein ist die Grundlage
der Weihen, Seinsgestaltung jene der Segnungen, mag dies in der reinen
Seins- oder in der repräsentativen Ordnung vor sich gehen. Wie wir bei
den Weihen eine lange Reihe von Abstufungen gefunden haben, so

ist auch bei den Segnungen etwas Ähnliches festzustellen. Von dem

festgesetzten Schicksal abwärts bis zu den einfachen Segnungen der
Kirche ist alles vertreten, in dem sich die liebevolle Fürsorge Gottes
und seiner Organe zeigt und was die Beziehungen der Dinge zu Gott
belebt und erhält.

d) Die formale Heiligkeit des Geschöpfes.

Mußten wir die Lehre über die objektive Heiligkeit nur skizzenhaft
darstellen, so gilt dies noch mehr von der formalen Heiligkeit. Wir
können nicht einmal alles andeuten, was sich auf dieselbe bezieht.
Tief in die Gnadenlehre und andere theologische Fragen müßten wir
eindringen, wenn wir bloß einen Abriß der formalen Heiligkeit bieten
wollten. Daher möge es genügen, die Übertragung dieser Heiligkeit
auf das Geschöpf nur schematisch darzustellen. Unser Zweck war ja,
bloß einige Worte zur Klärung der Fragen zu sagen, wie und wo die

objektive Heiligkeit sich von der formalen unterscheidet.
Die beiden Arten der Heiligkeit beziehen sich aufeinander wie

Objekt und subjektives Verhalten dem heiligen Gegenstand gegenüber.

Die formale Heiligkeit verleiht einem Subjekt die Bereitwilligkeit und
habituelle Geneigtheit, dem heiligen Gegenstand gegenüber sich
entsprechend, in Ehrfurcht und gebührender Scheu, zu verhalten. Diese

nächsten Prinzipien der formalen Heiligkeit sind dem Geschöpfe in
der Form von Fähigkeiten und habituellen Ausrüstungen (disposi-
tiones et habitus) eigen. Das Subjekt wird dem Objekt angepaßt,

gleichsam mehr oder weniger der Natur des Objektes angeglichen

(konnaturalisiert), damit es in seiner ganzen Gesinnung und Handlungsweise

das Abbild des heiligen Gegenstandes an sich trage und dasselbe

in seiner Dynamie zum Vorschein komme. Daher rechnet der hl. Thomas

jene Prinzipien, die das subjektiv rechte Verhalten regeln, zu den

potestativen Teilen der Gerechtigkeit. Das an sich heilige Objekt ist
Gott. Das nächste Prinzip der formalen Heiligkeit, einer Gottes würdigen
Gesinnung von selten des Geschöpfes ist die Gottverbundenheit (religio),
die in verschiedenen Akten Gott jene Ehre zollt, welche ihm, als Prinzip
des Seins, gehört. Ist uns Gott überdies als Prinzip des übernatürlichen



Formale und objektive Heiligkeit 77

Seins durch die Offenbarung bekannt, so kommt eine höhere Form
der GottVerbundenheit in Betracht, die als übernatürliche
Legalgerechtigkeit (iustitia generalis) die Beziehungen unserer gesamten
Dynamie zu Gott ordnet, und in dieser Eigenschaft die formale Heiligkeit

des Geschöpfes vertritt1.
Von hier aus ist nach den aristotelischen Prinzipien nur ein Schritt,

um zu den entfernten Prinzipien der formalen Heiligkeit zu gelangen.
Jedes akzidentelle Prinzip ist in einem substanziehen verankert. Kommt
die Gottverbundenheit in Tugenden zum Vorschein und bringt sie

reine, auf Gott bezogene Werke zustande, so muß auch die Natur
dementsprechend rein und auf Gott bezogen sein. So kamen wir oben 2

zu jener Bestimmung der formalen Heiligkeit, die in verschiedenen

Akten und Graden der Gottebenbildlichkeit sich zeigt und das Geschöpf
als ein in seinem Sein und in seiner Tätigkeit Gott nahestehendes,

gleichsam « vergöttlichtes » Wesen darstellt. Ist die Vergöttlichung
des Geschöpfes durch die objektive Heiligkeit meistens eine Beziehung
zu Gott, da sie eben eine Seinsfestigkeit und Unverletzlichkeit in sich

schließt, die nur durch die Verankerung in der Subsistenz Gottes
zustande kommen kann, so ist die formale Heiligkeit als Reinheit eine

Verähnlichung mit Gott, eine Teilhabe an der ihm eigenen Reinheit,
daher ein absoluter Wert, durch den die erwähnten Beziehungen zu Gott

einen ganz besonderen Glanz erhalten.

Deshalb kann man das Verhältnis der beiden Formen der Heiligkeit

auch so auffassen, daß die formale Heiligkeit ein natürliches
Erfordernis der persönlichen, objektiven Heiligkeit ist. Die Personwürde

ist ohne entsprechende naturhafte Prinzipien mangelhaft. Eine

Ausstattung mit denselben ist zum vollen Seinsbestand der Subsistenz
unerläßlich. Besteht die Personwürde des Geschöpfes an sich in der

1 Über die Tragweite der religio vgl. II-II 81, wo dieselbe im Art. 8 im
angegebenen Sinne als sanctitas vorgelegt wird. Die Normen der Legalgerechtig-
keit sind in Gott ; als ständige Gesinnung ist dieselbe im Geschöpfe. Rein als
Objektsgerechtigkeit kommt die subsistenzielle Würde Gottes in Betracht; dieselbe
als gewollt und so zu einem bindenden Objekte gestaltet, setzt sie formale
Heiligkeit und Gerechtigkeit Gottes voraus. Bei dem Geschöpf ist das Umgekehrte
der Fall. Durch die subjektive Gesinnung ist es zuerst formal heilig und gerecht
und dadurch gestaltet es seine Werke, durch die Gottesbeziehung, zu objektiv
heiligen Beständen. — Jedem heiligen Gegenstande unter Gott entspricht von
Seiten der Untergebenen eine ähnliche Verbundenheit, wie die der religio. Pietas,
observantia, dulia bezeichnen die Hauptformen, die je nach der Würde der Gegenstände

verschiedenartig gestaltet werden können.
2 Vgl. S. 46.



78 Formale und objektive Heiligkeit

Beziehung zu Gott, so ist die Möglichkeit ihrer Verwirklichung ohne
die naturhafte Gottförmigkeit an sich möglich ; nur kann dieselbe

von Gott nicht direkt beabsichtigt sein, da seine Werke vollkommen
sind und ein treues Abbild seines Wesens darstellen, in dem Personwürde

und Naturreinheit voneinander unzertrennlich, ja miteinander
identisch sind. Eine Trennung der beiden Würden kann demnach

nur per accidens, durch die Verschuldung des Geschöpfes erklärt werden ;

Gottes Absicht ist auf deren unlösliche Verbindung gerichtet.
Nach diesen Prinzipien können wir die Arten und die Grade der

formalen Heiligkeit aus der persönlichen Würde ableiten. In der
übernatürlichen Ordnung sind uns drei wesentlich verschiedene Formen
der persönlichen Heiligkeit bekannt : In Christus durch die hypostatische

Vereinigung, in Maria auf Grund ihrer moralischen Persönlichkeit,

in den übrigen Geschöpfen durch die gewöhnliche, einfache Gottes-
kindschaft. Das Prinzip der formalen Heiligkeit, die Gnade, muß
auch dementsprechend gestaltet sein. Die Gnade kommt Christus als

einer allumfassenden Ursache des menschlichen Heiles zu1. Deshalb
kann die Gnade Christi von den Heilsprinzipien seines mystischen
Leibes nicht nur dem Grade nach verschieden sein. Sie unterscheiden
sich von einander, wie das Allgemeine von den Einzelbestimmungen
verschieden zu sein pflegt. Es mag schwer sein, diesen Unterschied
aus der Naturbestimmung der Gnade, aus der Gottverbundenheit,
abzuleiten ; aber der Vergleich gemäß der Gottähnlichkeit und der
Teilhabe an Gottes Reinheit nach Art des Allgemeinen und der
beschränkten Widerspiegelung derselben führt unbedingt zur Annahme
einer spezifischen Unterscheidung zwischen der Gnade Christi und der
Gnade der durch ihn erlösten Menschen. Das Gleiche dürfte von der
Gnade Mariens und der übrigen Erlösten gelten, obwohl hier der
Seinsgrund nicht so einleuchtend ist, wie bei Christus. Ist indes die
Persönlichkeit Mariens ein moralischer Höhe- und Mittelpunkt der Erlösten,
so dürfte auch ihre Gnade eine ähnliche moralische Universalität
haben, wie wir sie bei Christus im physischen Sinne behauptet haben.

Demgegenüber können die Gnaden der übrigen Erlösten voneinander
nicht spezifisch, sondern nur dem Grade nach verschieden sein, da

weder ihre physische noch ihre moralische Personwürde etwas anderes

erheischt.

1 « Gratia confertur animae Christi, sicut cuidam universali principio grati-
ficationis in humana natura». III 1, 11.



Formale und objektive Heiligkeit 79

Die verschiedenen Arten und Grade der Gottebenbildlichkeit und
damit der Teilhabe an der Reinheit Gottes sind demnach folgende :

1. In der imago Primogeniti, in Christus, ist sie in allen Formen der

Gottähnlichkeit, gleichsam per essentiam vertreten. In jeder Gattung
muß ein erstes Prinzip als Ursprung aller Teilhabe vorhanden sein.

Dies ist auf dem Gebiete der Gnade die übernatürliche Ausstattung
der menschlichen Natur Christi. 2. In der imago Primogenitae, in der
Mutter Christi finden wir die erste Abbildung der Gnade Christi nach
ihrer moralischen Universalität. 3. Die Gottebenbildlichkeit der
Erlösten, der Brüder Christi, der Kinder Gottes, stellt die Gottebenbildlichkeit

als imago recreationis secundum inchoationem und secundum
consummationem dar in unendlich vielen Abstufungen der Gottförmig-
keit und der Teilhabe an Gottes eigenem Leben.

Die objektive Heiligkeit, die aus der Personwürde des Geschöpfes

stammt, gestaltet es zu einem Tempel Gottes : es ist bloß ein in Gott
verehrungswürdiger Gegenstand. Durch die formale Heiligkeit aber
erscheint uns das Geschöpf in sich verehrungswürdig. Im Sein und
in der Dynamie über alle Naturproportionen erhaben, spiegelt sich in
ihm das Göttliche wider. Dieses Verhältnis zu Gott drückt der Apostel,
da alles Göttliche in uns nur Teilnahme an Christus ist, folgendermaßen

aus : « Vivo ego, iam non ego, vivit vero in me Christus »1.

Die in Christus geheiligten Erlösten sind nur Vervielfältigungen des

auf Erden erschienenen Gottmenschen, der nach dem gleichen Apostel
« imago Dei invisibilis, Primogenitus omnis creaturae » 2 ist. Durch

die formale Heiligkeit des Geschöpfes soll demnach das unsichtbare Leben

Gottes nach dem sichtbaren Vorbilde des fleischgewordenen Wortes

verwirklicht werden, und sich in der Freiheit der Kinder Gottes, in ihrer
gottgeordneten Herrschaft über die gesamte Schöpfung zeigen. Gott in
sich tragen, heißt auch die Schöpfung Gottes umarmen —, aber nach

Gottes Art. In der Erhabenheit der Majestät und der obersten
Herrschaft Gottes hat die Schöpfung ihre Würde und ihre Bedeutung. Im
unbewußten Hang am Sein, in der Ausführung der Anordnungen
Gottes, besteht der Gottesdienst der Schöpfung. In der bewußten

Verwirklichung dieser Momente nach dem Vorbilde Christi (secundum
ritum cristianae vitae) besteht jenes heilige, gottähnliche Leben,
welches Thomas den motus creaturae rationalis ad Deum nennt, und
dessen innere Prinzipien und äußere Gesetze er im zweiten Teile

1 Gal. 2, 20. 2 Col. 1, 15.



80 Formale und objektive Heiligkeit

seiner Summa so wunderbar beschreibt. Dieses müßten wir
analysieren, wenn wir von den einzelnen Erscheinungsformen der formalen

Heiligkeit weiterhin reden wollten h

In der Seinsordnung können wir formale Heiligkeit allen jenen
Prinzipien zuschreiben, auf welche die Gottförmigkeit, die Gnade, als

auf ihre Ursachen zurückzuführen ist. Es ist dies zwar eine eigentliche
Benennung nach formaler Heiligkeit, aber eher eine abgeleitete, den

Beziehungen zwischen Ursache und Wirkung entnommene Aussageweise.

In diesem Sinne können nicht bloß Organe einer formal heiligen
Person, sondern auch leblose Werkzeuge formal heilig genannt werden.
Dies ist selbstverständlich nur in dem Sinne zu verstehen, in dem
das Werkzeug den Einfluß der Hauptursache in sich aufnimmt und
die hervorzubringende Form übergangsweise und während der Dauer
des Einflusses in sich enthält.

In diesem Sinne nennen wir in der physischen Ordnung formal
heilig die Wirkkraft Christi, die ihm in bezug auf die Heiligung der
Menschheit zukommt2. Daß ihm diese Wirkkraft auf Grund der

hypostatischen Vereinigung eigen ist, aber erst durch sein Leiden sein

in neuer Weise erworbenes Eigentum wurde, ist hinlänglich bekannt 3.

Daher ist das Leiden Christi vor allem formal heilig, nicht bloß in sich,
als ein unter dem Einflüsse der heiligsten Prinzipien hervorgebrachtes
Werk, sondern auch als Ursache unseres Heiles und unserer formalen

Heiligung und Heiligkeit, sei es physisch, sei es moralisch, als Verdienst,
Genugtuung, Versöhnung und Erlösung durch sein Kreuzesopfer4.
Beiden, sowohl der Wirkkraft Christi als auch seinem Leiden, kommt
die formale Heiligkeit als universalen Ursachen zu. Das Gleiche ist
vom Heilswillen Christi zu sagen, sofern er sich in der Einsetzung der

1 Hier sieht man, wieweit die Unterscheidung zwischen « objektiv » und
« formal » die Sittenlehre des Aquinaten durchzieht. Die Glückseligkeit als Objekt
und als Zustand ist das erste Beispiel derselben. Dann unterscheidet er bei jeder
Tugend den Gegenstand und das tugendhafte Verhalten des Subjektes. Dies
haben auch wir bei der Bestimmung der objektiven und formalen Heiligkeit zum
Vorbilde genommen. Objekt ist ein Seinsbestand, das Formale aber bestimmt
den Zustand, das Verhalten des Subjektes dem Objekt gegenüber, mag dieses
nach unbewußten (per modum potentiae) oder unterbewußten (per modum
habitus) Prinzipien oder in selbstbewußten Akten sich vollziehen. Das Formale
ist in allen Fällen ein dem Objekt entsprechendes dynamisches oder zur Dynamie
hingeordnetes Sein.

2 III 48, 6 ; 62, 5.
3 III 19. Das Weitere ist ähnlich zu verstehen, wie das Opfer Christi in

III 22, 2 ad 3.
4 III 48. Zusammenfassend ib. 6 ad 3.



Formale und objektive Heiligkeit 81

Sakramente zeigt, in welchen die Heiligung der Menschen nicht bloß
im allgemeinen dargestellt wird, sondern auch bei deren Spendung
zu den Einzelnen herniedersteigt.

Als partikuläre Werkzeuge der formalen Heiligkeit kommen vor
allem die Kirche, ihre Diener, als Spender der Sakramente, und diese

selbst, als nächste Träger der heiligenden Kraft Christi und Gottes
in Betracht. Die sakramentale Einheit ist eine künstliche, aber in
Anbetracht des Zweckes eine unitas per se. Alles, was hierzu als eine

physische Realität beiträgt, enthält die Gnade in einer der werkzeuglichen

Kraft angepaßten, proportionierten Form in sich 1. Nach der
zweckursächlichen Werkzeuglichkeit kommt eine formale Heiligkeit
der Kirche und den Sakramenten zu. Daher stammt die Notwendigkeit,

die Spendung derselben der Absicht der Kirche gleichförmig zu
gestalten. Die Sakramente selbst aber sind, als Vehikel des Heilswillens
Gottes und Christi, Träger eines formal heiligen Zweckes, und daher
kommen sie auch in dieser Beziehung als heilige Werkzeuge in Betracht.

In der repräsentativen Ordnung sprechen wir von einer werkzeuglichen

formalen Heiligkeit bei allen Zeichen, welche eine Spendung
der Gnade selbst oder deren Ursachen darstellen. In diesem Sinne

sind die Sakramente heilige Zeichen, weil sie in ihrer künstlichen
Zusammensetzung sowohl die Gnade als auch das Leiden Christi, den

Heilswillen Gottes und das formal heilige christliche Leben bis zu
seiner Vollendung in der himmlischen Herrlichkeit sinnfällig, in symbolischer

Art darstellen2. Den niedrigsten Grad dieser werkzeuglich-
zeichenmäßigen Heiligkeit finden wir in allen jenen symbolischen
Begebenheiten, die zur Aufnahme, oder zur Vermehrung der Gnade

vorbereiten. Dazu zählen die Sakramentalien und die Feiertage (heilige
Zeiten) der Kirche, denen neben der objektiven Heiligkeit diese Art
und Weise der formalen nicht abgesprochen werden kann.

Noch gar manches wäre über die formale Heiligkeit der Kirche
zu sagen. Die beigefügte Übersicht dürfte indessen ausreichen, um
die verschiedenen Aussagen von der « heiligen Kirche » nach objektivem

und formalem Wert auseinanderhalten zu können. Dasselbe

ist von jenem Aufriß zu sagen, in dem wir die Heiligkeit der guten
Werke darzustellen suchen.

1 III 62, 3, 4 ; 64, 5 seq.
2 III 60, 2, 3. Daß die Sakramente der verschiedenen Zeiten (des Alten

und Neuen Bundes) nicht gleichwertige Symbole sind, ist bekannt.

Divus Thomas. 6



82 Formale und objektive Heiligkeit

s ® .S t! ® 'S ö J© ® © ä 2 In o S -r* -rj •£ © xj©'3© "3"
S - 8 S S " 3 3 £ g S ö -Ö S ft 5s .S 8 Ö I
S "g s'il 8 d jlgfS-ë -Il ia&l-Sg M §1^3 IS. S£§sK j§S >lo! m-s % -iss^ 1

8 to I r. © -S I s S ^ us to © g -S Ö a°2 â w « .s o
3 w.||iis &*m ** i!:.| !i m i ïi'ii *

PÎT1 S^'rft u .2 |!| § h.S ri" o n ^ »-< "d P Ph 4-> H d 0) cj
CS S>_.ö-gÖ ^.b go S# p-d v ö ^O«Ö S

ro • - 'r > q, Erd fto do oi.Ph ^ rd cl o .3 o-d 3 5 • 2

l ti|a|t5 §1 il mi -.g oipi âg
^ <1).H d 1) "H ^ - w ^) ^ 5-h CO m 1) Ö Jh CO d q W d d S

- at^lli llllrfl -S! Ilolll 111 S
S 1 s I ë s — s § 'S g, g -s :s lg.% -po 0

0 3 g | g s
*3 Q£ § rt«d^®S S
f 1 ' d "P ^ ._> P? O Pd •> O Q3 —T „.. ffl /-> M I 1 r*"1 fls -M d "P Cl d I CÖ

W glJgto| g S fl%! ps| fiS^- I £©-28 03 S .g
d rd —^ "od cn •** }? b£> P-i m d d d o o _r ^ *-< & p r2 d "o d ß d 7I r< d -p

S l°S>lo "g^dol S g |£| I S 8. s §11 1 -s § "S ri I ^8
M a. s «dt;« sïs fgos ls:s hg.s| g gs©wg^s.

es

c
O
U

d

3 §||l,-I Isliâl HÜ G|g& : |S|e:| „îft o Ht ä g (j s " -H 'S ö © - ^ g S ft+3 0^,0-0 Ö a " n » 3 S H ïï8<S£j8 43 b Pft'S^©g «S 1*1 ï,' 055; â 1g
d

d

^C-icrsoo m id « ^ d t! D'rt c- ir S J o I] ^ u x
e 8î9^^.aS ^öo SSW S 0 S ."S-H cd 0
ë <0 m »O.H » ft ^ -H 3 ft1 -p

' .".g 4-> g 03 p1g©Sgo'3'30j
2 1 d *gö gggl g.ä! sö^o ëlOl It ©1,8 lg-11 SP 8 Igô^g ü«ft^ «§

^gg g^gi |a| âgs3 ._O P O maftft ppj ÜO53 ^ b g
• s-j«--'t'-Ljdd.. <$ -o d CL

o a "I sa S II 11 la s g la a "P .s1.§la
i- b O ï) 11) o Ö (iç V) ft(H H H 0iM PH u

d
s
3 ® X .3 43 d "i S dO ö ö Öd S'ö tH sä(/) o O *-• • d *m Odo

06 .SSBöS£ S3S S „s te* S.s ©

d ^ d -p p o oS S ^ Ö dOÄ
3PS d o 2do'> (M•d L< î3 Id OT o _5 o -r-î CRd O p T3 Mtn d o P HO co ^cß ^ ^ -53 (d ."d ."d

*0 O d P O Ph j-j -fj f—) Pi 4J.rM.fJO^ d o o.Sd .odoo urri b M O o' P P O* OÖdöo X^d X o o^d o odddy Odo O co coP^o co cocodeo.
v— "V— V

• • • ' d 1 o d
r- 0 0 dod -d d CO

•s "j i s g«-3 ^sa3 ûg|0 la s „+- d>+J 'S3'-3 S"3CO co g d rtS .S So
'S ©"m © © ..TÖ • - 5> o
"bî d d fi h ' ® .(D^ CO MP

r- rri d ."b ^ *13 S ^ CO '-+J "3 PC £ b -p O H d d ^ O m O
s o -p ^ p o^HrP .^) d" xi3gö n^l+j 80 .as
</) ococoo o d d d coo
C

v ^ ' s

.2 ® d o
to "b S P • «H

v) d .p d'dS -133 -"S 0o ti 8 -PS
X 3 .S © ^P ö .3 ö o
S 0 o co ""
CL. m © ot

en -
Ï3 +>~ m

ü
cL 2

843
P 8 g

M S



Formale und objektive Heiligkeit 83

Conspectus processionis sanctitatis in bona opera.

obiectiva : esse

sacrum ex ordinati-
one ad Deum ut
ultimum finem

Sanctitas operis mo-
raliter boni ex ordi-
natione ad Deum, <

ut principium ordi-
nis moralis

esse morale sec. relationem trans-
cendentalem ad Deum, ut
principium totius esse creati; esse

sacrum in et per esse commune Uni-
versi, in iustitia legali universali
(in lege aeterna) et particulari Dei
(in decreto ordinante de hoc
concreto Universo) disponente et ex-
sequente. Rectitudo operis : Rechtheit

esse morale ex ordinatione ad
Deum, ut Supremum Dominum
disponentem et dispensantem de

creatura, ut serva ; relatio trans-
cendentalis ad obiecta ordinata
sec. usum Dominio Div. subiectum,
et relatio praedicamentalis totius
operis et rerum in usum assump-
tarum ad Deum ut Dominum :

iustitia operis, Gerechtigkeit (in
sensu stricto)

formalis : esse sanctum

ex ordinatione
ad Deum et sec.

Deum, ut Summum <

bonum : deiformi-
tas operis, Gottför-
migkeit

ex parte principio-
rum productivo-
rum : sanctitas ant-
onomastice ; esse

virtuosum

et parte principio-
rum specificativo-
rum : esse deificum

sanctorum (gratia

habitualis) :

Heiligkeit

propinquorum
(virtutes) :

Tugendhaftigkeit

per modum ob-
iecti propter se

et super omnia
diligendi :

Göttlichkeit

per modum ob-
iecti participan-
tis diligibilita-
tem : Gottför-
migkeit.


	Formale und objektive Heiligkeit [Fortsetzung]

