
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 17 (1939)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen.

Dogmatik.

H. D. Simonin 0. P. — G. Meersseman 0. P. : De Sacramentorum
efficientia apud theologos Ord. Praed. Fase. I. 1229-1276. — Romae, Pont.
Instit. Intern. Angelicum. 1936. vm-140 pp.

Das vorliegende Werk bietet eine interessante Sammlung von
Belegstellen zur Geschichte der Frage nach der Wirkungsweise der Sakramente.
Sie beschränkt sich auf die Theologen des Dominikanerordens, die für die
Zeit 1229-1276 in Betracht kommen, nämlich Roland von Cremona, Hugo
von St. Cher, Richard Fishacre, Robert Kilwardby, Albert d. Gr., Hugo
von Straßburg, Thomas von Aquin und Petrus von Tarantaise. Als Anhang
ist noch eine Belegstelle aus der für die Sakramentenlehre der Scholastik
so einflußreichen Summa aurea des Wilhelm von Auxerre beigegeben.
Fünf z. T. sehr viel Fleiß erfordernde und dankenswerte Indices schließen
die Sammlung.

Bei allen den behandelten Theologen steht fest, daß die neutestament-
lichen Sakramente in einem gewissen Verhältnis der Ursächlichkeit zur
Rechtfertigung und Gnade des Empfängers stehen. Die Frage ist aber,
wie diese Kausalität aufzufassen sei. In der Beantwortung derselben zeigt
sich in dieser Periode bei den Theologen eines und desselben Ordens noch
eine große Verschiedenheit, ein Suchen nach der vernünftigen Erklärung
des in der Heiligen Schrift und Überlieferung Gegebenen. Der erste der
Dominikanertheologen, Roland von Cremona, schreibt, wohl in Abhängigkeit

von Wilhelm von Auxerre, den Sakramenten eine causalitas materialis
zu, faßt diese aber schon tiefer als Wilhelm. Dieser setzt nämlich die causa
materialis der causa eöiciens entgegen und erklärt sie nur dahin, daß die
Sakramente die Gnade enthalten, wie das Gefäß seinen Inhalt, das con-
tinens das contentum, « sicut vulgariter dicitur : piscis ista me sanavit,
während er ausdrücklich sagt : « unde sacramenta non iustificant tamquam
causa efßciens, sed tamquam causa materialis ». Roland hingegen
mißbilligt die magistri, die die Formel : sacramenta iustificant damit erklären :

« quod illud, quod est contenti, attribuiter continenti ». Er selbst erklärt den
Ausdruck von der Bewirkung der Zubereitung der Seele für die Gnade :

« adaptando animam ad reeeptionem sacramentalis rei, i. e. gratiae ».

Ausdrücklich gibt er zu, daß diese causa materialis adaptans « reducitur ad
causam efficientem ». Demnach dürfte diese causa materialis adaptans
sachlich kaum verschieden sein von der causa efficiens dispositiva (per
characterem, vel ornatum) so vieler Späterer. Richard Fishacre, Professor
in Oxford, ist der Vorläufer der sog. Pakttheorie : die Sakramente enthalten
die Gnade, insofern Gott versprochen hat, sie den würdigen Empfängern
zu verleihen ; er verleiht sie aber unmittelbar durch sich selbst, mit dem



472 Literarische Besprechungen

Sakrament, nicht durch das Sakrament. Eigentümlich ist die Theorie des
Richard Kilwardby ; mit der Paktionstheorie verbindet er die Lehre von
einer Formalursächlichkeit der Sakramente bezüglich einer äußeren Gerechtigkeit

: wenn der Mensch die Sakramente empfängt, ist er äußerlich dem
göttlichen Willen konform, also gerecht ; die innere Rechtfertigung wirkt
Gott unmittelbar durch die Gnade. Hugo von St. Cher geht ganz auf
im Streben, die Schrift und Väterautoritäten zu harmonisieren. Der
hl. Albert d. Gr. scheint jener Ansicht zuzuneigen, die den Sakramenten
eine Wirkursächlichkeit bezüglich einer Disposition zuschreibt. Petrus von
Tarantaise folgt dem hl. Thomas, dessen Lehre das größte Interesse bietet
und den nachhaltigsten Einfluß ausgeübt hat.

Der englische Lehrer hat schon in seinem Kommentar zu den Sentenzbüchern

des Lombardus etwas Neues in die Sakramentenlehre eingeführt
durch die Unterscheidung der causa principalis, die Gott ist, und der causa
instrumentais, der Sakramente. Ihre werkzeugliche Wirkung erstreckt
sich aber, wie ziemlich allgemein bei den zeitgenössischen Theologen, nur
auf eine Disposition (character, ornatus animae) des Empfängers, mit der
dann die Gnade nach Gottes Anordnung und durch Gottes unmittelbare
Wirkung unfehlbar verknüpft ist, wenn der Empfänger kein Hindernis
setzt. Von dieser der Gnade vorausgehenden Disposition spricht Thomas
in seinen reifsten Werken nicht mehr, die Gnade erscheint unmittelbar
als Wirkung Gottes als der causa principalis und als Wirkung des
Sakramentes als causa instrumentalis. Die Herausgeber sind aber der Ansicht,
die causalitas dispositiva sei damit nicht aufgegeben, sonst hätte der
Heilige es ausdrücklich gesagt ; aufgegeben sei nur die Unterscheidung
zwischen der Wirkung der causa principalis und jener der causa
instrumentalis. Es wäre so wohl nicht gegen seine Auffassung zu sagen : die
Sakramente wirken dispositive dasselbe, was Gott als causa principalis
perfective wirkt. Freilich ist dies nicht mehr seine Terminologie, die
einfach lautet : Deus est auctor principalis gratiae, sacramentum est Dei instru-
mentum ad gratiae collationem.

Die später so heiß umkämpften Ausdrücke causalitas physica und
c. moralis finden sich bei Thomas nicht. Die Entscheidung, ob die vom
Heiligen gelehrte Kausalität als physisch oder moralisch zu bezeichnen
sei, lehnen die Herausgeber als zu weitführend ab. Immerhin bemerken
sie, daß wie Albert, so auch Thomas eine Wirksamkeit der Sakramente
per modum finis abgelehnt habe : « Sacramenla certo certius, secundum
Doctorem Communem, sunt in genere causae efjßcientis ». Das scheint doch
das Entscheidende zu sein.

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

M. Gierens S. J. : De causalitate sacramentorum. (Textus et Documenta,
Ser. theol. 16). In 8° (126 SS.). — Romae, Univ. Gregor. 1935. 126 pp.

Während die Dominikaner P. Simonin und P. Meersseman ihre Sammlung

von Texten über die Wirkungsweise der Sakramente auf die Theologen



Literarische Besprechungen 473

des Dominikanerordens einschränken und mit ihrem ersten Faszikel erst
bis zum Jahre 1276 gekommen sind, erstreckt sich die Sammlung P. Gierens
in Bezug auf die Zeit und den Kreis der berücksichtigten Theologen
bedeutend weiter, dafür aber sind die Texte bedeutend kürzer. Es kommen
26 Vertreter der hl. Wissenschaft zum Worte, ihre Reihe wird eröffnet
vom hl. Augustin und beschlossen von Kardinal de Lugo.

In der Einleitung weist P. Gierens auf die verschiedenen Probleme
und Kontroversen hin, zu denen die Lehre von den Sakramenten seit der
Scholastik geführt hat : ist ihre Wirksamkeit eine physische oder
moralische, eine dispositive oder perfektive Der Herausgeber nimmt nirgends
selber Stellung ; aus der geringen Anzahl der Vertreter der physischen
Wirksamkeit, die angeführt werden, und aus der Darstellung der Lehre
des hl. Thomas und ihrer verschiedenen Auslegungen ist aber leicht zu
ersehen, daß seine Neigung nicht nach der Seite der physischen Wirksamkeit

geht. Auch scheint ihm der hl. Thomas bei seiner Lehre von einer
bloß dispositiven Wirkung der Sakramente geblieben zu sein. Freilich
erklärt er nicht, warum der Heilige in seiner Summe nichts mehr davon
sagt, sondern immer die Gnade als den Effekt der Sakramente bezeichnët.

Einsiedeln. p. Meinrad Benz O. S. B.

Henricus a S. Teresia 0. C. D. : Notio Sacrificii in communi in synthesi
S. Thomae. — Romae, Corso d'Italia 39. 1934. 178 pp.

Die vorliegende Schrift, verfaßt zur Erlangung des Doktorats am
Angelicum in Rom, sucht festzustellen, welchen Platz der hl. Thomas in
der Entwicklung des Opferbegriffes im allgemeinen einnimmt und welches
sein Opferbegriff ist. Der Verfasser untersucht darum zunächst in einem
ersten Teil die einflußreichsten Theologen vor Thomas, allen voran den
Führer der mittelalterlichen Theologie, den hl. Augustin, sodann Hugo
von St. Viktor, den Lombarden, Alexander von Haies, den hl. Bonaventura
und den hl. Albert d. Gr. Bei keinem dieser Lehrer findet sich eine
systematische Eingliederung der Lehre vom Opfer in das Lehrgebäude
ihrer Theologie, die meisten besprechen nur die Opfer, die im alten Bund
von Gott positiv angeordnet waren, ohne zu einer Theorie des Opfers an
sich und im allgemeinen zu gelangen.

Der zweite Teil weist den gewaltigen Fortschrittt nach, den die Lehre
vom Opfer dem Aquinaten verdankt. Er besteht in erster Linie darin,
daß der hl. Thomas als erster dieser Lehre den richtigen Platz im System
der Theologie anweist in der Abhandlung von der Tugend der Religion
(II-II q. 81-85) und zwar von den äußeren Akten dieser Tugend, deren
vornehmster, Gott allein gebührender eben das Opfer ist (ib. q. 85). Damit
war die Lehre vom Opfer in das Licht der allgemeinen Grundsätze der
Gottesverehrung gestellt und die Möglichkeit gegeben, den Begriff des

Opfers im allgemeinen, losgelöst von seiner konkreten Verwirklichung im
A. B., aufzustellen. Dabei hat der hl. Thomas sorgfältig die zerstreuten
Wahrheitselemente der überlieferten Wissenschaft gesammelt und in seine



474 Literarische Besprechungen

Synthese eingefügt. Das Opfer im allgemeinen würde demnach zu definieren
sein als : « actus exterior virtutis religionis, quo per legitimum ministrum
Deo immediate offertur aliqua res sensibilis, cum aliqua eiusdem immu-
tatione ad testandum supremum Dei in omnia dominium, nostramque
interiorem plenissimam subiectionem » (S. 171). In diesem Sinne ist das
Opfer eine Pflicht, die dem Menschen schon auf Grund des Naturgesetzes
obliegt, während die konkrete Art der Darbringung durch positives Gesetz
zu bestimmen blieb.

Verlangt also der hl. Thomas zum strengen Opferbegriff nur eine
Veränderung der dargebrachten Gabe, nicht eine Zerstörung Der
Verfasser antwortet darauf (S. 150 ff.) : In den wichtigsten Texten, nämlich
II-II 85, 3, 3m ; 86, 1 c ; in Ps. 39 n. 4 bestimmt der heilige Lehrer den

Opferbegriff im Hinblick auf die konkreten Opfer, wie die Heilige Schrift
sie vorschrieb. Dabei schließt er tatsächlich eine immolatio, eine reale
Veränderung der Opfergabe in sich. Beachtet man aber die allgemeine
Synthese der Lehre des Heiligen und besonders was er lehrt über das Opfer
der hl. Messe, so ist zu sagen, daß nach ihm zum Opfer an sich irgend eine
Veränderung genügt, die auch rein repräsentativ sein kann. Immerhin
erscheint die immolatio auch an sich als die höchstangemessene Form
der Darbringung.

Es lag nicht in der Absicht des Verfassers, auf die Anwendung des

Opferbegriffes des hl. Thomas auf das hl. Meßopfer und auf sein Verhältnis
zu den vielfältigen neueren Theorien einzugehen. Bezüglich des ersten
Punktes findet er beim Aquinaten nur zwei Dinge sicher gelehrt, nämlich
daß er in der hl. Messe keine andere immolatio anerkenne als eine
sakramentale (auch mere repraesentativa genannt) und daß nach ihm die
hl. Messe ein wahres Opfer sei (S. 156). Wenn man mit dem Verfasser
(S. 2) die verschiedenen Ansichten der Theologen der neueren Zeit über
den Opferbegriff auf drei Typen zurückführt, indem die einen eine bloße

Darbringung ohne Zerstörung, die andern eine Zerstörung der Gabe nur im
Abbild für hinreichend halten, während eine dritte Gruppe eine wirkliche
Veränderung, eine immolatio realis für notwendig erachtet, so würde
demnach der hl. Thomas den Vertretern der zweiten Auffassung
beizuzählen sein. Berücksichtigt man nur die ausdrücklichen Worte des Heiligen,
so dürfte dieses Ergebnis durch die fleißigen und scharfsinnigen
Untersuchungen unseres Autors sichergestellt sein. Nicht endgültig gelöst
dürfte aber sein die Frage nach dem Sinn jener immutatio repraesentata.
Handelt es sich wirklich nur um eine « imago quaedam repraesentativa
passionis Christi », wie man von einem Porträt Ciceros oder Sallusts sagt :

das ist Cicero, das Sallust, wie aus III q. 83 a. 1 c hervorzugehen scheint,
oder läßt dieses darstellende Abbild vielleicht auch noch ein realeres
Element, eine immolatio virtualis zu, wie Gonet, Billuart, Hugon u. a.
glauben Für letztere Ansicht dürfte sprechen, daß der hl. Thomas
ib. ad 3m auch den Priester ein Abbild Christi nennt : « Per eandem
rationem (seil. « sicut celebratio huius sacramenti est imago repraesentativa
passionis Christi » ib. ad 2m) etiam sacerdos gerit imaginem Christi, in
cuius persona et virtute verba pronuntiat ad consecrandum ». Dabei



Literarische Besprechungen 475

bleibt aber bestehen, daß der Priester nach St. Thomas eine physische,
werkzeugliche Kraft ausübt bei der Konsekration ; vgl. z. B. III q. 82

a. 1 ad 2m. So dürfte auch die immolatio virtualis gar wohl mit der reprae-
sentativa zusammen bestehen können.

In den neun Seiten, die bibliographischer Aufzählung neuerer und
älterer Werke und Zeitschriftenartikel gewidmet sind, ist wohl reichlich
das englische, holländische, französische, italienische, spanische Sprachgebiet,

aber nur spärlich das deutsche berücksichtigt.

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O.S.B.

A. Tymczak : Quaestiones disputatae de Ordine. Premisliae, Soc. S. Mich.

Archangeli. 1936. 396 pp.

Mit Mut und großem Fleiß macht sich Dr. Tymczak in diesem Werke
an die Lösung dreier oft besprochener und bis heute ungelöster Probleme :

Sind die vier niedern Weihen und das Subdiakonat Sakramente im eigentlichen

Sinn Welches ist die Materie des sacramentum ordinis Welche
Gewalt steht der Kirche zu bezüglich der Materie und Form der
Sakramente, speziell der Ordination

Da aus der Pleiligen Schrift nichts Entscheidendes für unsere Fragen
zu gewinnen ist, so wendet sich der Verfasser mit Recht in einem ersten
historischen Teil der Überlieferung zu, der Lehre der Väter, der Scholastiker,
der Kirchenversammlungen von Florenz und Trient und schließlich der
neueren und neuesten Theologie, um dann in einem zweiten, dogmatischen
Teil für jede der drei genannten Fragen seine Schlußfolgerungen zu ziehen
und zu begründen. Darnach wären, entgegen der mehrheitlichen Ansicht
der neueren Theologen, aber auf Grund der älteren Überlieferung und der
autoritativen, lehramtlichen Äußerungen, die niederen Weihen und das

Subdiakonat wahrscheinlicher als eigentliches Sakrament zu betrachten,
von Christus selbst implicite im Diakonat eingesetzt und von der Kirche
nach den Bedürfnissen ihrer Gläubigen explicite angeordnet. Aus den
gleichen Gründen ist die traditio instrumentorum in der abendländischen
Kirche nebst der Handauflegung zur Gültigkeit der Weihe probabilius
notwendig, obgleich die alte Kirche und auch die heutige morgenländische
Kirche, sowohl die unierte als die schismatische, sie nicht kennen. Wie ist
das zu erklären Der Verfasser tritt jenen zahlreichen Theologen bei,
die glauben, Christus habe Materie und Form bei mehreren Sakramenten
nur in genere bestimmt, die Bestimmung in specie aber der Kirche
anheimgegeben. Bei der Ordination nun habe er die Handauflegung als materia
ex qua ausdrücklich angeordnet, die traditio instrumentorum aber sei als

Sinnbild der materia circa quam damit implicite gegeben gewesen. Die
ausdrückliche Forderung derselben sei der Kirche überlassen worden, die

in der Entwicklung der sakramentalen Zeichen eine ähnliche Gewalt
empfangen habe wie in der Entwicklung der Dogmen durch ihre unfehlbare

Lehrgewalt. Wie die Kirche bei der Definition eines Dogmas keine

neue Lehre aufstelle, sondern nur, den Zeitbedürfnissen entsprechend, aus-



476 Literarische Besprechungen

drücklich verkünde, was sie implicite von Christus empfangen und immer
gelehrt habe, so ändere sie durch die Forderung der traditio instrumenterum
auch nicht wesentlich die Materie des Sakramentes, sie entwickle sie nur
aus dem einschließlichen in den ausdrücklichen Ritus. Freilich sei dieser
da, wo die Kirche ihn fordere, zur Gültigkeit der Weihe notwendig, nicht
aber in jenen Teilen der Kirche, wo sie ihn, wie bei den unierten Orientalen,
nicht vorschreibe. Mit dieser Theorie glaubt Dr. Tymczak alle
Einwendungen befriedigend lösen zu können. Gewiß wird zuzugeben sein,
daß sein Versuch, in einer sehr schwierigen Frage einen neuen Weg zu
finden, ein verdienstlicher ist, auch wenn er nicht alle Bedenken behebt.
Ein solches, das vom Verfasser nicht gefühlt worden zu sein scheint, sei
hier angeführt. Wie denkt er sich die Überführung der traditio aus dem
von Christus verordneten einschließlichen in den ausdrücklichen Ritus
Bei den Glaubenslehren geschieht sie durch die Entscheidung der Kirche,
die aber dafür keine neue Offenbarung erhält, sondern, wie die Theologen
sagen, auf den Weg der logischen oder affektiven Entwicklung und
Ableitung angewiesen ist. So hat die Kirche gewiß auch keine Offenbarung
erhalten über die Notwendigkeit der Übergabe der Instrumente. Wo sind
nun die Wege, die sie zur sicheren Ableitung dieser Notwendigkeit aus der
von Christus angeordneten Handauflegung geführt haben Darauf dürfte
die Antwort schwer sein.

Es bleibt aber jedenfalls anzuerkennen, daß vom Verfasser ein reiches
Material über die von ihm behandelten Probleme zusammengetragen und
ernst bearbeitet worden ist. Er hat ohne Zweifel dargetan, daß es immer
noch bedenklich ist, leichten Herzens zu leugnen, daß die niederen Weihen
sakramentalen Charakter haben, oder daß die Übergabe der Instrumente
zur Gültigkeit der Weihen notwendig sei. Bedauerlich sind die allzuvielen
stehengebliebenen Druckfehler. Das Druckfehlerverzeichnis am Schluß

gibt bei weitem kein wahres Bild von der Wirklichkeit. Das Schlimmste
liest man wohl S. 216: «Initio soli schismatici (lies: charismatici)
praedicatione verbi divini fungebantur ».

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

L. Kösters S. J. : Die Kirche unseres Glaubens. — Freiburg i. Br.
Herder. 1935. x-262 SS.

In diesem Werke finden wir eine originelle Idee verwirklicht : eine
Apologetik in kurzer, knapper Übersicht und dabei doch von solchem
Reichtum und solcher Gediegenheit, daß sie nicht bloß jedem Gebildeten
aus der Laienwelt, sondern auch dem Theologen gute Dienste zu leisten
geeignet ist. Es ist dies erreicht, indem auf 160 Textseiten der ganze Stoff
der Fundamentaltheologie in klarer, übersichtlicher Anordnung dargeboten
ist, während 80 weitere Seiten die Bibliographie der Kirche sowie Belege
und Ergänzungen des Textes geben und in die fachwissenschaftliche
Literatur einführen.

Um den guten Kern moderner apologetischer Richtungen seinem



Literarische Besprechungen 477

Zweck nutzbar zu machen, namentlich nach der emotionalen Seite hin,
geht Kösters zuerst analytisch vor : die Wesensschau der Kirche in ihrer
Einigkeit, Heiligkeit, Katholizität und Apostolizität, sodann das Bild
Christi und seine Lehre, wie der Katholik sie von Kindheit an kennen
und lieben gelernt hat, überzeugen ihn voll und ganz, daß die Kirche und
ihre Lehre nicht Menschenwerk, sondern göttlichen Ursprungs sind. Der
synthetische Teil bringt dann auch den wissenschaftlichen Beweis auf
historisch-kritischem Weg, während ein letzter Teil einer kurzen dogmatischen

Wesensschau der Kirche gewidmet ist.
Die Darstellung ist lebendig und beredt, die Beweisführung

überzeugend, weil umsichtig und kritisch. Nur S. 36 und 37 kommt ein etwas
zu großer Optimismus zum Ausdruck. Dort heißt es von den 648 Millionen
Christen : « Diese alle sind einig in der Liebe zu Jesus und in vielen christlichen

Lehren ». Hier von den 352 Millionen Katholiken : « Alle sind geführt
von einer Hand, beherrscht von einem Geist, trotz aller kulturellen und
nationalen Verschiedenheit und Gegensätzlichkeit ». Wie sehr würden die
Millionen sich mindern, wenn die bloßen Namenschristen resp. -katholiken
abgerechnet würden In den mehr spekulativen Fragen über die Psychologie

des Glaubens, das Verhältnis von Glauben und Wissen, über die
Frage, wie die Auktorität Gottes im Glaubensakt erkannt werde usw.,
folgt Kösters den Lehren seiner Ordensbrüder und kann darin kaum den
Beifall der folgerichtigen Schüler des hl. Thomas finden.

Im Ganzen ist das Werk zu empfehlen als geeignet, dem freudigen
Glauben an die Kirche, die auch verstandesmäßige Überzeugung von ihrer
göttlichen Stiftung und Wahrheit und die dankbare Liebe zu ihr im Herzen
des Lesers zu mehren. Freilich muß er aber, um die ganze Überzeugungskraft

des Werkes inne zu werden, auch die in den Belegen und Ergänzungen
angezeigte Literatur nach Möglichkeit heranziehen und ernst durcharbeiten.

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

L. Kösters S. J. : Unser Christusglaube. Das Heilandsbild der
katholischen Theologie. — Freiburg i. Br., Herder. 1937. xn-310 SS.

Nach der gleichen Methode, wie sein früheres Werk « Die Kirche
unseres Glaubens » (2. Aufl. 1935), behandelt Kösters im vorliegenden nun
auch unseren Christusglauben. Es ist in der Hauptsache ein apologetischer
Traktat über Jesus Christus von ganz origineller Art und mit ganz
eigentümlichen Vorzügen. Die Originalität liegt nicht so sehr in den Fragen,
die behandelt werden. Nach einem ernsten Hinweis auf die Tragweite
der Frage nach Christus (I) und auf das Wesen und die Psychologie des

Glaubens (II) handelt der Verfasser von dem Bilde Christi in der einmütigen
Glaubensüberzeugung der ganzen christlichen Vergangenheit bis ins
18. Jahrhundert (III), dem erst der Rationalismus und moderne Unglaube
entgegentrat, voll Widerspruch in seinen Aufstellungen, einig nur in der

Negation (IV). Die Kirche hält unentwegt an der überlieferten Wahrheit



478 Literarische Besprechungen

fest (V), das wunderbare Lebens- und Charakterbild Christi ist schon ein
Erweis seiner Wahrheit (VI). Nach dieser « Glaubensschau » folgt in
Kap. VII bis XV « der Glaubensaufbau ». Die Quellen des Christusglaubens
sind wissenschaftlich durchaus zuverlässig (VII), bestätigt durch das
Zeugnis der Urkirche (VIII), durch das Selbstzeugnis Christi bei den
Synoptikern (IX), beim hl. Johannes (X). Dieses Zeugnis, schon an sich
zuverlässig (das bekannte « Entweder-Oder », XI), ist beglaubigt durch
Wunder (XII), besiegelt durch Christi Auferstehung (XIII). Im XIV. Kap.
wird nach der apologetischen Betrachtung Jesu Christi noch kurz das
tiefere Geheimnis seines Lebens und seines Wirkens an der Hand des

Dogmas und der Theologie behandelt, den Abschluß bildet das XV. Kapitel :

« Im Leben bewährt », im intellektuellen und im sittlichen Leben der
Völker, in der Kirche, in der tiefsten und innigsten Mystik und
Gottverbundenheit der vollkommenen Christen.

Wie gesagt, nicht dieser Inhalt ist es, der die Originalität des Werkes
ausmacht ; jede Apologetik muß ungefähr diese Fragen behandeln. Das
Besondere daran ist die Art und Weise der Behandlung. Der Verfasser
verstand es, seinem Buche Eigenschaften in harmonischer Vereinigung
mitzuteilen, die gewöhnlich als einander ausschließend betrachtet werden :

Knappheit und umfassende Vollständigkeit, angenehme, fesselnde
Darstellungsweise und zuverlässige Wissenschaftlichkeit, Achtung und Treue
gegenüber der wissenschaftlichen Überlieferung und umfassende
Berücksichtigung aller modernen Strömungen, das Rassenproblem nicht
ausgenommen. Dies wurde erreicht, indem der Text selbst eine übersichtliche
Darstellung der Fragen und Lösungen gibt, die Beweise kurz skizziert, aber
dann in einem 97 Seiten umfassenden Anhang « Belege und Ergänzungen »

beifügt. Darin wird eine äußerst reiche Literaturangabe geboten nicht
bloß von deutschen Werken, die naturgemäß überwiegen, sondern auch

von fremdsprachigen.
Wird man so mit allen Fragen der modernen Christusapologetik

bekannt gemacht, so erhält man auch scharfe Waffen zur Zurückweisung
aller Angriffe. Denn der Verfasser geht sehr besonnen und wohlüberlegt
vor, er vermeidet sorgfältig den Verdacht, durch Begeisterung oder Salbung
seiner Rede sachliche Schwächen verdecken zu wollen. Wer sein Werk
liest und studiert, wird das Urteil der Glaubwürdigkeit und Glaubenspflicht

bezüglich der Messianität und Gottheit Jesu Christi als wissenschaftlich

sicher begründet erkennen und seine Glaubensfreudigkeit neu gestärkt
sehen, auch gegenüber der Krankheit des Rassenwahns. Das Buch ist
besonders den gebildeten Laien zu empfehlen, aber auch Theologen werden
großen Nutzen daraus ziehen.

Zu Beanstandungen findet sich kaum je ein Anlaß. Etwas auffällig
ist S. 11 und 31 die Definition des Glaubens nicht bloß als Erkennen,
sondern zugleich als freiwillige und vollständige Hingabe des ganzen
Menschen an Gott, der sich offenbart. Das könnte zur Meinung führen,
nur der lebendige Glaube sei wahrer Glaube, entgegen der Lehre des
Tridentinum (Sess. VI c. 15 u. can. 28, Denz.-Bannw. 808 u. 838). Bei
den Belegen zu Kap. V, Anm. 50, ist nicht ersichtlich, warum die trini-



Literarische Besprechungen 479

tarische Formel im Martyrium s. Polycarpi 14, 3 als « kritisch zweifelhaft »

bezeichnet wird. Das gilt ja wohl von der Formel in 22, 3 ; aber doch
wohl nicht von 14, 3.

Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

G. Feuerer : Unsere Kirche im Kommen. Begegnung von Jetztzeit,
und Endzeit. — Freiburg i. Br., Herder. 1937. vi-228 SS.

Der Grundgedanke des vorliegenden Werkes ließe sich wohl kurz
ausdrücken mit den Worten : Die Kirche der Jetztzeit ist als Fortsetzung,
Verdeutlichung, Verwirklichung des Lebens Jesu die fortwährende
Vorbereitung der Kirche der Endzeit, der Ecclesia triumphans. Der
Verfasser setzt die ganze Apologetik der Kirche voraus und sucht auf dem

im Glauben erfaßten Dogma eine tiefe und umfassende Erkenntnis vom
Wesen und Wirken der Kirche zu gewinnen und dem Leser zu vermitteln.
Als Weg zur Kirche bezeichnet er die Tatsache der Offenbarung, des Heiles
in Christo, seiner Menschwerdung und Erlösungstat. In ihrem Ursprung
stammt die Kirche also von Christus, sie ist der Leib Christi. Die
sakramentale Gestalt der Kirche, ihr inneres, übernatürliches Element bilden
ihre Ämter, ihre Wahrheitsverkündung, ihre Gnadenvermittlung und
Seelenleitung. Durch ihr menschliches Element steht die Kirche aber
auch da als ein geschichtliches Geheimnis, verflochten mit dem Menschentum,
Religion und Kultur, und als ein Angriffspunkt des Bösen. Die zwei
letzten Abschnitte behandeln das Geheimnis der Gemeinschaft und die

Grundgestalt der Kirche.
In allen diesen Abschnitten finden sich tiefe, schöne Gedanken, die

geeignet sind, die erhabene Würde der Kirche dem Leser eindringlich
zur Erkenntnis zu bringen und auch am Menschlichen in derselben keinen
Anstoß zu nehmen. Das Buch atmet hohe, auf tiefes Verständnis gegründete
Liebe zur Kirche und ist geeignet, solche Liebe auch im Leser zu
entzünden. Die Darstellung ist sehr geistreich und äußerst originell. In
dieser Originalität dürfte des Guten eher zu viel geschehen sein. Man
hat den Eindruck, als wolle der Verfasser mit Vorbedacht die Terminologie

der katholischen Theologie meiden und seine Sprache einer ganz
andern Richtung angleichen. Gleich im Anfang wird vom « christlichen
Sprechen » ganz im Stil Karl Barths gesprochen ; für die Begriffserklärung
der Wahrheit dient Rudolf Bultmann als Führer ; über die Wirklichkeit
der Kirche kommt Baron v. Hügel zum Wort usw. Dem Streben nach
eigenen Wegen ist leider oft die Klarheit zum Opfer gefallen. Man
begegnet manchen Sätzen, über deren Sinn man trotz wiederholtem Lesen
nicht ins Reine kommt. Vgl. S. 104 : « Es gibt nur eine sichtbar-unsichtbare
Kirche und nur unsichtbare Glieder dieser sichtbar-unsichtbaren Kirche »

usw. S. 120 die Unterscheidung von Geschichte der Kirche und Geschichte
des Reiches Gottes. S. 183: «Christus hat als Mensch ein persönliches
Verhältnis, ist Haupt seiner Kirche ; aber auch der Heilige Geist hat eine



480 Literarische Besprechungen

persönliche Beziehung zur Kirche. Wir können von einer Art Inkarnation
des Heiligen Geistes in das Sein der Kirche sprechen ». Immerhin können
solche kleine Schatten nicht hindern, das Werk denkenden Lesern zu
empfehlen.

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O. S. B.

A. Wikenhauser : Die Kirche als der mystische Leib Christi nach dem
Apostel Paulus. — Münster i. W., Aschendorff. 1937. 244 SS.

Die vorliegende Studie hebt sich von vielen Arbeiten der letzten Jahre
über die Kirche als den mystischen Leib Christi günstig ab, weil sie sich
mit aller Aufmerksamkeit den Gedanken des hl. Paulus über den Leib
Christi widmet. W. entwickelt zunächst die Grundlinien des paulinischen
Kirchenbegriffes, um dann die Lehre Pauli aus der neueren Fragestellung
heraus zu untersuchen. Die Hauptbriefe und Kolosser- und Epheserbrief
werden gesondert behandelt. Die Untersuchung zeichnet sich aus durch
Genauigkeit, Berücksichtigung der neuesten Fragestellungen und sehr
vorsichtiges und zurückhaltendes Urteil. W. vermittelt Einsichten, die
man bisher bei katholischen Exegeten nicht finden konnte. Die Lösung
des Problems scheint ihm in der Richtung der von Schlier und Käsemann
vorgetragenen Hypothesen zu liegen (Vgl. diese Zeitschrift 1934, S. 355 f.).
Sehr genau und einsichtig sind seine Ausführungen über das Verhältnis
von Kirche und Gottesreich nach dem hl. Paulus (S. 41 ff.), die darin gipfeln,
daß die Kirche eine gegenwärtige Größe ist, das Reich eine zukünftige ;

die Kirche gibt Anwartschaft auf das Reich, ja in gewissem Sinne schon
Anteil an den Gütern des Reiches. Insofern ist in der Kirche auch schon
das Reich verwirklicht.

Sehr richtig hebt W. den Unterschied in jüdischer und christlicher
Auffassung über die Ankunft des Messias hervor : die Juden erwarteten
nur eine Ankunft des Messias, Paulus und die ganze Urchristenheit
unterscheiden ein doppeltes Kommen : « Die Geschichte ist also anders verlaufen,
als die jüdische Hoffnung erwartet hat» (S. 35). Diese bedeutungsvolle
Einsicht ist leider nicht erklärt. Wo liegt der Grund, daß es anders kam,
als die Juden erwarteten Hatten sie sich eine direkt falsche Vorstellnng
gebildet Oder war sie nur unvollkommen Läßt sich die Antwort
vielleicht aus Rom 9-11 herauslesen

Auch bezüglich der sonst sehr guten Darstellung über die Sichtbarkeit

und Organisation der Kirche nach Paulus seien einige Fragen gestattet.
Ist es sicher, daß sich I. Kor. 9, 1 (S. 72 : « Habe ich nicht unseren Herrn
Jesus Christus gesehen ») auf das Damaskusereignis und nicht auf die
Entrückung ins Paradies bezieht Warum verzichtet W. darauf, die Lehre
von den Charismen (S. 76) im Anschluß an die Tradition weiter
auszudeuten, die manchen wichtigen Fingerzeig für ein tieferes Verständnis
Pauli geben kann

In der Darstellung der Lehre vom Leibe Christi würde eine Trennung
der Texte, welche diese Lehre im Zusammenhang mit dem Taufgeschehen



Literarische Besprechungen 481

und jener, die sie mit der Eucharistie zusammenfassen, von "Vorteil gewesen
sein. Damit wäre die Leib Christi-Lehre wohl noch tiefer erfaßt worden.
W. meint S. 113 : «Wir werden aber das Verhältnis der beiden Aussagen
(nämlich : Taufe-Leib Christi und Eucharistie-Leib Christi) im Sinne Pauli
richtig bestimmen, wenn wir sagen, daß das Abendmahl jene in der Taufe
grundgelegte mystische Verbindung der Gläubigen mit Christus stärkt
und vertieft ». Das wird niemand bestreiten wollen ; andererseits fehlt
aber jede Erklärung, worin denn diese « Vertiefung » besteht. Warum
werden die Gläubigen zur « Vertiefung » der Taufwirkung nicht nochmals
getauft Die Wirkung der Eucharistie muß also eine eigene sein, die auch
für den Zusammenschluß der Gläubigen zum Leib Christi von eigener
Bedeutung ist. Es sei auch auf die merkwürdige Unterscheidung S. 129

verwiesen, wo W. das « mystische Sterben mit Christus in der Taufe » dem
« physisch-realen » Leiden gegenüberstellt, das der Apostelberuf mit sich

bringt. Ist das Sterben in der Taufe kein physisch-reales Verhält es

sich nicht so, daß das Leiden im christlichen Leben nichts anderes ist,
als die selbstverständliche und gradlinige Fortsetzung der Leidens- und
Sterbensgemeinschaft mit Christus, die in der Taufe ihren Anfang genommen
hat In dieser Linie ist dann auch das Wirken der Eucharistie zu sehen,
die das Sterben in Christo, das in der Taufe beginnt, sakramental vollendet
und zugleich Anteil gibt an der Verherrlichung und der Vereinigung mit
dem Vater.

Rom, S. Anselmo. Anselm Stolz O. S. B.

Geschichte.

F. Van Steenberghen : Les œuvres et la doctrine de Siger de Brabant
(Classes des lettres et des sciences morales et politiques, t. xxxix 3). —
Bruxelles. 1938. 195 pp.

Nachdem in den letzten Jahren die Schriften des « Averroisten » Siger
von Brabant zu einem großen Teil entdeckt wurden und eine Reihe von
Axbeiten über ihn erschienen sind, versucht der durch seine Studien über
Siger vorteilhaft bekannte Löwener Professor, auf Grund des gesamten
vorliegenden Materials, eine Gesamtschau über die literarische Tätigkeit
Sigers und seine philosophischen Anschauungen zu geben. Sie weicht
allerdings vielfach von den bisherigen Darstellungen ab, insbesonders

von dem Bilde, das Pierre Mandonnet in seinem großen Werke <> Siger de

Brabant et l'Averroisme latin au XIIIme « siècle » (2. Aufl. Löwen 1908-1911)
gezeichnet hat. St. ist sich dabei bewußt, daß auch heute noch eine
abschließende Darstellung nicht möglich ist, daß aber die großen Linien doch

gezogen werden können.
Die sehr klar und flüssig geschriebene Abhandlung gibt im ersten

Abschnitt eine Übersicht über die wichtigsten Probleme der scholastischen
Literaturgeschichte, die in Angriff genommen sind, und über die
Entdeckung der Schriften Sigers ; sie werden einzeln aufgeführt, auf ihre Echt-



482 Literarische Besprechungen

heit untersucht und ihre chronologische Folge festgestellt. Ich mache hier
besonders aufmerksam auf die Ausführungen über die sog. Reportata,
d. h. die Nachschriften der Hörer Sigers und ihre Korrektur durch den
Meister ; sodann auf die synchronistische Übersicht über das, ich möchte
sagen, wissenschaftlich-literarische Leben in Paris in den Jahren 1250-1286.

Im zweiten Abschnitt (La philosophie de Siger de Brabant, S. 88-180)
werden die verschiedenen Teile der Philosophie durchgegangen und die
Ansichten Sigers skizziert, besonders wo sie von der gewöhnlichen
Auffassung des Aristoteles abweichen. Das wichtigste Problem betrifft die
Lehre vom intellectus unicus gemäß der averroistischen Interpretation
des Aristoteles. Siger nimmt im Anfang seiner Lehrtätigkeit diese
Interpretation trotz aller entgegenstehenden Bedenken unbedingt an. Dann
aber macht er, veranlaßt durch die erste Verurteilung des Averroismus
im J. 1270, sodann durch das Studium der Aristoteles-Kommentare des
hl. Thomas, eine stufenweise Entwicklung bzw. Abschwächung durch,
die damit endet, daß er zuletzt die unio substantialis der anima intellectiva
cum corpore mit all ihren Konsequenzen annimmt (S. 156 f.). Verf. hält
gegen de Wulf daran fest, daß hier die einzige grundlegende Änderung
im System Sigers vorliegt, er bestreitet (gegen Mandonnet), daß Siger
die Schöpfung, Vorsehung, den freien Willen geleugnet (S. 166) oder, daß
er gar die Lehre von der doppelten Wahrheit vorgetragen habe. Siger
will ein unbedingter Schüler des Stagiriten sein, Averroes ist ihm nur ein
Kommentator wie Avicenna, ohne besondere Abhängigkeit von ihm, außer
in der Lehre vom intellectus unicus (S. 181). Man wird also nicht mehr
von einem « lateinischen Averroismus » Sigers reden dürfen, sondern von
einem latein. Aristotelismus, radikalen Aristotelismus usw. (S. 170). Siger
hat dadurch gefehlt, daß er zu unbedingt Aristoteles vertraute, dadurch
auch, daß er in seinem Unterricht zu wenig Vorsicht und Reserve
beobachtete. Bemerkenswert ist, was Verf. über den Einfluß des hl. Thomas
auf Siger schreibt : « II est probable que si les commentaires littéraux de
saint Thomas étaient venus quinze ans plus tôt, l'aristotélisme hétérodoxe
et l'averroisme n'auraient guère connu de succès à Paris, car l'influence
d'Aristote et des philosophes paiens aurait été neutralisée à temps » (S. 169).
Alles in allem eine anregende Arbeit, die auch sonst manches Neue bringt.

Freiburg. Gabriel M. Lohr O. P.

J. Chr. Huck : Joachim von Floris und die joachitische Literatur.
Ein Beitrag zur Geistesgeschichte des hohenstau fischen Zeitalters mit
Benützung und teilweiser Veröffentlichung ungedruckter Joachimsschriften.
— Freiburg i. Br., Herder. 1938. ix-309 SS.

Der Verfasser hat sich schon in der Schrift Ubertin von Casale (1903)
mit Joachim von Fiore und den Problemen, die sich an seine Person knüpfen,
beschäftigt und ist seitdem diesen Fragen weiter nachgegangen. Im
vorliegenden Werke bringt er in den ersten sechs Kapiteln die Nachrichten
und Urteile der Mit- und Nachwelt über Joachim, über seine Heimat und



Literarische Besprechungen 483

sein Leben, allerdings mit zahlreichen Wiederholungen und Abschweifungen
und ohne daß der Inhalt der Kapitel streng geschieden wäre. Kapitel 7

behandelt die gedruckten und ungedruckten echten Schriften Joachims,
Kapitel 8 die pseudo-joachitischen, die bereits früh entstehen und so

viel Verwirrung anrichten sollten ; Kapitel 9 und 10 Joachims Welt- und
Geschichtsauffassung und seine Orthodoxie. Der Wert des Buches liegt
in den drei Tiaktaten Joachims, die hier zum ersten Male herausgegeben
werden (S. 276-306) : Dialogi de Praescientia Dei et Praedestinatione
electorum ; Enchiridion in Apocalypsim ; De titulo libri Apochalipsis.

Eine wirkliche Auseinandersetzung mit den Schriften Herbert.
Grundmanns, die Huck S. 25 ankündigt, ist ausgeblieben ; er geht nur S. 241-242

in Anmerkungen auf ihn ein. Ein Mißgeschick ist ihm widerfahren mit
der Anmerkung 15 S. 127 : «Jean de Rechac notiert in seinem 'Evaga-
torium in Terra Sancta' (1483-1484) die Mosaiken der Sophienkirche (in
Konstantinopel) Nach Bondatti wurde das Evagatorium in Terra
Sancta in Tübingen 1849 gedruckt. Auf die irreführende Notiz seines

Ordens- und Zeitgenossen Felix Fabbry stützt sich die Meinung des Antonin
von Florenz. » Der wahre Sachverhalt lautet : der hl. Antonin von Florenz
starb bereits 1459 ; Felix Fabri (nicht Fabbry, 1441-1502) ist der Verfasser
des Evagatorium in Terrae Sanctae peregrinationem, Stuttgart 1843-1849
Jean de Réchac O. P. Joh. a Sancta Maria, gest. 1660) war zwar
apostolischer Missionar 1630 in Konstantinopel, hat aber mit dem Evagatorium
nichts zu tun.

Freiburg. Gabriel M. Lohr O. P.

Fr. Heiler : Urkirche und Ostkirche (Die katholische Kirche des

Ostens und Westens, Bd. I). — München, Reinhardt. 1937. xx-607 SS.

In drei Bänden soll das bekannte Werk Heilers über den Katholizismus
neu bearbeitet und erweitert herausgegeben werden. Der vorliegende
erste Band behandelt das Werden der katholischen Kirche und die
Ostkirchen. Er bietet eine Fülle von Einsichten in die Probleme der Urkirche
und in die Geschichte und Lehren der Kirchen des Ostens.

Auch katholischerseits ist schon vieles zum Lobe dieses neuen
Heilerbuches gesagt worden, vor allen Dingen über das Verstehenwollen auch
der Auffassungen, die Heiler persönlich nicht teilt. Es sei gestattet, dazu
einige grundsätzliche Bemerkungen zu machen im Anschluß an den ersten
Teil des Buches : Das Werden der katholischen Kirche.

Bereits das einleitende Kapitel über den Namen « Katholisch » läßt
die Haltung Heilers erkennen. Er entwickelt an Hand der Geschichte
den Sinn, den man mit diesem Namen jeweils verband, zeigt, daß auch
die Reformatoren die Bezeichnung « katholisch » aus dogmatischen Gründen
beibehalten wollten, daß die neue ökumenische Bewegung ihn auch heute
im protestantischen Lager wieder zu Ehren bringen will. Man spricht
dort von einer evangelisch-katholischen Christenheit, die gleichberechtigt
neben der römisch-katholischen und der griechisch-katholischen steht.

Divus Thomas. 32



484 Literarische Besprechungen

Natürlich kann man dann mit dem Worte « katholisch » nicht mehr den
bisher geläufigen Sinn verbinden. Nach Heiler hat die ökumenische
Bewegung tatsächlich in diesem Worte einen « weiteren » Sinn entdeckt,
der über den bisher gebräuchlichen hinausgeht. Worin dieser besteht,
ist nicht klar ersichtlich. Das kann nicht wundernehmen, denn der neue
Sprachgebrauch ist nicht eine Erweiterung, sondern Entleerung ; man
begnügt sich mit dem Wort « katholisch », das alle Zweige der Christenheit
annehmen sollen, wobei sie wohl auf die Einheit des Glaubens, der
Sakramente, der Hierarchie verzichten können. Aber besagt nicht gerade der
ursprüngliche Sinn des Wortes, den die Kirche nicht aufgeben kann, wenn
sie sich nicht selbst aufgeben will, daß die in Glaube, Sakrament und
Priestertum eine Kirche die einzige ist, die für alle Menschen da ist, außer
der ein Heil nicht möglich ist

Die heidnischen Mysteriengenossenschaften versteht Heiler als
Hindeutungen auf das Corpus Christi mysticum ; sie sind « Antizipationen des
neutestamentlichen Gottesvolkes » (S. 32). Isis- und Attismysterien sind
« ein nicht minder deutliches Vorbild » des Kreuzesopfers als die alttestament-
lichen Opferriten (S. 33). Allerdings gibt H. S. 34 zu, daß sich in das
heidnische Kultwesen viel « dämonische Täuschung » eingeschlichen habe. So

sucht H. die echt christliche Auffassung, nach der außerchristliche
Religiosität dämonische Verführung ist, mit der modernen, alles anerkennenden,
zu vereinen, obschon sie sich gegenseitig ausschließen ; die besondere
heilsgeschichtliche Bedeutung des Alten Bundes ist fast aufgegeben.

Im Abschnitt über die « Pflanzung » der Kirche durch Jesus wird
gesagt, von einer « Stiftung » der Kirche durch Christus zu sprechen sei

«ungenau und irreführend» (S. 35), weil die Kirche schon vor Christus
da war, doch war sie « verborgen » im Heidentum. (H. verweist auf Rom.
16, 25). Gewiß war das Geheimnis verschwiegen, aber nicht im Heidentum,
sondern in Gott, der es erst in Jesus offenbart hat. Daß ein Jünger Christi
kirchlich sein muß, leitet Heiler daraus ab, daß Christus selbst « fest auf
dem Boden des jüdischen Kirchentums » stand (S. 41) ; insofern liegen
schon in Christi Leben und Wirken die Keime zur sichtbaren Kirche des
Neuen Bundes. In dieser Darstellung ist die Kirche Christi keine «

Neuschöpfung » ; ja, sie kann auch bei Anerkennung sonstiger direkter Beziehungen

Jesu zum Christlichen Kirchentum letztlich nichts anderes sein,
als ein reformiertes Judentum. Christus wird — und daran ändern auch
die Behauptungen über seine Gottheit nichts — nicht zum Erfüller des

Alten Bundes, sondern nur zu einem Schwankenden und Unentschlossenen,

der trotz seiner neuen religiösen Einsichten überkommenes Gut
nicht aufzugeben wagt.

Das Wort vom Kirchenbau auf Petrus (das H. als echt anerkennt),
läßt verschiedene Deutungen zu. H. legt alle vor und schließt, daß Pres-
byterianismus, Episkopalismus, Autokephalismus und Papalismus alle
« mit jenen Jesusworten in einem ähnlichen Zusammenhang stehen, wie
die Kirche selbst mit dem ganzen Leben und Wirken Jesu auf Erden »

(S. 60), d. h. die Worte sind nicht etwa inhaltlich reich, sondern so unklar,
daß man alles und nichts aus ihnen ableiten kann. Trotzdem kommt die



Literarische Besprechungen 485

Deutung dieser Worte « auf einen Primat der Lehre und Leitung dem
historischen Ursinn der aramäischen Worte am nächsten» (S. 61). Es
soll also auch hier die katholische Auffassung zugleich mit allen anderen
aufrecht erhalten werden.

Diese Proben lassen bereits die Zwiespältigkeit der Heilerschen
Stellung hinreichend erkennen. Sie verraten auch schon, wie seine

Einstellung zur katholischen Kirche sein wird, in welcher Richtung nach
ihm die Lösung für das Problem der Vereinigung der Kirchen zu suchen
ist. Ob davon viel zu erwarten ist Am Ende könnte doch nur eine
pietistische Konfessionsmischung stehen. Aber darauf kann sich die katholische

Kirche nicht einlassen, und auch die lutherische wird es nicht tun,
solange sie etwas auf sich gibt. Aber darauf weiter einzugehen, ist erst
nach Erscheinen der folgenden Bände des Heilerschen Werkes möglich,
die seine Stellung zur katholischen Kirche noch klarer erkennen lassen

werden, und das Problem der Kircheneinigung ex professo behandeln
sollen. Die Bemerkungen, die hier vorläufig gemacht wurden, ziehen
Heilers guten Willen nicht im mindesten in Zweifel; sie wollen jedoch vor
zu großem Optimismus warnen, dem sich nur jene hingeben, denen die
praktischen Auswirkungen der Bestrebungen Heilers nicht hinreichend
bekannt sind.

Rom, S. Anselmo. Anselm Stolz O.S.B.

Anmerkung der Redaktion:

Hr. Prof. Dr. H. Meyer, Würzburg, teilt uns mit, daß er zur
Besprechung seines Werkes : « Thomas von Aquin, sein System und seine
geistesgeschichtliche Stellung » von G. M. Manser O. P. (Divus Thomas,
S. 229 ff.) in einer eigenen Abhandlung : « Prinzipielles zur
Thomasforschung und zum Thomismus » eingehend Stellung nehmen werde.


	Literarische Besprechungen

