Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 17 (1939)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen.

Dogmatik.

H.D. Simonin 0. P. — G. Meersseman O.P.: De Sacramentorum
efficientia apud theologos Ord. Praed. Fasc. I, 1229-1276. — Romae, Pont.
Instit. Intern. Angelicum. 1936. viiI-140 pp.

Das vorliegende Werk bietet eine interessante Sammlung von Beleg-
stellen zur Geschichte der Frage nach der Wirkungsweise der Sakramente.
Sie beschrinkt sich auf die Theologen des Dominikanerordens, die fiir die
Zeit 1229-1276 in Betracht kommen, nidmlich Roland von Cremona, Hugo
von St. Cher, Richard Fishacre, Robert Kilwardby, Albert d. Gr., Hugo
von StraBburg, Thomas von Aquin und Petrus von Tarantaise. Als Anhang
ist noch eine Belegstelle aus der fiir die Sakramentenlehre der Scholastik
so einfluireichen Summa aurea des Wilhelm von Auxerre beigegeben.
Fiinf z. T. sehr viel Flei3 erfordernde und dankenswerte Indices schliefen
die Sammlung.

Bei allen den behandelten Theologen steht fest, daB die neutestament-
lichen Sakramente in einem gewissen Verhdltnis der Ursdchlichkeit zur
Rechtfertigung und Gnade des Empfiangers stehen. Die Frage ist aber,
wie diese Kausalitit aufzufassen sei. In der Beantwortung derselben zeigt
sich in dieser Periode bei den Theologen eines und desselben Ordens noch
eine groBe Verschiedenheit, ein Suchen nach der verniinftigen Erklarung
des in der Heiligen Schrift und Uberlieferung Gegebenen. Der erste der
Dominikanertheologen, Roland von Cremona, schreibt, wohl in Abhingig-
keit von Wilhelm von Auxerre, den Sakramenten eine causalitas materialis
zu, faBt diese aber schon tiefer als Wilhelm. Dieser setzt nimlich die causa
materialis der causa efficiens entgegen und erklart sie nur dahin, daB die
Sakramente die Gnade enthalten, wie das GefiB8 seinen Inhalt, das con-
tinens das contentum, « sicut vulgariter dicitur: piscis ista me sanavit,
wahrend er ausdriicklich sagt: «unde sacramenta non iustificant tamquam
causa efficiens, sed tamquam causa materialis ». Roland hingegen mil-
billigt die magistri, die die Formel : sacramenta iustificant damit erkliren :
« quod illud, quod est contenti, attvibuiter continenti ». Er selbst erklart den
Ausdruck von der Bewirkung der Zubereitung der Seele fiir die Gnade :
« adaptando animam ad rveceptionem sacvamentalis vei, i. e. gratiae ». Aus-
driicklich gibt er zu, daB diese causa materialis adaptans «reducitur ad
causam efficientem ». Demnach diirfte diese causa materialis adaptans
sachlich kaum verschieden sein von der causa efficiens dispositiva (per
characterem, vel ornatum) so vieler Spiterer. Richard Fishacre, Professor
in Oxford, ist der Vorldufer der sog. Pakttheorie : die Sakramente enthalten
die Gnade, insofern Gott versprochen hat, sie den wiirdigen Empfingern
zu verleihen : er verleiht sie aber unmittelbar durch sich selbst, mit dem



472 Literarische Besprechungen

Sakrament, nicht durch das Sakrament. Eigentiimlich ist die Theorie des
Richard Kilwardby, mit der Paktionstheorie verbindet er die Lehre von
einer Formalursdchlichkeit der Sakramente beziiglich einer duleren Gerech-
tigkeit : wenn der Mensch die Sakramente empfingt, ist er duBerlich dem
gottlichen Willen konform, also gerecht; die innere Rechtfertigung wirkt
Gott unmittelbar durch die Gnade. Hugo von St. Cher geht ganz auf
im Streben, die Schrift und Viterautorititen zu harmonisieren. Der
hl. Albert d. Gr. scheint jener Ansicht zuzuneigen, die den Sakramenten
eine Wirkursiachlichkeit beziiglich einer Disposition zuschreibt. Petrus von
Tarantaise folgt dem hl. Thomas, dessen Lehre das groBte Interesse bietet
und den nachhaltigsten Einflu ausgeiibt hat.

Der englische Lehrver hat schon in seinem Kommentar zu den Sentenz-
biichern des Lombardus etwas Neues in die Sakramentenlehre eingefiihrt
durch die Unterscheidung der causa principalis, die Gott ist, und der causa
instrumentalis, der Sakramente. Ihre werkzeugliche Wirkung erstreckt
sich aber, wie ziemlich allgemein bei den zeitgendtssischen Theologen, nur
auf eine Disposition (character, ornatus animae) des Empfingers, mit der
dann die Gnade nach Gottes Anordnung und durch Gottes unmittelbare
Wirkung unfehlbar verkniipft ist, wenn der Empfinger kein Hindernis
setzt. Von dieser der Gnade vorausgehenden Disposition spricht Thomas
in seinen reifsten Werken nicht mehr, die Gnade erscheint unmittelbar
als Wirkung Gottes als der causa principalis und als Wirkung des Sakra-
mentes als causa instrumentalis. Die Herausgeber sind aber der Ansicht,
die causalitas dispositiva sei damit nicht aufgegeben, sonst hatte der
Heilige es ausdriicklich gesagt; aufgegeben sei nur die Unterscheidung
zwischen der Wirkung der causa principalis und jener der causa instru-
mentalis. Es wire so wohl nicht gegen seine Auffassung zu sagen: die
Sakramente wirken dispositive dasselbe, was Gott als causa principalis
perfective wirkt. Freilich ist dies nicht mehr seine Terminologie, die ein-
fach lautet : Deus est auctor principalis gratiae, sacramentum est Dei instru-
mentum ad gratiae collationem.

Die spiater so hei umkimpften Ausdriicke causalitas physica und
¢. moralis finden sich bei Thomas nicht. Die Entscheidung, ob die vom
Heiligen gelehrte Kausalitit als physisch oder moralisch zu bezeichnen
sei, lehnen die Herausgeber als zu weitfiihrend ab. Immerhin bemerken
sie, daB wie Albert, so auch Thomas eine Wirksamkeit der Sakramente
per modum finis abgelehnt habe : « Sacramenta certo certius, secundum
Doctorem Communem, sunt in geneve causae efficientis ». Das scheint doch

das Entscheidende zu sein.

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O.S. B.

M. Gierens S. J. : De causalitate sacramentorum. (Textus et Documenta,
Ser. theol. 16). In 8° (126 SS.). — Romae, Univ. Gregor. 1935. 126 pp.

Wihrend die Dominikaner P. Simonin und P. Meersseman ihre Samm-
lung von Texten iiber die Wirkungsweise der Sakramente auf die Theologen



Literarische Besprechungen 473

des Dominikanerordens einschrinken und mit ihrem ersten Faszikel erst
bis zum Jahre 1276 gekommen sind, erstreckt sich die Sammlung P. Gierens
in Bezug auf die Zeit und den Kreis der beriicksichtigten Theologen
bedeutend weiter, dafiir aber sind die Texte bedeutend kiirzer. Es kommen
26 Vertreter der hl. Wissenschaft zum Worte, ihre Reihe wird eréfinet
vom hl. Augustin und beschlossen von Kardinal de Lugo.

In der Einleitung weist P. Gierens auf die verschiedenen Probleme
und Kontroversen hin, zu denen die Lehre von den Sakramenten seit der
Scholastik gefiihrt hat: ist ihre Wirksamkeit eine physische oder mora-
lische, eine dispositive oder perfektive ? Der Herausgeber nimmt nirgends
selber Stellung ; aus der geringen Anzahl der Vertreter der physischen
Wirksamkeit, die angefiihrt werden, und aus der Darstellung der Lehre
des hl. Thomas und ihrer verschiedenen Auslegungen ist aber leicht zu
ersehen, daB seine Neigung nicht nach der Seite der physischen Wirksam-
keit geht. Auch scheint ihm der hl. Thomas bei seiner Lehre von einer
bloB dispositiven Wirkung der Sakramente geblieben zu sein. Freilich
erkliart er nicht, warum der Heilige in seiner Summe nichts mehr davon
sagt, sondern immer die Gnade als den Effekt der Sakramente bezeichnét.

Einsiedeln. P. Meinvad Benz O. S. B.

Henricus a 8. Teresia 0. C. D. : Notio Sacrificii in communi in synthesi
S. Thomae. — Romae, Corso d’'Italia 39. 1934. 178 pp.

Die vorliegende Schrift, verfaBt zur Erlangung des Doktorats am
Angelicum in Rom, sucht festzustellen, welchen Platz der hl. Thomas in
der Entwicklung des Opferbegriffes im allgemeinen einnimmt und welches
sein Opferbegriff ist. Der Verfasser untersucht darum zunichst in einem
ersten Teil die einfluBreichsten Theologen vor Thomas, allen voran den
Fiihrer der mittelalterlichen Theologie, den hl. Augustin, sodann Hugo
von St. Viktor, den Lombarden, Alexander von Hales, den hl. Bonaventura
und den hl. Albert d. Gr. Bei keinem dieser Lehrer findet sich eine
systematische Eingliederung der Lehre vom Opfer in das Lehrgebdude
ihrer Theologie, die meisten besprechen nur die Opfer, die im alten Bund
von Gott positiv angeordnet waren, ohne zu einer Theorie des Opfers an
sich und im allgemeinen zu gelangen.

Der zweite Teil weist den gewaltigen Fortschrittt nach, den die Lehre
vom Opfer dem Aquinaten verdankt. Er besteht in erster Linie darin,
daB der hl. Thomas als erster dieser Lehre den richtigen Platz im System
der Theologie anweist in der Abhandlung von der Tugend der Religion
(II-1T q. 81-85) und zwar von den #uBeren Akten dieser Tugend, deren
vornehmster, Gott allein gebiihrender eben das Opfer ist (ib. q. 85). Damit
war die Lehre vom Opfer in das Licht der allgemeinen Grundsitze der
Gottesverehrung gestellt und die Moglichkeit gegeben, den Begriff des
Opfers im allgemeinen, losgeldst von seiner konkreten Verwirklichung im
A. B., aufzustellen. Dabei hat der hl. Thomas sorgfiltig die zerstreuten
Wahrheitselemente der iiberlieferten Wissenschaft gesammelt und in seine



474 Literarische Besprechungen

Synthese eingefiigt. Das Opfer im allgemeinen wiirde demnach zu definieren
sein als : «actus exterior virtutis religionis, quo per legitimum ministrum
Deo immediate offertur aliqua res sensibilis, cum aliqua eiusdem immu-
tatione ad testandum supremum Dei in omnia dominium, nostramque
interiorem plenissimam subiectionem » (S. 171). In diesem Sinne ist das
Opfer eine Pflicht, die dem Menschen schon auf Grund des Naturgesetzes
obliegt, wihrend die konkrete Art der Darbringung durch positives Gesetz
zu bestimmen blieb.

Verlangt also der hl. Thomas zum strengen Opferbegriff nur eine
Veranderung der dargebrachten Gabe, nicht eine Zerstérung ? Der Ver-
fasser antwortet darauf (S. 150 ff.): In den wichtigsten Texten, nidmlich
II-11 85, 3, 3™; 86, 1 ¢; in Ps. 39 n. 4 bestimmt der heilige Lehrer den
Opferbegriff im Hinblick auf die konkreten Opfer, wie die Heilige Schrift
sie vorschrieb. Dabei schlieBt er tatsidchlich eine immolatio, eine reale
Veranderung der Opfergabe in sich. Beachtet man aber die allgemeine
Synthese der Lehre des Heiligen und besonders was er lehrt iiber das Opfer
der hl. Messe, so ist zu sagen, daB3 nach ihm zum Opfer an sich irgend eine
Verinderung geniigt, die auch rein reprisentativ sein kann. Immerhin
erscheint die immolatio auch an sich als die hoéchstangemessene Form
der Darbringung.

Es lag nicht in der Absicht des Verfassers, auf die Anwendung des
Opferbegriffes des hl. Thomas auf das hl. MeBopfer und auf sein Verhiltnis
zu den vielfiltigen neueren Theorien einzugehen. Beziiglich des ersten
Punktes findet er beim Aquinaten nur zwei Dinge sicher gelehrt, nimlich
daB er in der hl. Messe keine andere immolatio anerkenne als eine sakra-
mentale (auch mere repraesentativa genannt) und daB nach ihm die
hl. Messe ein wahres Opfer sei (S. 156). Wenn man mit dem Verfasser
(S. 2) die verschiedenen Ansichten der Theologen der neueren Zeit iiber
den Opferbegriff auf drei Typen zuriickfiihrt, indem die einen eine bloGe
Darbringung ohne Zerstérung, die andern eine Zerstérung der Gabe nur im
Abbild fiir hinreichend halten, wihrend eine dritte Gruppe eine wirkliche
Verinderung, eine immolatio realis fiir notwendig erachtet, so wiirde
demnach der hl. Thomas den Vertretern der zweiten Auffassung beizu-
zéhlen sein. Beriicksichtigt man nur die ausdriicklichen Worte des Heiligen,
so diirfte dieses Ergebnis durch die fleiBigen und scharfsinnigen Unter-
suchungen unseres Autors sichergestellt sein. Nicht endgiiltig gelost
diirfte aber sein die Frage nach dem Sinn jener immutatio repraesentata.
Handelt es sich wirklich nur um eine «imago quaedam repraesentativa
passionis Christi », wie man von einem Portrat Ciceros oder Sallusts sagt :
das ist Cicero, das Sallust, wie aus III q. 83 a. 1 ¢ hervorzugehen scheint,
oder 1iBt dieses darstellende Abbild vielleicht auch noch ein realeres
Element, eine immolatio virtualis zu, wie Gonet, Billuart, Hugon u. a.
glauben ? Fiir letztere Ansicht diirfte sprechen, daB der hl. Thomas
ib. ad 3™ auch den Priester ein Abbild Christi nennt: « Per eandem
rationem (scil. « sicut celebratio huius sacramenti est imago repraesentativa
passionis Christi» ib. ad 2™) etiam sacerdos gerit imaginem Christi, in
cuius persona et virtute verba pronuntiat ad consecrandum ». Dabei



Literarische Besprechungen 475

bleibt aber bestehen, daB der Priester nach St. Thomas eine physische,
werkzeugliche Kraft ausiibt bei der Konsekration; vgl. z. B. III q. 82
a. 1 ad 2™. So diirfte auch die immolatio virtualis gar wohl mit der reprae-
sentativa zusammen bestehen konnen.

In den neun Seiten, die bibliographischer Aufzdhlung neuerer und
alterer Werke und Zeitschriftenartikel gewidmet sind, ist wohl reichlich
das englische, hollindische, franzosische, italienische, spanische Sprach-
gebiet, aber nur spiarlich das deutsche beriicksichtigt.

Stift Einsiedeln. P. Meinvad Benz O.S. B.

A. Tymeczak : Quaestiones disputatae de Ordine. Premisliae, Soc. S. Mich.
Archangeli. 1936. 396 pp.

Mit Mut und groBem Flei macht sich Dr. Tymczak in diesem Werke
an die Losung dreier oft besprochener und bis heute ungeloster Probleme :
Sind die vier niedern Weihen und das Subdiakonat Sakramente im eigent-
lichen Sinn ? Welches ist die Materie des sacramentum ordinis ? Welche
Gewalt steht der Kirche zu beziiglich der Materie und Form der Sakra-
mente, speziell der Ordination ?

Da aus der Heiligen Schrift nichts Entscheidendes fiir unsere Fragen
zu gewinnen ist, so wendet sich der Verfasser mit Recht in einem ersten
historischen Teil der Uberlieferung zu, der Lehre der Viter, der Scholastiker,
der Kirchenversammlungen von Florenz und Trient und schlieBlich der
neueren und neuesten Theologie, um dann in einem zweiten, dogmatischen
Teil fiir jede der drei genannten Fragen seine SchluBfolgerungen zu ziehen
und zu begriinden. Darnach wiren, entgegen der mehrheitlichen Ansicht
der neueren Theologen, aber auf Grund der dlteren Uberlieferung und der
autoritativen, lehramtlichen AuBerungen, die niederen Weihen und das
Subdiakonat wahrscheinlicher als eigentliches Sakrament zu betrachten,
von Christus selbst implicite im Diakonat eingesetzt und von der Kirche
nach den Bediirfnissen ihrer Glaubigen explicite angeordnet. Aus den
gleichen Griinden ist die traditio instrumentorum in der abendlindischen
Kirche nebst der Handauflegung zur Giiltigkeit der Weihe probabilius
notwendig, obgleich die alte Kirche und auch die heutige morgenlindische
Kirche, sowohl die unierte als die schismatische, sie nicht kennen. Wie ist
das zu erkliren ? Der Verfasser tritt jenen zahlreichen Theologen bei,
die glauben, Christus habe Materie und Form bei mehreren Sakramenten
nur in genere bestimmt, die Bestimmung in specie aber der Kirche anheim-
gegeben. Bei der Ordination nun habe er die Handauflegung als materia
ex qua ausdriicklich angeordnet, die traditio instrumentorum aber sei als
Sinnbild der materia circa quam damit implicite gegeben gewesen. Die
ausdriickliche Forderung derselben sei der Kirche iiberlassen worden, die
in der Entwicklung der sakramentalen Zeichen eine &dhnliche Gewalt
empfangen habe wie in der Entwicklung der Dogmen durch ihre unfehl-
bare Lehrgewalt. Wie die Kirche bei der Definition eines Dogmas keine
neue Lehre aufstelle, sondern nur, den Zeitbediirfnissen entsprechend, aus-



476 Literarische Besprechungen

driicklich verkiinde, was sie implicite von Christus empfangen und immer
gelehrt habe, so dndere sie durch die Forderung der traditio instrumentorum
auch nicht wesentlich die Materie des Sakramentes, sie entwickle sie nur
aus dem einschlieBlichen in den ausdriicklichen Ritus. Freilich sei dieser
da, wo die Kirche ihn fordere, zur Giiltigkeit der Weihe notwendig, nicht
aber in jenen Teilen der Kirche, wo sie ihn, wie bei den unierten Orientalen,
nicht vorschreibe. Mit dieser Theorie glaubt Dr. Tymczak alle Ein-
wendungen befriedigend l6sen zu konnen. Gewi wird zuzugeben sein,
daB sein Versuch, in einer sehr schwierigen Frage einen neuen Weg zu
finden, ein verdienstlicher ist, auch wenn er nicht alle Bedenken behebt.
Ein solches, das vom Verfasser nicht gefiihlt worden zu sein scheint, sei
hier angefiihrt. Wie denkt er sich die Uberfithrung der traditio aus dem
von Christus verordneten einschlieBlichen in den ausdriicklichen Ritus ?
Bei den Glaubenslehren geschieht sie durch die Entscheidung der Kirche,
die aber dafiir keine neue Offenbarung erhilt, sondern, wie die Theologen
sagen, auf den Weg der logischen oder affektiven Entwicklung und Ab-
leitung angewiesen ist. So hat die Kirche gewi8 auch keine Offenbarung
erhalten iiber die Notwendigkeit der Ubergabe der Instrumente. Wo sind
nun die Wege, die sie zur sicheren Ableitung dieser Notwendigkeit aus der
von Christus angeordneten Handauflegung gefiihrt haben ? Darauf diirfte
die Antwort schwer sein.

Es bleibt aber jedenfalls anzuerkennen, daB vom Verfasser ein reiches
Material iiber die von ihm behandelten Probleme zusammengetragen und
ernst bearbeitet worden ist. Er hat ohne Zweifel dargetan, daB3 es immer
noch bedenklich ist, leichten Herzens zu leugnen, daB die niederen Weihen
sakramentalen Charakter haben, oder daB die Ubergabe der Instrumente
zur Giiltigkeit der Weihen notwendig sei. Bedauerlich sind die allzuvielen
stehengebliebenen Druckfehler. Das Druckfehlerverzeichnis am SchluB3
gibt bei weitem kein wahres Bild von der Wirklichkeit. Das Schlimmste
liest man wohl S. 216 : « Initio soli schismatici (lies : charismatici) .....
praedicatione verbi divini fungebantur ».

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O.S. B.

L. Kosters S. J.: Die Kirche unseres Glaubens. — Freiburg i. Br.
Herder. 1935. x-262 SS.

In diesem Werke finden wir eine originelle Idee verwirklicht: eine
Apologetik in kurzer, knapper Ubersicht und dabei doch von solchem
Reichtum und solcher Gediegenheit, daB sie nicht bloB jedem Gebildeten
aus der Laienwelt, sondern auch dem Theologen gute Dienste zu leisten
geeignet ist. Es ist dies erreicht, indem auf 160 Textseiten der ganze Stoff
der Fundamentaltheologie in klarer, iibersichtlicher Anordnung dargeboten
ist, wihrend 80 weitere Seiten die Bibliographie der Kirche sowie Belege
und Erginzungen des Textes geben und in die fachwissenschaftliche
Literatur einfiihren.

Um den guten Kern moderner apologetischer Richtungen seinem



Literarische Besprechungen 477

Zweck nutzbar zu machen, namentlich nach der "'emotionalen Seite hin,
geht Kosters zuerst analytisch vor: die Wesensschau der Kirche in ihrer
Einigkeit, Heiligkeit, Katholizitit und Apostolizitit, sodann das Bild
Christi und seine Lehre, wie der Katholik sie von Kindheit an kennen
und lieben gelernt hat, iiberzeugen ihn voll und ganz, daB die Kirche und
ihre Lehre nicht Menschenwerk, sondern géttlichen Ursprungs sind. Der
synthetische Teil bringt dann auch den wissenschaftlichen Beweis auf
historisch-kritischem Weg, wahrend ein letzter Teil einer kurzen dogma-
tischen Wesensschau der Kirche gewidmet ist.

Die Darstellung ist lebendig und beredt, die Beweisfiihrung iiber-
zeugend, weil umsichtig und kritisch. Nur S. 36 und 37 kommt ein etwas
zu groBer Optimismus zum Ausdruck. Dort heit es von den 648 Millionen
Christen : « Diese alle sind einig in der Liebe zu Jesus und in vielen christ-
lichen Lehren ». Hier von den 352 Millionen Katholiken : « Alle sind gefiihrt
von einer Hand, beherrscht von einem Geist, trotz aller kulturellen und
nationalen Verschiedenheit und Gegensitzlichkeit ». Wie sehr wiirden die
Millionen sich mindern, wenn die bloBen Namenschristen resp. -katholiken
abgerechnet wiirden! In den mehr spekulativen Fragen iiber die Psycho-
logie des Glaubens, das Verhiltnis von Glauben und Wissen, iiber die
Frage, wie die Auktoritit Gottes im Glaubensakt erkannt werde usw.,
folgt Kosters den Lehren seiner Ordensbriider und kann darin kaum den
Beifall der folgerichtigen Schiiler des hl. Thomas finden.

Im Ganzen ist das Werk zu empfehlen als geeignet, dem freudigen
Glauben an die Kirche, die auch verstandesmiBige Uberzeugung von ihrer
gottlichen Stiftung und Wahrheit und die dankbare Liebe zu ihr im Herzen
des Lesers zu mehren. Freilich muf3 er aber, um die ganze Uberzeugungs-
kraft des Werkes inne zu werden, auch die in den Belegen und Erginzungen
angezeigte Literatur nach Moglichkeit heranziehen und ernst durcharbeiten.

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O.S. B.

L. Kosters S.J. : Unser Christusglaube. Das Heilandsbild der katho-
lischen Theologie. — Freiburg i. Br., Herder. 1937. x11-310 SS.

Nach der gleichen Methode, wie sein friiheres Werk « Die Kirche
unseres Glaubens » (2. Aufl. 1935), behandelt Késters im vorliegenden nun
auch unseren Christusglauben. Es ist in der Hauptsache ein apologetischer
Traktat iiber Jesus Christus von ganz origineller Art und mit ganz eigen-
tiimlichen Vorziigen. Die Originalitit liegt nicht so sehr in den Fragen,
die behandelt werden. Nach einem ernsten Hinweis auf die Tragweite
der Frage nach Christus (I) und auf das Wesen und die Psychologie des
Glaubens (IT) handelt der Verfasser von dem Bilde Christi in der einmiitigen
Glaubensiiberzeugung der ganzen christlichen Vergangenheit bis ins
18. Jahrhundert (III), dem erst der Rationalismus und moderne Unglaube
entgegentrat, voll Widerspruch in seinen Aufstellungen, einig nur in der
Negation (IV). Die Kirche hélt unentwegt an der iiberlieferten Wahrheit



478 Literarische Besprechungen

fest (V), das wunderbare Lebens- und Charakterbild Christi ist schon ein
Erweis seiner Wahrheit (VI). Nach dieser « Glaubensschau» folgt in
Kap. VII bis XV « der Glaubensaufbau ». Die Quellen des Christusglaubens
sind wissenschaftlich durchaus zuverldssig (VII), bestitigt durch das
Zeugnis der Urkirche (VIII), durch das Selbstzeugnis Christi bei den
Synoptikern (IX), beim hl. Johannes (X). Dieses Zeugnis, schon an sich
zuverldssig (das bekannte « Entweder-Oder », XI), ist beglaubigt durch
Wunder (XII), besiegelt durch Christi Auferstehung (XIII). Im XIV. Kap.
wird nach der apologetischen Betrachtung Jesu Christi noch kurz das
tiefere Geheimnis seines Lebens und seines Wirkens an der Hand des
Dogmas und der Theologie behandelt, den AbschluB3 bildet das XV. Kapitel :
« Im Leben bewihrt» im intellektuellen und im sittlichen Leben der
Volker, in der Kirche, in der tiefsten und innigsten Mystik und Gott-
verbundenheit der vollkommenen Christen.

Wie gesagt, nicht dieser Inhalt ist es, der die Originalitit des Werkes
ausmacht ; jede Apologetik muBl ungefihr diese Fragen behandeln. Das
Besondere daran ist die Art und Weise der Behandlung. Der Verfasser
verstand es, seinem Buche Eigenschaften in harmonischer Vereinigung
mitzuteilen, die gewohnlich als einander ausschlieBend betrachtet werden :
Knappheit und umfassende Vollstindigkeit, angenehme, fesselnde Dar-
stellungsweise und zuverldssige Wissenschaftlichkeit, Achtung und Treue
gegeniiber der wissenschaftlichen Uberlieferung und umfassende Beriick-
sichtigung aller modernen Strémungen, das Rassenproblem nicht aus-
genommen. Dies wurde erreicht, indem der Text selbst eine iibersichtliche
Darstellung der Fragen und Losungen gibt, die Beweise kurz skizziert, aber
dann in einem 97 Seiten umfassenden Anhang « Belege und Erginzungen »
beifiigt. Darin wird eine duBerst reiche Literaturangabe geboten nicht
bloB von deutschen Werken, die naturgemif3 iiberwiegen, sondern auch
von fremdsprachigen.

Wird man so mit allen Fragen der modernen Christusapologetik
bekannt gemacht, so erhidlt man auch scharfe Waffen zur Zuriickweisung
aller Angriffe. Denn der Verfasser geht sehr besonnen und wohliiberlegt
vor, er vermeidet sorgfiltig den Verdacht, durch Begeisterung oder Salbung
seiner Rede sachliche Schwichen verdecken zu wollen. Wer sein Werk
liest und studiert, wird das Urteil der Glaubwiirdigkeit und Glaubens-
pflicht beziiglich der Messianitit und Gottheit Jesu Christi als wissenschaft-
lich sicher begriindet erkennen und seine Glaubensfreudigkeit neu gestiarkt
sehen, auch gegeniiber der Krankheit des Rassenwahns. Das Buch ist
besonders den gebildeten Laien zu empfehlen, aber auch Theologen werden
groBen Nutzen daraus ziehen.

Zu Beanstandungen findet sich kaum je ein AnlaB. Etwas auffillig
ist S. 11 und 31 die Definition des Glaubens nicht bloB als Erkennen,
sondern zugleich als freiwillige und vollstindige Hingabe des ganzen
Menschen an Gott, der sich offenbart. Das kénnte zur Meinung fiihren,
nur der lebendige Glaube sei wahrer Glaube, entgegen der Lehre des
Tridentinum (Sess. VI c. 15 u. can. 28, Denz.-Bannw. 808 u. 838). Bei
den Belegen zu Kap. V, Anm. 50, ist nicht ersichtlich, warum die trini-



" Literarische Besprechungen 479

tarische Formel im Martyrium s. Polycarpi 14, 3 als « kritisch zweifelhaft »
bezeichnet wird. Das gilt ja wohl von der Formel in 22, 3; aber doch
wohl nicht von 14, 3.

Einsiedeln. P. Meinvad Benz O. S. B.

G. Feuerer : Unsere Kirche im Kommen. Begegnung von Jetztzeit,
und Endzeit. — Freiburg i. Br., Herder. 1937. vi-228 SS.

Der Grundgedanke des vorliegenden Werkes lieBe sich wohl kurz
ausdriicken mit den Worten : Die Kirche der Jetztzeit ist als Fortsetzung,
Verdeutlichung, Verwirklichung des Lebens Jesu die fortwdhrende Vor-
bereitung der Kirche der Endzeit, der Ecclesia triumphans. Der Ver-
fasser setzt die ganze Apologetik der Kirche voraus und sucht auf dem
im Glauben erfafiten Dogma eine tiefe und umfassende Erkenntnis vom
Wesen und Wirken der Kirche zu gewinnen und dem Leser zu vermitteln.
Als Weg zur Kirche bezeichnet er die Tatsache der Offenbarung, des Heiles
in Christo, seiner Menschwerdung und Erlésungstat. In ihrem Ursprung
stammt die Kirche also von Christus, sie ist der Leib Christi. Die sakra-
mentale Gestalt dev Kirche, ihr inneres, iibernatiirliches Element bilden
ihre Amter, ihre Wahrheitsverkiindung, ihre Gnadenvermittlung und
Seelenleitung. Durch ihr menschliches Element steht die Kirche aber
auch da als ein geschichtliches Geheimnis, verflochten mit dem Menschentum,
Religion und Kultur, und als ein Angriffspunkt des Bosen. Die zwei
letzten Abschnitte behandeln das Gehetmnis der Gemeinschaft und die
Grundgestalt der Kirche.

In allen diesen Abschnitten finden sich tiefe, schone Gedanken, die
geeignet sind, die erhabene Wiirde der Kirche dem Leser eindringlich
zur Erkenntnis zu bringen und auch am Menschlichen in derselben keinen
AnstoB zu nehmen. Das Buch atmet hohe, auf tiefes Verstindnis gegriindete
Liebe zur Kirche und ist geeignet, solche Liebe auch im Leser zu ent-
ziinden. Die Darstellung ist sehr geistreich und &uBerst originell. In
dieser Originalitit diirfte des Guten eher zu viel geschehen sein. Man
hat den Eindruck, als wolle der Verfasser mit Vorbedacht die Termino-
logie der katholischen Theologic meiden und seine Sprache einer ganz
andern Richtung angleichen. Gleich im Anfang wird vom «christlichen
Sprechen » ganz im Stil Karl Barths gesprochen ; fiir die Begriffserklarung
der  Wahrheit dient Rudolf Bultmann als Fiihrer ; iiber die Wirklichkeit
der Kirche kommt Baron v. Hiigel zum Wort usw. Dem Streben nach
eigenen Wegen ist leider oft die Klarheit zum Opfer gefallen. Man
begegnet manchen Sétzen, i{iber deren Sinn man trotz wiederholtem Lesen
nicht ins Reine kommt. Vgl. S. 104 : « Es gibt nur eine sichtbar-unsichtbare
Kirche und nur unsichtbare Glieder dieser sichtbar-unsichtbaren Kirche »
usw. S. 120 die Unterscheidung von Geschichte der Kirche und Geschichte
des Reiches Gottes. S. 183 : « Christus hat als Mensch ein personliches
Verhiltnis, ist Haupt seiner Kirche ; aber auch der Heilige Geist hat eine



480 Literarische Besprechungen

personliche Beziehung zur Kirche. Wir kénnen von einer Art Inkarnation
des Heiligen Geistes in das Sein der Kirche sprechen ». Immerhin kénnen
solche kleine Schatten nicht hindern, das Werk denkenden Lesern zu
empfehlen. '

Stift Einsiedeln. P. Meinrad Benz O.S. B.

A. Wikenhauser : Die Kirche als der mystische Leib Christi nach dem
Apostel Paulus. — Miinster i. W., Aschendorff. 1937. 244 SS.

Die vorliegende Studie hebt sich von vielen Arbeiten der letzten Jahre
iiber die Kirche als den mystischen Leib Christi giinstig ab, weil sie sich
mit aller Aufmerksamkeit den Gedanken des hl. Paulus iiber den Leib
Christi widmet. W. entwickelt zunichst die Grundlinien des paulinischen
Kirchenbegriffes, um dann die Lehre Pauli aus der neueren Fragestellung
heraus zu untersuchen. Die Hauptbriefe und Kolosser- und Epheserbrief
werden gesondert behandelt. Die Untersuchung zeichnet sich aus durch
Genauigkeit, Beriicksichtigung der ncuesten Fragestellungen und sehr
vorsichtiges und zuriickhaltendes Urteil. W. vermittelt Einsichten, die
man bisher bei katholischen Exegeten nicht finden konnte. Die Losung
des Problems scheint ihm in der Richtung der von Schlier und Kisemann
vorgetragenen Hypothesen zu liegen (Vgl. diese Zeitschrift 1934, S. 355 {.).
Sehr genau und einsichtig sind seine Ausfithrungen iiber das Verhiltnis
von Kirche und Gottesreich nach dem hl. Paulus (S. 41 ff.), die darin gipfeln,
daB die Kirche eine gegenwirtige Grofe ist, das Reich eine zukiinftige ;
die Kirche gibt Anwartschaft auf das Reich, ja in gewissem Sinne schon
Anteil an den Giitern des Reiches. Insofern ist in der Kirche auch schon
das Reich verwirklicht.

Sehr richtig hebt W. den Unterschied in jiidischer und christlicher
Auffassung iiber die Ankunft des Messias hervor: die Juden erwarteten
nur eine Ankunft des Messias, Paulus und die ganze Urchristenheit unter-
scheiden ein doppeltes Kommen : « Die Geschichte ist also anders verlaufen,
als die jiidische Hoffnung erwartet hat» (S. 35). Diese bedeutungsvolle
Einsicht ist leider nicht erklirt. Wo liegt der Grund, da3 es anders kam,
als die Juden erwarteten ? Hatten sie sich eine direkt falsche Vorstellnng
gebildet ? Oder war sie nur unvollkommen ? L&Bt sich die Antwort
vielleicht aus Rom 9-11 herauslesen ?

Auch beziiglich der sonst sehr guten Darstellung iiber die Sichtbar-
keit und Organisation der Kirche nach Paulus seien einige Fragen gestattet.
Ist es sicher, daB sich I. Kor. 9, 1 (S. 72 : « Habe ich nicht unseren Herrn
Jesus Christus gesehen ?») auf das Damaskusereignis und nicht auf die
Entriickung ins Paradies bezieht 7 Warum verzichtet W. darauf, die Lehre
von den Charismen (S. 76) im AnschluB an die Tradition weiter auszu-
deuten, die manchen wichtigen Fingerzeig fiir ein tieferes Verstindnis
Pauli geben kann ?

In der Darstellung der Lehre vom Leibe Christi wiirde eine Trennung
der Texte, welche diese Lehre im Zusammenhang mit dem Taufgeschehen



Literarische Besprechungen 481

und jener, die sie mit der Eucharistie zusammenfassen, von Vorteil gewesen
sein. Damit wire die Leib Christi-Lehre wohl noch tiefer erfalt worden.
W. meint S. 113 : « Wir werden aber das Verhidltnis der beiden Aussagen
(namlich : Taufe-Leib Christi und Eucharistie-Leib Christi) im Sinne Pauli
richtig bestimmen, wenn wir sagen, daB das Abendmahl jene in der Taufe
grundgelegte mystische Verbindung der Gliaubigen mit Christus starkt
und vertieft », Das wird niemand bestreiten wollen ; andererseits fehlt
aber jede Erklirung, worin denn diese « Vertiefung» besteht. Warum
werden die Gliubigen zur « Vertiefung » der Taufwirkung nicht nochmals
getauft ? Die Wirkung der Eucharistie muB also eine eigene sein, die auch
fiir den ZusammenschluB der Gliaubigen zum Leib Christi von eigener
Bedeutung ist. Es sei auch auf die merkwiirdige Unterscheidung S. 129
verwiesen, wo W. das « mystische Sterben mit Christus in der Taufe » dem
« physisch-realen » Leiden gegeniiberstellt, das der Apostelberuf mit sich
bringt. Ist das Sterben in der Taufe kein physisch-reales ? Verhilt es
sich nicht so, daB das Leiden im christlichen Leben nichts anderes ist,
als die selbstverstindliche und gradlinige Fortsetzung der Leidens- und
Sterbensgemeinschaft mit Christus, die in der Taufe ihren Anfang genommen
hat ? In dieser Linie ist dann auch das Wirken der Eucharistie zu sehen,
die das Sterben in Christo, das in der Taufe beginnt, sakramental vollendet
und zugleich Anteil gibt an der Verherrlichung und der Vereinigung mit
dem Vater.

Rom, S. Anselmo. Anselm Stolz O. S. B.

Geschichte.

F. Van Steenberghen : Les ceuvres et la doctrine de Siger de Brabant
(Classes des lettres et des sciences morales et politiques, t. xxXxI1x 3). —

Bruxelles. 1938. 195 pp.

Nachdem in den letzten Jahren die Schriften des « Averroisten » Siger
von Brabant zu einem groBen Teil entdeckt wurden und eine Reihe von
Arbeiten iiber ihn erschienen sind, versucht der durch seine Studien iiber
Siger vorteilhaft bekannte Lowener Professor, auf Grund des gesamten
vorliegenden Materials, eine Gesamtschau iiber die literarische Titigkeit
Sigers und seine philosophischen Anschauungen zu geben. Sie weicht
allerdings vielfach von den bisherigen Darstellungen ab, insbesonders
von dem Bilde, das Pierre Mandonnet in seinem groBen Werke « Siger de
Brabant et I’Averroisme latin au XIIIme «si¢cle » (2. Aufl. Léwen 1908-1911)
gezeichnet hat. St. ist sich dabei bewuBt, daB auch heute noch eine ab-
schlieBende Darstellung nicht méglich ist, daB aber die groBSen Linien doch
gezogen werden konnen.

Die sehr klar und fliissig geschriebene Abhandlung gibt im ersten
Abschnitt eine Ubersicht iiber die wichtigsten Probleme der scholastischen
Literaturgeschichte, die in Angriff genommen sind, und iiber die Ent-
deckung der Schriften Sigers ; sie werden einzeln aufgefiihrt, auf ihre Echt-



482 Literarische Besprechungen

heit untersucht und ihre chronologische Folge festgestellt. Ich mache hier
besonders aufmerksam auf die Ausfithrungen iiber die sog. Reportata,
d. h. die Nachschriften der Hérer Sigers und ihre Korrektur durch den
Meister ; sodann auf die synchronistische Ubersicht iiber das, ich méchte
sagen, wissenschaftlich-literarische I.eben in Paris in den Jahren 1250-1286.

Im zweiten Abschnitt (La philosophie de Siger de Brabant, S. 88-180)
werden die verschiedenen Teile der Philosophie durchgegangen und die
Ansichten Sigers skizziert, besonders wo sie von der gewdhnlichen Auf-
fassung des Aristoteles abweichen. Das wichtigste Problem betrifft die
Lehre vom intellectus unicus gemafl der averroistischen Interpretation
des Aristoteles. Siger nimmt im Anfang seiner Lehrtitigkeit diese Inter-
pretation trotz aller entgegenstehenden Bedenken unbedingt an. Dann
aber macht er, veranlaBt durch die erste Verurteilung des Averroismus
im J. 1270, sodann durch das Studium der Aristoteles-Kommentare des
hl. Thomas, eine stufenweise Entwicklung bzw. Abschwichung durch,
die damit endet, daB er zuletzt die unio substantialis der anima intellectiva
cum corpore mit all ihren Konsequenzen annimmt (S. 156 f.). Verf. hilt
gegen de Wulf daran fest, daB hier die einzige grundlegende Anderung
im System Sigers vorliegt, er bestreitet (gegen Mandonnet), daB Siger
die Schopfung, Vorsehung, den freien Willen geleugnet (S. 166) oder, daf3
er gar die Lehre von der doppelten Wahrheit vorgetragen habe. Siger
will ein unbedingter Schiiler des Stagiriten sein, Averroés ist ihm nur ein
Kommentator wie Avicenna, ohne besondere Abhidngigkeit von ihm, auBler
in der Lehre vom intellectus unicus (S. 181). Man wird also nicht mehr
von einem « lateinischen Averroismus » Sigers reden diirfen, sondern von
einem latein. Aristotelismus, radikalen Aristotelismus usw. (S. 170). Siger
hat dadurch gefehlt, daBl er zu unbedingt Aristoteles vertraute, dadurch
auch, daB er in seinem Unterricht zu wenig Vorsicht und Reserve beob-
achtete. Bemerkenswert ist, was Verf. iiber den EinfluB des hl. Thomas
auf Siger schreibt : « Il est probable que si les commentaires littéraux de
saint Thomas étaient venus quinze ans plus tot, I'aristotélisme hétérodoxe
et I'averroisme n’auraient guére connu de succeés a Paris, car I'influence
d’Aristote et des philosophes paiens aurait été neutralisée & temps » (S. 169).
Alles in allem eine anregende Arbeit, die auch sonst manches Neue bringt.

Freiburg. Gabriel M. Lohr O. P.

J. Chr. Huck : Joachim von Floris und die joachitische Literatur.
Ein Beitrag zur Geistesgeschichte des hohenstaufischen Zeitalters mit
Beniitzung und teilweiser Veréffentlichung ungedruckter Joachimsschriften.
— Freiburg i. Br., Herder. 1938. 1x-309 SS.

Der Verfasser hat sich schon in der Schrift Ubertin von Casale (1903)
mit Joachim von Fiore und den Problemen, die sich an seine Person kniipfen,
beschiftigt und ist seitdem diesen Fragen weiter nachgegangen. Im
vorliegenden Werke bringt er in den ersten sechs Kapiteln die Nachrichten
und Urteile der Mit- und Nachwelt iiber Joachim, iiber seine Heimat und



Literarische Besprechungen 483

sein Leben, allerdings mit zahlreichen Wiederholungen und Abschweifungen
und ohne daB der Inhalt der Kapitel streng geschieden wire. Kapitel 7
behandelt die gedruckten und ungedruckten echten Schriften Joachims,
Kapitel 8 die pseudo-joachitischen, die bereits friih entstehen und so
viel Verwirrung anrichten sollten ; Kapitel 9 und 10 Joachims Welt- und
Geschichtsauffassung und seine Orthodoxie. Der Wert des Buches liegt
in den drei Traktaten Joachims, die hier zum ersten Male herausgegeben
werden (S. 276-306): Dialogi de Praescientia Dei et Praedestinatione
electorum ; Enchiridion in Apocalypsim; De titulo libri Apochalipsis.

Eine wirkliche Auseinandersetzung mit den Schriften Herbert Grund-
manns, die Huck S. 25 ankiindigt, ist ausgeblieben ; er geht nur S. 241-242
in Anmerkungen auf ihn ein. Ein MiBgeschick ist ihm widerfahren mit
der Anmerkung 15 S. 127 : « Jean de Rechac notiert in seinem 'Evaga-
torium in Terra Sancta’ (1483-1484) die Mosaiken der Sophienkirche (in
Konstantinopel) ... Nach Bondatti wurde das Evagatorium in Terra
Sancta in Tiibingen 1849 gedruckt. Auf die irrefiihrende Notiz seines
Ordens- und Zeitgenossen Felix Fabbry stiitzt sich die Meinung des Antonin
von Florenz. » Der wahre Sachverhalt lautet : der hl. Antonin von Florenz
starb bereits 1459 ; Felix Fabri (nicht Fabbry, 1441-1502) ist der Verfasser
des Evagatorium in Terrae Sanctae . .. peregrinationem, Stuttgart 1843-1849
Jean de Réchac O.P. (= Joh. a Sancta Maria, gest. 1660) war zwar apo-
stolischer Missionar 1630 in Konstantinopel, hat aber mit dem Evagatorium
nichts zu tun.

Freiburg. Gabriel M. Lohr O. P.

Fr. Heiler : Urkirche und Ostkirche (Die katholische Kirche des
Ostens und Westens, Bd. I). — Miinchen, Reinhardt. 1937. xx-607 SS.

In drei Bianden soll das bekannte Werk Heilers iiber den Katholizismus
neu bearbeitet und erweitert herausgegeben werden. Der vorliegende
erste Band behandelt das Werden der katholischen Kirche und die Ost-
kirchen. Er bietet eine Fiille von Einsichten in die Probleme der Urkirche
und in die Geschichte und Lehren der Kirchen des Ostens.

Auch katholischerseits ist schon vieles zum Lobe dieses neuen Heiler-
buches gesagt worden, vor allen Dingen iiber das Verstehenwollen auch
der Auffassungen, die Heiler personlich nicht teilt. Es sei gestattet, dazu
einige grundsitzliche Bemerkungen zu machen im Anschlu8 an den ersten
Teil des Buches : Das Werden der katholischen Kirche.

Bereits das einleitende Kapitel iiber den Namen « Katholisch» li3t
die Haltung Heilers erkennen. Er entwickelt an Hand der Geschichte
den Sinn, den man mit diesem Namen jeweils verband, zeigt, daB auch
die Reformatoren die Bezeichnung « katholisch » aus dogmatischen Griinden
beibehalten wollten, daB die neue ékumenische Bewegung ihn auch heute
im protestantischen Lager wieder zu Ehren bringen will. Man spricht
dort von einer evangelisch-katholischen Christenheit, die gleichberechtigt
neben der romisch-katholischen und der griechisch-katholischen steht.

Divus Thomas. 32



484 Literarische Besprechungen

Natiirlich kann man dann mit dem Worte « katholisch » nicht mehr den
bisher geldufigen Sinn verbinden. Nach Heiler hat die 6kumenische Be-
wegung tatsdchlich in diesem Worte einen « weiteren» Sinn entdeckt,
der iiber den bisher gebriauchlichen hinausgeht. Worin dieser besteht,
ist nicht klar ersichtlich. Das kann nicht wundernehmen, denn der neue
Sprachgebrauch ist nicht eine Erweiterung, sondern Entleerung; man
begniigt sich mit dem Wort « katholisch », das alle Zweige der Christenheit
annehmen sollen, wobei sie wohl auf die Einheit des Glaubens, der Sakra-
mente, der Hierarchie verzichten kénnen. Aber besagt nicht gerade der
urspriingliche Sinn des Wortes, den die Kirche nicht aufgeben kann, wenn
sie sich nicht selbst aufgeben will, daB die in Glaube, Sakrament und
Priestertum eine Kirche die einzige ist, die fiir alle Menschen da ist, auBer
der ein Heil nicht mdéglich ist ?

Die heidnischen Mysteriengenossenschaften versteht Heiler als Hin-
deutungen auf das Corpus Christi mysticum ; sie sind « Antizipationen des
neutestamentlichen Gottesvolkes» (S. 32). Isis- und Attismysterien sind
« ein nicht minder deutliches Vorbild » des Kreuzesopfers als die alttestament-
lichen Opferriten (S. 33). Allerdings gibt H. S. 34 zu, daB sich in das heid-
nische Kultwesen viel «dimonische Tduschung » eingeschlichen habe. So
sucht H. die echt christliche Auffassung, nach der auBerchristliche Reli-
giositit dimonische Verfiihrung ist, mit der modernen, alles anerkennenden,
zu vereinen, obschon sie sich gegenseitig ausschlieBen ; die besondere heils-
geschichtliche Bedeutung des Alten Bundes ist fast aufgegeben.

Im Abschnitt iiber die « Pflanzung » der Kirche durch Jesus wird
gesagt, von einer « Stiftung» der Kirche durch Christus zu sprechen sei
«ungenau und irrefithrend » (S. 35), weil die Kirche schon vor Christus
da war, doch war sie « verborgen » im Heidentum. (H. verweist auf Rém.
16, 25). GewiBl war das Geheimnis verschwiegen, aber nicht im Heidentum,
sondern in Gott, der es erst in Jesus offenbart hat. DaB ein Jinger Christi
kirchlich sein muB, leitet Heiler daraus ab, daB Christus selbst « fest auf
dem Boden des jiidischen Kirchentums» stand (S. 41); insofern liegen
schon in Christi Leben und Wirken die Keime zur sichtbaren Kirche des
Neuen Bundes. In dieser Darstellung ist die Kirche Christi keine « Neu-
schépfung » ; ja, sie kann auch bei Anerkennung sonstiger direkter Bezieh-
ungen Jesu zum Christlichen Kirchentum letztlich nichts anderes sein,
als ein reformiertes Judentum. Christus wird — und daran dndern auch
die Behauptungen iiber seine Gottheit nichts — nicht zum Erfiiller des
Alten Bundes, sondern nur zu einem Schwankenden und Unentschlos-
senen, der trotz seiner neuen religidsen Einsichten iiberkommenes Gut
nicht aufzugeben wagt.

Das Wort vom Kirchenbau auf Petrus (das H. als echt anerkennt),
14Bt verschiedene Deutungen zu. H. legt alle vor und schlieft, daB Pres-
byterianismus, Episkopalismus, Autokephalismus und Papalismus alle
«mit jenen Jesusworten in einem &dhnlichen Zusammenhang stehen, wie
die Kirche selbst mit dem ganzen Leben und Wirken Jesu auf Erden »
(S. 60), d. h. die Worte sind nicht etwa inhaltlich reich, sondern so unklar,
daB man alles und nichts aus ihnen ableiten kann. Trotzdem kommt die



Literarische Besprechungen 485

Deutung dieser Worte « auf einen Primat der Lehre und Leitung ... dem
historischen Ursinn der aramiischen Worte am nichsten» (S. 61). Es
soll also auch hier die katholische Auffassung zugleich mit allen anderen
aufrecht erhalten werden.

Diese Proben lassen bereits die Zwiespiltigkeit der Heilerschen
Stellung hinreichend erkennen. Sie verraten auch schon, wie seine Ein-
stellung zur katholischen Kirche sein wird, in welcher Richtung nach
ihm die Losung fiir das Problem der Vereinigung der Kirchen zu suchen
ist. Ob davon viel zu erwarten ist 7 Am Ende kénnte doch nur eine pieti-
stische Konfessionsmischung stehen. Aber darauf kann sich die katho-
lische Kirche nicht einlassen, und auch die lutherische wird es nicht tun,
solange sie etwas auf sich gibt. Aber darauf weiter einzugehen, ist erst
nach Erscheinen der folgenden Bidnde des Heilerschen Werkes mdglich,
die seine Stellung zur katholischen Kirche noch klarer erkennen lassen
werden, und das Problem der Kircheneinigung ex professo behandeln
sollen. Die Bemerkungen, die hier vorliufig gemacht wurden, ziehen
Heilers guten Willen nicht im mindesten in Zweifel; sie wollen jedoch vor
zu groBem Optimismus warnen, dem sich nur jene hingeben, denen die
praktischen Auswirkungen der Bestrebungen Heilers nicht hinreichend
bekannt sind.

Rom, S. Anselmo. Anselm Stolz O. S. B.

Anmerkung der Redaktion:

Hr. Prof. Dr. H. Meyer, Wiirzburg, teilt uns mit, daB er zur
Besprechung seines Werkes : « Thomas von Aquin, sein System und seine
geistesgeschichtliche Stellung » von G. M. Manser O. P. (Divus Thomas,
S. 229 ff.) in einer eigenen Abhandlung : « Prinzipielles zur Thomas-
forschung und zum Thomismus » eingehend Stellung nehmen werde.



	Literarische Besprechungen

