
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 17 (1939)

Artikel: Immanenz und Transzendenz des Erkennens

Autor: Wintrath, Petrus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762536

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762536
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Immanenz und Transzendenz des Erkennens.

Von P. Petrus WINTRATH 0. S. B., Maria-Laach / Eibingen.

Nach der Lehre der Thomisten ist die Erkenntnistätigkeit keine

physische, aus sich hinausgehende Tätigkeit (actio transiens), die
wesentlich in der Hervorbringung einer Wirkung besteht, sondern
eine metaphysische, in sich bleibende Tätigkeit (actio immanens), die
nicht Hervorbringung einer Wirkung, sondern etwas in sich Vollendetes,
Abgeschlossenes ist. Und wenn sie auch, wie die Tätigkeit der drei
letzten inneren Sinne und des Verstandes, eine Wirkung hervorbringt,
d. h. ein Erkenntnisbild ausprägt, so ist das immer nur nebensächlich ;

sie tut dies nicht um ihrer selbst willen, sondern wegen des
Erkenntnisgegenstandes. Wenn dieser nicht gegenwärtig oder nicht in der Weise,
wie er dem betreffenden Erkenntnisvermögen entsprechen muß, in
Wirklichkeit vorhanden ist, gibt sich die Tätigkeit im ausgeprägten
Erkenntnisbild selbst einen Abschluß, einen Terminus, in dem sie

ihren Gegenstand betrachtet.
Wenn dem nun so ist, wenn die Erkenntnistätigkeit in sich selbst

beschlossen ist, den Erkenntnisträger nicht überschreitet, kann dann
ihr Terminus, das, was sie formell und unmittelbar erreicht und erfaßt,
d. h. erkennt, außerhalb des Erkennenden liegen, kann im besondern
der Gegenstand des äußern Sinnes, die Körperbeschaffenheit sein, so
wie sie in der physischen Außenwelt da ist — Allerdings unterscheiden
manche « Neuscholastiker » (wie neuerdings gesagt wurde) beim Gegenstand

der äußeren Sinne zwischen dem Gegenstand « drinnen » (innerhalb

des Sinnesorganes, nicht innerhalb des Sinnesvermögens) und
dem Gegenstand « draußen » (außerhalb des Organes) ; sie bringen den

Gegenstand drinnen in möglichst innigen Kontakt mit den peripheren
Nervenendigungen des betreffenden Sinnesorganes und lassen ihn so

eigentümlichen, unmittelbaren Gegenstand des Sinnes sein : Unmittelbarer

Gegenstand des Gesichtssinnes ist nach ihnen das Grün, nicht
des Baumblattes — das ist der Gegenstand draußen —, sondern des

Äthers, der unmittelbar die Netzhaut des Auges berührt ; unmittel-



414 Immanenz und Transzendenz des Erkennens

barer Gegenstand des Gehörsinnes ist der Ton, nicht an der Glocke,
sondern im innern Ohr an der Basilarmembrane ; unmittelbarer Gegenstand

des Temperatursinnes ist die in den empfindenden Körper
aufgenommene Wärme usw. — Aber bleibt damit nicht doch, so sagt man,
der Terminus eines psychischen Aktes ein physischer Gegenstand 1, zu
dem, um ihn zu erfassen, der psychische Akt hinauslangen muß ;

und wie soll er dies können Muß nicht vielmehr angesichts der
Immanenz der Erkenntnistätigkeit der Gegenstand, der Terminus
im Erkennenden selbst sein, so daß der Erkennende den Gegenstand
erfaßt, so wie er in ihm, im Erkennenden ist Wenn dann auch der

Gegenstand außerhalb des Erkennenden nur mittelbar erfaßt wird,
durch den Gegenstand, so wie er im Erkenntnisvermögen ist, er wird
dann eben doch in der Weise erkannt, wie es unserm Erkenntnisapparat

möglich ist 2.

Man glaubt sich für diese Lösung selbst auf Stellen des hl. Thomas
berufen zu können, wie etwa die folgenden :

No. 1. S. Th. I 14. 2 c.

Licet in operationibus, quae transeunt in exteriorem effectum, objectum
operationis, quod significatur ut terminus, sit aliquid extra operantem :

tamen in operationibus, quae sunt in opérante, objectum, quod significatur

ut terminus operationis, est in ipso opérante ; et secundum quod
est in eo, sic est operatio in actu. Unde dicitur 3 de Anima [cap. 8 ;

431 b 22-28], quod sensibile in actu est sensus in actu, et intelligibile in
actu est intellectus in actu. Ex hoc enim aliquid in actu sentimus vel
intelligimus, quod intellectus noster vel sensus informatur per speciem
sensibilem vel intelligibilem. Et secundum hoc tantum sensus vel
intellectus est aliud a sensibili vel intelligibili, quia utrumque est in potentia.

Bei den Tätigkeiten, die auf eine äußere Wirkung übergehen, ist der
Gegenstand der Tätigkeit, der als ihr Zielpunkt bezeichnet wird, etwas,
das außerhalb des Tätigen ist. Bei den Tätigkeiten jedoch, die im Tätigen
sind, ist der Gegenstand, der als Zielpunkt der Tätigkeit bezeichnet wird,
im Tätigen selbst. Und insofern er in ihm ist, ist die Tätigkeit im
wirklichen Vollzug. Daher heißt es bei Aristoteles, das Sinnfällige im wirklichen
Sich-kundgeben sei der Sinn im wirklichen Wahrnehmen, und das Verstehbare

im wirklichen Sich-kundgeben sei der Verstand im wirklichen
Verstehen. Denn dadurch empfinden oder denken wir etwas in Wirklichkeit,

1 Denn wohlgemerkt, der Gegenstand « drinnen » ist wie der Gegenstand
«draußen» bewußtseinsjenseitig, zwar im Organ (an den Nervenendigungen),
aber nicht innerhalb des Erkenntnisvermögens (s. unten S. 293 f.).

2 Vgl. H. Degl' Innocenti O. P., De sensatione apud S. Thomam, Acta secundi
Congressus Thomistici internationalis. Romae 23-28 Nov. 1936, p. 145-148.



Immanenz und Transzendenz des Erkennens 415

daß unser Verstand oder Sinn durch ein sinnliches oder verstandliches
Erkenntnisbild beformt wird. Und nur insoweit ist der Sinn oder der
Verstand vom Sinnfälligen oder Verstehbaren verschieden, als beide
[zueinander] in Möglichkeit sind.

No. 2. S. Th. I 54, 2 c.

Duplex enim est actionis genus, ut dicitur Metaph. [lib. 8, cap. 8 ;

1050 a 36 sq.] : Una scilicet quae transit in aliquid exterius, inferens
passionem ; sicut urere et secare ; alia vero actio est, quae non transit
in rem exteriorem, sed magis manet in ipso agente : sicut sentire, intel-
ligere vel velle ; per hujusmodi enim actionem non immutatur aliquid
extrinsecum, sed totum in ipso agente agitur.

Zweifach ist die Gattung der Tätigkeit (Aristoteles) : Die eine geht
auf etwas über, das draußen ist, in das sie ein Leiden hineinträgt, wie
Brennen und Schneiden ; die andere Tätigkeit geht nicht auf ein Ding
draußen über, sondern bleibt vielmehr im Tätigen selbst, wie Empfinden,
Denken oder Wollen ; denn durch eine Tätigkeit solcher Art wird nicht
etwas, das draußen ist, verändert, sondern das Ganze geht im Tätigen
selbst vor sich.

No. 3. S. Th. I 56, 1 c.

Objectum aliter se habet in actione, quae manet in agente, et in
actione, quae transit in aliquid exterius. Nam in actione, quae transit
in aliquid exterius, objectum sive materia, in quam transit actus, est
separata ab agente : sicut calefactum a calefaciente et aedificatum ab
aedificante. Sed in actione, quae manet in agente, oportet ad hoc quod
procedat actio, quod objectum uniatur agenti ; sicut oportet quod sensi-
bile uniatur sensui ad hoc quod sentiat actu. Et ita se habet objectum
unitum potentiae ad hujusmodi actionem, sicut forma, quae est principium
actionis in aliis agentibus ; sicut enim calor est principium formale cale-
factionis in igne, ita species rei visae est principium formale visionis in
oculo.

Der Gegenstand verhält sich bei der Tätigkeit, die im Tätigen bleibt,
anders, als bei der Tätigkeit, die auf etwas draußen übergeht. Denn bei
der Tätigkeit, die auf etwas draußen übergeht, ist der Gegenstand oder
der Stoff, auf den die Tätigkeit übergeht, vom Tätigen getrennt, wie das
Erwärmte vom Erwärmenden und das Gebäude vom Erbauenden. Aber
bei der Tätigkeit, die im Tätigen bleibt, muß der Gegenstand, damit die
Tätigkeit vonstatten gehe, dem Tätigen geeint werden, so wie das
Sinnfällige dem Sinn geeint werden muß, damit er in Wirklichkeit empfindet.
Somit verhält sich der dem Vermögen geeinte Gegenstand zu einer solchen
Tätigkeit wie die Form, die Grund der Tätigkeit bei den anderen Tätigen
ist ; wie nämlich die Wärme der formliche Grund der Erwärmung beim
Feuer ist, so ist das Erkenntnisbild des gesehenen Dinges Formgrund
des Sehens im Auge.

No. 4. De Verit. 1, 11 c.

Sed circa apprehensionem sensus [et non circa judicium sensus, de

quo antea] sciendum est, quod est quaedam vis apprehensiva, quae



416 Immanenz und Transzendenz des Erkennens

apprehendit speciem sensibilem sensibili re praesente, sicut sensus pro-
prius ; quaedam vero apprehendit eam re absente, sicut imaginatio ; et
ideo sensus semper apprehendit rem ut est, nisi sit impediment um in
organo vel in medio : sed imaginatio apprehendit ut plurimum rem ut
non est, quia apprehendit eam ut praesentem, cum sit absens ; et ideo
dicit Philosophus in IV Metaph. (com. 34), quod sensus non est dominus
falsitatis, sed phantasia.

Was aber das Aufnehmen [Erfassen] des Sinnes angeht [welches dem
« Urteil », dem eigentlichen Erkenntnisakt des Sinnes, vorausgeht und
letztern im Gefolge hat], so muß man folgendes wissen : Es gibt eine
Wahrnehmungskraft, welche das sinnliche Erkenntnisbild aufnimmt in Gegenwart

des sinnfälligen Dinges, wie der besondere [einzelne, äußere] Sinn.
Die andere aber nimmt es [das Erkenntnisbild] auf in Abwesenheit des

Dinges, wie die Einbildungskraft. Und deshalb erfaßt [erkennt] der [äußere]
Sinn das Ding stets wie es ist, wenn nicht ein Hindernis im Organ oder
im Mittel ist ; die Einbildungskraft jedoch erfaßt sehr oft das Ding, wie
es nicht ist, denn sie erfaßt es als gegenwärtig, da es abwesend ist. Und
deshalb sagt der Philosoph, nicht der [äußere] Sinn sei führend in der
Falschheit, sondern die Phantasie.

No. 5. De Verit. 2, 2 c.

Secundum hoc a cognoscente aliquid cognoscitur, quod ipsum cognitum
aliquo modo est apud cognoscentem.

Insofern wird etwas vom Erkennenden erkannt, als das Erkannte
irgendwie im Erkennenden ist.

No. 6. In lib. De Causis 1, 18.

Secundum hoc cognitio perficitur, quod cognitum est in cognoscente,
non quidem materialiter sed formaliter Habere aliquid in se formaliter
et non materialiter, in quo consistit ratio cognitionis, est nobilissimus
modus habendi aliquid.

In der Weise wird die Erkenntnis vollzogen, daß das Erkannte im
Erkennenden ist, zwar nicht dem Stoffe, sondern der Form nach
Etwas in sich haben der Form und nicht dem Stoffe nach — worin das
Wesen der Erkenntnis besteht —, ist die edelste Weise, etwas zu haben.

No. 7. 1 Sent. d. 35 q. 1 a. 2.

Intellectum dupliciter dicitur sicut et visum. Primum est ipsa species
rei visibilis in pupilla exsistens, quae est etiam perfectio videntis et princi-
pium visionis et medium rei visibilis. Est etiam visum secundum, quod
est ipsa res extra visum exsistens. Similiter primum intellectum est simili-
tudo rei intellectae in intellectu exsistens, et secundum intellectum est
ipsa res, quae per similitudinem illam intelligitur.

Vom « Verstandenen » spricht man in zweifacher Weise, wie auch
vom « Gesehenen ». Das erste ist das im Auge daseiende Erkenntnisbild
des sichtbaren Dinges, das zugleich Vervollkommnung des Sehenden,
Grund des Sehens und Mittel des sichtbaren Dinges ist. Es gibt auch ein
zweites Gesehenes, welches das außerhalb des Gesichtssinnes daseiende



Immanenz und Transzendenz des Erkennens 417

Ding ist. Ebenso ist das erste Verstandene die im Verstand daseiende
Ähnlichkeit des verstandenen Dinges, und das zweite Verstandene ist
das Ding selbst, das durch jene Ähnlichkeit verstanden wird.

Nach der Lehre des hl. Thomas soll also der Gegenstand in der

Spezies, in der similitudo, im Erkennenden sein, nicht nur, damit der
Erkennende (das Erkenntnisvermögen) in erster Wirklichkeit beformt,
vervollkommnet und befähigt wird, die Erkenntnistätigkeit zu setzen,
sondern auch damit er (der Gegenstand) in zweiter Wirklichkeit (in
der Wirklichkeit der Erkenntnistat) in der Spezies im Erkennenden

erfaßt, d. h. erkannt werde ; das Erkenntnisbild (der Gegenstand im
Erkennenden) soll somit nicht nur Prinzip der Erkenntnistätigkeit
und subjektives Erkenntnismittel (Mittel, dessen das erkennende Subjekt
zum Erkennen bedarf) sein, sondern auch Terminus, das was erkannt
wird, objektives Mittel, das zuerst erkannt und durch welches und nach
welchem der Gegenstand außerhalb des Erkennenden erkannt wird.
Ja, nach Thomas soll der äußere Sinn ausdrücklich das sinnliche
Erkenntnisbild erkennen (apprehendit speciem sensibilem, 4. Stelle)
und dadurch das Ding (apprehendit rem, ebda.) ; d. h. in dem
sinnlichen Erkenntnisbild und gemäß demselben soll das sinnfällige Ding
erkannt werden. Deshalb unterscheidet Thomas auch ein doppeltes
objektives « Gesehenes » und « Verstandenes », eines, die im
Erkennenden daseiende Spezies oder similitudo, das andere, das außerhalb
des Erkennenden daseiende Ding (Stelle 7).

I.

Was zunächst den Hinweis auf den Gegenstand « drinnen » und
den Gegenstand « draußen » bei den äußeren Sinnen angeht, so sei

festgestellt, daß führende Thomisten diese Unterscheidung nicht
deswegen machen, um den physischen Gegenstand des äußern Sinnes
im Gegenstand « drinnen » möglichst nahe an den psychischen
Erkenntnisakt heranzurücken und so « die Kluft » zwischen Psychischem
und Physischem gewissermaßen zu verdecken, sondern weil es
Tatsache ist, die die Physik aufweist, daß die Dinge, die Gegenstände
draußen, physisch auf die Organe sämtlicher äußeren Sinne einwirken :

durch das Rot, das Grün in der Ferne (den Gegenstand draußen des

Gesichtssinnes) entsteht an der Netzhaut des Auges der Gegenstand
drinnen : das gefärbte Ausgedehnte am Äther, der unmittelbar die

Netzhaut berührt ; durch den Ton an der Glocke (den Gegenstand
draußen des Gehörsinnes) entsteht im innern Ohr an der Basilar-



418 Immanenz und Transzendenz des Erkennens

membrane, die unmittelbar den Gehörnerv berührt, der Ton, welcher
unmittelbar gehört wird : der Gegenstand drinnen usw. Und durch
den Gegenstand drinnen wird der Gegenstand draußen abgebildet
und objektiv dargestellt, so daß beide zugleich erkannt werden, ohne

daß der äußere Sinn sie voneinander unterscheidet und als örtlich
von einander getrennt wahrnehmen könnteL

Dadurch, daß der eigentümliche und unmittelbare Gegenstand
des äußern Sinnes im engsten Kontakt mit dem vom Sinnesvermögen
informierten Organ steht, kann dann auch die Empfindung, die

Erkenntnistätigkeit des äußern Sinnes, wirklich das sein, was sie ihrem
Wesen nach ist, und was sie, damit unser Gesamterkennen als solches

nicht in der Luft hängt, sondern auf realem Boden fußt, d. h. sich auf
die körperliche Außenwelt gründet, sein muß : Erfassung eines

gegenwärtigen Gegebenen, Anschauung eines nicht nur erkenntnismäßig,
sondern seinsmäßig (physisch) gegenwärtigen, zeitlich und räumlich
mit der Empfindungstätigkeit zusammen seienden körperlichen
Gegenstandes. Denn wenn es nicht der Gegenstand drinnen ist, der unmittelbar

erkannt wird, sondern der Gegenstand, so wie er draußen außerhalb
des Organes ist : die physische Einwirkung des Gegenstandes auf den
Sinn aus der Ferne durch ein Mittel hindurch braucht Zeit. Und wenn
diese Zeit auch noch so kurz ist, sie genügte doch, daß der
schwankende Gegenstand ein anderer geworden, ja vielleicht nicht
mehr vorhanden wäre, wenn er tatsächlich wahrgenommen werden

soll. Auf ein solches Erkennen ließe sich aber keine Sicherheit und
Gewißheit aufbauen, so wie wir sie naturgemäß bei unserer
Gesamterkenntnis besitzen müssen (s. unten).

Übrigens sagt auch schon Thomas (S. Th. I 27, 5 c), die Tätigkeit

des äußern Sinnes, die Empfindung, die ebenso, wie Verstehen
und Wollen in ihrem Träger, eine Tätigkeit im Empfindenden sei,

stehe der Gattung jener Tätigkeiten nicht ganz fern, die nach außen

gehen. Denn die Empfindung vollziehe sich durch die Tätigkeit des

Sinnfälligen auf den Sinn :

No. 8. S. Th. I 27, 5 c.

Sentire, quod [sicut intelligere et velle] etiam videtur esse operatio
in sentiente, est extra naturam intellectualem, neque totaliter est remotum
a genere actionum, quae sunt ad extra. Nam sentire perficitur per
actionem sensibilis in sensum.

1 Vgl. Jos. Gredt, Die aristotelisch-thomistische Philosophie, 1. Bd. Freiburg
i. Br. Herder 1935, S. 325 ff. ; Ders., Elementa Philosophiae, I Nr. 487 fi. ;

Die Deutsche Thomasausgabe. Ant. Pustet. Salzburg 1937. Bd. 6, S. 524 fi.



Immanenz und Transzendenz des Erkennens 419

Sinn und Sinnestätigkeit sind nicht etwas rein Geistiges (« sentire
est extra naturam intellectualem »), sondern dem körperlichen Organ
verhaftet und deshalb selbst etwas Körperliches, Physisches. Und so

kann das physische Sinnfällige in den Sinn hineinwirken, und der

physische Gegenstand trifft auf den physisch-psychischen Sinn und
dieser auf jenen ; die Proportion ist beim äußern Sinn und seinem

Gegenstand vorhanden, die zwischen Erkenntnisvermögen und
Erkenntnisgegenstand erforderlich ist : wie der Gegenstand, liegt in etwa auch
der Sinn auf der physischen Ebene.

Wer sodann die Lehre des hl. Thomas vom Erkennen und im
besondern von der Sinnestätigkeit nur einigermaßen kennt, wird
dieselbe mit den oben ausgesprochenen Anschauungen schwerlich in
Einklang bringen können, erst recht nicht, wenn er die Folgerungen
inbetracht zieht, die sich aus diesen Anschauungen ergeben. Gewiß,

man will auf gegnerischer Seite an der Wirklichkeit der körperlichen
Außenwelt festhalten — wie könnte man sich sonst überhaupt auf
den Realisten Thomas berufen —, das, was schließlich von den

Sinnen, vom Verstand erkannt wird, sollen die körperlichen Beschaffenheiten,

die Farbe, der Ton usw., bzw. die Wesenheiten der Körperdinge

sein. Aber vor ihnen, im Erkennenden, so sagt man, steht das

Erkenntnisbild, die Ähnlichkeit, der Gegenstand in seinem erkenntnismäßigen

Sein. Und das, was im Erkennenden steht, wird eigentlich
und an sich erkannt, und nur im Gefolge von ihm die Körperbeschaffen-

heit, die Körperwesenheit. Allein, nimmt man sich mit dieser

Auffassung nicht selbst das Recht, hinter dem Terminus, dem Gegenstand
im Erkennenden, überhaupt noch einen andern außerhalb des
Erkennenden anzunehmen Woher wissen wir dann, daß es einen
solchen gibt, wenn nicht einmal der äußere Sinn, der wie Thomas
(De Verit. 12, 3 ad 2) sagt, das primum principium nostrae cognitionis,
der Beginn und Ursprung unserer Erkenntnis ist, den
erkenntnisunabhängigen Gegenstand unmittelbar erreicht Trifft dann nicht
zu, was Thomas (S. Th. I 85, 2 c) mit beredten Worten sagt : Wenn das,

was wir erkennen, nur die Spezies sind, die in der Seele sind, dann

handeln alle Wissenschaften nicht von den Dingen, die außerhalb der
Seele sind, sondern nur von den Spezies, die in der Seele sind. Und

wenn das Erkenntnisvermögen nur seine eigenen Erleidungen erkennt,
dann wird der, welcher einen gesunden Geschmack hat, urteilen, der

Honig sei süß, und wer einen verdorbenen Geschmack hat, wird urteilen,
der Honig sei bitter. Und so wird jede Meinung, und sich einander

Divus Thomas. 28



420 Immanenz und Transzendenz des Erkennens

widersprechende Behauptungen werden in gleicher Weise wahr sein.

Darum erklärt Thomas hier und an anderen Orten feierlich : Nicht
die Spezies, weder die sinnliche, noch die verstandliche, nicht die

similitudo, nicht das Erkannte, sofern es im Erkennenden ist, ist das,

was erkannt wird, sondern das, was erkannt wird, ist das Ding, das

außerhalb des Erkennenden ist ; das Erkenntnisbild, die Ähnlichkeit,
das Erkannte im Erkennenden dagegen ist das, wodurch das Ding,
das außerhalb ist, erkannt wird. Es ist nur in zweiter Linie Erkenntnisgegenstand.

No. 9. S. Th. I 85, 2 s. c.

Species intelligibilis se habet ad intellectum sicut species sensibilis
ad sensum. Sed species sensibilis non est id quod sentitur, sed magis id
quo sensus sentit. Ergo species intelligibilis non est id quod intelligitur
actu, sed id quo intellectus intelligit. (Der Artikel stellt die Frage, ob das

geistige Erkenntnisbild das sei, was erkannt wird.)
Das verstandliche Erkenntnisbild verhält sich zum Verstand wie das

sinnliche Erkenntnisbild zum Sinn. Nun ist aber das sinnliche Erkenntnisbild

nicht das, was sinnlich wahrgenommen wird, sondern vielmehr das,
wodurch der Sinn wahrnimmt. Folglich ist das verstandliche Erkenntnisbild

nicht das, was im Tätigkeitsvollzug erkannt wird, sondern das,
wodurch der Verstand erkennt.

Schon auf diese Worte allein hin kann man wahrhaftig nicht
sagen, nach Thomas werde formell die Spezies erkannt und erst durch
die Spezies das Ding : « species sensibilis non est id quod sentitur »,

« species intelligibilis non est id quod intelligitur ».

No. 10. Ibid. cp.
Dicendum est quod species intelligibilis se habet ad intellectum ut

quo intellectus intelligit Similitudo visibilis est secundum quam visus
videt ; et similitudo rei intellectae, quae est species intelligibilis, est forma
secundum quam intellectus intelligit Species intellectiva secundario
est id quod intelligitur. Sed id quod intelligitur primo, est res cujus
species intelligibilis est similitudo.

Man muß sagen, daß das verstandliche Erkenntnisbild sich zum
Verstand verhält als das, wodurch der Verstand versteht Die Ähnlichkeit
des Sinnfälligen ist es, der gemäß der Gesichtssinn sieht ; und die
Ähnlichkeit des verstandenen Dinges, welche das verstandliche Erkenntnisbild

ist, ist die Form, der gemäß der Verstand versteht Das verstandhafte

Erkenntnisbild ist an zweiter Stelle das, was verstanden wird ;

aber das, was zuerst verstanden ivird, ist das Ding, dessen Ähnlichkeit das
verstandliche Erkenntnisbild ist.

No. 11. De Verit. 2, 3 zu 1.

Intellectum non est perfectio intelligentis secundum illam rem, quae
cognoscitur (res enim illa est extra intelligentem), sed secundum rei simili-



Immanenz und Transzendenz des Erkennens 421

tudinem, qua cognoscitur ; quia perfectio est in perfecto ; lapis autem
non est in anima, sed similitudo lapidis.

Das « Verstandene » ist die Vervollkommnung des Verstehenden nicht
dem Ding gemäß, welches erkannt wird [sofern unter dem Verstandenen
das Ding gemeint ist, das erkannt wird] (dieses Ding ist nämlich außerhalb
des Verstehenden), sondern der Ähnlichkeit des Dinges gemäß [sofern
unter dem « Verstandenen » die Ähnlichkeit, das Erkenntnisbild des Dinges
verstanden wird], durch welche erkannt wird ; denn die Vollkommenheit
ist im Vollkommenen, der Stein aber ist nicht in der Seele, sondern die
Ähnlichkeit des Steines.

No. 12. S. Th. I 14, 6 zu 1.

Dicendum quod sic cognoscere aliquid sicut in cognoscente est, potest
intelligi dupliciter. Uno modo secundum quod adverbium 'sic' importât
cognitionis modum ex parte rei cognitae. Et sic falsum est. Non enim
semper cognoscens cognoscit cognitum secundum illud esse quod habet
in cognoscente ; oculus enim non cognoscit lapidem secundum esse quod
habet in oculo ; sed per lapidis speciem, quam habet in se, cognoscit lapidem
secundum esse quod habet extra oculum. Et si aliquis cognoscens cognoscit
cognitum secundum esse quod habet in cognoscente, nihilominus cognoscit
ipsum secundum esse quod habet extra cognoscentem : sicut intellectus
cognoscit lapidem secundum esse intelligibile, quod habet in intellectu,
inquantum cognoscit se intelligere ; sed nihilominus cognoscit esse lapidis
in propria natura. — Si vero intelligatur secundum quod hoc adverbium
'sic' importât modum ex parte cognoscentis, verum est, quod sic solum
cognoscens cognoscit cognitum, secundum quod est in cognoscente : quia
quanto perfectius est cognitum in cognoscente, tanto perfectior est modus
cognitionis.

Der Satz : « Man erkennt etwas so wie es im Erkennenden ist », kann
in einem doppelten Sinne verstanden werden. Einmal in dem Sinne, daß
das Umstandswort « so » die Erkenntnisweise bezeichnet von Seiten des
erkannten Dinges [daß also das Ding erkannt werde in dem Sein, das es
im Erkennenden hat]. Und so ist der Satz falsch. Denn nicht immer
erkennt der Erkennende das Erkannte gemäß jenem Sein, das es im
Erkennenden hat : das Auge erkennt nämlich den Stein nicht gemäß dem
Sein, das er im Auge hat ; sondern durch das Erkenntnisbild des Steines,
das es in sich hat, erkennt es den Stein gemäß dem Sein, das es außerhalb
des Auges hat. Und wenn ein Erkennender das Erkannte gemäß dem
Sein erkennt, das es im Erkennenden hat, so erkennt er es dennoch gemäß
dem Sein, das es außerhalb des Erkennenden hat. So erkennt der Verstand
den Stein gemäß dem verstandhaften Sein, das er im Verstand hat, insofern

er erkennt, daß er erkennt [über sein Erkennen zurückdenkt] ; aber
trotzdem erkennt er das Sein des Steines in der [dem Stein] eigenen Natur. —
Wenn man aber den Satz in dem Sinne versteht, daß das Umstandswort
« so » die Erkenntnisweise von Seiten des Erkennenden bezeichnet, dann
ist es wahr, daß der Erkennende nur so das Erkannte erkennt, wie es im
Erkennenden ist. Denn je vollkommener das Erkannte im Erkennenden
ist, desto vollkommener ist die Erkenntnisweise.



422 Immanenz und Transzendenz des Erkennens

Aus den angeführten Stellen, die sich noch sehr vermehren ließen,
geht eindeutig hervor, daß für Thomas die Spezies, die Ähnlichkeit,
das Erkannte im Erkennenden nicht die Rolle einer objektiven
Vermittlung hat, sodaß der Gegenstand im Erkennenden der eigentliche
Terminus der Erkenntnistätigkeit wäre, sondern eigentlicher Gegenstand,

der sowohl vom Sinn als auch vom Verstand erkannt wird,
der formell der Terminus der Erkenntnistätigkeit ist, ist nach ihm
die res, das Ding außerhalb des Erkennenden, das freilich in seinem

Ansich, in seinem esse naturale erkannt wird durch die subjektive
Vermittlung der Spezies, des Gegenstandes im Erkennenden, wie es

ausdrücklich

No. 13. 5. Th. I 14, 5 c heißt :

Dupliciter aliquid cognoscitur : uno modo in seipso ; alio modo in
altero. In seipso quidem cognoscitur aliquid, quando cognoscitur per
propriam speciem adaequatam ipsi cognoscibili : sicut cum oculus videt
hominem per speciem hominis. In alio autem videtur id quod videtur
per speciem continentis ; sicut cum pars videtur in toto per speciem totius,
vel cum homo videtur in speculo per speciem speculi, vel quocumque alio
modo contingat aliquid in alio videri.

Auf zweifache Weise wird etwas erkannt : einmal in sich selbst,
sodann in einem andern. In sich selbst wird etwas erkannt, wenn es erkannt
wird durch das eigene, dem Erkennbaren angemessene Erkenntnisbild : so
sieht das Auge den Menschen durch das Erkenntnisbild des Menschen.
In einem andern aber wird etwas gesehen, wenn es gesehen wird durch
das Erkenntnisbild dessen, in dem es enthalten ist : so sieht man den Teil
im Ganzen durch das Erkenntnisbild des Ganzen, oder einen Menschen
im Spiegel durch das Erkenntnisbild des Spiegels, oder wie man sonst
noch etwas in einem andern sehen kann.

Hier spricht Thomas deutlich aus, daß es sich bei der dem Gegenstand

vollständig entsprechenden und angeglichenen Erkenntnisspezies
— und diese hat er gewöhnlich im Auge, wenn er von species, simili-
tudo, cognitum in cognoscente spricht — nur um eine subjektive
Erkenntnisvermittlung handelt. Der Erkennende erreicht den Gegenstand

in seinem Ansich (in seipso) ; in seinem erkenntnisunabhängigen
Ansich ist er direkter Terminus der Erkenntnistätigkeit. Aber das

unmittelbar auf den äußeren Gegenstand terminierende Erkennen ist
nur möglich durch das Erkenntnisbild, durch die Ähnlichkeit, durch
den Gegenstand im Erkennenden. Dieser aber, das Erkenntnisbild,
fällt nicht in den Objektbereich, vermittelt nicht objektiv, sondern

nur subjektiv ; denn sonst könnte der Gegenstand durch das Erkenntnisbild

nicht in sich selbst erkannt werden. Wohl aber handelt es sich



Immanenz und Transzendenz des Erkennens 423

bei der Erkenntnis durch die species continentis (in der letzten Stelle)

um eine objektive Vermittlung. Das heißt : objektiv vermittelt auch
hier nicht die Spezies des Enthaltenden, sondern das Enthaltende selbst

— das Ganze, der Spiegel usw. — die Erkenntnis des Enthaltenen,
des Teiles, der im Ganzen objektiv dargestellt wird, des Menschen,
der im Spiegel objektiv widergespiegelt wird usw. Die Spezies selbst
aber des Enthaltenden ist auch in diesem Falle subjektives Erkenntnismittel

des Enthaltenden und objektives nur, insofern das Enthaltende
selbst, dessen Erkenntnisbild sie ist, das Enthaltene objektiv
vermittelt.

Nur an zweiter Stelle, so hören wir aus den Texten des hl. Thomas,
durch Reflexion wird das Erkenntnisbild oder der Gegenstand im
Erkennenden erkannt. Aber auch dann geht das direkte Erkennen,
wie er in Stelle 11 sagt, auf « das Sein des Steines in der [dem Steine

selbst] eigenen Natur ».

Somit ist es klar, wozu nach Thomas der Gegenstand im
Erkennenden ist, welche Aufgabe er, bzw. die Spezies, die similitudo, hier
hat. Der Gegenstand, das Ding, das außerhalb des Erkennenden ist,
und das formell erkannt wird, wird in der Spezies, in der similitudo,
in den Erkennenden aufgenommen ; ad modum recipientis, nicht
materialiter, sondern formaliter (Stelle 6) ; er ist jetzt hier « der Gegenstand

im Erkennenden », der Gegenstand nicht nach seinem « natürlichen

» Sein, das er außerhalb des Erkennenden hat, sondern nach
dem « geistigen », intentionalen Sein. Als solcher soll er zunächst in
erster Wirklichkeit das Erkenntnisvermögen, das an sich unbestimmt,
in Möglichkeit ist, vervollkommnen (est perfectio cognoscentis, Stelle 7),
informieren (Stelle 1) ; er, bzw. die Spezies, ist also forma, principium
formale, causa cognitionis. Es folgt die Erkenntnistätigkeit. Durch
sie ist das Erkenntnisvermögen in zweiter Wirklichkeit, ist der Sinn,
der Verstand in der Wirklichkeit des Erkennens seiend (sensus, intel-
lectus in actu) der Gegenstand (das Sinnfällige, das Verstehbare) in
der Wirklichkeit des Sich-kundgebens, des Erkanntseins (est sensibile,

intelligibile in actu). In der Erkenntnistätigkeit und durch die Erkenntnistätigkeit

vollendet sich das Einssein, die Unio des in Wirklichkeit
Erkennenden mit dem in Wirklichkeit Erkannten, wie in der species

impressa und durch dieselbe diese Unio im Erkennenden anfangsweise,

in erster Wirklichkeit ist. Ja, die Erkenntnistat selbst ist diese

Unio in ihrer Vollendung : den Gegenstand in Wirklichkeit erkennen

heißt : der Gegenstand in Wirklichkeit sein; den erkenntnisunab-



424 Immanenz und Transzendenz des Erkennens

hängigen Gegenstand in seinem Ansich, in seinem esse naturale erkennen,
heißt : der erkenntnisunabhängige Gegenstand erkenntnismäßig, in
seinem Erkanntsein sein.

Nun aber den Gegenstand in seinem Erkanntsein, den Gegenstand
im Erkennenden, zu dem machen, was erkannt wird, das heißt doch
die ganze Sache auf den Kopf stellen. Dann macht man ja den

Erkenntnisakt zu seinem eigenen Terminus und schreibt damit bereits
dem körperlichen äußern Sinn die Selbsterkenntnis in einer Vollkommenheit

zu, wie sie ausschließlich dem unstofilichsten, für sich seienden

Wesen, Gott allein zukommt. Nein, den Gegenstand in seinem

erkenntnismäßigen Sein in sich haben, der Gegenstand erkenntnismäßig
sein, heißt : Erkennen, wie Thomas Stelle 6 selbst sagt: «habere aliquid
in se formaliter et non materialiter, in eo consistit ratio cognitionis » ;

und Terminus dieses Erkenntnisaktes ist das Ding außerhalb des

Erkennenden. Und das gilt, ganz gleich, ob der Gegenstand, welcher
erkannt wird, dem Inhalt, der Form und der Gegenwart nach außerhalb

des Erkennenden liegt, wie beim Sinn, oder ob er, wie beim
Verstand, nur dem Inhalt nach außerhalb, der Form und der Gegenwart
nach aber im Erkennenden liegt. Liegt der Gegenstand dem Inhalt,
der Form und der Gegenwart nach außerhalb des Erkennenden, dann

sagt man : der Erkennende terminiert, die Erkenntnistätigkeit geht
unmittelbar auf den Gegenstand außerhalb des Erkennenden, ohne

daß er durch ein ausgeprägtes Erkenntnisbild dem Erkenntnisvermögen
vorgestellt wird. Liegt er aber der Gegenwart nach oder der Gegenwart
und der Form nach innerhalb, und dem Inhalt nach außerhalb des

Erkennenden, dann terminiert der Erkennende, dann geht die Erkenntnistätigkeit

auf den von der Erkenntnistätigkeit selbst in dem

ausgeprägten Erkenntnisbild vorgestellten Gegenstand, aber so, daß auch
in diesem Falle, wie in dem vorhergehenden, der Gegenstand dem Inhalt
nach in seinem Ansich erreicht und erkannt wird, wie Thomas Stelle 12

ausdrücklich sagt : « Et si aliquis cognoscens cognoscat cognitum
secundum esse quod habet in cognoscente, nihilominus cognoscit ipsum
secundum esse quod habet extra cognoscentem ». Denn auch das

ausgeprägte Erkenntnisbild ist, wie das eingeprägte, nur subjektives

Erkenntnismittel, das direkt nicht in den Objektbereich eingeht.
Deshalb aber und insofern terminiert die Erkenntnistätigkeit (die

Empfindungstätigkeit des äußern Sinnes) unmittelbar auf den physischen

Gegenstand außerhalb des Erkennenden, weil und als dieser

Gegenstand selbst durch sich selbst unmittelbar auf den äußern Sinn



Immanenz und Transzendenz des Erkennens 425

einwirkt, und zwar nicht nur wirkursächlich auf das von dem

Sinnesvermögen informierte und belebte Organ, sondern auch formalursächlich

auf das Sinnesvermögen. Und so befindet sich der äußere Gegenstand

in engstem « Kontakt » mit dem erkennenden Sinn und
umgekehrt dieser mit dem äußern Gegenstand. Und Immanenz und
Transzendenz kommen auch bei der Erkenntnis der äußeren Sinne

auf ihre Rechnung : die Immanenz, denn die Empfindungstätigkeit
vollzieht sich im Erkenntnisvermögen, und die Transzendenz, denn

es ist nicht das im und aus dem Erkenntnisvermögen Erstandene,
die Spezies, der Gegenstand im Erkennenden, was erkannt wird, sondern
das auf den Erkennenden einwirkende, mit ihm im engsten Kontakt
stehende außenweltliche Ding (siehe den II. Teil dieses Aufsatzes).
Erkenntnisbild, eingeprägtes wie ausgeprägtes (wenn dieses verlangt
wird), und selbst die Erkenntnistätigkeit sind nur Erkenntnismïfe/,
subjektive Erkenntnismittel, durch die der Erkennende den
erkenntnisunabhängigen Gegenstand, das Ding, in dessen reiner Objektivität
erfaßt. Würden sich Erkenntnisbild und Erkenntnistätigkeit (der

Gegenstand im Erkennenden in actu primo und in actu secundo) in
den Objektbereich hineindrängen : sie würden die Erkenntnis des

eigentlichen Gegenstandes, des Dinges, nicht vermitteln, sondern
unmöglich machen. Entweder also erkennt der Erkennende durch die

subjektive Vermittlung des Erkenntnisbildes und der Erkenntnistätigkeit

(durch den Gegenstand im Erkennenden) den erkenntnis-

unabhängigen Gegenstand in seinem objektiven Ansich, oder aber

er erkennt überhaupt nicht. Ein Drittes ist nicht möglich. Nur in
zweiter Linie, anläßlich der Erkenntnis des erkenntnisjenseitigen
Gegenstandes werden diese subjektiven Erkenntnisfaktoren, sei es

nebenbei, sei es ausdrücklich, durch Reflexion oder Schlußfolgerung
erkannt.

Was im besondern den Gegenstand der äußeren Sinne angeht, so

bezeugen außer den bisherigen auch die von P. Garrigou-Lagrange 0. P.

in seinem in den Studia Anselmiana, Fase. VII-VIII, Romae 1938,

veröffentlichten Aufsatz : « Non potest esse genuina sensatio sine

reali sensato », S. 192 ff. angeführten Stellen, welche Auffassung
Aristoteles und Thomas (und bedeutende Thomisten) in Bezug auf
seine Erkenntnisunabhängigkeit haben b Nach ihnen erkennt der
äußere Sinn nur gegenwärtige körperliche Außendinge. Empfinden

1 Die Stellen folgen teilweise im III. Teil dieser Abhandlung.



426 Immanenz und Transzendenz des Erkennens

kann man nicht nach Belieben, sondern nur dann, wenn Außendinge
da sind. Man trägt eben die sinnfälligen Dinge nicht in sich, sie

müssen einem von außen her gegenwärtig sein. Empfinden ist ein

gewisses Leiden und Verändertwerden, hervorgerufen durch die

Einwirkung des gegenwärtigen Sinnfälligen auf das vom Sinnesvermögen
informierte Organ. Ja, die Tätigkeit des Sinnes ist eins mit der Tätigkeit

des Sinnfälligen, nur begrifflich sind sie verschieden. Wegen
dieser engen Beziehung des gegenwärtigen außenweltlichen
Gegenstandes zur Erkenntnis des äußern Sinnes ist letzterer auch fähig,
erster Grund unserer Erkenntnis überhaupt zu sein. Richtig und
vollkommen ist unser Verstandesurteil nur, weil es auf die die Außenwelt

erfassenden äußeren Sinne zurückführbar ist. Garrigou-Lagrange
hat das Ergebnis seiner Abhandlung schon in der Überschrift zum
Ausdruck gebracht und schließt mit den Worten : Das ist sicher die

überlieferte Auffassung ; und sie allein steht in engem Zusammenhang

mit der Lehre des Aristoteles und des hl. Thomas über die

Empfindung und die menschliche Gewißheit.
Nach diesen Ausführungen wird man auch die scheinbar im Wege

stehenden Stellen aus Thomas leicht mit seiner Lehre von der

Erkenntnisunabhängigkeit des eigentlichen Verstandes- und
Sinnesgegenstandes in Einklang bringen können. — In der ersten Stelle

spricht Thomas nicht von dem Gegenstand, insofern er Terminus der

Tätigkeit ist, er spricht vielmehr von seinem Verhältnis zum Zustandekommen

und zum Vollzug der Tätigkeit ; und in dieser Beziehung muß
der Gegenstand in den Erkennenden aufgenommen werden. Bei der
actio transiens liegt der Gegenstand gänzlich außerhalb des Tätigen :

er ist die Wirkung, die erzielt wird, kommt demnach für das Zustandekommen

und den Vollzug der Tätigkeit nicht inbetracht. Anders ist
es bei der actio immanens. Hier ist der Gegenstand, welcher Terminus
der Tätigkeit ist, auch im Tätigen, und zwar sowohl, wenn dieses in
Wirklichkeit tätig ist, also in actu secundo : dann ist der Sinn, der
Verstand in der Wirklichkeit der Tätigkeit eins mit dem in Wirklichkeit

Sinnfälligen bzw. Verstehbaren ; als auch in actu primo, d. h.

bevor das Tätige tätig ist : dann informiert der Gegenstand durch die

Spezies das Erkenntnisvermögen und setzt es so instand, in actu
secundo die Tätigkeit hervorzubringen, d. h. der Gegenstand in actu
secundo zu sein. Es ist also nicht gesagt, der Gegenstand liege als

Terminus im Erkennenden, sondern : 1. die Tätigkeit, das Tätigsein
des Erkennenden bedeutet, den Gegenstand in actu secundo inten-



Immanenz und Transzendenz des Erkennens 427

tionaliter in sich tragen, der Gegenstand intentionaliter sein, und
2. der Gegenstand in actu primo durch das Erkenntnisbild in das

Erkenntnisvermögen aufgenommen, ist die Formalursache eben dieser

Tätigkeit.
In der 2. Stelle wird eine weitere Unterscheidung zwischen der

actio transiens und der actio immanens hervorgehoben : die actio
transiens geht auf einen Träger über, in welchem sie eine Wirkung
hervorbringt ; und dies tut sie, indem sie in dem Träger ein Leiden,
eine Veränderung verursacht. Die actio immanens aber geht, weil
ihre Aufgabe nicht ist, eine Wirkung außerhalb hervorzubringen, nicht
in dieser Weise auf einen andern Träger über, sondern vollzieht sich
im Tätigen selbst. Doch damit ist keineswegs gesagt, daß ihr Gegenstand

als Terminus ebenfalls im Tätigen sei oder sein müsse. Im
Gegenteil : auch das Wollen wird in dieser Stelle wie Empfinden und
Denken als actio immanens bezeichnet. Sicher liegt aber, wie jedermann

zugibt, der Gegenstand des Wollens nicht innerhalb, sondern
außerhalb des Vermögens. Man strebt ja nicht nach dem vorgestellten

Gut, sondern nach dem wirklichen, physischen, das außerhalb liegt.
In der 3. Stelle wird ähnlich wie in der ersten gesagt, daß der

Gegenstand der actio transiens, die Wirkung, die diese hervorbringt,
und deren Träger vom Tätigen getrennt sind. Dieses Tätige nimmt
seinen Gegenstand nicht vorher in sich auf, um tätig sein zu können.
Der Gegenstand der actio immanens dagegen wird vorher in das Tätige
aufgenommen und bildet dessen Form und Mitgrund der Tätigkeit,
während bei dem andern Tätigen die Natur selbst Form und Grund
der Tätigkeit ist. Wiederum ist nicht gesagt, daß der Gegenstand
als Terminus im Erkennenden sei.

In der 4. Stelle und in der ihr vorhergehenden Abhandlung wird,
wie beim Verstand zwischen dem Urteil und der diesem
vorausgehenden einfachen Wahrnehmung (die hier formatio quidditatum
genannt wird), so beim Sinn in analoger Weise zwischen dem « Urteil »,

dem eigentlichen Erkenntnisakt des Sinnes, und der diesem

vorhergehenden Aufnahme, apprehensio des Sinnfälligen oder der Spezies,

unterschieden. Der Sinn nimmt der Natur nach früher als er « urteilt »,

das Sinnfällige bzw. dessen Erkenntnisbild in sich auf (apprehendit
speciem). Und nach dieser Aufnahme richtet sich dann der eigentliche
Erkenntnisakt, das « Urteil » des Sinnes, ähnlich wie sich das Urteil
des Verstandes nach der einfachen Wahrnehmung der Wesenheiten

richtet. Und nun sagt Thomas, was diese Aufnahme des Erkenntnis-



428 Immanenz und Transzendenz des Erkennens

bildes von seiten des Sinnes angeht, sei zwischen dem äußern Sinn

(dem sensus proprius) und dem innern Sinn (der Einbildungskraft) zu
unterscheiden : der äußere Sinn nimmt die sinnliche Spezies auf in

Gegenwart des sinnfälligen Dinges, die Einbildungskraft, die Phantasie,
dagegen in Abwesenheit desselben. Und deshalb erkennt (apprehendit)
der äußere Sinn das Ding stets so wie es ist (daher ist er auch an sich

immer wahr), die Einbildungskraft aber erkennt das Ding des öftern
nicht so wie es ist, da sie es als gegenwärtig erkennt, während es

abwesend ist (und deshalb kann in ihr Falschheit sein). Thomas lehrt
also keineswegs, der äußere Sinn erkenne zuerst die Spezies und in
ihr das Ding, sondern er sagt nur, daß der äußere Sinn im Gegensatz

zur Phantasie das Ding (die res, also den physischen Gegenstand)
immer so erkennt, wie er ist, weil er sein Erkenntnisbild aufnimmt
in Gegenwart des Dinges. Der Erkenntnisakt des äußern Sinnes ist

sozusagen eingespannt zwischen dem dem äußern Sinn hic et nunc
eingeprägten Erkenntnisbild des gegenwärtigen physischen Dinges als

seinem Prinzip und dem physischen Ding selbst als seinem
gegenwärtigen Terminus. Darum erfaßt, erkennt (apprehendit) der äußere

Sinn das Ding auch so wie es ist. (Vgl. dazu Stelle 13 : « In seipso

quidem cognoscitur aliquid, quando cognoscitur per propriam speciem

adaequatam ipsi cognoscibili », und Stelle 12 : « Per lapidis speciem

quam habet in se, cognoscit [oculus] lapidem secundum esse quod
habet extra oculum ».) Daß Thomas apprehendere hier bald im Sinn

von erfassen aufnehmen, bald im Sinn von erfassen erkennen

anwendet, kann nicht auffallen. An unzähligen Stellen gebraucht er

apprehendere und cognoscere promiscue. Zudem « erfaßt » ja auch
der äußere Sinn in actu primo proximo das Erkenntnisbild oder das

Sinnfällige im Erkenntnisbild, und er « erfaßt » dadurch in actu secundo
das Sinnfällige in seinem Ansich. Sicher aber darf hier apprehendere
speciem nicht mit : die Spezies erkennen, übersetzt werden. Denn das

hieße dem äußern Sinn zwei Erkenntnisakte, ein apprehendere und
ein judicare beilegen, was Thomas ganz gewiß nirgends tut. Beim
Verstand gibt es diese beiden Akte, aber auf den Sinn angewendet,
kann diese Zweiteilung nur eine analoge sein.

Die folgenden, ebenfalls noch ins Feld geführten Stellen erklären
sich nunmehr von selbst. Gerade die 7. Stelle spricht mit nur
wünschenswerter Deutlichkeit aus, daß Thomas das Erstgesehene
nicht als den im Sehenden befindlichen Terminus des Erkenntnisses
ansieht — das ist das zweite Gesehene, « das außerhalb des Gesichts-



Immanenz und Transzendenz des Erkennens 429

sinnes da ist » — sondern als « die Vollkommenheit des Sehenden »,

d. h. als die Ergänzung, Vollendung, als die bestimmende Form des

in actu primo unbestimmten Erkenntnisvermögens, als den « Grund
des Sehens », der im Verein mit dem Erkenntnisvermögen den
Erkenntnisakt hervorbringt, und als das subjektive, nicht das objektive
« Mittel des sichtbaren Dinges ». In den Erkennenden aufgenommen,
nach Weise des Aufnehmenden, «formaliter, nicht materialiter» (Stelle 6)

bildet das sichtbare Ding in actu primo die Ursache für den Erkenntnisakt

; und in actu secundo ist es — im Erkennenden stehend — der

Erkenntnisakt selbst (habere aliquid in se formaliter in quo con-
sistit ratio cognitionis, Stelle 6) ; aber Terminus des Erkenntnisaktes
ist das sichtbare Ding, « insofern es außerhalb des Gesichtssinnes

da ist ».

II.
Was wir oben über die Immanenz und Transzendenz unseres

Erkennens angedeutet haben, muß noch näher ausgeführt werden.
Das heißt, wir haben bisher festgestellt, daß nicht die im Erkenntnisvermögen

befindliche Spezies, sondern das erkenntnisunabhängige
Ding, die res, Gegenstand und damit Terminus unseres Erkennens ist.
In welcher Weise ist nun aber die Transzendenz des Erkennens
aufzufassen, m. a. W. wie erreichen wir den außenweltlichen Gegenstand,

in welchem Sinne läßt sich von einem Transzendieren unseres Erkennens

sprechen
Thomas hat zwar nicht ausdrücklich von der Immanenz und

Transzendenz unseres Erkennens gesprochen. Trotzdem läßt sich aus
seinen Werken entnehmen, in welchem Sinne nach ihm das Transzendieren

desselben zu verstehen ist. Wie schon erwähnt wurde, weist
er wiederholt auf die Bedeutung unseres sinnlichen Erkennens für
unser Gesamterkennen, namentlich für das geistige Erkennen hin.
Als Beleg diene nur die eine Stelle :

No. 14. De Verit. 12, 3 ad 2.
Quia primum principium nostrae cognitionis est sensus, oportet ad

sensum quodammodo resolvere omnia de quibus judicamus.
Weil der erste Grund unseres Erkennens der [äußere] Sinn ist, muß

bis auf den äußern Sinn gewissermaßen alles zurückgelöst werden, worüber
wir urteilen.

Das Urteil ist die letzte und höchste Tätigkeit unseres Verstandes.

Es setzt die einfache Verstandeswahrnehmung, die simplex apprehensio

intellectus, die die Wesenheiten der Körperdinge erfaßt, und die Tätig-



430 Immanenz und Transzendenz des Erkennens

keit der inneren wie der äußeren Sinne voraus. Letztere sind durch
ihre Abhängigkeit von den körperlichen Sinnesorganen, durch ihre
Verbindung mit ihnen gleichsam eingebettet in die körperlichen Dinge,
deren Beschaffenheiten und Wesenheiten den eigentümlichen Gegenstand
unserer Erkenntnisvermögen bilden. Es wird sich daher auch die
Transzendenz unserer gesamten Erkenntnis auf die Transzendenz der Tätigkeit

der äußeren Sinne gründen. Wie faßt Thomas aber die Transzendenz
der Empfindungstätigkeit auf

In der oben unter No. 8 angeführten Stelle hat er gesagt, die

Tätigkeit des äußern Sinnes stehe der Gattung jener Tätigkeiten nicht
ganz fern, die nach außen gehen. « Denn das Empfinden vollzieht
sich durch die Tätigkeit des Sinnfälligen auf den Sinn » (oben S. 9).
Die Empfindungstätigkeit hat somit, obgleich auch sie eine im
Erkenntnisvermögen bleibende Tätigkeit ist, eine gewisse Ähnlichkeit
mit der aus sich hinausgehenden Tätigkeit. Aber nicht so, daß auch
sie wie diese etwas von sich Verschiedenes in einem andern
hervorbrächte — Thomas spricht der Empfindungstätigkeit selbst jene
Wirksamkeit ab, die die drei letzten inneren Sinne und der Verstand in
der Hervorbringung des ausgeprägten Erkenntnisbildes offenbaren —,
sondern weil sie eben auch in ihrer Weise « aus sich hinausgeht »,

transzendiert. Wie aber tut sie das Thomas sagt : « denn das

Empfinden vollzieht sich durch die Tätigkeit des Sinnfälligen auf den

Sinn ».

Wie ebenfalls schon gesagt wurde, verlangt Thomas mit Aristoteles
immer wieder die reale Gegenwart des Gegenstandes der äußeren Sinne.

So sagt er :

No. 15. S. Th. I-II q. 15 a. 1 :

Est proprium sensus, quod cognoscitivus est rerum praesentium.
q. 17 a. 7 ad 3 : Quia ad apprehensionem sensus requiritur sensibile

exterius, non est in potestate nostra apprehendere aliquid sensu, nisi
sensibili praesente, cujus praesentia non semper est in potestate nostra.

q. 35 a. 2 ad 2 : Sensus exterior non percipit nisi praesens.
Es ist dem [äußern] Sinne eigentümlich, gegenwärtige Dinge zu erkennen.
Weil zur Sinneswahrnehmung ein äußeres Sinnfälliges verlangt wird,

ist es nicht in unserer Macht, etwas mit dem [äußern] Sinn wahrzunehmen,
es sei denn, daß ein Sinnfälliges gegenwärtig ist ; dessen Gegenwart ist
aber nicht immer in unserer Macht.

Der äußere Sinn erfaßt nur Gegenwärtiges.

Auch an diese Stellen läßt sich eine ganze Reihe anderer
anschließen. Nun faßt aber Thomas dieses Gegenwärtigsein des Sinnes-



Immanenz und Transzendenz des Erkennens 431

gegenständes nicht auf als ein einfaches Beisammensein von
Sinnfälligem und Sinn. Sondern das Sinnfällige wirkt auf den Sinn, wirkt
in den Sinn hinein, ja, die Tätigkeit des Sinnfälligen spielt sich in einem

gewissen Sinn, wir können sagen terminative, in ihrer Wirkung, im
Sinnesvermögen ab. Und dieses wird durch die Einwirkung des

Sinnfälligen verändert, es leidet durch sie. Und so entsteht im Erkenntnisvermögen

in Abhängigkeit vom äußern Sinnfälligen, sozusagen unter
dem Druck des äußern Sinnfälligen auf den Sinn — durch Vermittlung
der species impressa — die Tätigkeit des äußern Sinnes, die das, was
sie ist : den äußern Gegenstand erkenntnismäßig, intentionaliter In-sich-
haben, der äußere Gegenstand intentionaliter Sein — und das ist
dasselbe wie auf den äußern Gegenstand unmittelbar terminieren —,
die das, was sie ist, eben durch die unmittelbare Einwirkung des

äußern Sinnfälligen auf den Sinn ist. Und nota bene : diese

Einwirkung des äußern Sinnfälligen geht nicht etwa nur der Empfindungstätigkeit

voraus, prägt nicht nur in actu primo dem Sinnesvermögen
die Spezies ein, und hört dann auf, sodaß der Erkenntnisakt andauern
würde, auch nachdem der Gegenstand mit seiner Einwirkung auf den
Sinn nicht mehr gegenwärtig wäre — nein, die Einwirkung des äußern

Sinnfälligen auf das Sinnesvermögen dauert solange an, wie der
Erkenntnisakt andauert, und umgekehrt. Und so trägt dieser während
seiner ganzen Dauer und durch ihn das Empfindungsvermögen in sich

eine transzendentale und auf diese sich gründend, die doppelte prädika-
mentale Beziehung des Maßes und der Ursächlichkeit zu dem äußern

Sinnfälligen. Und in diesem aus dem Wesen kommenden und zu dem

Wesen hinzukommenden Bezogensein der Empfindungstätigkeit und des

Empfindungsvermögens zu dem äußern Gegenstand besteht deren
Transzendenz.

Diese kommt somit der Empfindungstätigkeit zu nicht in dem
Sinne, daß die im Vermögen bleibende Tätigkeit ihren Träger, das

Vermögen, überschreiten und sozusagen physisch den physischen
Gegenstand anstoßen oder nach ihm langen würde. Sondern in dem
Sinne, daß umgekehrt der physische Gegenstand von außen gewissermaßen

in das Erkenntnisvermögen, in den Erkenntnisakt eingeht, sich

ihnen mitteilt — aber natürlich nicht, um nun hier im Erkennenden
in einer psychischen oder gar in seiner physischen Daseinsweise Terminus

zu sein, sondern eingeht, indem er, der physische Gegenstand, den

Erkennenden, das Sinnesvermögen und den Sinnesakt, die wesentlich

an das körperliche Organ gebunden und deshalb nicht nur etwas



432 Immanenz und Transzendenz des Erkennens

Psychisches, sondern in etwa auch etwas Physisches, Körperliches
und an sich vollständig unbestimmt sind, in concreto physisch-wirkursächlich

und intentional-formalursächlich bestimmt und auf sich

seihst, den physischen Außengegenstand, ausrichtet : Diese bestimmte

Tätigkeit dieses bestimmten Sehvermögens und Sehorgans terminiert
unmittelbar auf dieses konkrete Rot, ist diese bestimmte Rotempfindung,

weil und insofern und solange sie unter der aktuellen Einwirkung
dieser bestimmten physischen Rotbeschaffenheit daseiend ist. Sie

spielt sich im Sehvermögen ab, transzendiert aber zu dem physischen
Außengegenstand hin, denn sie ist konkret das, was sie ist, und ist
im Vermögen daseiend durch den physischen Außengegenstand.

Die thomistische Philosophie kennt den großen Abstand nicht
zwischen Physischem und Psychischem, namentlich nicht bei den

Sinnen, den andere annehmen, die Leib und Seele für zwei selbständige,

disparate Bestandteile des Menschen halten. Der thomistischen
Philosophie ist die menschliche Seele ernährendes (vegetatives), sinnliches

(sensitives) und geistiges (intellektives) Prinzip zugleich. Und als
solches ist sie dem Körper gegenüber forma substantialis, dem ersten
Stoff als der reinen Semsmöglichkeit gegenüber erster substantieller
Akt, ungeachtet ihrer relativen Selbständigkeit als substantieller Grund
geistiger Vermögen (des Verstandes und des Willens) principium quo
actuale, das mit dem Körper als dem principium quo potentiale zu
einer einheitlichen Wesenheit und Natur, zum principium substantiale

quod, vereint ist. Und die Sinnesvermögen sind nach ihrer Lehre

mit den entsprechenden Sinnesorganen zu einem einheitlichen akzidentellen

Seins- und Tätigkeitsprinzip vereint. Und aus diesem einheitlichen

akzidentellen Seins- und Tätigkeitsprinzip, als dem principium
accidentale quod (in dem das Körperliche, Physische das principium
quo potentiale und das Psychische das principium quo actuale ist),
geht der Empfindungsakt hervor, zugleich teilnehmend an der
physischpsychischen Natur des erkennenden Subjektes und an der physischen
Natur des Außengegenstandes, von dem er mitverursacht ist. Und
deshalb ist er fähig, auf den physischen Außengegenstand zu
terminieren, d. h. zu ihm hin zu transzendieren. 1

1 Wie die Tätigkeit des äußern Sinnes mit ihrem Gegenstand dem Bereich
der Stofflichkeit und der Ausdehnung angehört, hat P. Petrus Borne O. S. B.
aufgewiesen in seiner Schrift De ente materiali et spirituali sub respectu
extensionis et inextensionis, Piacenza 1939 (Extractum ex « Divus Thomas
Plac. » a. XLII, 1939 n. 3-6) pg. 55 sqq.



Immanenz und Transzendenz des Erkennens 433

Nunmehr erfassen wir die Stelle (No. 8) aus der S. Th. 27, 5 c

nach ihrem ganzen Inhalt und erkennen, in welchem Sinne Thomas
die Transzendenz der Empfindungstätigkeit versteht :

Sentire, quod [sicut intelligere et velle] etiam videtur esse operatio
in sentiente, est extra naturam intellectualem, neque totaliter est

remotum a genere actionum quae sunt ad extra. Nam sentire per-
ficitur per actionem sensibilis in sensum.

Die Empfindungstätigkeit ist nicht rein geistiger Natur wie
Verstehen und Wollen. Denn sie geht nicht wie diese aus einem rein

geistigen, von einem physischen Organ unabhängigen Prinzip hervor,
sondern ist Tätigkeit eines an das Organ, den physischen Körper,
gebundenen Vermögens. Auf das mit dem physischen Organ vereinte

Vermögen wirkt der physische Außengegenstand ein, wodurch er die

Empfindungstätigkeit in wesenhafte Abhängigkeit von sich selbst

bringt, sie einzelbestimmt und auf sich selbst ausrichtet. Und so

terminiert und transzendiert diese auf den Außengegenstand hin und
ist, obgleich an sich actio immanens und metaphysica als Erkennen,
doch als das Erkennen des äußern Sinnes, der auf den physischen
Außengegenstand geht, in etwa auch actio transiens physica, aus sich

hinausgehende Tätigkeit.
Fügen wir nun zur Bestätigung des Gesagten einige Stellen an,

in denen Thomas von dem aktuellen Einfluß des äußern Sinnfälligen
auf den Sinn und dessen Tätigkeit spricht. Immer wieder kommt
Aristoteles in seinem Buch « Von der Seele » auf diesen Einfluß zurück.
Nach ihm besteht das Empfinden in Bewegtwerden und Leiden. Die
Sinne leiden durch die ihnen entsprechenden Körperbeschaffenheiten,
und darin besteht ihre Tätigkeit. Dazu sagt Thomas in seinem
Kommentar unter anderm :

No. 16. De Anima, lib. II c. 5 led. 10 (ed. Pirotta n. 350).
a) Est enim sensus in actu quaedam alteratio : quod autem alteratur,

patitur et movetur.
b) Ebda. c. 11 led. 23 (ed. Pirotta n. 547).
Organum enim sensus patitur a sensibili, quia sentire est pati quoddam :

unde sensibile, quod est agens, facit ipsum esse tale in actu, quale est
sensibile, cum sit in potentia ad hoc.

Der [äußere] Sinn im Tätigkeitsvollzug ist ein gewisses Verändertwerden

; was aber verändert wird, das leidet und wird bewegt.
Das Organ des Sinnes [das vom Sinnesvermögen informierte Organ]

leidet durch das Sinnfällige ; denn Empfinden ist ein gewisses Leiden.
Daher bewirkt das Sinnfällige, als das, was tätig ist, daß er [der äußere

Sinn] so beschaffen ist im Tätigkeitsvollzug, wie das Sinnfällige beschaffen



434 Immanenz und Transzendenz des Erkennens

ist ; denn dazu ist er in der Anlage. [Das Sinnfällige bewirkt also nicht nur,
daß der Sinn in Tätigkeit übergeht, sondern auch in der Tätigkeit selbst
steht er unter der ständigen Einwirkung des Außendinges.]

Im 2. Kapitel des 3. Buches sagt Aristoteles, wie Bewegung, Tätigkeit

und Leiden nicht im Tätigen, sondern in dem seien, in dem etwas

geschieht, so sei auch die Tätigkeit des Sinnfälligen und die des Sinnes

im Sinnesvermögen, ja die Tätigkeit des Sinnfälligen und die des Sinnes
seien eins und dasselbe. Und in seiner Erklärung sagt Thomasv dazu :

No. 17. lib. III c. 2 led. 2 (ed. Pirotta n. 590-593).
a) Videns est tamquam coloratum, inquantum habet similitudinem

coloris. Et non solum videns est tamquam coloratum et simile colorato,
sed etiam actus cujuslibet sensus est unus et idem subjecto cum actu
sensibilis, sed ratione non est unus.

b) Deinde probat quod supposuerat ex his quae sunt ostensa
in tertia Physicorum [c. III (II) 2-6 (S. Thom. lect. 5)]. Ibi enim ostensum
est, quod tarn motus quam actio vel passio est in eo quod agitur, id est in
mobili et patiente. Manifestum est autem, quod auditus patitur a sono ;

unde necesse est, quod tarn sonus secundum actum, qui dicitur sonatio,
quam auditus secundum actum, qui dicitur auditio, sit in eo quod est
secundum potentiam, scilicet in organo auditus Et sicut dictum est
in tertio Physicorum, quod actio et passio sunt unus actus subjecto, sed

differunt ratione, prout actio significatur ut ab agente, passio autem ut
in patiente, ita supra dixit, quod idem est actus sensibilis et sentientis
subjecto, sed non ratione.

c) Sicut enim actio et passio est in patiente et non in agente ut
subjecto, sed solum ut in principio a quo, ita tarn actus sensibilis quam
actus sensitivi est in sensitivo ut in subjecto.

Das Sehende ist gleichsam das Gefärbte, insofern es die Ähnlichkeit
der Farbe besitzt [denn, so heißt es vorher, jedes Sinnesvermögen nimmt
die Spezies des Sinnfälligen ohne den Stoff auf]. Und nicht nur das Sehende
ist gleichsam das Gefärbte und dem Gefärbtem ähnlich, sondern auch
die Tätigkeit eines jeden Sinnes ist eine und dieselbe, dem Träger nach,
mit der Tätigkeit des Sinnfälligen, aber dem Begriffe nach ist sie nicht
dieselbe.

Sodann beweist er [Aristoteles] seine Voraussetzung aus dem, was
im 3. Buch der Physik aufgezeigt worden ist. Hier wurde nämlich
aufgezeigt, daß sowohl die Bewegung als auch die Tätigkeit und das Leiden
in dem sind, in dem etwas geschieht, d. h. im Bewegbaren und Leidenden.
Offenbar leidet aber das Gehör durch den Ton. Daher muß sowohl der
Ton gemäß seiner Tätigkeit, die « Tönen » (Tönung) genannt wird, als
auch das Gehör gemäß seiner Tätigkeit, die man « Hören » (Hörung) nennt,
in dem sein, was in der Anlage ist, nämlich im Gehörsorgan Und wie
im 3. Buch der Physik gesagt wurde, daß Tätigkeit und Leiden dem Träger
nach dieselbe Tätigkeitswirklichkeit sind, dem Begriffe nach sich aber
unterscheiden, insofern die Tätigkeit bezeichnet wird als vom Tätigen



Immanenz und Transzendenz des Erkennens 435

[herkommend], und das Leiden als im Leidenden [seiend], so hat er
[Aristoteles] auch oben gesagt, daß die Tätigkeit des Sinnfälligen und die
des sinnlich Empfindenden dem Träger nach dieselbe ist, aber nicht dem
Begriffe nach.

Tätigkeit und Leiden sind im Leidenden und nicht im Tätigen als
ihrem Träger, sondern [in letzterm] nur als in dem Grund, «von welchem»
[sie ausgehen]. Ebenso ist sowohl die Tätigkeit des Sinnfälligen als auch
die Tätigkeit des sinnlich Empfindenden im sinnlich Empfindenden als in
ihrem Träger.

In diesen Stellen lassen, wie gesagt, Aristoteles und, ihn erklärend,
Thomas die Tätigkeit des Sinnfälligen einerseits und das Leiden und
die Tätigkeit des Sinnes anderseits in eins zusammenfallen und den

ganzen Vorgang sich im Erkennenden abspielen. Sie nehmen hier
actus sensus und actus sensibilis scheinbar, mehr nach ihrer entita-
tiven Seite denn nach ihrem erkenntnismäßigen, intentionalen Inhalt,
d. h. sie betrachten actus sensus und actus sensibilis mehr als die
Seinsheiten, durch die der Sinn und das Sinnfällige tätig (bzw. leidend
und tätig zugleich) sind, denn als die Erkenntniswirklichkeit, in der
der Sinn im Erkennen und das Sinnfällige im Erkanntsein intentionaliter
eins sind (s. unten). Und nun muß man festhalten, daß Aristoteles
in seinen Schriften noch nicht so reinlich zwischen Bewegung im
aktiven und im passiven Sinn und zwischen Leiden und Tätigkeit als

zwischen sachlich verschiedenen Seinsheiten unterschieden hat, wie

dies heute in der thomistischen Philosophie geschieht (vgl. Gredt,

Elementa Philosophiae 7, 1937, 1. Bd., n. 281-284 ; Ders., Die aristote-
lisch-thomistische Philosophie, 1. Bd., S. 206 ff.). Und so verlegt
Aristoteles die Tätigkeit des Tätigen nicht in das Tätige selbst als
in ihren Untergrund und Träger, sondern in das Leidende, und nennt
die Empfindung ein Leiden durch das Sinnfällige, ohne ihr freilich
damit den Charakter einer Rrkenntnislätigkeit abzuerkennen. Thomas
allerdings, der hier den Aristoteles im Sinne des Aristoteles selbst
erklärt und wohl nicht sosehr seine eigene Ansicht hervorkehrt, lehrt
anderswo (z. B. S. c. G. II 9 ; De Pot. 7, 9 u. 10 ; S. Th. I 54, 1

und sonst) ausdrücklich, daß die Tätigkeit als Akzidenz des Tätigen
im Tätigen als in ihrem Träger ist (vgl. Gredt, Elementa, a. a. O. n. 284),
wie er denn auch hier (ed. Pirotta n. 593) sagt, daß die Tätigkeit im
Tätigen ist « ut in principio a quo ». Allein bei der Eigenart des

Zusammenwirkens des Sinnfälligen und des Sinnes läßt sich von deren

intentionalem Charakter nicht vollständig absehen, weshalb man auch

die Tätigkeit des Sinnfälligen nicht ohne weiteres zu den physischen

Dims Thomas. 29



436 Immanenz und Transzendenz des Erkennens

Tätigkeiten rechnen kann, von denen Aristoteles in erster Linie
anzunehmen scheint, daß sie im Leidenden und nicht im Tätigen sind L
Aristoteles und Thomas sagen darum auch selbst, daß unter der Tätigkeit

des Sinnfälligen auf den Sinn dieser die Spezies des Sinnfälligen
aufnimmt und so dem Sinnfälligen ähnlich, ja gleichsam das

Sinnfällige selbst wird. Und Thomas fährt fort (s. Stelle 17) : « Et non
solum videns est tamquam coloratum et simile colorato, sed etiam
actus cujuslibet sensus est unus et idem subjecto cum actu sensibilis,
sed ratione non est unus». Die Wirkung der Tätigkeit des Sinnfälligen
im Sinn ist die Spezies, das eingeprägte Erkenntnisbild ; und dieses

aufnehmend, leidet der Sinn — entitativ — und wird verändert, und
wird zugleich intentionaliter der Außengegenstand selbst in actu primo
und durch die alsogleich sich einstellende Erkenntnistätigkeit in actu
secundo. Und so behält der Satz : actus sensus est unus et idem
subjecto cum actu sensibilis, wie er hier steht, oder auch in der anderen

Fassung, in der man ihn bei Aristoteles und Thomas immer wieder
antrifft : sensus in actu est sensibile in actu (und intellectus in actu
est intelligibile in actu) seinen gültigen Sinn, auch wenn man, vielleicht
im Gegensatz zu Aristoteles, mit den heutigen Thomisten annimmt,
daß in der entitativen bzw. in der physischen Ordnung die Tätigkeit
formell nicht im Leidenden, sondern im Tätigen ist. Der Sinn in der

Tatwirklichkeit des Erkennens ist das Sinnfällige in der Wirklichkeit
des Erkanntseins, des Sich-aktuell-offenbarens und umgekehrt. In der

Wirklichkeit des Erkennens sind erkennender Sinn und erkanntes
Sinnfälliges intentionaliter eins. Oder wie Aristoteles und Thomas
ebenfalls hier sagen : Der Ton in seiner aktuellen « Tönung » fällt in
eins zusammen mit dem Gehör in seiner aktuellen « Hörung », und ist
deshalb wie diese im Gehör selbst. Der Ton in seiner aktuellen Tönung,
das heißt : der Ton in seiner aktuellen Tönung für dieses bestimmte

Gehör, und das heißt : der Ton in seinem aktuellen Gehörtwerden
oder Gehörtsein von seiten dieses bestimmten Gehörs, ist intentionaliter
eins mit der aktuellen Hörung dieses Gehörs. Denn im Gehör selbst,
in der aktuellen Hörung kann die aktuelle Tönung, der Ton in seiner

Aktualität, nur in erkenntnismäßiger, intentionaler Weise, in seinem

esse cognitum sein, wie Aristoteles und Thomas ständig lehren, wenn
sie sagen : quidquid recipitur, per modum recipientis recipitur, cognitum

1 Insofern das Sinnfällige am Sinnesorgan die physischen, physiologischen
und chemischen Veränderungen hervorbringt (siehe unten), ist seine Tätigkeit
allerdings eine physische, hinauslangende.



Immanenz und Transzendenz des Erkennens 437

est in cognoscente, cognoscens fit, est cognitum non materialiter, sed

formaliter, non secundum esse naturale, sed secundum esse spirituale
et intentionale. Der Ton hat ja auch ein tatsächliches Gehörtsein,
Erkanntsein nur im Gehör, in der aktuellen Hörung ; außerhalb des

Gehörs ist er — in Wirklichkeit seiend, d. h. tatsächlich vorhanden
seiend, tatsächlich tönend — nur in der Möglichkeit, d. h. fähig, gehört

zu werden, in der Möglichkeit, so zu tönen, daß dieses Tönen mit dem

wirklichen Hören dieses bestimmten Gehörs zusammenfällt. Wer daher
diesen « sonus secundum actum qui dicitur sonatio » und der mit dem

« auditus secundum actum, qui dicitur auditio » in eins zusammenfällt
(s. oben), so auffassen wollte, als ob nach Aristoteles und Thomas das

aktuelle Tönen oder der Ton als solcher nur durch das aktuelle Hören
zustande käme, also nur im Gehör, im aktuellen Hören Existenz und
Wirklichkeit hätte, der würde deren Lehre vom Erkennen und seinem

Gegenstand vollständig mißverstehen und zudem übersehen, daß sie

ausdrücklich dem Sinnfälligen auch außerhalb des Sinnes und
unabhängig von ihm Wirklichkeit zuschreiben, z. B. De Anima, lib. II c. 5

lect. 12 (Pirotta n. 382 ; Arist. 418 a 3 ff.) : Sensitivum in potentia
est tale quale est in actu sensibile. Das Empfindende ist der Anlage
nach so beschaffen, wie das in Wirklichkeit Sinnfällige beschaffen ist ;

oder oben Stelle 16 : Sensibile quod est agens, facit ipsum [sensum]

esse tale in actu, quale est sensibile : Das Sinnfällige, als das, was

tätig ist, bewirkt, daß der äußere Sinn so beschaffen ist in der
Wirklichkeit seiner Tätigkeit, wie das Sinnfällige [als das aktuell Tätige,
an sich] beschaffen ist (wie könnte das Sinnfällige auch durch sich

von außen her auf den Sinn wirken, wenn es nicht an sich Wirklichkeit
wäre ; oder Metaph. VIII (IX) [3, 1047 a 4 ff.], wo Aristoteles den
Megarikern vorwirft, sie stellten eine Lehre auf, aus der sich ergebe,
daß die sinnfälligen Beschaffenheiten nicht vorhanden seien, wenn
niemand sie empfinde, was die Ansicht des Protagoras sei, der gelehrt
habe, das Sein der Dinge bestehe im Empfundensein und in der
Meinung (s. Näheres auch bei Gredt, Unsere Außenwelt, S. 23 ff.).

Wie man nun auch actus sensibilis und actus sensus in ihrem
Verhältnis zueinander auffassen mag — ob mehr im entitativen (und
intentionalen) oder im intentionalen Sinne, jedenfalls geht aus den

oben angeführten Stellen klar hervor — und das ist für uns in diesem

Zusammenhange von Wichtigkeit —, daß der Empfindungsakt unter
der aktuellen Einwirkung des physischen Außengegenstandes steht.
Warum leidet der äußere Sinn, warum wird die Empfindungstätigkeit



438 Immanenz und Transzendenz des Erkennens

ein Leiden, der Sinn « id quod agitur » (Stelle 17 b) genannt Weil
Sinnestätigkeit und Vermögen unter der unmittelbaren aktuellen
Macht und Herrschaft, unter dem konkreten Druck des physischen
Außendinges stehen : und deshalb und insofern transzendieren sie zu
diesem physischen Außendinge hin.

III.
Aus der ganzen Abhandlung geht hervor, welche Bedeutung in

der Scholastik und im besondern im thomistischen System, das den

natürlich-kritischen Realismus lehrt, die species impressa namentlich
bei den äußeren Sinnen hat. In der species impressa und durch sie

drängt sich die physische Außenwelt unseren Sinnesvermögen auf ; in
ihr und durch sie sind diese mit ihren Tätigkeiten auf die physische
Außenwelt bezogen. In der species impressa treffen daher auch Immanenz

und Transzendenz zusammen bzw. gehen ineinander über ; die

species impressa ermöglicht und rechtfertigt das Festhalten am
natürlich-kritischen Realismus, während ihre Leugnung ein Erkennen der

bewußtseinsjenseitigen Außenwelt für uns unmöglich macht.
Die Angaben der Alten über die species impressa sind noch

unvollkommen, können auch teilweise heute nicht mehr aufrecht erhalten
werden (vgl. Die deutsche Thomas-Ausgabe, Bd. 6, S. 523 f.). Erst
allmählich ist die Lehre, wie sie nunmehr im Thomismus vorliegt,
ausgebildet worden. Dieselbe ist das Ergebnis von Schlußfolgerungen ;

denn die species impressa, auch die der äußeren Sinne, ist nicht
Gegenstand der innern Erfahrung und des Zurückdenkens. Wir erfahren
in der Tätigkeitswirklichkeit unseres Erkennens, daß der Erkennende
seinen Gegenstand erkenntnismäßig, gegenständlich in sich trägt, sein

Gegenstand erkenntnismäßig ist, oder was dasselbe ist, daß er außer
seiner Bestimmtheit oder Form, durch die er das ist, was er ist, die
Bestimmtheiten oder Formen anderer Dinge als anderer besitzt. Was
wir so nach dem Zeugnis des Bewußtseins in der zweiten Wirklichkeit,
im Tätigkeitsvollzug, beobachten, das muß in kraft des Ursächlich-
keitsgrundsatzes in die erste Wirklichkeit, in das Erkenntnisvermögen
unmittelbar vor dem Vollzug seiner Tätigkeit, verlegt werden ; was in
der zweiten Wirklichkeit ist, muß im Keim, der Kraft und Anlage
nach in der ersten Wirklichkeit sein. Infolgedessen ist das Erkenntnisvermögen

sein Gegenstand keimhaft schon in erster Wirklichkeit. Und
wenn der Erkennende, wie dies bei uns der Fall ist, das Erkannte
in erster Wirklichkeit nicht ist durch seine eigene Seinsheit, durch



Immanenz und Transzendenz des Erkennens 439

Identität mit dem Erkannten, noch auch durch unmittelbare Beformung

von seiten des Gegenstandes selbst, dann wird er es durch die

stellvertretende Form oder Bestimmtheit des Gegenstandes. M. a. W. er
nimmt in erster Wirklichkeit von außen her den Gegenstand in einem

Abbild, in der species impressa, in sich auf.
Die species impressa hat, wie auch der actus sensus et sensibilis

(s. oben), eine entitative Seite und einen intentionalen Inhalt. Ihrem
entitativen Charakter nach ist sie eine akzidentelle Form des Erkenntnisvermögens,

geistiger Natur, wenn dieses geistig ist (wie der Verstand),
physisch-psychischer Natur, wenn dieses physisch-psychischen Charakter
hat (wie der Sinn, namentlich der äußere Sinn) 1. Als akzidentelle
Form des Erkenntnisvermögens entsteht sie durch das Zusammenwirken

des Erkenntnisgegenstandes und des Erkenntnisvermögens,
wird von letzterm entitativ, « stofflich » aufgenommen und bildet mit
ihm ein Drittes, das für die zweite Wirklichkeit, den Vollzug der

Erkenntnistätigkeit, informierte und determinierte Erkenntnisvermögen.
Nach ihrem intentionalen Gehalt ist die species impressa, bzw. ist das

Erkenntnisvermögen durch sie in actu primo proximo erkenntnismäßig

der Außengegenstand oder, was dasselbe ist, die Form oder
Bestimmtheit des Außengegenstandes. Und so informiert sie das

Erkenntnisvermögen intentionaliter, gegenständlich ; sie bildet mit
ihm kein Drittes, sondern macht, daß das Erkenntnisvermögen der

Gegenstand in zweiter Wirklichkeit wird, d. h. ihn, den Außengegenstand

selbst, erkennt. Somit informiert die species impressa das

Erkenntnisvermögen in zweifacher Weise, seinsmäßig und erkenntnismäßig,

und befähigt es, determiniert es zur Setzung des konkreten
Erkenntnisaktes, der seinerseits auf den bestimmten Außengegenstand
geht. Mit dem Erkenntnisvermögen zusammen ist sie die Wirkursache
der Erkenntnistätigkeit, die eben als diese bestimmte nur von der
das Erkenntnisvermögen bestimmenden species impressa verursacht
sein kann. Wie die species impressa unter der Einwirkung des

Erkenntnisgegenstandes im Erkenntnisvermögen entsteht, so ist sie auch
in den äußeren Sinnen und im Gemeinsinn entitativ und intentional
nur solange vorhanden und wirksam, als der Außengegenstand auf
das Vermögen einwirkt und die Erkenntnistätigkeit andauert ; sie

1 Auf diese Tatsache, daß auch die species impressa des äußern Sinnes, wie
dieser und seine Tätigkeit, />ÄysfscA-psychischen Charakter hat, sei im Hinblick
auf das Verhältnis des äußern Sinnes zum physischen Gegenstand wiederum
eigens hingewiesen.



440 Immanenz und Transzendenz des Erkennens

steht und fällt mit dieser Einwirkung, während sie in den anderen
inneren Sinnen und im Verstand entitativ zuständlich vorhanden sein
kann. In diesem Fall beginnt sie das Erkenntnisvermögen von neuem
erkenntnismäßig zu bestimmen, wenn das Vermögen, sei es durch den

Willen, sei es durch eine psychologische Ursache, wie durch Blutdruck
oder durch eine Gedanken- und Vorstellungsverbindung, zu erneuter
Tätigkeit gebracht wird.

Auch ihrem intentionalen Gehalt nach besagt die species impressa
ein Doppeltes. Sie ist, bzw. das Erkenntnisvermögen ist durch sie

der physische Außengegenstand, und sie ist der physische
Außengegenstand in intentionaler Seinsweise. Und beides muß sie sein,

wenn sie die Aufgabe erfüllen soll, die ihr obliegt. Sie ist der physische
Außengegenstand, und zwar derselbe Gegenstand, der auf das

Erkenntnisvermögen einwirkt und den dieses erkennt. Wenn Erkennen
heißt : zu einem Andern (das Nicht-erkennen ist) in Beziehung treten,
ein Anderes sich verinnerlichen, es werden, dann geht das Andere
als dieses Andere und nicht ein Drittes auf den Erkennenden über ;

denn sonst wird das Zweite, dieses Andere, nicht erkannt. Das ist ja
das Einzigartige beim Erkenntnisvorgang : der Erkennende nimmt
andere Formen als andere auf. Der Zahl nach dieselbe Form des

Außengegenstandes geht auf den Erkennenden über, nicht der Art nach
dieselbe oder eine ihr irgendwie ähnliche. Cognoscens fit cognitum.
Auch das Nichterkennende nimmt Formen auf. Die Hand (nicht der

Temperatursinn der Hand nimmt Wärme auf, sie wird warm. Aber
sie nimmt nicht die Ofenwärme auf (durch die sie warm wird) ;

sondern durch die Ofen- bzw. Luftwärme entsteht wirkursächlich in
der Hand die Handvfäsme, also eine neue Wärme. Die Ofenwärme
wandert nicht von ihrem Träger auf den andern, auf die Hand über ;

vielmehr ist die neu entstandene Wärme der Hand der sie
verursachenden Ofenwärme nur ähnlich. Und die Hand nimmt die physische
Wärme subjektiv und stofflich auf ; diese entsteht in ihr als

Handwärme und bildet mit der Hand ein Drittes : die erwärmte Hand.
Daß die Hand (ohne den Temperatursinn) nun diese ihre Handwärme

empfinden würde, ist ausgeschlossen. Der Temperatursinn der Hand
dagegen empfindet die Handv/Ärme. (als Gegenstand drinnen, s. oben)
bzw. die Ofen- oder Luftwärme (als Gegenstand draußen). Diese

geht also in der species impressa auf ihn über, und zwar sie selbst und
keine andere. Unter der physischen Handwärme, die auf den
Temperatursinn einwirkt, wird dieser nicht selbst warm ; es entsteht in ihm



Immanenz und Transzendenz des Erkennens 441

keine Temperatursinnwärme, die er subjektiv aufnehmen, oder gar
statt der physischen Handwärme erkennen würde Wie sollte er diese

« Temperatursinnwärme » auch erkennen, ohne sie wiederum und zwar
sie selbst und nichts anderes in sich aufzunehmen Denn einen

Gegenstand erkennen, bedeutet nun einmal, eben diesen Gegenstand
in sich aufnehmen. Entweder wird der Gegenstand selbst, der erkannt
wird, vom Erkennenden aufgenommen, oder es ist unmöglich, einen

Gegenstand zu erkennen. Das Bewußtsein sagt uns, daß es die

physische Handwärme ist, die empfunden wird ; darum müssen wir
annehmen, daß diese auf den Temperatursinn übergeht, wenn es auch

außerhalb des Erkenntnisvorganges nicht geschieht, daß dieselbe Form
von einem Träger zum andern hinüber wandert.

Die Form oder Bestimmtheit des Außengegenstandes geht also

als solche formaliter auf den Erkennenden über. Ihre Ursächlichkeit
dem Erkennenden gegenüber ist Formalursächlichkeit, sie wirkt durch
ihre eigene Seinsheit, sich selbst dem Erkenntnisvermögen mitteilend.
Das Erkennen hat seine Art- und Einzelbestimmtheit durch den Gegenstand.

Dieser ist daher äußere art- und einzelbestimmende Formalursache

des Erkennens. Aber, und das ist das Zweite, das hier inbetracht
kommt, die Form des physischen Außengegenstandes geht nicht in
ihrer physischen Seinsweise auf den Erkennenden über. Sie erhält
vielmehr in der species impressa eine dem Erkennenden entsprechende
erkenntnismäßige, intentionale Seinsweise. Quidquid recipitur, per
modum recipientis recipitur. Und so ist ihre Formalursächlichkeit
keine physische, sondern eine intentionale. Und die species impressa,
durch die die Form diese Formalursächlichkeit ausübt, ist ihr Werkzeug,

causa formalis instrumentalis, in analoger Weise. Wie sollte die
physische Form auch physisch auf den Erkennenden übergehen Als
beschränkte, endliche Form ist sie in ihrer physischen Seinsweise auf
ihren Träger angewiesen ; diesen informiert sie physisch, und damit
ist ihre physische Formalursächlichkeit erschöpft. Sodann soll sie ja
erkannt und nicht aufgenommen werden wie die Form vom Nicht-
erkennenden, das Akzidenz von der Substanz, die Wärme von der
Hand aufgenommen wird, oder wie die eine Substanz von der andern,
die Nahrung z. B. vom lebenden Körper aufgenommen und diesem

aggeneriert wird. Die Wärme, die von der Hand physisch aufgenommen
wird, wird Handwärme ; und die Nahrung wird dem Organismus
einverleibt. Den Formen, die vom Nichterkennenden aufgenommen
werden, geht also gerade das ab, sie verlieren, was die Form, die vom



442 Immanenz und Transzendenz des Erkennens

Erkennenden aufgenommen wird, trotz ihrer Aufnahme in den
Erkennenden beibehält : ihre Selbständigkeit, ihr Anderssein. Daß somit
die Form, die vom Erkennenden aufgenommen wird, diese ihre
Selbständigkeit, ihr Anderssein beibehält, daß sie vom Erkennenden
gegenständlich besessen wird, das kommt daher, daß sie im Erkennenden
eine erkenntnismäßige, intentionale Seinsweise erhält. Und so hat
dieselbe Form, und zwar der Zahl nach dieselbe Form, zwei Seinsweisen,
eine außerhalb und eine innerhalb des Erkennenden. Und die
intentionale Seinsweise beeinträchtigt nicht nur nicht die Identität der
Form innerhalb und außerhalb des Erkennenden, sondern ermöglicht
und verwirklicht sie vielmehr. Allerdings handelt es sich hier auch

wiederum nicht um eine physische, sondern um eine intentionale
Identität, eine Identität wie sie nur beim Erkenntnisvorgang und
im Erkennenden vorkommt. Diese Identität, die keine absolute,
sondern eine relative, eine Identität in gewisser Hinsicht ist, da sie bei

derselben Form zwei verschiedene Seinsweisen zuläßt, genügt aber

vollständig dazu, daß der physische Außengegenstand erkannt werde.
Denn das darf in diesem Zusammenhang nie aus dem Auge gelassen
werden : Wenn wir sagen, die Form des physischen Außendinges gehe
als sie selbst auf den Erkennenden über, so gilt es damit das physische

Außending als Erkenntnisgegenstand nicht in dem Sinne zu retten
und die Identität der Form innerhalb und außerhalb des Erkennenden
nicht in dem Sinne zu wahren, daß das physische Außending selbst in

physischer und absoluter Identität im Erkennenden stehen müßte, um
hier, im Erkennenden, Gegenstand, terminus cognitionis zu sein, sondern

in dem Sinne, daß durch die intentionale Identität der Form innerhalb
des Erkennenden mit der Form außerhalb desselben der Erkennende
imstande ist, dieselbe Form außerhalb in ihrer physischen Seinsweise zu
erkennen, die er in sich in intentionaler Seinsweise besitzt. In der inten-
tionalen Seinsweise, in der species impressa, ist die Form principium
cognitionis bzw. in zweiter Wirklichkeit die Erkenntnishrfi'gßeff; in
der physischen Seinsweise ist sie Erkenntnisgegewshmtf, Terminus.

Somit nimmt der Erkennende bei der Aufnahme seines
Gegenstandes an diesem eine Trennung vor, die in der dinglichen Wirklichkeit

nicht stattfinden kann. Er trennt die Form von ihrer physischen
und gibt ihr in sich eine psychische Seinsweise. Sie selbst aber bleibt
in ihrem Sosein unverändert ; und infolgedessen ist der Erkennende

imstande, dadurch, daß er sie in der intentionalen Seinsweise besitzt,
sie in der physischen Seinsweise zu erkennen.



Immanenz und Transzendenz des Erkennens 443

Wenn wir sonach in diesem Zusammenhange von einer physischen
und einer intentionalen Seinsweise der Form des Außengegenstandes
sprechen und sagen, der Erkennende trenne die Form von ihrer
physischen Seinsweise, so ist mit dieser natürlich nicht das physische
Dasein der Form, ihre physische Existenz gemeint, als ob der
Erkennende, auch der äußere Sinn, die physische Form oder Wesenheit

des Dinges von ihrer physischen Existenz, die zwar nach thomistischer
Lehre sachlich von der physischen Essenz verschieden ist, trennen und

nun in sich der physischen Wesenheit eine intentionale Existenz geben
würde. Nein, es ist die durch ihre Existenz in der physischen Welt
verwirklichte Form, die physisch existierende Form, die — erkenntnismäßig

— ihrer physischen Natur, ihrer Stofflichkeit, ihrer Körperlichkeit

durch den Erkennenden entkleidet wird und im Erkennenden eine

psychische, intentionale Seinsweise erhält. Sonst könnte die physisch
existierende Form in ihrer Konkretion nicht erkannt werden. Denn
der Sinn erkennt nicht die Wesenheiten der körperlichen Beschaffenheiten

(auch die Akzidentien haben Wesenheit und real von ihr
verschiedenes Dasein, Inexistenz), losgelöst von ihrem Dasein, sondern
beides zusammen. Der Gesichtssinn erkennt nicht die Wesenheit der
Rotbeschaffenheit ohne ihre physische Daseinsweise, sondern er erkennt
das Rot in seiner physischen Konkretion (Verwachsenheit), insofern

es ihm als dieses bestimmte daseiende Einzelrot vorliegt ; und er kann
nicht zwischen Wesenheit und Dasein unterscheiden, sondern erkennt
beides zusammen, die physische Wesenheit und das physische Dasein h

Der Verstand erkennt allerdings als seinen Formalgegenstand die

Wesenheiten der körperlichen Dinge. Und so abstrahiert er -—

erkenntnismäßig — von der physischen Existenz derselben. Aber da
er nun nicht die von ihrer Existenz abstrahierte physische
Einzelwesenheit, sondern die allgemeine Wesenheit der Körperdinge erkennt,
abstrahiert er noch dazu von den Einzelheitsmerkmalen, sodaß die
physische Seinsweise, von der er die Form, seinen Gegenstand trennt,

1 Es ist kein Widerspruch darin, daß der äußere Sinn wegen seines
psychischen Charakters den Gegenstand bei der Aufnahme der Stofflichkeit
entkleidet und doch, weil er nicht rein geistig ist, den Gegenstand in seiner Konkretion

erkennt. Im Gegenteil : um seinen Gegenstand, die konkrete
Körperbeschaffenheit zu erkennen, muß er sie sich verinnerlichen, ihr also in sich eine
ihm entsprechende, dem konkreten physischen Gegenstand eine unstoffliche,
psychische Seinsweise geben. Dabei ist wiederum festzustellen, daß der Gegenstand,

vom Erkennenden seiner Stofflichkeit entkleidet, nicht Terminus, sondern
principium cognitionis ist.



444 Immanenz und Transzendenz des Erkennens

die Existenz und die Einzelmerkmale (als die « Konkretion » des

Gegenstandes) umschließt.

Entsprechend der physischen Seinsweise, von der der Erkennende
die Form seines Gegenstandes trennt, ist denn auch unter der « Form »,

so wie sie im gegenwärtigen Zusammenhang genommen wird, weder
die körperliche Einzelwesenheit zu verstehen, die weder vom Sinn
noch vom Verstand geradeswegs als solche erkannt wird, noch die
substantielle Form allein, die mit dem ersten Stoff zusammen die

Körperwesenheit ausmacht : denn der Sinn erkennt die substantielle
Form als solche nicht, und der Verstand erkennt abstrakt nicht nur
die substantielle Form, sondern mit ihr auch den ersten Stoff.
Vielmehr ist unter der Form, die in der dinglichen Wirklichkeit eine

physische Seinsweise hat, das physische Außending zu verstehen, insofern

es in seinem Sosein auf den Erkennenden bezogen, Formalgegenstand

des betreffenden Erkenntnisvermögens ist : sie ist das konkrete
Einzelding als Formalgegenstand des Sinnes, und die allgemeine Wesenheit

als Formalgegenstand des Verstandes.
Und unter der Form, die im Erkennenden eine psychische Seinsweise

hat, ist jeweils derselbe Formalgegenstand des Erkenntnisvermögens

zu verstehen, aber jetzt, insofern er der physischen Seinsweise,

unter der er Terminus ist, entkleidet, den intentionalen Charakter
des Erkennenden in der species impressa angenommen hat und so

nun Erkenntnisrafffe/ (in dem oben erklärten Sinne) ist.
Weil die Form in der species impressa eine andere Seinsweise hat

als in der dinglichen Wirklichkeit, wird sie auch von Thomas häufig,
insofern sie im Erkennenden als Prinzip des Erkennenden steht,
similitudo genannt : lapis non est in anima, sed similitudo lapidis
(Stelle 11). Allerdings übertrifft diese « Ähnlichkeit » alle anderen
Ähnlichkeiten. Denn sie entsteht nicht durch physische Wirkursäch-
lichkeit, wie die zwischen Ursache und Wirkung, zwischen der Ofen-
und der Handwärme — physisch ist die species impressa ihrem entita-
tiven Charakter nach von dem physischen Außending und dem Erkenntnisvermögen

verursacht —, sondern durch intentionale Formalursächlich-
keit : diese Ähnlichkeit ist intentionale Identität. Inkraft dieser
intentionalen Identität zwischen Subjekt uhd Objekt ist denn auch das

Transzendieren des Erkennens selbst kein physisches Langen und
Greifen nach dem Außengegenstand, sondern ein intentionales. Der
Erkennende begnügt sich nicht mit einem physischen Kontakt mit
seinem Gegenstand, mit einem physischen Besitzen desselben : er ver-



Immanenz und Transzendenz des Erkennens 445

langt mehr : er verlangt intentionale Identität, die innigste Vereinigung
und Einswerdung, welche zwischen zwei Dingen stattfinden kann, die
dabei dennoch zwei verschiedene Dinge bleiben. In dieser Identität
besteht auch die Wahrheitstreue unseres Erkennens und unserer
Erkenntnisvermögen, die Fähigkeit und die Tatsache, daß wir erkennend
die Dinge so erreichen, wie sie sind.

Wir müssen also sozusagen allen unseren Begriffen, die wir von
der physischen Ordnung auf die psychische, auf den Erkenntnisvorgang
übertragen, eine analoge Bedeutung geben, damit wir diesen Vorgang
einigermaßen zu verstehen vermögen. Wie die Worte : Form und

Formenübergang, informieren, determinieren, besitzen, haben, sein,

werden u. a., so müssen auch die Worte : Terminus und terminieren,
Transzendenz und transzendieren, Identität und Ähnlichkeit, in einem
dem Erkenntnisvorgang entsprechenden Sinne genommen werden. Nur
so wird man diesem einzigartigen Geschehen gerecht.

Wenn wir nunmehr die Transzendenz unseres Erkennens (und
zwar in erster Linie des sinnlichen Erkennens) genauer bestimmen
wollen, so ist Folgendes zu sagen : Die Transzendenz unseres Erkennens
besteht formaliter in dem transzendentalen (wesentlichen) und prädika-
mentalen (akzidentellen) Bezogensein unserer Erkenntnisvermögen und
Erkenntnistätigkeiten auf den physischen Außengegenstand. Das

heißt : Schon an sich ist das Erkenntnisvermögen ganz allgemein
transzendental auf seinen eigentümlichen Gegenstand bezogen, ganz gleich,
ob dieser da ist oder nicht. Ist er da und das Erkenntnisvermögen
durch ihn in Tätigkeit, so ist das Erkenntnisvermögen mit seiner

Tätigkeit nicht nur transzendental auf den Gegenstand bezogen,
sondern es steht auch zu demselben — und dafür ist die transzendentale
Beziehung das Fundament — in der doppelten prädikamentalen
Beziehung des Maßes und der Ursächlichkeit : 1. des Maßes, insofern
der Gegenstand für Erkenntnisvermögen und Erkenntnistätigkeit art-
und einzelbestimmende äußere Formalursache ist und als solche sich
selbst durch die species impressa als werkzeugliche Ursache in inten-
tionaler Identität in actu primo und secundo dem Erkennenden mitteilt

; und diese Beziehung ist eine sachliche (reale) nur von seiten des

Erkennenden, nicht von seiten des Gegenstandes, nach dem Grundsatz :

objectum eo quod scitur, non mutatur, der Gegenstand erleidet
dadurch, daß er gewußt wird, keine Veränderung ; von seiten des

Gegenstandes ist also die Beziehung nur eine gedankliche ; 2. der Ursächlichkeit

(der Wirkursächlichkeit), insofern der Gegenstand (der Sinne)



446 Immanenz und Transzendenz des Erkennens

wirkursächlich auf Organ und Vermögen einwirkt, indem er a) am
Sinnesorgan die physischen, physiologischen und chemischen

Veränderungen hervorbringt (s. unten) ; b) durch diese in dem dem Organ
geeinten Sinnesvermögen und mit ihm die species impressa und die

Erkenntnistätigkeit ihrem entitativen Charakter nach verursacht ;

und diese Beziehung der Wirkursächlichkeit zwischen Erkennendem
und Gegenstand ist eine sachliche und wechselseitige.

Durch dieseBeziehungen transzendiert somit das sinnliche Erkennen

zu dem physischen Außengegenstand hin. Und da sozusagen das Kernstück

und der Grund dieser Beziehungen, dieser Transzendenz die inten-
tionale Identität zwischen Erkennendem und Erkanntem ist, und diese

intentionale Identität sich im Erkenntnisvermögen und im immanenten
Erkenntnisakt vollzieht, fällt in gewissem Sinn die Transzendenz

unseres Erkennens mit seiner Immanenz in eins zusammen. Unser

Erkennen ist seiner Natur nach Transzendieren zu anderm hin. Sogar
in unserer Selbsterkenntnis, anscheinend unserm immanentesten
Erkenntnisakt, hat der Akt der Selbsterkenntnis (nota bene der Akt,
nicht der Selbsterkennende selbst seiner Substanz nach) nicht sich

selbst, den reflektierenden Akt, zum direkten Gegenstand, sondern
den vorhergehenden Verstandesakt — also ein Anderes — der seinerseits

auf die Körperwesenheit als seinen eigentümlichen Gegenstand
geht -— also wiederum auf ein Anderes — und zu dem sich der
reflektierende Akt « zurückbeugt », damit er, bzw. der Sich-selbst-erkennende

durch ihn, umwegweise an Hand dieses direkten Aktes den Verstand
und den Träger des Verstandes, d. h. also sich selbst erkenne. Gott
allein ist in seiner Selbsterkenntnis seiner Substanz nach, die mit dem
Erkenntnisakt identisch ist, Subjekt und Objekt zugleich. Er ist
Denken eben dieses substantiellen Denkens, subsistierende
Selbsterkenntnis ; sich selbst erkennen heißt : er selbst sein, intelligere suiipsius
actualissimum ist für ihn subsistere per se actualissimum.

Daß bei unserem Erkennen die intentionale Einswerdung und
Identität von Subjekt und Objekt, die den Dualismus der dinglichen
Wirklichkeit überwindet, stattfindet, das kommt nicht einseitig nur
vom Erkennenden her, sondern auch vom Erkenntnisgegenstand,
selbst auch vom körperlichen; ja, das ist als auf seinen letzten Grund,
auf Gott, auf dessen Identität mit sich selbst in der Seins- und in der

Erkenntnisordnung zurückzuführen. Wie das geschöpfliche Erkenntnis-
vermögen, auch das Sinnesvermögen, eine Teilhabe ist am göttlichen
Verstand, der mit der göttlichen Wesenheit identisch ist, und der die



Immanenz und Transzendenz des Erkennens 447

von Gott verschiedenen Dinge in der göttlichen Wesenheit erkennt

— in der jegliches Sein in höherer Weise erkenntnismäßig enthalten
ist —, so sind unsere Erkenntnisgegenstände Teilhaben an derselben

göttlichen Wesenheit — die als die erste Ursache in höherer und
vollkommenster Weise jegliches Sein seinsmäßig ursächlich in sich
vorenthält —. Durch die geschöpfliche Teilhabe an derselben göttlichen
Wesenheit also sind unsere Erkenntnisvermögen und ihre Gegenstände
auf einander, auf das Einswerden angelegt. Durch Teilhabe am
göttlichen Intellekt, der mit der göttlichen Wesenheit identisch ist, sind

unsere Erkenntnisvermögen lichtempfänglich, in der Anlage, die anderen

Dinge intentionaliter zu werden und zu sein, also zu ihnen hin zu
transzendieren ; und durch Teilhabe an derselben göttlichen Wesenheit,
dem esse divinum, das intelligere divinum ist, sind die Dinge
lichtspendend, imstande, ihr Sein in intentionaler Identität unseren
Erkenntnisvermögen mitzuteilen und insofern gewissermaßen auch ihrerseits

zu dem Erkennenden hin zu transzendieren. Gott erkennt die

außergöttlichen Dinge durch ursächliche erhabene Identität, per identi-
tatem causalem eminentialem in der intentionalen und in der enti-
tativen Ordnung — beide Ordnungen sind in Gott miteinander identisch

(weil in ihm esse intelligere ist) —, seine Wesenheit ist in dieser

Erkenntnis das subjektive und objektive Erkenntnismittel zugleich :

wir dagegen erkennen die anderen Dinge durch Identität in der
intentionalen Ordnung, und das subjektive Erkenntnismittel ist für uns
die species, die species impressa als das medium quo und (bei den drei
letzten inneren Sinnen und dem Verstand) die species expressa als

das medium in quo.
Wie schon erwähnt wurde, wird die species impressa, das

eingeprägte Erkenntnisbild, in den äußeren Sinnen durch den physischen
Außengegenstand, die jeweilige Körperbeschaffenheit, hervorgebracht.
Da die äußeren Sinne wesentlich an ein körperliches Organ gebunden
sind, kann der körperliche Gegenstand auf sie einwirken : das erforderliche

Verhältnis zwischen dem Wirkenden, dem Gegenstand und dem

Leidenden, dem Sinnesorgan und dem dieses informierenden
Sinnesvermögen ist vorhanden. Daß der Gegenstand tatsächlich auf den

Sinn wirkt und ihn bestimmt, steht aus der Erfahrung fest. Im Organ
werden von ihm zunächst physische, chemische und physiologische
Veränderungen und Bestimmtheiten hervorgebracht. Diese sind, weil

am Organ als solchem, nicht das eingeprägte Erkenntnisbild. Aber
durch die physischen, chemischen und physiologischen Veränderungen



448 Immanenz und Transzendenz des Erkennens

und Bestimmtheiten des körperlichen von der Seele und dem

Sinnesvermögen beformten Organs wird im Vermögen die seelische

Veränderung, das Erkenntnisbild eingeführt. So ist der Druck der Außenwelt

für die äußeren Sinne sozusagen physisch spürbar. Dies gilt
namentlich für die sogenannten niederen Sinne, Geruch, Geschmack
und Tastsinn, die sich auf ihren Gegenstand nicht wie die höheren
Sinne, Gesicht und Gehör, rein objektiv, sondern unter einem
subjektiven Gesichtspunkt beziehen, insofern sie ihren Gegenstand als

etwas den Empfindenden Behaftendes, auf ihn Einwirkendes empfinden.
Und unter ihnen empfindet der Tast (Druck- und Temperatur)-Sinn,
welcher als der « stofflichste » Sinn bezeichnet wird, nicht nur dunkel
und nebenbei (in actu exercito), wie sein Gegenstand psychisch auf
den Empfindenden einwirkt und in ihm die Empfindung hervorruft,
sondern er empfindet auch ausdrücklich, wie er physisch einwirkt,
sich physisch dem Empfindenden mitteilt : der Drucksinn empfindet
das Harte, Widerstehende als den Widerstand, den Druck im empfindenden

Körper physisch hervorbringend ; und der Temperatursinn
empfindet das Warme als erwärmend, als sich physisch dem empfindenden

Körper mitteilend. Es ist also vor allem der Tastsinn, der (in
gewissem Sinn) sogar in physischem Kontakt mit den von ihm
erkannten Körperbeschaffenheiten steht. Der Tastsinn ist auch die

Brücke, auf der wir vom physischen Gegenstand drinnen, vom
innerorganischen Gegenstand zum Gegenstand draußen, zum außerorganischen

Gegenstand gelangen. Denn auf den Tastsinn gründet sich

die mittelbare Sinneserfahrung, die nötig ist, den Gegenstand draußen

vom Gegenstand drinnen zu unterscheiden und den Gegenstand draußen
als draußen zu erkennen. (Näheres hierüber bei Jos. Gredt, Elementa II7,
n. 689, 2 ; Die aristotelisch-thomistische Philosophie, 2. Bd., S. 73 ;

De cognitione sensuum externorum, 19242, S. 16 ff.)
Wie der Erkenntnisakt des äußern Sinnes, die Empfindungstätigkeit,

unter dem aktuellen Einfluß des physischen Außengegenstandes

und der species impressa entsteht und andauert, so terminiert
er auch ebensolange unmittelbar auf denselben physischen Gegenstand
ohne subjektive und erst recht ohne objektive Vermittlung einer

species expressa. Die drei inneren Sinne dagegen, die Phantasie, das

sinnliche Schätzungsvermögen und das sinnliche Gedächtnis sowie

der Verstand prägen ein Erkenntnisbild aus, durch dessen subjektive
Vermittlung sie ihren Gegenstand erkennen. Daß dies die Lehre des

hl. Thomas selbst ist, nehmen alle Thomisten einmütig an. Und selbst



Immanenz und Transzendenz des Erkennens 449

der oben erwähnte P. Degl' Innocenti gesteht : « Intra Thomistas

pacificum est, Angelicum excludere speciem expressam a sensibus

externis », weshalb er die species impressa zum objektiven Erkenntnismittel

machen wollte Thomas verlangt immer wieder bei den

äußeren Sinnen die reale Gegenwart des Gegenstandes, nicht nur damit
dieser die Empfindungstätigkeit hervorbringe, sondern auch damit er
sie vollende und abschließe. Die Tätigkeit der Phantasie ist ihm
« formatio », weil sie sich ein Bild des abwesenden Dinges formt ; die

Tätigkeit des äußern Sinnes jedoch vollzieht sich einzig dadurch, daß

der Sinn vom Sinnfälligen verändert wird ; er formt kein Bild, da sein

Gegenstand gegenwärtig und dem Erkenntnisvermögen proportioniert
ist (vgl. S. Th. I 85, 2 zu 3). Deutlich geht auch aus unseren
Ausführungen hervor, daß die äußeren Sinne keines ausgeprägten Erkenntnisbildes

bedürfen. Ihre Tätigkeit ist wesentlich Anschauung des nach

Inhalt, Form und Gegenwart gegebenen Gegenstandes. Wie sie objektiv
unmittelbar vom physischen Gegenstand, der Körperbeschaffenheit,
beeinflußt und bestimmt werden, so wenden sie sich auch objektiv
und subjektiv unmittelbar diesem Gegenstande zu : er ist ihr Prinzip
und ihr Terminus. Und so ist unser gesamtes Erkennen durch die
äußeren Sinne in der physischen Außenwelt verankert.

Nachdem nun einmal diese physische Außenwelt durch die species

impressa den Eingang in unsere äußeren Sinne gefunden hat, geht sie

ihren Weg durch die einzelnen inneren Sinne weiter, indem die Tätigkeit

des vorhergehenden Vermögens jeweils im folgenden eine diesem

Vermögen entsprechende species impressa hervorbringt. In dieser

Spezies wird der Gegenstand immer mehr vergeistigt, bis er sich, immer
noch in seiner Konkretion, im Phantasiebild (in dem die ausgeprägten
Erkenntnisbilder der inneren Sinne mit einem Ausdrucke zusammengefaßt

werden) dem Verstand darbietet, der mit Hilfe des « tätigen
Verstandes » die Konkretion löst und die Wesenheit der
Körperbeschaffenheit sich zum Gegenstand macht. Schon bei der Einwirkung
auf den äußern Sinn war diese Wesenheit als der Seins- und
Tätigkeitsgrund der Körperbeschaffenheit mittätig und wurde von den

Sinnen, wenn auch nicht erkannt, so doch in ihrer Konkretion in inten-
tionaler Weise weitergegeben, weshalb sie auch unter dem Einfluß
des tätigen Verstandes in den Blickpunkt des möglichen Verstandes

gerückt werden kann. Selbst der Formalgegenstand des Verstandes,

die Körperwesenheit, ist somit in der physischen Außenwelt verankert.

Mögen daher auch die drei letzten inneren Sinne und der Verstand



450 Immanenz und Transzendenz des Erkennens

ein Erkenntnisbild ausprägen und in diesem als ihrem subjektiven
Erkenntnismittel ihren Gegenstand erkennen : dieser Gegenstand ist
dennoch, wenn auch nicht mehr nach Inhalt, Form und Gegenwart,
so doch nach Inhalt und Form (der Gegenstand der inneren Sinne)
oder wenigstens dem Inhalt nach (der Verstandesgegenstand)
bewußtseinsjenseitig. Und diese seine Bewußtseinsjenseitigkeit leitet er her

von dem den äußeren Sinnen physisch gegenwärtigen Außending.
(Näheres hierüber in der Abhandlung : Inwiefern ist der Gegenstand
unseres Verstandes bewußtseinsjenseitig Div. Thomas 1931, S. 265 ff.)

Man erklärt die unumstößliche Tatsache, daß der wirkliche Gegenstand

unserer Erkenntnisvermögen die körperlichen Dinge, sei es in
ihrer Konkretion, sei es in ihrer allgemeinen Wesenheit sind, bzw. daß

wir erkennend die körperliche Außenwelt erreichen, nicht dadurch,
daß man schon die Gegenstände der äußeren Sinne als Gegenstände

in den Erkennenden hineinverlegt, um so die Immanenz der Erkenntnistätigkeit

zu retten, sondern in der Weise, daß man die körperlichen
Außendinge in ihrer Konkretion und mit ihren Wesenheiten in der

species impressa auf die Erkenntnisvermögen einwirken, mit dem

Erkennenden intentionaliter einswerden und so den Erkennenden zu
den Außendingen hin transzendieren läßt. Und damit kommt unserm
Erkennen Immanenz und Transzendenz zugleich zu, ja sie fallen in
eins zusammen.


	Immanenz und Transzendenz des Erkennens

