Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 17 (1939)

Artikel: Immanenz und Transzendenz des Erkennens
Autor: Wintrath, Petrus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762536

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762536
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Immanenz und Transzendenz des Erkennens.

Von P. Petrus WINTRATH O. S. B., Maria-Laach / Eibingen,

Nach der Lehre der Thomisten ist die Erkenntnistitigkeit keine
physische, aus sich hinausgehende Titigkeit (actio transiens), die
wesentlich in der Hervorbringung einer Wirkung besteht, sondern
eine metaphysische, in sich bleibende Titigkeit (actio immanens), die
nicht Hervorbringung einer Wirkung, sondern etwas in sich Vollendetes,
Abgeschlossenes ist. Und wenn sie auch, wie die Tétigkeit der drei
letzten inneren Sinne und des Verstandes, eine Wirkung hervorbringt,
d. h. ein Erkenntnisbild ausprigt, so ist das immer nur nebensichlich ;
sie tut dies nicht um ihrer selbst willen, sondern wegen des Erkenntnis-
gegenstandes. Wenn dieser nicht gegenwirtig oder nicht in der Weise,
wie er dem betreffenden Erkenntnisvermégen entsprechen muB, in
Wirklichkeit vorhanden ist, gibt sich die Tatigkeit im ausgeprigten
Erkenntnisbild selbst einen AbschluB3, einen Terminus, in dem sie
ihren Gegenstand betrachtet.

Wenn dem nun so ist, wenn die Erkenntnistitigkeit in sich selbst
beschlossen ist, den Erkenntnistriger nicht tiberschreitet, kann dann
ihr Terminus, das, was sie formell und unmittelbar erreicht und erfaBt,
d. h. erkennt, auBerhalb des Erkennenden liegen, kann im besondern
der Gegenstand des #uBern Sinnes, die Kérperbeschaffenheit sein, so
wie sie in der physischen AuBenwelt da ist ? — Allerdings unterscheiden
manche « Neuscholastiker » (wie neuerdings gesagt wurde) beim Gegen-
stand der duBeren Sinne zwischen dem Gegenstand «drinnen » (inner-
halb des Sinnesorganes, nicht innerhalb des Sinnesvermégens) und
dem Gegenstand «drauBen » (auBerhalb des Organes) ; sie bringen den
Gegenstand drinnen in méglichst innigen Kontakt mit den peripheren
Nervenendigungen des betreffenden Sinnesorganes und lassen ihn so
eigentiimlichen, unmittelbaren Gegenstand des Sinnes sein : Unmittel-
barer Gegenstand des Gesichtssinnes ist nach ihnen das Griin, nicht
des Baumblattes — das ist der Gegenstand drauBen —, sondern des
Athers, der unmittelbar die Netzhaut des Auges beriihrt ; unmittel-



414 Immanenz und Transzendenz des Erkennens

barer Gegenstand des Gehorsinnes ist der Ton, nicht an der Glocke,
sondern im innern Ohr an der Basilarmembrane ; unmittelbarer Gegen-
stand des Temperatursinnes ist die in den empfindenden Koérper auf-
genommene Wirme usw. — Aber bleibt damit nicht doch, so sagt man,
der Terminus eines psychischen Aktes ein physischer Gegenstand?!, zu
dem, um ihn zu erfassen, der psychische Akt hinauslangen muB ;
und wie soll er dies kénnen ? MuB nicht vielmehr angesichts der
Immanenz der Erkenntnistitigkeit der Gegenstand, der Terminus
im Erkennenden selbst sein, so daBl der Erkennende den Gegenstand
erfalBt, so wie er #»n ihm, im Erkennenden ist 7 Wenn dann auch der
Gegenstand auBerhalb des Erkennenden nur mittelbar erfaBt wird,
durch den Gegenstand, so wie er im Erkenntnisvermdgen ist, er wird
dann eben doch in der Weise erkannt, wie es unserm Erkenntnis-
apparat moglich ist 2.

Man glaubt sich fiir diese Losung selbst auf Stellen des hl. Thomas
berufen zu konnen, wie etwa die folgenden :

No. 1. S. Th. I 14, 2¢.

Licet in operationibus, quae transeunt in exteriorem effectum, objectum
operationis, quod significatur ut terminus, sit aliquid extra operantem :
tamen in operationibus, quae sunt in operante, objectum, quod signifi-
catur ut terminus operationis, est in ipso operante; et secundum quod
est in eo, sic est operatio in actu. Unde dicitur 3 de Anima [cap. 8;
431 b 22-28], quod sensibile in actu est sensus in actu, et intelligibile in
actu est intellectus in actu. Ex hoc enim aliquid in actu sentimus vel
intelligimus, quod intellectus noster vel sensus informatur per speciem
sensibilem vel intelligibilem. Et secundum hoc tantum sensus vel intel-
lectus est aliud a sensibili vel intelligibili, quia utrumque est in potentia.

Bei den Titigkeiten, die auf eine duBere Wirkung iibergehen, ist der
Gegenstand der Titigkeit, der als ihr Zielpunkt bezeichnet wird, etwas,
das auBerhalb des Titigen ist. Bei den Tatigkeiten jedoch, die im Tatigen
sind, ist der Gegenstand, der als Zielpunkt der Titigkeit bezeichnet wird,
im Titigen selbst. Und insofern er in ihm ist, ist die Tatigkeit im wirk-
lichen Vollzug. Daher heiBt es bei Aristoteles, das Sinnfillige im wirklichen
Sich-kundgeben sei der Sinn im wirklichen Wahrnehmen, und das Versteh-
bare im wirklichen Sich-kundgeben sei der Verstand im wirklichen Ver-
stehen. Denn dadurch empfinden oder denken wir etwas in Wirklichkeit,

! Denn wohlgemerkt, der Gegenstand «drinnen» ist wie der Gegenstand
« drauBlen » bewuBtseinsjenseitig, zwar im Organ (an den Nervenendigungen),
aber nicht innerhalb des Erkenntnisvermégens (s. unten S. 293 f).

* Vgl. H. Degl’ Innocenti O. P., De sensatione apud S. Thomam, Acta secundi
Congressus Thomistici internationalis. Romae 23-28 Nov. 1936, p. 145-148.



Immanenz und Transzendenz des Erkennens 415

daB unser Verstand oder Sinn durch ein sinnliches oder verstandliches
Erkenntnisbild beformt wird. Und nur insoweit ist der Sinn oder der
Verstand vom Sinnfélligen oder Verstehbaren verschieden, als beide [zu-
einander] in Moglichkeit sind.

No. 2. S. Th. I 54, 2c¢.

Duplex enim est actionis genus, ut dicitur Metaph. [lib. 8, cap. 8;
1050 a 36 sq.]: Una scilicet quae transit in aliquid exterius, inferens
passionem ; sicut urere et secare; alia vero actio est, quae non transit
in rem exteriorem, sed magis manet in ipso agente : sicut sentire, intel-
ligere vel velle; per hujusmodi enim actionem non immutatur aliquid
extrinsecum, sed totum in ipso agente agitur.

Zweifach ist die Gattung der Tatigkeit (Aristoteles): Die eine geht
auf etwas iiber, das draullen ist, in das sie ein Leiden hineintrigt, wie
Brennen und Schneiden ; die andere Titigkeit geht nicht auf ein Ding
drauBen iiber, sondern bleibt vielmehr im Titigen selbst, wie Empfinden,
Denken oder Wollen ; denn durch eine Tétigkeit solcher Art wird nicht
etwas, das drauBen ist, verindert, sondern das Ganze geht im Téitigen
selbst vor sich.

No. 3. S. Th. I 56, 1c.

Objectum aliter se habet in actione, quae manet in agente, et in
actione, quae transit in aliquid exterius. Nam in actione, quae transit
in aliquid exterius, objectum sive materia, in quam transit actus, est
separata ab agente: sicut calefactum a calefaciente et aedificatum ab
aedificante. Sed in actione, quae manet in agente, oportet ad hoc quod
procedat actio, quod objectum uniatur agenti; sicut oportet quod sensi-
bile uniatur sensui ad hoc quod sentiat actu. Et ita se habet objectum
unitum potentiae ad hujusmodi actionem, sicut forma, quae est principium
actionis in aliis agentibus ; sicut enim calor est principium formale cale-
factionis in igne, ita species rei visae est principium formale visionis in
oculo.

Der Gegenstand verhidlt sich bei der Tatigkeit, die im Titigen bleibt,
anders, als bei der Titigkeit, die auf etwas drauBen iibergeht. Denn bei
der Tatigkeit, die auf etwas drauBen iibergeht, ist der Gegenstand oder
der Stoff, auf den die Tatigkeit iibergeht, vom Titigen getrennt, wie das
Erwirmte vom Erwirmenden und das Gebiude vom Erbauenden. Aber
bei der Titigkeit, die im Titigen bleibt, muB der Gegenstand, damit die
Tatigkeit vonstatten gehe, dem Titigen geeint werden, so wie das Sinn-
fallige dem Sinn geeint werden muB, damit er in Wirklichkeit empfindet.
Somit verhdlt sich der dem Vermégen geeinte Gegenstand zu einer solchen
Tatigkeit wie die Form, die Grund der Titigkeit bei den anderen Tatigen
ist ; wie namlich die Warme der formliche Grund der Erwirmung beim
Feuer ist, so ist das Erkenntnisbild des gesehenen Dinges Formgrund
des Sehens im Auge.

No. 4. De Verit. 1, 11c.
Sed circa apprehensionem sensus [et non circa judicium sensus, de
quo antea] sciendum est, quod est quaedam vis apprehensiva, quae



416 Immanenz und Transzendenz des Erkennens

apprehendit speciem sensibilem sensibili re praesente, sicut sensus pro-
prius ; quaedam vero apprehendit eam re absente, sicut imaginatio ; et
ideo sensus semper apprehendit rem ut est, nisi sit impedimentum in
organo vel in medio: sed imaginatio apprehendit ut plurimum rem ut
non est, quia apprehendit eam ut praesentem, cum sit absens; et ideo
dicit Philosophus in IV Metaph. (com. 34), quod sensus non est dominus
falsitatis, sed phantasia.

Was aber das Aufnehmen [Erfassen] des Sinnes angeht [welches dem
« Urteil », dem eigentlichen Erkenntnisakt des Sinnes, vorausgeht und
letztern im Gefolge hat], so mul man folgendes wissen : Es gibt eine Wahr-
nehmungskraft, welche das sinnliche Erkenntnisbild aufnimmt in Gegen-
wart des sinnfilligen Dinges, wie der besondere [einzelne, duBere] Sinn.
Die andere aber nimmt es [das Erkenntnisbild] auf in Abwesenheit des
Dinges, wie die Einbildungskraft. Und deshalb erfaBt [erkennt] der [duBere]
Sinn das Ding stets wie es ist, wenn nicht ein Hindernis im Organ oder
im Mittel ist ; die Einbildungskraft jedoch erfaBt sehr oft das Ding, wie
es nicht ist, denn sie erfaflit es als gegenwirtig, da es abwesend ist. Und
deshalb sagt der Philosoph, nicht der [duBere] Sinn sei fiihrend in der
Falschheit, sondern die Phantasie.

No. 5. De Verit. 2, 2c¢.

Secundum hoc a cognoscente aliquid cognoscitur, quod ipsum cognitum
aliquo modo est apud cognoscentem.

Insofern wird etwas vom Erkennenden erkannt, als das Erkannte
irgendwie im Erkennenden ist.

No. 6. In lib. De Causis 1, 18.

Secundum hoc cognitio perficitur, quod cognitum est in cognoscente,
non quidem materialiter sed formaliter ... Habere aliquid in se formaliter
et non materialiter, in quo consistit ratio cognitionis, est nobilissimus
modus habendi aliquid.

In der Weise wird die Erkenntnis vollzogen, daB das Erkannte im
Erkennenden ist, zwar nicht dem Stoffe, sondern der Form nach ...
Etwas in sich haben der Form und nicht dem Stoffe nach — worin das
Wesen der Erkenntnis besteht —, ist die edelste Weise, etwas zu haben.

No. 7. 1 Sent. d. 35 q. 1 a. 2.

Intellectum dupliciter dicitur sicut et visum. Primum est ipsa species
rei visibilis in pupilla exsistens, quae est etiam perfectio videntis et princi-
pium visionis et medium rei visibilis. Est etiam visum secundum, quod
est ipsa res extra visum exsistens. Similiter primum intellectum est simili-
tudo rei intellectae in intellectu exsistens, et secundum intellectum est
ipsa res, quae per similitudinem illam intelligitur.

Vom « Verstandenen » spricht man in zweifacher Weise, wie auch
vom « Gesehenen ». Das erste ist das im Auge daseiende Erkenntnisbild
des sichtbaren Dinges, das zugleich Vervollkommnung des Sehenden,
Grund des Sehens und Mittel des sichtbaren Dinges ist. Es gibt auch ein
zweites Gesehenes, welches das auBerhalb des Gesichtssinnes daseiende



Immanenz und Transzendenz des Erkennens 417

Ding ist. Ebenso ist das erste Verstandene die im Verstand daseiende
Ahnlichkeit des verstandenen Dinges, und das zweite Verstandene ist
das Ding selbst, das durch jene Ahnlichkeit verstanden wird.

Nach der Lehre des hl. Thomas soll also der Gegenstand in der
Spezies, in der similitudo, im Erkennenden sein, nicht nur, damit der
Erkennende (das Erkenntnisvermogen) in erster Wirklichkeit beformt,
vervollkommnet und befihigt wird, die Erkenntnistitigkeit zu setzen,
sondern auch damit er (der Gegenstand) in zweiter Wirklichkeit (in
der Wirklichkeit der Erkenntnistat) in der Spezies im Erkennenden
erfaBt, d. h. erkannt werde ; das Erkenntnisbild (der Gegenstand im
Erkennenden) soll somit nicht nur Prinzip der Erkenntnistitigkeit
und subjektives Erkenntnismittel (Mittel, dessen das erkennende Subjekt
zum Erkennen bedarf) sein, sondern auch Terminus, das was erkannt
wird, objektives Mittel, das zuerst erkannt und durch welches und nach
welchem der Gegenstand auBerhalb des Erkennenden erkannt wird.
Ja, nach Thomas soll der #uBere Sinn ausdriicklich das sinnliche
Erkenntnisbild erkennen (apprehendit speciem sensibilem, 4. Stelle)
und dadurch das Ding (apprehendit rem, ebda.); d. h. in dem sinn-
lichen Erkenntnisbild und gemidB demselben soll das sinnfillige Ding
erkannt werden. Deshalb unterscheidet Thomas auch ein doppeltes
objektives « Gesehenes» und « Verstandenes», eines, die im Erken-
nenden daseiende Spezies oder similitudo, das andere, das auBerhalb
des Erkennenden daseiende Ding (Stelle 7).

I.

Was zunichst den Hinweis auf den Gegenstand « drinnen» und
den Gegenstand « drauBen» bei den duBeren Sinnen angeht, so sei
festgestellt, daB fithrende Thomisten diese Unterscheidung nicht des-
wegen machen, um den physischen Gegenstand des duBern Sinnes
im Gegenstand «drinnen » moglichst nahe an den psychischen Er-
kenntnisakt heranzuriicken und so « die Kluft » zwischen Psychischem
und Physischem gewissermaBen zu verdecken, sondern weil es Tat-
sache ist, die die Physik aufweist, daB die Dinge, die Gegenstinde
drauBen, physisch auf die Organe simtlicher duBeren Sinne einwirken :
durch das Rot, das Griin in der Ferne (den Gegenstand drauBen des
Gesichtssinnes) entsteht an der Netzhaut des Auges der Gegenstand
drinnen : das gefirbte Ausgedehnte am Ather, der unmittelbar die
Netzhaut beriihrt ; durch den Ton an der Glocke (den Gegenstand
drauBen des Gehorsinnes) entsteht im innern Ohr an der Basilar-



418 Immanenz und Transzendenz des Erkennens

membrane, die unmittelbar den Gehornerv beriihrt, der Ton, welcher
unmittelbar gehort wird : der Gegenstand drinnen usw. Und durch
den Gegenstand drinnen wird der Gegenstand drauBen abgebildet
und objektiv dargestellt, so daB beide zugleich erkannt werden, ohne
daB der duBere Sinn sie voneinander unterscheidet und als o6rtlich
von einander getrennt wahrnehmen koénntel.

Dadurch, daB der eigentiimliche und unmittelbare Gegenstand
des duBern Sinnes im engsten Kontakt mit dem vom Sinnesvermdogen
informierten Organ steht, kann dann auch die Empfindung, die
Erkenntnistitigkeit des duBern Sinnes, wirklich das sein, was sie ihrem
Wesen nach ist, und was sie, damit unser Gesamterkennen als solches
nicht in der Luft hiingt, sondern auf realem Boden fuBt, d. h. sich auf
die korperliche AuBenwelt griindet, sein mul3 : Erfassung eines gegen-
wartigen Gegebenen, Anschauung eines nicht nur erkenntnismifBig,
sondern seinsmiBig (physisch) gegenwirtigen, zeitlich und rdumlich
mit der Empfindungstitigkeit zusammen seienden koérperlichen Gegen-
standes. Denn wenn es nicht der Gegenstand drinnen ist, der unmittel-
bar erkannt wird, sondern der Gegenstand, so wie er draullen auBerhalb
des Organes ist : die physische Einwirkung des Gegenstandes auf den
Sinn aus der Ferne durch ein Mittel hindurch braucht Zeit. Und wenn
diese Zeit auch noch so kurz ist, sie geniigte doch, daBl der
schwankende Gegenstand ein anderer geworden, ja vielleicht nicht
mehr vorhanden wire, wenn er tatsichlich wahrgenommen' werden
soll. Auf ein solches Erkennen lieBe sich aber keine Sicherheit und
GewiBheit aufbauen, so wie wir sie naturgemil bei unserer Gesamt-
erkenntnis besitzen miissen (s. unten).

Ubrigens sagt auch schon Thomas (S. Th. I 27, 5¢), die Tatig-
keit des duBern Sinnes, die Empfindung, die ebenso, wie Verstehen
und Wollen in ihrem Triger, eine Titigkeit im Empfindenden sei,
stehe der Gattung jener Titigkeiten nicht ganz fern, die nach auBen
gehen. Denn die Empfindung vollziehe sich durch die Titigkeit des
Sinnfilligen auf den Sinn:

No. 8. S. Th. I 27, 5ec.

Sentire, quod [sicut intelligere et velle] etiam videtur esse operatio
in sentiente, est extra naturam intellectualem, neque totaliter est remotum

a genere actionum, quae sunt ad extra. Nam sentire perficitur per
actionem sensibilis in sensum.

1 Vgl. Jos. Gredt, Die aristotelisch-thomistische Philosophie, 1. Bd. Freiburg
i. Br. Herder 1935, S. 325 ff.; Ders., Elementa Philosophiae, 17, Nr. 487 ff.;
Die Deutsche Thomasausgabe. Ant. Pustet. Salzburg 1937. Bd. 6, S. 524 ff.



Immanenz und Transzendenz des Erkennens 419

Sinn und Sinnestitigkeit sind nicht etwas rein Geistiges (« sentire
est extra naturam intellectualem »), sondern dem korperlichen Organ
verhaftet und deshalb selbst etwas Kérperliches, Physisches. Und so
kann das physische Sinnfillige in den Sinn hineinwirken, und der
physische Gegenstand trifft auf den physisch-psychischen Sinn und
dieser auf jenen; die Proportion ist beim duBern Sinn und seinem
Gegenstand vorhanden, die zwischen Erkenntnisvermdégen und Erkennt-
nisgegenstand erforderlich ist : wie der Gegenstand, liegt in etwa auch
der Sinn auf der physischen Ebene.

Wer sodann die Lehre des hl. Thomas vom Erkennen und im
besondern von der Sinnestitigkeit nur einigermaBen kennt, wird die-
selbe mit den oben ausgesprochenen Anschauungen schwerlich in
Einklang bringen kénnen, erst recht nicht, wenn er die Folgerungen
inbetracht zieht, die sich aus diesen Anschauungen ergeben. GewiB,
man will auf gegnerischer Seite an der Wirklichkeit der kérperlichen
Aulenwelt festhalten — wie koénnte man sich sonst iiberhaupt auf
den Realisten Thomas berufen ? —, das, was schlieBlich von den
Sinnen, vom Verstand erkannt wird, sollen die kérperlichen Beschaffen-
heiten, die Farbe, der Ton usw., bzw. die Wesenheiten der Korper-
dinge sein. Aber vor ihnen, #m Erkennenden, so sagt man, steht das
Erkenntnisbild, die Ahnlichkeit, der Gegenstand in seinem erkenntnis-
miBigen Sein. Und das, was #m Erkennenden steht, wird eigentlich
und an sich erkannt, und nur im Gefolge von ihm die Kérperbeschaffen-
heit, die Korperwesenheit. Allein, nimmt man sich mit dieser Auf-
fassung nicht selbst das Recht, hinter dem Terminus, dem Gegenstand
im Erkennenden, iiberhaupt noch einen andern auBerhalb des Er-
kennenden anzunehmen ? Woher wissen wir dann, daB es einen
solchen gibt, wenn nicht einmal der duBere Sinn, der wie Thomas
(De Verit. 12, 3 ad 2) sagt, das primum principium nostrae cognitionis,
der Beginn und Ursprung unserer Erkenntnis ist, den erkenntnis-
unabhingigen Gegenstand unmittelbar erreicht ? Trifft dann nicht
zu, was Thomas (S. Th. I 85, 2 ¢) mit beredten Worten sagt: Wenn das,
was wir erkennen, nur die Spezies sind, die in der Seele sind, dann
handeln alle Wissenschaften nicht von den Dingen, die auBerhalb der
Seele sind, sondern nur von den Spezies, die in der Seele sind. Und
wenn das Erkenntnisvermdgen nur seine eigenen Erleidungen erkennt,
dann wird der, welcher einen gesunden Geschmack hat, urteilen, der
Honig sei siil, und wer einen verdorbenen Geschmack hat, wird urteilen,
der Honig sei bitter. Und so wird jede Meinung, und sich einander

Divus Thomas. 28



420 Immanenz und Transzendenz des Erkennens

widersprechende Behauptungen werden in gleicher Weise wahr sein.
Darum erklirt Thomas hier und an anderen Orten feierlich : Nicht
die Spezies, weder die sinnliche, noch die verstandliche, nicht die
similitudo, nicht das Erkannte, sofern es im Erkennenden ist, ist das,
was erkannt wird, sondern das, was erkannt wird, ist das Ding, das
auBerhalb des Erkennenden ist ; das Erkenntnisbild, die Ahnlichkeit,
das Erkannte im Erkennenden dagegen ist das, wodurch das Ding,
das auBerhalb ist, erkannt wird. Es ist nur in zweiter Linie Erkenntnis-
gegenstand.

No. 9. S. Th. I 85, 2 s.c.

Species intelligibilis se habet ad intellectum sicut species sensibilis
ad sensum. Sed species sensibilis non est id quod sentitur, sed magis id
quo sensus sentit. Ergo species intelligibilis non est id quod intelligitur
actu, sed id quo intellectus intelligit. (Der Artikel stellt die Frage, ob das
geistige Erkenntnisbild das sei, was erkannt wird.)

Das verstandliche Erkenntnisbild verhilt sich zum Verstand wie das
sinnliche Erkenntnisbild zum Sinn. Nun ist aber das sinnliche Erkenntnis-
bild nicht das, was sinnlich wahrgenommen wird, sondern vielmehr das,
wodurch der Sinn wahrnimmt. Folglich ist das verstandliche Erkenntnis-
bild nicht das, was im Tatigkeitsvollzug erkannt wird, sondern das, wo-
durch der Verstand erkennt.

Schon auf diese Worte allein hin kann man wahrhaftig nicht
sagen, nach Thomas werde formell die Spezies erkannt und erst durch
die Spezies das Ding: «species sensibilis non est id quod sentitur »,
« species intelligibilis non est id quod intelligitur ».

No. 10. Ibid. cp.

Dicendum est quod species intelligibilis se habet ad intellectum ut
quo intellectus intelligit ... Similitudo visibilis est secundum quam visus
videt ; et similitudo rei intellectae, quae est species intelligibilis, est forma
secundum quam intellectus intelligit ... Species intellectiva secundario
est id quod intelligitur. Sed id quod intelligitur primo, est res cujus
species intelligibilis est similitudo.

Man muB sagen, da das verstandliche Erkenntnisbild sich zum Ver-
stand verhilt als das, wodurch der Verstand versteht ... Die Ahnlichkeit
des Sinnfilligen ist es, der gemdfi der Gesichtssinn sieht; und die Ahn-
lichkeit des verstandenen Dinges, welche das verstandliche Erkenntnis-
bild ist, ist die Form, der gemdf der Verstand versteht ... Das verstand-
hafte Erkenntnisbild ist an zweiter Stelle das, was verstanden wird ;
aber das, was zuerst verstanden wivd, ist das Ding, dessen Ahnlichkeit das
verstandliche Erkenntnisbild ist.

No. 11. De Verit. 2, 3 zu 1.
Intellectum non est perfectio intelligentis secundum illam rem, gquae
cognoscitur (res enim illa est extra intelligentem), sed secundum rei simili-



Immanenz und Transzendenz des Erkennens 421

tudinem, qua cognoscitur; quia perfectio est in perfecto; lapis autem
non est in anima, sed similitudo lapidis. :

Das « Verstandene » ist die Vervollkommnung des Verstehenden nicht
dem Ding gemialB, welches erkannt wird [sofern unter dem Verstandenen
das Ding gemeint ist, das erkannt wird] (dieses Ding ist ndmlich auBerhalb
des Verstehenden), sondern der Ahnlichkeit des Dinges gemiB [sofern
unter dem « Verstandenen » die Ahnlichkeit, das Erkenntnisbild des Dinges
verstanden wird], durch welche erkannt wird ; denn die Vollkommenheit
ist im Vollkommenen, der Stein aber ist nicht in der Seele, sondern die
Ahnlichkeit des Steines.

No.12. S. Th. I 14, 6 zu 1.

Dicendum quod sic cognoscere aliquid sicut in cognoscente est, potest
intelligi dupliciter. Uno modo secundum quod adverbium ’sic’ importat
cognitionis modum ex parte rei cognitae. Et sic falsum est. Non enim
semper cognoscens cognoscit cognitum secundum illud esse quod habet
in cognoscente ; oculus enim non cognoscit lapidem secundum esse quod
habet in oculo ; sed per lapidis speciem, quam habet in se, cognoscit lapidem
secundum esse quod habet extra oculum. Et si aliquis cognoscens cognoscit
cognitum secundum esse quod habet in cognoscente, nihilominus cognoscit
ipsum secundum esse quod habet extra cognoscentem : sicut intellectus
cognoscit lapidem secundum esse intelligibile, quod habet in intellectu,
inquantum cognoscit se intelligere ; sed nihilominus cognoscit esse lapidis
in propria natura. — Si vero intelligatur secundum quod hoc adverbium
‘sic’ importat modum ex parte cognoscentis, verum est, quod sic solum
cognoscens cognoscit cognitum, secundum quod est in cognoscente : quia
quanto perfectius est cognitum in cognoscente, tanto perfectior est modus
cognitionis.

Der Satz : « Man erkennt etwas so wie es im Erkennenden ist », kann
in einem doppelten Sinne verstanden werden. Einmal in dem Sinne, daf
das Umstandswort «so» die Erkenntnisweise bezeichnet von seiten des
erkannten Dinges [daB also das Ding erkannt werde in dem Sein, das es
im Erkennenden hat]. Und so ist der Satz falsch. Denn nicht immer
erkennt der Erkennende das Erkannte gemiBl jenem Sein, das es im Er-
kennenden hat: das Auge erkennt namlich den Stein nicht gemi dem
Sein, das er im Auge hat; sondern durch das Erkenntnisbild des Steines,
das es in sich hat, erkennt es den Stein gemiB dem Sein, das es auBerhalb
des Auges hat. Und wenn ein Erkennender das Erkannte gemi8 dem
Sein erkennt, das es im Erkennenden hat, so erkennt er es dennoch gemiB
dem Sein, das es auBerhalb des Erkennenden hat. So erkennt der Verstand
den Stein gemédl dem verstandhaften Sein, das er im Verstand hat, inso-
fern er erkennt, dal} er erkennt [iiber sein Erkennen zuriickdenkt]; aber
trotzdem erkennt er das Sein des Steines in der [dem Stein] eigenen Natur. —
Wenn man aber den Satz in dem Sinne versteht, daB das Umstandswort
«so» die Erkenntnisweise von seiten des FErkennenden bezeichnet, dann
ist es wahr, daB3 der Erkennende nur so das Erkannte erkennt, wie es im
Erkennenden ist. Denn je vollkommener das Erkannte im Erkennenden
ist, desto vollkommener ist die Erkenntnisweise.



422 Immanenz und Transzendenz des Erkennens

Aus den angefiihrten Stellen, die sich noch sehr vermehren lieBen,
geht eindeutig hervor, daB fiir Thomas die Spezies, die Ahnlichkeit,
das Erkannte im Erkennenden nicht die Rolle einer objektiven Ver-
mittlung hat, sodaB der Gegenstand im Erkennenden der eigentliche
Terminus der Erkenntnistitigkeit wire, sondern eigentlicher Gegen-
stand, der sowohl vom Sinn als auch vom Verstand erkannt wird,
der formell der Terminus der Erkenntnistiitigkeit ist, ist nach ihm
die res, das Ding auflerhalb des Erkennenden, das freilich in seinem
Ansich, in seinem esse naturale erkannt wird durch die subjektive
Vermittlung der Spezies, des Gegenstandes im Erkennenden, wie es
ausdriicklich |

No. 18. S. Th. I 14, 5¢ heiBt:

Dupliciter aliquid cognoscitur: uno modo in seipso; alio modo in
altero. In seipso quidem cognoscitur aliquid, quando cognoscitur per
propriam speciem adaequatam ipsi cognoscibili: sicut cum oculus videt
hominem per speciem hominis. In alio autem videtur id quod videtur
per speciem continentis ; sicut cum pars videtur in toto per speciem totius,
vel cum homo videtur in speculo per speciem speculi, vel quocumque alio
modo contingat aliquid in alio videri.

Auf zweifache Weise wird etwas erkannt : einmal in sich selbst, so-
dann in einem andern. In sich selbst wivd etwas evkannt, wenn es evkannt
wird durch das eigene, dem Evkennbaren angemessene Evkenntnisbild @ so
siecht das Auge den Menschen durch das Erkenntnisbild des Menschen.
In einem andern aber wird etwas gesehen, wenn es gesehen wird durch
das Erkenntnisbild dessen, in dem es enthalten ist: so sicht man den Teil
im Ganzen durch das Erkenntnisbild des Ganzen, oder einen Menschen
im Spiegel durch das Erkenntnisbild des Spiegels, oder wie man sonst
noch etwas in einem andern sehen kann.

Hier spricht Thomas deutlich aus, daB es sich bei der dem Gegen-
stand vollstindig entsprechenden und angeglichenen Erkenntnisspezies
— und diese hat er gewohnlich im Auge, wenn er von species, simili-
tudo, cognitum in cognoscente spricht — nur um eine subjektive
Erkenntnisvermittlung handelt. Der Erkennende erreicht den Gegen-
stand in seinem Ansich (in seipso) ; in seinem erkenntnisunabhingigen
Ansich ist er direkter Terminus der Erkenntnistitigkeit. Aber das
unmittelbar auf den duBeren Gegenstand terminierende Erkennen ist
nur méglich durch das Erkenntnisbild, durch die Ahnlichkeit, durch
den Gegenstand im Erkennenden. Dieser aber, das Erkenntnisbild,
fillt nicht in den Objektbereich, vermittelt nicht objektiv, sondern
nur subjektiv ; denn sonst konnte der Gegenstand durch das Erkenntnis-
bild nicht #n sich selbst erkannt werden. Wohl aber handelt es sich



Immanenz und Transzendenz des Erkennens 423

bei der Erkenntnis durch die species continentis (in der letzten Stelle)
um eine objektive Vermittlung. Das heit : objektiv vermittelt auch
hier nicht die Spezies des Enthaltenden, sondern das Enthaltende selbst
— das Ganze, der Spiegel usw. — die Erkenntnis des Enthaltenen,
des Teiles, der im Ganzen objektiv dargestellt wird, des Menschen,
der im Spiegel objektiv widergespiegelt wird usw. Die Spezies selbst
aber des Enthaltenden ist auch in diesem Falle subjektives Erkenntnis-
mittel des Enthaltenden und objektives nur, insofern das Enthaltende
selbst, dessen Erkenntnisbild sie ist, das Enthaltene objektiv ver-
mittelt.

Nur an zweiter Stelle, so horen wir aus den Texten des hl. Thomas,
durch Reflexion wird das Erkenntnisbild oder der Gegenstand im
Erkennenden erkannt. Aber auch dann geht das direkte Erkennen,
wie er in Stelle 11 sagt, auf « das Sein des Steines in der [dem Steine
selbst] eigenen Natur ».

Somit ist es klar, wozu nach Thomas der Gegenstand im Erken-
nenden ist, welche Aufgabe er, bzw. die Spezies, die similitudo, hier
hat. Der Gegenstand, das Ding, das auBerhalb des Erkennenden ist,
und das formell erkannt wird, wird in der Spezies, in der similitudo,
in den Erkennenden aufgenommen; ad modum recipientis, nicht
materialiter, sondern formaliter (Stelle 6) ; er ist jetzt hier « der Gegen-
stand im Erkennenden », der Gegenstand nicht nach seinem «natiir-
lichen » Sein, das er auBerhalb des Erkennenden hat, sondern nach
dem « geistigen », intentionalen Sein. Als solcher soll er zunichst in
erster Wirklichkeit das Erkenntnisvermdgen, das an sich unbestimmt,
in Moglichkeit ist, vervollkommnen (est perfectio cognoscentis, Stelle 7),
informieren (Stelle 1) ; er, bzw. die Spezies, ist also forma, principium
formale, causa cognitionis. Es folgt die Erkenntnistitigkeit. Durch
sie ist das Erkenntnisvermégen in zweiter Wirklichkeit, ist der Sinn,
der Verstand in der Wirklichkeit des Erkennens seiend (sensus, intel-
lectus in actu) der Gegenstand (das Sinnfillige, das Verstehbare) in
der Wirklichkeit des Sich-kundgebens, des Erkanntseins (est sensibile,
intelligibile in actu). Inder Erkenntnistitigkeit und durch die Erkenntnis-
titigkeit vollendet sich das Einssein, die Unio des in Wirklichkeit
Erkennenden mit dem in Wirklichkeit Erkannten, wie in der species
impressa und durch dieselbe diese Unio im Erkennenden anfangs-
weise, in erster Wirklichkeit ist. Ja, die Erkenntnistat selbst ist diese
Unio in ihrer Vollendung: den Gegenstand in Wirklichkeit erkennen
heiBt : der Gegenstand in Wirklichkeit sein, den erkenntnisunab-



424 Immanenz und Transzendenz des Erkennens

hiangigen Gegenstand in seinem Ansich, in seinem esse naturale erkennen,
heiBt : der erkenntnisunabhingige Gegenstand erkenntnismiBig, in
seinem Erkanntsein sein.

Nun aber den Gegenstand in seinem Erkanntsein, den Gegenstand
im Erkennenden, zu dem machen, was erkannt wird, das hei8t doch
die ganze Sache auf den Kopf stellen. Dann macht man ja den
Erkenntnisakt zu seinem eigenen Terminus und schreibt damit bereits
dem korperlichen duBern Sinn die Selbsterkenntnis in einer Vollkommen-
heit zu, wie sie ausschlieBlich dem unstofflichsten, fiir sich seienden
Wesen, Gott allein zukommt. Nein, den Gegenstand in seinem er-
kenntnismiBigen Sein in sich haben, der Gegenstand erkenntnismiBig
sein, heiBt : Erkennen, wie Thomas Stelle 6 selbst sagt : «habere aliquid
in se formaliter et non materialiter, in eo consistit ratio cognitionis » ;
und Terminus dieses Erkenntnisaktes ist das Ding auflerhalb des
Erkennenden. Und das gilt, ganz gleich, ob der Gegenstand, welcher
erkannt wird, dem Inhalt, der Form und der Gegenwart nach auBer-
halb des Erkennenden liegt, wie beim Sinn, oder ob er, wie beim Ver-
stand, nur dem Inhalt nach auBlerhalb, der Form und der Gegenwart
nach aber im Erkennenden liegt. Liegt der Gegenstand dem Inhalt,
der Form und der Gegenwart nach auBerhalb des Erkennenden, dann
sagt man: der Erkennende terminiert, die Erkenntnistitigkeit geht
unmittelbar auf den Gegenstand auBerhalb des Erkennenden, ohne
daB er durch ein ausgeprigtes Erkenntnisbild dem Erkenntnisvermogen
vorgestellt wird. Liegt er aber der Gegenwart nach oder der Gegenwart
und der Form nach innerhalb, und dem Inhalt nach auBerhalb des
Erkennenden, dann terminiert der Erkennende, dann geht die Erkenntnis-
titigkeit auf den von der Erkenntnistitigkeit selbst in dem aus-
geprigten Erkenntnisbild vorgestellten Gegenstand, aber so, daB auch
in diesem Falle, wie in dem vorhergehenden, der Gegenstand dem Inhalt
nach in seinem Ansich erreicht und erkannt wird, wie Thomas Stelle 12
ausdriicklich sagt: «Et si aliquis cognoscens cognoscat cognitum
secundum esse quod habet in cognoscente, nihilominus cognoscit ipsum
secundum esse quod habet extra cognoscentem». Denn auch das
ausgepriigte Erkenntnisbild ist, wie das eingeprigte, nur subjektives
Erkenntnismittel, das direkt nicht in den Objektbereich eingeht.

Deshalb aber und insofern terminiert die Erkenntnistitigkeit (die
Empfindungstitigkeit des duBern Sinnes) unmittelbar auf den physi-
schen Gegenstand auBerhalb des Erkennenden, weil und als dieser
Gegenstand selbst durch sich selbst unmittelbar auf den duBern Sinn



Immanenz und Transzendenz des Erkennens 425

einwirkt, und zwar nicht nur wirkursichlich auf das von dem Sinnes-
vermogen informierte und belebte Organ, sondern auch formalursich-
lich auf das Sinnesvermégen. Und so befindet sich der duBere Gegen-
stand in engstem « Kontakt» mit dem erkennenden Sinn und um-
gekehrt dieser mit dem #duBern Gegenstand. Und Immanenz und
Transzendenz kommen auch bei der Erkenntnis der duBeren Sinne
auf ihre Rechnung: die Immanenz, denn die Empfindungstitigkeit
vollzieht sich im Erkenntnisvermoégen, und die Transzendenz, denn
es ist nicht das im und aus dem Erkenntnisvermdgen Erstandene,
die Spezies, der Gegenstand im Erkennenden, was erkannt wird, sondern
das auf den Erkennenden einwirkende, mit ihm im engsten Kontakt
stehende aufenweltliche Ding (siehe den II. Teil dieses Aufsatzes).
Erkenntnisbild, eingeprigtes wie ausgeprigtes (wenn dieses verlangt
wird), und selbst die Erkenntnistitigkeit sind nur Erkenntnismittel,
subjektive Erkenntnismittel, durch die der Erkennende den erkenntnis-
unabhingigen Gegenstand, das Ding, in dessen reiner Objektivitit
erfaBt. Wiirden sich Erkenntnisbild und Erkenntnistitigkeit (der
Gegenstand im Erkennenden in actu primo und in actu secundo) in
den Objektbereich hineindringen : sie wiirden die Erkenntnis des
eigentlichen Gegenstandes, des Dinges, nicht vermitteln, sondern un-
moglich machen. Entweder also erkennt der Erkennende durch die
subjektive Vermittlung des Erkenntnisbildes und der Erkenntnis-
titigkeit (durch den Gegenstand im Erkennenden) den erkenntnis-
unabhingigen Gegenstand in seinem objektiven Ansich, oder aber
er erkennt iiberhaupt nicht. Ein Drittes ist nicht mdéglich. Nur in
zweiter Linie, anlidBlich der Erkenntnis des erkenntnisjenseitigen
Gegenstandes werden diese subjektiven Erkenntnisfaktoren, sei es
nebenbei, sei es ausdriicklich, durch Reflexion oder SchluBfolgerung
erkannt.

Was im besondern den Gegenstand der #uBeren Sinne angeht, so
bezeugen auBer den bisherigen auch die von P. Garrigou- Lagrange O. P.
in seinem in den Studia Anselmiana, Fasc. VII-VIII, Romae 1938,
veroffentlichten Aufsatz: «Non potest esse genuina sensatio sine
reali sensato», S. 192 ff. angefithrten Stellen, welche Auffassung
Aristoteles und Thomas (und bedeutende Thomisten) in Bezug auf
seine Erkenntnisunabhiingigkeit haben!. Nach ihnen erkennt der
duBere Sinn nur gegenwirtige korperliche AuBendinge. Empfinden

1 Die Stellen folgen teilweise im III. Teil dieser Abhandlung.



426 Immanenz und Transzendenz des Erkennens

kann man nicht nach Belieben, sondern nur dann, wenn AuBendinge
da sind. Man trigt eben die sinnfilligen Dinge nicht in sich, sie
miissen einem von aullen her gegenwirtig sein. Empfinden ist ein
gewisses Leiden und Verindertwerden, hervorgerufen durch die Ein-
wirkung des gegenwiirtigen Sinnfilligen auf das vom Sinnesvermogen
informierte Organ. Ja, die Tétigkeit des Sinnes ist eins mit der Téitig-
keit des Sinnfilligen, nur begrifflich sind sie verschieden. Wegen
dieser engen Beziehung des gegenwirtigen auBenweltlichen Gegen-
standes zur Erkenntnis des duBern Sinnes ist letzterer auch fihig,
erster Grund unserer Erkenntnis iiberhaupt zu sein. Richtig und
vollkommen ist unser Verstandesurteil nur, weil es auf die die AuBen-
welt erfassenden dubleren Sinne zuriickfiithrbar ist. Garrigou-Lagrange
hat das Ergebnis seiner Abhandlung schon in der Uberschrift zum
Ausdruck gebracht und schlieBt mit den Worten : Das ist sicher die
iiberlieferte Auffassung; und sie allein steht in engem Zusammen-
hang mit der Lehre des Aristoteles und des hl. Thomas iiber die
Empfindung und die menschliche GewiBheit.

Nach diesen Ausfiihrungen wird man auch die scheinbar im Wege
stehenden Stellen aus Thomas leicht mit seiner Lehre von der Er-
kenntnisunabhingigkeit des eigentlichen Verstandes- und Sinnes-
gegenstandes in Einklang bringen koénnen. — In der ersten Stelle
spricht Thomas nicht von dem Gegenstand, insofern er Terminus der
Titigkeit ist, er spricht vielmehr von seinem Verhiltnis zum Zuslande-
kommen und zum Vollzug der Titigkeit ; und in dieser Beziehung mul
der Gegenstand in den Erkennenden aufgenommen werden. Bei der
actio transiens liegt der Gegenstand ginzlich auBerhalb des Titigen :
er ist die Wirkung, die erzielt wird, kommt demnach fiir das Zustande-
kommen und den Vollzug der Titigkeit nicht inbetracht. Anders ist
es bei der actio immanens. Hier ist der Gegenstand, welcher Terminus
der Titigkeit ist, auch im Tétigen, und zwar sowohl, wenn dieses in
Wirklichkeit titig ist, also in actu secundo: dann ist der Sinn, der
Verstand in der Wirklichkeit der Tétigkeit eins mit dem in Wirklich-
keit Sinnfilligen bzw. Verstehbaren ; als auch in actu primo, d. h.
bevor das Titige titig ist : dann informiert der Gegenstand durch die
Spezies das Erkenntnisvermégen und setzt es so instand, in actu
secundo die Titigkeit hervorzubringen, d. h. der Gegenstand in actu
secundo zu sein. Es ist also nicht gesagt, der Gegenstand liege als
Terminus im Erkennenden, sondern: 1. die Titigkeit, das Titigsein
des Erkennenden bedeutet, den Gegenstand in actu secundo inten-



Immanenz und Transzendenz des Erkennens 427

tionaliter in sich tragen, der Gegenstand intentionaliter sein, und
2. der Gegenstand in actu primo durch das Erkenntnisbild in das
Erkenntnisvermogen aufgenommen, ist die Formalursache eben dieser
Tatigkeit.

In der 2. Stelle wird eine weitere Unterscheidung zwischen der
actio transiens und der actio immanens hervorgehoben : die actio
transiens geht auf einen Trédger iiber, in welchem sie eine Wirkung
hervorbringt ; und dies tut sie, indem sie in dem Triger ein Leiden,
eine Verdnderung verursacht. Die actio immanens aber geht, weil
ihre Aufgabe nicht ist, eine Wirkung auBerhalb hervorzubringen, nicht
in dieser Weise auf einen andern Triger iiber, sondern vollzieht sich
im Titigen selbst. Doch damit ist keineswegs gesagt, daBl ihr Gegen-
stand als Terminus ebenfalls im Tiétigen sei oder sein miisse. Im
Gegenteil : auch das Wollen wird in dieser Stelle wie Empfinden und
Denken als actio immanens bezeichnet. Sicher liegt aber, wie jeder-
mann zugibt, der Gegenstand des Wollens nicht innerhalb, sondern
auBerhalb des Vermogens. Man strebt ja nicht nach dem wvorgestellten
Gut, sondern nach dem wirklichen, physischen, das auBerhalb liegt.

In der 3. Stelle wird dhnlich wie in der ersten gesagt, daB der
Gegenstand der actio transiens, die Wirkung, die diese hervorbringt,
und deren Triger vom Titigen getrennt sind. Dieses Tétige nimmt
seinen Gegenstand nicht vorher in sich auf, um titig sein zu kénnen.
Der Gegenstand der actio immanens dagegen wird vorher in das Titige
aufgenommen und bildet dessen Form und Mitgrund der Titigkeit,
wihrend bei dem andern Titigen die Natur selbst Form und Grund
der Titigkeit ist. Wiederum ist nicht gesagt, daB der Gegenstand
als Terminus im Erkennenden sei.

In der 4. Stelle und in der ihr vorhergehenden Abhandlung wird,
wie beim Verstand zwischen dem Urteil und der diesem voraus-
gehenden einfachen Wahrnehmung (die hier formatio quidditatum
genannt wird), so beim Sinn in analoger Weise zwischen dem « Urteil »,
dem eigentlichen Erkenntnisakt des Sinnes, und der diesem vorher-
gehenden Aufnahme, apprehensio des Sinnfilligen oder der Spezies,
unterschieden. Der Sinn nimmt der Natur nach frither als er «urteilt »,
das Sinnfillige bzw. dessen Erkenntnisbild in sich auf (apprehendit
speciem). Und nach dieser Aufnahme richtet sich dann der eigentliche
Erkenntnisakt, das « Urteil » des Sinnes, dhnlich wie sich das Urteil
des Verstandes nach der einfachen Wahrnehmung der Wesenheiten
richtet. Und nun sagt Thomas, was diese Aufnahme des Erkenntnis-



428 Immanenz und Transzendenz des Erkennens

bildes von seiten des Sinnes angeht, sei zwischen dem &duBern Sinn
(dem sensus proprius) und dem innern Sinn (der Einbildungskraft) zu
unterscheiden : der duBere Sinn nimmt die sinnliche Spezies auf in
Gegenwart des sinnfilligen Dinges, die Einbildungskraft, die Phantasie,
dagegen in Abwesenheit desselben. Und deshalb erkennt (apprehendit)
der duBere Sinn das Ding stets so wie es ist (daher ist er auch an sich
immer wahr), die Einbildungskraft aber erkennt das Ding des &ftern
nicht so wie es ist, da sie es als gegenwirtig erkennt, wihrend es ab-
wesend ist (und deshalb kann in ihr Falschheit sein). Thomas lehrt
also keineswegs, der duBere Sinn erkenne zuerst die Spezies und in
ihr das Ding, sondern er sagt nur, da der duBere Sinn im Gegensatz
zur Phantasie das Ding (die res, also den physischen Gegenstand)
immer so erkemnt, wie er ist, weil er sein Erkenntnisbild aufnimmd
in Gegenwart des Dinges. Der Erkenntnisakt des duBern Sinnes ist
sozusagen eingespannt zwischen dem dem #duBern Sinn hic et nunc
eingeprigten Erkenntnisbild des gegenwirtigen physischen Dinges als
seinem Prinzip und dem physischen Ding selbst als seinem gegen-
wirtigen Terminus. Darum erfalt, erkennt (apprehendit) der duBere
Sinn das Ding auch so wie es 4st. (Vgl. dazu Stelle 13 : «In seipso
quidem cognoscitur aliquid, quando cognoscitur per propriam speciem
adaequatam ipsi cognoscibili», und Stelle 12: « Per lapidis speciem
quam habet in se, cognoscit [oculus] lapidem secundum esse quod
habet extra oculum».) DaB Thomas apprehendere hier bald im Sinn
von erfassen = aufnehmen, bald im Sinn von erfassen = erkennen
anwendet, kann nicht auffallen. An unzihligen Stellen gebraucht er
apprehendere und cognoscere promiscue. Zudem «erfaBBt» ja auch
der duBere Sinn in actu primo proximo das Erkenntnisbild oder das
Sinnfillige im Erkenntnisbild, und er « erfaBt » dadurch in actu secundo
das Sinnfillige in seinem Ansich. Sicher aber darf hier apprehendere
speciem nicht mit : die Spezies erkennen, iibersetzt werden. Denn das
hieBe dem iuBern Sinn zwei Erkenntnisakte, ein apprehendere und
ein judicare beilegen, was Thomas ganz gewiB8 nirgends tut. Beim
Verstand gibt es diese beiden Akte, aber auf den Sinn angewendet,
kann diese Zweiteilung nur eine analoge sein.

Die folgenden, ebenfalls noch ins Feld gefithrten Stellen erkliren
sich nunmehr von selbst. Gerade die 7. Stelle spricht mit nur
wiinschenswerter Deutlichkeit aus, daB Thomas das Erstgesehene
nicht als den im Sehenden befindlichen Terminus des Erkenntnisakles
ansieht — das ist das zweite Gesehene, « das auBerhalb des Gesichts-



Immanenz und Transzendenz des Erkennens 429

sinnes da ist » — sondern als «die Vollkommenheit des Sehenden »,
d. h. als die Erginzung, Vollendung, als die bestimmende Form des
in actu primo unbestimmten Erkenntnisvermoégens, als den « Grund
des Sehens», der im Verein mit dem Erkenntnisvermoégen den Er-
kenntnisakt hervorbringt, und als das subjektive, nicht das objektive
« Mittel des sichtbaren Dinges» In den Erkennenden aufgenommen,
nach Weise des Aufnehmenden, «formaliter, nicht materialiter» (Stelle 6)
bildet das sichtbare Ding in actu primo die Ursache fiir den Erkenntnis-
akt ; und in actu secundo ist es — 7m Erkennenden stehend — der
Erkenntnisakt selbst (habere aliquid in se formaliter ..., in quo con-
sistit ratio cognitionis, Stelle 6) ; aber Terminus des Erkenntnisaktes
ist das sichtbare Ding, «insofern es auBerhalb des Gesichtssinnes

da ist ».
I1.

Was wir oben iiber die Immanenz und Transzendenz unseres
Erkennens angedeutet haben, muB noch nidher ausgefiihrt werden.
Das heift, wir haben bisher festgestellt, daB nicht die im Erkenntnis-
vermégen befindliche Spezies, sondern das erkenntnisunabhingige
Ding, die res, Gegenstand und damit Terminus unseres Erkennens ist.
In welcher Weise ist nun aber die Transzendenz des Erkennens auf-
zufassen, m. a. W. wie erreichen wir den auBenweltlichen Gegenstand,
in welchem Sinne 1Bt sich von einem Transzendieren unseres Erkennens
sprechen ?

Thomas hat zwar nicht ausdriicklich von der Immanenz und
Transzendenz unseres Erkennens gesprochen. Trotzdem laBt sich aus
seinen Werken entnehmen, in welchem Sinne nach ihm das Transzen-
dieren desselben zu verstehen ist. Wie schon erwihnt wurde, weist
er wiederholt auf die Bedeutung unseres sinnlichen Erkennens fiir
unser Gesamterkennen, namentlich fiir das geistige Erkennen hin.
Als Beleg diene nur die eine Stelle :

No. 14. De Verit. 12, 3 ad 2.

Quia primum principium nostrae cognitionis est sensus, oportet ad
sensum quodammodo resolvere omnia de quibus judicamus.

Weil der erste Grund unseres Erkennens der [duBere] Sinn ist, muB
bis auf den dullern Sinn gewissermaBen alles zuriickgelést werden, woriiber
wir urteilen.

Das Urteil ist die letzte und hochste Tatigkeit unseres Verstandes.
Es setzt die einfache Verstandeswahrnehmung, die simplex apprehensio
intellectus, die die Wesenheiten der Kérperdinge erfalt, und die Tatig-



430 Immanenz und Transzendenz des Erkennens

keit der inneren wie der duBeren Sinne voraus. Letztere sind durch
ihre Abhingigkeit von den korperlichen Sinnesorganen, durch ihre
Verbindung mit ihnen gleichsam eingebettet in die korperlichen Dinge,
deren Beschaffenheiten und Wesenheiten den eigentiimlichen Gegenstand
unserer Erkenntnisvermégen bilden. Es wird sich daher auch die Trans-
zendenz unserer gesamten Erkenninis auf die Transzendenz der Titig-
keit der dufleren Sinne griinden. Wie faBt Thomas aber die Transzendenz
der Empfindungstitigkeit auf ?

In der oben unter No. 8 angefithrten Stelle hat er gesagt, die
Tétigkeit des duBern Sinnes stehe der Gattung jener Titigkeiten nicht
ganz fern, die nach auBen gehen. «Denn das Empfinden vollzieht
sich durch die Titigkeit des Sinnfilligen auf den Sinn» (oben S. 9).
Die Empfindungstiitigkeit hat somit, obgleich auch sie eine im Er-
kenntnisvermégen bleibende Titigkeit ist, eine gewisse Ahnlichkeit
mit der aus sich hinausgehenden Titigkeit. Aber nicht so, daB auch
sie wie diese etwas von sich Verschiedenes in einem andern hervor-
brichte — Thomas spricht der Empfindungstitigkeit selbst jene Wirk-
samkeit ab, die die drei letzten inneren Sinne und der Verstand in
der Hervorbringung des ausgeprigten Erkenntnisbildes offenbaren —,
sondern weil sie eben auch in ihrer Weise «aus sich hinausgeht »,
transzendiert. Wie aber tut sie das? Thomas sagt: «denn das
Empfinden vollzieht sich durch die Tétigkeit des Sinnfilligen auf den
Sinn ».

Wie ebenfalls schon gesagt wurde, verlangt Thomas mit Aristoteles
immer wieder die reale Gegenwart des Gegenstandes der duBeren Sinne.
So sagt er:

No. 15. S. Th. I-II q. 15a. 1:

Est proprium sensus, quod cognoscitivus est rerum praesentium.

q. 17 a. 7 ad 3: Quia ad apprehensionem sensus requiritur sensibile
exterius, non est in potestate nostra apprehendere aliquid sensu, nisi
sensibili praesente, cujus praesentia non semper est in potestate nostra.

q. 35 a. 2 ad 2: Sensus exterior non percipit nisi praesens.

Es ist dem[duBern]Sinne eigentiimlich, gegenwiirtige Dinge zu erkennen.

Weil zur Sinneswahrnehmung ein dulleres Sinnfilliges verlangt wird,
ist es nicht in unserer Macht, etwas mit dem [4uBern] Sinn wahrzunehmen,
es sei denn, daB ein Sinnfilliges gegenwirtig ist; dessen Gegenwart ist
aber nicht immer in unserer Macht.

Der #duBere Sinn erfaBt nur Gegenwiirtiges.

Auch an diese Stellen liBt sich eine ganze Reihe anderer an-
schlieBen. Nun faBt aber Thomas dieses Gegenwirtigsein des Sinnes-



Immanenz und Transzendenz des Erkennens 431

gegenstandes nicht auf als ein einfaches Beisammensein von Sinn-
filligem und Sinn. Sondern das Sinnfillige wirkt auf den Sinn, wirkt
in den Sinn hinein, ja, die Tatigkeit des Sinnfilligen spielt sich in einem
gewissen Sinn, wir kénnen sagen terminative, in ihrer Wirkung, im
Sinnesvermégen ab. Und dieses wird durch die Einwirkung des Sinn-
falligen verdndert, es leidet durch sie. Und so entsteht im Erkenntnis-
vermogen in Abhingigkeit vom dufern Sinnfilligen, sozusagen unter
dem Druck des duBern Sinnfilligen auf den Sinn — durch Vermittlung
der species impressa — die Titigkeit des duBern Sinnes, die das, was
sie ist : den duBern Gegenstand erkenntnismiBig, intentionaliter In-sich-
haben, der duBere Gegenstand intentionaliter Sein — und das ist
dasselbe wie auf den duBern Gegenstand unmittelbar terminieren —,
die das, was sie ist, eben durch die unmittelbare Einwirkung des
duBern Sinnfilligen auf den Sinn ist. Und nota bene: diese Ein-
wirkung des duBern Sinnfilligen geht nicht etwa nur der Empfindungs-
titigkeit voraus, prigt nicht nur in actu primo dem Sinnesvermdégen
die Spezies ein, und hért dann auf, sodaB der Erkenntnisakt andauern
wiirde, auch nachdem der Gegenstand mit seiner Einwirkung auf den
Sinn nicht mehr gegenwiirtig wire — nein, die Einwirkung des duBern
Sinnfilligen auf das Sinnesvermdgen dauert solange an, wie der Er-
kenntnisakt andauert, und umgekehrt. Und so trdigt dieser widhrend
seiner ganzen Dauer und durch ihn das Empfindungsvermégen in sich
eine transzendentale und auf diese sich griindend, die doppelte pridika-
mentale Beziehung des MaBes und der Ursichlichkeit zu dem &duBern
Sinnfalligen. Und in diesem aus dem Wesen kommenden und zu dem
Wesen hinzukommenden Bezogensein der Empfindungstitigkeit und des
Empfindungsvermigens zu dem dufern Gegenstand besteht deren Trans-
zendenz.

Diese kommt somit der Empfindungstitigkeit zu nicht in dem
Sinne, daB die im Vermdgen bleibende Titigkeit ihren Triger, das
Vermogen, iiberschreiten und sozusagen physisch den physischen
Gegenstand anstoBen oder nach ihm langen wiirde. Sondern in dem
Sinne, daB umgekehrt der physische Gegenstand von auflen gewisser-
malen in das Erkenntnisvermc'igen, in den Erkenntnisakt eingeht, sich
ihnen mitteilt — aber natiirlich nicht, um nun hier im Erkennenden
in einer psychischen oder gar in seiner physischen Daseinsweise Terminus
zu sein, sondern eingeht, indem er, der physische Gegenstand, den
Erkennenden, das Sinnesvermogen und den Sinnesakt, die wesentlich
an das korperliche Organ gebunden und deshalb nicht nur etwas



432 Immanenz und Transzendenz des Erkennens

Psychisches, sondern in etwa auch etwas Physisches, Korperliches
und an sich vollstindig unbestimmt sind, in concreto physisch-wirk-
ursichlich und intentional-formalursichlich bestimmt und awf sich
selbst, den physischen AuBengegenstand, ausrichtet : Diese bestimmte
Titigkeit dieses bestimmten Sehvermdogens und Sehorgans terminiert
unmittelbar auf dieses konkrete Rot, ist diese bestimmte Rotempfin-
dung, weil und insofern und solange sie unter der aktuellen Einwirkung
dieser bestimmten physischen Rotbeschaffenheit daseiend ist. Sie
spielt sich im Sehvermdgen ab, transzendiert aber zu dem physischen
AuBengegenstand hin, denn sie ist konkret das, was sie ist, und ist
im Vermoégen daseiend durch den physischen AuBengegenstand.

Die thomistische Philosophie kennt den groBen Abstand nicht
zwischen Physischem und Psychischem, namentlich nicht bei den
Sinnen, den andere annehmen, die Leib und Seele fiir zwei selbstindige,
disparate Bestandteile des Menschen halten. Der thomistischen Philo-
sophie ist die menschliche Seele ernihrendes (vegetatives), sinnliches
(sensitives) und geistiges (intellektives) Prinzip zugleich. Und als
solches ist sie dem Korper gegeniiber forma substantialis, dem ersten
Stoff als der reinen Seinsmdglichkeit gegeniiber erster substantieller
Akt, ungeachtet ihrer relativen Selbstindigkeit als substantieller Grund
geistiger Vermogen (des Verstandes und des Willens) principium gquo
actuale, das mit dem Korper als dem principium quo potentiale zu
einer einheitlichen Wesenheit und Natur, zum principium substantiale
quod, vereint ist. Und die Sinnesvermégen sind nach ihrer Lehre
mit den entsprechenden Sinnesorganen zu einem einheitlichen akziden-
tellen Seins- und Titigkeitsprinzip vereint. Und aus diesem einheit-
lichen akzidentellen Seins- und Tétigkeitsprinzip, als dem principium
accidentale guod (in dem das Korperliche, Physische das principium
quo potentiale und das Psychische das principium guo actuale ist),
geht der Empfindungsakt hervor, zugleich teilnehmend an der physisch-
psychischen Natur des erkennenden Subjektes und an der physischen
Natur des AuBengegenstandes, von dem er mitverursacht ist. Und
deshalb ist er fihig, auf den physischen AuBengegenstand zu termi-
nieren, d. h. zu ihm hin zu transzendieren. !

1 Wie die Tatigkeit des auBern Sinnes mit ihrem Gegenstand dem Bereich
der Stofflichkeit und der Ausdehnung angehért, hat P. Petrus Borne O.S.B.
aufgewiesen in seiner Schrift De ente materiali et spirituali sub respectu
extensionis et inextensionis, Piacenza 1939 (Extractum ex « Divus Thomas
Plac.» a. XLII, 1939 n. 3-6) pg. 55 sqq.



Immanenz und Transzendenz des Erkennens 433

Nunmehr erfassen wir die Stelle (No. 8) aus der S. Th. 27, 5¢
nach ihrem ganzen Inhalt und erkennen, in welchem Sinne Thomas
die Transzendenz der Empfindungstitigkeit versteht :

Sentire, quod [sicut intelligere et velle] etiam videtur esse operatio
in sentiente, est extra naturam intellectualem, neque totaliter est
remotum a genere actionum quae sunt ad extra. Nam sentire per-
ficitur per actionem sensibilis in sensum.

Die Empfindungstitigkeit ist nicht rein geistiger Natur wie Ver-
stehen und Wollen. Denn sie geht nicht wie diese aus einem rein
geistigen, von einem physischen Organ unabhingigen Prinzip hervor,
sondern ist Titigkeit eines an das Organ, den physischen Korper,
gebundenen Vermogens. Auf das mit dem physischen Organ vereinte
Vermégen wirkt der physische AuBengegenstand ein, wodurch er die
Empfindungstitigkeit in wesenhafte Abhingigkeit von sich selbst
bringt, sie einzelbestimmt und auf sich selbst ausrichtet. Und so
terminiert und transzendiert diese auf den AuBengegenstand hin und
ist, obgleich an sich actio immanens und metaphysica als Erkennen,
doch als das Erkennen des duBern Sinnes, der auf den physischen
AuBengegenstand geht, in etwa auch actio transiens physica, aus sich
hinausgehende Tatigkeit.

Fiigen wir nun zur Bestitigung des Gesagten einige Stellen an,
in denen Thomas von dem aktuellen EinfluB des duBern Sinnfilligen
auf den Sinn und dessen Titigkeit spricht. Immer wieder kommt
Aristoteles in seinem Buch « Von der Seele » auf diesen Einflul zuriick.
Nach ihm besteht das Empfinden in Bewegtwerden und Leiden. Die
Sinne leiden durch die ihnen entsprechenden Korperbeschaffenheiten,
und darin besteht ihre Titigkeit. Dazu sagt Thomas in seinem Kom-
mentar unter anderm :

No. 16. De Anima, lib. II c. 5 lect. 10 (ed. Pirotta n. 350).

a) Est enim sensus in actu quaedam alteratio : quod autem alteratur,
patitur et movetur,

b) Ebda. c. 11 lect. 23 (ed. Pirotta n. 547).

Organum enim sensus patitur a sensibili, quia sentire est pati quoddam :
unde sensibile, quod est agens, facit ipsum esse tale in actu, quale est
sensibile, cum sit in potentia ad hoc.

Der [duBere] Sinn im Tiatigkeitsvollzug ist ein gewisses Verdndert-
werden ; was aber verdndert wird, das leidet und wird bewegt.

Das Organ des Sinnes [das vom Sinnesvermdgen informierte Organ]
leidet durch das Sinnféllige; denn Empfinden ist ein gewisses Leiden.
Daher bewirkt das Sinnféllige, als das, was tatig ist, daB er [der duBere
Sinn] so beschaffen ist im Téatigkeitsvollzug, wie das Sinnféllige beschaffen



434 Immanenz und Transzendenz des Erkennens

ist;; denn dazu ist er in der Anlage. [Das Sinnfillige bewirkt also nicht nur,
daB der Sinn in Tétigkeit iibergeht, sondern auch in der Tatigkeit selbst
steht er unter der stindigen Einwirkung des AuBendinges.]

Im 2. Kapitel des 3. Buches sagt Aristoteles, wie Bewegung, Tatig-
keit und Leiden nicht im Titigen, sondern in dem seien, in dem etwas
geschieht, so sei auch die Titigkeit des Sinnfilligen und die des Sinnes
im Sinnesvermogen, ja die Titigkeit des Sinnfilligen und die des Sinnes
seien eins und dasselbe. Und in seiner Erklirung sagt Thomas dazu :

No. 17. lib. III c. 2 lect. 2 (ed. Pirotta n. 590-593).

a) Videns est tamquam coloratum, inquantum habet similitudinem
coloris. Et non solum videns est tamquam coloratum et simile colorato,
sed etiam actus cujuslibet sensus est unus et idem subjecto cum actu
sensibilis, sed ratione non est unus.

b) Deinde ... probat quod supposuerat ... ex his quae sunt ostensa
in tertia Physicorum [c. III (IT) 2-6 (S. Thom. lect. 5)]. Ibi enim ostensum
est, quod tam motus quam actio vel passio est in eo quod agitur, id est in
mobili et patiente. Manifestum est autem, quod auditus patitur a sono ;
unde necesse est, quod tam sonus secundum actum, qui dicitur sonatio,
quam auditus secundum actum, qui dicitur auditio, sit in eo quod est
secundum potentiam, scilicet in organo auditus ... Et sicut dictum est
in tertio Physicorum, quod actio et passio sunt unus actus subjecto, sed
differunt ratione, prout actio significatur ut ab agente, passio autem ut
in patiente, ita supra dixit, quod idem est actus sensibilis et sentientis
subjecto, sed non ratione.

¢) Sicut enim actio et passio est in patiente et non in agente ut sub-
jecto, sed solum ut in principio a quo, ita tam actus sensibilis quam
actus sensitivi est in sensitivo ut in subjecto.

Das Sehende ist gleichsam das Gefirbte, insofern es die Ahnlichkeit
der Farbe besitzt [denn, so heiB3t es vorher, jedes Sinnesvermoégen nimmt
die Spezies des Sinnfilligen ohne den Stoff auf]. Und nicht nur das Sehende
ist gleichsam das Gefirbte und dem Gefirbtem &dhnlich, sondern auch
die Tatigkeit eines jeden Sinnes ist eine und dieselbe, dem Triger nach,
mit der Téatigkeit des Sinnfilligen, aber dem Begriffe nach ist sie nicht
dieselbe.

Sodann beweist er [Aristoteles] seine Voraussetzung aus dem, was
im 3. Buch der Physik aufgezeigt worden ist. Hier wurde nimlich auf-
gezeigt, daB sowohl die Bewegung als auch die Titigkeit und das Leiden
in dem sind, in dem etwas geschieht, d. h. im Bewegbaren und Leidenden.
Offenbar leidet aber das Gehoér durch den Ton. Daher mufB3 sowohl der
Ton gemaB seiner Titigkeit, die « Ténen» (Ténung) genannt wird, als
auch das Gehor gemiB seiner Tétigkeit, die man « Héren » (Hérung) nennt,
in dem sein, was in der Anlage ist, nimlich im Gehérsorgan ... Und wie
im 3. Buch der Physik gesagt wurde, dal Tatigkeit und Leiden dem Trager
nach dieselbe Titigkeitswirklichkeit sind, dem Begriffe nach sich aber
unterscheiden, insofern die Titigkeit bezeichnet wird als vom Tatigen



Immanenz und Transzendenz des Erkennens 435

[herkommend], und das Leiden als im Leidenden [seiend], so hat er
[Aristoteles] auch oben gesagt, da die Tatigkeit des Sinnfilligen und die
des sinnlich Empfindenden dem Trager nach dieselbe ist, aber nicht dem
Begriffe nach.

Tatigkeit und Leiden sind im Leidenden und nicht im Tétigen als
ihrem Triger, sondern [in letzterm] nur als in dem Grund, «von welchem»
[sie ausgehen]. Ebenso ist sowohl die Titigkeit des Sinnfilligen als auch
die Tatigkeit des sinnlich Empfindenden im sinnlich Empfindenden als in
ihrem Tréager.

In diesen Stellen lassen, wie gesagt, Aristoteles und, ihn erklirend,
Thomas die Titigkeit des Sinnfilligen einerseits und das Leiden und
die Titigkeit des Sinnes anderseits in eins zusammenfallen und den
ganzen Vorgang sich im Erkennenden abspielen. Sie nehmen hier
actus sensus und actus sensibilis scheinbar, mehr nach ihrer entita-
tiven Seite denn nach ihrem erkenntnismiBigen, intentionalen Inhalt,
d. h. sie betrachten actus sensus und actus sensibilis mehr als die
Seinsheiten, durch die der Sinn und das Sinnfillige titig (bzw. leidend
und tétig zugleich) sind, denn als die Erkenntniswirklichkeit, in der
der Sinn im Erkennen und das Sinnfillige im Erkanntsein intentionaliter
eins sind (s. unten). Und nun muB man festhalten, daB Aristoteles
in seinen Schriften noch nicht so reinlich zwischen Bewegung im
aktiven und im passiven Sinn und zwischen Leiden und Tétigkeit als
zwischen sachlich verschiedenen Seinsheiten unterschieden hat, wie
dies heute in der thomistischen Philosophie geschieht (vgl. Gredt,
Elementa Philosophiae 7, 1937, 1. Bd., n. 281-284 ; Ders., Die aristote-
lisch-thomistische Philosophie, 1. Bd., S. 206 ff.). Und so verlegt
Aristoteles die Titigkeit des Tatigen nicht in das Titige selbst als
in ihren Untergrund und Triger, sondern in das Leidende, und nennt
die Empfindung ein Leiden durch das Sinnfillige, ohne ihr freilich
damit den Charakter einer Erkenntnistitigkeit abzuerkennen. Thomas
allerdings, der hier den Aristoteles im Sinne des Aristoteles selbst
erklart und wohl nicht sosehr seine eigene Ansicht hervorkehrt, lehrt
anderswo (z.B. S, ¢. G.1I9; De Pot. 7,9 u. 10; S. Th. I 54, 1
und sonst) ausdriicklich, daB die Titigkeit als Akzidenz des Titigen
im Tiétigen als in ihrem Triger ist (vgl. Gredt, Elementa, a. a. O. n. 284),
wie er denn auch hier (ed. Pirotta n. 593) sagt, daB die Titigkeit im
Titigen ist «ut in principio a quo». Allein bei der Eigenart des Zu-
sammenwirkens des Sinnfilligen und des Sinnes liBt sich von deren
intentionalem Charakter nicht vollstindig absehen, weshalb man auch
die Titigkeit des Sinnfilligen nicht ohne weiteres zu den physischen

Divus Thomas. 29



436 Immanenz und Transzendenz des Erkennens

Tétigkeiten rechnen kann, von denen Aristoteles in erster Linie anzu-
nehmen scheint, daB sie im Leidenden und nicht im Titigen sind .
Aristoteles und Thomas sagen darum auch selbst, daB unter der Tatig-
keit des Sinnfilligen auf den Sinn dieser die Spezies des Sinnfilligen
aufnimmt und so dem Sinnfilligen dhnlich, ja gleichsam das Sinn-
fillige selbst wird. Und Thomas fihrt fort (s. Stelle 17) : « Et non
solum videns est tamquam coloratum et simile colorato, sed etiam
actus cujuslibet sensus est unus et idem subjecto cum actu sensibilis,
sed ratione non est unus». Die Wirkung der Titigkeit des Sinnfilligen
im Sinn ist die Spezies, das eingeprigte Erkenntnisbild ; und dieses
aufnehmend, leidet der Sinn — entitativ — und wird verdndert, und
wird zugleich intentionaliter der AuBengegenstand selbst in actu primo
und durch die alsogleich sich einstellende Erkenntnistitigkeit in actu
secundo. Und so behilt der Satz : actus sensus est unus et idem sub-
jecto cum actu sensibilis, wie er hier steht, oder auch in der anderen
Fassung, in der man ihn bei Aristoteles und Thomas immer wieder
antrifft : sensus in actu est sensibile in actu (und intellectus in actu
est intelligibile in actu) seinen giiltigen Sinn, auch wenn man, vielleicht
im Gegensatz zu Aristoteles, mit den heutigen Thomisten annimmt,
daB in der entitativen bzw. in der physischen Ordnung die Titigkeit
formell nicht im Leidenden, sondern im Titigen ist. Der Sinn in der
Tatwirklichkeit des Erkennens ist das Sinnfillige in der Wirklichkeit
des Erkanntseins, des Sich-aktuell-offenbarens und umgekehrt. In der
Wirklichkeit des Erkennens sind erkennender Sinn und erkanntes
Sinnfilliges intentionaliter eins. Oder wie Aristoteles und Thomas
ebenfalls hier sagen: Der Ton in seiner aktuellen « Ténung» fillt in
eins zusammen mit dem Gehér in seiner aktuellen « Hérung », und ist
deshalb wie diese im Gehor selbst. Der Ton in seiner aktuellen Ténung,
das heiBt : der Ton in seiner aktuellen Ténung fiir dieses bestimmie
Gehor, und das heiBt: der Ton in seinem aktuellen Gehortwerden
oder Gehortsein von seiten dieses bestimmten Gehors, ist intentionaliter
eins mit der aktuellen Horung dieses Gehors. Denn im Gehor selbst,
in der aktuellen Hérung kann die aktuelle Ténung, der Ton in seiner
Aktualitit, nur in erkenntnismiBiger, intentionaler Weise, in seinem
esse cognitum sein, wie Aristoteles und Thomas stindig lehren, wenn
sie sagen : quidquid recipitur, per modum recipientis recipitur, cognitum

! Insofern das Sinnfillige am Sinnesorgan die physischen, physiologischen
und chemischen Verinderungen hervorbringt (siehe unten), ist seine Tatigkeit
allerdings eine physische, hinauslangende.



Immanenz und Transzendenz des Erkennens 437

est in cognoscente, cognoscens fit, est cognitum non materialiter, sed
formaliter, non secundum esse naturale, sed secundum esse spirituale
et intentionale. Der Ton hat ja auch ein tatsichliches Gehortsein,
Erkanntsein nur im Gehor, in der aktuellen Horung ; auBerhalb des
Gehors ist er — in Wirklichkeit seiend, d. h. tatsichlich vorhanden
seiend, tatsichlich ténend — nur in der Moglichkeit, d. h. fihig, gehort
zu werden, in der Moglichkeit, so zu toénen, daB dieses Ténen mit dem
wirklichen Héren dieses bestimmten Gehors zusammenfillt. Wer daher
diesen «sonus secundum actum qui dicitur sonatio » und der mit dem
«auditus secundum actum, qui dicitur auditio» in eins zusammenfillt
(s. oben), so auffassen wollte, als ob nach Aristoteles und Thomas das
aktuelle Ténen oder der Ton als solcher nur durch das aktuelle Horen
zustande kidme, also nur im Gehor, 1m aktuellen Héren Existenz und
Wirklichkeit hdtte, der wiirde deren Lehre vom Erkennen und seinem
Gegenstand vollstindig miBverstehen und zudem iibersehen, daBl sie
ausdriicklich dem Sinnfilligen auch auBerhalb des Sinnes und unab-
hingig von ihm Wirklichkeit zuschreiben, z. B. De Anima, lib. IIc. b
lect. 12 (Pirotta n. 382; Arist. 418 a 3 ff.) : Sensitivum in potentia
est tale quale est in actu sensibile. Das Empfindende ist der Anlage
nach so beschaffen, wie das in Wirklichkeit Sinnfillige beschaffen ist ;
oder oben Stelle 16 : Sensibile quod est agens, facit ipsum [sensum)]
esse tale in actu, quale est sensibile : Das Sinnfillige, als das, was
titig ist, bewirkt, daB der AduBere Sinn so beschaffen ist in der Wirk-
lichkeit seiner Téatigkeit, wie das Sinnfillige [als das aktuell Titige,
an sich] beschaffen ist (wie kénnte das Sinnfillige auch durch sich
von auBen her auf den Sinn wirken, wenn es nicht an sich Wirklichkeit
wire ?) ; oder Metaph. VIII (IX) [3, 1047 a 4 ff.], wo Aristoteles den
Megarikern vorwirft, sie stellten eine Lehre auf, aus der sich ergebe,
daB die sinnfilligen Beschaffenheiten nicht vorhanden seien, wenn
niemand sie empfinde, was die Ansicht des Protagoras sei, der gelehrt
habe, das Sein der Dinge bestehe im Empfundensein und in der
Meinung (s. Naheres auch bei Gredf, Unsere AuBenwelt, S. 23 ff.).

Wie man nun auch actus sensibilis und actus sensus in ihrem
Verhiltnis zueinander auffassen mag — ob mehr im entitativen (und
intentionalen) oder im intentionalen Sinne, jedenfalls geht aus den
oben angefithrten Stellen klar hervor — und das ist fiir uns in diesem
Zusammenhange von Wichtigkeit —, daB der Empfindungsakt unter
der aktuellen Einwirkung des physischen AuBengegenstandes steht.
Warum leidet der duBlere Sinn, warum wird die Empfindungstitigkeit



438 Immanenz und Transzendenz des Erkennens

ein Leiden, der Sinn «id quod agitur » (Stelle 17 b) genannt ? Weil
Sinnestdtigkeit und Vermdgen unter der unmittelbaren aktuellen
Macht und Herrschaft, unter dem konkreten Druck des physischen
AuBendinges stehen : und deshalb und insofern transzendieren sie zu
diesem physischen Aufendinge hin.

III.

Aus der ganzen Abhandlung geht hervor, welche Bedeutung in
der Scholastik und im besondern im thomistischen System, das den
natiirlich-kritischen Realismus lehrt, die species impressa namentlich
bei den duBeren Sinnen hat. In der species impressa und durch sie
dringt sich die physische AuBBenwelt unseren Sinnesvermoégen auf ; in
ihr und durch sie sind diese mit ihren Titigkeiten auf die physische
AuBenwelt bezogen. In der species impressa treffen daher auch Imma-
nenz und Transzendenz zusammen bzw. gehen ineinander iiber ; die
species impressa ermoglicht und rechtfertigt das Festhalten am natiir-
lich-kritischen Realismus, wihrend ihre Leugnung ein Erkennen der
bewuBtseinsjenseitigen AuBenwelt fiir uns unmdglich macht.

Die Angaben der Alten iiber die species impressa sind noch un-
vollkommen, koénnen auch teilweise heute nicht mehr aufrecht erhalten
werden (vgl. Die deutsche Thomas-Ausgabe, Bd. 6, S. 523 f.). Erst
allmdhlich ist die Lehre, wie sie nunmehr im Thomismus vorliegt,
ausgebildet worden. Dieselbe ist das Ergebnis von SchluBfolgerungen ;
denn die species impressa, auch die der #HuBeren Sinne, ist nicht
Gegenstand der innern Erfahrung und des Zuriickdenkens. Wir erfahren
in der Titigkeitswirklichkeit unseres Erkennens, daBl der Erkennende
seinen Gegenstand erkenntnismiBig, gegenstindlich in sich trigt, sein
Gegenstand erkenntnismiBig ist, oder was dasselbe ist, daB er auBer
seiner Bestimmtheit oder Form, durch die er das ist, was er ist, die
Bestimmtheiten oder Formen anderer Dinge als anderer besitzt. Was
wir so nach dem Zeugnis des BewuBtseins in der zweiten Wirklichkeit,
im Titigkeitsvollzug, beobachten, das muB in kraft des Ursichlich-
keitsgrundsatzes in die erste Wirklichkeit, in das Erkenntnisvermogen
unmittelbar vor dem Vollzug seiner Titigkeit, verlegt werden ; was in
der zweiten Wirklichkeit ist, muB im Keim, der Kraft und Anlage
nach in der ersten Wirklichkeit sein. Infolgedessen ist das Erkenntnis-
vermdogen sein Gegenstand keimhaft schon in erster Wirklichkeit. Und
wenn der Erkennende, wie dies bei uns der Fall ist, das Erkannte
in erster Wirklichkeit nicht ist durch seine eigene Seinsheit, durch



Immanenz und Transzendenz des Erkennens 439

Identitit mit dem Erkannten, noch auch durch unmittelbare Beformung
von seiten des Gegenstandes selbst, dann wird er es durch die stell-
vertretende Form oder Bestimmtheit des Gegenstandes. M. a. W. er
nimmt in erster Wirklichkeit von auBlen her den Gegenstand in einem
Abbild, in der species impressa, in sich auf.

Die species impressa hat, wie auch der actus sensus et sensibilis
(s. oben), eine entitative Seite und einen intentionalen Inhalt. Threm
entitativen Charakter nach ist sie eine akzidentelle Form des Erkenntnis-
vermogens, geistiger Natur, wenn dieses geistig ist (wie der Verstand),
physisch-psychischer Natur, wenn dieses physisch-psychischen Charakter
hat (wie der Sinn, namentlich der duBere Sinn)!. Als akzidentelle
Form des Erkenntnisvermoigens entsteht sie durch das Zusammen-
wirken des Erkenntnisgegenstandes und des Erkenntnisvermogens,
wird von letzterm entitativ, «stofflich » aufgenommen und bildet mit
ihm ein Drittes, das fiir die zweite Wirklichkeit, den Vollzug der
Erkenntnistitigkeit, informierte und determinierte Erkenntnisvermégen.
Nach ihrem #nfentionalen Gehalt ist die species impressa, bzw. ist das
Erkenntnisvermégen durch sie in actu primo proximo erkenntnis-
miBig der AuBengegenstand oder, was dasselbe ist, die Form oder
Bestimmtheit des AuBengegenstandes. Und so informiert sie das
Erkenntnisvermogen intentionaliter, gegenstindlich ; sie bildet mit
ihm kein Drittes, sondern macht, daBl das Erkenntnisvermogen der
Gegenstand in zweiter Wirklichkeit wird, d. h. ihn, den AuBengegen-
stand selbst, erkennt. Somit informiert die species impressa das
Erkenntnisvermogen in zweifacher Weise, seinsmiBig und erkenntnis-
miBig, und befihigt es, determiniert es zur Setzung des konkreten
Erkenntnisaktes, der seinerseits auf den bestimmten AuBengegenstand
geht. Mit dem Erkenntnisvermdgen zusammen ist sie die Wirkursache
der Erkenntnistitigkeit, die eben als diese bestimmte nur von der
das Erkenntnisvermogen bestimmenden species impressa verursacht
sein kann. Wie die species impressa unter der Einwirkung des Er-
kenntnisgegenstandes im Erkenntnisvermégen entsteht, so ist sie auch
in den #duBeren Sinnen und im Gemeinsinn entitativ und intentional
nur solange vorhanden und wirksam, als der AuBengegenstand auf
das Vermogen einwirkt und die Erkenntnistitigkeit andauert ; sie

! Auf diese Tatsache, daB auch die species impressa des duBern Sinnes, wie
dieser und seine Tatigkeit, physisch-psychischen Charakter hat, sei im Hinblick
auf das Verhiltnis des duBern Sinnes zum physischen Gegenstand wiederum
eigens hingewiesen.



440 Immanenz und Transzendenz des Erkennens

steht und fillt mit dieser Einwirkung, wihrend sie in den anderen
inneren Sinnen und im Verstand entitativ zustidndlich vorhanden sein
kann. In diesem Fall beginnt sie das Erkenntnisvermdégen von neuem
erkenntnismidBig zu bestimmen, wenn das Vermdgen, sei es durch den
Willen, sei es durch eine psychologische Ursache, wie durch Blutdruck
oder durch eine Gedanken- und Vorstellungsverbindung, zu erneuter
Titigkeit gebracht wird.

Auch ihrem intentionalen Gehalt nach besagt die species impressa
ein Doppeltes. Sie ist, bzw. das Erkenntnisvermdégen ist durch sie
der physische AuBengegenstand, und sie ist der physische AuBen-
gegenstand in intentionaler Seinsweise. Und beides muB sie sein,
wenn sie die Aufgabe erfiillen soll, die ihr obliegt. Sie ist der physische
AuBengegenstand, und zwar derselbe Gegenstand, der auf das Er-
kenntnisvermogen einwirkt und den dieses erkennt. Wenn Erkennen
heiBt : zu einem Andern (das Nicht-erkennen ist) in Beziehung treten,
ein Anderes sich verinnerlichen, es werden, dann geht das Andere
als dieses Andere und nicht ein Drittes auf den Erkennenden iiber ;
denn sonst wird das Zweite, dieses Andere, nicht erkannt. Das ist ja
das Einzigartige beim Erkenntnisvorgang: der Erkennende nimmt
andere Formen als andere auf. Der Zahl nach dieselbe Form des AuBen-
gegenstandes geht auf den Erkennenden iiber, nicht der Art nach
dieselbe oder eine ihr irgendwie dhnliche. Cognoscens fit cognitum.
Auch das Nichterkennende nimmt Formen auf. Die Hand (nicht der
Temperatursinn der Hand !) nimmt Wirme auf, sie wird warm. Aber
sie nimmt nicht die Ofenwirme auf (durch die sie warm wird) ;
sondern durch die Ofen- bzw. Luftwirme entsteht wirkursichlich in
der Hand die Handwirme, also eine neue Wirme. Die Ofenwirme
wandert nicht von ihrem Triger auf den andern, auf die Hand iiber ;
vielmehr ist die neu entstandene Wirme der Hand der sie verur-
sachenden Ofenwirme nur dhnlich. Und die Hand nimmt die physische
Wirme subjektiv und stofflich auf; diese entsteht in ihr als Hand-
wirme und bildet mit der Hand ein Drittes: die erwirmte Hand.
DaB die Hand (ohne den Temperatursinn) nun diese ihre Handwirme
empfinden wirde, ist ausgeschlossen. Der Temperatursinn der Hand
dagegen empfindet die Handwirme (als Gegenstand drinnen, s. oben)
bzw. die Ofen- oder Luftwirme (als Gegenstand drauBen). Diese
geht also in der species impressa auf ihn iiber, und zwar sie selbst und
keine andere. Unter der physischen Handwiirme, die auf den Tempe-
ratursinn einwirkt, wird dieser nicht selbst warm ; es entsteht in ihm



Immanenz und Transzendenz des Erkennens 441

keine Temperatursinnwirme, die er subjektiv aufnehmen, oder gar
statt der physischen Handwidrme erkennen wiirde ! Wie sollte er diese
« Temperatursinnwidrme » auch erkennen, ohne sie wiederum und zwar
sie selbst und nichts anderes in sich aufzunehmen ? Denn einen
Gegenstand erkennen, bedeutet nun einmal, eben diesen Gegenstand
in sich aufnehmen. Entweder wird der Gegenstand selbst, der erkannt
wird, vom Erkennenden aufgenommen, oder es ist unméglich, einen-
Gegenstand zu erkennen. Das BewuBtsein sagt uns, daB es die
physische Handwirme ist, die empfunden wird; darum miissen wir
annehmen, daB diese auf den Temperatursinn iibergeht, wenn es auch
auBerhalb des Erkenntnisvorganges nicht geschieht, daB dieselbe Form
von einem Triger zum andern hiniiber wandert.

Die Form oder Bestimmtheit des AuBengegenstandes geht also
als solche formaliter auf den Erkennenden iiber. Ihre Ursichlichkeit
dem Erkennenden gegeniiber ist Formalursichlichkeit, sie wirkt durch
ihre eigene Seinsheit, sich selbst dem Erkenntnisvermogen mitteilend.
Das Erkennen hat seine Art- und Einzelbestimmtheit durch den Gegen-
stand. Dieser ist daher duBere art- und einzelbestimmende Formal-
ursache des Erkennens. Aber, und das ist das Zweite, das hier inbetracht
kommt, die Form des physischen AuBengegenstandes geht nicht in
ihrer physischen Seinsweise auf den Erkennenden iiber. Sie erhilt
vielmehr in der species impressa eine dem Erkennenden entsprechende
erkenntnismafige, intentionale Seinsweise. Quidquid recipitur, per
modum recipientis recipitur. Und so ist ihre Formalursichlichkeit
keine physische, sondern eine intentionale. Und die species impressa,
durch die die Form diese Formalursichlichkeit ausiibt, ist ihr Werk-
zeug, causa formalis instrumentalis, in analoger Weise. Wie sollte die
physische Form auch physisch auf den Erkennenden {ibergehen ? Als
beschrinkte, endliche Form ist sie in ihrer physischen Seinsweise auf
ihren Triger angewiesen ; diesen informiert sie physisch, und damit
ist ihre physische Formalursichlichkeit erschopft. Sodann soll sie ja
erkannt und nicht aufgenommen werden wie die Form vom Nicht-
erkennenden, das Akzidenz von der Substanz, die Wirme von der
Hand aufgenommen wird, oder wie die eine Substanz von der andern,
die Nahrung z. B. vom lebenden Korper aufgenommen und diesem
aggeneriert wird. Die Wirme, die von der Hand physisch aufgenommen
wird, wird Handwirme ; und die Nahrung wird dem Organismus ein-
verleibt. Den Formen, die vom Nichterkennenden aufgenommen
werden, geht also gerade das ab, sie verlieren, was die Form, die vom



442 Immanenz und Transzendenz des Erkennens

Erkennenden aufgenommen wird, trotz ihrer Aufnahme in den Er-
kennenden beibehilt : ihre Selbstindigkeit, ihr Anderssein. Dal} somit
die Form, die vom Erkennenden aufgenommen wird, diese ihre Selb-
stindigkeit, ihr Anderssein beibehilt, daB sie vom Erkennenden gegen-
stindlich besessen wird, das kommt daher, daBl sie im Erkennenden
eine erkenntnismiBige, intentionale Seinsweise erhidlt. Und so hat
dieselbe Form, und zwar der Zahl nach dieselbe Form, zwel Seinsweisen,
eine auBerhalb und eine innerhalb des Erkennenden. Und die inten-
tionale Seinsweise beeintrichtigt nicht nur nicht die Identitit der
Form innerhalb und auBerhalb des Erkennenden, sondern ermoglicht
und verwirklicht sie vielmehr. Allerdings handelt es sich hier auch
wiederum nicht um eine physische, sondern um eine intentionale
Identitdt, eine Identitit wie sie nur beim Erkenntnisvorgang und
im Erkennenden vorkommt. Diese Identitit, die keine absolute, son-
dern eine relative, eine Identitit in gewisser Hinsicht ist, da sie bei
derselben Form zwei verschiedene Seinsweisen zulif3t, geniigt aber
vollstindig dazu, da der physische AuBengegenstand erkannt werde.
Denn das darf in diesem Zusammenhang nie aus dem Auge gelassen
werden : Wenn wir sagen, die Form des physischen Aullendinges gehe
als sie selbst auf den Erkennenden {iber, so gilt es damit das physische
AuBending als Erkenntnisgegenstand nicht in dem Sinne zu retten
und die Identitit der Form innerhalb und auBerhalb des Erkennenden
nicht in dem Sinne zu wahren, daB das physische AuBending selbst in
physischer und absoluter Identitiit 7m Erkennenden stehen miilte, um
hier, im Erkennenden, Gegenstand, terminus cognitionis zu sein, sondern
in dem Sinne, daB durch die intentionale Identitit der Form innerhalb
des Erkennenden mit der Form auBerhalb desselben der Erkennende
imstande ist, dieselbe Form auBerhalb in ihrer physischen Seinsweise zu
erkennen, die er in sich in intentionaler Seinsweise besitzt. In der inten-
tionalen Seinsweise, in der species impressa, ist die Form principium
cognitionis bzw. in zweiter Wirklichkeit die Erkenntnistdtigkeit; in
der physischen Seinsweise ist sie Erkenntnisgegenstand, Terminus.

Somit nimmt der Erkennende bei der Aufnahme seines Gegen-
standes an diesem eine Trennung vor, die in der dinglichen Wirklich-
keit nicht stattfinden kann. Er trennt die Form von ihrer physischen
und gibt ihr in sich eine psychische Seinsweise. Sie selbst aber bleibt
in ihrem Sosein unverindert ; und infolgedessen ist der Erkennende
imstande, dadurch, daB3 er sie in der intentionalen Seinsweise besitzt,
sie in der physischen Seinsweise zu erkennen.



Immanenz und Transzendenz des Erkennens 443

Wenn wir sonach in diesem Zusammenhange von einer physischen
und einer intentionalen Seinsweise der Form des AuBengegenstandes
sprechen und sagen, der Erkennende trenne die Form von ihrer
physischen Seinsweise, so ist mit dieser natiirlich nicht das physische
Dasein der Form, ihre physische Existenz gemeint, als ob der Er-
kennende, auch der duBere Sinn, die physische Form oder Wesenheit
des Dinges von ihrer physischen Existenz, die zwar nach thomistischer
Lehre sachlich von der physischen Essenz verschieden ist, trennen und
nun in sich der physischen Wesenheit eine intentionale Existenz geben
wiirde. Nein, es ist die durch ihre Existenz in der physischen Welt
verwirklichte Form, die physisch existierende Form, die — erkenntnis-
miBig — ihrer physischen Natur, ihrer Stofflichkeit, ihrer Koérperlich-
keit durch den Erkennenden entkleidet wird und im Erkennenden eine
psychische, intentionale Seinsweise erhilt. Sonst koénnte die physisch
existierende Form in ihrer Konkretion nicht erkannt werden. Denn
der Sinn erkennt nicht die Wesenheiten der korperlichen Beschaffen-
heiten (auch die Akzidentien haben Wesenheit und real von ihr ver-
schiedenes Dasein, Inexistenz), losgeldst von ihrem Dasein, sondern
beides zusammen. Der Gesichtssinn erkennt nicht die Wesenheit der
Rotbeschaffenheit ohne ihre physische Daseinsweise, sondern er erkennt
das Rot in seiner physischen Konkretion (Verwachsenheit), insofern
es ihm als dieses bestimmte daseiende Einzelrot vorliegt ; und er kann
nicht zwischen Wesenheit und- Dasein unterscheiden, sondern erkennt
beides zusammen, die physische Wesenheit und das physische Dasein 1.
Der Verstand erkennt allerdings als seinen Formalgegenstand die
Wesenheiten der korperlichen Dinge. Und so abstrahiert er — er-
kenntnismiBig ! — von der physischen Existenz derselben. Aber da
er nun nicht die von ihrer Existenz abstrahierte physische Einzel-
wesenheit, sondern die allgemeine Wesenheit der Korperdinge erkennt,
abstrahiert er noch dazu von den Einzelheitsmerkmalen, sodaB die
physische Seinsweise, von der er die Form, seinen Gegenstand trennt,

! Es ist kein Widerspruch darin, daB der &duBere Sinn wegen seines
psychischen Charakters den Gegenstand bei der Aufnahme der Stofflichkeit ent-
kleidet und doch, weil er nicht rein geistig ist, den Gegenstand in seiner Konkre-
tion erkennt. Im Gegenteil: um seinen Gegenstand, die konkrete Korper-
beschaffenheit zu erkennen, muf er sie sich verinnerlichen, ihr also in sich eine
ihm entsprechende, dem konkreten physischen Gegenstand eine unstoffliche,
psychische Seinsweise geben. Dabei ist wiederum festzustellen, da8 der Gegen-
stand, vom Erkennenden seiner Stofflichkeit entkleidet, nicht Terminus, sondern
principium cognitionis ist.



444 Immanenz und Transzendenz des Erkennens

die Existenz und die Einzelmerkmale (als die « Konkretion » des Gegen-
standes) umschlie(t.

Entsprechend der physischen Seinsweise, von der der Erkennende
die Form seines Gegenstandes trennt, ist denn auch unter der « Form »,
so wie sie im gegenwirtigen Zusammenhang genommen wird, weder
die korperliche Einzelwesenheit zu verstehen, die weder vom Sinn
noch vom Verstand geradeswegs als solche erkannt wird, noch die
substantielle Form allein, die mit dem ersten Stoff zusammen die
Korperwesenheit ausmacht : denn der Sinn erkennt die substantielle
Form als solche nicht, und der Verstand erkennt abstrakt nicht nur
die substantielle Form, sondern mit ihr auch den ersten Stoff. Viel-
mehr ist unter der Form, die in der dinglichen Wirklichkeit eine
physische Seinsweise hat, das physische AuBending zu verstehen, inso-
fern es in seinem Sosein auf den Erkennenden bezogen, Formalgegen-
stand des betreffenden Erkenntnisvermogens ist : sie ist das konkrete
Einzelding als Formalgegenstand des Sinnes, und die allgemeine Wesen-
heit als Formalgegenstand des Verstandes.

Und unter der Form, die im Erkennenden eine psychische Seins-
weise hat, ist jeweils derselbe Formalgegenstand des Erkenntnis-
vermogens zu verstehen, aber jetzt, insofern er der physischen Seins-
weise, unter der er Terminus ist, entkleidet, den intentionalen Charakter
des Erkennenden in der species impressa angenommen hat und so
nun Erkenntnismiftel (in dem oben erklirten Sinne) ist.

Weil die Form in der species impressa eine andere Seinsweise hat
als in der dinglichen Wirklichkeit, wird sie auch von Thomas hiufig,
insofern sie im Erkennenden als Prinzip des Erkennenden steht,
similitudo genannt : lapis non est in anima, sed similitudo lapidis
(Stelle 11). Allerdings iibertrifft diese « Ahnlichkeit » alle anderen
Ahnlichkeiten. Denn sie entsteht nicht durch physische Wirkursich-
lichkeit, wie die zwischen Ursache und Wirkung, zwischen der Ofen-
und der Handwiarme — physisch ist die species impressa ihrem entita-
tiven Charakter nach von dem physischen AuBending und dem Erkenntnis-
vermdgen verursacht —, sondern durch intentionale Formalursichlich-
keit : diese Ahnlichkeit ist intentionale Identitdt. Inkraft dieser inten-
tionalen Identitit zwischen Subjekt ufid Objekt ist denn auch das
Transzendieren des Erkennens selbst kein physisches Langen und
Greifen nach dem AuBengegenstand, sondern ein intentionales. Der
Erkennende begniigt sich nicht mit einem physischen Kontakt mit
seinem Gegenstand, mit einem physischen Besitzen desselben : er ver-



Immanenz und Transzendenz des Erkennens 445

langt mehr : er verlangt intentionale Identitdt, die innigste Vereinigung
und Einswerdung, welche zwischen zwei Dingen stattfinden kann, die
dabei dennoch zwei verschiedene Dinge bleiben. In dieser Identitit
besteht auch die Wahrheitstreue unseres Erkennens und unserer Er-
kenntnisvermdégen, die Fihigkeit und die Tatsache, daB wir erkennend
die Dinge so erreichen, wie sie sind.

Wir miissen also sozusagen allen unseren Begriffen, die wir von
der physischen Ordnung auf die psychische, auf den Erkenntnisvorgang
iibertragen, eine analoge Bedeutung geben, damit wir diesen Vorgang
einigermalen zu verstehen vermégen. Wie die Worte: Form und
Formeniibergang, informieren, determinieren, besitzen, haben, sein,
werden u. a., so miissen auch die Worte : Terminus und terminieren,
Transzendenz und transzendieren, Identitit und Ahnlichkeit, in einem
dem Erkenntnisvorgang entsprechenden Sinne genommen werden. Nur
so wird man diesem einzigartigen Geschehen gerecht.

Wenn wir nunmehr die Transzendenz unseres Erkennens (und
zwar in erster Linie des sinnlichen Erkennens) genauer bestimmen
wollen, so ist Folgendes zu sagen : Die Transzendenz unseres Erkennens
besteht formaliter in dem transzendentalen (wesentlichen) und pridika-
mentalen (akzidentellen) Bezogensein unserer Erkenntnisvermégen und
Erkenntnistdtigkeiten auf den physischen AuBengegenstand. Das
heiBt : Schon an sich ist das Erkenntnisvermogen ganz allgemein trans-
zendental auf seinen eigentiimlichen Gegenstand bezogen, ganz gleich,
ob dieser da ist oder nicht. Ist er da und das Erkenntnisvermdgen
durch ihn in Titigkeit, so ist das Erkenntnisvermdgen mit seiner
Titigkeit nicht nur transzendental auf den Gegenstand bezogen, son-
dern es steht auch zu demselben — und dafiir ist die transzendentale
Beziehung das Fundament — in der doppelten pridikamentalen Be-
ziehung des MaBes und der Ursichlichkeit: 1. des Mafes, insofern
der Gegenstand fiir Erkenntnisvermogen und Erkenntnistitigkeit art-
und einzelbestimmende #uBere Formalursache ist und als solche sich
selbst durch die species impressa als werkzeugliche Ursache in inten-
tionaler Identitdt in actu primo und secundo dem Erkennenden mit-
teilt ; und diese Beziehung ist eine sachliche (reale) nur von seiten des
Erkennenden, nicht von seiten des Gegenstandes, nach dem Grundsatz :
objectum eo quod scitur, non mutatur, der Gegenstand erleidet da-
durch, daBl er gewullt wird, keine Verinderung ; von seiten des Gegen-
standes ist also die Beziechung nur eine gedankliche ; 2. der Ursdchlich-
keit (der Wirkursichlichkeit), insofern der Gegenstand (der Sinne)



446 Immanenz und Transzendenz des Erkennens

wirkursichlich auf Organ und Vermdégen einwirkt, indem er a) am
Sinnesorgan die physischen, physiologischen und chemischen Ver-
inderungen hervorbringt (s. unten) ; b) durch diese in dem dem Organ
geeinten Sinnesvermdégen und mit ihm die species impressa und die
Erkenntnistitigkeit ihrem entitativen Charakter nach verursacht ;
und diese Beziehung der Wirkursichlichkeit zwischen Erkennendem
und Gegenstand ist eine sachliche und wechselseitige.

Durch diese Beziehungen transzendiert somit das sinnliche Erkennen
zu dem physischen AuBengegenstand hin. Und da sozusagen das Kern-
stiick und der Grund dieser Beziehungen, dieser Transzendenz die inten-
tionale Identitit zwischen Erkennendem und Erkanntem ist, und diese
intentionale Identitit sich sm Erkenntnisvermégen und #» immanenten
Erkenntnisakt vollzieht, fdllt in gewissem Sinn die Transzendenz
unseres Erkennens mit seiner Immanenz in eins zusammen. Unser
Erkennen ist seiner Nalur nach Transzendieren zu anderm hin. Sogar
in unserer Selbsterkenntnis, anscheinend unserm immanentesten Er-
kenntnisakt, hat der Akt der Selbsterkenntnis (nota bene der Akt,
nicht der Selbsterkennende selbst seiner Substanz nach) nicht sich
selbst, den reflektierenden Akt, zum direkten Gegenstand, sondern
den vorhergehenden Verstandesakt — also ein Anderes — der seiner-
seits auf die Korperwesenheit als seinen eigentiimlichen Gegenstand
geht — also wiederum auf ein Anderes — und zu dem sich der reflek-
tierende Akt « zuriickbeugt », damit er, bzw. der Sich-selbst-erkennende
durch ihn, umwegweise an Hand dieses direkten Aktes den Verstand
und den Triger des Verstandes, d. h. also sich selbst erkenne. Gott
allein ist in seiner Selbsterkenntnis seiner Substanz nach, die mit dem
Erkenntnisakt identisch ist, Subjekt und Objekt zugleich. Er ist
Denken eben dieses substantiellen Denkens, subsistierende Selbst-
erkenntnis; sich selbst erkennen heil}t: er selbst sein, intelligere suiipsius
actualissimum ist fiir ihn = subsistere per se actualissimum.

DaB bei unserem Erkennen die intentionale Einswerdung und
Identitit von Subjekt und Objekt, die den Dualismus der dinglichen
Wirklichkeit iiberwindet, stattfindet, das kommt nicht einseitig nur
vom Erkennenden her, sondern auch vom Erkenntnisgegenstand,
selbst auch vom korperlichen; ja, das ist als auf seinen letzten Grund,
auf Gott, auf dessen Identitdt mit sich selbst in der Seins- und in der
Erkenntnisordnung zuriickzufiihren. Wie das geschopfliche Erkenntnis-
vermogen, auch das Sinnesvermogen, eine Teilhabe ist am goéttlichen
Verstand, der mit der gottlichen Wesenheit identisch ist, und der die



Immanenz und Transzendenz des Erkennens 447

von Gott verschiedenen Dinge in der gottlichen Wesenheit erkennt
— in der jegliches Sein in hoéherer Weise erkenntnismidfBig enthalten
ist —, so sind unsere Erkenntnisgegenstinde Teilhaben an derselben
gottlichen Wesenheit — die als die erste Ursache in hoherer und voll-
kommenster Weise jegliches Sein seinsmidBig ursichlich in sich vor-
enthdlt —. Durch die geschopfliche Teilhabe an derselben géttlichen
Wesenheit also sind unsere Erkenntnisvermégen und ihre Gegenstinde
auf einander, auf das Einswerden angelegt. Durch Teilhabe am gott-
lichen Intellekt, der mit der gottlichen Wesenheit identisch ist, sind
unsere Erkenntnisvermdigen lichtempfinglich, in der Anlage, die anderen
Dinge intentionaliter zu werden und zu sein, also zu ihnen hin zu
transzendieren; und durch Teilhabe an derselben géttlichen Wesenheit,
dem esse divinum, das intelligere divinum ist, sind die Dinge licht-
spendend, imstande, ihr Sein in intentionaler Identitit unseren Er-
kenntnisvermégen mitzuteilen und insofern gewissermaBen auch ihrer-
seits zu dem Erkennenden hin zu #ranszendieren. Gott erkennt die
auBergottlichen Dinge durch ursidchliche erhabene Identitit, per identi-
tatem causalem eminentialem in der intentionalen und in der enti-
tativen Ordnung — beide Ordnungen sind in Gott miteinander identisch
(weil in ihm esse = intelligere ist) —, seine Wesenheit ist in dieser
Erkenntnis das subjektive und objektive Erkenntnismittel zugleich :
wir dagegen erkennen die anderen Dinge durch Identitdt in der inten-
tionalen Ordnung, und das subjektive Erkenntnismittel ist fiir uns
die species, die species impressa als das medium quo und (bei den drei
letzten inneren Sinnen und dem Verstand) die species expressa als
das medium in quo.

Wie schon erwihnt wurde, wird die species impressa, das ein-
geprigte Erkenntnisbild, in den duBleren Sinnen durch den physischen
AuBengegenstand, die jeweilige Kérperbeschaffenheit, hervorgebracht.
Da die duBeren Sinne wesentlich an ein korperliches Organ gebunden
sind, kann der kérperliche Gegenstand auf sie einwirken : das erforder-
liche Verhiltnis zwischen dem Wirkenden, dem Gegenstand und dem
Leidenden, dem Sinnesorgan und dem dieses informierenden Sinnes-
vermogen ist vorhanden. DaB der Gegenstand tatsdchlich auf den
Sinn wirkt und ihn bestimmt, steht aus der Erfahrung fest. Im Organ
werden von ihm zunéchst physische, chemische und physiologische
Verinderungen und Bestimmtheiten hervorgebracht. Diese sind, weil
am Organ als solchem, nicht das eingeprigte Erkenntnisbild. Aber
durch die physischen, chemischen und physiologischen Verinderungen



448 Immanenz und Transzendenz des Erkennens

und Bestimmtheiten des korperlichen von der Seele und dem Sinnes-
vermogen beformten Organs wird im Vermoigen die seelische Ver-
inderung, das Erkenntnisbild eingefiithrt. So ist der Druck der Aulen-
welt fiir die duBeren Sinne sozusagen physisch spiirbar. Dies gilt
namentlich fiir die sogenannten niederen Sinne, Geruch, Geschmack
und Tastsinn, die sich auf ihren Gegenstand nicht wie die hoheren
Sinne, Gesicht und Gehér, rein objektiv, sondern unter einem sub-
jektiven Gesichtspunkt beziehen, insofern sie ihren Gegenstand als
etwas den Empfindenden Behaftendes, auf ihn Einwirkendes empfinden.
Und unter ihnen empfindet der Tast (Druck- und Temperatur)-Sinn,
welcher als der «stofflichste » Sinn bezeichnet wird, nicht nur dunkel
und nebenbei (in actu exercito), wie sein Gegenstand psychisch auf
den Empfindenden einwirkt und in ihm die Empfindung hervorruft,
sondern er empfindet auch ausdriicklich, wie er physisch einwirkt,
sich physisch dem Empfindenden mitteilt : der Drucksinn empfindet
das Harte, Widerstehende als den Widerstand, den Druck im empfin-
denden Korper physisch hervorbringend ; und der Temperatursinn
empfindet das Warme als erwidrmend, als sich physisch dem empfin-
denden Korper mitteilend. Es ist also vor allem der Tastsinn, der (in
gewissem Sinn) sogar in physischem Kontakt mit den von ihm
erkannten Korperbeschaffenheiten steht. Der Tastsinn ist auch die
Briicke, auf der wir vom physischen Gegenstand drinnen, vom inner-
organischen Gegenstand zum Gegenstand drauen, zum auBerorga-
nischen Gegenstand gelangen. Denn auf den Tastsinn griindet sich
die mittelbare Sinneserfahrung, die nétig ist, den Gegenstand draulen
vom Gegenstand drinnen zu unterscheiden und den Gegenstand drauBen
als drauBen zu erkennen. (Niheres hieriiber bei Jos. Gredt, Elementa 117,
n. 689, 2; Die aristotelisch-thomistische Philosophie, 2. Bd., S. 73 ;
De cognitione sensuum externorum, 19242 S. 16 ff.)

Wie der Erkenntnisakt des duBlern Sinnes, die Empfindungs-
titigkeit, unter dem aktuellen EinfluB des physischen AuBengegen-
standes und der species impressa entsteht und andauert, so terminiert
er auch ebensolange unmittelbar auf denselben physischen Gegenstand
ohne subjektive und erst recht ohne objektive Vermittlung einer
species expressa. Die drei inneren Sinne dagegen, die Phantasie, das
sinnliche Schitzungsvermdgen und das sinnliche Gedichtnis sowie
der Verstand prigen ein Erkenntnisbild aus, durch dessen subjektive
Vermittlung sie ihren Gegenstand erkennen. DaB dies die Lehre des
hl. Thomas selbst ist, nehmen alle Thomisten einmiitig an. Und selbst



Immanenz und Transzendenz des Erkennens 449

der oben erwihnte P. Degl’ Innocenti gesteht: «Intra Thomistas
pacificum est, Angelicum excludere speciem expressam a sensibus
externis », weshalb er die species 1mpressa zum objektiven Erkenntnis-
mittel machen wollte (!). Thomas verlangt immer wieder bei den
iuBeren Sinnen die reale Gegenwart des Gegenstandes, nicht nur damit
dieser die Empfindungstitigkeit hervorbringe, sondern auch damit er
sie vollende und abschlieBe. Die Titigkeit der Phantasie ist ihm
« formatio », weil sie sich ein Bild des abwesenden Dinges formt ; die
Tatigkeit des duBern Sinnes jedoch vollzieht sich einzig dadurch, daB
der Sinn vom Sinnfilligen verindert wird ; er formt kein Bild, da sein
Gegenstand gegenwirtig und dem Erkenntnisvermégen proportioniert
ist (vgl. S. Th. I 85, 2 zu 3). Deutlich geht auch aus unseren Aus-
fithrungen hervor, daB die 4uBeren Sinne keines ausgeprigten Erkenntnis-
bildes bediirfen. Ihre Titigkeit ist wesentlich Anschauung des nach
Inhalt, Form und Gegenwart gegebenen Gegenstandes. Wie sie objektiv
unmittelbar vom physischen Gegenstand, der Korperbeschaffenheit,
beeinfluft und bestimmt werden, so wenden sie sich auch objektiv
und subjektiv unmittelbar diesem Gegenstande zu: er ist ihr Prinzip
und ihr Terminus. Und so ist unser gesamtes Erkennen durch die
duBeren Sinne in der physischen AuBenwelt verankert.

Nachdem nun einmal diese physische AuBenwelt durch die species
impressa den Eingang in unsere duBeren Sinne gefunden hat, geht sie
ihren Weg durch die einzelnen inneren Sinne weiter, indem die Tatig-
keit des vorhergehenden Vermdgens jeweils im folgenden eine diesem
Vermogen entsprechende species impressa hervorbringt. In dieser
Spezies wird der Gegenstand immer mehr vergeistigt, bis er sich, immer
noch in seiner Konkretion, im Phantasiebild (in dem die ausgeprigten
Erkenntnisbilder der inneren Sinne mit einem Ausdrucke zusammen-
gefalBt werden) dem Verstand darbietet, der mit Hilfe des « titigen
Verstandes » die Konkretion 16st und die Wesenheit der Korper-
beschaffenheit sich zum Gegenstand macht. Schon bei der Einwirkung
auf den duBern Sinn war diese Wesenheit als der Seins- und Titig-
keitsgrund der Korperbeschaffenheit mittitig und wurde von den
Sinnen, wenn auch nicht erkannt, so doch in ihrer Konkretion in inten-
tionaler Weise weitergegeben, weshalb sie auch unter dem EinfluB
des titigen Verstandes in den Blickpunkt des mdglichen Verstandes
geriickt werden kann. Selbst der Formalgegenstand des Verstandes,
die Korperwesenheit, ist somit in der physischen AuBlenwelt verankert.
Mégen daher auch die drei letzten inneren Sinne und der Verstand



450 Immanenz und Transzendenz des Erkennens

ein Erkenntnisbild ausprigen und in diesem als ihrem subjektiven
Erkenntnismittel ihren Gegenstand erkennen : dieser Gegenstand ist
dennoch, wenn auch nicht mehr nach Inhalt, Form und Gegenwart,
so doch nach Inhalt und Form (der Gegenstand der inneren Sinne)
oder wenigstens dem Inhalt nach (der Verstandesgegenstand) bewuBt-
seinsjenseitig. Und diese seine BewuBtseinsjenseitigkeit leitet er her
von dem den #duBeren Sinnen physisch gegenwirtigen AuBending.
(Nédheres hieriiber in der Abhandlung: Inwiefern ist der Gegenstand
unseres Verstandes bewuBtseinsjenseitig ? Div. Thomas 1931, S. 265 ff.)

Man erklirt die unumstoBliche Tatsache, daB der wirkliche Gegen-
stand unserer Erkenntnisvermogen die korperlichen Dinge, sei es in
ihrer Konkretion, sei es in ihrer allgemeinen Wesenheit sind, bzw. daB
wir erkennend die korperliche AuBenwelt erreichen, nicht dadurch,
daB man schon die Gegenstinde der Aduleren Sinne als Gegenstinde
in den Erkennenden hineinverlegt, um so die Immanenz der Erkenntnis-
tatigkeit zu retten, sondern in der Weise, da man die kérperlichen
AuBendinge in ihrer Konkretion und mit ihren Wesenheiten in der
species impressa auf die Erkenntnisvermdégen einwirken, mit dem
Erkennenden intentionaliter einswerden und so den Erkennenden zu
den AuBendingen hin transzendieren liBt. Und damit kommt unserm
Erkennen Immanenz und Transzendenz zugleich zu, ja sie fallen in
eins zusammen.



	Immanenz und Transzendenz des Erkennens

