
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 17 (1939)

Artikel: Formale und objektive Heiligkeit [Fortsetzung]

Autor: Horváth, Alexander

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762535

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-762535
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Formale und objektive Heiligkeit.
Von Dr. Alexander HORVÄTH 0. P.

ERSTER TEIL

Die Heiligkeit Gottes.

(Fortsetzung.)

e) Die objektive Heiligkeit Gottes.

Die transzendente Wesenheit Gottes können wir nicht nur unter
dem Begriff der Natur für unsern Verstand gestalten und bestimmen,
sondern auch unter dem der Subsistenz. Bisher haben wir dieselbe als

Sein betrachtet, als den Inbegriff aller Vollkommenheiten, die zum Wesen,

zur Natur, zum ens ut res gehören. So erhielten wir den Begriff des

ens imparticipatum, d. h. des Ansichseienden nach den Forderungen
des actus purus primus. Gott ist die absolute Seinsvollkommenheit des

actus primus, des principium quo des statischen und dynamischen
Seins. Die Transzendenz bringt es mit sich, daß im Ansichseienden

nicht bloß in bezug auf den ersten Akt keine Einschränkung vorhanden
sein kann (ens imparticipatum), sondern daß auch der zweite Akt ihm
so zukommt, daß er bloß seine Wesensvollendung darstellt, nicht als

Zugabe oder von außen her mitgeteilte Verwirklichung, sondern als

im Wesen des Ansichseienden gegebener, von ihm in keiner Weise
verschiedener Akt. Weil aber unser Verstand den ersten Akt immer
m seiner Beziehung zum zweiten Akt auffaßt, wie auch umgekehrt,
so ist es für ihn nicht bloß ersprießlich, sondern auch zur vollen
Erfassung des Wahrheitsgehaltes der rationes significatae unbedingt
notwendig, das Ansichseiende auch nach dem zweiten Akt zu bezeichnen.
Dieser ist die Subsistenz des Seins (des Wesens oder der Natur), dessen

vollständige Seinsunabhängigkeit, Erhabenheit und Einzigkeit1.

1 Nach diesen Gesichtspunkten haben wir in der Tabelle B jene partikulären
Begriffe zusammengestellt, nach welchen das einfache Sein Gottes unter einer
großen Mannigfaltigkeit von Einzelzügen dem Verstand näher gebracht werden
kann. Man wird bemerkt haben, daß es nicht in jedem Falle gelungen ist, diese

Aussagen nach den Gesichtspunkten der Natur und der Subsistenz streng zu

Divus Thomas. 25



372 Formale und objektive Heiligkeit

Man kann die drei Seinsprinzipien : Wesenheit, Subsistenz und
Dasein — für sich, abstrakt — nach dem eigenen Akt betrachten, und
untersuchen, ob und inwieweit sie auf Gott fruchtbar angewendet
werden können und sich für den Verstand gestaltungsfähig erweisen.

Selbst die Frage ist in diesem Zusammenhange interessant, ob die
Subsistenz vor dem Dasein von Gott ausgesagt werden muß wie bei den

Geschöpfen, oder umgekehrt. Für unsere Analyse ist dies indessen

belanglos. Wir wollen mit der Subsistenz die letzte Seinsvollendung
des Ansichseienden bezeichnen, die Subsistenz des Seins, das « per se

subsistens » als allerletzte Charakteristik des Seins. In der frühern
Überlegung lag beim esse per se subsistens die Betonung auf dem esse

(als Wesen, Natur, principium quo) ; hier liegt sie auf dem per se

subsistens, wodurch das Ansichseiende auch als principium quod im
Vollbesitz des Seins erscheint. Es ist allerdings noch ein langer Weg,
bis wir zum Personsein Gottes, im Sinne eines substanziellen, vom
Wesen und Dasein Gottes objektiv verschiedenen Prädikates, gelangen,
und noch länger jener, der zur Auffindung und Begründung der relativen
Persönlichkeiten, zu den proprietates personales im eigentlichen Sinne,
führt. Aber letzten Endes liegt allen diesen Bestimmungen der gleiche
Gedanke zugrunde : die substanzielle Vollendung der Natur, die ihr
proportionierte Seins- und Tätigkeitsunabhängigkeit (independentia),
Eigensein und Eigenmacht (sui iuris), wie auch die substanzielle
Seinsabgeschlossenheit (incommunicabilitas). Aus allen diesen Teilsichten
setzt sich der synthetische Begriff des principium quod zusammen,
der in jeder Richtung abgeschlossenen Natur, des principium quo.

Das principium quod kann man logisch als das gemeinsame, eine

und einheitliche, ja sogar unveränderte Subjekt aller Aussagen fassen,
die einem Ding irgendwie, sei es substanziell, sei es akzidentell, zukommen.

Man kann es, nach einem juridischen Hilfsbegriff, als den Besitzer
aller Bestimmungen betrachten, die mit einem Seienden verbunden
sind. Überall liegt der Gedanke zu Grunde, daß es sich hier um einen

Mittelpunkt handelt, um den sich alles gruppiert, von dem alles
ausgeht und zu dem alles zurückkehrt. Die Seinsgrundlage aller
partikulären Bestimmungen (suppositum), nicht als deren Wertmesser

trennen. Der Grund ist nicht bloß in der oben beschriebenen Transzendenz Gottes
zu suchen, die das Ineinandergehen unserer Begriffe notwendig mit sich bringt,
sondern auch in dem Umstand, daß Natur und Subsistenz eine innige Einheit
bilden. Daher kommen manche Eigenschaften der Subsistenz auf Grund der
Natur zu, wie auch umgekehrt, sodaß die gleiche Aussage sowohl für die Natur,
als auch für die Subsistenz gelten kann.



Formale und objektive Heiligkeit 373

(forma) und Prinzip (« quo »), sondern als selbständiges Subjekt (« quod »),

in dem und von dem alle partikulären Seinsarten ihre Individualität
und ihren selbständigen Charakt er haben (« in quo »), nennen wir das

substanziell und in allen Seinsrichtungen vollendete oder der
selbständigen Vollendung fähige principium quod. Die synthetische
Zusammenfassung und Vollendung aller Teilsichten und aller partikulären
Seinsformen, wieder nicht nach ihrem formalen Gehalt, sondern nach

ihrer materiellen Identität, gleichsam ihr gemeinsamer Treffpunkt,
ist das principium quod. Der Grund der Einheit und Ganzheit, der
die verschiedenen, an sich auseinandergehenden Bestimmungen in
einem objektiven Seinsganzen zusammenhält, ihren statischen und

dynamischen Seinswert auf ein gemeinsames Objekt hinordnet, ist das

principium quod. Kurz : dasjenige, was auf dem Gebiete des Seienden,

als Objekt vollendet und als solches in sich unabhängig von andern
Seinsobjekten, einen «Bestand» darstellt, nennen wir principium quod1.
Die Subsistenz ist ein Grenzpunkt mit selbständigem Sein und mit
selbständigem Ziel für sich und für andere Subsistenzen, die als solche

geachtet werden müssen und als solche gelten auf dem hierarchisch
entwickelten Seinsgebiet. Das Sein entwickelt sich nach verschiedenen
Werten und Graden in Subsistenzen, deren Zusammensein und
dynamisches Zusammenwirken je nach der suppositalen Würde (schwach oder

kraftvoll im Objektsein oder in der Unabhängigkeit) dem statischen und
dynamischen Aussehen des Universums ein eigenes Gepräge aufdrückt 2.

1 Hier möchten wir auf ein Doppeltes hinweisen : 1. Das suppositum spielt
eine zweifache Rolle. Es ist Subjekt (non subiectum inhaerentiae, sed essendi
independenter), gleichsam « Unterstand » (substratum) aller Seinsbestimmungen,
die einer Subsistenz (über diesen Ausdruck vgl. I 29, 2) zukommen. Die
Durchdringung aller Seinsbestimmungen ist eine innere, weil eine Verwirklichung
derselben in und durch den Akt der Subsistenz stattfindet, das Sein ihnen nur im
Sein des Suppositum zukommt. Es ist ferner Objekt, als eine eigene selbständige
Verwirklichung des Seienden, die in der Realität für sich und neben oder unter
anderen Seinsformen als eine wirkliche Gegebenheit dasteht. In dieser Hinsicht
ist es « Bestand », mag man darunter das « aliquid » der Scholastik verstehen,
oder an das in sich bestehende Sein denken, in dem die partikulären Bestimmungen
« Bestand » erhalten und besitzen. 2. Wie das substanzielle Fürsichsein bloß das
Inhärenz-Subjekt umschließt, so bedeutet auch die suppositale Unabhängigkeit
eine solche nur im Subjekt- und Objektsein, im selbständigen Besitze des Seins.
Sie verträgt sich wohl mit dem Empfange des Seins in anderen kausalen
Beziehungen, also nach Wirkursächlichkeit und mit der Unterordnung der eigenen
Zielstrebigkeit unter eine höhere Finalität. Das Maß der Unabhängigkeit ist
in den formalen Werten zu suchen, sodaß nur das Ansichseiende ein Objekt an
sich und die absolute, von jeder Voraussetzung und Kausalbeziehung freie
Unabhängigkeit darstellt.

2 Vgl. I 48.



374 Formale und objektive Heiligkeit

Nach dem Gesagten ist die Subsistenz durch eine Seinsfestigkeit
(firmitas) ausgezeichnet, die ihr einen Vorrang über unselbständige
Seinsweisen sicherstellt. Nicht nur über die Akzidenzien ragt sie empor,
sondern auch über substanzielle Seinsweisen, die für sich keine
abgeschlossene Vollkommenheit besitzen (Materie, Form, für sich betrachtet).
Hiedurch kommt ihr ein gewisser Primat zu, kraft dessen sie den

Vorrang des Erst-Seins, des Maßgebenden erhält. Alles, was in den

Bereich der Subsistenz gehört, mit ihr in Seinsbeziehung tritt, muß
sich nach ihr richten, in ihr als in seinem Ziel ruhen. Hierin besteht
die Vollkommenheitspriorität der Subsistenz. Von gar manchem erhält
die Subsistenz Wert (so von der Natur und von allen Formen), allen
aber verleiht sie etwas : das einheitliche Sein und die gemeinsame

Zielstrebigkeit. Die Subsistenz verhält sich in dieser Hinsicht empfangend,
sie ist Subjekt ; ihren Vorrang aber übt sie gebend, verteilend aus,
durch die Mitteilung ihrer eigenen Seinsfülle : alles was an ihrem Sein

teilnimmt, gleichsam in ihren Bannkreis gelangt, erhält etwas von ihrem

Vorrang und von ihrer Würde. In dieser Beziehung ist die Subsistenz

ein Objekt für jede Form und für jedes principium quo, das in Verbindung
mit ihr nicht mehr für ein eigenes partikuläres Ziel ins Dasein tritt
oder ein solches anstrebt, sondern für das allgemeine Wohl der
Subsistenz wirklich, und diesem untergeordnet ist. Also auch aus diesem

Grunde ist die Subsistenz ein Objekt, weil sie allen ihren Teilbestimmungen

als Maßstab und als Ziel gegenübersteht. Darum heißen alle

Aussagen, die einem Dinge auf Grund seiner Subsistenz zukommen,

objektive, objektbestimmende. Daher ist auch die Heiligkeit eine

objektive, das Ding in der Eigenschaft eines Objektes, oder kraft einer
solchen Beziehung zum Objekt bestimmende, wenn sie nicht auf Grund
der Natur oder eines andern principium quo, sondern in erster Linie
kraft der Subsistenz von einem Ding ausgesagt wird.

In der Subsistenz sind demnach zweifache Werte zu unterscheiden :

1. formale, die auf die Natur oder auf naturhafte Prinzipien
zurückzuführen sind und so auch subjektive Werte genannt werden können1 ;

2. objektive, die auf das Objektsein der Subsistenz zurückzuführen

sind, aus ihrem Seinsvorrang stammen. Wie das Prinzip der ersteren

1 Dies aus einem zweifachen Grunde : a) sie sind Seinsweisen und
Tätigkeitsprinzipien, kraft welcher das Subjekt (die Subsistenz) das eigene Sein besitzt
und mit welchen es tätig ist (principium quo) ; b) weil sie nur dann als volle
Werte in Betracht kommen, wenn sie im Subjekt, in der Subsistenz ihre
Selbständigkeit besitzen.



Formale und objektive Heiligkeit 375

die Natur für sich, als actus primus, ist, so ist auch der eigentliche
Grund der zweiten Art die Subsistenz für sich, als actus secundus. Wie
wir oben die Reinheit und das Wohlgeordnetsein der Naturprinzipien
formale Heiligkeit genannt haben, so werden wir in der Folge dasjenige

objektive Heiligkeit nennen, was aus dem Vorrang der Subsistenz

stammt. Dieser Vorrang zeigt sich aber im Primat, in einer gewissen

Seinspriorität der Subsistenz in sich und in bezug auf ihre formalen

Prinzipien, wie auch in ihrer Stellung zu andern Subsistenzen.

Seinsvorrang, Objektsein usw. sind mit der Subsistenz wesentlich und
notwendig verbunden ; sie sind aber nur Folgen ihrer eigenen Seinsfülle.
Deshalb stellen sie objektiv andere Merkmale (ratio) dar als der

Seinsakt der Subsistenz und können unter einem andern Begriff
aufgefaßt und mit einem andern Namen bezeichnet werden. In diesem

Sinne reden wir von der objektiven Heiligkeit als einer Eigenschaft,
die aus der Subsistenz als Vorrang und Objektsein folgt, dieselbe

gleichsam wie ein Seinsglanz umgibt und auf Grund der eigenen Seinsfülle,

als unter dem Schutz des eigenen Vorranges und der eigenen
Kraftfülle stehend, darstellt. Dürfen wir bildlich sprechen, so ist der

Seinsabglanz der subsistierenden Energiefülle dasjenige, was wir
objektive Heiligkeit nennen.

Handelt es sich um ein principium quod, das nicht bloß Selbständigkeit,

sondern auch Selbstbestimmung besitzt, so haben wir die

Verwirklichung des Seienden in der Form des Personseins vor uns. Es

ist dies- auch ein Objektsein, aber mit einer besonderen Würde
ausgestattet, die ihm in der Reihe der Seinsobjekte einen ganz besondern
Platz sicherstellt. Der formale Charakter der Zielstrebigkeit als
eigengesetzter Zweck tritt in den Vordergrund 1, und ein solches Seiendes
stellt Forderungen an sich und an andere Subsistenzen, nicht bloß
nach den allgemeinen Gesichtspunkten der selbständigen Wesen, sondern
auch nach der eigenen Erhabenheit. Es ist Subjekt des Rechtes, des

selbständig, durch eigenen Wert bestimmten oder nach diesem sich
richtenden Guten (als Objekt). Dieses Gute können wir als Ehre
bestimmen, als die notwendige, durch die eigene Würde bestimmte
objektive Forderung der Anerkennung und Beachtung, die wir unter
dem Begriff des « Zu-Zollenden » (debitum) zusammenfassen.

Unter « debitum » versteht Thomas die Objektgebundenheit eines

principium quo, insofern letzteres in Verbindung mit den proportio-
1 Das Maß der Eigenzielstrebigkeit ist wiederum in den formalen Werten

der Subsistenz zu suchen.



376 Formale und objektive Heiligkeit

nierten Gegenständen das natürliche Ziel erreicht1. In diesem Sinne

spricht er z. B. vom debitum caritatis2. Auf das so gefaßte debitum
können wir den Begriff des « exhibet » des Aquinaten anwenden3.
Die Subsistenz stellt im Universum ein selbständiges Sein, einen eigenen
Wert dar. Daher kommt ihr daselbst ein eigener Platz zu. Ist sie

überdies durch die eigene Erhabenheit dazu berufen, daß sie ihre
Subsistenz durch eigene Tüchtigkeit behaupte, so gehört ihr im
Universum ein Ehrenplatz, weil sie zu dessen Vervollkommnung durch

Hervorbringung eigener Werte beiträgt oder wenigstens Subjekt einer

Leistungsfähigkeit ist. Dies ist ein Glanz, der die Persönlichkeit kraft
ihres Seinsgehaltes umgibt, von ihr als SeinsWiderschein untrennbar
ist und nur durch die Unwürde der Dynamie verdunkelt werden kann 4.

Das, was eine Person in sich, in ihrem eigenen Werte ist, und was von
ihr erwartet werden darf, bestimmt deren persönliche Würde, und

gestaltet die Person zu einer Norm, kraft welcher sie nach Maßgabe
ihrer Seinswerte als Selbstzweck für sich und für andere auftritt5.
Hierin besteht ihre objektive Rechtheit, die, abstrakt als eine natürliche

Folge des Personseins betrachtet, das St'xaiov und octov, das

iustum et debitum darstellt. Die Seinsfestigkeit der Subsistenz,
insbesondere aber der Person, bringt eine feststehende Summe von Normen
mit sich, durch die sie in ganz besonderer Weise zum Objekte gestaltet

wird. Der Glanz, der sie auf diese Weise umgibt, durch den sie

gleichsam unter den Schutz von festen, unverletzlichen Normen gestellt

1 In nomine debiti importatur quidam ordo exigentiae vel necessitatis
alicuius, ad quod ordinatur. I 21, 1 ad 3.

2 So z. B. II-II 44, 1. 3 IMI 187, 4.
4 Der Wertmesser der Subsistenzen ist nicht bloß nach statischen

Gesichtspunkten, sondern vielmehr nach dynamischen zu bestimmen. Omnis res est
propter suam operationem. Ist diese Dynamie rein privativ oder konträr (den
Naturgesetzen entgegengesetzt), so entsteht die Unwürde und Unwürdigkeit
der Person.

5 Die Subsistenz ist unter allen Umständen ein Grenzpunkt der Zielstrebigkeit.
Sie ist Trägerin des eigenen allgemeinen Wohls, indem sie sich die

Zielstrebigkeit der partikulären Seinsbestimmungen unterordnet. Sie ist aber in
dieser Eigenschaft bloß ein principium materiale, keineswegs aber ein principium
formale, ein Wertmesser der Zielstrebigkeit. Letzteres hängt von ihren formalen
Seinsbestimmungen ab. Sind dieselben in sich mit der Norm ihrer Tätigkeit
nicht identisch, sondern sind sie hierin höheren, äußeren Normen unterworfen, so
ist auch die Subsistenz nicht der letzte Zweck, nicht der Wertmesser, sondern sie
ist in dieser Beziehung anderen Subsistenzen untergeordnet. Nur die absolute
Subsistenz ist für sich und für andere ein Wertmesser schlechthin, ein Wert, der
durch äußere Beziehungen nicht bestimmt ist und auch nicht bestimmt werden
kann.



Formale und objektive Heiligkeit 377

erscheint, ist die Gloriole ihrer objektiven Heiligkeit, ihre Unverletzlichkeit

(inviolabilitas).
Den eigentlichen Charakterzug der formalen Heiligkeit haben

wir in der Reinheit (munditia) der Seins- und Tätigkeitsprinzipien
gefunden ; den der objektiven Heiligkeit müssen wir aber durch die Festigkeit

(firmitas), das Erst-Sein bestimmen, da auch die Subsistenz uns
als etwas in sich Festes, als erstes Subjekt und Objekt entgegentritt :

Subjekt für sich, Objekt (Grenzpunkt) für andere. Diese Stellung
behauptet die Subsistenz auf Grund ihres Seinsgehaltes. Daher ist
die objektive Heiligkeit nur dann wertvoll, wenn sie mit der formalen
verbunden ist. Die beiden lassen sich trennen, insbesondere dann,

wenn man die Rechtheit, ius, obiectum iustitiae, juridisch faßt. Zum

Begriff der partikulären Gerechtigkeit gehört nicht die allgemeine,
allumfassende Rechtheit, sondern nur die, welche Einzelbeziehungen
ordnet. Daher ist eine Trennung der Normen möglich, wenn auch nicht
natürlich. So kann auch die objektive Heiligkeit als reine Forderung
von persönlichen Rechten vorkommen ; aber diese Trennung von der
formalen Würdigkeit ist ebenso unnatürlich als die Scheidung der
Subsistenz von ihren formalen Prinzipien. Diese Scheidung müssen

wir allerdings auch vornehmen, wenn es sich um die geschöpfliche

Heiligkeit handelt, da die Besitznahme durch die Person noch nicht
unbedingt die Reinigung und Heiligung der Natur mit sich führt.
Daher die häufige Erscheinung, daß die Personwürde auf Grund einer

objektiven Heiligung (consecratio) die Reinheit, die Würde und die

Erhabenheit der Natur und ihrer Tätigkeitsprinzipien nicht unbedingt
einschließt.

Im folgenden halten wir die Subsistenz als Personsein vor Augen,
und von ihr behaupten wir auf Grund unserer bisherigen
Untersuchungen und Feststellungen :

1. Die Subsistenz ist die Norm (ratio quae) der gesamten
Seinsbestimmung eines supposital einheitlichen Dinges. Von ihr hängt die
Seinsfestigkeit und Zusammengehörigkeit aller Teile (principium quo)
oder Teilsichten (rationes particulares) ab. Soweit sich das subsistenziale
Sein ausdehnt, nimmt alles an dessen Festigkeit teil, wird von ihm
bestimmt, mit dessen Vorrang verknüpft, steht unter seinem Schutz ;

die Würde des Personseins wird auf alle partikulären Bestimmungen
proportioneil bezogen, je nach den Seinsbeziehungen desselben gleichsam

ausgegossen. Nach diesem Satze werden wir den Ausfluß der objektiven
Heiligkeit Gottes auf die geschaffenen Dinge bestimmen. In dieser



378 Formale und objektive Heiligkeit

Hinsicht ist die Subsistenz, als Seinsobjekt, Subjekt sowohl der
absoluten als auch relativen Seinsbestimmungen, welche ihr
untergeordnet sind h Die Subsistenz ist das ordnende Prinzip der gesamten

Seinsbeziehungen eines Dinges, Trägerin und Grundlage des eigenen

Vorranges und der auszeichnenden Würde. Alles, was am Sein der
Subsistenz teilnimmt, erhält eine von ihr entlehnte relative Würde,
eine Seinsweise, die ihm, für sich betrachtet, nicht zukommt. Dasselbe,

was in der Erkenntnisordnung vom subiectum scientiae auf die einzelnen

Gegenstände überströmt, bewahrheitet sich in der Seinsordnung von
der Subsistenz und von den ihr untergeordneten Seinsweisen.

2. Die Subsistenz ist die Norm für alle Forderungen, die ein

Seinsobjekt stellt und die an dasselbe gestellt werden können. Durch
das eigene, unabhängige Sein muß sie ihre Festigkeit behaupten, sowohl
in statischer als auch in dynamischer Beziehung. Hierin besteht die
Seinsehre und der Seinsvorrang der Subsistenz, die firmitas. Dies können
wir ihre Rechtheit und metaphorische Gerechtigkeit nennen, insofern
in der Subsistenz alles vorhanden ist, was zur Wahrung der eigenen
Unabhängigkeit notwendig ist. Diese Seinsfestigkeit ist das Naturrecht
der Subsistenz, als Naturbestimmung, die, als Norm gefaßt, ihr iustum
naturale wiedergibt. Man kann dies als die ratio universalis der

gesamten Seinswürde der Subsistenz auffassen, durch die alle ihre
statischen und dynamischen Verhältnisse geordnet werden. Für die
statischen Beziehungen kommen die Wahrung des eigenen Seins (esse)

und der eigenen Einheit (unitas), für die dynamischen die Ausgießung
(diffusio) der eigenen Güte (bonitas) nach den festen Normen der
Wahrheit (veritas) in Betracht. Das objektive Wohlgeordnetsein der
Subsistenz nach diesen Beziehungen stellt ihre Würde und Ehre dar, die
sie anerkennungs- und bewunderungswürdig gestaltet und sie als Objekt

1 In diesem Zusammenhange müssen wir auf die Lehre des hl. Thomas
vom subiectum scientiae hinweisen. Es ist dies ein Wissensobjekt (obiectum
quod scientiae) nicht bloß für sich, sondern auch für eine Reihe partikulärer
Objekte, die mit ihm in Beziehung stehen, ihm untergeordnet sind, ein bestimmtes,
der eigenen Denkbarkeit hinzugefügtes Wahrsein erhalten. Durch die Subjektsziehung

erhalten die Teil-Objekte die Zugehörigkeit in das feste Gefüge eines
Wissensgebietes, mithin jenen relativen Wahrheitsgehalt, durch den ihre eigene
Wahrheit sich im Organismus des Gesamtwissens als brauchbar und fruchtbar
erweist. Aus diesem Grunde ist das Subjekt ein eigener Grund des Wissens (ratio
sciendi) aller partikulären Objekte in einer Wissenschaft. Nach ihm richten sich
sowohl die obersten, als auch die nächsten Prinzipien einer Wissenschaft, wie
auch die Anordnung der Teile, je nach der Wichtigkeit und Würde der
Einzelobjekte. Das Subjekt nimmt als Prinzip in der Wissenschaft die gleiche Stelle
ein, wie der Zweck auf dem Gebiete des Willenslebens.



Formale und objektive Heiligkeit 379

nicht nur neben jedes andere Objekt, sondern auch demselben gegenüberstellt.

3. In dieser Gegenüberstellung ist die Subsistenz eine Norm, durch
die alle ihre Seinsäußerungen nach außenhin geregelt werden. Hier
kommt die Subsistenz als ratio universalis in Betracht, durch die ihre
Würde und Ehre nach außenhin bestimmt wird, auf Grund der
Forderungen der eigentlichen Gerechtigkeit (proprie dicta iustitia). Nur
nach Maßgabe der eigenen Würde kann und darf sie Erweise von Ehre
und Anerkennung verlangen ; darnach muß sie ihre Beziehungen zu
anderen Subsistenzen ordnen, oder diese in ihren Bannkreis ziehen,
bzw. sich unterordnen. Hierin liegt wieder ein Naturgesetz der
Subsistenz, das in ihrem Sein als Naturbestimmung gegeben ist. Als Norm
formuliert, stellt diese Naturbestimmung die allgemeine Gerechtigkeit
(iustitia generalis) dar, welche die relative Stellung der Subsistenz

regelt. Die Subsistenz tritt auf Grund ihres Seinsgehaltes als ein
wohlgeordnetes Ob]ekt auf, das als Norm die Hinordnung aller Seins- und
Tätigkeitsäußerungen auf ein gemeinsames Ziel gebieterisch erheischt

und vorschreibt.

Hierin zeigt sich ihre gesetzgeberische, normierende Würde und
Rolle, und in dieser Hinsicht ist sie ratio universalis aller partikulären
Seins- und Tätigkeitsäußerungen für sich und für andere.

Als recht- und wohlgeordnetes Sein, nach der Mitteilbarkeit ihrer
Güte gefaßt und nach ihrem Wahrheitsgehalt als Norm ausgedrückt,
stellen die Subsistenzen die allgemeine Gerechtigkeit, die nach außenhin

auftretende Ehre und Würde dar. Und weil hierin die Subsistenz
gebieterisch auftritt, ist diese Ehre nicht bloß als Festigkeit, sondern
auch als Unverletzlichkeit zu bestimmen. Die Seinsgrundlage ist der
Vorrang der Subsistenz, aber nicht so sehr in ihrer eigenen Erhabenheit,
als vielmehr in ihrer Würde, über die äußeren Beziehungen bestimmen
zu können. Die Erhabenheit der Subsistenz kann im allgemeinen
Majestät und Souveränität genannt werden ; aber im eigentlichen Sinne
bezeichnen diese Ausdrücke eher die Macht und das Sein, welches
über die Ordnung der äußeren Beziehungen erhaben ist. Majestät-
und Souverän-sein sind objektiv andere Begriffe als jener der
Subsistenz. Daher können wir sie zur Bezeichnung einer eigenen Folge
und Funktion der Subsistenz benützen, nach welcher sie als
unverletzliche Norm der äußeren Beziehungen, als iustitia generalis auftritt.
Die Seinsvollkommenheit, kraft welcher die Subsistenz als Zweck für
sich und Ziel für andere dient, läßt sie unter dem Begriff der Unver-



380 Formale und objektive Heiligkeit

letzlichkeit und Majestät auffassen und als allgemeine Norm der

Zweckbeziehungen bestimmen.
4. Betrachtet man die Art und Weise der Ausgießung der Güte

nach außen, so finden wir, daß die Subsistenz ihre Erhabenheit dadurch
wahrt, daß sie nicht notwendigen oder gar zwingenden Normen
unterworfen ist. Die Selbstbestimmung tritt in dieser Hinsicht ganz besonders

hervor. Es gibt wohl auch notwendige Beziehungen, die im Sein oder
Sosein der Subsistenz begründet sind. Die Norm solcher Seinsäußerungen
ist in der allgemeinen Rechtheit und Gerechtigkeit zu suchen. Es

gibt aber auch solche, die der Selbstbestimmung der Subsistenz
überlassen sind. Handelt es sich um die Unterordnung (subordinatio) der
Subsistenzen, so kommen notwendige Beziehungen unbedingt zum
Vorschein. Hier kann es sich nur um das erste Wollen der
Unterordnung handeln, also um den Willen, daß der Seinsgehalt der Subsistenz

auf andere Dinge sich ausgieße. Die Unterordnung selbst wird nach

objektiven Gesetzen ausgeführt. Das Prinzip der einmal frei gewollten
Verteilung ist im Vorrang und in der Würde der einzelnen Subsistenzeri

gegeben. Die Ehre einer Subsistenz besteht darin, daß ihre Beziehungen
wohlgeordnet, der eigenen und der fremden, ihr untergeordneten Würde
angepaßt seien. Dies als Norm ausgedrückt, stellt die Forderungen
der subsistenzialen Würde als verteilende, partikuläre Gerechtigkeit
dar. Die Seinssubsistenz ist nur dann vollkommen, der sie umgebende

Vorrang nur dann würdevoll, wenn die Subsistenz ihre Beziehungen
nach außenhin so behaupten kann, daß in ihnen sowohl die eigenen
als auch die fremden Forderungen wohlgeordnet und objektiv als Recht
hervortreten. Es ist dies wiederum nichts anderes, als die objektive
Setzung dessen, was in der Subsistenz als Seinsbestimmung gegeben ist.
Wir besitzen hierin einen objektiven Zug, unter dem wir die Subsistenz
in einer neuen Form auffassen können und worin ihr Vorrang sich als

Herrschaft (dominium), als Fähigkeit, sich andere unterordnen zu
können, zeigt.

Sind die Subsistenzen geordnet, so muß ein Ordnungsprinzip
eigens gesucht werden. Die subsistenziale Würde muß hiebei gewahrt
bleiben. Hierin ist jede Willkür ausgeschlossen. Aber das Prinzip,
das den Verkehr der Subsistenzen ordnet, kann frei gewählt werden.
Es entsteht hieraus eine akzidentale Ordnung der Subsistenzen, welche
durch die stete Beziehung auf den Seinsvorrang und die Würde jeder
Subsistenz einen festen, ja notwendigen Charakter erhält, durch die
freie Wahl der Ordnungswege aber sich als durchwegs zufällig erweist.



Formale und objektive Heiligkeit 381

Wenn in diesen Beziehungen alles als wohl und recht geordnet erscheint,

wenn alle Forderungen jeder subsistenzialen Würde erfüllt werden, so

ist die Ehre der Subsistenzen in einer neuen Form vergegenwärtigt ;

die Ansprüche ihres Seinsvorranges sind auch in allerletzter, partikulärer
Hinsicht gewahrt. Von Natur aus ist die Subsistenz solcher Vereinigungen

und Beziehungen fähig. Es ist demnach in ihr die Seinsgrundlage

für die Rechtheit solcher Beziehungen und Ordnungen vorhanden.
Diese Naturanlage der Subsistenz, als allgemeine Norm aller partikulären
wohlgeordneten Beziehungen gefaßt, stellt ihre Ehre als

Verkehrsgerechtigkeit dar. Hierin besitzen wir wieder einen weiteren Zug, um
den Begriff der Subsistenz in einer neuen Form vorzulegen. Es ist
dies die Herrschaft im eigentlichen Sinne, die sich in der Tätigkeit
zeigt, andere den eigenen Zwecken dienstbar zu machen, über dieselben

entsprechend verfügen zu können. Hierin zeigt sich der Vorrang der
Subsistenz auf dem Seinsgebiete allen partikulären Seinsbestimmungen
gegenüber, die in ihrem Akt subsistieren, ihm untergeordnet sind.
In dieser Hinsicht ist die Subsistenz Herrin, Besitzerin ihrer
Seinsbestimmungen in statischer und dynamischer Beziehung (principium
quod essendi et agendi). Die subsistenziale Würde erheischt unbedingt
die Fähigkeit, den Vorrang der Selbstherrlichkeit in allen inneren und
äußeren, sei es wesentlichen, sei es akzidentellen Beziehungen behaupten
zu können. Nur dann kann die Subsistenz in ihrem Sein fest und
wohlgeordnet sein, wenn sie diese Fähigkeit besitzt. Hierin besteht ihre
Ehre nach außenhin, in jeder partikulären Beziehung. Diese Ehre,
in Satzform ausgesprochen, stellt die gleiche Herrschaft dar, wie jene
ist, die der Subsistenz auf Grund ihrer Priorität in der Seinsordnung
zukommt1.

Das Sein der Subsistenz läßt sich als Fürsich-Objekt- und Subjektsein

beschreiben, ihre Seinsfestigkeit durch Unabhängigkeit,
Selbständigkeit und Selbstherrlichkeit charakterisieren ; die auf Grund
ihres Vorranges entstehende Würde kann man Erhabenheit, Majestät,
Selbstherrlichkeit und Herrschaft nennen ; die Seinswürde in objektiv
gesetzter Form stellt endlich die Ehre der Subsistenz dar, die als ihr
vollkommenes Wohlgeordnetsein, ihre Rechtheit und ihr Gerechtsein, die

1 Hier sieht man den tiefen, wesentlichen Zusammenhang zwischen Natur,
Naturbestimmung, als Seinsordnung und Seinsrechtheit, zwischen Naturrecht
und Satzung der Seinsrechtheit. Aus diesem Grunde geht diese tiefere Auffassung
andere Wege und kommt zu andern Folgerungen, als jene, die auf rein rechtliche
Überlegungen aufgebaut ist.



382 Formale und objektive Heiligkeit

allgemeinen Normen ihrer allseitigen Seinsbeziehungen bezeichnen.
Sowohl dem Inhalte als auch der Ausdehnung nach ist die allgemeine
Rechtheit die einfachste, reichste und zugleich die allgemeinste Norm,
die alle Beziehungen der Subsistenz ordnet. Hierin besteht ihre Ehre
im umfassendsten Sinne. Die nächste Stufe hält die allgemeine Gerechtigkeit

inne, die ihre Beziehungen anderen Subsistenzen gegenüber
unter dem Gesichtspunkt der Unterordnung unter ihre eigene
Zielstrebigkeit ordnet. Die am wenigsten inhaltsreiche und ausgedehnte
Norm ist jene, die die partikulären Beziehungen der Subsistenz, als

letzte Stufe der Gerechtigkeit, regelt.
Übertragen wir diese Begriffe auf Gott. In dieser Anwendung

finden siei hre eigentliche Bedeutung, in welcher jede Bezeichnung
ohne die mindeste Einschränkung in der vollsten und reinsten Wahrheit

zum Ausdrucke gelangt.
Die Subsistenz selbst ist ein Begriff, unter dem das Sein Gottes

für unsern Verstand zuerst gestaltet wird. Der absolute Primat, das

Erst-sein ist der Abschluß jedes Gottesbeweises, gleichsam die Form,
der charakteristischste Zug in ihnen, durch den die einzelnen
Seinssubstrate (Beweger, Bewirkender usw.) geeinigt, zusammengehalten
werden. Hierin ergreift unser Verstand zuerst die absolute
Transzendenz Gottes. Unter dem Begriff der absoluten Transzendenz
erscheint uns Gott als das subsistierende Seiende, also als das erste Sein

und als das Höchste, dem alles untergeordnet ist. Der letzte Akt, als

subsistierend gefaßt, muß den vollen Besitz des Seins in sich schließen x.

Die Einzigkeit ist eine untrennbare Eigenschaft der transzendenten
Subsistenz 2, ebenso wie die Notwendigkeit und die absolute

Unabhängigkeit. Diese Transzendenz begleitet und formt alle unsere Begriffe
von Gott und erhöht dieselben über alle anderen Vorstellungen, die
wir von geschaffenen Dingen bilden, oder auf sie anwenden3. Von
der transzendenten Subsistenz Gottes vermögen wir uns noch viel
weniger einen rein positiven Begriff zu bilden, als von seinen übrigen
Eigenschaften und Seinsbestimmungen. Nur die Verneinung der
Seinsschranken gibt uns einen Anhaltspunkt, darüber richtig zu urteilen.
Aber eben hierdurch erhält das damit bezeichnete Sein für unsern
Verstand einen Vorrang und eine Würde, die er keinem anderen
Sein zuerteilen kann. Auf dem Seinsgebiet absolut das Erste und

1 I 4, 2. 2 I 11.
3 Daß die Univokation gerade hierdurch ausgeschlossen ist, betont Thomas

I 13.



Formale und objektive Heiligkeit 383

die Quelle jedes Seins zu sein, ist ein Primat, eine Priorität und ein

Vorrang, vor dem unser Verstand nur in scheuerregender Ergriffenheit
stehen bleiben kann. Ein Seinsobjekt, das die absolute Grenze jedes Denkens

bildet, und ein Seinsobjekt, das diese Stellung und diesen Vorrang
nicht bloß als Denkgegenstand, sondern auch als Ding an sich, dingliche

Wirklichkeit, behauptet, besitzt eine Würde, die es über alles

Seiende unendlich erhöht. Diese alles überragende Seinswürde Gottes

bildet seine objektive Heiligkeit: die firmitas, die Seinsfestigkeit verleiht
Gott jenen Glanz, jene Glorie, die wir die Heiligkeit Gottes, als eines

über alles erhabenen Seinsobjektes, nennen. Auf dem Seinsgebiet ist
nichts über Gott. Dies gestaltet ihn zu einer unverbrüchlichen Grenze.

Die Subsistenz Gottes nach dieser Seite aufgefaßt und gestaltet, bildet
die Grundlage für unsern Begriff von der objektiven Heiligkeit. Ein
Seinsobjekt zu sein, in dem das Sein subsistierend ist, ist das Höchste,
und dieses Höchst-sein gibt ihm jene überragende Würde, die wir
Heiligkeit des Objektes nennen.

Diesen Seinsvorrang behauptet Gott nicht bloß für sich, sondern

für das gesamte Seinsgebiet. Die Würde der Subsistenz ist nach ihrer
Leistungsfähigkeit zu bemessen. Auf dem Seinsgebiet kann es aber
nichts geben, das nicht auf Gott zurückzuführen wäre, nicht in ihm
seinen Ursprung finden und verehren würde. Hierin besteht die Ehre
Gottes in ihrer Allgemeinheit. Ein Seinsobjekt von unendlicher Würde

zu sein, ist ein Ehrenvorrang, der Gott auf Grund seiner Subsistenz

zukommt. Diesen Vorrang so behaupten zu können, daß auf dem

Seinsgebiet alles dieser unendlichen Würde entsprechend geschehen
kann und geschieht, kommt Gott auf Grund der Seinsfülle zu. Gott
besitzt die Macht, seine Würde so zu behaupten, wie es seiner Erhabenheit
entspricht. Dies verleiht ihm einen Glanz und eine Herrlichkeit, die
jeden Verstand, jedes Gemüt mit Scheu erfüllt und affektmäßig ergreift.
Fassen wir diese Herrlichkeit als Objekt, gleichsam als die Summe
der ganzen Macht Gottes, so gelangen wir zur objektiv gefaßten Ehre
Gottes, die uns Gott in seiner ganzen Leistungsfähigkeit zeigt, seine

Stellung als eine einzige, alles überragende darstellt. Die Ehre Gottes,

die er als Seinsobjekt besitzt und gebieterisch auferlegt, bildet seine objektive
Heiligkeit: die letzte Grenze, auf die jedes Seiende hinweist, der erste

und letzte Punkt, in dem alles verankert ist, ist die Ehre Gottes, als

subsistierende Seinsfestigkeit (firmitas).
Die Ehre Gottes als Macht objektiv, gleichsam als Norm seiner

gesamten Tätigkeit nach innen und nach außen gefaßt, ist dasjenige,



384 Formale und objektive Heiligkeit

auf das unser Begriff von der sanctitas obiectiva sich bezieht und
sowohl Gott, als auch das geschaffene Gemüt mit scheuer Bewunderung
erfüllt. Diese Ehre erheischt vor allem, daß Gottes Subsistenz in
innergöttlichen Beziehungen in einer der transzendenten Subsistenz

würdigen Weise wirklich sei. Die absolute Subsistenz Gottes vermag
unser Verstand auf Grund seiner natürlichen Kräfte zu erkennen.

Darüber, daß die Subsistenz Gottes auf Grund von Ausgängen in Gott
wirklich ist, unterrichtet uns nur die Offenbarung. Daß hier nicht
die reine Natur, sondern die Macht Gottes, also seine, selbst den
relativen Subsistenzen göttliches Wesen mitteilende Ehre in Betracht
kommt, darüber unterrichtet uns auf Grund der Offenbarung die

theologische Spekulation des Aquinaten 1. Die Transzendentalität der
Subsistenz Gottes zeigt sich insbesondere darin, daß seine Natur,
unbeschadet ihrer Einheit, drei Personen mitgeteilt wird. Hierin
erscheint Gottes Würde und Ehre dem gläubigen Verstände in einer

ganz unbegreiflichen, aber eben deshalb Gottes würdigen Form, die das

Gemüt mit mehr Scheu, Bewunderung und Hingabe erfüllt, als die

Betrachtung jeder anderen Eigenschaft Gottes. Die Ehre Gottes, die
in seiner Dreieinigkeit erscheint, ist die größte. Diese gestaltet Gott
zu einem Seinsobjekt, dessen Einzigkeit und Erhabenheit wahrhaft
über jedes Seinsobjekt emporragt. Deshalb ist Gott in seiner
Subsistenz, als esse per se subsistens in tribus personis, im eigentlichen
Sinne des Wortes ein heiliges Seinsobjekt, und seine Ehre so zu sub-

sistieren, ist die höchste objektive Heiligkeit.
Daß die transzendentale Subsistenz in Gott in drei relativen

Subsistenzen wirklich ist, kann nicht auf eine frei bestimmte Norm
zurückgeführt werden. Eine über aller Freiheit stehende, naturhafte
Tätigkeit, die eben deshalb, weil sie aus dem höchsten Sein stammt,
an Erkenntnis und Liebe jede freie Tätigkeit überragt, ist der Grund
der Wirklichkeit von drei Subsistenzen.

Zur Ehre des transzendenten Wesens gehört aber auch, daß es

nach außen hin seine Macht zeigen kann. Die Leistungsfähigkeit Gottes

in bezug auf außergöttliches Seiendes bildet seine Ehre nach außen, und
diese als objektive Norm, gleichsam als allgemeiner Grund jeder Tätigkeit
nach außen, gestaltet Gott wieder unter einer neuen Teilsicht zu einem

heiligen Seinsobjekt.
Die entitative Grundlage dieser Ehre Gottes ist nicht die Mit-

1 I 27 ss.



Formale und objektive Heiligkeit 385

teilbarkeit (communicabilitas) der göttlichen Natur, wie bei der rein
inneren Ehre Gottes, sondern die Möglichkeit der Teilnahme (participa-
bilitas) am Sein durch schöpferische Hervorbringung von Seiten Gottes.
Die Fülle des Seins, die Würde des transzendenten Wesens erheischt,
daß es auch anderen Wesen das Dasein verleihen könne. Hier kommt
Gott in einer neuen Form als transzendentes Seinsobjekt in Betracht,
das zu einem solchen durch eigene Erkenntnis und Wollen seines

Wesens gestaltet wird. Gott als Wahrheit, sein Wesen als Objekt
seines Verstandes, und seine Güte als Objekt seines Willens, sind die
entitativen Grundlagen für eine solche Gestaltung durch unsern
Verstand, und die Erkenntnis, die Gott von seiner, anderen Wesen

mitteilbaren Natur (participabilitas divinae naturae) hat, vereint mit
seiner notwendigen Liebe zu derselben, stellt seine Allmacht, seine

allgemeine, nach außen hin zu verwirklichende Ehre dar1. Gott als

Seinsobjekt, in dem der reale Grund alles Seienden enthalten ist,
erscheint in einer ganz besonderen Herrlichkeit, und sofern dieselbe
als Norm der gesamten Tätigkeit gefaßt wird, haben wir ein von allen
Normen unabhängiges, alles andere beherrschendes, erstes und letztes

Objekt vor uns. Die Festigkeit dieses Objektes, seine Unverbrüchlichkeit

gibt ihm den Glanz der Heiligkeit, die wir sanctitas obiectiva,

richtiger eine Teilsicht derselben nennen. Die allgemeine äußere Ehre

Gottes, als der Abglanz seiner Allmacht, ist der neue Begriff, unter dem

wir die objektive Heiligkeit Gottes für unsern Verstand gestalten.

Wird die äußere Ehre Gottes konkret gefaßt für die Gesamtheit

jener Wesen, denen Gott das Dasein verleiht, so stehen wir vor Gottes
freier Bestimmung. Das Bild des Künstlers, der nach freier Überlegung
und Bestimmung sein Kunstwerk gestalten will2, erscheint vor
unserem geistigen Auge. Freie, von jeder andern Norm unabhängige
Wahl und nur die unergründliche Selbstbestimmung der
transzendenten Subsistenz gestaltet Gott zu einem Objekt, in dem seine
äußere Ehre in göttlichem Glanz und Herrlichkeit erscheint. Die
Festigkeit dieses Objektes, die Unverbrüchlichkeit des Beschlusses
verleihen ihm den Charakter der Heiligkeit. Heilig ist unverbrüchlich.
Auf dem Seinsgebiet ist nur eines unverbrüchlich, der Beschluß Gottes 3.

Diese neue Teilsicht stellt uns Gott als ein heiliges Objekt in seiner frei-

1 Über diese Sätze vgl. I 6; 14, 8 ff. ; 15; 16; 19, 2 ff.; 45, 1.
2 So Thomas an den eben angeführten Stellen.
3 In welchem Sinne in diesem Beschlüsse eine formale Heiligkeit sich findet,

haben wir oben ausgeführt.



386 Formale und objektive Heiligkeit

gewollten äußern Ehre dar, die als Norm im allgemeinen Grund (ratio
universalis) jedes Seienden, in dem Spruche Gottes, in einem unverbrüchlichen

«FIAT !» zum Ausdruck kommt.

Hier erscheint uns die Erhabenheit Gottes als Majestät im engern
Sinne. Gott ist ein heiliges Objekt, das letzte Ziel jedes außergöttlichen
Wesens. Die Selbstherrlichkeit (Souveränität) Gottes zeigt sich in
seinem unabhängigen, von jeder außergöttlichen Rücksicht freien
Beschluß. Seine Majestät erscheint darin, daß alles nur in
Unterordnung unter seine Macht sein und sich bewegen kann. Somit ist
Gottes Majestät jenes Objekt, das unserm Begriff von der sanctitas
obiectiva als eine Teilsicht entspricht. Gottes Majestät ergreift unser
Gemüt, erfüllt es mit heiliger Scheu und verbindet dasselbe affektmäßig

mit ihm : der objektiven Heiligkeit Gottes als höchster Majestät

entspricht im vernünftigen Geschöpf jener subjektive Zustand
der Ergriffenheit und Verbundenheit, von der wir bei der formalen

Heiligkeit gesprochen haben. Mit allen Fasern der Seinsabhängigkeit
ist das Geschöpf an Gott gebunden. Dies gestaltet es, wie wir sehen

werden, zu einem heiligen gottverbundenen Objekt. Die bewußte
Anerkennung dieser Verbundenheit gibt ihm den Charakter des Formal-
Heiligen.

Aus der näheren Bestimmung der Majestät Gottes erhellt, in
welchem Sinne objektive Heiligkeit ihm nach dieser Teilsicht zukommt
und durch welche Eigenschaften er zu einem heiligen Objekt gestaltet
wird. Die absolute Seinsmajestät Gottes besteht darin, daß er das

einzig subsistierende Sein ist. Die Subsistenz des Seins und dessen

Einzigkeit stellen in Gott eine Erhabenheit dar, die einem andern
Wesen in keiner Weise zukommen kann. Alles andere außer ihm kann
am Sein nur teilnehmen, ist im Sein nicht subsistierend, nicht ein
Fürsichsein, sondern nur ein bezogener Wert. Hierin besteht die einzigartige

Priorität, der Primat und die Erhabenheit der göttlichen
Subsistenz, wie auch die Festigkeit derselben. Um Gott unter dem Begriff
der Seinsmajestät erfassen zu können, benötigt unser Verstand als

Grundlage das subsistierende Sein (esse per se subsistens) und die

Einzigkeit (unitas, unicitas) desselben. In dieser Seinsmajestät Gottes
besteht seine objektive Heiligkeit in umfassender, synthetischer
Fassung. Die objektive Seinsheiligkeit und Majestät kann nur dem ersten,
schlechthin unabhängigen Wesen zukommen, da nur in ihm jene

Festigkeit vorhanden ist, die keine Stütze benötigt und in dem alles,

was Sein haben kann, verankert ist. Gott als Seinsobjekt und als



Normale und objektive Heiligkeit 387

absolute Majestät sind völlig identische Begriffe, die dem Verstand
unter verschiedenen Gesichtspunkten den gleichen Seinswert vorlegen.

Gottes Wesen als erkannt und gewollt gefaßt, ist in einer neuen
Weise Objekt, der ideale Ausdruck alles Seienden. Wert und Fülle
beider Objekte ist vollständig gleich, nur der Seinsweise nach kann
zwischen dinglichem und idealem (erkanntem) Wirklichsein ein Unterschied

gemacht werden. Als ein subsistierendes Objekt in
Erkenntnisbeziehung kann Gottes Wesen durch die Mitteilung auf dem Wege
der intellektuellen Zeugung aufgefaßt werden. Im Worte Gottes
wird Gottes Wesen gesprochen, und dieses Wort Gottes ist in einem

ganz eminenten Sinne ein heiliges Objekt, ein Ausdruck der objektiven
göttlichen Heiligkeit : splendor gloriae et figura substantiae h Hierin
kommt noch keine Teilsicht der objektiven Heiligkeit Gottes zum
Vorschein. Geschaffenes und Ungeschaffenes sind in einem einzigen
Objekt, in einem ununterschiedenen Erkenntnisgrund, im Wesen Gottes
ein und dasselbe2. Deshalb ist die objektive Heiligkeit Gottes ihrem
Vollbegriffe nach in der Seinsordnung das subsistierende Sein, in der

Erkenntnisordnung aber dasselbe als Erkenntnisobjekt (absolut) oder

als Wort (relativ), in dem alles gesprochen wird.
Gott ist nicht bloß das höchste subsistierende Sein, sondern auch

die höchste subsistierende Wahrheit und im Sohne das subsistierende

Wort. Daher in diesen beiden letzten Beziehungen ein ebenso heiliges

Objekt, als in der Seinsordnung.
Daß in bezug auf die weitere Eigenschaft der Güte Gottes,

proportional der gleiche Gedankengang anzuwenden ist, sagt uns der
Aquinate hinlänglich 3. Die Majestät Gottes entwickelt sich vor unsern
Augen zwar unter einem neuen Gesichtspunkt, aber noch in ihrem
vollen, synthetischen Sinn. Gott als höchstes Gut, nur für sich,
unabhängig von jedem andern Motiv liebenswürdig, erscheint uns als die
höchste Majestät, als das einzig würdige, über alles erhabene Objekt,
in dem die Fülle des Seins als etwas Begehrenswertes enthalten ist.
Das höchste Gut, das unendliches Begehren befriedigende Objekt zu
sein, gestaltet Gott zum ersten, festen und unverbrüchlichen Gegenstand
auf diesem Gebiete ; hierin besteht seine absolute Majestät unter dem

Begriffe der Güte. Daß auf Grund eines Willensausganges die Güte
Gottes als subsistierende Liebe gefaßt und angebetet werden soll,
hierüber unterrichtet uns die Offenbarung. Daß in bezug auf die

1 Hebr. I 3.

Divus Thomas.

2 Verit. II 4 ad 2. 3 I 19.

26



388 Formale und objektive Heiligkeit

Majestät weder das Wort Gottes noch die subsistierende Liebe einen
anderen Wert repräsentieren als die absolute Majestät, wissen wir
aus der gleichen Offenbarung und aus der tiefen Begründung des

Aquinaten 1. Daß aber die subsistierende Liebe Gottes ganz besonders

« Heiliger » Geist genannt wird, versteht man daraus, daß der Ordnung
nach zuletzt ihm die heilige Subsistenz (Natur) mitgeteilt wird und
so durch seinen Ausgang Gottes erhabene Subsistenz, von der wir
oben gesprochen haben, wirklich ist. Die Güte ist ferner die
charakteristischste Eigenschaft der Heiligkeit, da in ihr der vollständige
Ausgleich und die Vollkommenheit des Objektes zum Ausdruck gelangt.
Die Fehler- und Makellosigkeit des Objektes in bezug auf das Sein

und Wahrsein sind Voraussetzungen ; aber der Ausgleich, gleichsam
die letzte Schichtung kommt der Güte zu. Deshalb verdient die
subsistierende Liebe Gottes ganz besonders « heilig » genannt zu werden.

Jede Norm gelangt ferner durch die Annahme des Willens zum
Abschluß, wird « fest und unverbrüchlich ». Kein Wunder, daß die
absolute Majestät Gottes, als Norm, gerade in und durch seine Güte
als solche ganz besonders erscheint.

Fassen wir das Sein ganz allgemein und ungestaltet, so ist die
absolute Majestät Gottes gleichbedeutend mit seinem über alles
erhabenen Seinsvorrang und Wirklichsein. Bestimmen wir das Sein

durch die transzendentalen Eigenschaften, so steht die absolute Majestät
Gottes in einer zweifachen Gestalt vor uns, die aber vollständig den

gleichen Wert darstellen. Gott als dingliches Seinsobjekt bezeichnet

die eine Gestaltung, Gott als erkanntes und gewolltes Objekt, als Norm,
die zweite.

Die Teilsicht der Majestät Gottes, als eine wirkliche Eigenschaft,
beginnt bei der Überlegung, daß Gott der Seins- und Erkenntnisgrund
für außergöttliche Wesen ist. Seinsgrund ist Gott kraft seiner Macht,
Erkenntnisgrund kraft seines Wissens und Wollens. Die Macht Gottes
ist identisch mit seinem Verstand und Willen ; seine Erkenntnis (und
mithin sein Wollen), sofern sie sich auf Außergöttliches bezieht, hat
die gleiche Ausdehnung wie seine Macht2. Die Macht Gottes erstreckt
sich auf das Hervorbringen und auf die Erhaltung jedes außergöttlichen
Seins, seiner Erkenntnis aber liefert sie die Norm jeder Seinsäußerung
in statischer und dynamischer Beziehung. In diesem Sinne ist Gott
ein besonderes Seinsobjekt und Norm alles Seienden, des möglichen

1 Über diese Sätze vgl. I 37 ; 42. 2 I 14, 5.



Formale und objektive Heiligkeit 389

und des irgendwie wirklichen. Hierin besteht die Majestät Gottes als

eine von seiner transzendenten Subsistenz objektiv unterscheidbare Eigenschaft.

Die volle Erhabenheit und unendliche Überlegenheit über das

gesamte außergöttliche Sein gestaltet Gott zu einer Majestät, der alles nur
untergeordnet sein kann. In diesem Primat des Seins und in der absolut

unabhängigen Autorität über jedes Sein, besitzt Gott einen Vorrang,
eine Festigkeit und Unverbrüchlichkeit, die ihn zu einem heiligen
Objekt gestalten und worin seine objektive Heiligkeit als Eigenschaft

besteht.
Diese relative Majestät und Erhabenheit Gottes als Norm gefaßt,

kann das ewige Gesetz jeder Seinsäußerung im allgemeinen genannt
werden. Sofern diese Norm Muster (exemplar) der göttlichen Tätigkeit
nach außen ist, heißt sie Idee1. Sofern sie aber die Seins- und
Bewegungsmöglichkeiten des Geschöpfes vorschreibt, ist sie ewiges
Gesetz (lex aeterna) im eigentlichen Sinne des Wortes2. Hierin ist
sowohl der allgemeine Grund des Seins und der Zielstrebigkeit als
auch die partikulärste Norm jeder Seinsäußerung des Geschöpfes
ebenso enthalten, wie die an sich eine Idee das Muster unendlich vielen
geschöpflichen Seins ist.

Gott als Idee und als ewiges Gesetz sind zwei Teilsichten, die als

Ausdruck seiner relativen Majestät heilige, feste, unverbrüchliche Objekte

sind und durch die Gott für unsern Verstand unter einem neuen Gesichtspunkt

(ratio) zu einem heiligen Gott, zu einem heiligen Seinsobjekt

gestattet wird.
Die absolute Majestät ist nicht bloß eine gänzlich selbständige,

von jeder Beziehung freie Aussage über Gott, sondern auch eine ewige.
Die relative Majestät ist zwar ein ewiges, aber nur relatives Prädikat
Gottes3. Ewig ist es, weil die Seinsgrundlage desselben Gottes
Subsistenz im Sein, in der Wahrheit und in der Güte bildet ; relativ ist es,
weil die Bezeichnung nur von der notwendigen Abhängigkeit des

geschöpflichen Seins, von der transzendentalen Relation desselben zu
Gott jene Kraft erhält, daß sie dem betrachtenden Geiste etwas
anderes vorstellt als die erwähnten objektiven Züge. Eine objektive
Unterscheidung der Majestät Gottes von seiner Subsistenz ist nur bei
Heranziehung des von ihm abhängigen Geschöpfes möglich. Da aber
diese Beziehung das wirkliche Dasein des Geschöpfes nicht voraussetzt,

1 I 15 ; Verit. III.
2 I-II 93, 1.
3 Über solche Namen Gottes vgl. I 13, 7.



390 Formale und objektive Heiligkeit

ist sie, über Zeit und Ort erhaben, eine ewige, durch die Subsistenz
Gottes gegebene Beziehung.

Ganz anders ist es, wenn wir Gottes Erhabenheit unter dem

Begriffe des Herrschers (Dominus) uns gestalten. Wie die relative
Majestät ein Abglanz, eine nähere Bestimmung der absoluten Majestät
ist, so ist auch seine Selbstherrlichkeit ein Abglanz, gleichsam eine

Funktion seiner relativen Majestät. Dieser Name ist weder absolut,
noch ewig, sondern eine rein relative und zeitliche Aussage, die nur
durch das wirkliche Sein des Geschöpfes einen Sinn bekommt. Die
Seinsgrundlage und der Wert sind die gleichen, wie bei den übrigen
Majestätsbezeichnungen ; aber die Aussagegrundlage ist eine freie

Selbstbestimmung Gottes mit zeitlicher Wirkung. Deshalb ist auch
der Name Gottes, als des Herrschers, ein zeitlicher Name.
Selbstherrlichkeit, d. h. die Fähigkeit alles zu beherrschen, ist sowohl als

Eigenschaft, wie auch als Aussagewert, ewig, weil sie auf notwendigen
Beziehungen beruht. Herrschaft als aktuelle Hinordnung anderer
Wesen zum eigenen Zweck ist ein zeitlicher Aussagewert, da er sich

auf freigewollte und darum zufällige Verhältnisse (relatio praedica-
mentalis) bezieht h

Gott als Allbeherrscher stellt uns ein eigens gestaltetes
Seinsobjekt und eine eigene Norm vor. Die objektive Heiligkeit, als
unverbrüchliche Festigkeit, ist verschieden von den bisher besprochenen
Gesamt- und Teilsichten derselben. Deshalb dürfen wir Gott unter
der Teilsicht des Herrscherseins objektiv heilig nennen, ja wir müssen

gestehen, daß diese Heiligkeit zuerst für uns faßbar ist und den Weg

zur Bestimmung der übrigen Aussageweisen eröffnet. Wie die Gerechtigkeit

im menschlichen Leben zuerst als Verkehrsgerechtigkeit beachtet

wird, und so den Weg zur Erkenntnis anderer Arten derselben ebnet,
ebenso werden wir Gottes zuerst als des Weltbeherrschers bewußt,
und von da ab steigen wir zu ihm als zur absoluten Majestät empor.

Die Modifikationen, welche an den bisher besprochenen Formen
der Majestät vorzunehmen sind, könnten folgendermaßen dargestellt
werden : Daß das Sein Gottes hier nicht bloß im allgemeinen, sondern

als potestas coërcitiva und als potestas subiciendi in Betracht kommen,
entnehmen wir aus der Lehre des Aquinaten über das dominium2.
Die aus Selbstherrlichkeit frei bestimmende Macht gestaltet Gott zu einem

über alles Wirkliche erhabenen Seinsobjekt, das als erste und letzte Quelle

1 I 13, 7 ad 5 et 6.
2 Pot. VII. 10 ad 4 ; I 13, 7 ad 5 et 6.



Formale und objektive Heiligkeit 391

der ganzen wirklichen dinglichen Realität in unverbrüchlicher Festigkeit
über allem steht. Einem solchen Seinsobjekt ist es ganz besonders eigen,
Scheu und Bewunderung zu erregen und alles darin zu erhalten. In
diesem Dienste des Geschöpfes kommt der heilige, gottgeweihte Charakter
der gesamten Schöpfung, das âyaOov, die Gottverbundenheit derselben

zum Vorschein. Auf dieses Objekt bezieht sich die herrliche, erschütternde

Beschreibung des Propheten : Quis similis Tui in fortibus
Domine quis similis Tui, magnificus in sanctitate, terribilis atque
laudabilis faciens mirabilia L Die Seinsherrlichkeit Gottes, ein
allbeherrschendes Wesen zu sein, bildet seine objektive Heiligkeit unter
dieser Teilsicht. Eine Subsistenz, die ihre Selbstherrlichkeit durch
die vollständige Beherrschung der Wirklichkeit behauptet, ist ein

heiliges, auf Grund seiner Leistungen verehrungswürdiges Objekt, dem

die Subsistenz im oben beschriebenen Sinne in einer unvergleichlichen
Erhabenheit zukommt.

Gott, als Norm des wirklich Seienden, ist Idee im eigentlichen
Sinne 2, ein in jeder Beziehung bestimmtes Vorbild, Muster (exemplar),
dem das geschöpfliche Sein als terminus von Ewigkeit her entspricht.
Alles, was an der Wirklichkeit nicht teilnimmt, hat in Gott einen

Erkenntnisgrund (ratio), aber keine Idee : es bleibt in alle Ewigkeit
bloß ein mögliches Sein. Scheu erregend ist diese Selbstbestimmung
Gottes, und das wirkliche Geschöpf verehrt in ihr den letzten Grund,
dem es seine Dinglichkeit verdankt. Kommt diese Erhabenheit Gottes,
als Idee des Wirklichen, einem Geschöpfe psychisch zum Bewußtsein,
so hat seine Gottesverehrung ein ganz besonderes Objekt zum Gegenstande

: die Vorsehung Gottes, die deshalb eine neue Teilsicht der
objektiven Heiligkeit Gottes bildet. Gott, als erste Wahrheit, ist der
Seinsgrund jeder Erkenntnis. Hierin besteht die absolute Majestät
Gottes als Norm. Die gleiche Wahrheit, als Grund (ratio) der
außergöttlichen Seinsmöglichkeiten gefaßt, verleiht Gott als Norm eine
relative Majestät. Die erste Wahrheit endlich, als Grund (idea,
exemplar) des wirklichen Seins, läßt Gott in seiner Herrschermajestät
erscheinen, stellt ihn als Norm über Sein und Nichtsein der Realität
dar. Die überragende Autorität Gottes in der Bestimmung des Seins
und Nichtseins eines Dinges ist die neue Teilsicht, unter der wir die
göttliche objektive Heiligkeit erfassen. Dehnen wir diesen Gedanken
auf den Spruch Gottes aus, so ist sein Wort, in dem er alles Wirkliche

1 Exod. 15, 11. 2 III. Ver. 3. 6.



392 Formale und objektive Heiligkeit

ausspricht, die subsistierende relative Heiligkeit, von der dann in
ganz besonderem Sinne gilt, was der hl. Johannes schreibt : Omnia

per ipsum facta sunt et sine ipso factum est nihil. Quod factum est
in ipso vita erat h Vom Lobe und der Bewunderung Gottes als des

selbstherrlichen Seinsgrundes ist die Heilige Schrift voll. Deshalb
stehen wir auf einer theologisch festen Grundlage, wenn wir die objektive
Heiligkeit Gottes als seine Selbstherrlichkeit in der Begründung des

wirklichen geschöpflichen Seins beschreiben.

Eine weitere Teilsicht der objektiven Heiligkeit Gottes bietet seine

Weltregierung, richtiger die Norm derselben, durch welche Gott unter
einem neuen Gesichtspunkt zu einem heiligen Objekt gestaltet wird.
Hier stehen wir vor einer partikulären Begrenzung des ewigen Gesetzes.

Sofern das ewige Gesetz jede partikuläre Seinsäußerung des wirklichen
Geschöpfes regelt und vorschreibt, stellt es die regierende allgemeine

Gerechtigkeit Gottes dar, die wir in den menschlichen Beziehungen
iustitia generalis oder legalis zu nennen pflegen. Gerechtigkeit ist sie,

weil alle Ansprüche des Geschöpfes durch sie erfüllt werden.
Gesetzesgerechtigkeit ist sie, da sie im ewigen Gesetze verankert ist, in ihm
ihre höchsten Normen besitzt. Eine göttliche Gerechtigkeit ist sie

endlich, da in ihr nicht die Normen und Ansprüche des Geschöpfes,
sondern nur die Ehre Gottes zum Ausdruck gelangen. Somit ist Gott
durch seine Gerechtigkeit zu einem besondern Seinsobjekt gestaltet,
in dem als in einer unverbrüchlichen Norm die äußere Ehre Gottes
in der konkreten Wirklichkeit festgesetzt ist. Die Selbstherrlichkeit

Gottes, welche die geschöpfliche Wirklichkeit nicht nur beherrschen, sondern

in einer der absoluten Subsistenz würdigen Weise verwirklichen kann,
umgibt Gott mit dem Glänze einer Glorie, die sowohl seine äußere Ehre
als auch seine objektive Heiligkeit in einer neuen Teilsicht zeigt. Gott
gibt sich dem Geschöpfe in schattenhafter Seinsform (esse participatum),
indem er ihm aus seiner Seins- und Machtfülle die Wirklichkeit verleiht.
Das Prinzip dieser Mitteilung ist die Überfülle der göttlichen Güte.
So wie er in seinem Wahrsein und im gesprochenen Worte das

Muster der Mitteilung vor sich hat, besitzt er in seiner Güte, sowohl

absolut wie auch relativ betrachtet, als hervorgehende Liebe gefaßt,
dasjenige, durch das und in dem er sich dem Geschöpfe gibt. Ist
diese Gabe eine solche, die jeden Anspruch des Geschöpfes übersteigt
und eine bloß Gottes würdige Schenkung ist, so haben wir den Heiligen

1 Jo. I 3-4 ; vgl. die Kommentare dazu I 18, 4 ; Verit. IV. 8.



Formale und objektive Heiligkeit 393

Geist vor uns, in dem Gott sich nicht bloß gibt, sondern sich in
göttlicher Herablassung schenkt. Deshalb heißt der Heilige Geist ein
Geschenk (donum) Gottes, weil er in ihm das vernünftige Geschöpf

so liebt, daß es der göttlichen Natur selbst teilhaftig wird. Liebe ist
Hinneigung im allgemeinen. Den geliebten Gegenstand in sich durch
vollständiges, objektives Einssein mit ihm zu verwirklichen, heißt,
dieses als Norm jeder Neigung besitzen. Dieser Besitz des göttlichen
Seins ist in Gott durch den Heiligen Geist wirklich in sämtlichen
Innen- und Außenbeziehungen zugleich. Was Vater und Sohn sich

gegenseitig geben, ist der Heilige Geist, und in ihm gibt sich die

Dreieinigkeit dem Geschöpfe. Sich in Selbstherrlichkeit geben und
schenken zu können, ist der Ehrenglanz der transzendentalen Subsi-

stenz; dies gestaltet sie zu einem heiligen Objekt unter einer Teilsicht.
Das höchste und damit heiligste Werk der Dreieinigkeit ist die

Schenkung des Wortes in der Fleischwerdung durch die Annahme der
menschlichen Natur. In dieser Sendung offenbart Gott seine Größe
und Erhabenheit in der unbegreiflichsten und am meisten Scheu und
Ehrfurcht erregenden Form. Daher ist die Idee Gottes und sein

Beschluß bezüglich der Menschwerdung das heiligste, meistverborgene
Objekt. In demselben erscheint die dispensatio sacramenti absconditi

a saeculis in Deo, qui omnia creavit, ut innotescat principatibus et

potestatibus in coelestibus per ecclesiam multiformis sapientia Dei1.

Diese vollständig bestimmte und auf das Wirkliche angewandte göttliche

Weisheit erscheint uns sowohl in diesem, als auch in allen andern

Werken Gottes nach außen hin als jene objektive Heiligkeit, die in der

Liebe, in der Wahrheit Gerechtigkeit) und in der Barmherzigkeit Gottes2

als ein unverbrüchlich festes, aber auch in jeder Beziehung göttlich
ausgeglichenes Objekt sich zeigt. Die nach außenhin tätige göttliche Weisheit
ist Gottes objektive Heiligkeit, der Gegenstand der scheuen,
ehrerbietigen Verehrung. Diesem heiligen Objekt gilt die Bewunderung
und Anbetung der Apokalypse. « Justus es Domine, qui es, et qui
eras sanctus, qui haec iudicasti » 3.

Die höchste Seinsvollkommenheit Gottes schließt nicht nur jeden
Mangel aus, sondern sie bedeutet auch den Vollbesitz des Seins. Alles,
was uns in den geschaffenen Dingen als Sein und Vollkommenheit
entgegentritt, ist wie in einem alles übersteigenden, universalen
Urgrund, in einer einfachen, allumfassenden Form, im transzendenten

1 Eph. 3, 9-10. 2 I 20-21. 3 Apoc. 16, 5.



394 Formale und objektive Heiligkeit

Sein Gottes enthalten. Deshalb sprechen wir nach unserer Auffassungsweise

von einem Ausgleich des gesamten Seienden in Gott, der in der
statischen Ordnung durch sein esse per se subsistens vertreten wird.
Die Notwendigkeit, in Gott eine solche Harmonie und einen derartigen

Ausgleich zu suchen, tritt uns in der dynamischen Ordnung
noch mehr entgegen. Die Verfügungen Gottes können uns nur dann

beruhigen, wenn wir in ihnen den vollständigen Ausgleich wahrzunehmen

vermögen. Durch sie ist die Weltordnung, der Zusammenschluß

in einem gemeinsamen Ziel sichergestellt, also die Ruhe, der
Friede auf dem Gebiete der Dynamie, sei es in der notwendigen, sei

es in der freien, moralischen Ursächlichkeit, gewährleistet. Gott ist
Prinzip des Friedens ; seine Verfügungen aber, die das allernächste

Prinzip des Friedens sind, stammen als Sprüche seiner Weisheit aus
der Gerechtigkeit. Daher vertritt die Gerechtigkeit den vollständigen
Ausgleich, die höchste Harmonie in Gott in bezug auf die Dynamie
in seiner äußern Tätigkeit. Auf Grund der Gerechtigkeit kommt
also Gott jenes Attribut zu, das in der Liturgie Friede, Pax genannt
wird 1. Unter diesem Begriff wird demnach die objektive Heiligkeit
Gottes unter dem Gesichtspunkte der vollständigen Harmonie und
des universalen Ausgleichs seiner Gerechtigkeit erfaßt und verehrt.

Hier möge noch zu bemerken gestattet sein, daß Gott, als Norm
gefaßt, objektiv heilig ist, nicht bloß als Gegenstand, zu dem alles

hinstrebt, auf den alles bezogen wird, sondern auch als Kraft, durch
welche alles zu ihm sich hinbewegt 2. Es gibt keine Seinsäußerung,
die nicht in Gott verankert wäre. Daher ist Gott auch Norm der

dynamischen Hinkehr des Geschöpfes, und als Gesetz derselben stellt
sie ihn unter einer neuen Teilsicht als objektiv Heiligen vor3. Die
transzendente Subsistenz als bewegende Kraft des Geschöpfes erscheint
unter diesem Gesichtspunkte in einer neuen Form scheuerregend und
in einer neuen Würde, die das Geschöpf dem Schöpfer gegenüber zur
Anbetung und Bewunderung verpflichtet.

Fassen wir das Gesagte zusammen, so sehen wir, daß die objektive
Heiligkeit Gott auf Grund seiner Subsistenz zukommt. Subsistenz ist
schon für sich ein Name, der Würde bezeichnet, noch mehr aber in

1 So im hymn. SS. Trinitatis : Tu Veritas, tu Caritas, tu Pax et Immortalitas
2 Verit. II 4 ; Pot. III 7.
3 Aus diesem Grunde ist das ewige Gesetz und die Legalgerechtigkeit Gottes

aus einem zweifachen Grunde, als Norm und als bewegende Kraft, objektiv heilig.
Wir verweisen diesbezüglich auf die Tabelle des folgenden Teiles.



Formale und objektive Heiligkeit 395

der Form von Personsein. Hierdurch wird etwas zu einem Seinsobjekt
und erhält eine Erhabenheit über andere nicht subsistierende Wesen.

Die einzigartige Subsistenz Gottes, die auf das Sein als solches und
nicht bloß auf dessen partikuläre Erscheinungsformen sich erstreckt,
gestaltet ihn zu einem Seinsobjekt von unendlicher Erhabenheit, Größe
und Majestät. Hierin besteht die objektive Heiligkeit in synthetischer
Fassung. Soweit sich die Subsistenz Gottes auf partikuläre
Seinsbestimmungen erstreckt, sprechen wir von den Teilsichten seiner

objektiven Heiligkeit. Sofern Gottes Subsistenz in reiner
Seinsbeziehung gefaßt wird, haben wir seine objektive Seins-Heiligkeit
vor uns. Gestaltet sie aber Gott zu einer Norm, so reden wir von der

Festigkeit (firmitas) und Unverbrüchlichkeit (inviolabilitas) seiner

objektiven Norm-Heiligkeit. In dieser Linie haben wir die wirklichen
Teilsichten der sanctitas obiectiva bestimmt : in der Idee und im
ewigen Gesetze, welche die Normen der Weisheit Gottes bilden, und
sind bei der gerechten Weisheit Gottes angelangt, die, als letzte Norm
des Wirklichen, Gott zu einem objektiv heiligen Gegenstand gestaltet,
in dem die Weltregierung in unverbrüchlichen Prinzipien und bewegenden
Kräften festgesetzt ist.

Reinheit (munditia) der Natur Gottes und der nächsten Tätigkeitsprinzipien

ist die Grundlage der formalen Heiligkeit Gottes; Festigkeit

(firmitas) seiner Subsistenz und alles dessen, was aus ihr folgt, begründet
seine objektive Heiligkeit. Beide zusammen, wie sie ja in Gott

unzertrennlich sind, bieten dem theologisch denkenden Verstände die Grundlage,

von jenem heiligen Gott zu sprechen, den der Glaube auf Grund
der Offenbarung bekennt und das Gemüt in scheuer, ehrerbietiger
Verehrung umfaßt.

f) Zusammenhang der objektiven Heiligkeit mit der Auktorität.

Das absolute Erst-Sein Gottes, als Seins: und Normfestigkeit
gefaßt, bildet die objektive Heiligkeit, die vom höchsten Wesen
ausgesagt werden kann. Die Subsistenz erscheint vor uns unter
verschiedenen Teilsichten neugestaltet. Würde (dignitas), Hoheit (magni-
tudo), Erhabenheit (altitudo), Majestät und Selbstherrlichkeit (excel -

lentia) veranschaulichen unserem Geiste neue objektive Züge (rationes
formales), mit deren Hilfe wir den überreichen Inhalt dieser Art der

Heiligkeit Gottes uns vorstellen. Der Begriff der Majestät dürfte unter
den aufgezählten Teilsichten der geeignetste sein, um den sachlichen



396 Formale und objektive Heiligkeit

Inhalt der objektiven Heiligkeit Gottes auszudrücken h Daher nehmen

wir für die folgenden Untersuchungen an, daß die einzelnen Züge
dieser Heiligkeit im Begriffe der Majestät sachlich (materiell) identisch
sind, wenn sie auch, rein objektiv betrachtet, verschiedene Merkmale

an sich tragen. Dies vorausbemerkt, möchten wir vor allem schematisch

darstellen, wie die objektive Heiligkeit Gottes unter dem Begriff seiner

Majestät verschiedenartig ausgedrückt werden kann. Die allerletzten
Einzelbestimmungen interessieren uns augenblicklich nicht (wie z. B.
die Normheiligkeit und Majestät Gottes sich als Idee oder als Gesetz

sich entwickelt), da sie sowohl in den vorausgegangenen Untersuchungen
eigens besprochen wurden, als auch in Tabelle B angegeben sind.

Die objektive
Heiligkeit als
Erhabenheit
der Würde Gottes

: Selbstherrlichkeit,

Majestät

im Sein,
statisch

als absolutes Erst-Sein : transzendente Majestät
der göttlichen Natur in sich : Majestät im
weitern Sinne

dem idealen Sein nach :

als absoluter,
letzter Grund
allerSeinsvolI-
kommenhei-
ten desaufiergöttl.

Seins : Majestät
im engern

Sinne

inderTä-
tigkeit,
dynamisch

nach innen :

nach außen :

Majestät Gottes

im engern
Sinne

die Norm-Majestät Gottes

dem realen Sein nach :

Macht-Majestät Gottes,
als Herrn über Sein und
Nicht-Sein

die absolute Seins-Majestät Gottes in den
drei Personen auf Grund der inneren
Ausgänge

Gott als letzter Zweck der Schöpfung :

Majestät im engsten Sinne

Gott als Ordner aller j

Beziehungen : Herrschaft, 1

keit im engstem Sinne.

;eschöpflichen
ielbstherrlich-

Wenn wir näher zusehen, bemerken wir, daß die Heiligkeit unter
allen Teilsichten eine Würde ausdrückt, daher einen Wertbegriff
darstellt. Schon die sachliche Seinsgrundlage, die Subsistenz, trägt dieses
Merkmal an sich ; ihre Seinsfestigkeit aber, welche die allernächste
Veranlassung zur Bildung eines von der Subsistenz objektiv verschie-

1
« Selbstherrlichkeit » ist an und für sich noch allgemeiner als Majestät.

Sie bezeichnet ontologisch jene Eigenschaft der Subsistenz, die man incom-
municabilitas nennt. Die partikulären Seinsarten, die beherrschende Funktion
der Subsistenz, wie auch ihre zielsetzende Bestimmung, kommen in diesem
Begriff in geeigneter Weise zum Ausdruck. In dieser Fassung ist « Selbstherrlichkeit

» ein mit den übrigen Teilsichten gleichwertiger Ausdruck, den wir mit dem
lateinischen excellentia wiedergeben. Da aber die Majestät den Begriff der
Herrschaft (dominatio) viel weniger ausdrückt als der Name « Selbstherrlichkeit »,

und weil die Herrschaft die allerletzte relative Bestimmung der Hoheit und
Erhabenheit ist, schien es uns besser, die objektive Heiligkeit mit Majestät zu
bezeichnen und die einzelnen Formen und Stufen derselben um sie zu gruppieren



Formale und objektive Heiligkeit 397

denen Begriffes (der Heiligkeit) bietet, tritt uns unmittelbar als ein

Wert, eine Würdebestimmung entgegen. Der Ehrenglanz des Erst-
Seins und der absoluten Machtvollkommenheit, der den eigentlichen
Inhalt der objektiven Heiligkeit bildet, stellt uns die objektive
Ehrwürdigkeit der Subsistenz vor, die ihr als einem Seins- und Normiert
unter dem Begriffe der Unverletztlichkeit (inviolabilitas) zukommen.
Es sind dies Wertbegriffe, die der Subsistenz in sich als absolute

Bestimmungen zufallen, aus ihrer Würde folgen und daher durch den

Wert oder das Dasein anderer Subsistenzen nicht bedingt sind h Die

objektive Heiligkeit ist demnach kein Beziehungsbegriff, sondern ein-

fachhin eine selbständige, absolute Bestimmung.
Es ist auf den ersten Blick auffallend, daß die objektive Heiligkeit

vielfach unter den gleichen Begriffen aufgefaßt wird, wie die

Auktorität. Sind Heiligkeit und Auktorität völlig identisch und wenn
nicht, wie ist ihr Zusammenhang zu bestimmen Auf diese Fragen
wollen wir kurz antworten.

« Auktorität » scheint einen Ordnungsbegriff zu vertreten. Es ist
in ihr formell nicht das absolute Erst-Sein, als Eigenwert ausgedrückt,
sondern das relative, als Geltung, Gewicht des Eigenwertes in
Beziehung zu anderen. Auktorität wäre demnach eine Relation. Das

in ihr ausgedrückte Merkmal (ratio significata) stellt eine Beziehung

dar, wenn auch in ihm sachlich (ex parte rei significatae) ein Wert
miteingeschlossen ist 2. Die Relation ist nämlich immer eine Beziehung

von Werten, absoluten, dinglichen Bestimmungen, sodaß diese, wenn
nicht in ihrem formalen Merkmal, so doch kraft desselben immer
mitgedacht werden. Der charakteristische Zug (ratio formalis) der Relation
darf keineswegs eine absolute Bestimmung ausdrücken, da gerade
durch den Ausschluß derselben ihre prädikamentale Eigenart bedingt
ist. Aber der dingliche Charakter der Relation ist derart an absolute

1 Aus diesem Grunde haben wir mit Thomas I 13, 7 solche Namen als ewige,
von jeder zeitlichen Beziehung unabhängige Bestimmungen Gottes genannt. Sie
kommen Gott ausschließlich auf Grund seiner Subsistenz zu. Hierdurch ist
keineswegs verneint, daß in ihnen ein transzendental-relativer Widerschein
eingeschlossen ist. Die Forderung einer Anerkennung der subsistenzialen Würde
ist mit ihnen notwendig verbunden. Diese transzendentale Beziehung anderer
Subsistenzen zum absoluten Erst-Sein Gottes gibt den erwähnten Namen jenen
relativen Widerschein, von dem wir sprachen.

2 Somit hätten wir das umgekehrte Verhältnis wie bei der Heiligkeit. Hier
ist direkt der Wert bezeichnet mit dem Widerschein der Beziehung ; bei der
Auktorität wird direkt die Beziehung betont, der Wert aber als Fundament der
Relation miteinbegriffen.



398 Formale und objektive Heiligkeit

Seinsarten gebunden, daß sie ohne dieselben jeder sachlichen Festigkeit

beraubt, aus dem Gebiete des ens reale (noch mehr aber aus dem
des ens actuale) ausgeschlossen ist und ein reines Verstandesgebilde
(ens rationis) darstellt h Wenn wir also die Auktorität eine Relation

nennen, so wollen wir das Absolute, den Wert, als Grundlage derselben
durchaus nicht ausschließen, sondern bloß den wesentlichen Zug des

Begriffes bezeichnen, ohne welchen die Auktorität in ihrem eigentlichen

Unterschied von andern begrifflichen Beständen nicht gefaßt
werden kann. Aus diesem Grunde müssen wir über die Auktorität
nach Art der Relationen urteilen. Sie ist eine Realität (etwas
Wirkliches), wenn sie durch wirkliche, dingliche Werte begründet wird.
Sonst ist sie eine Fiktion, ein reiner Verstandesbestand. Als Realität
ordnet die Auktorität die Korrelata bloß nach dinglich begründeten
Beziehungen, in ihrer Gegenüberstellung als Subjekt und Terminus.
Die Beziehungsordnung braucht keineswegs eine Unterordnung zu
sein, ja nicht einmal ein eigentliches prius und posterius ist erfordert,
um den Begriff der Auktorität zu retten. Nur der relative Abstand
auf Grund jedweder Tatsache, die diesen zu verwirklichen vermag,
gehört zum Wesen der Auktorität. Die Gegenüberstellung selbst ist
nicht nach vertauschbarer Gleichsetzung (ad aequiparantiam) zu
verstehen, sondern nach unvertauschbaren Beziehungen auszulegen. Die
Auktorität ist eben eine Relation, die durch ruhende Seinsarten (äußere
Meßbarkeit der quantitativen und qualitativen Werte) nicht begründet
werden kann. Nur nach Tatsachen der dynamischen Ordnung entstehen

Beziehungen, die eine prinzipartige Gegenüberstellung im Sinne von
« Urheberschaft » darstellen 2. Im Sinne von « Urheberschaft » wird dem

Prinzip der Terminus auf Grund eines Vorganges gegenübergestellt.
Der Terminus geht aus dem Prinzip, als seinem Ursprünge hervor.
Dieses unabänderliche Verhältnis, die Ordnung der beiden nach solchen

Beziehungen, ist ein wesentlicher Zug der Auktorität : Ursprung,
Urheber eines andern zu sein, ein Ausgangspunkt, von dem etwas auf
andere, als Terminus, übergeht. Das Prinzip-Sein ist die grundlegende,
allgemeine Bestimmung im Begriffe der Auktorität. Dies bedeutet auch

1 Vgl. I 28, l.
2 Dies drückt der hl. Thomas an einer dunklen, aber aus dem Zusammenhange

eindeutig bestimmten Stelle aus : « Apud nos enim potest dici aliquis esse
alterius secundum quid, qui non habet auctoritatem respectu ipsius, sicut cum
dicitur Petrus est socius Joannis ; sed non potest dici, Petrum esse Joannis
absolute nisi sit quaedam possessio eius, sicut servus hoc ipsum quod est, dicitur
esse domini ». Pol. X 4 c.



Formale und objektive Heiligkeit 399

ein Erst-Sein, aber nicht einfachhin, sondern in Beziehung zu andern in
der Funktion des Ursprungs, des Urhebers, des Ausgangspunktes. Das

Hervorgehende (der Terminus) besitzt etwas nur durch Empfang, und
als Empfänger steht er seinem Prinzip gegenüber, das als sein Ursprung,
sein Urheber, sein Auktor gilt. Die Urheberschaft ist demnach der
formell bestimmende Zug im Begriffe der Auktorität. Sie ist jedoch
nicht das charakteristischste Merkmal.

Nach den bisherigen Ausführungen könnte jedes Prinzip Auktor,
und jedes prinzipartige Verhältnis Auktorität genannt werden.
Abgesehen von den erwähnten spekulativen Gründen, spricht auch die

Etymologie nicht gegen diese Annahme. Die grundlegende Bedeutung
der « Auktorität » ist « Bestand » im Sinne einer Verleihung. Wir
kommen daher zum Begriff der Subsistenz, die hier in ihrem absoluten
Bestand vorausgeht, formell nach beziehungsweisen Gesichtspunkten
(Bestand gebend) aufgefaßt wird. Subsistenz ist Seins-Objekt, die

Setzung des substanziellen Seins, sowohl dem formellen als auch dem
virtuellen Bestände nach. Bestand habend ist die Subsistenz in sich,
formell ; Bestand gebend ist sie in ihren Beziehungen, nach ihrer
Virtualität, nach den Gesichtspunkten der Urheberschaft. Der
Zusammenhang der auctoritas mit augeo ist evident : mehren, vermehren,
fördern, sind Ausdrücke, die die erwähnte Virtualität der Subsistenz

bezeichnen. Daher heißt auctor : Mehrer, Vermehrer, Förderer, sodaß

diese Beziehungen in allen übrigen abgeleiteten Ausdrücken
miteingeschlossen sind 1. Dasselbe finden wir bei einem Vergleich mit der

Verbalform « auctorare », verbindlich machen, verbinden, bereiten. Jede
Urheberschaft könnte demnach Auktorität genannt werden. Tatsächlich

bedeutet aber nach dem allgemeinen Sprachgebrauch « Auktorität »

eine höhere, geistige Urheberschaft, und so werden die niedrigeren
Prinzip-Beziehungen nicht als Auktoritäten bezeichnet.

Ob die lateinische, juridisch eingestellte Mentalität auch hier
zuerst die rechtliche Urheberschaft vor Augen hatte, mag dahingestellt
sein. Tatsächlich gibt es zahlreiche Rechtsausdrücke, die den Namen
auctor, auctoritas tragen. Vertreter, Bürge, Bestätiger, Gewährsmann,
Verfechter, Schirmherr, Vollgültigkeitserklärer, sind nur einige Beispiele
für den Gebrauch der erwähnten Ausdrücke auf dem Rechtsgebiete.
Jedenfalls tritt uns die Auktorität in solchen Beziehungen zuerst und

1 So z. B. ä) Mehrer der Glaubwürdigkeit, Gewährsmann, Bürge, Vorbild,
Muster, Lehrer, Leiter usw. ; 6) Förderer eines Entschlusses : Berater, Ratgeber,
Bestätiger, Gründer, Schirmherr ; c) Vertreter, Vormund.



400 Formale und objektive Heiligkeit

greifbar entgegen, sodaß wir unsere Abstraktion für die Begriffsbestimmung

hier beginnen müssen. Das ganze menschliche Leben ist in seinen

äußern Erscheinungsformen auf die Auktorität gegründet. Ein menschenmäßiges

Dasein und Leben ist ohne hervorbringende, leitende und
führende Prinzipien nicht möglich. Diese Prinzipien werden Auktori-
täten genannt. Daher gründet der hl. Thomas eine Anzahl von
Tugenden, welche die menschlichen Beziehungen regeln und als partes
potestativae der Gerechtigkeit angegliedert sind, auf die Auktorität,
die er als principium essendi et gubernandi beschreibt h Das Prinzip
des formell menschlichen Daseins und Lebens ist der Verstand und
der Wille. Daher tritt uns die Auktorität in ihrer allerersten greifbaren
Form als eine geistige Urheberschaft entgegen : principium essendi et

gubernandi secundum rationem.
Die moralische und rechtliche Urheberschaft im menschlichen

Leben ist die greifbarste Erscheinungsform der Auktorität, wenn auch

nicht die geistigste. Hier tritt die Auktorität als Macht auf, die in
sittlicher Beziehung zwar eine geistige Kraft darstellt, rechtlich aber
meist und leicht dem Zwange ähnlich sieht. Die moralische Form der

Auktorität umfaßt das ganze Gebiet, auf dem eine Urheberschaft in
Betracht kommt, die auf die Beeinflussung der freien Tätigkeit gerichtet
ist. Daher betrachtet die Moral als mitverantwortliche Urheber den

Berater, den Gebieter, den Befehlshaber usw. Je umfassender der

Einfluß ist, desto mehr tritt die Urheberschaft als Auktorität, demnach

als eigentlicher Sitz der moralischen Verantwortung ans Licht. Aus
diesem Grunde können wir die moralische Auktorität als Prinzip der

Verantwortung bezeichnen, auf welches die Ordnung, das Wohlgeordnetsein

der Geführten zurückzuführen ist. Auktorität ist ein moralisches

Ordnungs- und Verantwortungsprinzip. Dasselbe ist in rechtlicher
Beziehung zu sagen ; nur ist hier das Ordnungsprinzip einseitiger, nach
den Forderungen der Gerechtigkeit zu bestimmen, während in mora-

1 II-II 101, 1 C. Solche Tugenden sind : pietas, observantia, dulia, obedientia
gratia, von welchen Thomas in den folgenden Quaestionen handelt. Die
gegenseitigen Beziehungen zwischen Obrigkeit (Auktorität) und Untergebenen, wie auch
die Pflichten und Rechte werden in diesen Fragen vom hl. Thomas vorbildlich
besprochen und bestimmt. Daß in der oben genannten Begriffsbestimmung des
hl. Thomas das esse nicht bloß das Sein einfachhin, sondern auch das menschenwürdige

Dasein, das esse secundum rationem, bedeutet, dürfte aus dem Zusammenhang

klar hervorgehen. Die Urheberschaft der Eltern und des Vaterlandes geht
auf das Sein als Grundlage des menschenwürdigen Daseins zurück ; aber es erhält
seine Vollendung in der Ausbildung des esse secundum rationem. Daher sagt
Thomas : principium producens in esse et gubernans.



Formale und objektive Heiligkeit 401

lischer Beziehung das gesamte vernunftgemäße Sein, das esse secundum

rationem maßgebend ist. In beiden Formen erscheint die Auktorität
als ein bindendes Prinzip, dessen Bestimmungen für die rechtliche und
moralische Ordnung ausschlaggebend sind und die Freiheit der zu
ordnenden Subjekte einschränken. Die Auktorität steht freien
Subjekten gegenüber, die durch eindeutige Bestimmungen, als Normen,
geregelt und regiert werden können, dieselben aber nur durch
Selbstbestimmung verwirklichen und einer subjektiven Einschränkung ihrer
Freiheit nicht zugänglich sind. Daher ist die Auktorität ein objektiv
regelndes und bindendes Prinzip, dessen Einfluß in bezug auf die

Verwirklichung und Ausführung rein moralisch ist und von der

Selbstbestimmung der zu regelnden und zu bindenden Subjekte abhängt.
Die Auktorität gibt sich in Sprüchen, Bestimmungen (Dekreten)

kund, in denen in der Form eines Rates, Befehles oder eines allgemeinen
Gesetzes das zum Vorschein kommt, was die Auktorität im Bewußtsein
ihrer Verantwortung zur Ordnung für notwendig erachtet und bindend
vorschreibt. In all diesen Sprüchen erscheint, wie in einem Spiegel,
der wohlgeordnete Wille der Auktorität, also nicht Willkür, sondern
der durch feste Prinzipien geleitete Wille. Diese Prinzipien sind die

allgemeinen Muster und Vorbilder (rationes universales) der partikulären
Bestimmungen und deshalb gleichsam die Form der Auktorität, die

Grundlage ihrer Urheberschaft. Damit sind wir am Punkte angelangt,

wo man nach dem lateinischen Sprachgebrauch Auktorität und Vorbild

oder Muster (exemplar) gleichsetzt. Darum nannte auch die
Scholastik die allgemeinsten Normen « auctoritates ». Sofern solche

Normen als allerletzte gedacht sind, erscheinen sie als Würden (digni-
tates à^twjxa, àp/vj), die alles regieren und beherrschen, ohne für sich
selbst einen solchen Einfluß zuzulassen. Daher bezeichnet auch die
Auktorität, die durch solche Prinzipien geleitet wird und von solchen
aus das partikuläre Geschehen betrachtet, die Ordnung vornimmt, eine
Würde, ein Prinzipsein nach allgemeinen, universalen Erst-Gesichtspunkten.

Die Ordnung der Auktoritäten nach mehr oder weniger (secundum
maius et minus) kann selbstverständlich nicht nach der formalen
Beziehung der Urheberschaft vorgenommen werden, da die Relationen
eine solche Steigerung nicht zulassen. Umsomehr ist dies aber zulässig
und möglich nach den Grundlagen der Relationen und nach der Art
des Besitzes der allgemein regelnden Normen. Die Grundlage der
Urheberschaft ist eine Tätigkeit, ein Einfluß, aus dem ein Sein (in



402 Formale und objektive Heiligkeit

unserer nächsten momentanen Überlegung das menschenwürdige Sein)
auf andere überströmt. Je vollkommener dieses Sein, je tiefer der Einfluß
(des Prinzips) ist, desto größer ist die Auktorität, als Urheberschaft. Auch
die bestimmenden Prinzipien und Normen des Einflusses können
verschiedenartig in der Auktorität enthalten sein. Steht jemand diesen

rein empfangend gegenüber, so ist die Unterordnung und der niedrigere
Grad der Auktorität ohne weiteres klar x. Werden aber die Normen in
Abhängigkeit von Gesetzen, die jemand vorfindet, bestimmt, so ist
die Auktorität in einem höheren Grade vorhanden, aber immerhin noch
in einer niederen Form 2. Ist die Auktorität in der Gesetzgebung von
anderen Normen, wie jenen des Naturrechtes, des göttlichen Rechtes

usw. abhängig, so kann sie wieder nicht als erste Würde gelten. Nur
jene Auktorität, welche die Quelle, der universale Grund jeder Norm
ist, kann die erste, größte und vollkommenste in dieser Beziehung

genannt werden ; ihr kommt die Urheberschaft per se, imparticipate zu.
Auktorität ist Urheberschaft von bindenden Normen, aus denen die

objektive Ordnung der zu regelnden Subjekte folgt. Daher hat Auktorität die

Macht, solche Normen zu geben und sie als verbindlich vorzuschreiben.

Aus diesem Grunde gehört zum Begriff der Auktorität ein (absolutes
oder relatives) Erst-Sein, die Würde (dignitas), die Geltung (firmitas)
und auch die Hoheit und Erhabenheit über die zu regelnden Subjekte.
Alles, was im Begriff der sanctitas obiectiva enthalten ist, gehört auch

zum Inhalt der Auktorität. Nur der formale Zug ist verschieden. Die

objektive Heiligkeit besteht ungemindert, wenn sie nur für sich, absolut

betrachtet wird ; die Auktorität aber schließt die Beziehung zu anderen

in der Form der Urheberschaft wesentlich in sich. Die Auktorität
unterscheidet sich von der objektiven Heiligkeit formell dadurch, daß sie

kraft der objektiv festen, unverbrüchlich heiligen Normen die Beziehung
der Urheberschaft in sich schließt3. Die geistige Urheberschaft, als

Beziehung gesehen, ist der wesentliche, der charakteristischste Zug
der Auktorität, gleichsam die abstrakte Form (essentia metaphvsica)
derselben, während das Sein, der Einfluß und die damit gegebene

1 So ist es in den untergeordneten Organen des staatlichen Lebens, denen
die Ausführung (potentia exsecutiva) der Gesetze zukommt.

2 So bei der potestas gubernativa.
3 Daß die Beziehung erst durch die Realität der zu ordnenden Subjekte

eine reale wird, braucht nur erwähnt zu werden. Ohne eine solche kann etwas
ein heiliges Objekt, ja selbst eine objektive Heiligkeit darstellen, aber Auktorität
ist es nicht. Deshalb kommt dieser Name auch Gott nur nach zeitlichen Beziehungen
zu, während seine objektive Heiligkeit ein substanzielles, ewiges Prädikat ist.



Formale und objektive Heiligkeit 403

(Würde, Hoheit, Erhabenheit) des Subjektes Voraussetzungen der
Urheberschaft sind und zur konkreten Gestaltung der Auktorität beitragen.

Zum gleichen Resultat gelangen wir, wenn ein anderes Gebiet des

geistig-menschlichen Daseins, das reine Verstandesleben in Betracht

gezogen wird. Die Vollendung der moralischen Tätigkeit ist im letzten
unabänderlichen Willensentschluß (imperium) zu suchen. Im Spruche
des Verstandes (ultimum iudicium practicum) ist die ganze Kraft der

Selbstbestimmung enthalten. Die volle Übereinstimmung der
Verstandes- und Willenskräfte kommt hierin zum Abschluß : der innere
freie Akt ist vollendet, nur die äußere Ausführung kann noch folgen.
Die Urheberschaft der Auktorität besteht demnach in der moralischen

Ordnung in einer Hilfeleistung, sodaß der Handelnde zu diesem Entschluß
gelangt. Die bindende Vorschrift dessen, was zu geschehen hat, die

Erleichterung des Entschlusses durch Vorhalten von Beweggründen,
Abschrecken vom Gegenteil durch Drohungen u. ä. bilden den ganzen
Apparat der Auktorität bei ihrer Urheberschaft und Mitwirkung zum
freien Entschluß. Das reine Verstandesleben vollzieht sich in der Ver-
ähnlichung mit dem Gegenstande. Der Verstand benötigt hierzu nicht
eine ähnliche moralische Beeinflussung wie der Wille, sondern eine

Stütze, die ihn in dieser Verähnlichung (in esse repraesentativo) erhält
oder ihm dazu verhilft. Der objektive Einfluß des Wahren ist eben

anders gestaltet, als jener des Guten, und so glauben wir, die Urheberschaft

der Auktorität, die im allgemeinen durch die Begründung
gekennzeichnet wird, auf dem Gebiete des Verstandes mit dem Begriffe der

Stütze, der Gewährleistung, auf dem moralischen Gebiete hingegen
mit dem der Förderung am entsprechendsten bezeichnen zu können.

Ist die Verähnlichung des Verstandes mit seinem Gegenstande
naturgemäß nicht gegeben, so kann sie nur auf Grund überzeugender,
vom Verstände eingesehener Motive geschehen, in denen die neue
Verähnlichung virtuell eingeschlossen ist. Die Urheberschaft auf dem
Verstandesgebiete besteht in der Hervorbringung der Verähnlichung,
insofern hierbei nicht die subjektiv mitwirkenden Prinzipien, sondern
die rein objektiven Beziehungen in Betracht kommen. Die so gestaltete
Urheberschaft wird Auktorität genannt, welche dazu dient, daß das

objektive Sein des Gegenstandes im Verstände verwirklicht und als

fester Bestand gewahrt bleibt. Die nächsten Stützen dieses Seins

können mannigfaltig sein. Die Scholastik faßt sie unter dem Sammelnamen

medium obiectivum zusammen und versteht darunter alle

objektiven Kraftäußerungen, die den Verstand binden und sein Suchen

Divus Thomas. 27



404 Formale und objektive Heiligkeit

nach der Wahrheit zum Abschluß bringen. Sind sie selbst nicht evident,
d. h. vermögen sie den Verstand nicht in eigener Kraft zu binden, so
muß man weiter aufwärts steigen, solange man nicht zu solchen Werten
gelangt, denen gegenüber der Verstand sich machtlos erweist, deren

objektives Sein durch Klarheit und Übersichtlichkeit ihn unterjochtx.
Diese allerletzten objektiven Bestände wurden von altersher auctori-
tates oder dignitates genannt. Zu diesen gehören vor allem der Begriff
des allgemeinen Seins und die aus ihm gebildeten Prinzipien, welche
die letzte Instanz für jegliche menschliche Erkenntnis bilden, deren

Stützen sie sind und in denen wir die letzte Gewähr und Bürgschaft
für die Festigkeit unseres geistigen Bestandes besitzen. Daß sie selbst
nicht den allerletzten objektiven Bestand darstellen, sondern daran nur
teilnehmen, ist bekannt. Daher weisen sie uns an einen transzendentalen

Urgrund, an das objektive Sein des allumfassenden Prinzips, in dem

wir die Auktorität an sich, die allerletzte objektiv bindende Kraft
unseres Verstandeslebens verehren, in dessen Licht alles leuchtet, und
von dem jede Bewegung auf diesem Gebiete abhängig ist, in dessen

Kraft jeder Gegenstand die Verähnlichung des Verstandes bewirkt2.
Die Auktoritäten auf dem Gebiete des Verstandes können ähnlich

geordnet und gewertet werden, wie wir dies auf dem Willensgebiete
darzutun versucht haben. Die Beziehung der Urheberschaft ist allen

gemeinsam, aber die Art und Weise, wie auch der Grad der Gewährleistung

ist sehr verschieden. Den niedrigsten Grad wird wohl die

Auktorität, die keine Einsicht bietet, vertreten. Die blinde Annahme
auf Grund des aùxô; ï<pa bedeutet eine ähnliche Passivität des

Verstandes, wie der Zwang für den Willen. Daß die Auktorität in Verruf
geraten ist, kann darauf zurückgeführt werden, daß sie ihre Urheberschaft

auch in einer solchen niedrigen Form betätigen kann. Da die
Verstandestätigkeit auf die Einsicht eingestellt ist, kann die Auktorität
ihre Urheberschaft nur dann naturgemäß betätigen, wenn sie Einsicht
verleiht oder wenigstens auf Einsicht aufgebaut ist. Daher tragen die

vom Verstände eingesehenen Prinzipien und Erkenntnismittel ganz

1 In diesem Sinne spricht Paulus von einer Unterjochung jeglichen
Verstandes unter dem Gehorsam des Glaubens an Christus. II Cor. 10, 5.

* Vgl. I 84, 5, wo Thomas auseinandersetzt, in welchem Sinne unser
Verstand an die ewigen Bestände (rationes aeternae) gebunden ist. Daß die berühmte
quarta via des Aquinaten auf diesem Wege zur Erkenntnis des Daseins Gottes
führt, ist weniger bekannt und noch weniger erkannt. Hierauf beziehen sich auch die
wunderbar schönen Ausführungen des Aquinaten in Beantwortung der Frage, ob
alles Geschaffene durch Gottes Wahrheit wahr sei. I 16, 6 ; Ver. I 8.



Formale und objektive Heiligkeit 405

besonders den Charakter der Auktorität an sich und zwar für das

ganze Gebiet ihrer Virtualität (Reichkraft). Zu dieser Virtualität
gehört aber, daß sie uns zu den ewigen Beständen (rationes aeternae)
und zu deren Seinsgrundlage, Gott, führen können. Daher stellt Gott

die höchste Auktorität für den Verstand dar, als letzter Grund und Ursache

der uns unmittelbar zugänglichen und einsichtigen Prinzipien. Die

Bestätigung und Gewährleistung für ihre Wahrheit ist in Gott zu suchen,

wenn auch die nächste Stütze die sinnlichen Dinge bilden. Wir sind daher
in bezug auf Gewährleistung und Bestätigung gar nicht schlechter

bestellt, wenn Gott zu uns nicht in den sinnlichen Dingen und nicht
durch unmittelbare Einsicht spricht und die Annahme durch den

bloßen Glauben fordert. Die uns einsichtige Auktorität und Urheberschaft

Gottes für jede Wahrheit bietet die gleiche objektive,
unverbrüchlich letzte Stütze und Gewähr für die Annahme der Wahrheit,

mag sie uns durch Einsicht oder durch dunkle, silhouettartige
Darstellung im Glauben mitgeteilt werden. Diese feste und universale
Stütze finden wir in den geschaffenen Auktoritäten nicht. Bezieht sich
ihre Urheberschaft auf die Einsicht, so erstreckt sich ihr Einfluß nur
auf die mehr oder weniger beschränkte Virtualität (Reichweite), kraft
welcher sie den Verstand führen und stärken können. Vermögen sie

aber keine Einsicht zu gewähren und verbinden sie den Verstand mit
dem Gegenstande nur im Glauben, so ist ihre Unfehlbarkeit durchaus

nicht verbürgt, da sie, wie in ihrem Sein, so auch in ihrem Wahrsein

zufällige Bestände vertreten. Daher ist auch der Glaube, dessen

Urheberschaft sie übernehmen, ein spezifisch anderer als jener, dessen

Grund in Gott, ni der Quelle der Wahrheit, zu suchen und zu finden
ist. Nur dadurch konnte der in Gott verankerte Glaube in Verruf
kommen, daß man die objektive Begründung desselben durch die
Urheberschaft Gottes mit menschlichen Auktoritäten verwechselt hatte.

Die Auktorität auf dem Gebiete des Verstandeslebens ist demnach
eine Urheberschaft beim Entstehen der Verstandesakte durch objektive
Begründung und Gewährleistungx. Die Auktorität gibt sich formell
in der Relation der Urheberschaft kund. Entitative Voraussetzung
derselben ist vor allem die Beeinflussung durch objektive Begründung,
also ein Vorgang (processio), dessen Terminus das objektive Sein (esse

repraesentativum) des erfaßten oder zu erfassenden Gegenstandes ist.

1 Dies wird in den scholastischen Formeln : obiectum formale quo, ratio
formalis cognoscendi ausgedrückt, die in ihrem objektiven Bestände eine Neben-
und Unterordnung ebenso zulassen, wie die Wirk- und Finalursachen.



406 Formale und objektive Heiligkeit

Daher ist die Auktorität ein Prinzip oder auch Ursache. Aus diesem

Grunde müssen wir ihre entitative Gestaltung nicht in reinen (statischen)
Seinsbestimmungen, sondern in solchen suchen, die dem Prinzip oder
der Ursache eigen sind. Mit andern Worten : das Erst-Sein, der Vorrang
der Auktorität ist nicht in der statischen, sondern in der dynamischen
Ordnung oder wenigstens in der Hinordnung auf die Dynamie zu suchen.

In dieser Eigenschaft und in diesem Prinzip-Sein sprechen wir bei der

Auktorität von einer Würde, von jenem Erst-Sein, das sie vor den

abgeleiteten, begründeten Wahrheiten auszeichnet. Dies verleiht ihr eine

Geltung (valor, Wert), die sie in sich besitzt und von der der Wert
der übrigen abhängig ist. Die Auktorität ist ferner nicht bloß Prinzip
der Nebenordnung, sondern auch der Unterordnung der Wahrheiten
nicht bloß unter die eigene Wirkkraft, sondern auch der Wahrheiten
untereinander, wie dies besonders in der Systematik der Wissenschaften

zum Vorschein kommt x.

Prinzip-Sein gehört zur dynamischen Ordnung ; diese aber setzt
die statische voraus. Daher ist die letzte entfernte und entitative Grundlage

der Auktorität eine Subsistenz, ein substanzielles Sein, das durch
die Beziehung der Urheberschaft formell als Auktorität bestimmt ist,
durch seinen Einfluß einen Vorrang, eine Würde und Hoheit besitzt,
die ihm eine feste Geltung, eine bindende Rolle und einen anerkennungswürdigen

Wert verleihen. Gehören die nächsten Prinzipien, die die

Auktorität begründen, zum Geistesleben, so muß auch die substanzielle

Grundlage eine geistige sein. Wir schreiben daher Auktorität den

Prinzipien und Ursachen der rein körperlichen Ordnung nicht zu,
mögen sie auch in ihrem Einfluß noch so universal und in sich über
ihre Wirkungen erhaben sein. Es fehlt ihnen die Herrschaft des Geistes

und dessen ordnende Kraft ; sie sind selber vom Geiste geordnet, ihm
untergeordnet. Kurz, sie sind nicht Ordnungsprinzipien, nicht Urheber
der Ordnung, sondern höchstens deren einseitig bestimmte Organe.

Übertragen wir diese Resultate auf Gott, um einerseits bestimmen

zu können, in welchem Sinne wir Gott Auktorität nennen, und andererseits

den Unterschied zwischen der Auktorität und der objektiven
Heiligkeit Gottes klarzustellen.

Gründet sich die Auktorität auf das Prinzip-Sein, so ist dieser

Name auf Gott ebenso vielfach zu übertragen, als der Begriff des

1 Unter diesem Gesichtspunkt wird die Auktorität kraft ihrer Virtualität
zum subiectum sciendi gestaltet, wie auch der Zweck das ordnende Prinzip aller
objektiven Beziehungen der Willensakte ist.



Formale und objektive Heiligkeit 407

Prinzips. Daß wir Prinzipien der innergöttlichen Ausgänge annehmen

müssen, ist ohne weiteres klar. Würde das innergöttliche Geistesleben

ohne hervorgebrachte Termini vor sich gehen, so wäre es gegenstandslos,

den Begriff des Prinzips auf Gott übertragen zu wollen. Über
eine reine distinctio rationis ratiocinantis, also über eine Synonymie
käme man nicht hinaus. Da aber der Glaube uns über einen

innergöttlichen Ursprung unterrichtet, so ist damit für den suchenden
Verstand die Notwendigkeit gegeben, eine prinzipartige Gegenüberstellung
annehmen zu müssen. In Gott ist Urheberschaft in bezug auf hervorgehende

Personen. Eine Subsistenz (principium quod) ist einer andern Sub-
sistenz der gleichen ungeteilten und unveränderlichen göttlichen Wesenheit

auf Grund eines Ursprungs gegenübergestellt. Dies ist die
präzise, streng wissenschaftliche Formulierung des Glaubensinhaltes. Das
nächste Prinzip dieser Urheberschaft sind Verstand und Wille, sofern
sie mit einem bestimmten principium quod in Beziehung stehen ; das

Gemeinsame, Verbindende aber ist die göttliche Natur in der einen
Subsistenz als Urheberin, in der andern aber als Empfängerin.
Urheberschaft und Empfängerschaft sind demnach reine Beziehungen
und als solche wirkliche göttliche Gegebenheiten. Weder die
mitgeteilte göttliche Natur noch die nächsten Prinzipien der Mitteilung
erleiden in sich eine andere wirkliche Unterscheidung, als jene durch
die Relationen. Aus diesem Grunde ist die Beziehung der Urheberschaft

durch die gleichen absoluten, göttlichen Werte bestimmt, wie

jene der Empfängerschaft, sodaß die beiden Relationen bloß die

Ordnung bestimmen, nach der die göttliche Natur in der einen Subsistenz
als im Prinzip des Hervorgehens, in der anderen aber als im hervorgehenden

Terminus vorhanden ist. Unvertauschbar ist die Beziehung der
beiden Subsistenzen, völlig gleich aber bleibt die in sich, nach jeder
absoluten Kategorie und Bestimmung unveränderte göttliche Natur.

Diese Urheberschaft der innergöttlichen Ausgänge nennen wir Auk-
torität. Es handelt sich hierbei nicht um eine objektive Ordnung der
Gegenstände nach Wahr- und Gutsein, wie wir es oben gesehen haben,
sondern um die Ordnung des Besitzes der göttlichen Natur. Daher
übersteigt die trinitarische Auktorität jede andere nicht bloß an Würde
und Glanz, sondern auch in bezug auf die formalis ratio. Prinzip-Sein
bedeutet nicht einen ordnenden Einfluß oder Eingriff, und Ordnung
ist nicht Empfang fremder Werte, oder Bestimmung der eigenen
Mangelhaftigkeit, also ein Geordnetsein, sondern bloß die unvertauschbare
Beziehung im Besitze der gemeinsamen Natur. Die Auktorität, die



408 Formale und objektive Heiligkeit

Gott dem Geschöpfe gegenüber zukommt, ist Ordnungsprinzip im Sinne
einer Beeinflussung, Förderung und Vervollkommnung ; in den innertri-
nitarischen Beziehungen ist sie jedoch bloß eine Relation mit Rücksicht
auf das Haben, den Besitz der göttlichen Natur 1. Hierin unterscheidet
sich die Auktorität von der objektiven Heiligkeit der göttlichen
Personen. Auktorität kommt nur der hervorbringenden urheberischen Sub-
sistenz der empfangenden gegenüber zu, objektive Heiligkeit dagegen
besitzt jede Person nach ihrer Eigenart2. Trinitarische Auktorität ist
eine bloße Relation ; objektive Heiligkeit kommt den Personen auf
Grund der göttlichen Natur, je nach der Art des Besitzes derselben zu.

Da wir über die trinitarische Auktorität nur den reinen
Beziehungen gemäß sprechen können, so ergibt sich, daß Würde, Vorrang,
Hoheit u. ä. von derselben ganz auszuschließen sind. Das Prinzip-Sein
in innergöttlicher Beziehung bringt eine Unterscheidung nach Würde
usw. nicht mit sich 3

; daher steht der Vater dem Sohne und beide

dem Heiligen Geiste gegenüber, nicht in der Eigenschaft einer größeren
Würde oder eines Vorzuges, ja nicht einmal im Sinne eines Zuerst-
Seins : coaeternus, coaequalis. Nicht bloß die Unterordnung, sondern

auch die Nebenordnung wird von der trinitarischen Auktorität
ausgeschlossen : ein absolutes Gleichsein nach unvertauschbaren
Beziehungen ist mit ihr gegeben. Die Relation vermag absolute Werte
gegenüber zu stellen, ja sogar gleichwesentliche nach « Haben » der

Wesenheit zu unterscheiden, aber sie vermag weder die absoluten

Werte zu vermehren, noch zu vermindern. Die Relation schöpft aus

den absoluten Werten. Diese selbst sind von ihr völlig unabhängig
und in ihrem absoluten Sein durch sie nicht bestimmbar. Deshalb

ist es möglich, daß Vater und Sohn, die bloß durch Relationen
unterschieden sind, in ihrer gegenseitigen Beziehung als Urheber, Auktorität
und Empfänger gegenüberstehen, ohne in der Würde, im Vorrang
und in der Hoheit irgendeine Verminderung zu erleiden 4.

1 Die trinitarische Auktorität wird Gott nicht bloß im analogen Sinne
zugeeignet, sondern auch nach den Forderungen der reinen Beziehung, abgesehen
von allen absoluten Werten. In den übrigen Formen der Auktorität ist das
Absolute als bestimmend in der Relation eingeschlossen.

2 Pot. X 2 ad 12. Die Ausführungen dieses Artikels sind maßgebend für
alle Sätze, die wir über die trinitarische Auktorität geschrieben haben.

3 Pot. X 1 ad 1.
4 Der Ausspruch des hl. Augustin, den Thomas I 33, 1 sed contra anführt :

Pater est principium totius Deitatis, klingt zuerst sehr befremdend. Im Lichte
obiger Ausführungen erscheint er indessen ganz harmlos. Principium bedeutet bloß
ein ursprungsloses Haben der göttlichen Natur, auf welches das Entsprungene folgt.



Formale und objektive Heiligkeit 409

Selbst Aussagen, wie Begründung, Bewertung, die zur Bezeichnung
der Auktorität dienen, können hier nicht gebraucht werden. Es handelt
sich ja bei der trinitarischen Auktorität nicht um eine Hervorbringung
oder um eine Neuordnung der göttlichen Wesenheit, oder der absoluten

Werte, sondern bloß um deren Mitteilung und Besitz nach
Ursprungsbeziehungen. Deshalb hat Thomas Recht, wenn er die trinitarische
Auktorität bloß nach den Beziehungen bestimmt.

Der Begriff des Prinzips ist auf Gott auch in außergöttlichen
Beziehungen anzuwenden. Hier tritt die Urheberschaft Gottes als eigentliche

Verursachung hervor. Die nächste Grundlage der Relation ist
die Mitteilung eines vom Wesen Gottes selbst verschiedenen Seins, die

entfernte aber ist die Allmacht. Auch die trinitarische Urheberschaft
ist auf die Macht gegründet ; sie ist aber ein gemeinsames Gut und
gemeinsamer Besitz des Urhebers und der hervorgehenden Subsistenz,
ebenso wie die mitgeteilte Natur. Bei den geschöpfliehen Beziehungen
ist alles Ureigentum Gottes ; nichts geht auf das Geschöpf über,
als dessen innerer Bestand. Daher gehört zu dieser Urheberschaft
Gottes nicht die reine Beziehung allein, sondern auch die in ihr
eingeschlossenen zu Grunde liegenden absoluten Werte ; ja diese sind nach
Thomas 1 die zuerst bezeichneten Bestände. Wird aber die Urheberschaft

Gottes als Auktorität gefaßt, so tritt die Beziehung in den

Vordergrund und der Name selbst ist eine zeitliche Bezeichnung, die

durch die Existenz der von ihr regierten Subjekte bedingt ist.
Daß die Urheberschaft Gottes dem Geschöpfe gegenüber als

Auktorität bestimmt werden kann und muß, erhellt daraus, daß alle
entfernten und nächsten Voraussetzungen derselben die charakteristischen
Züge der Auktorität aufweisen. Die entfernte Grundlage der Auktorität
ist die geistige Substanzialität, die als allererste faßbare Bestimmung
Gott zukommt. Die Transzendentalität des göttlichen Seins wird von
Thomas als Ausschluß der Körperlichkeit gestaltet, sowohl im Sinne
der Unkörperlichkeit, als auch der Immaterialität2. Selbst wenn die
Annahme einer materia spiritualis bei den geschaffenen Geistern berechtigt

wäre, müßte sie von Gott ausgeschlossen sein. Hiermit erscheint
die Seins-Majestät, die objektive Seins-Heiligkeit Gottes unter einem

neuen Gesichtspunkt, der zur Gestaltung derselben als Auktorität
geeignet erscheint. Als Geist steht Gott in jener Erhabenheit und
Hoheit über jedem Seienden, die seine Transzendenz, Majestät und

1 I 13, 7 ad l. » I 3 1. 2.



410 Formale und objektive Heiligkeit

Heiligkeit ausmachen. In diesem Sinne werden ihm Aussagen
beigelegt, die das Hehre, Ehrfurcht-Erregende seines Wesens ganz besonders
hervorheben. Das lateinische « Augustus » weist uns direkt zum gleichen
Stamm, aus dem die auctoritas abgeleitet wird. Das griechische
(j£frvÔT7)ç wie auch oç heben den gleichen Zug hervor ; i'J.x, -rtjrij
und iayyj weisen uns aber zu Gesichtspunkten, unter welchen das Wertvolle,

die nicht bloß als Bestand (Subsistenz), sondern auch als Substanz
alles übersteigende Vorzüglichkeit, Kostbarkeit, Hoheit und den Vorzug

des göttlichen Wesens dargestellt wird 1.

Die Urheberschaft Gottes ist nicht bloß in ihrem substanziellen
Grund, sondern auch in den nächsten Voraussetzungen eine geistige.
Diese nächsten Grundlagen werden unter dem Begriffe der Allmacht
(omnipotentia) zusammengefaßt. Diese Allmacht ist wiederum ein

Erst-Sein, durch welches die göttliche Subsistenz als Prinzip gestaltet
wird. Aûvauii; und virtus im Sinne von Geltung und Gewicht

bringen uns jene Hoheit und Erhabenheit zum Bewußtsein, durch
welche die Auktorität in ihrem nächsten Prinzip charakterisiert zu
werden pflegt2.

Die Macht Gottes ist aber nicht nach Naturdrang, sondern durch
eigene Selbstbestimmung tätig 3. Verstand und Wille sind nicht bloß
ihre bestimmenden Faktoren, sondern in ihrem Zusammenwirken
höchstwahrscheinlich die konstitutiven Prinzipien selbst 4. Die
Aussprüche Gottes (décréta), seine Bestimmungen darüber, was geschehen

soll, bilden den allernächsten Grund der Urheberschaft Gottes. Wir
haben daher einen rein geistigen Vorgang vor uns, der nicht bloß durch
ein Erst-Sein, sondern auch durch seine Erhabenheit über die reine

Natur-Ursächlichkeit einen staunenswerten Vorzug erhält. Geltung
durch Selbstbestimmung, Wirksamkeit durch rein geistige Kräfte sind
die charakteristischen Züge der Urheberschaft Gottes. Fügen wir noch
hinzu das Erst-Sein in bezug auf die Festigkeit, also in bezug auf die
absolute Geltung der regelnden Normen im Wahr- und Gutsein, die

absolute Geltung der festen Ordnung nach den Gesichtspunkten der

Wahrheit und Zweckmäßigkeit, so haben wir dasjenige gefunden, was

1 Diese nach der Analogie der Schätzung, Hochschätzung ausgedrückte
Würde, also Auktoritätswürde Gottes, wird durch (ieYaXo^pîirîia ausgedrückt, die
unserem Begriffe der Majestät entspricht, während ûij/oç und Xaa-sôv dasselbe
unter dem Begriffe der Hoheit, Erhabenheit darstellen.

2 Vgl. die entsprechenden Ausdrücke in Pape's Handwörterbuch der
griechischen Sprache.

3 I 19. 4. 4 I 25, 1 ad 1.



Formale und objektive Heiligkeit 411

nach den obigen Untersuchungen zum Begriff der Auktorität als solcher

gehört. Hierin kommt die àÇftoatç, die absolute Wert- und Ansehungswürdigkeit

der Urheberschaft Gottes zum Vorschein, wie auch das

Setvôv (SetvoTTjç), die gewaltige, furchterregende Eigenschaft der
göttlichen Auktorität. Alles, was wir oben über die Norm-Heiligkeit Gottes

gesagt haben, gehört als Voraussetzung zur Auktorität Gottes, in der

überdies noch die aktuelle Beziehung zum wohlgeordneten geschöpflichen

Sein die Urheberschaft Gottes so gestaltet, daß sie nicht nur
als etwas Festes, Unverbrüchliches, sondern in wirklicher Gegenüberstellung

zum Geschöpfe auch als Geltung, als letztverantwortliches
und letztbestimmendes Prinzip erscheint. Hierin unterscheidet sich

die Auktorität Gottes von seiner objektiven Heiligkeit.
Als letzte Eigenschaft der Auktorität haben wir die bindende

Kraft bestimmt. Auktorität ist ein ordnendes Prinzip, das kraft seiner

überwiegenden Machtfülle Anerkennung gebietet. Das Wohlgeordnetsein

der Auktorität nach formalen Gesichtspunkten wird hier
vorausgesetzt, in unserem Falle also die formale Heiligkeit Gottes. Aber die

Auktorität als solche bindet nicht durch diese Güte und Wohlordnung,
sondern bloß durch die Ordnung, durch das Erst-Sein nach Macht.
Das geschöpfliche Sein besitzt aber kein anderes ordnendes Prinzip
als die Macht Gottes und seine Aussprüche. Daher muß jede geschöpfliche

Seins- und Bewegungs-Äußerung sich nach diesen Prinzipien
richten, da sie nur innerhalb derselben möglich sind. Alles was sich

denselben entzieht, gehört in das Gebiet des Nicht-Seienden. Hiermit
sind wir beim ewigen Gesetz, der allernächsten Voraussetzung der

Auktorität angelangt, von dem sich letztere wieder nur durch die
aktuellen Beziehungen zum geschöpfliehen Sein, im Sinne einer aktuellen
Bindung unterscheidet. Das lateinische auetoro und das griechische
Sew drücken diese bindende Eigenschaft der Auktorität aus, während
die Form von oéto (8sûo>) auf die gegenüberstehende Bedürftigkeit (Stütze,
Ordnung usw.) hinweist, wie auch im 8éov (debitum) sowohl die Pflicht
als auch die schuldige Ehrfurcht (Angst, Scham) ausgedrückt erscheinen.

Das Verhältnis der Auktorität zur objektiven Heiligkeit können

wir demnach darin gegeben sehen, daß letztere ihrer formellen Bestimmung

nach absolute Werte in sich schließt. Sowohl die Seins- als

auch die Norm-Heiligkeit Gottes bezeichnet zunächst die göttliche
Substanz oder die nächsten Tätigkeitsprinzipien derselben. Sie würden

als ewige Werte bestehen, wenn auch kein geschöpfliches Sein existierte.
Die Auktorität hingegen bezeichnet formell die Urheberschaft Gottes,



412 Formale und objektive Heiligkeit

insofern sie das Geschöpf in allen seinen Seinsbeziehungen ordnet und
bindet. Die objektive Heiligkeit gehört zur Auktorität als Voraussetzung

; die Beziehung der Urheberschaft aber, und zwar der geistigen,
selbstbestimmenden Urheberschaft stellt ihren formellen,
charakteristischen Zug dar. Gott als erste Wahrheit und als höchstes Gut im
Sinne des letzten, allumfassenden Zweckes, und zwar nach den aktuellen

geschöpflichen Beziehungen, stellt die außertrinitarische Auktorität
Gottes dar. Weil Gott ein Prinzip, ein geistiges, alles ordnendes und
bindendes Prinzip ist, von dem die geordneten und gebundenen Geschöpfe

abhängig sind, kann seine transzendente Majestät unter dem Begriffe
der Auktorität gestaltet und unserm Verstände näher gebracht werden.

Durch die Relationen werden Subsistenzen einander gegenübergestellt,

da alles, was naturhaft ist, bloß die Grundlage der Relation
bildet ; das Subjekt selbst ist die Subsistenz. Daher werden auch durch
die Beziehung der Auktorität Subsistenzen gegenübergestellt und nach
unvertauschbaren Relationen voneinander unterschieden. Grundlage
der Auktorität ist die Macht im allgemeinsten Sinne, sofern sie das
Prinzip jeder, sei es physisch, sei es objektiv, ordnenden Kraftäußerung
bedeutet. Aus dem Subjekt der Macht strömt irgend etwas auf eine
andere Subsistenz hinüber, wodurch die Beziehung der Auktorität
begründet wird. Da Gott die Seins- und Machtfülle ist, kommt ihm
die Grundlage der Auktorität in einer erhöhten Form zu, mit der die
übrigen Arten der Auktorität nur in schwachen, schattenhaften
Umrissen vergleichbar sind. Es gibt eine blinde und eine Ordnung schaffende
Macht. Gott ist ganz Geist, Vernunft und Wille ; daher hat eine blinde
Macht in ihm keinen Platz. In Gott sind Subsistenzen einander
gegenübergestellt ; aber Gott sind im eigentlichen Sinne keine Subsistenzen
gegenübergestellt. Jede außergöttliche Subsistenz besitzt die eigene,
ihr auf Grund der inneren Prinzipien zukommende Unabhängigkeit nur
durch den Bestand in der Macht Gottes und durch dieselbe : est aliquid.
Dei, wie man es gewöhnlich auszudrücken pflegt. Diese Subsistenzen
erhalten ihr ganzes Sein, dessen Zweck und Wahrheit, mit einem Wort,
die volle Ordnung ihrer inneren und äußeren Beziehungen von Gott.
Deshalb steht über ihnen Gott nicht bloß als Prinzip, sondern auch als
Auktorität, als Mehrer, Förderer ihres Wohles und als Lenker ihres
Schicksals. Gott wird das bonum separatum Universi genannt. Deshalb

ist Gott Auktorität der Welt gegenüber, daß er durch seine
Vorsehung das Wohl des Universums vorschreiben, durch seine Macht aber
dasselbe verwirklichen kann. Diese Auktorität Gottes betet der Psalmist
an : Opera manuum eius Veritas et iudiciuml, quia in manu eius sunt
omnes fines terrae 2.

(Fortsetzung folgt.)
1 Ps. 110, 7. 2 Ps. 94, 4.


	Formale und objektive Heiligkeit [Fortsetzung]

