Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 17 (1939)

Artikel: Formale und objektive Heiligkeit [Fortsetzung]
Autor: Horvath, Alexander

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-762535

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-762535
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Formale und objektive Heiligkeit.

Von Dr. Alexander HORVATH O. P.

ERSTER TEIL

Die Heiligkeit Gottes.
(Fortsetgung.)

e) Die objektive Heiligkeit Gottes.

Die transzendente Wesenheit Gottes konnen wir nicht nur unter
dem Begriff der Natur fiir unsern Verstand gestalten und bestimmen,
sondern auch unter dem der Subsistenz. Bisher haben wir dieselbe als
Sein betrachtet, als den Inbegriff aller Vollkommenheiten, die zum Wesen,
zur Natur, zum ens ut res gehoren. So erhielten wir den Begriff des
ens imparticipatum, d. h. des Ansichseienden nach den Forderungen
des actus purus primus. Gott ist die absolute Seinsvollkommenheit des
actus primus, des principium quo des statischen und dynamischen
Seins. Die Transzendenz bringt es mit sich, daB im Ansichseienden
nicht bloB in bezug auf den ersten Akt keine Einschrinkung vorhanden
sein kann (ens imparticipatum), sondern dal auch der zweite Akt ithm
so zukommt, daB3 er bloB seine Wesensvollendung darstellt, nicht als
Zugabe oder von auBen her mitgeteilte Verwirklichung, sondern als
im Wesen des Ansichseienden gegebener, von ihm in keiner Weise
verschiedener Akt. Weil aber unser Verstand den ersten Akt immer
in seiner Beziehung zum zweiten Akt auffaBt, wie auch umgekehrt,
so ist es fiir ihn nicht bloB ersprieBlich, sondern auch zur vollen Er-
fassung des Wahrheitsgehaltes der rationes significatae unbedingt not-
wendig, das Ansichseiende auch nach dem zweiten Akt zu bezeichnen.
Dieser ist die Subsistenz des Seins (des Wesens oder der Natur), dessen
vollstindige Seinsunabhé‘mgigkeit, Erhabenheit und Einzigkeit .

1 Nach diesen Gesichtspunkten haben wir in der Tabelle B jene partikuliren
Begriffe zusammengestellt, nach welchen das einfache Sein Gottes unter einer
groBen Mannigfaltigkeit von Einzelziigen dem Verstand naher gebracht werden
kann. Man wird bemerkt haben, daB es nicht in jedem Falle gelungen ist, diese
Aussagen nach den Gesichtspunkten der Natur und der Subsistenz streng zu

Divus Thomas. 25



372 Formale und objektive Heiligkeit

Man kann die drei Seinsprinzipien : Wesenheit, Subsistenz und
Dasein — fiir sich, abstrakt — nach dem eigenen Akt betrachten, und
untersuchen, ob und inwieweit sie auf Gott fruchtbar angewendet
werden konnen und sich fiir den Verstand gestaltungsfihig erweisen.
Selbst die Frage ist in diesem Zusammenhange interessant, ob die
Subsistenz vor dem Dasein von Gott ausgesagt werden mul3 wie bei den
Geschopfen, oder umgekehrt. Fiir unsere Analyse ist dies indessen
belanglos. Wir wollen mit der Subsistenz die letzte Seinsvollendung
des Ansichseienden bezeichnen, die Subsistenz des Seins, das « per se
subsistens » als allerletzte Charakteristik des Seins. In der frithern
Uberlegung lag beim esse per se subsistens die Betonung auf dem esse
(als Wesen, Natur, principium quo); hier liegt sie auf dem per se
subsistens, wodurch das Ansichseiende auch als principium quod im
Vollbesitz des Seins erscheint. Es ist allerdings noch ein langer Weg,
bis wir zum Personsein Gottes, im Sinne eines substanziellen, vom
Wesen und Dasein Gottes objektiv verschiedenen Pridikates, gelangen,
und noch linger jener, der zur Auffindung und Begriindung der relativen
Personlichkeiten, zu den proprietates personales im eigentlichen Sinne,
fiihrt. Aber letzten Endes liegt allen diesen Bestimmungen der gleiche
Gedanke zugrunde : die substanzielle Vollendung der Natur, die ihr
proportionierte Seins- und Titigkeitsunabhingigkeit (independentia),
Eigensein und Eigenmacht (sui iuris), wie auch die substanzielle Seins-
abgeschlossenheit (incommunicabilitas). Aus allen diesen Teilsichten
setzt sich der synthetische Begriff des principium quod zusammen,
der in jeder Richtung abgeschlossenen Natur, des principium quo.

Das principium quod kann man logisch als das gemeinsame, eine
und einheitliche, ja sogar unverinderte Subjekt aller Aussagen fassen,
die einem Ding irgendwie, sei es substanziell, sei es akzidentell, zukom-
men. Man kann es, nach einem juridischen Hilfsbegriff, als den Besitzer
aller Bestimmungen betrachten, die mit einem Seienden verbunden
sind. Uberall liegt der Gedanke zu Grunde, daf} es sich hier um einen
Mittelpunkt handelt, um den sich alles gruppiert, von dem alles aus-
geht und zu dem alles zuriickkehrt. Die Seinsgrundlage aller parti-
kuliren Bestimmungen (suppositum), nicht als deren Wertmesser

trennen. Der Grund ist nicht bloB in der oben beschriebenen Transzendenz Gottes
zu suchen, die das Ineinandergehen unserer Begriffe notwendig mit sich bringt,
sondern auch in dem Umstand, daB Natur und Subsistenz eine innige Einheit
bilden. Daher kommen manche Eigenschaften der Subsistenz auf Grund der
Natur zu, wie auch umgekehrt, sodal die gleiche Aussage sowohl fiir die Natur,
als auch fiir die Subsistenz gelten kann.



Formale und objektive Heiligkeit 373

(forma) und Prinzip (« quo »), sondern als selbstandiges Subjekt (« quod »),
in dem und von dem alle partikuldren Seinsarten ihre Individualitat
und ihren selbstindigen Charakter haben («in quo »), nennen wir das
substanziell und in allen Seinsrichtungen vollendete oder der selb-
stindigen Vollendung fihige principium quod. Die synthetische Zu-
sammenfassung und Vollendung aller Teilsichten und aller partikuldren
Seinsformen, wieder nicht nach ihrem formalen Gehalt, sondern nach
ihrer materiellen Identitdt, gleichsam ihr gemeinsamer Treffpunkt,
ist das principium quod. Der Grund der Einheit und Ganzheit, der
die verschiedenen, an sich auseinandergehenden Bestimmungen in
einem objektiven Seinsganzen zusammenhilt, ihren statischen und
dynamischen Seinswert auf ein gemeinsames Objekt hinordnet, ist das
principium quod. Kurz: dasjenige, was auf dem Gebiete des Seienden,
als Objekt vollendet und als solches in sich unabhingig von andern Seins-
objekten, einen «Bestand » darstellt, nennen wir principium quod .
Die Subsistenz ist ein Grenzpunkt mit selbstindigem Sein und mit
selbstindigem Ziel fiir sich und fiir andere Subsistenzen, die als solche
geachtet werden miissen und als solche gelten auf dem hierarchisch
entwickelten Seinsgebiet. Das Sein entwickelt sich nach verschiedenen
Werten und Graden in Subsistenzen, deren Zusammensein und dyna-
misches Zusammenwirken je nach der suppositalen Wiirde (schwach oder
kraftvoll im Objektsein oder in der Unabhingigkeit) dem statischen und
dynamischen Aussehen des Universums ein eigenes Geprige aufdriickt 2,

1 Hier mochten wir auf ein Doppeltes hinweisen : 1. Das suppositum spielt
eine zweifache Rolle. Es ist Subjekt (non subiectum inhaerentiae, sed essendi
independenter), gleichsam « Unterstand » (substratum) aller Seinsbestimmungen,
dl(? einer Subsistenz (iiber diesen Ausdruck vgl. I 29, 2) zukommen. Die Durch-
dringung aller Seinsbestimmungen ist eine innere, weil eine Verwirklichung der-
sel_ben in und durch den Akt der Subsistenz stattfindet, das Sein ihnen nur im
Sein fies Suppositum zukommt. Es ist ferner Objekt, als eine eigene selbstindige
Verwirklichung des Seienden, die in der Realitit fiir sich und neben oder unter
?.nderen Seinsformen als eine wirkliche Gegebenheit dasteht. In dieser Hinsicht
ist es « Best_and >, mag man darunter das «aliquid » der Scholastik verstehen,
oder an das in sich bestehende Sein denken, in dem die partikuliren Bestimmungen
« Bestand » erhalten und besitzen. 2. Wie das substanzielle Fiirsichsein bloB das
Inhirenz-Subjekt umschlieBt, so bedeutet auch die suppositale Unabhingigkeit
eine solche nur im Subjekt- und Objektsein, im selbstindigen Besitze des Seins.
Sie vertrigt sich wohl mit dem Empfange des Seins in anderen kausalen
Beziehungen, also nach Wirkursichlichkeit und mit der Unterordnung der eigenen
Zielstrebigkeit unter eine hohere Finalitit. Das MaB der Unabhingigkeit ist
in den formalen Werten zu suchen, sodaB nur das Ansichseiende ein Objekt an
sich und die absolute, von jeder Voraussetzung und Kausalbeziehung freie
Unabhingigkeit darstellt.

2 Vgl 1T 48.



374 Formale und objektive Heiligkeit

Nach dem Gesagten ist die Subsistenz durch eine Seinsfestigkeit
(firmitas) ausgezeichnet, die ihr einen Vorrang iiber unselbstindige
Seinsweisen sicherstellt. Nicht nur tiber die Akzidenzien ragt sie empor,
sondern auch iiber substanzielle Seinsweisen, die fiir sich keine abge-
schlossene Vollkommenheit besitzen (Materie, Form, fiir sich betrachtet).
Hiedurch kommt ihr ein gewisser Primat zu, kraft dessen sie den
Vorrang des Erst-Seins, des Malgebenden erhilt. Alles, was in den
Bereich der Subsistenz gehort, mit ihr in Seinsbeziehung tritt, mul
sich nach ihr richten, in ihr als in seinem Ziel ruhen. Hierin besteht
die Vollkommenheitsprioritit der Subsistenz. Von gar manchem erhilt
die Subsistenz Wert (so von der Natur und von allen Formen), allen
aber verleiht sie etwas : das einheitliche Sein und die gemeinsame Ziel-
strebigkeit. Die Subsistenz verhilt sich in dieser Hinsicht empfangend,
sie ist Subjekt ; ihren Vorrang aber iibt sie gebend, verteilend aus,
durch die Mitteilung ihrer eigenen Seinsfiille : alles was an threm Sein
teilnimmt, gleichsam in thren Bannkreis gelangt, erhilt etwas von ihrem
Vorrang und von ihrer Wiirde. In dieser Beziehung st die Subsistenz
ein Objekt fiir jede Form und fiir jedes principium quo, das in Verbindung
mit ihr nicht mehr fiir ein eigenes partikulires Ziel ins Dasein tritt
oder ein solches anstrebt, sondern fiir das allgemeine Wohl der Sub-
sistenz wirklich, und diesem untergeordnet ist. Also auch aus diesem
Grunde ist die Subsistenz ein Objekt, weil sie allen ihren Teilbestim-
mungen als MaBstab und als Ziel gegeniibersteht. Darum heilen alle
Aussagen, die einem Dinge auf Grund seiner Subsistenz zukommen,
objektive, objektbestimmende. Daher ist auch die Heiligkeit eine ob-
jektive, das Ding in der Eigenschaft eines Objektes, oder kraft einer
solchen Beziehung zum Objekt bestimmende, wenn sie nicht auf Grund
der Natur oder ecines andern principium quo, sondern in erster Linie
kraft der Subsistenz von einem Ding ausgesagt wird.

In der Subsistenz sind demnach zweifache Werte zu unterscheiden :
1. formale, die auf die Natur oder auf naturhafte Prinzipien zuriick-
zufiihren sind und so auch subjektive Werte genannt werden kénnen ! ;
2. objektive, die auf das Objektsein der Subsistenz zuriickzufiihren
sind, aus ihrem Seinsvorrang stammen. Wie das Prinzip der ersteren

1 Dies aus einem zweifachen Grunde: a) sie sind Seinsweisen und Tatig-
keitsprinzipien, kraft welcher das Subjekt (die Subsistenz) das eigene Sein besitzt
und mit welchen es titig ist (principium quo); b) weil sie nur dann als volle
Werte in Betracht kommen, wenn sie im Subjekt, in der Subsistenz ihre Selb-
stindigkeit besitzen.



Formale und objektive Heiligkeit 375

die Natur fiir sich, als actus primus, ist, so ist auch der eigentliche
Grund der zweiten Art die Subsistenz fiir sich, als actus secundus. Wie
wir oben die Reinheit und das Wohlgeordnetsein der Naturprinzipien
formale Heiligkeit genannt haben, so werden wir in der Folge dasjenige
objektive Heiligkeit nennen, was aus dem Vorrang der Subsistenz
stammt. Dieser Vorrang zeigt sich aber im Primat, in einer gewissen
Seinsprioritit der Subsistenz in sich und in bezug auf ihre formalen
Prinzipien, wie auch in ihrer Stellung zu andern Subsistenzen. Seins-
vorrang, Objektsein usw. sind mit der Subsistenz wesentlich und not-
wendig verbunden ; sie sind aber nur Folgen ihrer eigenen Seinsfiille.
Deshalb stellen sie objektiv andere Merkmale (ratio) dar als der
Seinsakt der Subsistenz und koénnen unter einem andern Begriff auf-
gefaBt und mit einem andern Namen bezeichnet werden. In diesem
Sinne reden wir von der objektiven Heiligkeit als einer Eigenschaft,
die aus der Subsistenz als Vorrang und Objektsein folgt, dieselbe
gleichsam wie ein Seinsglanz umgibt und auf Grund der eigenen Seins-
fiille, als unter dem Schutz des eigenen Vorranges und der eigenen
Kraftfiillle stehend, darstellt. Diirfen wir bildlich sprechen, so ist der
Seinsabglanz der subsistierenden Energiefiille dasjenige, was wir ob-
jektive Heiligkeit nennen.

Handelt es sich um ein principium quod, das nicht blo8 Selbstindig-
keit, sondern auch Selbstbestimmung besitzt, so haben wir die Ver-
wirklichung des Seienden in der Form des Personseins vor uns. Es
ist dies-auch ein Objektsein, aber mit einer besonderen Wiirde aus-
gestattet, die ihm in der Reihe der Seinsobjekte einen ganz besondern
Platz sicherstellt. Der formale Charakter der Zielstrebigkeit als eigen-
gesetzter Zweck tritt in den Vordergrund?!, und ein solches Seiendes
stellt Forderungen an sich und an andere Subsistenzen, nicht bloB
nach den allgemeinen Gesichtspunkten der selbstéindigen Wesen, sondern
auch nach der eigenen Erhabenheit. Es ist Subjekt des Rechtes, des
selbstindig, durch eigenen Wert bestimmten oder nach diesem sich
richtenden Guten (als Objekt). Dieses Gute konnen wir als Ehre
bestimmen, als die notwendige, durch die eigene Wiirde bestimmte
objektive Forderung der Anerkennung und Beachtung, die wir unter
dem Begriff des «Zu-Zollenden » (debitum) zusammenfassen.

Unter «debitum » versteht Thomas die Objektgebundenheit eines
principium quo, insofern letzteres in Verbindung mit den proportio-

1 Das MaB der Eigenzielstrebigkeit ist wiederum in den formalen Werten
der Subsistenz zu suchen.



376 Formale und objektive Heiligkeit

nierten Gegenstinden das natiirliche Ziel erreicht !. In diesem Sinne
spricht er z. B. vom debitum caritatis 2. Auf das so gefaBte debitum
konnen wir den Begriff des «exhibet» des Aquinaten anwenden 3.
Die Subsistenz stellt im Universum ein selbstindiges Sein, einen eigenen
Wert dar. Daher kommt ihr daselbst ein eigener Platz zu. Ist sie
iiberdies durch die eigene Erhabenheit dazu berufen, daB sie ihre
Subsistenz durch eigene Tiichtigkeit behaupte, so gehort ihr im Uni-
versum ein Ehrenplatz, weil sie zu dessen Vervollkommnung durch
Hervorbringung eigener Werte beitrigt oder wenigstens Subjekt einer
Leistungsfihigkeit ist. Dies ist ein Glanz, der die Personlichkeit kraft
ihres Seinsgehaltes umgibt, von ihr als Seinswiderschein untrennbar
ist und nur durch die Unwiirde der Dynamie verdunkelt werden kann 4.
Das, was eine Person in sich, in ihrem eigenen Werte ist, und was von
ihr erwartet werden darf, bestimmt deren personliche Wiirde, und
gestaltet die Person zu einer Norm, kraft welcher sie nach MaBgabe
ihrer Seinswerte als Selbstzweck fiir sich und fiir andere auftritt .
Hierin besteht ihre objektive Rechtheit, die, abstrakt als eine natiir-
liche Folge des Personseins betrachtet, das 8&ixawov und éawov, das
iustum et debitum darstellt. Die Seinsfestigkeit der Subsistenz, ins-
besondere aber der Person, bringt eine feststehende Summe von Normen
mit sich, durch die sie in ganz besonderer Weise zum Objekte gestaltet
wird. Der Glanz, der sie auf diese Weise umgibt, durch den sie
gleichsam unter den Schutz von festen, unverletzlichen Normen gestellt

! In nomine debiti importatur quidam ordo exigentiae vel necessitatis
alicuius, ad quod ordinatur. I 21, 1 ad 3.

? So z. B. II-1I 44, 1. 3 I1I-1T 187, 4.

# Der Wertmesser der Subsistenzen ist nicht bloB nach statischen Gesichts-
punkten, sondern vielmehr nach dynamischen zu bestimmen. Omnis res est
propter suam operationem. Ist diese Dynamie rein privativ oder kontrir (den
Naturgesetzen entgegengesetzt), so entsteht die Unwiirde und Unwiirdigkeit
der Person.

5 Die Subsistenz ist unter allen Umstinden ein Grenzpunkt der Zielstrebig-
keit. Sie ist Trigerin des eigenen allgemeinen Wohls, indem sie sich die Ziel-
strebigkeit der partikuliren Seinsbestimmungen unterordnet. Sie ist aber in
dieser Eigenschaft bloB8 ein principium materiale, keineswegs aber ein principium
formale, ein Wertmesser der Zielstrebigkeit. Letzteres hingt von ihren formalen
Seinsbestimmungen ab. Sind dieselben in sich mit der Norm ihrer Titigkeit
nicht identisch, sondern sind sie hierin hoheren, duBeren Normen unterworfen, so
ist auch die Subsistenz nicht der letzte Zweck, nicht der Wertmesser, sondern sie
ist in dieser Beziehung anderen Subsistenzen untergeordnet. Nur die absolute
Subsistenz ist fiir sich und fiir andere ein Wertmesser schlechthin, ein Wert, der
durch duBere Beziehungen nicht bestimmt ist und auch nicht bestimmt werden
kann.



Formale und objektive Heiligkeit 377

erscheint, ist die Gloriole ihrer objektiven Heiligkeit, ihre Unverletz-
lichkeit (inviolabilitas).

Den eigentlichen Charakterzug der formalen Heiligkeit haben
wir in der Reinheit (munditia) der Seins- und Tétigkeitsprinzipien ge-
funden ; den der objektiven Heiligkeit miissen wir aber durch die Festig-
keit (firmitas), das Erst-Sein bestimmen, da auch die Subsistenz uns
als etwas in sich Festes, als erstes Subjekt und Objekt entgegentritt :
Subjekt fiir sich, Objekt (Gremzpunkt) fiir andere. Diese Stellung
behauptet die Subsistenz auf Grund ihres Seinsgehaltes. Daher ist
die objektive Heiligkeit nur dann wertvoll, wenn sie mit der formalen
verbunden ist. Die beiden lassen sich trennen, insbesondere dann,
wenn man die Rechtheit, ius, obiectum iustitiae, juridisch faft. Zum
Begriff der partikuliren Gerechtigkeit gehért nicht die allgemeine,
allumfassende Rechtheit, sondern nur die, welche Einzelbeziehungen
ordnet. Dabher ist eine Trennung der Normen maglich, wenn auch nicht
natiirlich. So kann auch die objektive Heiligkeit als reine Forderung
von personlichen Rechten vorkommen ; aber diese Trennung von der
formalen Wiirdigkeit ist ebenso unnatiirlich als die Scheidung der
Subsistenz von ihren formalen Prinzipien. Diese Scheidung miissen
wir allerdings auch vornehmen, wenn es sich um die geschépfliche
Heiligkeit handelt, da die Besitznahme durch die Person noch nicht
unbedingt die Reinigung und Heiligung der Natur mit sich fiihrt.
Daher die haufige Erscheinung, daf8 die Personwiirde auf Grund einer
objektiven Heiligung (consecratio) die Reinheit, die Wiirde und die
Erhabenheit der Natur und ihrer Tatigkeitsprinzipien nicht unbedingt
einschlieft.

Im folgenden halten wir die Subsistenz als Personsein vor Augen,
und von ihr behaupten wir auf Grund unserer bisherigen Unter-
suchungen und Feststellungen :

1. Die Subsistenz ist die Norm (ratio quae) der gesamten Seins-
bestimmung eines supposital einheitlichen Dinges. Von ihr hidngt die
Seinsfestigkeit und Zusammengehérigkeit aller Teile (principium quo)
oder Teilsichten (rationes particulares) ab. Soweit sich das subsistenziale
Sein ausdehnt, nimmt alles an dessen Festigkeit teil, wird von ihm
bestimmt, mit dessen Vorrang verkniipft, steht unter seinem Schutz ;
die Wiirde des Personseins wird auf alle partikuliren Bestimmungen pro-
portionell bezogen, je nach den Seinsbeziehungen desselben gleichsam aus-
gegossen. Nach diesem Satze werden wir den AusfluB der objektiven
Heiligkeit Gottes auf die geschaffenen Dinge bestimmen. In dieser



378 Formale und objektive Heiligkeit

Hinsicht ist die Subsistenz, als Seinsobjekt, Subjekt sowohl der
absoluten als auch relativen Seinsbestimmungen, welche ihr unter-
geordnet sind 1. Die Subsistenz ist das ordnende Prinzip der gesamten
Seinsbeziehungen eines Dinges, Tragerin und Grundlage des eigenen
Vorranges und der auszeichnenden Wiirde. Alles, was am Sein der
Subsistenz teilnimmt, erhilt eine von ihr entlehnte relative Wiirde,
eine Seinsweise, die ihm, fiir sich betrachtet, nicht zukommt. Dasselbe,
was in der Erkenntnisordnung vom subiectum scientiae auf die einzelnen
Gegenstinde iiberstromt, bewahrheitet sich in der Seinsordnung von
der Subsistenz und von den ihr untergeordneten Seinsweisen.

2. Die Subsistenz ist die Norm fiir alle Forderungen, die ein
Seinsobjekt stellt und die an dasselbe gestellt werden konnen. Durch
das eigene, unabhingige Sein mub sie ihre Festigkeit behaupten, sowohl
in statischer als auch in dynamischer Beziehung. Hierin besteht die
Seinsehve und der Seinsvorrang der Subsistenz, die firmitas. Dies kénnen
wir ihre Rechtheit und metaphorische Gerechtigkeit nennen, insofern
in der Subsistenz alles vorhanden ist, was zur Wahrung der eigenen
Unabhingigkeit notwendig ist. Diese Seinsfestigkeit ist das Naturrecht
der Subsistenz, als Naturbestimmung, die, als Norm gefal3t, ihr iustum
naturale wiedergibt. Man kann dies als die ratio universalis der
gesamten Seinswiirde der Subsistenz auffassen, durch die alle ihre
statischen und dynamischen Verhiltnisse geordnet werden. Fiir die
statischen Beziehungen kommen die Wahrung des eigenen Seins (esse)
und der eigenen Einheit (unitas), fiir die dynamischen die AusgieBung
(diffusio) der eigenen Giite (bonitas) nach den festen Normen der
Wahrheit (veritas) in Betracht. Das objektive Wohlgeordnetsein der
Subsistenz nach diesen Beziehungen stellt ihre Wiirde und Ehre dar, die
ste anerkennungs- und bewunderungswiirdig gestaltel und sie als Objekt

1 In diesem Zusammenhange miissen wir auf die Lehre des hl. Thomas
vom subiectum scientiae hinweisen. Es ist dies ein Wissensobjekt (obiectum
quod scientiae) nicht bloB fiir sich, sondern auch fiir eine Reihe partikulirer
Objekte, die mit ihm in Beziehung stehen, ihm untergeordnet sind, ein bestimmtes,
der eigenen Denkbarkeit hinzugefiigtes Wahrsein erhalten. Durch die Subjekts-
ziechung erhalten die Teil-Objekte die Zugehorigkeit in das feste Gefiige eines
Wissensgebietes, mithin jenen relativen Wahrheitsgehalt, durch den ihre eigene
Wahrheit sich im Organismus des Gesamtwissens als brauchbar und fruchtbar
erweist. Aus diesem Grunde ist das Subjekt ein eigener Grund des Wissens (ratio
sciendi) aller partikuliren Objekte in einer Wissenschaft. Nach ihm richten sich
sowohl die obersten, als auch die nichsten Prinzipien einer Wissenschaft, wie
auch die Anordnung der Teile, je nach der Wichtigkeit und Wiirde der Einzel-
objekte. Das Subjekt nimmt als Prinzip in der Wissenschaft die gleiche Stelle
ein, wie der Zweck auf dem Gebiete des Willenslebens.



Formale und objektive Heiligkeit 379

nicht nur nebem jedes andere Objekt, sondern auch demselben gegeniiber-
stellt.

3. In dieser Gegeniiberstellung ist die Subsistenz eine Norm, durch
die alle ihre SeinsiuBerungen nach auBenhin geregelt werden. Hier
kommt die Subsistenz als ratio universalis in Betracht, durch die ihre
Wiirde und Ehre nach auBenhin bestimmt wird, auf Grund der For-
derungen der eigentlichen Gerechtigkeit (proprie dicta iustitia). Nur
nach MaBgabe der eigenen Wiirde kann und darf sie Erweise von Ehre
und Anerkennung verlangen ; darnach muB sie ihre Beziehungen zu
anderen Subsistenzen ordnen, oder diese in ihren Bannkreis ziehen,
bzw. sich unterordnen. Hierin liegt wieder ein Naturgesetz der Sub-
sistenz, das in ihrem Sein als Naturbestimmung gegeben ist. Als Norm
formuliert, stellt diese Naturbestimmung die allgemeine Gerechtigkeit
(iustitia generalis) dar, welche die relative Stellung der Subsistenz
regelt. Die Subsistenz tritt auf Grund ihres Seinsgehaltes als ein wohl-
geordnetes Objekt auf, das als Norm die Hinordnung aller Seins- und
Tatigkeitsauflerungen auf ein gemeinsames Ziel gebieterisch erheischt
und vorschreibt.

Hierin zeigt sich ihre gesetzgeberische, normierende Wiirde und
Rolle, und in dieser Hinsicht ist sie ratio universalis aller partikuliren
Seins- und TétigkeitsiuBerungen fiir sich und fiir andere.

Als recht- und wohlgeordnetes Sein, nach der Mitteilbarkeit ihrer
Giite gefaBt und nach ihrem Wahrheitsgehalt als Norm ausgedriickt,
stellen die Subsistenzen die allgemeine Gerechtigkeit, die nach auBenhin
auftretende Ehre und Wiirde dar. Und weil hierin die Subsistenz
gebieterisch auftritt, ist diese Ehre nicht bloB als Festigkeit, sondern
auch als Unverletzlichkeit zu bestimmen. Die Seinsgrundlage ist der
Vorrang der Subsistenz, aber nicht so sehr in ihrer eigenen Erhabenheit,
als vielmehr in ihrer Wiirde, iiber die ZuBeren Beziechungen bestimmen
zu konnen. Die Erhabenheit der Subsistenz kann im allgemeinen
Majestit und Souverinitiit genannt werden ; aber im eigentlichen Sinne
bezeichnen diese Ausdriicke eher die Macht und das Sein, welches
iiber die Ordnung der xuBeren Beziehungen erhaben ist. Majestit-
und Souverin-sein sind objektiv andere Begriffe als jener der Sub-
sistenz. Daher kénnen wir sie zur Bezeichnung einer eigenen Folge
und Funktion der Subsistenz beniitzen, nach welcher sie als unver-
letzliche Norm der duBeren Beziehungen, als iustitia generalis auftritt.
Die Seinsvollkommenheit, kraft welcher die Subsistenz als Zweck fiir
sich und Ziel fiir andere dient, 14Bt sie unter dem Begriff der Unver-



380 Formale und objektive Heiligkeit

letzlichkeit und Majestit auffassen und als allgemeine Norm der
Zweckbeziehungen bestimmen.

4. Betrachtet man die Art und Weise der AusgieBung der Giite
nach auBlen, so finden wir, da3 die Subsistenz ihre Erhabenheit dadurch
wahrt, daB sie nicht notwendigen oder gar zwingenden Normen unter-
worfen ist. Die Selbstbestimmung tritt in dieser Hinsicht ganz besonders
hervor. Es gibt wohl auch notwendige Beziehungen, die im Sein oder
Sosein der Subsistenz begriindet sind. Die Norm solcher Seinsdu8erungen
ist in der allgemeinen Rechtheit und Gerechtigkeit zu suchen. Es
gibt aber auch solche, die der Selbstbestimmung der Subsistenz iiber-
lassen sind. Handelt es sich um die Unterordnung (subordinatio) der
Subsistenzen, so kommen notwendige Beziehungen unbedingt zum
Vorschein. Hier kann es sich nur um das erste Wollen der Unter-
ordnung handeln, also um den Willen, daB der Seinsgehalt der Subsistenz
auf andere Dinge sich ausgiefe. Die Unterordnung selbst wird nach
objektiven Gesetzen ausgefiihrt. Das Prinzip der einmal frei gewollten
Verteilung ist im Vorrang und in der Wiirde der einzelnen Subsistenzen
gegeben. Die Ehre einer Subsistenz besteht darin, daB ihre Beziehungen
wohlgeordnet, der eigenen und der fremden, ihr untergeordneten Wiirde
angepalBt seien. Dies als Norm ausgedriickt, stellt die Forderungen
der subsistenzialen Wiirde als verteilende, partikulire Gerechtigkeit
dar. Die Seinssubsistenz ist nur dann vollkommen, der sie umgebende
Vorrang nur dann wiirdevoll, wenn die Subsistenz ihre Beziehungen
nach auBenhin so behaupten kann, daB in ihnen sowohl die eigenen
als auch die fremden Forderungen wohlgeordnet und objektiv als Recht
hervortreten. Es ist dies wiederum nichts anderes, als die objektive
Setzung dessen, was in der Subsistenz als Seinsbestimmung gegeben ist.
Wir besitzen hierin einen objektiven Zug, unter dem wir die Subsistenz
in einer neuen Form auffassen kénnen und worin ihr Vorrang sich als
Herrschaft (dominium), als Fihigkeit, sich andere unterordnen zu
konnen, zeigt.

Sind die Subsistenzen geordnet, so muB3 ein Ordnungsprinzip
eigens gesucht werden. Die subsistenziale Wiirde muB3 hiebei gewahrt
bleiben. Hierin ist jede Willkiir ausgeschlossen. Aber das Prinzip,
das den Verkehr der Subsistenzen ordnet, kann frei gewihlt werden.
Es entsteht hieraus eine akzidentale Ordnung der Subsistenzen, welche
durch die stete Beziehung auf den Seinsvorrang und die Wiirde jeder
Subsistenz einen festen, ja notwendigen Charakter erhilt, durch die
freie Wahl der Ordnungswege aber sich als durchwegs zufillig erweist.



Formale und objektive Heiligkeit 381

Wenn in diesen Beziehungen alles als wohl und recht geordnet erscheint,
wenn alle Forderungen jeder subsistenzialen Wiirde erfiillt werden, so
ist die Ehre der Subsistenzen in einer neuen Form vergegenwirtigt ;
die Anspriiche ihres Seinsvorranges sind auch in allerletzter, partikulirer
Hinsicht gewahrt. Von Natur aus ist die Subsistenz solcher Vereini-
gungen und Beziehungen fihig. Es ist demnach in ihr die Seinsgrund-
lage fiir die Rechtheit solcher Beziehungen und Ordnungen vorhanden.
Diese Naturanlage der Subsistenz, als allgemeine Norm aller partikuliren
wohlgeordneten Beziehungen gefalt, stellt ihre Ehre als Verkehrs-
gerechtigkeit dar. Hierin besitzen wir wieder einen weiteren Zug, um
den Begriff der Subsistenz in einer neuen Form vorzulegen. Es ist
dies die Herrschaft im eigentlichen Sinne, die sich in der Titigkeit
zeigt, andere den eigenen Zwecken dienstbar zu machen, iiber dieselben
entsprechend verfiilgen zu koénnen. Hierin zeigt sich der Vorrang der
Subsistenz auf dem Seinsgebiete allen partikuldren Seinsbestimmungen
gegeniiber, die in ihrem Akt subsistieren, ihm untergeordnet sind.
In dieser Hinsicht ist die Subsistenz Herrin, Besitzerin ihrer Seins-
bestimmungen in statischer und dynamischer Beziehung (principium
quod essendi et agendi). Die subsistenziale Wiirde erheischt unbedingt
die Fihigkeit, den Vorrang der Selbstherrlichkeit in allen inneren und
duferen, sei es wesentlichen, sei es akzidentellen Beziehungen behaupten
zu konnen. Nur dann kann die Subsistenz in ihrem Sein fest und wohl-
geordnet sein, wenn sie diese Fihigkeit besitzt. Hierin besteht ihre
Ehre nach auBenhin, in jeder partikuliren Beziehung. Diese Ehre,
in Satzform ausgesprochen, stellt die gleiche Herrschaft dar, wie jene
ist, die der Subsistenz auf Grund ihrer Prioritit in der Seinsordnung
zukommt !,

Das Sein der Subsistenz 148t sich als Fiirsich-Objekt- und Subjekt-
sein beschreiben, ihre Seinsfestigkeit durch Unabhingigkeit, Selb-
stindigkeit und Selbstherrlichkeit charakterisieren; die auf Grund
ihres Vorranges entstehende Wiirde kann man Erhabenheit, Majestit,
Selbstherrlichkeit und Herrschaft nennen ; die Seinswiirde in objektiv
gesetzter Form stellt endlich die Ehre der Subsistenz dar, die als ihr
vollkommenes Wohlgeordnetsein, ihre Rechtheit und ihr Gerechtsein, die

! Hier siecht man den tiefen, wesentlichen Zusammenhang zwischen Natur,
Naturbestimmung, als Seinsordnung und Seinsrechtheit, zwischen Naturrecht
und Satzung der Seinsrechtheit. Aus diesem Grunde geht diese tiefere Auffassung
andere Wege und kommt zu andern Folgerungen, als jene, die auf rein rechtliche
Uberlegungen aufgebaut ist.



382 Formale und objektive Heiligkeit

allgemeinen Normen ihrer allseitigen Seinsbeziehungen bezeichnen.
Sowohl dem Inhalte als auch der Ausdehnung nach ist die allgemeine
Rechtheit die einfachste, reichste und zugleich die allgemeinste Norm,
die alle Beziehungen der Subsistenz ordnet. Hierin besteht ihre Ehre
im umfassendsten Sinne. Die nichste Stufe hilt die allgemeine Gerech-
tigkeit inne, die ihre Beziehungen anderen Subsistenzen gegeniiber
unter dem Gesichtspunkt der Unterordnung unter ihre eigene Ziel-
strebigkeit ordnet. Die am wenigsten inhaltsreiche und ausgedehnte
Norm ist jene, die die partikuliren Beziehungen der Subsistenz, als
letzte Stufe der Gerechtigkeit, regelt.

Ubertragen wir diese Begriffe auf Gott. In dieser Anwendung
finden siei hre eigentliche Bedeutung, in welcher jede Bezeichnung
ohne die mindeste Einschrinkung in der vollsten und reinsten Wahr-
heit zum Ausdrucke gelangt.

Die Subsistenz selbst ist ein Begriff, unter dem das Sein Gottes
fiir unsern Verstand zuerst gestaltet wird. Der absolute Primat, das
Erst-sein ist der AbschlulBl jedes Gottesbeweises, gleichsam die Form,
der charakteristischste Zug in ihnen, durch den die einzelnen Seins-
substrate (Beweger, Bewirkender usw.) geeinigt, zusammengehalten
werden. Hierin ergreift unser Verstand zuerst die absolute Trans-
zendenz Gottes. Unter dem Begriff der absoluten Transzendenz er-
scheint uns Gott als das subsistierende Seiende, also als das erste Sein
und als das Hochste, dem alles untergeordnet ist. Der letzte Akt, als
subsistierend gefaBt, muB den vollen Besitz des Seins in sich schlieBen .
Die Einzigkeit ist eine untrennbare Eigenschaft der transzendenten
Subsistenz 2, ebenso wie die Notwendigkeit und die absolute Unab-
hingigkeit. Diese Transzendenz begleitet und formt alle unsere Begriffe
von Gott und erhéht dieselben iiber alle anderen Vorstellungen, die
wir von geschaffenen Dingen bilden, oder auf sie anwenden3. Von
der transzendenten Subsistenz Gottes vermoégen wir uns noch viel
weniger einen rein positiven Begriff zu bilden, als von seinen iibrigen
Eigenschaften und Seinsbestimmungen. Nur die Verneinung der Seins-
schranken gibt uns einen Anhaltspunkt, dariiber richtig zu urteilen.
Aber eben hierdurch erhilt das damit bezeichnete Sein fiir unsern
Verstand einen Vorrang und eine Wiirde, die er keinem anderen
Sein zuerteilen kann. Auf dem Seinsgebiet absolut das Erste und

T & 2. 2111,
3 DaB die Univokation gerade hierdurch ausgeschlossen ist, betont Thomas
I 13.



Formale und objektive Heiligkeit 383

die Quelle jedes Seins zu sein, ist ein Primat, eine Prioritit und ein
Vorrang, vor dem unser Verstand nur in scheuerregender Ergriffenheit
stehen bleiben kann. Ein Seinsobjekt, das die absolute Grenze jedes Den-
kens bildet, und ein Seinsobjekt, das diese Stellung und diesen Vorrang
nicht bloB als Denkgegenstand, sondern auch als Ding an sich, ding-
liche Wirklichkeit, behauptet, besitzt eine Wiirde, die es iiber alles
Seiende unendlich erhoht. Diese alles idiberragende Seinswiirde Gottes
bildet seine objektive Heiligkeit: die firmitas, die Seinsfestigkeit verleiht
Gott jenen Glanz, jene Glorie, die wir die Heiligkeit Gottes, als eines
tiber alles erhabenen Seinsobjektes, nemnen. Auf dem Seinsgebiet ist
nichts iiber Gott. Dies gestaltet ihn zu einer unverbriichlichen Grenze.
Die Subsistenz Gottes nach dieser Seite aufgefaBt und gestaltet, bildet
die Grundlage fiir unsern Begriff von der objektiven Heiligkeit. Ein
Seinsobjekt zu sein, in dem das Sein subsistierend ist, ist das Hochste,
und dieses Hochst-sein gibt ihm jene iiberragende Wiirde, die wir
Heiligkeit des Objektes nennen.

Diesen Seinsvorrang behauptet Gott nicht bloB fiir sich, sondern
fiir das gesamte Seinsgebiet. Die Wiirde der Subsistenz ist nach ihrer
Leistungsfihigkeit zu bemessen. Auf dem Seinsgebiet kann es aber
nichts geben, das nicht auf Gott zuriickzufithren wire, nicht in ihm
seinen Ursprung finden und verehren wiirde. Hierin besteht die Ehre
Gottes in ithrer Allgemeinheit. Ein Seinsobjekt von unendlicher Wiirde
zu sein, ist ein Ehrenvorrang, der Gott auf Grund seiner Subsistenz
zukommt. Diesen Vorrang so behaupten zu konnen, daBl auf dem
Seinsgebiet alles dieser unendlichen Wiirde entsprechend geschehen
kann und geschieht, kommt Gott auf Grund der Seinsfiille zu. Gott
besitzt die Macht, seine Wiirde so zu behaupten, wie es seiner Evhabenhent
entspricht. Dies verleiht ihm einen Glanz und eine Herrlichkeit, die
jeden Verstand, jedes Gemiit mit Scheu erfiillt und affektmiBig ergreift.
Fassen wir diese Herrlichkeit als Objekt, gleichsam als die Summe
der ganzen Macht Gottes, so gelangen wir zur objektiv gefaBten Ehre
Gottes, die uns Gott in seiner ganzen Leistungsfihigkeit zeigt, seine
Stellung als eine einzige, alles iiberragende darstellt. Dre Ehre Gotles,
die er als Seinsobjekt besilzt und gebieterisch auferlegt, bildet seine objektive
Heiligheit : die letzte Grenze, auf die jedes Seiende hinweist, der erste
und letzle Punkt, in dem alles verankert ist, ist die Ehre Golles, als
subsistierende Seinsfestigkeit (firmitas )

Die Ehre Gottes als Macht objektiv, gleichsam als Norm seiner
gesamten Titigkeit nach innen und nach auBen gefalt, ist dasjenige,



384 Formale und objektive Heiligkeit

auf das unser Begriff von der sanctitas obiectiva sich bezieht und so-
wohl Gott, als auch das geschaffene Gemiit mit scheuer Bewunderung
erfiillt. Diese Ehre erheischt vor allem, daB Gottes Subsistenz in
innergottlichen Beziehungen in einer der transzendenten Subsistenz
wiirdigen Weise wirklich sei. Die absolute Subsistenz Gottes vermag
unser Verstand auf Grund seiner natiirlichen Krifte zu erkennen.
Dariiber, daB die Subsistenz Gottes auf Grund von Ausgingen in Gott
wirklich ist, unterrichtet uns nur die Offenbarung. DalB hier nicht
die reine Natur, sondern die Macht Gottes, also seine, selbst den rela-
tiven Subsistenzen gottliches Wesen mitteilende Ehre in Betracht
kommt, dariiber unterrichtet uns auf Grund der Offenbarung die
theologische Spekulation des Aquinaten!. Die Transzendentalitit der
Subsistenz Gottes zeigt sich insbesondere darin, daB seine Natur,
unbeschadet ihrer Einheit, drei Personen mitgeteilt wird. Hierin
erscheint Gottes Wiirde und Ehre dem gliubigen Verstande in einer
ganz unbegreiflichen, aber eben deshalb Gottes wiirdigen Form, die das
Gemiit mit mehr Scheu, Bewunderung und Hingabe erfiillt, als die
Betrachtung jeder anderen Eigenschaft Gottes. Die Ehre Gottes, die
in seiner Dreieinigkeit erscheint, ist die groBte. Diese gestaltet Gott
zu einem Seinsobjekt, dessen Einzigkeit und Erhabenheit wahrhaft
iiber jedes Seinsobjekt emporragt. Deshalb ist Gott in seiner Sub-
sistenz, als esse per se subsistens in tribus personis, im eigentlichen
Sinne des Wortes ein heiliges Seinsobjekt, und seine Ehre so zu sub-
sistieren, ist die hochste objektive Heiligkeit.

DaB die transzendentale Subsistenz in Gott in drei relativen
Subsistenzen wirklich ist, kann nicht auf eine frei bestimmte Norm
zuriickgefithrt werden. Eine iiber aller Freiheit stehende, naturhafte
Titigkeit, die eben deshalb, weil sie aus dem hdochsten Sein stammt,
an Erkenntnis und Liebe jede freie Tatigkeit iiberragt, ist der Grund
der Wirklichkeit von drei Subsistenzen.

Zur Ehre des transzendenten Wesens gehort aber auch, daB es
nach auBen hin seine Macht zeigen kann. Die Leistungsfihigkeit Gottes
in bezug auf aufergottliches Seiendes bildet seine Ehre nach aufien, und
diese als objektive Norm, gleichsam als allgemeiner Grund jeder Titighkeit
nach aufen, gestaltet Gott wieder unler einer neuen Teilsicht zu einem
heiligen Seinsobjekt.

Die entitative Grundlage dieser Ehre Gottes ist nicht die Mit-

171 27 ss.



Formale und objektive Heiligkeit 385

teilbarkeit (communicabilitas) der gottlichen Natur, wie bei der rein
inneren Ehre Gottes, sondern die Moglichkeit der Teilnahme (participa-
bilitas) am Sein durch schopferische Hervorbringung von seiten Gottes.
Die Fiille des Seins, die Wiirde des transzendenten Wesens erheischt,
daB es auch anderen Wesen das Dasein verleihen kénne. Hier kommt
Gott in einer neuen Form als transzendentes Seinsobjekt in Betracht,
das zu einem solchen durch eigene Erkenntnis und Wollen seines
Wesens gestaltet wird. Gott als Wahrheit, sein Wesen als Objekt
seines Verstandes, und seine Giite als Objekt seines Willens, sind die
entitativen Grundlagen fiir eine solche Gestaltung durch unsern Ver-
stand, und die Erkenntnis, die Gott von seiner, anderen Wesen mit-
teilbaren Natur (participabilitas divinae naturae) hat, vereint mit
seiner notwendigen Liebe zu derselben, stellt seine Allmacht, seine
allgemeine, nach auBen hin zu verwirklichende Ehre dar!. Gott als
Seinsobjekt, in dem der reale Grund alles Seienden enthalten ist,
erscheint in einer ganz besonderen Herrlichkeit, und sofern dieselbe
als Norm der gesamten Téitigkeit gefaBt wird, haben wir ein von allen
Normen unabhingiges, alles andere beherrschendes, erstes und letztes
Objekt vor uns. Die Festigkeit dieses Objektes, seine Unverbriichlich-
keit gibt ihm den Glanz der Heiligkeit, die wir sanctitas obiectiva,
richtiger eine Teilsicht derselben nennen. Die allgemeine dufere Ehre
Gottes, als der Abglanz seiner Allmacht, ist der neue Begriff, unter dem
wir die objektive Heiligkeit Gottes fiir unsern Verstand gestalten.
Wird die duBere Ehre Gottes konkret gefaBt fiir die Gesamtheit
jener Wesen, denen Gott das Dasein verleiht, so stehen wir vor Gottes
freier Bestimmung. Das Bild des Kiinstlers, der nach freier Uberlegung
und Bestimmung sein Kunstwerk gestalten will 2, erscheint vor
unserem geistigen Auge. Freie, von jeder andern Norm unabhingige
Wahl und nur die unergriindliche Selbstbestimmung der trans-
zendenten Subsistenz gestaltet Gott zu einem Objekt, in dem seine
duBere Ehre in goéttlichem Glanz und Herrlichkeit erscheint. Die
Festigkeit dieses Objektes, die Unverbriichlichkeit des Beschlusses
verleihen ihm den Charakter der Heiligkeit. Heilig ist unverbriichlich.
Auf dem Seinsgebiet ist nur eines unverbriichlich, der BeschluB Gottes 2.
Diese neue Teilsicht stellt uns Gott als ein heiliges Objekt in seiner frei-

1 Uber diese Sitze vgl. 1 6; 14, 8 ff.; 15; 16; 19, 2 ff.; 45, 1.

2 So Thomas an den eben angefithrten Stellen.

3 In welchem Sinne in diesem Beschlusse eine formale Heiligkeit sich findet,
haben wir oben ausgefiihrt.



386 Formale und objektive Heiligkeit

gewollten dufern Ehre dar, die als Norm im allgemeinen Grund (ratio
universalis) jedes Seienden, in dem Spruche Gottes, in einem unverbriich-
lichen « FIAT !'» zum Ausdruck kommt.

Hier erscheint uns die Erhabenheit Gottes als Majestit im engern
Sinne. Gott ist ein heiliges Objekt, das letzte Ziel jedes auBergottlichen
Wesens. Die Selbstherrlichkeit (Souverinitit) Gottes zeigt sich in
seinem unabhingigen, von jeder auBergottlichen Riicksicht freien
BeschluB. Seine Majestit erscheint darin, da alles nur in Unter-
ordnung unter seine Macht sein und sich bewegen kann. Somit ist
Gottes Majestat jemes Objekt, das wunserm Begriff von der sanctitas
obiectiva als eine Teilsicht entspricht. Gottes Majestit ergreift unser
Gemiit, erfiillt es mit heiliger Scheu und verbindet dasselbe affekt-
mafBig mit ihm: der objektiven Heiligkeit Gottes als hochster Maje-
stit entspricht im verniinftigen Geschopf jener subjektive Zustand
der Ergriffenheit und Verbundenheit, von der wir bei der formalen
Heiligkeit gesprochen haben. Mit allen Fasern der Seinsabhingigkeit
ist das Geschopf an Gott gebunden. Dies gestaltet es, wie wir sehen
werden, zu einem heiligen gottverbundenen Objekt. Die bewulte An-
erkennung dieser Verbundenheit gibt ihm den Charakter des Formal-
Heiligen.

Aus der niheren Bestimmung der Majestit Gottes erhellt, in
welchem Sinne objektive Heiligkeit ihm nach dieser Teilsicht zukommt
und durch welche Eigenschaften er zu einem heiligen Objekt gestaltet
wird. Die absolute Seinsmajestit Gottes besteht darin, dall er das
einzig subsistierende Sein ist. Die Subsistenz des Seins und dessen
Einzigkeit stellen in Gott eine Erhabenheit dar, die einem andern
Wesen in keiner Weise zukommen kann. Alles andere auler ihm kann
am Sein nur teilnehmen, ist im Sein nicht subsistierend, nicht ein
Fiirsichsein, sondern nur ein bezogener Wert. Hierin besteht die einzig-
artige Prioritit, der Primat und die Erhabenheit der gottlichen Sub-
sistenz, wie auch die Festigkeit derselben. Um Gott unter dem Begriff
der Seinsmajestit erfassen zu kénnen, bendtigt unser Verstand als
Grundlage das subsistierende Sein (esse per se subsistens) und die
Einzigkeit (unitas, unicitas) desselben. In dieser Seinsmajestit Gottes
besteht seine objektive Heiligkeit in umfassender, synthetischer Fas-
sung. Die objektive Seinsheiligkeit und Majestit kann nur dem ersten,
schlechthin unabhingigen Wesen zukommen, da nur in ihm jene
Festigkeit vorhanden ist, die keine Stiitze bendtigt und in dem alles,
was Sein haben kann, verankert ist. Gott als Seinsobjekt und als



formale und objektive Heiligkeit 387

absolute Majestit sind voéllig identische Begriffe, die dem Verstand
unter verschiedenen Gesichtspunkten den gleichen Seinswert vorlegen.

Gottes Wesen als erkannt und gewollt gefalit, ist in einer neuen
Weise Objekt, der ideale Ausdruck alles Seienden. Wert und Fiille
beider Objekte ist vollstindig gleich, nur der Seinsweise nach kann
zwischen dinglichem und idealem (erkanntem) Wirklichsein ein Unter-
schied gemacht werden. Als ein subsistierendes Objekt in Erkennt-
nisbeziehung kann Gottes Wesen durch die Mitteilung auf dem Wege
der intellektuellen Zeugung aufgefalt werden. Im Worte Gottes
wird Gottes Wesen gesprochen, und dieses Wort Gottes ist in einem
ganz eminenten Sinne ein heiliges Objekt, ein Ausdruck der objektiven
gottlichen Heiligkeit : splendor gloriae et figura substantiae. Hierin
kommt noch keine Teilsicht der objektiven Heiligkeit Gottes zum
Vorschein. Geschaffenes und Ungeschaffenes sind in einem einzigen
Objekt, in einem ununterschiedenen Erkenntnisgrund, im Wesen Gottes
ein und dasselbe ®. Deshalb ist die objektive Heiligkeit Gottes ihrem
Vollbegriffe nach in der Seinsordnung das subsistierende Sein, in der
Erkenntnisordnung aber dasselbe als Erkenntnisobjekt (absolut) oder
als Wort (relativ), in dem alles gesprochen wird.

Gott ist nicht bloB das héchste subsistierende Sein, sondern auch
die hochste subsistierende Wahrheit und im Sohne das subsistierende
Wort. Daher in diesen beiden letzten Beziehungen ein ebenso heiliges
Objekt, als in der Seinsordnung.

DaB in bezug auf die weitere Eigenschaft der Giite Gottes, pro-
portional der gleiche Gedankengang anzuwenden ist, sagt uns-der
Aquinate hinlinglich 3. Die Majestiit Gottes entwickelt sich vor unsern
Augen zwar unter einem neuen Gesichtspunkt, aber noch in ihrem
vollen, synthetischen Sinn. Gott als héchstes Gut, nur fiir sich, unab-
hingig von jedem andern Motiv liebenswiirdig, erscheint uns als die
hichste Majestit, als das einzig wiirdige, iiber alles erhabene Objekt,
in dem die Fiille des Seins als etwas Begehrenswertes enthalten ist.
Das hochste Gut, das unendliches Begehren befriedigende Objekt zu
sein, gestaltet Gott zum ersten, festen und unverbriichlichen Gegenstand
auf diesem Gebiete ; hierin besteht seine absolute Majestit unter dem
Begriffe der Giite. DaB auf Grund eines Willensausganges die Giite
Gottes als subsistierende Liebe gefaBt und angebetet werden soll,
hieriiber unterrichtet uns die Offenbarung. DaB in bezug auf die

1 Hebr. I 3. * Verit. II 4 ad 2. 31 19.

Divus Thomas. 26



388 Formale und objektive Heiligkeit

Majestit weder das Wort Gottes noch die subsistierende Liebe einen
anderen Wert reprisentieren als die absolute Majestit, wissen wir
aus der gleichen Offenbarung und aus der tiefen Begriindung des
Aquinaten !'. DaB aber die subsistierende Liebe Gottes ganz besonders
« Heiliger » Geist genannt wird, versteht man daraus, da der Ordnung
nach zuletzt ihm die heilige Subsistenz (Natur) mitgeteilt wird und
so durch seinen Ausgang Gottes erhabene Subsistenz, von der wir
oben gesprochen haben, wirklich ist. Die Giite ist ferner die charak-
teristischste Eigenschaft der Heiligkeit, da in ihr der vollstindige Aus-
gleich und die Vollkommenheit des Objektes zum Ausdruck gelangt.
Die Fehler- und Makellosigkeit des Objektes in bezug auf das Sein
und Wahrsein sind Voraussetzungen ; aber der Ausgleich, gleichsam
die letzte Schichtung kommt der Giite zu. Deshalb verdient die sub-
sistierende Liebe Gottes ganz besonders « heilig » genannt zu werden.
Jede Norm gelangt ferner durch die Annahme des Willens zum Ab-
schluB, wird « fest und unverbriichlich ». Kein Wunder, daB3 die ab-
solute Majestit Gottes, als Norm, gerade in und durch seine Giite
als solche ganz besonders erscheint.

Fassen wir das Sein ganz allgemein und ungestaltet, so ist die
absolute Majestit Gottes gleichbedeutend mit seinem iiber alles er-
habenen Seinsvorrang und Wirklichsein. Bestimmen wir das Sein
durch die transzendentalen Eigenschaften, so steht die absolute Majestit
Gottes in einer zweifachen Gestalt vor uns, die aber vollstindig den
gleichen Wert darstellen. Gott als dingliches Seinsobjekt bezeichnet
die eine Gestaltung, Gott als erkanntes und gewolltes Objekt, als Norm,
die zweite.

Die Teilsicht der Majestit Gottes, als eine wirkliche Eigenschaft,
beginnt bei der Uberlegung, daB Gott der Seins- und Erkenntnisgrund
fiir auBergottliche Wesen ist. Seinsgrund ist Gott kraft seiner Macht,
Erkenntnisgrund kraft seines Wissens und Wollens. Die Macht Gottes
ist identisch mit seinem Verstand und Willen ; seine Erkenntnis (und
mithin sein Wollen), sofern sie sich auf AuBergéttliches bezieht, hat
die gleiche Ausdehnung wie seine Macht . Die Macht Gottes erstreckt
sich auf das Hervorbringen und auf die Erhaltung jedes auBergéttlichen
Seins, seiner Erkenntnis aber liefert sie die Norm jeder SeinsiuBerung
in statischer und dynamischer Beziehung. In diesem Sinne ist Gott
ein besonderes Seinsobjekt und Norm alles Seienden, des mdéglichen

1 Uber diese Sitze vgl. 1 37; 42. 21 14, 5.



Formale und objektive Heiligkeit 389

und des irgendwie wirklichen. Hierin besteht die Majestit Gottes als
eine von seiner transzendenten Subsistenz objektiv unterscheidbare Eigen-
schaft. Die wvolle Evhabenheit und wunendliche U berlegenheit iiber das
gesamte auflergittliche Sein gestaltet Gott zu einer Majestit, der alles nur
untergeordnet sein kann. In diesem Primat des Seins und in der absolut
unabhidngigen Autoritit itiber jedes Sein, besitzt Gott einen Vorrang,
eine Festigkeit und Unverbriichlichkeit, die ihn zu einem heiligen
Objekt gestalten und worin seine objektive Heiligkeit als Eigen-
schaft besteht.

Diese relative Majestit und Erhabenheit Gottes als Norm gefaBt,
kann das ewige Gesetz jeder SeinsiuBlerung im allgemeinen genannt
werden. Sofern diese Norm Muster (exemplar) der gottlichen Tétigkeit
nach auBlen ist, heiBt sie Idee!. Sofern sie aber die Seins- und
Bewegungsmoglichkeiten des Geschopfes vorschreibt, ist sie ewiges
Gesetz (lex aeterna) im eigentlichen Sinne des Wortes 2. Hierin ist
sowohl der allgemeine Grund des Seins und der Zielstrebigkeit als
auch die partikulirste Norm jeder SeinsiuBerung des Geschopfes
ebenso enthalten, wie die an sich eine Idee das Muster unendlich vielen
geschopflichen Seins ist.

Gott als Idee und als ewiges Gesetz sind zwei Teilsichten, die als
Ausdruck seiner rvelativen Majestit heilige, feste, unverbriichliche Objekte
sind und durch die Golt fiir unsern Verstand unter einem neuen Gesichis-
punkt (ratio) zu einem heiligen Gott, zu einem heiligen Seinsobjekt
gestaltet wird.

Die absolute Majestdt ist nicht bloB eine ginzlich selbstindige,
von jeder Beziehung freie Aussage iiber Gott, sondern auch eine ewige.
Die relative Majestit ist zwar ein ewiges, aber nur relatives Pridikat
Gottes . Ewig ist es, weil die Seinsgrundlage desselben Gottes Sub-
sistenz im Sein, in der Wahrheit und in der Giite bildet : relativ ist es,
weil die Bezeichnung nur von der notwendigen Abhingigkeit des
geschépflichen Seins, von der transzendentalen Relation desselben zu
Gott jene Kraft erhilt, daB sie dem betrachtenden Geiste etwas
anderes vorstellt als die erwihnten objektiven Ziige. Eine objektive
Unterscheidung der Majestit Gottes von seiner Subsistenz ist nur bei
Heranziehung des von ihm abhiingigen Geschépfes moglich. Da aber
diese Beziechung das wirkliche Dasein des Geschopfes nicht voraussetzt,

1 1 15; Verit. III.
2 I-1I 93, 1.
3 Uber solche Namen Gottes vgl. T 13, 7.



390 Formale und objektive Heiligkeit

ist sie, tiber Zeit und Ort erhaben, eine ewige, durch die Subsistenz
Gottes gegebene Beziehung.

Ganz anders ist es, wenn wir Gottes Erhabenheit unter dem
Begriffe des Herrschers (Dominus) uns gestalten. Wie die relative
Majestit ein Abglanz, eine nihere Bestimmung der absoluten Majestit
ist, so ist auch seine Selbstherrlichkeit ein Abglanz, gleichsam eine
Funktion seiner relativen Majestit. Dieser Name ist weder absolut,
noch ewig, sondern eine rein relative und zeitliche Aussage, die nur
durch das wirkliche Sein des Geschopfes einen Sinn bekommt. Die
Seinsgrundlage und der Wert sind die gleichen, wie bei den iibrigen
Majestitsbezeichnungen ; aber die Aussagegrundlage ist eine freie
Selbstbestimmung Gottes mit zeitlicher Wirkung. Deshalb ist auch
der Name Gottes, als des Herrschers, ein zeitlicher Name. Selbst-
herrlichkeit, d. h. die Fihigkeit alles zu beherrschen, ist sowohl als
Eigenschaft, wie auch als Aussagewert, ewig, weil sie auf notwendigen
Beziehungen beruht. Herrschaft als aktuelle Hinordnung anderer
Wesen zum eigenen Zweck ist ein zeitlicher Aussagewert, da er sich
auf freigewollte und darum zufillige Verhiltnisse (relatio praedica-
mentalis) bezieht 1.

Gott als Allbeherrscher stellt uns ein eigens gestaltetes Seins-
objekt und eine eigene Norm vor. Die objektive Heiligkeit, als unver-
briichliche Festigkeit, ist verschieden von den bisher besprochenen
Gesamt- und Teilsichten derselben. Deshalb diirfen wir Gott unter
der Teilsicht des Herrscherseins objektiv heilig nennen, ja wir miissen
gestehen, daB diese Heiligkeit zuerst fiir uns faBbar ist und den Weg
zur Bestimmung der iibrigen Aussageweisen eroffnet. Wie die Gerechtig-
keit im menschlichen Leben zuerst als Verkehrsgerechtigkeit beachtet
wird, und so den Weg zur Erkenntnis anderer Arten derselben ebnet,
ebenso werden wir Gottes zuerst als des Weltbeherrschers bewuBt,
und von da ab steigen wir zu ihm als zur absoluten Majestit empor.

Die Modifikationen, welche an den bisher besprochenen Formen
der Majestit vorzunehmen sind, kénnten folgendermaBen dargestellt
werden : DaBl das Sein Gottes hier nicht bloB im allgemeinen, sondern
als potestas coércitiva und als potestas subiciendi in Betracht kommen,
entnehmen wir aus der Lehre des Aquinaten iiber das dominium 2.
Die aus Selbstherrlichkeit frei bestimmende Macht gestaltet Gott zu einem
iiber alles Wirkliche erhabenen Seinsobjekt, das als erste und letzte Quelle

17113, 7 ad 5 et 6.
2 Pot. VII. 10 ad 4; 1 13, 7 ad 5 et 6.



Formale und objektive Heiligkeit 391

der ganzen wirklichen dinglichen Realitdt in unverbriichlicher Festigkeit
iiber allem steht. Einem solchen Seinsobjekt ist es ganz besonders eigen,
Scheu und Bewunderung zu erregen und alles darin zu erhalten. In
diesem Dienste des Geschopfes kommt der heilige, gottgeweihte Charakter
der gesamten Schopfung, das ayxfév, die Gottverbundenheit derselben
zum Vorschein. Auf dieses Objekt bezieht sich die herrliche, erschiit-
ternde Beschreibung des Propheten: Quis similis Tui in fortibus
Domine ? quis similis Tui, magnificus in sanctitate, terribilis atque
laudabilis faciens mirabilia ? . Die Seinsherrlichkeit Gottes, ein all-
beherrschendes Wesen zu sein, bildet seine objektive Heiligkeit unter
dieser Teilsicht. Eine Subsistenz, die ihre Selbstherrlichkeit durch
die vollstindige Beherrschung der Wirklichkeit behauptet, ist ein
heiliges, auf Grund seiner Leistungen verehrungswiirdiges Objekt, dem
die Subsistenz im oben beschriebenen Sinne in einer unvergleichlichen
Erhabenheit zukommt.

Gott, als Norm des wirklich Seienden, ist Idee im eigentlichen
Sinne 2, ein in jeder Beziehung bestimmies Vorbild, Muster (exemplar),
dem das geschopfliche Sein als terminus von Ewigkeit her entspricht.
Alles, was an der Wirklichkeit nicht teilnimmt, hat in Gott einen
Erkenntnisgrund (ratio), aber keine Idee: es bleibt in alle Ewigkeit
bloB ein mogliches Sein. Scheu erregend ist diese Selbstbestimmung
Gottes, und das wirkliche Geschopf verehrt in ihr den letzten Grund,
dem es seine Dinglichkeit verdankt. Kommt diese Erhabenheit Gottes,
als Idee des Wirklichen, einem Geschépfe psychisch zum BewuBtsein,
so hat seine Gottesverehrung ein ganz besonderes Objekt zum Gegen-
stande : die Vorsehung Gottes, die deshalb eine neue Teilsicht der
objektiven Heiligkeit Gottes bildet. Gott, als erste Wahrheit, ist der
Seinsgrund jeder Erkenntnis. Hierin besteht die absolute Majestit
Gottes als Norm. Die gleiche Wahrheit, als Grund (ratio) der auBer-
gottlichen Seinsmoglichkeiten gefaBt, verleiht Gott als Norm eine
relative  Majestit. Die erste Wahrheit endlich, als Grund (idea,
exemplar) des wirklichen Seins, 1aBt Gott in seiner Herrschermajestit
erscheinen, stellt ihn als Norm iiber Sein und Nichtsein der Realitit
dar. Die dberragende Autoritit Gottes in der Bestimmung des Seins
und Nichiseins eines Dinges ist die neue Teilsicht, unter der wir die
gottliche objektive Heiligkeit erfassen. Dehnen wir diesen Gedanken
auf den Spruch Gottes aus, so ist sein Wort, in dem er alles Wirkliche

1 Exod. 15, 11. 2 II1I. Ver. 3, 6.



392 Formale und objektive Heiligkeit

ausspricht, die subsistierende relative Heiligkeit, von der dann in
ganz besonderem Sinne gilt, was der hl. Johannes schreibt : Omnia
per ipsum facta sunt et sine ipso factum est nihil. Quod factum est
in ipso vita erat!. Vom Lobe und der Bewunderung Gottes als des
selbstherrlichen Seinsgrundes ist die Heilige Schrift voll. Deshalb
stehen wir auf einer theologisch festen Grundlage, wenn wir die objektive
Heiligkeit Gottes als seine Selbstherrlichkeit in der Begriindung des
wirklichen geschipflichen Seins beschreiben.

Eine weitere Teilsicht der objektiven Heiligkeit Gottes bietet seine
Weltregierung, richtiger die Norm derselben, durch welche Gott unter
einem neuen Gesichtspunkt zu einem heiligen Objekt gestaltet wird.
Hier stehen wir vor einer partikuliren Begrenzung des ewigen Gesetzes.
Sofern das ewige Gesetz jede partikulire SeinsiuBerung des wirklichen
Geschopfes regelt und vorschreibt, stellt es die regierende allgemeine
Gerechtigkeit Gottes dar, die wir in den menschlichen Beziehungen
iustitia generalis oder legalis zu nennen pflegen. Gerechtigkeit ist sie,
weil alle Anspriiche des Geschopfes durch sie erfiillt werden. Gesetzes-
gerechtigkeit ist sie, da sie im ewigen Gesetze verankert ist, in ihm
ihre hochsten Normen besitzt. Eine gottliche Gerechtigkeit ist sie
endlich, da in ihr nicht die Normen und Anspriiche des Geschopfes,
sondern nur die Ehre Gottes zum Ausdruck gelangen. Somit ist Gott
durch seine Gerechtigkeit zu einem besondern Seinsobjekt gestaltet,
in dem als in einer unverbriichlichen Norm die duBere Ehre Gottes
in der konkreten Wirklichkeit festgesetzt ist. Die Selbstherrlichkeit
Gottes, welche die geschopfliche Wirklichkeit nicht nur beherrschen, sondern
in einer der absoluten Subsistenz wiirdigen Weise verwirklichen kann,
umgibt Gott mit dem Glanze einer Glorie, die sowohl seine duflere Ehre
als auch seine objektive Heiligkeit in einer meuen Teilsicht zeigt. Gott
gibt sich dem Geschopfe in schattenhafter Seinsform (esse participatum),
indem er ihm aus seiner Seins- und Machtfiille die Wirklichkeit verleiht.
Das Prinzip dieser Mitteilung ist die Uberfiille der gottlichen Giite.
So wie er in seinem Wahrsein und im gesprochenen Worte das
Muster der Mitteilung vor sich hat, besitzt er in seiner Giite, sowohl
absolut wie auch relativ betrachtet, als hervorgehende Liebe gefaBt,
dasjenige, durch das und in dem er sich dem Geschopfe gibt. Ist
diese Gabe eine solche, die jeden Anspruch des Geschopfes iibersteigt
und eine bloB Gottes wiirdige Schenkung ist, so haben wir den Heiligen

1 Jo. I 3-4; vgl. die Kommentare dazu I 18, 4; Verit. IV. 8.



Formale und objektive Heiligkeit 393 -

Geist vor uns, in dem Gott sich nicht bloB gibt, sondern sich in gott-
licher Herablassung schenkt. Deshalb heiBt der Heilige Geist ein
Geschenk (donum) Gottes, weil er in ihm das verniinftige Geschopf
so liebt, daB es der gottlichen Natur selbst teilhaftig wird. Liebe ist
Hinneigung im allgemeinen. Den geliebten Gegenstand in sich durch
vollstindiges, objektives Einssein mit ihm zu verwirklichen, heilt,
dieses als Norm jeder Neigung besitzen. Dieser Besitz des gottlichen
Seins ist in Gott durch den Heiligen Geist wirklich in simtlichen
Innen- und AuBenbeziehungen zugleich. Was Vater und Sohn sich
gegenseitig geben, ist der Heilige Geist, und in ihm gibt sich die
Dreieinigkeit dem Geschopfe. Sich in  Selbstherrlichkeit geben wund
schenken zu kimmen, ist der Ehrenglanz der transzendentalen Subsi-
stenz,; dies gestaltet sie zu einem heiligen Objekt unter einer Teilsicht.

Das hochste und damit heiligste Werk der Dreieinigkeit ist die
Schenkung des Wortes in der Fleischwerdung durch die Annahme der
menschlichen Natur. In dieser Sendung offenbart Gott seine GroBe
und Erhabenheit in der unbegreiflichsten und am meisten Scheu und
Ehrfurcht erregenden Form. Daher ist die Idee Gottes und sein
BeschluB3 beziiglich der Menschwerdung das heiligste, meistverborgene
Objekt. In demselben erscheint die dispensatio sacramenti absconditi
a saeculis in Deo, qui omnia creavit, ut innotescat principatibus et
potestatibus in coelestibus per ecclesiam multiformis sapientia Dei!.
Diese vollstindig bestimmte und auf das Wirkliche angewandte gott-
liche Weisheit erscheint uns sowohl in diesem, als auch in allen andern
Werken Gottes nach auBlen hin als jene objektive Heiligkeit, die in der
Licbe, in der Wahrheit ( Gerechtigkeit) und in der Barmherzigkeit Gottes ®
als ein unverbriichlich festes, aber auch in jeder Beziehung gottlich aus-
geglichenes Objekt sich zeigt. Die nach auBenhin titige gottliche Weisheit
ist Gottes objektive Heiligkeit, der Gegenstand der scheuen, ehrer-
bietigen Verehrung. Diesem heiligen Objekt gilt die Bewunderung
und Anbetung der Apokalypse. « Justus es Domine, qui es, et qui
eras sanctus, qui haec iudicasti» 3.

Die héchste Seinsvollkommenheit Gottes schlieBt nicht nur jeden
Mangel aus, sondern sie bedeutet auch den Vollbesitz des Seins. Alles,
was uns in den geschaffenen Dingen als Sein und Vollkommenheit
entgegentritt, ist wie in einem alles iibersteigenden, universalen Ur-
grund, in einer einfachen, allumfassenden Form, im transzendenten

1 Eph. 3, 9-10. 1 20-21. 3 Apoc. 16, 5.



394 Formale und objektive Heiligkeit

Sein Gottes enthalten. Deshalb sprechen wir nach unserer Auffassungs-
weise von einem Ausgleich des gesamten Seienden in Gott, der in der
statischen Ordnung durch sein esse per se subsistens vertreten wird.
Die Notwendigkeit, in Gott eine solche Harmonie und einen derar-
tigen Ausgleich zu suchen, tritt uns in der dynamischen Ordnung
noch mehr entgegen. Die Verfiigungen Gottes kénnen uns nur dann
beruhigen, wenn wir in ihnen den vollstindigen Ausgleich wahrzu-
nehmen vermogen. Durch sie ist die Weltordnung, der Zusammen-
schluB in einem gemeinsamen Ziel sichergestellt, also die Ruhe, der
Friede auf dem Gebiete der Dynamie, sei es in der notwendigen, sei
es in der freien, moralischen Ursiichlichkeit, gewihrleistet. Gott ist
Prinzip des Friedens ; seine Verfiigungen aber, die das allernichste
Prinzip des Friedens sind, stammen als Spriiche seiner Weisheit aus
der Gerechtigkeit. Daher vertritt die Gerechtigkeit den vollstindigen
Ausgleich, die hochste Harmonie in Gott in bezug auf die Dynamie
in seiner duBern Titigkeit. Auf Grund der Gerechtigkeit kommt
also Gott jenes Attribut zu, das in der Liturgie Friede, Pax genannt
wird . Unter diesem Begriff wird demnach die objektive Heiligkeit
Gottes unter dem Gesichtspunkte der vollstindigen Harmonie und
des universalen Ausgleichs seiner Gerechtigkeit erfal3t und verehrt.

Hier mége noch zu bemerken gestattet sein, daB Gott, als Norm
gefaBt, objektiv heilig ist, nicht bloB als Gegenstand, zu dem alles
hinstrebt, auf den alles bezogen wird, sondern auch als Kraft, durch
welche alles zu ihm sich hinbewegt 2. Es gibt keine SeinsiuBerung,
die nicht in Gott verankert wire. Daher ist Gott auch Norm der
dynamischen Hinkehr des Geschopfes, und als Gesetz derselben stellt
sie ihn unter einer neuen Teilsicht als objektiv Heiligen vor3. Die
lranszendente Subsistenz als bewegende Kraft des Geschipfes erscheint
unter diesem Gesichtspunkte in einer neuen Form scheuerregend und
in einer neuen Wiirde, die das Geschopf dem Schipfer gegeniiber zur
Anbetung und Bewunderung verpflichtet.

Fassen wir das Gesagte zusammen, so sehen wir, daB die objektive
Heiligkeit Gott auf Grund seiner Subsistenz zukommt. Subsistenz ist
schon fiir sich ein Name, der Wiirde bezeichnet, noch mehr aber in

1 So im hymn. SS. Trinitatis : Tu Veritas, tu Caritas, tu Pax et Immortalitas-

2 Verit. II 4; Pot. I1II 7.

3 Aus diesem Grunde ist das ewige Gesetz und die Legalgerechtigkeit Gottes
aus einem zweifachen Grunde, als Norm und als bewegende Kraft, objektiv heilig.
Wir verweisen diesbeziiglich auf die Tabelle des folgenden Teiles.



Formale und objektive Heiligkeit 395

der Form von Personsein. Hierdurch wird etwas zu einem Seinsobjekt
und erhilt eine Erhabenheit iiber andere nicht subsistierende Wesen.
Die einzigartige Subsistenz Gottes, die auf das Sein als solches und
nicht bloB auf dessen partikulire Erscheinungsformen sich erstreckt,
gestaltet ihn zu einem Seinsobjekt von unendlicher Erhabenheit, GroBe
und Majestidt. Hierin besteht die objektive Heiligkeit in synthetischer
Fassung. Soweit sich die Subsistenz Gottes auf partikulire Seins-
bestimmungen erstreckt, sprechen wir von den Teilsichten seiner
objektiven Heiligkeit. Sofern Gottes Subsistenz in reiner Seins-
beziehung gefaBt wird, haben wir seine objektive Seins-Heiligkeit
vor uns. Gestaltet sie aber Gott zu einer Norm, so reden wir von der
Festigkeit (firmitas) und Unverbriichlichkeit (inviolabilitas) seiner
objektiven Norm-Heiligkeit. In dieser Linie haben wir die wirklichen
Teilsichten der sanctitas obiectiva bestimmt: in der Idee und im
ewigen Gesetze, welche die Normen der Weisheit Gottes bilden, und
sind bei der gerechten Weisheit Gottes angelangt, die, als letzte Norm
des Wirklichen, Gott zu einem objektiv heiligen Gegenstand gestaltet,
in dem die Weltregierung in unverbriichlichen Prinzipien und bewegenden
Kriften festgesetzt ist.

Reinheit (munditia) der Natur Gottes und der ndichsten Tdtigkeits-
prinzipien ist die Grundlage der formalen Heiligkeit Gottes, Festigkeit
(firmitas) seiner Subsistenz und alles dessen, was aus thr folgt, begriindet
seine objektive Heiligkeit. Beide zusammen, wie sie ja tn Gott unzer-
trennlich sind, bieten dem theologisch denkenden Verstande die Grund-
lage, von fenem heiligen Gott zu sprechen, den der Glaube auf Grund
der Offenbarung bekennt und das Gemiit in scheuer, ehrerbietiger Ver-
ehrung umfafit.

f) Zusammenhang der objektiven Heiligkeit mit der Auktoritit.

Das absolute Erst-Sein Gottes, als Seins- und Normfestigkeit
gefalbt, bildet die objektive Heiligkeit, die vom hochsten Wesen aus-
gesagt werden kann. Die Subsistenz erscheint vor uns unter ver-
schiedenen Teilsichten neugestaltet. Wiirde (dignitas), Hoheit (magni-
tudo), Erhabenheit (altitudo), Majestit und Selbstherrlichkeit (excel-
lentia) veranschaulichen unserem Geiste neue objektive Ziige (rationes
formales), mit deren Hilfe wir den iiberreichen Inhalt dieser Art der
Heiligkeit Gottes uns vorstellen. Der Begriff der Majestit diirfte unter
den aufgezihlten Teilsichten der geeignetste sein, um den sachlichen



396 Formale und objektive Heiligkeit

Inhalt der objektiven Heiligkeit Gottes auszudriicken . Daher nehmen
wir fiir die folgenden Untersuchungen an, daB die einzelnen Ziige
dieser Heiligkeit im Begriffe der Majestit sachlich (materiell) identisch
sind, wenn sie auch, rein objektiv betrachtet, verschiedene Merkmale
an sich tragen. Dies vorausbemerkt, mochten wir vor allem schematisch
darstellen, wie die objektive Heiligkeit Gottes unter dem Begriff seiner
Majestdt verschiedenartig ausgedriickt werden kann. Die allerletzten
Einzelbestimmungen interessieren uns augenblicklich nicht (wie z. B.
die Normbheiligkeit und Majestit Gottes sich als Idee oder als Gesetz
sich entwickelt), da sie sowohl in den vorausgegangenen Untersuchungen
eigens besprochen wurden, als auch in Tabelle B angegeben sind.

als absolutes Erst-Sein : transzendente Majestit
i . |letzter Grund | weitern Sinne ) .
statisch 1 - enhei- . die Norm-Majestit Got-
Die objektive ten desaubergdttl. | tes
Heiligkeit als Seins : Maje- ,
Erhabenheit stit im engern|dem realen Sein nach:
der Witrde Got- Sinne Macht - Majestit Gottes,
tes : Selbstherr- als Herrn iiber Sein und
lichkeit, Maje- Nicht-Sein
St nach innen: die absolute Seins-Majestit Gottes in den
gI'Cl Personen auf Grund der inneren
. . usginge
inderTa- Beng
tigkeit, Gott als letzter Zweck der Schopfung :
dynamisch | nach auben : | Majestiit im engsten Sinne
Majestit Got- )
tes im engern| Gott als Ordner aller geschépﬁnc_hen
Sinne Beziehungen: Herrschaft, Selbstherrlich-

keit im engstem Sinne.

Wenn wir niher zusehen, bemerken wir, daB die Heiligkeit unter
allen Teilsichten eine Wiirde ausdriickt, daher einen Wertbegriff dar-
stellt. Schon die sachliche Seinsgrundlage, die Subsistenz, trigt dieses
Merkmal an sich; ihre Seinsfestigkeit aber, welche die allernichste
Veranlassung zur Bildung eines von der Subsistenz objektiv verschie-

! « Selbstherrlichkeit » ist an und fiir sich noch allgemeiner als Majestit.
Sie bezeichnet ontologisch jene Eigenschaft der Subsistenz, die man incom-
municabilitas nennt. Die partikuliren Seinsarten, die beherrschende Funktion
der Subsistenz, wie auch ihre zielsetzende Bestimmung, kommen in diesem
Begriff in geeigneter Weise zum Ausdruck. In dieser Fassung ist « Selbstherrlich-
keit » ein mit den iibrigen Teilsichten gleichwertiger Ausdruck, den wir mit dem
lateinischen excellentia wiedergeben. Da aber die Majestit den Begriff der Herr-
schaft (dominatio) viel weniger ausdriickt als der Name « Selbstherrlichkeit »,
und weil die Herrschaft die allerletzte relative Bestimmung der Hoheit und
Erhabenheit ist, schien es uns besser, die objektive Heiligkeit mit Majestit zu
bezeichnen und die einzelnen Formen und Stufen derselben um sie zu gruppieren



Formale und objektive Heiligkeit 397

denen Begriffes (der Heiligkeit) bietet, tritt uns unmittelbar als ein
Wert, eine Wiirdebestimmung entgegen. Der Ehrenglanz des Erst-
Seins und der absoluten Machtvollkommenheit, der den eigentlichen
Inhalt der objektiven Heiligkeit bildet, stellt uns die objektive Ehr-
wiirdigkeit der Subsistenz vor, die ihr als einem Seins- und Normyert
unter dem Begriffe der Unverletztlichkeit (inviolabilitas) zukommen.
Es sind dies Wertbegriffe, die der Subsistenz in sich als absolute
Bestimmungen zufallen, aus ithrer Wiirde folgen und daher durch den
Wert oder das Dasein anderer Subsistenzen nicht bedingt sind !. Die
objektive Heiligkeit ist demnach kein Beziehungsbegriff, sondern ein-
fachhin eine selbstindige, absolute Bestimmung.

Es ist auf den ersten Blick auffallend, daB die objektive Heilig-
keit vielfach unter den gleichen Begriffen aufgefaBBt wird, wie die
Auktoritit. Sind Heiligkeit und Auktoritit vollig identisch ? und wenn
nicht, wie ist ihr Zusammenhang zu bestimmen ? Auf diese Fragen
wollen wir kurz antworten.

« Auktoritit » scheint einen Ordnungsbegriff zu vertreten. Es ist
in ihr formell nicht das absolute Erst-Sein, als Eigenwert ausgedriickt,
sondern das relative, als Geltung, Gewicht des Eigenwertes in Be-
ziehung zu anderen. Auktoritit wire demnach eine Relation. Das
in ihr ausgedriickte Merkmal (ratio significata) stellt eine Beziehung
dar, wenn auch in ihm sachlich (ex parte rei significatae) ein Wert
miteingeschlossen ist 2. Die Relation ist namlich immer eine Beziehung
von Werten, absoluten, dinglichen Bestimmungen, sodall diese, wenn
nicht in ihrem formalen Merkmal, so doch kraft desselben immer mit-
gedacht werden. Der charakteristische Zug (ratio formalis) der Relation
darf keineswegs eine absolute Bestimmung ausdriicken, da gerade
durch den AusschluB derselben ihre pridikamentale Eigenart bedingt
ist. Aber der dingliche Charakter der Relation ist derart an absolute

! Aus diesem Grunde haben wir mit Thomas I 13, 7 solche Namen als ewige,
von jeder zeitlichen Beziechung unabhiingige Bestimmungen Gottes genannt. Sie
kommen Gott ausschlieBlich auf Grund seiner Subsistenz zu. Hierdurch ist
keineswegs verneint, daB in ihnen ein transzendental-relativer Widerschein ein-
geschlossen ist. Die Forderung einer Anerkennung der subsistenzialen Wiirde
ist mit ihnen notwendig verbunden. Diese transzendentale Beziehung anderer
Subsistenzen zum absoluten Erst-Sein Gottes gibt den erwihnten Namen jenen
relativen Widerschein, von dem wir sprachen.

2 Somit hitten wir das umgekehrte Verhiltnis wie bei der Heiligkeit. Hier
ist direkt der Wert bezeichnet mit dem Widerschein der Beziehung ; bei der
Auktoritat wird direkt die Beziehung betont, der Wert aber als Fundament der
Relation miteinbegriffen.



398 Formale und objektive Heiligkeit

Seinsarten gebunden, daB sie ohne dieselben jeder sachlichen Festig-
keit beraubt, aus dem Gebiete des ens reale (noch mehr aber aus dem
des ens actuale) ausgeschlossen ist und ein reines Verstandesgebilde
(ens rationis) darstellt . Wenn wir also die Auktoritit eine Relation
nennen, so wollen wir das Absolute, den Wert, als Grundlage derselben
durchaus nicht ausschlieBen, sondern bloB den wesentlichen Zug des
Begriffes bezeichnen, ohne welchen die Auktoritit in ihrem eigent-
lichen Unterschied von andern begrifflichen Bestinden nicht gefaBt
werden kann. Aus diesem Grunde miissen wir iiber die Auktoritdt
nach Art der Relationen urteilen. Sie ist eine Realitit (etwas Wirk-
liches), wenn sie durch wirkliche, dingliche Werte begriindet wird.
Sonst ist sie eine Fiktion, ein reiner Verstandesbestand. Als Realitit
ordnet die Auktoritit die Korrelata bloB nach dinglich begriindeten
Beziehungen, in ihrer Gegeniiberstellung als Subjekt und Terminus.
Die Beziehungsordnung braucht keineswegs eine Unterordnung zu
sein, ja nicht einmal ein eigentliches prius und posterius ist erfordert,
um den Begriff der Auktoritit zu retten. Nur der relative Abstand
auf Grund jedweder Tatsache, die diesen zu verwirklichen vermag,
gehort zum Wesen der Auktoritit. Die Gegeniiberstellung selbst ist
nicht nach vertauschbarer Gleichsetzung (ad aequiparantiam) zu ver-
stehen, sondern nach unvertauschbaren Beziehungen auszulegen. Die
Auktoritit ist eben eine Relation, die durch ruhende Seinsarten (duBere
MeBbarkeit der quantitativen und qualitativen Werte) nicht begriindet
werden kann. Nur nach Tatsachen der dynamischen Ordnung entstehen
Beziehungen, die eine prinzipartige Gegeniiberstellung im Sinne von
« Urheberschaft » darstellen 2. Im Sinne von « Urheberschaft » wird dem
Prinzip der Terminus auf Grund eines Vorganges gegeniibergestellt.
Der Terminus geht aus dem Prinzip, als seinem Ursprunge hervor.
Dieses unabinderliche Verhiltnis, die Ordnung der beiden nach solchen
Beziehungen, ist ein wesentlicher Zug der Auktoritit : Ursprung, Ur-
heber eines andern zu sein, ein Ausgangspunkt, von dem etwas auf
andere, als Terminus, iibergeht. Das Prinzip-Sein ist die grundlegende,
allgemeine Bestimmung im Begriffe der Auktoritit. Dies bedeutet auch

1 vgl. 1 28, 1.

2 Dies driickt der hl. Thomas an einer dunklen, aber aus dem Zusammen-
hange eindeutig bestimmten Stelle aus : « Apud nos enim potest dici aliquis esse
alterius secundum quid, qui non habet auctoritatem respectu ipsius, sicut cum
dicitur Petrus est socius Joannis; sed non potest dici, Petrum esse Joannis
absolute nisi sit quaedam possessio eius, sicut servus hoc ipsum quod est, dicitur
esse domini». Pol. X 4c.



Formale und objektive Heiligkeit 399

ein Erst-Sein, aber nicht einfachhin, sondern in Beziehung zu andern in
der Funktion des Ursprungs, des Urhebers, des Ausgangspunktes. Das
Hervorgehende (der Terminus) besitzt etwas nur durch Empfang, und
als Empfinger steht er seinem Prinzip gegeniiber, das als sein Ursprung,
sein Urheber, sein Auktor gilt. Die Urheberschaft ist demnach der
formell bestimmende Zug im Begriffe der Auktoritit. Sie ist jedoch
nicht das charakteristischste Merkmal.

Nach den bisherigen Ausfithrungen koénnte jedes Prinzip Auktor,
und jedes prinzipartige Verhiltnis Auktoritit genannt werden. Ab-
gesehen von den erwidhnten spekulativen Griinden, spricht auch die
Etymologie nicht gegen diese Annahme. Die grundlegende Bedeutung
der « Auktoritit» ist «Bestand» im Sinne einer Verleihung. Wir
kommen daher zum Begriff der Subsistenz, die hier in ihtem absoluten
Bestand vorausgeht, formell nach beziehungsweisen Gesichtspunkten
(Bestand gebend) aufgefaBt wird. Subsistenz ist Seins-Objekt, die
Setzung des substanziellen Seins, sowohl dem formellen als auch dem
virtuellen Bestande nach. Bestand habend ist die Subsistenz in sich,
formell ; Bestand gebend ist sie in ihren Beziehungen, nach ihrer
Virtualitit, nach den Gesichtspunkten der Urheberschaft. Der Zu-
sammenhang der auctoritas mit augeo ist evident : mehren, vermehren,
fordern, sind Ausdriicke, die die erwihnte Virtualitit der Subsistenz
bezeichnen. Daher heillt auctor : Mehrer, Vermehrer, Forderer, sodall
diese Beziehungen in allen {iibrigen abgeleiteten Ausdriicken mitein-
geschlossen sind *. Dasselbe finden wir bei einem Vergleich mit der
Verbalform « auctorare », verbindlich machen, verbinden, bereiten. Jede
Urheberschaft kénnte demnach Auktoritit genannt werden. Tatsich-
lich bedeutet aber nach dem allgemeinen Sprachgebrauch « Auktoritit »
eine hohere, geistige Urheberschaft, und so werden die niedrigeren
Prinzip-Beziehungen nicht als Auktorititen bezeichnet.

Ob die lateinische, juridisch eingestellte Mentalitit auch hier
zuerst die rechtliche Urheberschaft vor Augen hatte, mag dahingestellt
sein. Tatsdchlich gibt es zahlreiche Rechtsausdriicke, die den Namen
auctor, auctoritas tragen. Vertreter, Biirge, Bestitiger, Gewdhrsmann,
Verfechter, Schirmherr, Vollgiiltigkeitserklirer, sind nur einige Beispiele
fiir den Gebrauch der erwihnten Ausdriicke auf dem Rechtsgebiete.
Jedenfalls tritt uns die Auktoritit in solchen Beziehungen zuerst und

1 So z. B. a) Mehrer der Glaubwiirdigkeit, Gewahrsmann, Biirge, Vorbild,
Muster, Lehrer, Leiter usw.; b) Férderer eines Entschlusses : Berater, Ratgeber,
Bestitiger, Griinder, Schirmherr; ¢) Vertreter, Vormund.



400 Formale und - objektive Heiligkeit

greifbar entgegen, sodaB wir unsere Abstraktion fiir die Begriffsbestim-
mung hier beginnen miissen. Das ganze menschliche Leben ist in seinen
duBern Erscheinungsformen auf die Auktoritit gegriindet. Ein menschen-
miBiges Dasein und Leben ist ohne hervorbringende, leitende und
fithrende Prinzipien nicht moglich. Diese Prinzipien werden Auktori-
titen genannt. Daher griindet der hl. Thomas eine Anzahl von
Tugenden, welche die menschlichen Beziehungen regeln und als partes
potestativae der Gerechtigkeit angegliedert sind, auf die Auktoritit,
die er als principium essendi et gubernandi beschreibt !. Das Prinzip
des formell menschlichen Daseins und Lebens ist der Verstand und
der Wille. Daher tritt uns die Auktoritit in ihrer allerersten greifbaren
Form als eine geistige Urheberschaft entgegen : principium essendi et
gubernandi secundum rationem.

Die moralische und rechtliche Urheberschaft im menschlichen
Leben ist die greifbarste Erscheinungsform der Auktoritit, wenn auch
nicht die geistigste. Hier tritt die Auktoritit als Macht auf, die in
sittlicher Beziehung zwar eine geistige Kraft darstellt, rechtlich aber
meist und leicht dem Zwange dhnlich sieht. Die moralische Form der
Auktoritit umfaBt das ganze Gebiet, auf dem eine Urheberschaft in
Betracht kommt, die auf die Beeinflussung der freien Titigkeit gerichtet
ist. Daher betrachtet die Moral als mitverantwortliche Urheber den
Berater, den Gebieter, den Befehlshaber usw. Je umfassender der
EinfluB ist, desto mehr tritt die Urheberschaft als Auktoritit, demnach
als eigentlicher Sitz der moralischen Verantwortung ans Licht. Aus
diesem Grunde konnen wir die moralische Auktoritit als Prinzip der
Verantwortung bezeichnen, auf welches die Ordnung, das Wohlgeordnet-
sein der Gefiihrten zuriickzufiihren ist. Auwktoritit ist ein moralisches
Ordnungs- und Verantwortungsprinzip. Dasselbe ist in rechtlicher Be-
ziehung zu sagen ; nur ist hier das Ordnungsprinzip einseitiger, nach
den Forderungen der Gerechtigkeit zu bestimmen, wihrend in mora-

1 II-11 101, 1 c. Solche Tugenden sind : pietas, observantia, dulia, obedientia
gratia, von welchen Thomas in den folgenden Quaestionen handelt. Die gegen-
seitigen Beziehungen zwischen Obrigkeit (Auktoritit) und Untergebenen, wie auch
die Pflichten und Rechte werden in diesen Fragen vom hl. Thomas vorbildlich
besprochen und bestimmt. Dal in der oben genannten Begriffsbestimmung des
hl. Thomas das esse nicht bloB das Sein einfachhin, sondern auch das menschen-
wiirdige Dasein, das esse secundum rationem, bedeutet, diirfte aus dem Zusammen-
hang klar hervorgehen. Die Urheberschaft der Eltern und des Vaterlandes geht
auf das Sein als Grundlage des menschenwiirdigen Daseins zuriick ; aber es erhilt
seine Vollendung in der Ausbildung des esse secundum rationem. Daher sagt
Thomas : principium producens in esse et gubernans.



Formale und objektive Heiligkeit 401

lischer Beziehung das gesamte vernunftgemile Sein, das esse secundum
rationem mabgebend ist. In beiden Formen erscheint die Auktoritit
als ein bindendes Prinzip, dessen Bestimmungen fiir die rechtliche und
moralische Ordnung ausschlaggebend sind und die Freiheit der zu
ordnenden Subjekte einschrianken. Die Auktoritit steht freien Sub-
jekten gegeniiber, die durch eindeutige Bestimmungen, als Normen,
geregelt und regiert werden koénnen, dieselben aber nur durch Selbst-
bestimmung verwirklichen und einer subjektiven Einschriankung ihrer
Freiheit nicht zuginglich sind. Daher ist die Auktoritit ein objektiv
regelndes und bindendes Prinzip, dessen EinfluB in bezug auf die Ver-
wirklichung und Ausfiihrung rein moralisch ist und von der Selbst-
bestimmung der zu regelnden und zu bindenden Subjekte abhingt.

Die Auktoritidt gibt sich in Spriichen, Bestimmungen (Dekreten)
kund, in denen in der Form eines Rates, Befehles oder eines allgemeinen
Gesetzes das zum Vorschein kommt, was die Auktoritit im BewulBtsein
ihrer Verantwortung zur Ordnung fiir notwendig erachtet und bindend
vorschreibt. In all diesen Spriichen erscheint, wie in einem Spiegel,
der wohlgeordnete Wille der Auktoritit, also nicht Willkiir, sondern
der durch feste Prinzipien geleitete Wille. Diese Prinzipien sind die
allgemeinen Muster und Vorbilder (rationes universales) der partikuliren
Bestimmungen und deshalb gleichsam die Form der Auktoritit, die
Grundlage ihrer Urheberschaft. Damit sind wir am Punkte angelangt,
wo man nach dem lateinischen Sprachgebrauch Auktoritit und Vor-
bild oder Muster (exemplar) gleichsetzt. Darum nannte auch die
Scholastik die allgemeinsten Normen «auctoritates». Sofern solche
Normen als allerletzte gedacht sind, erscheinen sie als Wiirden (digni-
tates aflwuwa, agy7), die alles regieren und beherrschen, ohne fiir sich
selbst einen solchen EinfluB zuzulassen. Daher bezeichnet auch die
Auktoritat, die durch solche Prinzipien geleitet wird und von solchen
aus das partikulire Geschehen betrachtet, die Ordnung vornimmt, eine
Wiirde, ein Prinzipsein nach allgemeinen, universalen Erst-Gesichts-
punkten.

Die Ordnung der Auktorititen nach mehr oder weniger (secundum
maius et minus) kann selbstverstindlich nicht nach der formalen
Beziehung der Urheberschaft vorgenommen werden, da die Relationen
eine solche Steigerung nicht zulassen. Umsomehr ist dies aber zulissig
und moglich nach den Grundlagen der Relationen und nach der Art
des Besitzes der allgemein regelnden Normen. Die Grundlage der
Urheberschaft ist eine Titigkeit, ein EinfluB, aus dem ein Sein (in



402 Formale und objektive Heiligkeit

unserer nichsten momentanen Uberlegung das menschenwiirdige Sein)
auf andere iiberstromt. Je vollkommener dieses Sein, je tiefer der Einflul
(des Prinzips) ist, desto groBer ist die Auktoritit, als Urheberschaft. Auch
die bestimmenden Prinzipien und Normen des Einflusses kénnen ver-
schiedenartig in der Auktoritit enthalten sein. Steht jemand diesen
rein empfangend gegeniiber, so ist die Unterordnung und der niedrigere
Grad der Auktoritit ohne weiteres klar !. Werden aber die Normen in
Abhingigkeit von Gesetzen, die jemand vorfindet, bestimmt, so ist
die Auktoritit in einem héheren Grade vorhanden, aber immerhin noch
in einer niederen Form 2. Ist die Auktoritit in der Gesetzgebung von
anderen Normen, wie jenen des Naturrechtes, des gottlichen Rechtes
usw. abhiingig, so kann sie wieder nicht als erste Wiirde gelten. Nur
jene Auktoritit, welche die Quelle, der universale Grund jeder Norm
ist, kann die erste, groBte und vollkommenste in dieser Beziehung
genannt werden ; ihr kommt die Urheberschaft per se, imparticipate zu.

Auktoritat 1st Urheberschaft von bindenden Normen, aus denen die ob-
jektive Ordnung der zu regelnden Subjekte folgt. Daher hat Auktoritit die
Macht, solche Normen zu geben und sie als verbindlich vorzuschreiben.
Aus diesem Grunde gehort zum Begriff der Auktoritit ein (absolutes
oder relatives) Erst-Sein, die Wiirde (dignitas), die Geltung (firmitas)
und auch die Hoheit und Erhabenheit iiber die zu regelnden Subjekte.
Alles, was im Begriff der sanctitas obiectiva enthalten ist, gehort auch
zum Inhalt der Auktoritit. Nur der formale Zug ist verschieden. Die
objektive Heiligkeit besteht ungemindert, wenn sie nur fiir sich, absolut
betrachtet wird ; die Auktoritit aber schlieBt die Beziehung zu anderen
in der Form der Urheberschaft wesentlich in sich. Die Auktoritit
unterscheidet sich von der objektiven Heiligkeit formell dadurch, daf sie
kraft der objektiv festen, unverbriichlich heiligen Normen die Beziehung
der Urheberschaft in sich schlieft3. Die geistige Urheberschaft, als
Beziehung gesehen, ist der wesentliche, der charakteristischste Zug
der Auktoritiat, gleichsam die abstrakte Form (essentia metaphysica)
derselben, wihrend das Sein, der EinfluB und die damit gegebene

1 So ist es in den untergeordneten Organen des staatlichen Lebens, denen
die Ausfilhrung (potentia exsecutiva) der Gesetze zukommt.

2 So bei der potestas gubernativa.

3 DaB die Beziehung erst durch die Realitit der zu ordnenden Subjekte
eine reale wird, braucht nur erwihnt zu werden. Ohne eine solche kann etwas
ein heiliges Objekt, ja selbst eine objektive Heiligkeit darstellen, aber Auktoritit
ist es nicht. Deshalb kommt dieser Name auch Gott nur nach zeitlichen Beziehungen
zu, wahrend seine objektive Heiligkeit ein substanzielles, ewiges Priadikat ist.



Formale und objektive Heiligkeit 403

(Wiirde, Hoheit, Erhabenheit) des Subjektes Voraussetzungen der Ur-
heberschaft sind und zur konkreten Gestaltung der Auktoritit beitragen.

Zum gleichen Resultat gelangen wir, wenn ein anderes Gebiet des
geistig-menschlichen Daseins, das reine Verstandesleben in Betracht
gezogen wird. Die Vollendung der moralischen Tétigkeit ist im letzten
unabdnderlichen WillensentschluB (imperium) zu suchen. Im Spruche
des Verstandes (ultimum iudicium practicum) ist die ganze Kraft der
Selbstbestimmung enthalten. Die volle Ubereinstimmung der Ver-
standes- und Willenskrifte kommt hierin zum Abschluf3 : der innere
freie Akt ist vollendet, nur die dullere Ausfithrung kann noch folgen.
Die Urheberschaft der Auktoritit besteht demmach in der moralischen
Ordnung in einer Hilfeleistung, sodaf8 der Handelnde zu diesem Entschluf3
gelangt. Die bindende Vorschrift dessen, was zu geschehen hat, die
Erleichterung des Entschlusses durch Vorhalten von Beweggriinden,
Abschrecken vom Gegenteil durch Drohungen u. i. bilden den ganzen
Apparat der Auktoritit bei ihrer Urheberschaft und Mitwirkung zum
freien EntschluB. Das reine Verstandesleben vollzieht sich in der Ver-
dhnlichung mit dem Gegenstande. Der Verstand benétigt hierzu nicht
eine dhnliche moralische Beeinflussung wie der Wille, sondern eine
Stiitze, die ihn in dieser Verihnlichung (in esse repraesentativo) erhilt
oder ihm dazu verhilft. Der objektive EinfluB des Wahren ist eben
anders gestaltet, als jener des Guten, und so glauben wir, die Urheber-
schaft der Auktoritiit, die im allgemeinen durch die Begriindung gekenn-
zeichnet wird, auf dem Gebiete des Verstandes mit dem Begriffe der
Stiitze, der Gewiihrleistung, auf dem moralischen Gebiete hingegen
mit dem der Forderung am entsprechendsten bezeichnen zu kénnen.

Ist die Verihnlichung des Verstandes mit seinem Gegenstande
naturgemiB nicht gegeben, so kann sie nur auf Grund iiberzeugender,
vom Verstande eingesehener Motive geschehen, in denen die neue
Verdhnlichung virtuell eingeschlossen ist. Die Urheberschaft auf dem
Verstandesgebiete besteht in der Hervorbringung der Verihnlichung,
insofern hierbei nicht die subjektiv mitwirkenden Prinzipien, sondern
die rein objektiven Bezichungen in Betracht kommen. Die so gestaltete
Urheberschaft wird Auktoritit genannt, welche dazu dient, daB das
objektive Sein des Gegenstandes im Verstande verwirklicht und als
fester Bestand gewahrt bleibt. Die nichsten Stiitzen dieses Seins
konnen mannigfaltig sein. Die Scholastik faBt sie unter dem Sammel-
namen medium obiectivum zusammen und versteht darunter alle
objektiven KraftduBerungen, die den Verstand binden und sein Suchen

Divus Thomas. 27



404 Formale und objektive Heiligkeit

nach der Wahrheit zum AbschluB3 bringen. Sind sie selbst nicht evident,
d. h. vermogen sie den Verstand nicht in eigener Kraft zu binden, so
muB man weiter aufwirts steigen, solange man nicht zu solchen Werten
gelangt, denen gegeniiber der Verstand sich machtlos erweist, deren
objektives Sein durch Klarheit und Ubersichtlichkeit ihn unterjocht .
Diese allerletzten objektiven Bestinde wurden von altersher auctori-
tates oder dignitates genannt. Zu diesen gehdren vor allem der Begriff
des allgemeinen Seins und die aus ihm gebildeten Prinzipien, welche
die letzte Instanz fiir jegliche menschliche Erkenntnis bilden, deren
Stiitzen sie sind und in denen wir die letzte Gewihr und Biirgschaft
fiir die Festigkeit unseres geistigen Bestandes besitzen. Dal sie selbst
nicht den allerletzten objektiven Bestand darstellen, sondern daran nur
teilnehmen, ist bekannt. Daher weisen sie uns an einen transzendentalen
Urgrund, an das objektive Sein des allumfassenden Prinzips, in dem
wir die Auktoritit an sich, die allerletzte objektiv bindende Kraft
unseres Verstandeslebens verehren, in dessen Licht alles leuchtet, und
von dem jede Bewegung auf diesem Gebiete abhingig ist, in dessen
Kraft jeder Gegenstand die Verihnlichung des Verstandes bewirkt 2.

Die Auktorititen auf dem Gebiete des Verstandes konnen dhnlich
geordnet und gewertet werden, wie wir dies auf dem Willensgebiete
darzutun versucht haben. Die Beziehung der Urheberschaft ist allen
gemeinsam, aber die Art und Weise, wie auch der Grad der Gewihr-
leistung ist sehr verschieden. Den niedrigsten Grad wird wohl die
Auktoritit, die keine Einsicht bietet, vertreten. Die blinde Annahme
auf Grund des a’tss igx bedeutet eine #dhnliche Passivitit des Ver-
standes, wie der Zwang fiir den Willen. DaB die Auktoritit in Verruf
geraten ist, kann darauf zuriickgefithrt werden, dal3 sie ihre Urheber-
schaft auch in einer solchen niedrigen Form betdtigen kann. Da die
Verstandestitigkeit auf die Einsicht eingestellt ist, kann die Auktoritit
ihre Urheberschaft nur dann naturgemdlB betitigen, wenn sie Einsicht
verleiht oder wenigstens auf Einsicht aufgebaut ist. Daher tragen die
vom Verstande eingesehenen Prinzipien und Erkenntnismittel ganz

! In diesem Sinne spricht Paulus von einer Unterjochung jeglichen Ver-
standes unter dem Gehorsam des Glaubens an Christus. II Cor. 10, 5.

? Vgl. I 84, 5, wo Thomas auseinandersetzt, in welchem Sinne unser Ver-
stand an die ewigen Bestinde (rationes aeternae) gebunden ist. Daf die berithmte
quarta via des Aquinaten auf diesem Wege zur Erkenntnis des Daseins Gottes
fiihrt, ist weniger bekannt und noch weniger erkannt. Hierauf beziehen sich auch die
wunderbar schonen Ausfithrungen des Aquinaten in Beantwortung der Frage, ob
alles Geschaffene durch Gottes Wahrheit wahr sei. 1 16, 6 ; Ver. I 8.



Formale und objektive Heiligkeit 405

besonders den Charakter der Auktoritit an sich und zwar fiir das
ganze Gebiet ihrer Virtualitit (Reichkraft). Zu dieser Virtualitit
gehort aber, daB sie uns zu den ewigen Bestdnden (rationes aeternae)
und zu deren Seinsgrundlage, Gott, fithren konnen. Daher stellt Gott
die hochste Auktoritit fiir den Verstand dar, als letzter Grund und Ursache
der uns ummittelbar zuganglichen und eimsichtigen Prinzipien. Die
Bestitigung und Gewdihrleistung fiir thre Wahrheit ist in Gott zu suchen,
wenn auch die ndchste Stiitze die sinnlichen Dinge bilden. Wir sind daher
in bezug auf Gewihrleistung und Bestitigung gar nicht schlechter
bestellt, wenn Gott zu uns nicht in den sinnlichen Dingen und nicht
durch unmittelbare Einsicht spricht und die Annahme durch den
bloBen Glauben fordert. Die uns einsichtige Auktoritit und Urheber-
schaft Gottes fiir jede Wahrheit bietet die gleiche objektive, unver-
briichlich letzte Stiitze und Gewihr fiir die Annahme der Wahr-
heit, mag sie uns durch Einsicht oder durch dunkle, silhouettartige
Darstellung im Glauben mitgeteilt werden. Diese feste und universale
Stiitze finden wir in den geschaffenen Auktorititen nicht. Bezieht sich
ihre Urheberschaft auf die Einsicht, so erstreckt sich ihr EinfluB nur
auf die mehr oder weniger beschrinkte Virtualitit (Reichweite), kraft
welcher sie den Verstand fithren und stirken kénnen. Vermégen sie
aber keine Einsicht zu gewihren und verbinden sie den Verstand mit
dem Gegenstande nur im Glauben, so ist ihre Unfehlbarkeit durchaus
nicht verbiirgt, da sie, wie in ihrem Sein, so auch in ihrem Wahrsein
zufillige Bestinde vertreten. Daher ist auch der Glaube, dessen Ur-
heberschaft sie iibernehmen, ein spezifisch anderer als jener, dessen
Grund in Gott, ni der Quelle der Wahrheit, zu suchen und zu finden
ist. Nur dadurch konnte der in Gott verankerte Glaube in Verruf
kommen, daB man die objektive Begriindung desselben durch die
Urheberschaft Gottes mit menschlichen Auktorititen verwechselt hatte.

Die Auktoritit auf dem Gebiete des Verstandeslebens ist demmach
eine Urheberschaft beim Entstehen der Verstandesakte durch objektive
Begriimdung und Gewdihrleistung *. Die Auktoritit gibt sich formell
in der Relation der Urheberschaft kund. Entitative Voraussetzung
derselben ist vor allem die Beeinflussung durch objektive Begriindung,
also ein Vorgang (processio), dessen Terminus das objektive Sein (esse
repraesentativum) des erfallten oder zu erfassenden Gegenstandes ist.

! Dies wird in den scholastischen Formeln : obiectum formale quo, ratio
formalis cognoscendi ausgedriickt, die in ihrem objektiven Bestande eine Neben-
und Unterordnung ebenso zulassen, wie die Wirk- und Finalursachen.



406 Formale und objektive Heiligkeit

Daher ist die Auktoritidt ein Prinzip oder auch Ursache. Aus diesem
Grunde miissen wir ihre entitative Gestaltung nicht in reinen (statischen)
Seinsbestimmungen, sondern in solchen suchen, die dem Prinzip oder
der Ursache eigen sind. Mit andern Worten : das Erst-Sein, der Vorrang
der Auktoritit ist nicht in der statischen, sondern in der dynamischen
Ordnung oder wenigstens in der Hinordnung auf die Dynamie zu suchen.
In dieser Eigenschaft und in diesem Prinzip-Sein sprechen wir bei der
Auktoritit von einer Wiirde, von jenem Erst-Sein, das sie vor den ab-
geleiteten, begriindeten Wahrheiten auszeichnet. Dies verleiht ihr eine
Geltung (valor, Wert), die sie in sich besitzt und von der der Wert
der iibrigen abhingig ist. Die Auktoritit ist ferner nicht bloB Prinzip
der Nebenordnung, sondern auch der Unterordnung der Wahrheiten
nicht bloB unter die eigene Wirkkraft, sondern auch der Wahrheiten
untereinander, wie dies besonders in der Systematik der Wissenschaften
zum Vorschein kommt 1.

Prinzip-Sein gehort zur dynamischen Ordnung ; diese aber setzt
die statische voraus. Daher ist die letzte entfernte und entitative Grund-
lage der Auktoritit eine Subsistenz, ein substanzielles Sein, das durch
die Beziehung der Urheberschaft formell als Auktoritit bestimmit 1st,
durch seinen EinfluB einen Vorrang, eine Wiirde und Hoheit besitzt,
die ihm eine feste Geltung, eine bindende Rolle und einen anerkennungs-
wiirdigen Wert verleihen. Gehéren die nichsten Prinzipien, die die
Auktoritit begriinden, zum Geistesleben, so muB auch die substanzielle
Grundlage eine geistige sein. Wir schreiben daher Auktoritdt den
Prinzipien und Ursachen der rein kérperlichen Ordnung nicht zu,
mdogen sie auch in ihrem EinfluB noch so universal und in sich iiber
ihre Wirkungen erhaben sein. Es fehlt ihnen die Herrschaft des Geistes
und dessen ordnende Kraft ; sie sind selber vom Geiste geordnet, ihm
untergeordnet. Kurz, sie sind nicht Ordnungsprinzipien, nicht Urheber
der Ordnung, sondern héchstens deren einseitig bestimmte Organe.

Ubertragen wir diese Resultate auf Gott, um einerseits bestimmen
zu konnen, in welchem Sinne wir Gott Auktoritit nennen, und anderer-
seits den Unterschied zwischen der Auktoritit und der objektiven
Heiligkeit Gottes klarzustellen.

Griindet sich die Auktoritit auf das Prinzip-Sein, so ist dieser
Name auf Gott ebenso vielfach zu iibertragen, als der Begriff des

1 Unter diesem Gesichtspunkt wird die Auktoritit kraft ihrer Virtualitit
zum subiectum sciendi gestaltet, wie auch der Zweck das ordnende Prinzip aller
objektiven Beziehungen der Willensakte ist.



Formale und objektive Heiligkeit 407

Prinzips. DaB wir Prinzipien der innergottlichen Ausginge annehmen
miissen, ist ohne weiteres klar. Wiirde das innergéttliche Geistesleben
ohne hervorgebrachte Termini vor sich gehen, so wire es gegenstands-
los, den Begriff des Prinzips auf Gott iibertragen zu wollen. Uber
eine reine distinctio rationis ratiocinantis, also iiber eine Synonymie
kime man nicht hinaus. Da aber der Glaube uns iiber einen inner-
gottlichen Ursprung unterrichtet, so ist damit fiir den suchenden Ver-
stand die Notwendigkeit gegeben, eine prinzipartige Gegeniiberstellung
annehmen zu miissen. In Gott ist Urheberschaft in bezug auf hervorgehende
Personen. Eine Subsistenz (principium quod) ist einer andern Sub-
sistenz der gleichen ungeteilten und unverinderlichen géttlichen Wesen-
heit auf Grund eines Ursprungs gegeniibergestellt. Dies ist die pri-
zise, streng wissenschaftliche Formulierung des Glaubensinhaltes. Das
nichste Prinzip dieser Urheberschaft sind Verstand und Wille, sofern
sie mit einem bestimmten principium quod in Beziehung stehen ; das
Gemeinsame, Verbindende aber ist die gottliche Natur in der einen
Subsistenz als Urheberin, in der andern aber als Empfingerin. Ur-
heberschaft und Empfingerschaft sind demnach reine Beziehungen
und als solche wirkliche gottliche Gegebenheiten. Weder die mit-
geteilte gottliche Natur noch die nidchsten Prinzipien der Mitteilung
erleiden in sich eine andere wirkliche Unterscheidung, als jene durch
die Relationen. Aus diesem Grunde ist die Beziehung der Urheber-
schaft durch die gleichen absoluten, gottlichen Werte bestimmt, wie
jene der Empfingerschaft, sodaB die beiden Relationen blo8 die Ord-
nung bestimmen, nach der die gottliche Natur in der einen Subsistenz
als im Prinzip des Hervorgehens, in der anderen aber als im hervorgehen-
den Terminus vorhanden ist. Unvertauschbar ist die Beziehung der
beiden Subsistenzen, vollig gleich aber bleibt die in sich, nach jeder
absoluten Kategorie und Bestimmung unverinderte gottliche Natur.

Diese Urheberschaft der innergittlichen Ausginge nennen wir Auk-
toritdt. Es handelt sich hierbei nicht um eine objektive Ordnung der
Gegenstdnde nach Wahr- und Gutsein, wie wir es oben gesehen haben,
sondern um die Ordnung des Besitzes der géttlichen Natur. Daher
iibersteigt die trinitarische Auktoritit jede andere nicht blo8 an Wiirde
und Glanz, sondern auch in bezug auf die formalis ratio. Prinzip-Sein
bedeutet nicht einen ordnenden EinfluB oder Eingriff, und Ordnung
ist nicht Empfang fremder Werte, oder Bestimmung der eigenen Mangel-
haftigkeit, also ein Geordnetsein, sondern bloB die unvertauschbare
Beziehung im Besitze der gemeinsamen Natur. Die Auktoritit, die



408 Formale und objektive Heiligkeit

Gott dem Geschopfe gegeniiber zukommt, ist Ordnungsprinzip im Sinne
einer Beeinflussung, Férderung und Vervollkommnung ; in den innertri-
nitarischen Beziehungen ist sie jedoch bloB eine Relation mit Riicksicht
auf das Haben, den Besitz der géttlichen Natur . Hierin unterscheidet
sich die Auktoritit von der objektiven Heiligkeit der géttlichen Per-
sonen. Auktoritit kommt nur der hervorbringenden urheberischen Sub-
sistenz der empfangenden gegeniiber zu, objektive Heiligkeit dagegen
besitzt jede Person nach ihrer Eigenart 2. Trinitarische Auktoritit ist
eine bloBe Relation ; objektive Heiligkeit kommt den Personen auf
Grund der gottlichen Natur, je nach der Art des Besitzes derselben zu.

Da wir iiber die trinitarische Auktoritit nur den reinen Bezie-
hungen gemilB sprechen kénnen, so ergibt sich, da Wiirde, Vorrang,
Hoheit u. 4. von derselben ganz auszuschlieBen sind. Das Prinzip-Sein
in innergottlicher Beziehung bringt eine Unterscheidung nach Wiirde
usw. nicht mit sich ®; daher steht der Vater dem Sohne und beide
dem Heiligen Geiste gegeniiber, nicht in der Eigenschaft einer groBeren
Wiirde oder eines Vorzuges, ja nicht einmal im Sinne eines Zuerst-
Seins : coaeternus, coaequalis. Nicht bloB die Unterordnung, sondern
auch die Nebenordnung wird von der trinitarischen Auktoritit aus-
geschlossen : ein absolutes Gleichsein nach unvertauschbaren Bezie-
hungen ist mit ihr gegeben. Die Relation vermag absolute Werte
gegeniiber zu stellen, ja sogar gleichwesentliche nach « Haben » der
Wesenheit zu unterscheiden, aber sie vermag weder die absoluten
Werte zu vermehren, noch zu vermindern. Die Relation schopft aus
den absoluten Werten. Diese selbst sind von ihr véllig unabhingig
und in ijhrem absoluten Sein durch sie nicht bestimmbar. Deshalb
ist es moglich, daB Vater und Sohn, die bloB durch Relationen unter-
schieden sind, in ihrer gegenseitigen Beziehung als Urheber, Auktoritit
und Empfinger gegeniiberstehen, ohne in der Wiirde, im Vorrang
und in der Hoheit irgendeine Verminderung zu erleiden 4.

1 Die trinitarische Auktoritit wird Gott nicht bloB8 im analogen Sinne zu-
geeignet, sondern auch nach den Forderungen der reinen Beziehung, abgesehen
von allen absoluten Werten. In den iibrigen Formen der Auktoritit ist das
Absolute als bestimmend in der Relation eingeschlossen.

2 Pot. X 2 ad 12. Die Ausfilhrungen dieses Artikels sind maBgebend fiir
alle Sitze, die wir iiber die trinitarische Auktoritit geschrieben haben.

3 Pot. X 1 ad 1.

* Der Ausspruch des hl. Augustin, den Thomas I 83, 1 sed contra anfiihrt :
Pater est principium totius Deitatis, klingt zuerst sehr befremdend. Im Lichte
obiger Ausfithrungen erscheint er indessen ganz harmlos. Principium bedeutet bloB
ein ursprungsloses Haben der gottlichen Natur, auf welches das Entsprungene folgt.



Formale und objektive Heiligkeit 409

Selbst Aussagen, wie Begriindung, Bewertung, die zur Bezeichnung
der Auktoritit dienen, kénnen hier nicht gebraucht werden. Es handelt
sich ja bei der trinitarischen Auktoritit nicht um eine Hervorbringung
oder um eine Neuordnung der gottlichen Wesenheit, oder der absoluten
Werte, sondern bloB8 um deren Mitteilung und Besitz nach Ursprungs-
beziehungen. Deshalb hat Thomas Recht, wenn er die trinitarische
Auktoritit bloB nach den Beziehungen bestimmt.

Der Begriff des Prinzips ist auf Gott auch in aufergitilichen Be-
ztehungen anzuwenden. Hier tritt die Urheberschaft Gottes als eigent-
liche Verursachung hervor. Die nichste Grundlage der Relation ist
die Mitteilung eines vom Wesen Gottes selbst verschiedenen Seins, die
entfernte aber ist die Allmacht. Auch die trinitarische Urheberschaft
ist auf die Macht gegriindet ; sie ist aber ein gemeinsames Gut und
gemeinsamer Besitz des Urhebers und der hervorgehenden Subsistenz,
ebenso wie die mitgeteilte Natur. Bei den geschépflichen Beziehungen
ist alles Ureigentum Gottes; nichts geht auf das Geschopf iiber,
als dessen innerer Bestand. Daher gehért zu dieser Urheberschaft
Gottes nicht die reine Beziehung allein, sondern auch die in ihr ein-
geschlossenen zu Grunde liegenden absoluten Werte ; ja diese sind nach
Thomas ! die zuerst bezeichneten Bestinde. Wird aber die Urheber-
schaft Gottes als Auktoritit gefaBt, so tritt die Beziehung in den
Vordergrund und der Name selbst ist eine zeitliche Bezeichnung, die
durch die Existenz der von ihr regierten Subjekte bedingt ist.

DaB die Urheberschaft Gottes dem Geschopfe gegeniiber als Auk-
toritit bestimmt werden kann und muB, erhellt daraus, da3 alle ent-
fernten und nichsten Voraussetzungen derselben die charakteristischen
Ziige der Auktoritit aufweisen. Die entfernte Grundlage der Auktoritit
ist die geistige Substanzialitit, die als allererste faBbare Bestimmung
Gott zukommt. Die Transzendentalitit des gottlichen Seins wird von
Thomas als AusschluB der Kérperlichkeit gestaltet, sowohl im Sinne
der Unkérperlichkeit, als auch der Immaterialitit 2. Selbst wenn die
Annahme einer materia spiritualis bei den geschaffenen Geistern berech-
tigt wire, miibte sie von Gott ausgeschlossen sein. Hiermit erscheint
die Seins-Majestit, die objektive Seins-Heiligkeit Gottes unter einem
neuen Gesichtspunkt, der zur Gestaltung derselben als Auktoritét
geeignet erscheint. Als Geist steht Gott in jener Erhabenheit und
Hoheit iiber jedem Seienden, die seine Transzendenz, Majestit und

17113 7 ad 1. 213 1.2



410 Formale und objektive Heiligkeit

Heiligkeit ausmachen. In diesem Sinne werden ihm Aussagen bei-
gelegt, die das Hehre, Ehrfurcht-Erregende seines Wesens ganz besonders
hervorheben. Das lateinische « Augustus » weist uns direkt zum gleichen
Stamm, aus dem die auctoritas abgeleitet wird. Das griechische
cepvotns wie auch ssBastés heben den gleichen Zug hervor ; affe, 7w
und @2y7 weisen uns aber zu Gesichtspunkten, unter welchen das Wert-
volle, die nicht bloB als Bestand (Subsistenz), sondern auch als Substanz
alles iibersteigende Vorziiglichkeit, Kostbarkeit, Hoheit und den Vor-
zug des gottlichen Wesens dargestellt wird 1.

Die Urheberschaft Gottes ist nicht bloB in ihrem substanziellen
Grund, sondern auch in den niichsten Voraussetzungen eine geistige.
Diese nichsten Grundlagen werden unter dem Begriffe der Allmacht
(omnipotentia) zusammengefat. Diese Allmacht ist wiederum ein
Erst-Sein, durch welches die gottliche Subsistenz als Prinzip gestaltet
wird. Advapic und virtus im Sinne von Geltung und Gewicht
bringen uns jene Hoheit .und Erhabenheit zum BewuBtsein, durch
welche die Auktoritit in ihrem nichsten Prinzip charakterisiert zu
werden pflegt 2.

Die Macht Gottes ist aber nicht nach Naturdrang, sondern durch
eigene Selbstbestimmung titig 3. Verstand und Wille sind nicht bloB
ihre bestimmenden Faktoren, sondern in ihrem Zusammenwirken
hochstwahrscheinlich die konstitutiven Prinzipien selbst 4. Die Aus-
spriiche Gottes (decreta), seine Bestimmungen dariiber, was geschehen
soll, bilden den allernichsten Grund der Urheberschaft Gottes. Wir
haben daher einen rein geistigen Vorgang vor uns, der nicht bloB durch
ein Erst-Sein, sondern auch durch seine Erhabenheit iiber die reine
Natur-Ursichlichkeit einen staunenswerten Vorzug erhilt. Geltung
durch Selbstbestimmung, Wirksamkeit durch rein geistige Krifte sind
die charakteristischen Ziige der Urheberschaft Gottes. Fiigen wir noch
hinzu das Erst-Sein in bezug auf die Festigkeit, also in bezug auf die
absolute Geltung der regelnden Normen im Wahr- und Gutsein, die
absolute Geltung der festen Ordnung nach den Gesichtspunkten der
Wahrheit und ZweckmibBigkeit, so haben wir dasjenige gefunden, was

1 Diese nach der Analogie der Schiitzung, Hochschitzung ausgedriickte
Wiirde, also Auktorititswiirde Gottes, wird durch peyahonpénzia ausgedriickt, die
unserem Begriffe der Majestit entspricht, wihrend Uyn¢ und Japmpéy dasselbe
unter dem Begriffe der Hoheit, Erhabenheit darstellen.

2 Vgl. die entsprechenden Ausdriicke in Pape’s Handworterbuch der grie-
chischen Sprache.

3119, 4 ¢1 25, 1 ad 4.



Formale und objektive Heiligkeit 411

nach den obigen Untersuchungen zum Begriff der Auktoritit als solcher
gehort. Hierin kommt die of/wsic, die absolute Wert- und Ansehungs-
wiirdigkeit der Urheberschaft Gottes zum Vorschein, wie auch das
dewdv (Sewdryc), die gewaltige, furchterregende Eigenschaft der gott-
lichen Auktoritit. Alles, was wir oben iiber die Norm-Heiligkeit Gottes
gesagt haben, gehort als Voraussetzung zur Auktoritit Gottes, in der
iiberdies noch die aktuelle Beziehung zum wohlgeordneten geschépf-
lichen Sein die Urheberschaft Gottes so gestaltet, daB sie nicht nur
als etwas Festes, Unverbriichliches, sondern in wirklicher Gegeniiber-
stellung zum Geschépfe auch als Geltung, als letztverantwortliches
und letztbestimmendes Prinzip erscheint. Hierin unterscheidet sich
die Auktoritit Gottes von seiner objektiven Heiligkeit.

Als letzte Eigenschaft der Auktoritit haben wir die bindende
Kraft bestimmt. Auktoritit ist ein ordnendes Prinzip, das kraft seiner
tiberwiegenden Machtfiille Anerkennung gebietet. Das Wohlgeordnet-
sein der Auktoritit nach formalen Gesichtspunkten wird hier voraus-
gesetzt, in unserem Falle also die formale Heiligkeit Gottes. Aber die
Auktoritdt als solche bindet nicht durch diese Giite und Wohlordnung,
sondern bloB durch die Ordnung, durch das Erst-Sein nach Macht.
Das geschopfliche Sein besitzt aber kein anderes ordnendes Prinzip
als die Macht Gottes und seine Ausspriiche. Daher muB3 jede geschépf-
liche Seins- und Bewegungs-AuBerung sich nach diesen Prinzipien
richten, da sie nur innerhalb derselben mdglich sind. Alles was sich
denselben entzieht, gehort in das Gebiet des Nicht-Seienden. Hiermit
sind wir beim ewigen Gesetz, der allernichsten Voraussetzung der
Auktoritit angelangt, von dem sich letztere wieder nur durch die
aktuellen Beziehungen zum geschopflichen Sein, im Sinne einer aktuellen
Bindung unterscheidet. Das lateinische auctoro und das griechische
¢¢w driicken diese bindende Eigenschaft der Auktoritit aus, wihrend
die Form von 3¢w (3edw) auf die gegeniiberstehende Bediirftigkeit (Stiitze,
Ordnung usw.) hinweist, wie auch im 3¢ov (debitum) sowohl die Pflicht
als auch die schuldige Ehrfurcht (Angst, Scham) ausgedriickt erscheinen.

Das Verhiltnis der Auktoritit zur objektiven Heiligkeit konnen
wir demnach darin gegeben sehen, daB letztere ihrer formellen Bestim-
mung nach absolute Werte in sich schlieBt. Sowohl die Seins- als
auch die Norm-Heiligkeit Gottes bezeichnet zunichst die gottliche Sub-
stanz oder die ndchsten Titigkeitsprinzipien derselben. Sie wiirden
als ewige Werte bestehen, wenn auch kein geschopfliches Sein existierte.
Die Auktoritit hingegen bezeichnet formell die Urheberschaft Gottes,



412 Formale und objektive Heiligkeit

insofern sie das Geschopf in allen seinen Seinsbeziehungen ordnet und
bindet. Die objektive Heiligkeit gehoért zur Auktoritit als Voraus-
setzung ; die Beziehung der Urheberschaft aber, und zwar der geistigen,
selbstbestimmenden Urheberschaft stellt ihren formellen, charakte-
ristischen Zug dar. Gott als erste Wahrheit und als héchstes Gut im
Sinne des letzten, allumfassenden Zweckes, und zwar nach den aktuellen
geschopflichen Beziehungen, stellt die auBertrinitarische Auktoritit
Gottes dar. Weil Gott ein Prinzip, ein geistiges, alles ordnendes und
bindendes Prinzip ist, von dem die geordneten und gebundenen Geschipfe
abhingig sind, kann seine transzendente Majestit unter dem Begriffe
der Auktoritdt gestaltet und unserm Verstande niher gebracht werden.

* *
*

Durch die Relationen werden Subsistenzen einander gegeniiber-
gestellt, da alles, was naturhaft ist, bloB die Grundlage der Relation
bildet ; das Subjekt selbst ist die Subsistenz. Daher werden auch durch
die Beziehung der Auktoritit Subsistenzen gegeniibergestellt und nach
unvertauschbaren Relationen voneinander unterschieden. Grundlage
der Auktoritit ist die Macht im allgemeinsten Sinne, sofern sie das
Prinzip jeder, sei es physisch, sei es objektiv, ordnenden KraftiuBerung
bedeutet. Aus dem Subjekt der Macht stromt irgend etwas auf eine
andere Subsistenz hiniiber, wodurch die Beziehung der Auktoritit
begriindet wird. Da Gott die Seins- und Machtfiille ist, kommt ihm
die Grundlage der Auktoritit in einer erhéhten Form zu, mit der die
iibrigen Arten der Auktoritit nur in schwachen, schattenhaften Um-
rissen vergleichbar sind. Es gibt eine blinde und eine Ordnung schaffende
Macht. Gott ist ganz Geist, Vernunft und Wille ; daher hat eine blinde
Macht in ihm keinen Platz. In Gott sind Subsistenzen einander gegen-
iibergestellt ; aber Gott sind im eigentlichen Sinne keine Subsistenzen
gegeniibergestellt. Jede auBergottliche Subsistenz besitzt die eigene,
ihr auf Grund der inneren Prinzipien zukommende Unabhingigkeit nur
durch den Bestand in der Macht Gottes und durch dieselbe : est aliquid
Dei, wie man es gewohnlich auszudriicken pflegt. Diese Subsistenzen
erhalten ihr ganzes Sein, dessen Zweck und Wahrheit, mit einem Wort,
die volle Ordnung ihrer inneren und dulleren Beziehungen von Gott.
Deshalb steht iiber thnen Gott nicht bloB als Prinzip, sondern auch als
Auktoritit, als Mehrer, Forderer ihres Wohles und als Lenker ihres
Schicksals. Gott wird das bonum separatum Universi genannt. Des-
halb ist Gott Auktoritit der Welt gegeniiber, daB er durch seine Vor-
sehung das Wohl des Universums vorschreiben, durch seine Macht aber
dasselbe verwirklichen kann. Diese Auktoritit Gottes betet der Psalmist
an : Opera manuum eius veritas et iudicium?, quia in manu eius sunt

2
omnes fines terrae 2. — e

1 Ps. 110, 7. 2 Ps. 94, 4.



	Formale und objektive Heiligkeit [Fortsetzung]

