Zeitschrift: Divus Thomas
Band: 17 (1939)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Literarische Besprechungen.

Philosophie.

E. Rolland et L. Esquirol : La philosophie chrétienne de Malebranche.
Archivesde philosophie, vol. XIV, cahier 1.— Paris, Beauchesne, 1938, 236 pp .

Pour n’avoir pas l'éclat du tricentenaire du Discours de la Méthode, le
trois centiéme anniversaire de la naissance de Malebranche (1638) n’a pas
manqué d’étre célébré par des publications de valeur. Pour l'instant, on
ne signalera que ce volume. L’étude de M. E. Rolland, Le surnaturel dans
la philosophie de Malebranche, nous découvre le centre du systeme que
construisit le grand Oratorien. Quelle relation établir entre le donné surna-
turel de la Révélation chrétienne et le donné purement métaphysique de
la raison ? Le point de rencontre de ces deux sources de connaissance offre
un objet d’étude trés heureusement choisi, si I'on veut caractériser d'une
maniére profonde la pensée de Malebranche. C’est précisément sur ce point
que le philosophe, disciple de Descartes en tant de problémes, s’éloigne
le plus de son maitre, et se rapproche davantage de la tradition qui remonte
de saint Anselme a saint Augustin et a saint Athanase. I1 y a dans I'ame
de Malebranche un conflit intime, dont son systéme philosophique sera
le témoin, conflit entre une exigence rationaliste rigoureuse et une ten-
dance a déprécier les puissances purement naturelles. On comprend, deés
lors, que, pour le résoudre, pour soutenir la défaillance naturelle de la
spéculation rationnelle, 1'Oratorien fasse appel au donné révélé surnaturel.
Dogme et métaphysique se mélent, sans que leurs compétences respec-
tives soient suffisamment distinguées. Le surnaturel sortant de son role
légitime, il y a « surnaturalisme ». Ce malheureux essai de philosophie chré-
tienne compromet l'idéal qu’il veut servir. Une judicieuse érudition, de
fines remarques psychologiques, des analyses précises et nuancées rendent
cette étude a la fois convaincante et agréable a lire. M. Brunschvicg avait
déja cité des exemples, tirés de Malebranche, de cette invasion de la foi
dans la métaphysique (Le Progrés de la conscience... p. 201-209). Le rapide
essai de M. E. R. permettra d’apprécier les jugements du professeur de la
Sorbonne.

Les mémes qualités se remarquent dans I'étude si difficile, conduite
avec bonheur, par le P. L. Esquirol sur Le mérite et la grdce dans I’cuvre
de Malebranche. 11 s’agit, non plus comme précédemment de la collabo-
ration intime de la raison et de la foi, mais de I'union de l’acte libre et de
la motion divine. Le probléme du mérite se complique dans le systéme
de I'Oratorien du fait de ses théories sur la Providence et sur la causalité
divine. L’antinomie qui apparait déja dans l'ordre naturel entre l'affir-
mation de la liberté et I'absence de causalité positive de la part de la créa-
ture ne fait que s’accuser dans l'ordre surnaturel ot I'emprise divine prend



Literarische Besprechungen 361

toute sa plénitude. La solution est a chercher dans une théorie de la liberté,
simple pouvoir d’attention, d’arrét, de modération, de direction... La
liberté ne fait rien de positif, mais conditionne tout. Par un jeu illusoire
d’épithetes contraires, Malebranche est accusé de jansénisme par les Jésuites,
de molinisme par Arnauld ; en réalité, il est lui-méme, et s’ingénie a rester
indépendant des écoles qui s’épuisent en leurs disputes. Le P. E. retrace
brievement l'histoire du probléeme depuis Pélage jusqu’au temps de Male-
branche ; puis il étudie dans la Morale de celui-ci le probléme du mérite ;
enfin, il détermine successivement les roles de ’entendement, de la volonté
et de la grice dans I'acte humain. Au cours de ces minutieuses analyses,
il dégage avec autant de précision qu'il est possible en une matiére aussi
complexe, les conceptions originales, subtiles et parfois obscures de Male-
branche. Il faut conclure ensuite, en toute justice, que 1'Oratorien n’a pas
apporté a l'orthodoxie, sur ce point, un enrichissement durable.

Fribourg. I. Chevalier O. P.

P. Descogs, A. Stocker, J. de la Vaissiére, R. Jolivet, P. Virton : Autour,
de la Personne humaine. Archives de Philosophie, vol. XIV, cahier 2.— Paris
Beauchesne, 1938, 186 pp.

Dans ce nouveau cahier, la personne humaine est successivement
étudiée de divers points de vue, métaphysique, psychologique, éthique et
juridique.

Sous le titre « Individu et Personne », le Pére P. Descoqs critique nom-
bre de publications récentes qui donnent une place importante a cette
distinction céléebre ou qui en déduisent des conclusions pratiques, spécia-
lement dans le domaine social. Selon lui, le sens métaphysique de cette
distinction est aujourd’hui faussé et son application sociale ne va pas sans
danger. Il présente ainsi la signification traditionnelle des concepts d’in-
dividu et de personne : « S'il est bien vrai que, pour toute la scolastique,
la personne est une substance individuelle, un individu, mais un individu
supérieur dans 1’échelle des individus, en tant qu’il est doué d’intelligence
et d-e libert¢, il s’ensuivra que tout ce qui est dans l'individu humain :
passion, sensibilité... relévera directement de sa personnalité au méme
titre de droit que la générosité et le reste. Qu’on dise que, dans la personne,
il y a des facultés, des tendances inégales en valeur, impliquant des degrés
divers de perfection, rien de mieux. Mais cette distinction-1a n’a absolu-
ment aucun rapport avec la distinction individu et personne, et, philoso-
phiquement parlant, elle n’entraine dans le sujet humain, supposé un,
aucune opposition entre 1'un et l'autre. » C'est I'individualité qui « cons-
titue essenticllement et fondamentalement » la personne. « Le fondement
métaphysique de la personne et de la personnalité n’est pas a chercher
dans des velations, sociales ou autres, mais dans étre substantiel de
I'individu. » (Cf. p. 20-21, 33, 42.)

De ce point de vue rigoureusement métaphysique, le P. D. crible de
fleches les auteurs qui détournent de leur sens historique et philosophique,



362 Literarische Besprechungen

en les opposant I'une a l'autre, les notions d’individu et de personne. Il
reproche & M. Emmanuel Mounier de ne pas rattacher son personnalisme
a la fin derniére et de manquer de précision philosophique dans la défi-
nition de ces deux termes : double défaut qui risque fort d’entrainer ce
personnalisme flou & un individualisme pratique achevé. M. Denys de
Rougemont définit la personne d'un point de vue avant tout psychologique,
il manque de profondeur, il ne signale entre les deux objets & définir que
des divergences purement accidentelles : rien n’empéchera donc son per-
sonnalisme de se muer lui aussi en individualisme. M. P. H. Simon s’attire
les mémes critiques. M. Lemarié a le tort de mettre la liberté a la base de
la personnalité, alors que la liberté se fonde sur l'intelligence et que toutes
deux s’enracinent dans l'étre substantiel.

Le R. P. Gillet, MM. Vialatoux et Maritain s’élévent vraiment au plan
métaphysique. Si le P. D. se déclare d’accord avec eux sur de nombreux
points, il ne laisse pas de signaler des divergences ; il souligne 1'opposition
arbitraire qui rattache a l'individualité passion, égoisme, servitude, tout
ce qui en I'homme est inférieur, et a la personnalité tout ce qui est supé-
rieur, intelligence, générosité, culture, liberté... L’origine de cette concep-
tion antithétique de la personne et de l'individu, le P. D. la déceéle dans
la théorie thomiste de l'individualisation au sein d’'une méme espéce par la
matiere. Il y a la, selon lui, interférence de deux problémes : celui de la mul-
tiplication des individus et celui du principe constitutif de I'individu. Ce qui
distingue, est-ce vraiment ce qui constitue ? Pourquoi la définition de
I'individu impliquerait-elle a priori un hylémorphisme déterminé et une
théorie sur la limitation de I'étre par I’essence ? Ce qui constitue I'individu,
c’est son entité méme, incommunicable, « essence et existence, forme pure,
matiére et forme la ou il s'agira d’étres matériels ». Dés lors, comment
l'opposer & la personne, quand il s’agit d'un étre doué, par essence, de
raison ? Suivant la célébre définition de Boeéce, la personne est rafionalis
naturae individua substantia ; le P. D. la glosera ainsi : « La ol vous avez
personnalité, vous avez nécessairement individualité, ou plus exactement
la personnalité n’est qu’une individualité déterminée et compléte d’un
rang supérieur, sans que vous puissiez déceler entre les deux la moindre
opposition. » Mais l'individualité étant une notion plus étendue, qui con-
vient aussi aux étres irrationnels, ne se confondra pas nécessairement
avec la personnalité. Dés lors, il est aisé de discerner la part d’artificiel
et d’arbitraire qui se rencontre dans les autres arguments allégués en faveur
de la distinction au sens récent : l'individu est partie et la personne est
un tout indépendant, l'individu est pour l'univers et l'univers pour la
personne, l'individu est « clos » et la personne « ouverte ».

Outre cette interférence de deux problémes, deux confusions contri-
buent encore & expliquer I’abus moderne de cette antithése. Le discrédit
de l'individualisme a rejailli sur l'individu, d’une part; d’autre part, la
distinction qui existe entre la nature et la personne a été transposée, par
suite d’'un rapprochement excessif de l'individu et de la nature, entre
« I'individu-parcelle de la nature » et la personne.

Apreés avoir ainsi dénoncé les déviations actuelles, le P. D. dirige sa



Literarische Besprechungen 363

critique contre deux conceptions nouvelles de la personne. Celle de M. Blondel
est une description empruntée a la psychologie humaine et est dépourvue
du caractére d'universalité et de nécessité, qui convient & une définition
vraiment philosophique, celle du P. Fessard qui ferait de la personne non
pas un « terme ou principe de relation », mais la « relation méme », repose
sur une base insuffisante et décevante ; I'accessoire y passe pour l’essentiel,
le secondaire pour le principal. On retrouverait dans Fichte des éléments
de cette conception nouvelle.

Enfin, il y a lieu de signaler cette « Somme sur la Personne » que cons-
tituent les lecons magistrales de la Semaine Sociale de Clermont-Ferrand.
On pourrait a leur sujet répéter toutes les remarques critiques précédentes.
Signalons seulement une nouvelle observation sur la personnalité morale
des sociétés. Selon le P. Delos : « La personnalité des sociétés n’est pas
une pure métaphore. C’'est méme trop peu, pour en expliquer le sens pro-
fond, de recourir a l’analogie, car il n'y a pas seulement analogie entre
I'individuel et le social, entre I'homme et la société. » Le P. Descoqs montre
sans peine qu’il y a, non pas métaphore en effet, mais analogie entre la
personnalité humaine et la personnalité morale de la société. Mais le terme
d’analogie peut désigner soit une convenance métaphysique, soit une
méthode. Au premier sens, on ne peut souscrire a la derniére phrase du
P. Delos ; et, de prime abord, c’est bien ce sens qu’elle suggére. Mais, au
second sens, elle nous parait acceptable. Il y a en effet deux méthodes
qui permettent d’affirmer la personnalité morale d'une société : le raison-
nement par analogie que fera le métaphysicien étudiant les conditions
a priori d’'une légitime application a la société de la notion métaphysique
de personne; ou bien, la recherche positive du sociologue qui discerne
dans les sociétés de fait les caractéres de la personnalité : étre un, réel,
complet, « qui, parce qu’il est présence d’esprit, se connait et connait sa
fin ; qui se veut et veut sa propre fin ; qui se décide et possede la maitrise
de ses actes. » Il est vrai de dire que le raisonnement par analogie ne suffit
pas pour déceler ces traits, qu’il ne convient pas a la méthode positive
du sociologue ; pour apprécier les affirmations de celui-ci, il faudra donc
se placer & son point de vue scientifique ou contester la légitimité de sa
méthode d’investigation. Il est également vrai, du point de vue métaphy-
sique, d’affirmer que la personnalité, découverte par le sociologue dans
les sociétés, n’est qu’analogue 4 la personnalité humaine. Un semblable
pluralisme de méthodes n’est-il pas proposé par le P. Virton, dans une
étude du présent cahier ? « Le droit ne définit pas I’homme... Esquisser
la philosophie juridique de la personne, cela peut étre dégager, de fagon
descriptive, les éléments fournis par un systéme juridique ; cela peut étre
aussi partir d'une conception philosophique de I’homme pour en déduire
logiquement l'orientation normale du droit. Il doit y avoir des aboutis-
sements, communs a ces deux méthodes, valables en fait puisque réalisés,
valables en droit pgisque liés & une saine conception philosophique. » Au
reste, on ne croit pas que le P. Descoqgs rejette ces moyens divers de cerner
la complexe réalité.

A partir de la définition qu’il donne de l'individu et de la personne,



364 Literarische Besprechungen

les critiques qu’il multiplie au cours de cette étude sont inévitables. Mais
le savant philosophe n’exagere-t-il pas 'opposition visée, en la transportant
sur le plan métaphysique, jusqu’a préter a ses fauteurs une sorte de dua-
lisme qu'’ils rejetteraient certainement ? On pourrait souhaiter que le
P. Descogs justifiat et expliquat sa conception de la personne humaine,
car sa trop rapide exégese du texte de Boece, repris par saint Thomas, ne
saurait suffire en philosophie. Il serait désirable aussi qu’on tint compte
des réalités mises en relief par les auteurs pris a parti, et que, si leur dis-
tinction est irrecevable, on la remplagit par une explication meilleure.
Certes, les éléments positifs ne manquent pas dans cette étude, mais un
effort spéculatif plus poussé efit sans doute mieux valu que ce jeu dialec-
tique assez facile, mais courageux et utile. Peut-étre, cet article n’est-il
qu’une préface et verrons-nous bientdt une étude constructive du P. D.
sur la personne humaine !

Le Dr Stocker, dans son article : Pour une psychologie de la personne,
s’éleve contre la conception de plus en plus abandonnée d’une psychologie
sans ame, victime d'un « physiologisme » outrancier, peu éloigné du maté-
rialisme. La psychologie vraiment humaine doit étre une étude de 1'esprit,
mens, notitia et amor. Exposition un peu déconcertante, érudition disparate.

Le P. de la Vaissiere recherche les rapports qui existent entie Les
caractérologies et la psychologie profonde. Sous ces deux derniers mots, il
entend « toute la vie psychologique définie dans un aspect réel unissant le
passé, le présent et I'avenir dans les plus intimes profondeurs ». Les carac-
térologies contemporaines, de tendance totalitaire et structurale, ont
bien pour but d’établir une telle définition. Y parviennent-elles ? Non !
La caractérologie scientifique, expérimentale, aboutit & une faillite dans
le domaine de la psychologie profonde. Sa méthode presque exclusive est,
en effet, celle des tests ; or, on sait & quels écueils inévitables elle se heurte,
surtout lorsqu’il s’agit de détecter les réalités humaines les plus profondes
qui sont d’ordre spirituel, comme les motifs d’agir. Les critéres, tels que
la constitution anatomique, organique, I'équilibre endocrinien, la physio-
gnomie, l’écriture, les enquétes statistiques, fournissent des indications
précieuses, mais globales, superficielles, nullement spécifiques, et qui ne
révélent pas « l'unité personnelle de 'homme intérieur dans le dévelop-
pement de l'activité psychique ». La caractérologie profane (Laienpsycho-
logie), en revanche, celle des pottes, des romanciers, des diplomates, des
essayistes de talent, celle d’habiles directeurs d’ame, arrive, par une obser-
vation pénétrante, mais sans aucune technique de laboratoire, & une psy-
chologie vraiment profonde. Les caractérologies profanes atteignent parfois
« tous les ressorts psychologiques conscients et inconscients du présent
et du passé ; elles excellent & y manifester une organisation psychologique
parfaitement cohérente, déroulant la vie du sujet dans 1'unité de 1’ensemble
et des moindres détails ». En conclusion, si la caractérologie scientifique
a rompu avec la psychologie atomistique, elle n’a pas encore atteint les
résultats espérés ; mais on doit en poursuivre le perfectionnement métho-
dique, sans déprécier la caractérologie profane.

On trouvera une précieuse confirmation de cette prudente réserve dans



Literarische Besprechungen 365

les critiques si pertinentes de M. Le Senne a l’adresse du positivisme. Qu’on
nous permette de citer une page suggestive : « Il convient d’avertir parti-
culierement contre la partialité d’'un empirisme scientifique qui, subor-
donnant le respect de ’expérience a ses exigences propres de schématisation
et de mesure, finit par restreindre ’expérience a celles qui se donnent dans
les laboratoires, entre des appareils, et s’y expriment dans un formalisme
mathématique. Ce n’est pas ici le lieu de marquer la valeur et 'insuffisance
de ces transformations : il suffit d’indiquer la partialité, et de l'attitude
prise, et des expériences privilégi¢es, pour empécher de restreindre la
description de l'expérience a cette interprétation et a cette utilisation de
certaines expériences. Il ne se passe qu’assez peu de choses dans un labo-
ratoire ou sur une table d’Académie ; 'aurore boréale, la découverte de
I’Amérique, Waterloo, le dévouement d’un sauveteur, 1’assaut de ’Everest
se sont faits et se font ailleurs. Notamment, a ne vouloir connaitre
I’homme qu’a travers la psychologie objective, on est condamné a exclure
la pensée, I’'amour, la haine, et tout ce qui donne pour tout homme un
sens & la vie. Ce qu'un manuel de psychologie contient de réalité psycho-
logique est misérable auprés de ce qu’en contiennent les fables de La
Fontaine. A vouloir se limiter & l'expérience scientifique, c’est 'expérience
presque entiere qu’'on finit par expulser de la connaissance au nom de
I'expérience. » (L.e Senne, Obstacle et Valeur, p. 29-30.)

Dans ses Notes pour une éthique persomnaliste, M. Jolivet montre que
les insuffisantes notions de la personnalité, qui ont été élaborées par Kant,
Nicolai Hartmann, Max Scheler, William Stern, ne peuvent servir de base
a4 une éthique personnaliste. « Les valeurs personnelles supposent l'exis-
tence de valeurs supra-personnelles. » La personnalité humaine est & con-
quérir d’une certaine maniére par le perfectionnement de I'image de Dieu
en I'homme : « le destin de la personne est lié au spiritualisme » Avec
son érudition sans défaut, M. J. signale ce qu’une telle conception peut
retenir des idées de Maine de Biran, de Kierkegaard, de M. Heidegger,
de M. Gabriel Marcel, puis comment elle intégre, dans un idéal moral cohé-
rent, le service du bien commun et le respect d’autrui, la soumission a Dieu,
la communion morale de I’amitié et la vocation personnelle, et reste ouverte
a l'insertion de la grace.

Etudiant La personne humaine en face du droit, le P. Virton recherche
quelle idée de la personne est impliquée dans la législation, la jurisprudence
et les doctrines des juristes. Remarquons tout de suite qu’il s'agit seu-
lement du droit frangais et que des études paralleles sur le droit actuel
de certains autres Etats révéleraient plus d’une différence fort instructive,
sinon édifiante. Les personnes humaines apparaissent dans le droit comme
sociables, responsables, libres, égales; toutefois la loi méme, pour l'ordre
public et la vie en commun, limite la liberté individuelle : de 1a le probleme
d’une autorité supérieure & 'homme, en tant que membre de la société.
De son c6té, la personne humaine limite les exigences de la loi; elle est
toujours autorisée a se libérer d’une contrainte injuste dont elle est juge
supréme ici-bas : elle ne se soumet pas d’une maniére absolue et aveugle.
Des théories diverses cherchent a résoudre ces antinomies; le P. V. en



366 Literarische Besprechungen

retient deux, parmi les plus cohérentes et les plus célébres, celles de Duguit
et de Hauriou ; puis, il tente de les concilier sur plusieurs points. En voici
un exemple : Hauriou affirme la nécessité d’une subordination juridique
de la personne humaine a ceux qui détiennent le pouvoir en vertu de son
« consentement coutumier », Duguit estime que jamais il n’y aura sujétion
de la personne humaine au Souverain ; « accordons-les en disant : la subor-
dination de la personne n’est jamais sujétion. La personne humaine est
et doit demeurer autonome ». Soumise et autonome. Autonomie, d’ailleurs,
n’'est pas anarchie, et si la personne est « pour soi », elle n’en est pas moins
« reliée ». On regrette qu’'une étude si suggestive soit déparée par quelques
infidélités a la méthode choisie et par des remarques bien superficielles,
spécialement lorsque l'auteur critique le principe : bonum particulare ordi-
natur in bonum commune sicut in finem.

Fribourg. I. Chevalier O. P.

Saint Augustin : La Morale chrétienne. De Moribus Ecclesiae, de Agone
christiano, de Natura boni. — Texte, traduction, notes par B. Roland-Gosselin
— Paris, Desclée de Brouwer. 1936. 252 pp.

Ce livre est le premier d'une collection qui se propose de faire connaitre
directement, au public instruit, I’ceuvre de saint Augustin, Ecclesiae lumen.
D’élégants volumes in-12, reliés toile bleue, présenteront des extraits de
tous les écrits du Docteur, de maniére que la substance et 'ordre de chaque
ouvrage apparaissent aux lecteurs dans leur plénitude et leur originalité.
Le texte latin, édité sur la page gauche, est celui de la grande édition des
Bénédictins, compte tenu, quand il y a lieu, des variantes indiquées dans
le « corpus » de Vienne ; sont conservées toutes les divisions traditionnelles
en livres, chapitres et paragraphes ; on y ajoute, pour la clarté, des divisions
en « parties » et en « sections », auxquelles on donne des titres qui permettent
de mieux suivre la progression de la pensée. La traduction frangaise, sur
la page droite, est enrichie de sous-titres en lettres grasses, qui indiquent
I'idée essentielle du paragraphe. Outre ces « notes logiques », des « notes
complémentaires », trés bréves, reléguées a la fin du volume, apportent
les renseignements historiques et doctrinaux nécessaires 4 la bonne
intelligence du texte.

Ce volume inaugural offre, groupés sous le titre général : La Morale
chrétienne, trois opuscules de dates différentes : de moribus ecclesiae catholicae
(388), de agone christiano (396), de natura boni (405). Ils contiennent
les principes fondamentaux de la morale chrétienne qu’ils rattachent d’une
part au dogme et d’autre part aux aspirations et & I’expérience humaines.
Dans une courte introduction, M. R.-G. en fait une substantielle synthése.

On remarquera dans le premier opuscule, la maniére si personnelle
dont saint Augustin intégre dans l'ordre de I'amour toute ’activité morale.
Les vertus apparaissent comme l'efflorescence multiforme d'un seul amour :
« que si la vertu nous conduit a la vie heureuse, j'ose affirmer que la vertu
n’est absolument rien autre chose que le souverain amour de Dieu. Car



Literarische Besprechungen 367

en disant qu’elle est quadripartite, on le dit, autant que je le comprends,
des divers mouvements de l'amour lui-méme. Aussi ces fameuses quatre
vertus (plaise au ciel que leur force soit dans tous les esprits comme leur
nom est dans toutes les bouches), je n’hésiterai pas a les définir ainsi : la
tempérance est 'amour qui se donne intégralement a ce qu’il aime; la
force est 'amour qui tolere tout facilement pour ce qu’il aime ; la justice
est I'amour qui sert exclusivement ce qu’il aime et & cause de cela domine
avec rectitude ; la prudence est l'amour qui sépare avec sagacité ce qui
lui est utile de ce qui lui est nuisible. Mais cet amour, nous l'avons dit,
n’est pas n’importe quel amour, mais 'amour de Dieu, c’est-a-dire du
souverain bien, de la souveraine sagesse et de la souveraine harmonie.
Aussi peut-on encore définir les vertus en disant : la tempérance est I'amour
qui se conserve inteégre et incorruptible pour Dieu ; la force est I'amour
supportant facilement tout pour Dieu ; la justice est 'amour qui ne sert
que Dieu, et & cause de cela commande bien aux choses soumises a ’homme ;
la prudence est 'amour qui discerne bien ce qui l'aide a aller & Dieu de ce
qui l’en empéche. »

Le combat chrétien, qui semble s’adresser & des gens rudes, dépeint
I'adversaire a vaincre, le démon, et insiste sur le caractére intérieur de la
lutte morale.

La nature du bien réfute le dualisme manichéen. Le probléme du mal
est au centre du débat. Saint Augustin rappelle la solution qu’il avait
adoptée lorsqu’il découvrit les livres néo-platoniciens : le mal n’existe pas
a l’état pur, il est privation d’étre, il présuppose un bien. La corruption
des créatures irrationnelles concourt a l'ordre universel ; la méme idée
d’ordre explique la peine, compensation du péché : « la nature raisonnable
est mieux ordonnée en souffrant justement dans les supplices qu’en jouissant
impunément dans le péché. Cependant, comme elle ne cesse méme la d’avoir
un mode, une forme et un ordre, dans quelque extrémité qu’elle tombe
elle est un certain bien. S’ils lui étaient absolument retirés et s’ils étaient
totalement détruits, il n’y aurait plus aucun bien car il ne resterait rien
de la nature. »

' L’intérét de cette collection nouvelle n’échappe 4 personne. Un choix
s’imposait dans I’ccuvre si abondante de saint Augustin, dont tant de parties
polémiques ont vieilli. Sachons gré aux savants directeurs et collaborateurs
de cette ceuvre d’avoir assumé une tiche aussi délicate. On souhaite que
des volumes, d’une tenue si parfaite, se succédent a un rythme rapide et
trouvent auprés du public I'accueil empressé qu’ils méritent.

Fribourg. I. Chevalier O. P.

M. Wittmann : Die Ethik des hl. Thomas von Aquin. — Miinchen,
Hueber. 1933.

Eine Rezension dieses Buches, das bereits 1933 erschienen ist, wird
nicht als tberfliissig zu beurteilen sein, wenn man die groBe Bedeutung
ermiBt, die es sich in weiten, fiir Thomas interessierten, Kreisen errungen



368 Literarische Besprechungen

hat. Der Autor hat die Absicht, die Ethik des hl. Thomas aus dem theo-
logischen Rahmen herauszuheben und in ihrem philosophisch- systema-
tischen Aufbau darzustellen. Zur Erreichung dieses hochgesteckten Zieles
wihlt er die rein historische Methode.

Die vier Kapitel des Buches entnehmen ihre Gedanken und Reihen-
folge hauptsichlich der Lehre der I-II der Summa theologica iiber Gliick-
seligkeit, menschliche Handlungen, Tugend und Gesetz. Man kann dem
Verf. in etwa Recht geben, daB3 er philosophische Gedanken der Summa
theologica herausgreift und gesondert darstellt. Einzelne Stiicke in der
Summa tragen stark. philosophisches Geprage. Man darf aber dabei nicht
unberiicksichtigt lassen, daB3 diese Stiicke in einem « theologischen » Ganzen
ruhen. Der Autor nimmt Traktate, die wesentlich theologisch sind, heraus,
um sie in philosophischem Gesichtsfeld zu sehen. Wenn auBler der Lehre
von der Gnade und den iibernatiirlichen Tugenden irgend ein Traktat
der thomistischen Moral theologischen Charakter hat, dann ist es jener
iiber die Gliickseligkeit. Trotz der metaphysischen Erérterungen iiber
Ziel und Zielstrebigkeit bildet die Gliickseligkeitslehre der Summa das
Fundament fiir die theologische Richtung und Stimmung der thomistischen
Moral. Der Autor hat selbst gespiirt, dall sich viele Dinge in der Moral
des Aquinaten nicht einfachhin ins philosophische Blickfeld riicken lassen,
weswegen er rein theologische Tatsachen erwihnen mufl wie Caritas und
iibernatiirlicher Glaube. Der Autor begeht somit grundsitzlich den Fehler,
den Thomas in seiner Wissenschafts- und Tugendlehre vermieden sehen
will : die Vermischung zweier wesentlich und absolut verschiedener Blick-
richtungen und Seelenhaltungen. Aber man sieht iiber diese, wenn auch
prinzipielle, Schwierigkeit des Buches hinweg, wenn man vom Autor
wenigstens den versprochenen Tiefenblick in die Systematik und histori-
schen Quellen der thomistischen Ethik erhidlt. Der Verf. bemiiht sich,
hauptsichlich antike Moralsysteme mit der Ethik des Aquinaten zu ver-
gleichen und Parallelen, Gegensiitzlichkeiten und eventuelle Abhéingig-
keiten aufzudecken. Ohne Zweifel muB dieser Versuch Anerkennung
finden, denn, wenn er gelingt, gestaltet sich das Bild der thomistischen
Ethik plastischer, als es die rein spekulative Methode zu geben vermag.
Aber weder die historische Fundierung, noch auch die Einfiihrung in die
Systematik des hl. Thomas wird vom Autor befriedigend geboten. Der
Verf. hat in dem Drang des Vergleichens und Entgegenhaltens oft reine
Kombinationen als Tatsache hingestellt. Th., Deman hat in Bulletin
Thom. IIT S. 934-941 mehrere solcher Hypothesen zusammengestellt.
Wir verweisen hier auf einen ganz besonders offen liegenden Fall aus dem
Kapitel iiber die Tugend. Prof. Wittmann sieht einen gewissen Unter-
schied in der Habituslehre des Aquinaten von jener des Stagiriten, insofern
Thomas mehr die dauerhafte und feste Neigung zum Guten betone, wahrend
Arist. die bewuBte und freie Hingebung an das Gute unterstreiche (S. 223).
Wir miissen sagen, da3 eher das Gegenteil der Fall ist. Zunichst ist sowohl
fiir Thomas wie Aristoteles der Habitus eine subjektive Ausrichtung,
wie {iberhaupt jedes Akzidens wesentlich auf ein Subjekt hingeordnet
ist. Aber in der thomistischen Lehre bekommt diese Geneigtheit ihre spe-



Literarische Besprechungen 369

zifische Normierung nicht aus der subjektiven Festigkeit und Dauerhaftig-
keit, wie Wittmann meint, sondern aus dem Objekt. Wir beriihren hiermit
die fundamentale Unterscheidung zwischen Disposition und Habitus.
Thomas hat sich darin selbst gewandelt. Im Sentenzenkommentar kommt
er noch mit Arist. iiberein, daB der Habitus im wesentlichen eine gewohn-
heitsmafBige und freudige (also subjektive) Geneigtheit besagt, die natiir-
lich nur dann « Tugend » ist, wenn sie nach dem Guten um des Guten willen
ausgerichtet ist. Prof. Ramirez hat neuestens in seinem Artikel « Doctrina
S. Thomae Aqu. de distinctione inter habitum et dispositionem » (Studia
Anselmiana 1938, S. 121-142) diese IFrage sowohl historisch wie auch
spekulativ in klarster und griindlichster Form zur Darstellung gebracht.
Aber auch vor dem Erscheinen des Buches von Prof. Wittmann hatte
man lingst den Finger auf die Lehre der Summa vom spezifischen Unter-
schied zwischen Dispositio und Habitus gelegt und festgestellt, daB fiir
Thomas nicht die feste und dauerhafte Geneigtheit, sondern die objektiv
feste Normierung die spezifische Wesenheit des Habitus bestimmt. Thomas
unterscheidet klar zwischen Innesein des Habitus, — also subjektiver
Festigkeit und Dauerhaftigkeit, — und spezifischem Wesen des Habitus,
d. h. dem Ausgerichtetsein nach einem inhaltlich festgefiigten und unum-
stoflichen Objekt. Einem aufmerksam studierenden Leser der Summa
konnte das Responsum 3 in I-IT 49, 2 nicht entgehen, in dem diese voll-
standig neuartige Lehre herausgestellt wird. Ohne Einsicht in dieses Res-
ponsum erfalt man die Habitus- und Tugendlehre des hl. Thomas kaum
an der Oberfliche. Aus der Kenntnis des spezifischen Unterschiedes zwi-
schen Dispositio und Habitus wire dem Autor auch eine klarere und
genauere Darstellung der vollkommenen und unvollkommenen Tugend
moglich gewesen. Und weiterhin hitte sich ihm auch eine bessere Sicht
in die interessante Frage von der Einheit und Harmonie der Tugenden
geboten. Gerade die Frage iiber die «connexio virtutum» (I-II 65) wire
dazu angetan gewesen, den systematischen Aufbau, den der Autor zu
geben versprochen hat, sichtbar zu machen. Da reichen einfache Ver-
gleiche mit neuplatonischen Elementen nicht aus.

' DaB der Verfasser den Inhalt der thomistischen Texte nicht erfaBt,
S€1 an einem weiteren Beispiel nachgewiesen. Bezugnehmend auf I-II
56, 6 findet es Prof. Wittmann « auffallend, daBB Thomas zuletzt, am Schlul
der dem Triger der Tugend gewidmeten Erérterungen, noch die Frage
aufwirft, ob auch der Wille Subjekt der Tugend sein kann ... nachdem
zuvor festgestellt worden ist, daB gerade der Wille in erster Linie Triger
der Tugend ist und andere Seelenkrifte nur in Abhingigkeit von ihm
daran beteiligt sind » (S. 236). Prof. Wittmann verweist dabei auf Art. 3
derselben Quaestio. Fiir Thomas steht es bereits aus q. 50, 5 fest, daB im
Willen irgendwelcher « Habitus » sein kann. In Art. 6 der Quaestio 56
weist Thomas nach, daB der Wille Trager wirklicher Tugendhabitus ist.
Das intendierte aber der Art. 3 nicht. Dort betonte Thomas nur, da als
Subjekt einer Tugend im vollkommenen Sinn des Tugend-seins nur der
Wille in Frage kdme, oder eine Potenz, die von ihm abhingt und bewegt
wird, weil niamlich allein der Wille das Gute als solches erstrebt. Die Voll-

Diyus Thomas. 24



370 Literarische Besprechungen

kommenheit einer Tugend bemiBt sich nach der Anteilnahme am Gut-
sein, das am vollendetsten in jener Tugend gegeben ist, die vom Willen
abhingt. Nach dem genannten Art. 3 bleibt es noch offen, ob der Wille
tatsdchlich Triger eines Tugendhabitus ist, oder ob er ohne Tugendaus-
riistung die anderen Potenzen bewege. Die Mdéglichkeit ist doch denkbar,
daB der Wille den habituellen Vervollkommnungen der untergeordneten
Potenzen die Eigenheit des Tugend-seins gibt, ohne selbst mit irgendeinem
Tugendhabitus begabt zu sein. In Art. 6 spricht Thomas dem Willen nicht
deswegen einen Tugendhabitus (Gerechtigkeit, wenn wir einmal von den
iibernatiirlichen Tugenden absehen) zu, weil der Wille selbst geriistet
sein miiBte, um die niederen Potenzen in ihren habituellen Vervollkomm-
nungen zu dirigieren.

Wer eine eingehende, wissenschaftlich genaue und sachliche Dar-
stellung der thomistischen Ethik sucht, wird in Prof. Wittmanns Buch
erfolglos bliattern. Die geniale Systematik des Aquinaten wird iiberhaupt
nicht sichtbar. Gedanke reiht sich an Gedanke, ohne den Kniipfpunkt,
der tatsichlich in der thomistischen Lehre vorhanden ist, aufzuzeigen.
Es hat sich wiederum erwiesen, was Prof. M. Grabmann in feinsinniger
Weise von der historischen Interpretationsmethode sagt: « Dieselbe muB,
wenn sie fruchtbringend sein soll, auf der systematischen Methode auf-
bauen, mufBl die griindliche Vertrautheit mit Wortlaut, Methode und
Gedankengang der thomistischen Werke voraussetzen » (Einfithrung in
die Summa Theologiae des hl. Thomas von Aquin, Herder-Freiburg, 1928,
S. 120).

Walberberg. F. Utz O, P.



	Literarische Besprechungen

