
Zeitschrift: Divus Thomas

Band: 17 (1939)

Rubrik: Literarische Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Literarische Besprechungen.

Philosophie.

E. Rolland et L. Esquirol : La philosophie chrétienne de Malebranche.
Archivesde philosophie, vol. XIV,cahier 1.—Paris, Beauchesne, 1938,236pp

Pour n'avoir pas l'éclat du tricentenaire du Discours de la Méthode, le
trois centième anniversaire de la naissance de Malebranche (1638) n'a pas
manqué d'être célébré par des publications de valeur. Pour l'instant, on
ne signalera que ce volume. L'étude de M. E. Rolland, Le surnaturel dans
la philosophie de Malebranche, nous découvre le centre du système que
construisit le grand Oratorien. Quelle relation établir entre le donné surnaturel

de la Révélation chrétienne et le donné purement métaphysique de
la raison Le point de rencontre de ces deux sources de connaissance offre
un objet d'étude très heureusement choisi, si l'on veut caractériser d'une
manière profonde la pensée de Malebranche. C'est précisément sur ce point
que le philosophe, disciple de Descartes en tant de problèmes, s'éloigne
le plus de son maître, et se rapproche davantage de la tradition qui remonte
de saint Anselme à saint Augustin et à saint Athanase. Il y a dans l'âme
de Malebranche un conflit intime, dont son système philosophique sera
le témoin, conflit entre une exigence rationaliste rigoureuse et une
tendance à déprécier les puissances purement naturelles. On comprend, dès

lors, que, pour le résoudre, pour soutenir la défaillance naturelle de la
spéculation rationnelle, l'Oratorien fasse appel au donné révélé surnaturel.
Dogme et métaphysique se mêlent, sans que leurs compétences respectives

soient suffisamment distinguées. Le surnaturel sortant de son rôle
légitime, il y a « surnaturalisme ». Ce malheureux essai de philosophie
chrétienne compromet l'idéal qu'il veut servir. Une judicieuse érudition, de
fines remarques psychologiques, des analyses précises et nuancées rendent
cette étude à la fois convaincante et agréable à lire. M. Brunschvicg avait
déjà cité des exemples, tirés de Malebranche, de cette invasion de la foi
dans la métaphysique (Le Progrès de la conscience... p. 201-209). Le rapide
essai de M. E. R. permettra d'apprécier les jugements du professeur de la
Sorbonne.

Les mêmes qualités se remarquent dans l'étude si difficile, conduite
avec bonheur, par le P. L. Esquirol sur Le mérite et la grâce dans l'œuvre
de Malebranche. Il s'agit, non plus comme précédemment de la collaboration

intime de la raison et de la foi, mais de l'union de l'acte libre et de
la motion divine. Le problème du mérite se complique dans le système
de l'Oratorien du fait de ses théories sur la Providence et sur la causalité
divine. L'antinomie qui apparaît déjà dans l'ordre naturel entre
l'affirmation de la liberté et l'absence de causalité positive de la part de la créature

ne fait que s'accuser dans l'ordre surnaturel où l'emprise divine prend



Literarische Besprechungen 361

toute sa plénitude. La solution est à chercher dans une théorie de la liberté,
simple pouvoir d'attention, d'arrêt, de modération, de direction... La
liberté ne fait rien de positif, mais conditionne tout. Par un jeu illusoire
d'épithètes contraires, Malebranche est accusé de jansénisme par les Jésuites,
de molinisme par Arnauld ; en réalité, il est lui-même, et s'ingénie à rester
indépendant des écoles qui s'épuisent en leurs disputes. Le P. E. retrace
brièvement l'histoire du problème depuis Pélage jusqu'au temps de Male-
branche ; puis il étudie dans la Morale de celui-ci le problème du mérite ;

enfin, il détermine successivement les rôles de l'entendement, de la volonté
et de la grâce dans l'acte humain. Au cours de ces minutieuses analyses,
il dégage avec autant de précision qu'il est possible en une matière aussi
complexe, les conceptions originales, subtiles et parfois obscures de Male-
branche. Il faut conclure ensuite, en toute justice, que l'Oratorien n'a pas
apporté à l'orthodoxie, sur ce point, un enrichissement durable.

Fribourg. I. Chevalier O. P.

P. Descoqs, A. Stocker, J. de la Vaissière, R. Jolivet, P. Virton : Autour,
de la Personne humaine. Archives de Philosophie, vol. XIV, cahier 2.— Paris
Beauchesne, 1938, 186 pp.

Dans ce nouveau cahier, la personne humaine est successivement
étudiée de divers points de vue, métaphysique, psychologique, éthique et
juridique.

Sous le titre « Individu et Personne », le Père P. Descoqs critique nombre

de publications récentes qui donnent une place importante à cette
distinction célèbre ou qui en déduisent des conclusions pratiques,
spécialement dans le domaine social. Selon lui, le sens métaphysique de cette
distinction est aujourd'hui faussé et son application sociale ne va pas sans
danger. Il présente ainsi la signification traditionnelle des concepts
d'individu et de personne : « S'il est bien vrai que, pour toute la scolastique,
la personne est une substance individuelle, un individu, mais un individu
supérieur dans l'échelle des individus, en tant qu'il est doué d'intelligence
et de liberté, il s'ensuivra que tout ce qui est dans l'individu humain :

passion, sensibilité... relèvera directement de sa personnalité au même
titre de droit que la générosité et le reste. Qu'on dise que, dans la personne,
il y a des facultés, des tendances inégales en valeur, impliquant des degrés
divers de perfection, rien de mieux. Mais cette distinction-là n'a absolument

aucun rapport avec la distinction individu et personne, et,
philosophiquement parlant, elle n'entraîne dans le sujet humain, supposé un,
aucune opposition entre l'un et l'autre. » C'est l'individualité qui « constitue

essentiellement et fondamentalement » la personne. « Le fondement
métaphysique de la personne et de la personnalité n'est pas à chercher
dans des relations, sociales ou autres, mais dans l'être substantiel de
l'individu. » (Cf. p. 20-21, 33, 42.)

De ce point de vue rigoureusement métaphysique, le P. D. crible de
flèches les auteurs qui détournent de leur sens historique et philosophique,



362 Literarische Besprechungen

en les opposant l'une à l'autre, les notions d'individu et de personne. Il
reproche à M. Emmanuel Mounier de ne pas rattacher son personnalisme
à la fin dernière et de manquer de précision philosophique dans la
définition de ces deux termes : double défaut qui risque fort d'entraîner ce
personnalisme flou à un individualisme pratique achevé. M. Denys de
Rougemont définit la personne d'un point de vue avant tout psychologique,
il manque de profondeur, il ne signale entre les deux objets à définir que
des divergences purement accidentelles : rien n'empêchera donc son
personnalisme de se muer lui aussi en individualisme. M. P. H. Simon s'attire
les mêmes critiques. M. Lemarié a le tort de mettre la liberté à la base de
la personnalité, alors que la liberté se fonde sur l'intelligence et que toutes
deux s'enracinent dans l'être substantiel.

Le R. P. Gillet, MM. Vialatoux et Maritain s'élèvent vraiment au plan
métaphysique. Si le P. D. se déclare d'accord avec eux sur de nombreux
points, il ne laisse pas de signaler des divergences ; il souligne l'opposition
arbitraire qui rattache à l'individualité passion, égoïsme, servitude, tout
ce qui en l'homme est inférieur, et à la personnalité tout ce qui est
supérieur, intelligence, générosité, culture, liberté... L'origine de cette conception

antithétique de la personne et de l'individu, le P. D. la décèle dans
la théorie thomiste de l'individualisation au sein d'une même espèce par la
matière. Il y a là, selon lui, interférence de deux problèmes : celui de la
multiplication des individus et celui du principe constitutif de l'individu. Ce qui
distingue, est-ce vraiment ce qui constitue Pourquoi la définition de
l'individu impliquerait-elle a priori un hylémorphisme déterminé et une
théorie sur la limitation de l'être par l'essence Ce qui constitue l'individu,
c'est son entité même, incommunicable, « essence et existence, forme pure,
matière et forme là où il s'agira d'êtres matériels ». Dès lors, comment
l'opposer à la personne, quand il s'agit d'un être doué, par essence, de
raison Suivant la célèbre définition de Boèce, la personne est rationalis
naturae individua substantia ; le P. D. la glosera ainsi : « Là où vous avez
personnalité, vous avez nécessairement individualité, ou plus exactement
la personnalité n'est qu'une individualité déterminée et complète d'un
rang supérieur, sans que vous puissiez déceler entre les deux la moindre
opposition. » Mais l'individualité étant une notion plus étendue, qui
convient aussi aux êtres irrationnels, ne se confondra pas nécessairement
avec la personnalité. Dès lors, il est aisé de discerner la part d'artificiel
et d'arbitraire qui se rencontre dans les autres arguments allégués en faveur
de la distinction au sens récent : l'individu est partie et la personne est
un tout indépendant, l'individu est pour l'univers et l'univers pour la
personne, l'individu est « clos » et la personne « ouverte ».

Outre cette interférence de deux problèmes, deux confusions contribuent

encore à expliquer l'abus moderne de cette antithèse. Le discrédit
de l'individualisme a rejailli sur l'individu, d'une part ; d'autre part, la
distinction qui existe entre la nature et la personne a été transposée, par
suite d'un rapprochement excessif de l'individu et de la nature, entre
« l'individu-parcelle de la nature » et la personne.

Après avoir ainsi dénoncé les déviations actuelles, le P. D. dirige sa



Literarische Besprechungen 363

critique contre deux conceptions nouvelles de la personne. Celle de M. Blondel
est une description empruntée à la psychologie humaine et est dépourvue
du caractère d'universalité et de nécessité, qui convient à une définition
vraiment philosophique, celle du P. Fessard qui ferait de la personne non
pas un « terme ou principe de relation », mais la « relation même », repose
sur une base insuffisante et décevante ; l'accessoire y passe pour l'essentiel,
le secondaire pour le principal. On retrouverait dans Fichte des éléments
de cette conception nouvelle.

Enfin, il y a lieu de signaler cette « Somme sur la Personne » que
constituent les leçons magistrales de la Semaine Sociale de Clermont-Ferrand.
On pourrait à leur sujet répéter toutes les remarques critiques précédentes.
Signalons seulement une nouvelle observation sur la personnalité morale
des sociétés. Selon le P. Delos : « La personnalité des sociétés n'est pas
une pure métaphore. C'est même trop peu, pour en expliquer le sens
profond, de recourir à l'analogie, car il n'y a pas seulement analogie entre
l'individuel et le social, entre l'homme et la société. » Le P. Descoqs montre
sans peine qu'il y a, non pas métaphore en effet, mais analogie entre la
personnalité humaine et la personnalité morale de la société. Mais le terme
d'analogie peut désigner soit une convenance métaphysique, soit une
méthode. Au premier sens, on ne peut souscrire à la dernière phrase du
P. Delos ; et, de prime abord, c'est bien ce sens qu'elle suggère. Mais, au
second sens, elle nous paraît acceptable. Il y a en effet deux méthodes
qui permettent d'affirmer la personnalité morale d'une société : le
raisonnement par analogie que fera le métaphysicien étudiant les conditions
a priori d'une légitime application à la société de la notion métaphysique
de personne ; ou bien, la recherche positive du sociologue qui discerne
dans les sociétés de fait les caractères de la personnalité : être un, réel,

complet, « qui, parce qu'il est présence d'esprit, se connaît et connaît sa

fin ; qui se veut et veut sa propre fin ; qui se décide et possède la maîtrise
de ses actes. » Il est vrai de dire que le raisonnement par analogie ne suffit
pas pour déceler ces traits, qu'il ne convient pas à la méthode positive
du sociologue ; pour apprécier les affirmations de celui-ci, il faudra donc
se placer à son point de vue scientifique ou contester la légitimité de sa
méthode d'investigation. Il est également vrai, du point de vue métaphysique,

d'affirmer que la personnalité, découverte par le sociologue dans
les sociétés, n'est qu'analogue à la personnalité humaine. Un semblable
pluralisme de méthodes n'est-il pas proposé par le P. Virton, dans une
étude du présent cahier « Le droit ne définit pas l'homme... Esquisser
la philosophie juridique de la personne, cela peut être dégager, de façon
descriptive, les éléments fournis par un système juridique ; cela peut être
aussi partir d une conception philosophique de l'homme pour en déduire
logiquement l'orientation normale du droit. Il doit y avoir des
aboutissements, communs à ces deux méthodes, valables en fait puisque réalisés,
valables en droit puisque liés à une saine conception philosophique. » Au
reste, on ne croit pas que le P. Descoqs rejette ces moyens divers de cerner
la complexe réalité.

A partir de la définition qu'il donne de l'individu et de la personne,



364 Literarische Besprechungen

les critiques qu'il multiplie au cours de cette étude sont inévitables. Mais
le savant philosophe n'exagère-t-il pas l'opposition visée, en la transportant
sur le plan métaphysique, jusqu'à prêter à ses fauteurs une sorte de
dualisme qu'ils rejetteraient certainement On pourrait souhaiter que le
P. Descoqs justifiât et expliquât sa conception de la personne humaine,
car sa trop rapide exégèse du texte de Boèce, repris par saint Thomas, ne
saurait suffire en philosophie. Il serait désirable aussi qu'on tînt compte
des réalités mises en relief par les auteurs pris à parti, et que, si leur
distinction est irrecevable, on la remplaçât par une explication meilleure.
Certes, les éléments positifs ne manquent pas dans cette étude, mais un
effort spéculatif plus poussé eût sans doute mieux valu que ce jeu dialectique

assez facile, mais courageux et utile. Peut-être, cet article n'est-il
qu'une préface et verrons-nous bientôt une étude constructive du P. D.
sur la personne humaine

Le Dr Stocker, dans son article : Pour une psychologie de la personne,
s'élève contre la conception de plus en plus abandonnée d'une psychologie
sans âme, victime d'un « physiologisme » outrancier, peu éloigné du
matérialisme. La psychologie vraiment humaine doit être une étude de l'esprit,
mens, notitia et amor. Exposition un peu déconcertante, érudition disparate.

Le P. de la Vaissière recherche les rapports qui existent entre Les
caractérologies et la psychologie profonde. Sous ces deux derniers mots, il
entend « toute la vie psychologique définie dans un aspect réel unissant le
passé, le présent et l'avenir dans les plus intimes profondeurs ». Les
caractérologies contemporaines, de tendance totalitaire et structurale, ont
bien pour but d'établir une telle définition. Y parviennent-elles Non
La caractérologie scientifique, expérimentale, aboutit à une faillite dans
le domaine de la psychologie profonde. Sa méthode presque exclusive est,
en effet, celle des tests ; or, on sait à quels écueils inévitables elle se heurte,
surtout lorsqu'il s'agit de détecter les réalités humaines les plus profondes
qui sont d'ordre spirituel, comme les motifs d'agir. Les critères, tels que
la constitution anatomique, organique, l'équilibre endocrinien, la physio-
gnomie, l'écriture, les enquêtes statistiques, fournissent des indications
précieuses, mais globales, superficielles, nullement spécifiques, et qui ne
révèlent pas « l'unité personnelle de l'homme intérieur dans le développement

de l'activité psychique ». La caractérologie profane (Laienpsychologie),

en revanche, celle des poètes, des romanciers, des diplomates, des

essayistes de talent, celle d'habiles directeurs d'âme, arrive, par une
observation pénétrante, mais sans aucune technique de laboratoire, à une
psychologie vraiment profonde. Les caractérologies profanes atteignent parfois
« tous les ressorts psychologiques conscients et inconscients du présent
et du passé ; elles excellent à y manifester une organisation psychologique
parfaitement cohérente, déroulant la vie du sujet dans l'unité de l'ensemble
et des moindres détails ». En conclusion, si la caractérologie scientifique
a rompu avec la psychologie atomistique, elle n'a pas encore atteint les
résultats espérés ; mais on doit en poursuivre le perfectionnement méthodique,

sans déprécier la caractérologie profane.
On trouvera une précieuse confirmation de cette prudente réserve dans



Literarische Besprechungen 365

les critiques si pertinentes de M. Le Senne à l'adresse du positivisme. Qu'on
nous permette de citer une page suggestive : « Il convient d'avertir
particulièrement contre la partialité d'un empirisme scientifique qui,
subordonnant le respect de l'expérience à ses exigences propres de schématisation
et de mesure, finit par restreindre l'expérience à celles qui se donnent dans
les laboratoires, entre des appareils, et s'y expriment dans un formalisme
mathématique. Ce n'est pas ici le lieu de marquer la valeur et l'insuffisance
de ces transformations : il suffit d'indiquer la partialité, et de l'attitude
prise, et des expériences privilégiées, pour empêcher de restreindre la
description de l'expérience à cette interprétation et à cette utilisation de
certaines expériences. Il ne se passe qu'assez peu de choses dans un
laboratoire ou sur une table d'Académie ; l'aurore boréale, la découverte de

l'Amérique, Waterloo, le dévouement d'un sauveteur, l'assaut de l'Everest
se sont faits et se font ailleurs. Notamment, à ne vouloir connaître
l'homme qu'à travers la psychologie objective, on est condamné à exclure
la pensée, l'amour, la haine, et tout ce qui donne pour tout homme un
sens à la vie. Ce qu'un manuel de psychologie contient de réalité psychologique

est misérable auprès de ce qu'en contiennent les fables de La
Fontaine. A vouloir se limiter à l'expérience scientifique, c'est l'expérience
presque entière qu'on finit par expulser de la connaissance au nom de
l'expérience. » (Le Senne, Obstacle et Valeur, p. 29—30.)

Dans ses Notes pour une éthique personnaliste, M. Jolivet montre que
les insuffisantes notions de la personnalité, qui ont été élaborées par Kant,
Nicolai Hartmann, Max Scheler, William Stern, ne peuvent servir de base

à une éthique personnaliste. « Les valeurs personnelles supposent l'existence

de valeurs supra-personnelles. » La personnalité humaine est à

conquérir d'une certaine manière par le perfectionnement de l'image de Dieu
en l'homme : « le destin de la personne est lié au spiritualisme ». Avec
son érudition sans défaut, M. J. signale ce qu'une telle conception peut
retenir des idées de Maine de Biran, de Kierkegaard, de M. Heidegger,
de M. Gabriel Marcel, puis comment elle intègre, dans un idéal moral cohérent,

le service du bien commun et le respect d'autrui, la soumission à Dieu,
la communion morale de l'amitié et la vocation personnelle, et reste ouverte
à l'insertion de la grâce.

Etudiant La personne humaine en face du droit, le P. Virton recherche
quelle idée de la personne est impliquée dans la législation, la jurisprudence
et les doctrines des juristes. Remarquons tout de suite qu'il s'agit
seulement du droit français et que des études parallèles sur le droit actuel
de certains autres Etats révéleraient plus d'une différence fort instructive,
sinon édifiante. Les personnes humaines apparaissent dans le droit comme
sociables, responsables, libres, égales ; toutefois la loi même, pour l'ordre
public et la vie en commun, limite la liberté individuelle : de là le problème
d'une autorité supérieure à l'homme, en tant que membre de la société.
De son côté, la personne humaine limite les exigences de la loi ; elle est

toujours autorisée à se libérer d'une contrainte injuste dont elle est juge
suprême ici-bas : elle ne se soumet pas d'une manière absolue et aveugle.
Des théories diverses cherchent à résoudre ces antinomies ; le P. V. en



366 Literarische Besprechungen

retient deux, parmi les plus cohérentes et les plus célèbres, celles de Duguit
et de Hauriou ; puis, il tente de les concilier sur plusieurs points. En voici
un exemple : Hauriou affirme la nécessité d'une subordination juridique
de la personne humaine à ceux qui détiennent le pouvoir en vertu de son
« consentement coutumier », Duguit estime que jamais il n'y aura sujétion
de la personne humaine au Souverain ; « accordons-les en disant : la
subordination de la personne n'est jamais sujétion. La personne humaine est
et doit demeurer autonome ». Soumise et autonome. Autonomie, d'ailleurs,
n'est pas anarchie, et si la personne est « pour soi », elle n'en est pas moins
« reliée ». On regrette qu'une étude si suggestive soit déparée par quelques
infidélités à la méthode choisie et par des remarques bien superficielles,
spécialement lorsque l'auteur critique le principe : bonum particulare ordi-
natur in bonum commune sicut in finem.

Fribourg. I. Chevalier O. P.

Saint Augustin : La Morale chrétienne. De Moribus Ecclesiae, de Agone
christiano, de Natura boni. —Texte, traduction, notes par B. Roland-Gosselin
— Paris, Desclée de Brouwer. 1936. 252 pp.

Ce livre est le premier d'une collection qui se propose de faire connaître
directement, au public instruit, l'œuvre de saint Augustin, Ecclesiae lumen.
D'élégants volumes in-12, reliés toile bleue, présenteront des extraits de
tous les écrits du Docteur, de manière que la substance et l'ordre de chaque
ouvrage apparaissent aux lecteurs dans leur plénitude et leur originalité.
Le texte latin, édité sur la page gauche, est celui de la grande édition des

Bénédictins, compte tenu, quand il y a lieu, des variantes indiquées dans
le « corpus » de Vienne ; sont conservées toutes les divisions traditionnelles
en livres, chapitres et paragraphes ; on y ajoute, pour la clarté, des divisions
en « parties » et en « sections », auxquelles on donne des titres qui permettent
de mieux suivre la progression de la pensée. La traduction française, sur
la page droite, est enrichie de sous-titres en lettres grasses, qui indiquent
l'idée essentielle du paragraphe. Outre ces « notes logiques », des « notes
complémentaires », très brèves, reléguées à la fin du volume, apportent
les renseignements historiques et doctrinaux nécessaires à la bonne
intelligence du texte.

Ce volume inaugural offre, groupés sous le titre général : La Morale
chrétienne, trois opuscules de dates différentes : de moribus ecclesiae catholicae
(388), de agone christiano (396), de natura boni (405). Ils contiennent
les principes fondamentaux de la morale chrétienne qu'ils rattachent d'une
part au dogme et d'autre part aux aspirations et à l'expérience humaines.
Dans une courte introduction, M. R.-G. en fait une substantielle synthèse.

On remarquera dans le premier opuscule, la manière si personnelle
dont saint Augustin intègre dans l'ordre de l'amour toute l'activité morale.
Les vertus apparaissent comme l'efflorescence multiforme d'un seul amour :

« que si la vertu nous conduit à la vie heureuse, j'ose affirmer que la vertu
n'est absolument rien autre chose que le souverain amour de Dieu. Car



Literarische Besprechungen 367

en disant qu'elle est quadripartite, on le dit, autant que je le comprends,
des divers mouvements de l'amour lui-même. Aussi ces fameuses quatre
vertus (plaise au ciel que leur force soit dans tous les esprits comme leur
nom est dans toutes les bouches), je n'hésiterai pas à les définir ainsi : la
tempérance est l'amour qui se donne intégralement à ce qu'il aime ; la
force est l'amour qui tolère tout facilement pour ce qu'il aime ; la justice
est l'amour qui sert exclusivement ce qu'il aime et à cause de cela domine
avec rectitude ; la prudence est l'amour qui sépare avec sagacité ce qui
lui est utile de ce qui lui est nuisible. Mais cet amour, nous l'avons dit,
n'est pas n'importe quel amour, mais l'amour de Dieu, c'est-à-dire du
souverain bien, de la souveraine sagesse et de la souveraine harmonie.
Aussi peut-on encore définir les vertus en disant : la tempérance est l'amour
qui se conserve intègre et incorruptible pour Dieu ; la force est l'amour
supportant facilement tout pour Dieu ; la justice est l'amour qui ne sert

que Dieu, et à cause de cela commande bien aux choses soumises à l'homme ;

la prudence est l'amour qui discerne bien ce qui l'aide à aller à Dieu de ce

qui l'en empêche. »

Le combat chrétien, qui semble s'adresser à des gens rudes, dépeint
l'adversaire à vaincre, le démon, et insiste sur le caractère intérieur de la
lutte morale.

La nature du bien réfute le dualisme manichéen. Le problème du mal
est au centre du débat. Saint Augustin rappelle la solution qu'il avait
adoptée lorsqu'il découvrit les livres néo-platoniciens : le mal n'existe pas
à l'état pur, il est privation d'être, il présuppose un bien. La corruption
des créatures irrationnelles concourt à l'ordre universel ; la même idée
d'ordre explique la peine, compensation du péché : « la nature raisonnable
est mieux ordonnée en souffrant justement dans les supplices qu'en jouissant
impunément dans le péché. Cependant, comme elle ne cesse même là d'avoir
un mode, une forme et un ordre, dans quelque extrémité qu'elle tombe
elle est un certain bien. S'ils lui étaient absolument retirés et s'ils étaient
totalement détruits, il n'y aurait plus aucun bien car il ne resterait rien
de la nature. »

L'intérêt de cette collection nouvelle n'échappe à personne. Un choix
s imposait dans l'œuvre si abondante de saint Augustin, dont tant de parties
polémiques ont vieilli. Sachons gré aux savants directeurs et collaborateurs
de cette œuvre d'avoir assumé une tâche aussi délicate. On souhaite que
des volumes, d'une tenue si parfaite, se succèdent à un rythme rapide et
trouvent auprès du public l'accueil empressé qu'ils méritent.

Fribourg. j chevalier O. P.

M. Wittmann : Die Ethik des hl. Thomas von Aquin. — München,
Hueber. 1933.

Eine Rezension dieses Buches, das bereits 1933 erschienen ist, wird
nicht als überflüssig zu beurteilen sein, wenn man die große Bedeutung
ermißt, die es sich in weiten, für Thomas interessierten, Kreisen errungen



368 Literarische Besprechungen

hat. Der Autor hat die Absicht, die Ethik des hl. Thomas aus dem
theologischen Rahmen herauszuheben und in ihrem philosophisch- systematischen

Aufbau darzustellen. Zur Erreichung dieses hochgesteckten Zieles
wählt er die rein historische Methode.

Die vier Kapitel des Buches entnehmen ihre Gedanken und Reihenfolge

hauptsächlich der Lehre der I-II der Summa theologica über
Glückseligkeit, menschliche Handlungen, Tugend und Gesetz. Man kann dem
Verf. in etwa Recht geben, daß er philosophische Gedanken der Summa
theologica herausgreift und gesondert darstellt. Einzelne Stücke in der
Summa tragen stark philosophisches Gepräge. Man darf aber dabei nicht
unberücksichtigt lassen, daß diese Stücke in einem « theologischen » Ganzen
ruhen. Der Autor nimmt Traktate, die wesentlich theologisch sind, heraus,
um sie in philosophischem Gesichtsfeld zu sehen. Wenn außer der Lehre
von der Gnade und den übernatürlichen Tugenden irgend ein Traktat
der thomistischen Moral theologischen Charakter hat, dann ist es jener
über die Glückseligkeit. Trotz der metaphysischen Erörterungen über
Ziel und Zielstrebigkeit bildet die Glückseligkeitslehre der Summa das
Fundament für die theologische Richtung und Stimmung der thomistischen
Moral. Der Autor hat selbst gespürt, daß sich viele Dinge in der Moral
des Aquinaten nicht einfachhin ins philosophische Blickfeld rücken lassen,

weswegen er rein theologische Tatsachen erwähnen muß wie Caritas und
übernatürlicher Glaube. Der Autor begeht somit grundsätzlich den Fehler,
den Thomas in seiner Wissenschafts- und Tugendlehre vermieden sehen
will : die Vermischung zweier wesentlich und absolut verschiedener
Blickrichtungen und Seelenhaltungen. Aber man sieht über diese, wenn auch
prinzipielle, Schwierigkeit des Buches hinweg, wenn man vom Autor
wenigstens den versprochenen Tiefenblick in die Systematik und historischen

Quellen der thomistischen Ethik erhält. Der Verf. bemüht sich,
hauptsächlich antike Moralsysteme mit der Ethik des Aquinaten zu
vergleichen und Parallelen, Gegensätzlichkeiten und eventuelle Abhängigkeiten

aufzudecken. Ohne Zweifel muß dieser Versuch Anerkennung
finden, denn, wenn er gelingt, gestaltet sich das Bild der thomistischen
Ethik plastischer, als es die rein spekulative Methode zu geben vermag.
Aber weder die historische Fundierung, noch auch die Einführung in die
Systematik des hl. Thomas wird vom Autor befriedigend geboten. Der
Verf. hat in dem Drang des Vergleichens und Entgegenhaltens oft reine
Kombinationen als Tatsache hingestellt. Th. Deman hat in Bulletin
Thom. III S. 934-941 mehrere solcher Hypothesen zusammengestellt.
Wir verweisen hier auf einen ganz besonders offen liegenden Fall aus dem
Kapitel über die Tugend. Prof. Wittmann sieht einen gewissen Unterschied

in der Habituslehre des Aquinaten von jener des Stagiriten, insofern
Thomas mehr die dauerhafte und feste Neigung zum Guten betone, während
Arist. die bewußte und freie Hingebung an das Gute unterstreiche (S. 223).
Wir müssen sagen, daß eher das Gegenteil der Fall ist. Zunächst ist sowohl
für Thomas wie Aristoteles der Habitus eine subjektive Ausrichtung,
wie überhaupt jedes Akzidens wesentlich auf ein Subjekt hingeordnet
ist. Aber in der thomistischen Lehre bekommt diese Geneigtheit ihre spe-



Literarische Besprechungen 369

zifische Normierung nicht aus der subjektiven Festigkeit und Dauerhaftigkeit,
wie Wittmann meint, sondern aus dem Objekt. Wir berühren hiermit

die fundamentale Unterscheidung zwischen Disposition und Habitus.
Thomas hat sich darin selbst gewandelt. Im Sentenzenkommentar kommt
er noch mit Arist. überein, daß der Habitus im wesentlichen eine
gewohnheitsmäßige und freudige (also subjektive) Geneigtheit besagt, die natürlich

nur dann « Tugend » ist, wenn sie nach dem Guten um des Guten willen
ausgerichtet ist. Prof. Ramirez hat neuestens in seinem Artikel « Doctrina
S. Thomae Aqu. de distinctione inter habitum et dispositionem » (Studia
Anselmiana 1938, S. 121-142) diese Frage sowohl historisch wie auch
spekulativ in klarster und gründlichster Form zur Darstellung gebracht.
Aber auch vor dem Erscheinen des Buches von Prof. Wittmann hatte
man längst den Finger auf die Lehre der Summa vom spezifischen Unterschied

zwischen Dispositio und Habitus gelegt und festgestellt, daß für
Thomas nicht die feste und dauerhafte Geneigtheit, sondern die objektiv
feste Normierung die spezifische Wesenheit des Habitus bestimmt. Thomas
unterscheidet klar zwischen Innesein des Habitus, —- also subjektiver
Festigkeit und Dauerhaftigkeit, — und spezifischem Wesen des Habitus,
d. h. dem Ausgerichtetsein nach einem inhaltlich festgefügten und
unumstößlichen Objekt. Einem aufmerksam studierenden Leser der Summa
konnte das Responsum 3 in I-II 49, 2 nicht entgehen, in dem diese
vollständig neuartige Lehre herausgestellt wird. Ohne Einsicht in dieses

Responsum erfaßt man die Habitus- und Tugendlehre des hl. Thomas kaum
an der Oberfläche. Aus der Kenntnis des spezifischen Unterschiedes
zwischen Dispositio und Habitus wäre dem Autor auch eine klarere und

genauere Darstellung der vollkommenen und unvollkommenen Tugend
möglich gewesen. Und weiterhin hätte sich ihm auch eine bessere Sicht
in die interessante Frage von der Einheit und Harmonie der Tugenden
geboten. Gerade die Frage über die « connexio virtutum » (I-II 65) wäre
dazu angetan gewesen, den systematischen Aufbau, den der Autor zu
geben versprochen hat, sichtbar zu machen. Da reichen einfache
Vergleiche mit neuplatonischen Elementen nicht aus.

Daß der Verfasser den Inhalt der thomistischen Texte nicht erfaßt,
sei an einem weiteren Beispiel nachgewiesen. Bezugnehmend auf I-II
56, 6 findet es Prof. Wittmann « auffallend, daß Thomas zuletzt, am Schluß
der dem Träger der Tugend gewidmeten Erörterungen, noch die Frage
aufwirft, ob auch der Wille Subjekt der Tugend sein kann nachdem
zuvor festgestellt worden ist, daß gerade der Wille in erster Linie Träger
der Tugend ist und andere Seelenkräfte nur in Abhängigkeit von ihm
daran beteiligt sind» (S. 236). Prof. Wittmann verweist dabei auf Art. 3

derselben Quaestio. Für Thomas steht es bereits aus q. 50, 5 fest, daß im
Willen irgendwelcher « Habitus » sein kann. In Art. 6 der Quaestio 56

weist Thomas nach, daß der Wille Träger wirklicher Tugendhabitus ist.
Das intendierte aber der Art. 3 nicht. Dort betonte Thomas nur, daß als

Subjekt einer Tugend im vollkommenen Sinn des Tugend-seins nur der
Wille in Frage käme, oder eine Potenz, die von ihm abhängt und bewegt
wird, weil nämlich allein der Wille das Gute als solches erstrebt. Die Voll-

Divus Thomas. 21



370 Literarische Besprechungen

kommenheit einer Tugend bemißt sich nach der Anteilnahme am Gutsein,

das am vollendetsten in jener Tugend gegeben ist, die vom Willen
abhängt. Nach dem genannten Art. 3 bleibt es noch offen, ob der Wille
tatsächlich Träger eines Tugendhabitus ist, oder ob er ohne Tugendausrüstung

die anderen Potenzen bewege. Die Möglichkeit ist doch denkbar,
daß der Wille den habituellen Vervollkommnungen der untergeordneten
Potenzen die Eigenheit des Tugend-seins gibt, ohne selbst mit irgendeinem
Tugendhabitus begabt zu sein. In Art. 6 spricht Thomas dem Willen nicht
deswegen einen Tugendhabitus (Gerechtigkeit, wenn wir einmal von den
übernatürlichen Tugenden absehen) zu, weil der Wille selbst gerüstet
sein müßte, um die niederen Potenzen in ihren habituellen Vervollkommnungen

zu dirigieren.
Wer eine eingehende, wissenschaftlich genaue und sachliche

Darstellung der thomistischen Ethik sucht, wird in Prof. Wittmanns Buch
erfolglos blättern. Die geniale Systematik des Aquinaten wird überhaupt
nicht sichtbar. Gedanke reiht sich an Gedanke, ohne den Knüpfpunkt,
der tatsächlich in der thomistischen Lehre vorhanden ist, aufzuzeigen.
Es hat sich wiederum erwiesen, was Prof. M. Grabmann in feinsinniger
Weise von der historischen Interpretationsmethode sagt : « Dieselbe muß,
wenn sie fruchtbringend sein soll, auf der systematischen Methode
aufbauen, muß die gründliche Vertrautheit mit Wortlaut, Methode und
Gedankengang der thomistischen Werke voraussetzen » (Einführung in
die Summa Theologiae des hl. Thomas von Aquin, Herder-Freiburg, 1928,
S. 120).

Walberberg. F. Utz O. P.


	Literarische Besprechungen

